
3. Marx heute: Kritik der Gegenwartsphilosophie 

„Marx ist tot, Jesus lebt.“ (Norbert Blüm um 1990) 

Die politische Wende, die mit dem Fall der Mauer eintrat, brachte nicht nur für 
Menschen aus dem real existierenden Sozialismus große Veränderungen. Auch 
der Sieger des kalten Krieges, die demokratische Marktwirtschaft des Westens, 
untergeht seither immense Veränderungen, über die die Diskussionen um die 
Globalisierung Rechenschaft abzulegen suchen. Man muss kein Marxist sein, um 
darin eine triumphale Rückkehr des alten Kapitalismus zu erblicken: während 
sich ökologische Probleme und internationale Konflikte verschärfen, schwinden 
soziale Sicherungen und staatliche Eingriffsmöglichkeiten zusehends, wobei eine 
Untergrenze bislang nicht in Sicht ist (Brecher 1994 nennt dies „race to the bot-
tom“). Begründungen dafür von Seiten der Akteure gehen so unverhohlen vom 
Primat der Ökonomie aus (etwa vom Konkurrenzdruck des „Weltmarkt“, cf. Alt-
vater 1987), dass es eigentlich keines weiteren Beleges für die These bräuchte, 
die theoretische und sozialphilosophische Antwort darauf könne nur die Rückbe-
sinnung auf Marx’ umfassende Analyse des Kapitalismus sein (Kapitel 1.2).1

Doch Basis und Überbau bilden nach Marx keine unmittelbare Einheit. Die 
relative Eigendynamik des Überbaus führt dazu, dass Argumente und Fragestel-
lungen aus der Konstellation des kalten Krieges ihre Basis überleben. Während 
die Wirtschaftsteile besserer Tageszeitungen regelmäßig auf Marx verweisen, 
nimmt die deutschsprachige Philosophie nach 1989 von Marx kaum Notiz; wenn 
man von dem alten, kurzschlüssig auf Marx projizierten Antikommunismus ab-
sieht (zuletzt Löw 2001, Gehrhart 2002). Der Marxismus als Denkschule war in 
Deutschland allerdings schon vor 1989 tot. Teil 2 dieser Arbeit hat den Nachweis 
erbracht, dass die philosophischen Marxismen und Marxwiderlegungen großteils 
auf dem Sand des deutschen „Geistes“ erbaut waren. Das Motiv, Marx wegzuer-

                                             
1  Und zwar gerade dann, wenn das Wahnbild einer „kommunistischen Weltrevolution“ 

vom Tisch ist, die doch bei den Marxisten nur zu einer Geringschätzung der ökono-
mischen Schriften von Marx geführt hat (2.2.6, 2.3.3, 2.6.2). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


412 | PHILOSOPHIE NACH MARX

klären, fand sich oft schon im Ansatz philosophischer Paradigmen. Sie konnten 
nur darum so erfolgreich sein, weil der deutsche Marxismus dieser stellvertreten-
den Auseinandersetzung „auf dem Gebiete des Geistigen“ (Mannheim 1928) 
stark vorgearbeitet hatte. Die betrachteten philosophischen Marxkritiken hielten 
einem zweiten Blick nicht stand. Dem Weg der heutigen Philosophie zu Marx 
steht daher eigentlich nichts mehr entgegen, außer jenen diskursiven Gewohnhei-
ten, die in der praxisfernen Philosophie noch zähflüssiger sind als andernorts. 
Diese philosophische Marxvergessenheit wirkt sich für die Erfassung der Realität 
allerdings negativ aus. Der folgende Teil 3 zeigt an Beispielen, dass Marx’ Philo-
sophiekritik auf heutige Philosopheme anzuwenden ist.

Als Marx nach 1989 aus dem philosophischen Bewusstsein entschwand, 
schwand damit in vielen Fällen der theoretische Halt sozialphilosophischer Ent-
würfe an der Basis. Wenn es nur noch um Normen geht, und zwar unter der idea-
listischen Voraussetzung, diese „konstituierten“ oder „generierten“ Gesellschaft, 
eskaliert die normative Blickverengung zur normativistischen Sozialphilosophie 
– einer theoretische Überfrachtung der Normativität, die immer haltloser wird, je 
mehr sie sich von der sozialen Realität abkapselt. Die Kapitel 3.1-3.4 zeigen, wie 
wichtig die in Kapitel 2 geleistete Kritik an den historischen Grundlagen dessen 
ist. Je weiter die Darstellung dort ging, desto mehr war der Bezug auf Marx’ 
Theorie über die Wirkungsgeschichte vermittelt. Daher kam die Sozialphiloso-
phie erst an später Stelle. Ihr Gegenstandsbezug ist insgesamt problematisch. 

Heute hat sie einen sich stets verändernden Themenkatalog mit recht beliebi-
gen Methoden. Oft beschränkt sich die „Methode“ darauf, die Terminologie ei-
nes gerade aktuellen Autoren zu übernehmen. Die Referenz dieser Termini – et-
wa „die Normativität“ oder „die Gemeinschaft“ – bleibt meist unklar. Die Sozi-
alphilosophie vernachlässigt den Gegenstandsbezug zugunsten eines oft unkon-
trollierten Nachwirkens begrifflicher Weichenstellungen aus ihrer eigenen Ge-
schichte. Vor die wirkliche Welt gestellt, erweist sich diese Lage als misslich. In 
einer solchen Lage ist ein theoriegeschichtlicher Ansatz nicht mehr äußerlich: es 
sind „kategoriale Rahmen“ und sich über Schulzusammenhänge erstaunlich kon-
tinuierlich tradierende „Hintergrundannahmen“, die die Sicht auf die Dinge und 
Theorien hier prägen – nicht zuletzt auch emotional. 

Die exemplarische Analyse heutiger deutschsprachiger Sozialphilosophie be-
ginnt mit einer Kritik von Habermas als der direkten Fortsetzung der Kritischen 
Theorie (3.1). Habermas teilt deren Problematik, eine mit der Basis unverbunde-
ne ethisierte Überbauphilosophie nicht mehr mit Theorien über die Basis verbin-
den („begründen“) zu können. Er transformiert diese Aporie durch mehrere The-
oriemoden hindurch, von der Anthropologie (3.1.1) über die Transzendentalphi-
losophie und Rationalitätstheorie (3.1.2) bis hin zur normativistischen, nur noch 
ethischen Sozialmetaphysik (3.1.3). Schließlich laufen die zwei Reduktionismen, 
die technizistische und die moralistische, in einer an Hegel erinnernden Kon-
struktion zusammen (3.1.5). In ihr ist das Problem allerdings nur insofern gelöst, 
als die Gesellschaft nun ganz aus dem Blickfeld der Theorie verschwunden ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HABERMAS | 413

Das macht der Vergleich mit den Marx’schen Konzeptionen von Ethik und Recht 
deutlich, die zum Abschluss dieses Kapitels betrachtet werden (3.1.4, 3.1.6).

Eine zweite Variante normativistischer Sozialphilosophie war die deutsche 
Rezeption der verschiedenen US-amerikanischen Gerechtigkeitstheorien. Kapitel 
3.2 macht zunächst Rawls’ Konzeption als eine ethisierte Spiegelung des ver-
kürzten Gesellschaftsmodells der ökonomischen Neoklassik deutlich (3.2.1), die 
aufgrund ihrer Dehnbarkeit kaum praxistauglich ist (3.2.2). Auch der an den His-
torismus gemahnende Kommunitarismus verbleibt innerhalb der normativen Be-
trachtungsebene (3.2.3). Diese innernormativistische Debatte lässt sich theoriear-
chäologisch als Wiederkehr der zwei Ethisierungen von Basis und Überbau 
kennzeichnen (2.4.3). Dennoch, oder deshalb, wurde diese Debatte im postmar-
xistischen Deutschland begeistert aufgenommen. Die wiederum hegelianischen 
Versuche der deutschen Sozialphilosophie nach 1989, diese beiden Ethiken zu 
versöhnen, besiegeln erneut den Verlust des Gegenstandes „Gesellschaft“, die in 
keiner der beiden „normativen Theorien“ noch eigens thematisiert wurde (3.2.4). 

Das Kapitel zur Wirtschaftsethik (3.3) zeigt noch einmal die Wichtigkeit ei-
nes theoriegeschichtlichen Problembewusstseins auf. Denn die Intuition dieses 
Zweiges ist eine überaus kritische (3.3.1) – hat sich doch insbesondere die Theo-
logie eine Erinnerung an die Marx’sche Kapitalismuskritik bewahren können 
(3.3.2). Das unerkannte Walten der in Kapitel 2 theoriegeschichtlich aufgewiese-
nen Fehlrezeptionen von Marx und der funktional marxvermeidenden Theorie-
umstellungen bewirkt jedoch, dass sich die kritischen Intentionen ins Gegenteil 
verkehren, und die Wirtschaftsethik weitgehend zur Apologie wird. Dies gilt im 
besonderen Maße für die Betriebswirtschaftsethik (3.3.3), aber auch für die histo-
ristische Wirtschaftsethik (3.3.4). Die verschiedenen wirtschaftsethischen Versu-
che, technizistische und normativistische Sozialphilosophien zu synthetisieren, 
führen zu einer abermaligen Neuauflage des Hegelianismus, solange der eigentli-
che Gegenstand, die bürgerliche Gesellschaft, nicht oder nur auf die beschriebene 
Weise verzerrt ins theoretische Blickfeld gerät (3.3.5). Die Reaktion der Globali-
sierungskritik, auf Theoretisierungen weitgehend zu verzichten, ist vor diesem 
Hintergrund verständlich (3.3.6). Auch sie bringt Marx wieder ins Spiel – bislang 
aber nur als Ikone. Für philosophisch fruchtbare Auseinandersetzungen mit der 
heutigen realen Welt allerdings sind empirische und einzelwissenschaftliche Be-
trachtungen unerlässlich. Dass Philosophie einen Beitrag dazu leisten kann, in-
dem sie die Rezeptionsblockaden des Marx’schen Theorien aufspürt und richtig 
stellt, zeigt diese Arbeit im Vollzug.

Die Betrachtung einer weiteren Theoriemode, der Renaissance des Pragma-
tismus (3.4), erlaubt Überlegungen über die Grundstruktur und Genese des deut-
schen Supernormativismus. Ein Vergleich der Grundoperation des Pragmatis-
mus, der Umstellung der Fundamente der bisherigen Geistesphilosophie auf das 
menschliche Handeln (3.4.2), mit der Marx’schen Konzeption der Philosophie-
kritik (3.4.4) macht überraschend klar, dass man auch den Pragmatismus funkti-
onal als eine Marxvermeidungsstrategie interpretieren kann – gerade weil er eine 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


414 | PHILOSOPHIE NACH MARX

ähnliche Grundoperation vollzieht wie Marx (3.4.3). Die Anwendung pragmati-
scher Gedanken auf die deutschsprachige Theoriearchitektur, die sich bereits 
weitgehend von dem Hegelschen Geistmodell gelöst hatte, führt zu einer Re-
Idealisierung philosophischen Denkens, zu einer basale Unterscheidungen unter-
laufenden Einheitsphilosophie (3.4.1). Das Kapitel 3 zeigt in seinen verschiede-
nen Unterkapiteln so eine starke Tendenz zur Rehegelianisierung der Sozialphi-
losophie auf. Diese machen eine Besinnung auf Marx, als einen der wichtigsten 
Hegelkritiker, auch theorieimmanent plausibel.  

3.1 Jürgen Habermas oder die Rückkehr der  
     Phi losophie des Rechts

„Dieser Widerstand bei den einfachsten Dingen und den selbstverständlichsten 
Forderungen bestätigt den alten Erfahrungssatz, dass keine herrschende Klasse 
durch Gründe zu überzeugen ist, wenn sie nicht die Gewalt der Umstände zur 

Einsicht und zur Nachgiebigkeit zwingt.“ (Bebel, Die Frau, 1879; s.o., Fn. 69)

Da die Halbwertszeit philosophischen Wissens so kurz geworden ist wie die der 
Mode, sieht man sich philosophische Lehrbücher vergangener Jahrzehnte nur 
noch aus antiquarischem Interesse an. Doch philosophische Fragen werden kaum 
je gelöst, sondern eher vergessen oder anders gestellt. Insofern kann eine Histori-
sierung der philosophischen Gegenwart heilsam sein – besonders hinsichtlich der 
vermeintlichen philosophischen Epochenschwelle von 1989 ist dies der Fall. In 
älteren Lehrbüchern wurde Marx mit großer Selbstverständlichkeit abgehandelt, 
und stets wurde als vielversprechender Kandidat eines „kritischen Marxismus“ 
Jürgen Habermas genannt. Im 20. Jahrhundert gab es kaum einen deutschspra-
chigen „linken“ Autoren, der derartig vielschichtig zu rezipieren, zu diskutieren 
und zu stimulieren in der Lage gewesen wäre wie er. Was heute staunen macht 
ist weniger dies – daran hat man sich gewöhnt – als vielmehr die Tatsache, dass 
er es einmal im Namen des „Marxismus“ tat, oder zumindest lange so verstanden 
wurde (in China noch im Jahre 2000). Außer den Schulzusammenhängen und ei-
nigen frühen affirmativen Bezügen (1957, 1960) sowie gab es für eine solche 
Verortung kaum einen Anhaltspunkt. Dass Habermas sich nach 1989 nicht mehr 
auf Marx beruft, stellt insofern keinen Bruch dar, als er es auch vorher eher sel-
ten tat (und wenn, dann als Negativfolie, cf. 1976b, 1; 1981b II, 549). 

Eine mögliche Erklärung liegt bei einem derart osmotischen Denker beson-
ders nahe: wäre ein Marxismus kompetent vertreten worden, hätte er sich sicher-
lich näher mit ihm befasst. Zwar hat er in dem Streben, „emanzipatorische“ Poli-
tik philosophisch angemessen zu formulieren, fast alle bedeutenden Schulen sei-
ner Zeit kommentiert und inkorporiert. Doch da Marx bereits für die meisten von 
diesen kein Thema war (außer in der Pflichtübung einer Widerlegung), wundert 
es kaum, dass von den marxismustheoretischen Anfängen so wenig übrig blieb. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HABERMAS | 415

                                             

Bei Habermas’ Hauptgesprächspartnern war von Marx keine Rede,2 und mit 
Ausnahme von Abendroth nahmen, wie wir sahen, selbst seine marxistischen 
Bezugspersonen (wie Adorno, Marcuse oder Dutschke) Marx für die Gegenwart 
im Grunde nicht ernst. Es bestand aus der Perspektive der „Theorieproduktion“ 
kein Anlass, sich mit Marx näher auseinander zu setzen. Hierin deutet sich aller-
dings eine unkritische Wertschätzung der jeweils aktuellen Theorien um ihrer 
selbst willen an: „Theorie“ als solche wird von Habermas zwar in Einzelpunkten 
zuweilen scharf kritisiert, doch scheint sie schon durch ihr bloßes Auftreten als 
autoritativer Repräsentant der Wirklichkeit gerechtfertigt zu sein. Dies schließt 
blendet Denken und Sein jedoch voreilig ineinander. Das ist ein prinzipieller Un-
terschied zu Marx: kritisierte dieser auch noch die Wissenschaften (allerdings 
nicht von außen, wie Heidegger und Adorno, sondern indem er sie fortentwickel-
te), so baute Habermas Ergebnisse aus verschiedensten Einzelwissenschaften in 
sein philosophisches System bedenkenlos ein. Doch so etwas kann Folgen haben. 

Als ein disziplinierter Denker bezog sich Habermas auf jeder Stufe der Sys-
tementwicklung auf ihm bedeutend scheinende Vorgänger zurück; darunter im-
mer wieder auch Marx. Anhand dieser Rückbezüge auf Marx wird nun die Ent-
wicklung des Habermasschen Denkens bis auf die Gegenwart vergegenwärtigt 
und dabei zurückgefragt, welche Auswirkungen die jeweilige Systemstufe auf 
das Marxverständnis hatte. Anhand dessen werden ganze Spektren von Folgeun-
tersuchungen verschiedener anderer Autoren in den Blick geraten, deren Ge-
meinsamkeit darin besteht, dass sie auf Ideen von Habermas zurückgehen. Ha-
bermas ist daher doppelt repräsentativ für die Philosophie der Gegenwart: er 
schmiegt seine Theorien stets der Augenblicksverfassung an, in denen aktuelle 
theoretische Entwürfe die Welt malen; und er beeinflusste damit ganze Generati-
on von Philosophen der Gegenwart.3 Folgen wir nun der Genese der Marxver-
gessenheit in den Entwicklungsstufen dieses letzten deutschen Systemdenkers. 

2  Chronologisch waren solche Gegenüber Erich Rothacker, Arnold Gehlen, Martin 
Heidegger, Hannah Arendt, Hans-Georg Gadamer, Joachim Ritter, Hans Albert, Nik-
las Luhmann, Karl-Otto Apel, Dieter Henrich, Ernst Nolte, Michel Foucault, John 
Rawls und Robert Brandom (cf. Reese-Schäfer 2000, Horster 2000). 

3  Einen Doppelsinn von „Gegenwartsphilosophie“ gibt es bei Lukacs 1923, 230 f.; Gri-
sebach 1928 und Lehmann 1943: nicht nur ist die Philosophie gemeint, die gegen-
wärtig betrieben wird, sondern die unmittelbare „Gegenwart“ ist selbst Thema und 
Hauptfokus dieses Philosophierens. Daher muss sie eine kurze Halbwertszeit haben: 
nicht mehr der Sinn in oder hinter dem Wechsel der Zeiten ist von Interesse, sondern 
jeweilige Momentanzustände werden isoliert verstanden und philosophisiert. Auch 
der ebenso populäre wie ungenaue Term „Moderne“ gibt diese eher journalistische 
Orientierung wieder. Es ist eine Übersetzung des Vorhandenheitsdenkens in die phi-
losophische Theorieproduktion. Die „Konsenstheorie der Wahrheit“ (Habermas 
1973a) machte die Annahme, dass es keinen Zugang zur Objektivität, sondern nur ei-
ne Annäherung durch die „Intersubjektivität“ gebe, nur explizit. Von hier aus ist jede 
Theorie schon per se wahrheitswürdig. Es gibt keine andere Instanz der Kritik als die 
jeweils von den anderen Wissenschaftlern geübte. Aufgrund der Zufälligkeit dersel-
ben kann das allerdings philosophisch nicht befriedigen – der „Vorrang des Objek-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


416 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

3.1.1  Anthropologische Anfänge   

Wir hatten gesehen, dass die von der alten kritischen Theorie diagnostizierte 
Ausweglosigkeit theoretisch in der Hermetik ihrer politischen Ökonomie be-
gründet war (2.6.2). Habermas, der an genau dieser aporetischen Stelle in die 
Frankfurter Schule einrückte,4 hatte für diese tragische Hermetik andere, nämlich 
anthropologische Hintergründe (Rehberg 1981). Diese liefen zwar auf eine ähnli-
che Konsequenz hinaus wie bei Adorno – nämlich, mit Gehlen und Freyer, auf 
Resignation.5 Doch sie eröffneten zugleich auch andere Möglichkeiten, der Her-
metik zu entkommen: nicht mehr durch eine ökonomische Kritik, wie es nötig 
gewesen wäre, oder durch ästhetische Ausweichmanöver, wie sie Adorno und 
Marcuse unternommen hatten, sondern durch anthropologische Gegenthesen.6

Für Habermas’ anthropologische Prägung waren neben seinem Studium bei 
Erich Rothacker, dem Bonner Kulturanthropologen mit zwielichtiger Vergan-
genheit (cf. Rothacker 1934), die Werke Arnold Gehlens ausschlaggebend. Er 
nannte sie „mit Recht berühmt“ (Habermas 1956, 101 ff.). Darin könnte sich eine 
biographische Parallele ausgewirkt haben: Wie Marcuse und später Habermas 
kam auch Gehlen von einer idealistischen Philosophie her, von der er sich bereits 
in seinen frühen Schriften lossagte, um mithilfe einer „empirischen Philosophie“ 
(Gehlen 1956, 8) dem „wirklichen Geist“ näher zu kommen.7

tes“ (Adorno 1966, 185) ist entschwunden. Der frühe Kritiker Willms hat diese so-
phistische Vorstellung pointiert: Diskurs sei „die Übertragung des liberalen Markt-
modells auf die Wahrheitssuche“ (1973, 204).  

4  Habermas (1981b I, 489 ff.; 1985, 130 ff.) war selbst der beste Kritiker des „Begrün-
dungsdefizit“ der Frankfurter Schule: Durch ihre radikale Vernunftkritik, bei gleich-
zeitiger Berufung auf dieselbe; analog: bei ihrer steten Forderung nach Totalitätsbe-
trachtung (der „Blick auf das Ganze“), die gleichzeitig als unmöglich (oder heute
unmöglich) bezeichnet wurde („das Ganze ist das Unwahre“, Adorno 1951, 80/GS 4, 
55), war ihre Position aporetisch: die Aussagen hoben sich gegenseitig auf. So fiel 
die Kritische Theorie weniger durch Ergebnisse als durch Polemiken gegen verschie-
denste Projekte auf – auch gegen solche, die ihr ähnlich waren (z.B. Mannheim, Neu-
rath, Heidegger, Popper, König; cf. 2.6). Diese „Eingriffe“ beruhten auf einer eher 
diffusen Gesinnung. In der Begründung ihrer Ausfälle wies die Theorie große Lü-
cken auf. Diese Verlegenheit ist der Hintergrund, der in der Folge ausgerechnet auf 
Marx projiziert wird, der ja für die Kritische Theorie im Grunde unwichtig war. 

5  Gehlens negative Anthropologie (1940) ließ ‚den’ Menschen auf Institutionen ange-
wiesen sein, die in der „Industriegesellschaft“ die Lebensqualität zwar herabsetzten 
(1957), durch „subjektivistische“ Kritik jedoch nur gefährdet werden konnten (1969). 
Gehlen empfahl daher, sich dem Geschehen mit dem Pathos des Wissens auszulie-
fern („der Schlüssel der wahrhaften politischen Ethik“ erschöpft sich „in der Forde-
rung ..., das Gesetz, das schon ist, zu bejahen”, Gehlen 1980, 147; vgl. Freyers „An-
passung“ und Heidegger „Gelassenheit“; Grimminger 1997). Dies motivierte noch 
die Intellektuellenschelte bei Schelsky 1975; cf. Habermas 1991b, 107 ff.; 1992, 619. 

6  Erich Fromms Weg verlief ähnlich, was zur Trennung vom Institut geführt hatte. 
7  Gehlen 1931, cf. Jonas 1968 II, 211 ff.; Rügemer 1979, 15 ff.; Böhler 1981, Üner 

1994, Rehberg 1994; Thies 2000. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HABERMAS | 417

                                             

Diese junghegelianische Tendenz führte Gehlen folgerichtig zunächst zu 
Fichte (1935), dann zur Anthropologie (1940) und schließlich zu den Institutio-
nen (1956).8 Damit repräsentierte er eine Philosophie, der Habermas nach seinem 
Bruch mit der spätidealistischen Philosophie Heideggers und Schellings nahe 
stand: „Auf der Suche nach Wirklichkeit“, ohne den idealistischen Hintergrund 
völlig zu negieren.9 Nicht zufällig las Habermas Gehlen vor einer marxistischen 
Folie:10 die Perspektive einer wissenschaftlichen und empiriehaltigen Philoso-
phie, die den Schwerpunkt auf die Handlung legte, drängte regelrecht dahin; zu-
mal auch der für den jungen Habermas zentrale Marcuse (1955, 1964) den Weg 
von Marx zurück zu Feuerbach, zum Menschen im allgemeinen gegangen war.11

Nun stellten die Werke von Gehlen und Arendt bereits eine implizite Marx-
kritik dar;12 wie sich ja auch Marcuse am entschiedensten von Marx verabschie-
det hatte. Der anfangs optimistischen Rezeption der Anthropologie Gehlens und 
Rothackers in Marx’scher Lesart13 entspricht so, als Habermas mit Horkheimer 

8   Die Junghegelianer waren stark von Fichte beeinflusst (Hess 1843; Hogrebe 1987, 
112). Ihr anthropologisches Pendant ist Feuerbach, ihr institutionelles die Kritik von 
Kirche und Staat (cf. Löwith 1941, Pepperle 1985).

9   Der Bruch mit Heidegger wurde ausgelöst durch dessen Wiederveröffentlichung von 
Texten aus der NS-Zeit: „Bis zum Erscheinen der Heideggerschen Einführung in die 
Metaphysik, das war 1953, waren meine politischen und meine philosophischen 
Konfessionen [...] zwei völlig verschiedene Dinge. Es waren zwei Universen, die 
sich kaum berührten“ (Habermas 1979, 515). Zur Rolle Schellings (Habermas 
1954a, 1963b) vgl. Keulartz 1995. Zum „idealistischen“ Hintergrund Gehlens (der 
„transzendentalen Handlung“ 1931 oder der „doppelten Reflexion“ 1933 – ein „Auf-
hören der Materialität der Dinge“, 1931, 176) siehe Boehler 1973, Rügemer 1979; 
zum Einfluss auf Habermas Glaser 1972. 

10 Gehlen beschreibe „prinzipiell nichts anderes als der junge Marx“ (Habermas 1956, 
103): die Entfremdung. Selbst Freud liest Habermas „Gehlensch“ (1968, 342 f.). 
Auch Harich und Lukács lasen Gehlen marxistisch (Rehberg 2000). Gehlens Dialek-
tik, der Mensch sei „von Natur aus ein Kulturwesen“ (1940, 38) kam Lukács nah. 
Ähnlich war für Habermas auch Arendts emphatischer „Begriff der Praxis [...] eher 
marxistisch als aristotelisch“ (Habermas 1976a, 238; Negt 1993, Brunkhorst 1999).  

11 „Der Mensch als Gattungswesen diesseits von allen Klassengegensätzen ist eine Be-
dingung der Möglichkeit der klassenlosen Gesellschaft“ (Marcuse 1977, 25; zitiert 
nach Habermas 1977, 281; cf. Schmidt 1973). Marcuse war für Habermas der wich-
tigste ‚kritische Theoretiker’ (cf. Habermas 1977, 266, 279; 1985a, 216; 1991a, 53). 

12 „Der Aufstieg der Anthropologie zur ersten Philosophie ist die vielleicht geschicht-
lich wirksamste Gestalt impliziter Marxismuskritik“ (Rohrmoser 1974, 57 – Arendts 
Anteil daran sei „gering“, 81; vgl. Marquard 1973). Rothacker kritisierte den Mar-
xismus explizit, indem er als die „wahren Unterbauten des historischen Geschehens“ 
die Lebensstile einführt – etwas vorwiegend geistiges (Rothacker 1932; zitiert nach 
Dahms 1994, 366). Rothacker 1934, 94, sieht – mit Fichte – als historischen „Motor“ 
nicht das Können, sondern das „Wollen“. 

13 Habermas nennt auch Rothacker und Marx in einem Atemzug (1954b, 28; cf. Morf 
1970, 134 ff.). Zwar kannte Gehlen eine zweite, mimetische Handlungsform, die in 
die „Erkenntnis“ mündet. Doch auch diese sei, „wie Hegel und Marx bereits wuss-
ten, durch Arbeit vermittelt“ (1958, 28). Das erst von Plessner hervorgehobene Aus-
drucksverhalten (29) sowie die resultierenden Konstitutiva „Lebensstil“ und „Welt-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


418 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

gegenüber der bloß instrumentellen Perspektive skeptischer wurde,14 eine Verab-
schiedung zwar nicht von Gehlen, wohl aber von Marx. Mit der anthropologi-
schen Kritik an Marxens vorgeblichem „Produktionsparadigma“ (1985, 95 ff.) 
war jedoch extensional nur Gehlen getroffen, dem Habermas bislang gefolgt war 
– und weiter folgte.15 Er sieht ihn in Marx hinein statt in Gehlen; das marxisti-
sche Vokabular blieb ein Ausflug.  

Waren die Aporien der kritischen Theorie einmal auf ein anthropologisches 
Modell gebracht, ließen sie sich auch anthropologisch lösen. Hannah Arendt 
(1960) machte genau ein solches Angebot: sie teilte mit anderen deutschen Den-
kern wie Gehlen und Marcuse die Festschreibung der Ökonomie auf eine rein 
funktionelle und geschichtlich ausweglose Perspektive,16 indem sie die krisenhaf-
ten modernen Phänomene unter dem Begriff „Arbeit“ subsumierte. (Wie die ka-
pitalistische Realität sich aus diesem Begriff entwickelt haben soll, blieb offen.) 
Dieser stand merkwürdigerweise – und stark von Marx abweichend – das „Her-
stellen“ gegenüber, in dem nun all die Kreativität, die dem biologisierten Ar-
beitsprozess aberkannt wurde, gesammelt erschien (vgl. noch Joas 1996).17 Den 
Gipfel bildete das „Handeln“, welches nun in vollendeter Weltlosigkeit („ohne 
Vermittlung der Materie“, 1960, 4) die der antiken Polis ästhetizistisch nachemp-
fundene „reine“ Politik darstellte. Wie Arendt entwarf Habermas einen Stufen-
bau:18 Der vermeintlich Marx’schen „Reduktion des Selbsterzeugungsaktes der 
Menschengattung auf Arbeit“ (Habermas 1968, 58; cf. 1968a, 45) setzte er das 

bild“ (Rothacker) sind „eingelassen in ein bestimmtes ‚System’ gesellschaftlicher 
Arbeit, in Produktionsverhältnisse“ (31). Dies reduziert nicht auf Arbeit, sondern be-
hauptet deren übergreifende Dominanz – wie bei Marx.  

14 Sie ist bei Marx nicht gegeben, schon gar nicht in den Frühschriften (Arndt 1985, 17 
ff.; Böhm 1998). Gehlen wollte die „Normen“ zu erklären, indem er sie auf ihre 
Funktion für das Überleben reduzierte (Habermas 1956). 

15 Noch in Habermas 1992, 77 und 40 sowie 1999, 20 und 30 begegnen Gehlenianis-
men. Sie passen gut in den integralen Normativismus (4.2.5), denn erst die funktio-
nalistische Verkürzung erforderte die ethische Ergänzung. 

16 Arendt 1960, 314 befürchtet von der Vorherrschaft des „Animal laborans“ (in der 
Antike ein Titel für den Sklaven – man bemerke den Nietzscheanischen Unterton des 
„Sklavenaufstandes“, der sich in Arendts Endzweck der Politik bestätigt: dort zählt 
nur „der unvergängliche Ruhm großer Taten und Worte“, 190), dass die Neuzeit 
„schließlich in der tödlichsten, sterilsten Passivität enden wird, [...] dass der Mensch 
sich anschicken könnte, sich in die Tiergattung zu verwandeln, von der er seit Dar-
win abzustammen meint“.  

17 Die Gegenüberstellung ist verfehlt: in beiden Fällen wird gearbeitet und etwas her-
gestellt. Sie hinkt schon etymologisch (1960, 77). „Arbeit“ meint hier primär Indust-
riearbeit (sie ist nichtig, da sie „nichts [...] hinterlässt“, 81 – ein Klassenvorurteil); 
„Herstellen“ dagegen das kleinbürgerliche „Handwerk“ (77) oder das großbürgerli-
che „Kunstwerk“ (154). Arendt schwankt: Mal ist jedes Produkt ein Werk, während 
die Arbeit nur der Prozess seiner Erzeugung ist (81), mal ist die Arbeit das Herstel-
len von niederen Produkten wie Konsumtionsmitteln (132), mal auch ist Arbeit die 
Tätigkeit des Sklaven, während die Freien herstellen (84). 

18 Erst später räumte Habermas ein: „Von Hannah Arendt habe ich gelernt, wie eine 
Theorie des kommunikativen Handelns anzugehen ist“ (1991b, 405; 1992, 182 ff.). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HABERMAS | 419

                                             

höhere Stockwerk der „Interaktion“ obenauf (1968a, 9 ff., 62 f.; 2.4.2, Fn. 37). 
Damit wurde die Marx unterschobene reduktionistische Anthropologie Gehlens 
weniger kritisiert als vielmehr aufgestockt – und so festgeschrieben. Habermas’ 
Bezugnahmen auf die „Naturgeschichte der Menschengattung“ (1968a, 161; 
1968, 243) überspringen Marx ganz wie die ältere deutsche Sozialphilosophie: Er 
ergänzt die reduktionistische Verkürzung auf bloß technisches „Arbeiten“ durch 
höhere menschliche Verhaltensweisen, die sich in entsprechenden „Wissenschaf-
ten“ manifestieren. Eine Synthese theoretischer Fehlenentwicklungen behebt je-
doch keine davon – in der bloßen Kombination von reduktionistischer „Technik“ 
und materialfreier „Interaktion“ verliert die Gesellschaftstheorie ihren Gegens-
tand.19 In der Marxkritik steckt bei Habermas ein gutes Stück Biographie.20 Die 
anthropologische Aufstockung der eigenen reduktionistischen Anfänge mag ori-
ginell sein; als Marxkritik kann sie jedoch nicht durchgehen.21

Ohne auf Filiationen allzu großen Wert zu legen, ist deutlich, dass auch die 
Dreiteilung in ein technisches, praktisches und emanzipatorisches Erkenntnisin-
teresse (1968a, 155) Hannah Arendts „Arbeiten, Herstellen und Handeln“ ent-
spricht, insofern die Arbeit rein technisch begriffen wird, das Herstellen sich 
vorwiegend auf die künstlerische Tätigkeit (den vormals „objektiven Geist“) und 

19 Der Synthese von rein technischer Instrumentalität und weltloser Moralität ent-
schlüpft der Gegenstand Kapitalismus (2.4.1; ähnlich Türcke in Bolte 1989, 35). 
Doch Habermas kompensiert die theoretische Lücke nicht, sondern malt die Wirk-
lichkeit nach ihrem Bilde: er erklärt die Lücke zum Abbild einer gewandelten Wirk-
lichkeit: „Die Basisideologie des gerechten Tausches [...] brach praktisch zusam-
men“ (1968a, 75; 1973, 54). Diese geschichtsphilosophische Rahmenkonstruktion ist 
als ein theorieimmanentes Erfordernis zu begreifen. Noch Jahrzehnte später wird die 
Lücke vernotwendigt: Den Sozialwissenschaften sei der „Zugriff auf die soziale Rea-
lität verwehrt“ (1991a, 204) – Habermas macht aus einer Beobachtung recht schnell 
ein „müssen“ (wie bereits Heidegger, cf. Lafont 1994, 337). 

20 Habermas hat anfangs selbst eine „arbeitsdialektische“ Sicht vertreten, gegen die er 
sich dann wandte (Keulartz 1995, 146 f., 170): „Arbeitend verdankt der Mensch sein 
Dasein sich selbst, seine Geschichte ist die Geschichte seiner Arbeit“ (Habermas 
1958, 22); „wenn alles von Menschenhand Geschaffene auch in der Verfügung der 
Menschen eingeht, kann erst das wahrhaft Unverfügbare freigesetzt [...] werden – 
[...] erst die durchgeführte Rationalität des Lebensnotwendigen gestattet die Irratio-
nalität des Lebensüberflusses“ (1957, 442). 

21 Diese „zunächst nur positivismuskritisch beabsichtigte Überlegung“ wurde nachträg-
lich auf Marx projiziert (Honneth 1980, 215). Die Technokraten hatten Marx als frü-
hen Positivisten eingestuft (H. Klages 1964; cf. 2.4.5, Wellmer 1969, Simon Schäfer 
1974). Frühformen der Unterscheidung finden sich in Habermas 1967, 15 ff.: „Indi-
viduen, die nur noch über technisch verwertbares Wissen verfügten und keine ratio-
nale Aufklärung über sich selbst [...] erwarten dürften“, würden „ihre Identität verlie-
ren“, wendet Habermas ein gegenüber Albert – gewiss kein Marxist (72). Angesichts 
der Äußerlichkeit dieses Dualismus in der Kritik an Marx sah bereits Willms 1973, 
„wie die Fixiertheit auf jenen problematischen Ausgangsdualismus [...] entweder in 
die angenommene Ausgangsproblematik zurückbiegt oder andere Ergebnisse einfach 
ignoriert“ (178, vgl. 33 ff., 70 ff., 138 ff., 162). Cf. Sensat 1979, Heller 1982, Cerruti 
1983, Bolte 1989, Rockmore 1989, Roderick 1989, Bohmann 1999, McBride 2000. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


420 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

ihre hermeneutische Aufbereitung bezieht, und Arendt (1963) das politische 
Handeln als ein „befreiendes“ begriff.22 Sogar eine „Sprechakttheorie“, ein 
„kommunikatives Handeln“ war bei Arendt zu finden, da sie, inspiriert durch 
Jaspers, als das Medium des politischen Handelns das Sprechen bestimmt hatte.23

Für das Marxverständnis folgten aus diesem anthropologischen Ansatz Ver-
zerrungen. Zunächst wurde durch das unverbundene Nebeneinanderstellen ver-
schiedener Handlungsformen die problematischen Züge einer jeden von ihnen 
festgeschrieben. „Arbeit“ wurde inhaltlich unterbestimmt, wenn sie mit Hilfer-
ding, Pollock und Gehlen für ein geschlossenes technisches System gehalten 
wurde – Marx’sche Theorien kamen so nicht mehr zum Ansatz. Bei der kategori-
alen Analyse als „Arbeit“ (die sich beim jungen Marx auf mehr erstreckte als nur 
Begriffsbestimmungen) ließ man es bewenden;24 es gibt auch aus Habermas’ 
Umkreis keine ökonomischen Analysen. Die hermetische Interpretation wurde 
zudem verewigt, indem sie der Kritik gegenüber abgedichtet wurde: in einem 
Dilthey nahekommenden Dualismus, wo sich Geist nur auf Geist richtet, wurde 
die Arbeit den „Fachwissenschaften“ überlassen (den neoklassischen),25 während 
die Philosophie sich auf die höheren, geistigen Angelegenheiten richtete – „ohne 
Vermittlung der Materie“ (Arendt 1960, 4).26 Marx wurde weniger wegen seinem 
„eingeschränkten philosophischen Selbstverständnis“ (Habermas 1968, 59) oder 
durch die Zweite Internationale zum Objektivisten, sondern eher durch diese In-
terpretation. Habermas hatte einst richtig beklagt, dass eine philosophische Marx-
interpretation zu kurz greife (1957, 402; 2.4.4, Fn. 71). Dieser Defekt wird kaum 
dadurch behoben, dass die Philosophie Marx völlig aus den Augen verliert – und 

22 Dahms 1994, 370 sieht darin (mit Hans Albert) eine Verwandtschaft zu den Wis-
sensformen Max Schelers, welcher zwischen Herrschafts-, Bildungs- und Heilswis-
sen unterschied (Scheler GW 9, 114; insgesamt GW 8).  

23 Schon bei Arendt macht sich der idealistische Fehlschluss von der Form auf den In-
halt (cf. 2.5) bemerkbar: nur weil in der Sprache von der Politik gehandelt wird, 
heißt das keineswegs, dass sie darum vom „Arbeiten“ und „Herstellen“ ‚rein’ gehal-
ten werden muss. Eine Politik, die diese Topoi ausspart, ist gar keine. 

24 Zur Philosophisierung des Arbeitsbegriffs Marcuse 1933, Honneth 1980b, Lange 
1980, Gürtler 2001, Krebs 2002. Für die „deutsche Sozialphilosophie“ reicht „der 
Begriff der Arbeit [...] vollständig hin“ (MEW 3, 472; 2.5.7; Fn. 276).  

25 Arendt 1960 vertritt einen in der Konsequenz neoklassischen Ansatz, indem sie der 
vollentfalteten Gesellschaft bedenkenlos ein „‚reibungsloses Funktionieren“ zutraut: 
in ihr wird „wirklich [!] mit ‚unsichtbarer Hand’ regiert“ – und genau dies sei etwas, 
„Was Marx nicht verstand“ (45). In eigenartiger Konfusion bezeichnet sie gerade die 
bürgerliche als eine „kommunistische Gesellschaft“ (45) – gegenüber ihrem schrof-
fen Antimodernismus verschwimmen die modernen Gegensätze konturenlos inein-
ander (vgl. Brunkhorst 1999, 91).

26 Diese Konstellation findet sich noch in der Auseinandersetzung mit Luhmann, des-
sen Argumente Habermas in ihrem vermeintlichen Geltungsbereich unbesehen über-
nimmt; ihnen wird lediglich eine höherwertige Handlungsform übergeordnet – so 
eben das „kommunikative“ Handeln (Habermas 1971, cf. noch 1981). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HABERMAS | 421

                                             

mit ihm weite Teile der materialhaltigen, „nichtnormativen“ gesellschaftlichen 
Wirklichkeit, um deren Erfassung es doch einmal gegangen war.27

3.1.2  Die Transformation in Rationalitätstypen  

Die anthropologische Schichtung konnte, als die philosophische Mode wechselte, 
leicht in eine terminologisch modernisierte „rationalitätstheoretische“ überführt 
werden. Sie musste dies sogar, da sie außer elementarsten Formen der Vergesell-
schaftung nur wenig erklärte.28 Eine solche Transsubstantiation findet sich nun in 
Erkenntnis und Interesse (1968). Schon die Anthropologie Rothackers kannte ei-
ne Interessengeleitetheit der Erkenntnis.29 Dessen „Kulturanthropologie“ unter-
schied sich darin von der instrumentalistischen Variante Gehlens, dass sie geis-
teswissenschaftlich vorging. Damit ging eine Aufteilung in verschiedene Gegen-
standbereiche einher.30 So erbte Habermas den Neukantianismus: Die alte Unter-
scheidung von Welt und Wert wurde nun terminologisch aufgepeppt.  

Hatte Rothacker Diltheys Erkenntnispsychologie in eine kulturalistische 
Anthropologie überführt,31 so verlegte Habermas den archimedischen Punkt nun 
in die Wissenschaftsgeschichte. Die Unterscheidung der erkenntnisleitenden In-

27 Marx wird sogar dort aus den Augen verloren, wo er thematisiert wird: Habermas 
1960 lässt sich die Thesen vom „organisierten Kapitalismus“, einer Ablösung der 
Ausbeutung durch die „Entfremdung“ und des Verschwindens des Proletariats kritik-
los vorgeben, ohne noch auf den genuin Marx’schen Sinn dieser Kategorien zu re-
flektieren, die solche Thesen kaum erlauben (228 f.; Anzeiger für geschichtsphiloso-
phische Thesen dieser Art sind die Formeln „nicht länger“ und „heute nicht mehr“). 
Von ökonomischer Theorie ist nur selten die Rede, „Empirie“ kommt stattdessen vor 
in Form der Entwicklungspsychologie, Linguistik oder Systemtheorie (die doch gar 
keine Empirie kennt). Dahms vermisst in einer rückblickenden Aufzählung von Ha-
bermas die „pragmatische Deutung der Naturwissenschaften“ – die neben dem „Ver-
stehen“ und der „Selbstreflexion“ einfach fehlt (1994, 363; Habermas 1967, 9). 

28 Mead, Durkheim und Gehlen hatten Gesellschaft anthropologisch zu erklären ver-
sucht, waren aber über Spekulationen über deren Anfänge kaum hinausgekommen. 
Eine „Schichtung der Persönlichkeit“ kannte schon Rothacker 1938. Habermas war 
mit Plessner klar, dass sich das Stufenschema innerhalb einer Stufe „nicht wiederum 
anwenden“ lässt, dass es dort wegen ihrer Einheit keine Abgrenzungen der Schichten 
(und somit keinen Leib/Seele-Dualismus) mehr geben kann: selbst die elementarsten 
Regungen des Menschen (Lachen, Weinen) sind geistig durchformt (und umgekehrt, 
cf. 1958, 24). Hat er sich diese Einsicht bewahrt? 

29 Zur Rolle Rothackers für Habermas vgl. insgesamt Dahms 1994, 361 ff., Keulartz 
1995, 106 ff. Apel 1988, 98 bemerkte in diesem Sinne über Habermas 1968, dass die 
„erkenntnisanthropologischen Einsichten [...] uns beiden aus der Bonner Studienzeit 
vertraut waren“. Zu dieser gemeinsamen Zeit vgl. auch Habermas 1990. 

30 „Während die Naturwissenschaften mit Naturdingen zu tun haben, beschäftigen sich 
die Geisteswissenschaften mit Menschenwerken“ (Dahms 1994, 268, Rothacker pa-
raphrasierend). Methodologie wird zur Ontologie. 

31 „Er [Rothacker] verankert die Grundhaltungen, die für Weltanschauungen konstitutiv 
sind, nicht länger in der psychischen Struktur des Menschen, sondern fasst sie als 
Kern kultureller Lebensstile auf“ (Keulartz 1995, 109). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


422 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

teressen entnahm er aber nicht den Typen oder Schichten der Person wie Dilthey 
(GS II), auch nicht geschlossenen Kulturen wie Rothacker,32 sondern nun einer 
„Rekonstruktion“ der verschiedenen Wissenschaften (1968, 9). Damit will Ha-
bermas eine „Gesellschaftstheorie“ vorbereiten – die als eine „kritische“ im Sin-
ne Horkheimers dadurch erkennbar wird, dass es sie noch gar nicht gibt (1968, 
9). Mit der Erklärung der „Selbstreflexion“ der Wissenschaften (1968, 143 ff., 
204 ff., 262 ff.) zur Gesellschaftstheorie überfrachtet er aber nicht nur die Wis-
senschaftstheorie, sondern er verliert zudem auf dreifache Weise den Kontakt zur 
gesellschaftlichen Realität: zunächst kennt er diese nur noch durch die Brille der 
jeweils vorliegenden Wissenschaften (die, wie wir sahen, den Kapitalismus ja 
selbst aussparen), deren Ergebnisse werden unkritisch nur hingenommen,33 und 
es geht ihm nur um die subjektive Seite des Forschungsprozesses.34 Das Motto 
des Vorworts, „dass radikale [?] Erkenntniskritik nur als Gesellschaftheorie mög-
lich ist“ (1968, 9), ist daher umgekehrt zu lesen: hier löst sich Gesellschaftskritik 
in Erkenntnistheorie auf. (Die Frage, ob durch diese spekulative Überfrachtung
nicht auch die Erkenntnistheorie verunmöglicht wird, wäre separat zu stellen.) 

Die Motive für diesen transzendentalen Umweg der Rechtfertigung emanzi-
patorischer „Interessen“ lagen sicher im Positivismusstreit.35 Doch statt konkreter 
Polemik gegen die vorgeblichen Positivisten, die doch eigentlich gemeint sind 
(vgl. Habermas 1985a, 15 ff.),36 nimmt er eine Zurechtstellung ganzer Wissen-
schaftszweige vor, die den Anlass einer Polemik weit übersteigen. Besonders für 
das Marxverständnis hatte diese Umdeutung Konsequenzen: ohne dass sich Ha-
bermas inzwischen der Marx’schen Inhalte näher angenommen hätte, wird ihm 
nun weniger eine Reduktion vorgeworfen37 als vielmehr eine erkenntnistheoreti-
sche Defizienz: „Eine erkenntnistheoretische Rechtfertigung der Gesellschafts-
theorie hat er [Marx] nicht für nötig gehalten“ (1968, 62). Eine solche hatte Marx 

32 Rothacker sprach von den „Negern“ oder „den Griechen“ („ein herrliches Menschen-
tum im Ringen um den Siegespreis seiner maß- und zuchtvollen Vollendung“, 1948, 
71), auch von Förstern und Dichtern (1948, 161). 

33 Habermas beschränkte die Rolle der Philosophie einst darauf, Ergebnisse der Wis-
senschaften hinzunehmen und zu deuten (1958, 20). Wenn er nun „Reflexion“ als 
vom Material unabhängig begreift, unterläuft er gerade dies: es bleibt reine „Selbst-
Reflexion“ (1968, 86, 244), deren Protagonist nicht zufällig Freud ist (262 ff.).

34 Die „Interessen“, schon bei Horkheimer (1937; 2.6.1) eine Ausflucht, haben etwas 
intentionales, subjektivistisch verkürztes. Sie sind der Versuch eines transzendentalen 
Berechtigungserweises von Wunschkatalogen.  

35 Noch in Habermas 1992, 17 finden sich Spuren des Positivismusstreites im Schreck-
gespenst des „Funktionalismus, der alles, was aus der Beteiligtenperspektive noch 
Verbindlichkeit oder [...] Bedeutung hat, neutralisiert“. 

36 „Dass wir Reflexion verleugnen, ist der Positivismus“ (1968, 9), unter den hier selbst 
noch Dilthey fällt (224 ff.). 

37 Der Vorwurf von Habermas 1968a war, „dass Marx nicht eigentlich den Zusammen-
hang von Interaktion und Arbeit expliziert, sondern unter dem unspezifischen Titel 
der gesellschaftlichen Praxis eins auf das andere reduziert, nämlich kommunikatives 
Handeln auf instrumentales zurückführt“ (45, anders 1968, 71).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HABERMAS | 423

                                             

auch nicht gebraucht, denn für seine politische und ökonomische Theorie – die 
Habermas nicht diskutiert – zählt allein ihre explanatorische Kraft.38

Eine „Rechtfertigung“ brauchte allererst die in die Ecke gedrängte Kritische 
Theorie, die hier erneut ihre Schwäche in Marx hineinprojiziert.39 Erkenntnisthe-
orie konnte sie ebenso wenig erbringen wie Psychoanalyse, Evolutionsbiologie 
oder Moralphilosophie. Statt die kritisch-theoretischen Inhalte aus der Sache zu 
begründen, wurden sie aus merkwürdig auswechselbaren theoretischen Überbau-
ten zu deduzieren versucht, die extra zu diesem Zweck errichtet wurden – unter 
der idealistischen Voraussetzung, dass die Form auf ihren Inhalt durchschlägt. 
Nicht nur die Metatheorien wurden für diesen transzendentalen Berechtigungs-
erweis instrumentalisiert, allzu gewollt interpretiert;40 auch die Inhalte gewannen 
dadurch wenig. Sie konnten so kaum dieselben bleiben. 

3.1.3  Der Mythos der „normativen Fundamente“ 

„Was soll man [...] von einer Wissenschaft denken, die von diesem 
großen Teil der menschlichen Arbeit vornehm abstrahiert und nicht in 
sich selbst ihre Unvollständigkeit fühlt, solange ein so ausgebreiteter 

Reichtum des menschlichen Wirkens ihr nichts sagt.“ (MEW 40, 543)

Fassen wir die bisher aufgefundenen Verzerrungen von Marx zusammen: die in-
teraktionistische Dimension wurde Marx in einem ersten Schritt aberkannt, um 
ihm in einem zweiten genau dies anzukreiden. Die verfehlte instrumentalistische 
Deutung von Marx wurde dadurch zementiert. So verlor er seine Brisanz. Dass 
eine „normative Sicht“ auf die Dinge in bestimmten Fällen wenig sinnvoll ist, 
kann ja auch an der untersuchten Wirklichkeit liegen.41 Diese wird aus der Höhe 
des „Transzendentalen“ aber kaum mehr berührt.  

38 Warum hätte Marx die transzendentale Logik durch eine „Synthesis durch Ökono-
mie“ ablösen sollen (Habermas 1968, 43 f., cf. 379)? So dachte erst Sohn-Rethel 
(1972, 123 ff.). Diese Philosophisierung verführt zur Spekulation: „Das Tauschprin-
zip [...] ist urverwandt mit dem Identifikationsprinzip“ (Adorno 1966, 149). Marx’ 
Polemik gegen derlei ist von bleibender Aktualität: „Wir befinden uns jetzt mitten in 
Deutschland! Wir werden Metaphysik treiben müssen, wo und während wir politi-
sche Ökonomie treiben“ (MEW 4, 125; cf. 2.5.5, Fn. 181).  

39 Ihr Problem lag darin, dass sie oft Werturteile abgab – etwa gegenüber dem unscharf 
eingegrenzten „Positivismus“, für sie aber selten sachhaltige Kriterien angeben konn-
te (Dahms 1994, 138 ff., 318, 392). Das Problem der „Kritischen Theorie“, die inhalt-
liche Lücke (Habermas 1968a, 9), wurde erneut formal abzufangen versucht: mit ei-
nem erkenntnistheoretischen Berechtigungserweis der polit-ästhetischen Bewertung 
(vgl. zur Erkenntnistheorie auch Adler 1936, Sohn-Rethel 1972, Sandkühler 1973, 
Halfmann 1976, Kerber 1981, Pabst 1992, Behrens 1993).

40 Habermas bekennt selbstkritisch: „Ich glaube, dass ich mir die fremden Zungen, her-
meneutisch gesehen, auf brutale Art und Weise zu eigen mache“ (1985a, 206). 

41 Etwa dann, wenn Grausamkeiten mit vollem Recht geschehen: nicht trotz, sondern 
wegen und im Namen der Normativität – das ist nicht erst seit Foucault bekannt 
(3.1.6). Das theoretische Beharren auf einer ‚höheren’ menschlichen Sphäre muss 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


424 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Schließlich wurde der Marxens Theorie eine Abhängigkeit von der Erkennt-
niskritik unterschoben. Dass die nachträgliche Rekonstruktion der „radikalen“ 
Erkenntniskritik das ihr äußerliche Erklärungsziel einer „Gesellschaftstheorie“ 
verfehlte, zeigt sich ex post darin, dass die Leerstelle in der Theorie durch weite-
re philosophisierte Disziplinen angereichert werden musste: mit Entwicklungs-
psychologie (1976b), Sprechakt- (1981b) oder Moraltheorie (1983, 1991c). Die 
Kritische Theorie wurde dadurch vollends weltlos und entökonomisiert. Statt ihre 
kritischen Einwürfe gegen Einwände zu verteidigen, reichte sie den Vorwurf an 
Marx weiter: seine Kritik sei nicht gerechtfertigt gewesen, da er sie in Form der 
Naturwissenschaften vorbrachte (1968, 85).42 Der Vorwurf gerinnt darauf, dass 
er Geistes- und Naturwissenschaften nicht dualistisch geschieden habe, oder viel-
mehr: dass er nicht Gustav Schmoller war.  

Statt nun, was das Normale gewesen wäre, sich von Marx zu verabschieden, 
wurde Marx noch in das eigene Theoriemodell zu integrieren versucht – als defi-
zienter Vorgänger. Dafür war allerdings eine „Rekonstruktion“ durch eine andere 
„Theoriesprache“ nötig (1976b).43 Diese erstreckte sich zunächst auf den „dialek-
tischen Zusammenhang von Produktivkräften und Produktionsverhältnissen“ 
(1968a, 46). Dabei verschwand allerdings gerade dieser Zusammenhang, indem 
dem selbstgenügsamen System der Arbeit44 ein ebenso selbstgenügsamer institu-
tioneller Rahmen nebengeordnet wurde.45

solche Wirklichkeiten entweder verklären, oder ihnen utopisch normative Wunschka-
taloge entgegenstellen. Beides schien Marx wenig sinnvoll. 

42 Wenn die Gesellschaftstheorie den Kontakt mit der Realität verliert, da sie sonst kei-
ne „Selbstreflexion“ (1968, 262 ff.) mehr ist und der erkenntnistheoretischen Defi-
zienz unterliegt (4.1, Fn. 2), lässt sich nur noch eine rein formale Erkenntniskritik an 
der generellen Praxis der Wissenschaften (daran hatte Marx kein Interesse – eher 
schon Heidegger, cf. 2.5.5) sowie ein abstrakter Moralismus formulieren (auch dieser 
war für Marx nicht von Interesse, da so die Moral selbst gerade nicht mehr verstan-
den wird). Eine Kritik aus bestimmten materiellen Argumenten heraus wird nicht 
mehr geführt – sie wäre zu „positivistisch“. Die Aporetik der Kritischen Theorie 
wurde durch Erkenntnis und Interesse nur verschärft: noch höheren Ansprüche stehen 
noch weniger konkrete Ergebnisse gegenüber. 

43 S.u., Fn. 61. Wozu rekonstruieren, wenn nicht, um die Inhalte zu verändern? Doch 
wenn die Inhalte verändert werden, warum dann überhaupt an Marx anknüpfen? Mit 
Wittgenstein ist zu entgegnen, dass bei einer Rekonstruktion „alles auf einer Ebene“ 
liegt: Wir haben nur eine Beschreibung durch eine andere ersetzt – noch dazu durch 
eine, die das Bezugssystem, also den Bedeutungshorizont der Begriffe radikal ver-
schiebt. Sie werden so eher verunklart, gar ad absurdum geführt (cf. Rorty 1989, 99) 
– eine „Kaputtrekonstruktion“ (Bolte 1989, 16).

44 In der antiken Begrifflichkeit hat die poiesis ihren Zweck außer sich, nur die praxis 
ist selbstzweckhaft. Im Kapitalismus produziert der Arbeiter für den Kapitalisten; das 
System aber reproduziert sich selbst. Luhmanns „Autopoiesis“ spiegelt diesen Wan-
del wider; eine Verpuppung von Marx’ „Reproduktion“ (Brunkhorst 1999, 76).

45 Hahn 1970, 73 bemängelte, dass Habermas den „gesellschaftlichen Charakter der 
Produktion“ unterschlage und so einen anthropologisierten „Geschichtsdualismus“ 
entwerfen müsse, wobei Herrschaft und Ideologie „einzig“ (Habermas 1968, 58) aus 
der „Interaktion“, also idealistisch begriffen werde (s.u., Fn. 58; Rüddenklau 1982).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HABERMAS | 425

                                             

In der Folge fokussierte Habermas’ nur noch diese Residualkategorie „kom-
munikatives Handeln“ (1968, 71), die unabhängig von dem Inhalt der Komple-
mentärkategorie „Verfügung“ (1968, 65, 83) behandelt wurde.46 Deutlich wird 
dies in den Überlegungen zur „Diskursethik“ (1978, 1983, 1991c). Zwischen den 
anthropologischen Annahmen, die nach wie vor die Theorie bestimmen (Honneth 
1980a, Honneth 1992, Habermas 1999, 37 f.), und den formalethischen Prinzi-
pien, die den Diskurs regeln, liegt dieser selbst als ein ergebnisoffener. Sein Er-
gebnis ist bei Habermas aber immer schon vorweggenommen: er bezieht sich in 
einem „ewigen Gespräch“ nur auf sich selbst, um seine eigenen Möglichkeitsbe-
dingungen zu garantieren. Inhaltliches ist kaum vorgesehen.47 Die Diskursethik 
kappt hier vollends die Verbindung zur Welt.48

Die Ethisierung und Psychologisierung, die den Verlust der Konkretion auf-
fing, bedeutete allerdings keinen Bruch mit der Kritischen Theorie – schon diese 
hatte die Brüche in ihren Theorien „sozialpsychologisch“ zu kitten versucht 
(2.6.2). Auch in den falsifizierbaren Aussagen über das „System der Arbeit“, auf 
die sich Habermas festlegte, beerbte er die Frankfurter Schule: mit dem unter-
stellten Primat der Politik werden Marx’ Aussagen über die Wirtschaft – ohnehin 
schon als defizitär eingeordnet – geschichtlich relativiert und für die Gegenwart 
außer Kraft gesetzt.49 Der „dialektische Zusammenhang“ wich einem Antago-

46 Die „Verfügung“ entstammt Habermas’ idealistischem Frühwerk (Roderick 1989, 
181 f.; cf. Fn. 9, Fn. 142). Spätere Titel dafür waren Synthesis durch Arbeit, tech-
nisch verfügbares Wissen, instrumentelles Handeln oder Systemintegration. Die re-
konstruierten Produktionsverhältniss ohne Produktion figurierten dagegen unter den 
Namen Interaktion, Dialektik der Sittlichkeit, Lebenswelt oder Sozialintegration. Die 
rigorose Trennung war als eine der Kategorien inauguriert. Damit wurde aber ver-
schiedenstes beschrieben – zuletzt hypostasierte Gegenstandsbereiche, wie die Re-
deweise von den „Systemen zweckrationalen Handelns“ (Habermas 1968a, 46) und 
dem „institutionellen Rahmen“ (73) manifestierte. Sie wuchs sich zum „Geschichts-
dualismus“ von System und Lebenswelt aus (1981b, cf. Fn. 59).  

47 Das „kommunikative Handeln“ ist vom instrumentellen und strategischen säuberlich 
geschieden. Wie schon bei Arendt erinnert das an die antike Polis („das Modell einer 
Rechtsgemeinschaft, die sich über die gemeinsame Praxis der Staatsbürger selbst be-
stimmt“, Habermas 1999, 105), wo die Dinge des Lebens schon geregelt sind (und 
zwar repressiv), wenn der Diskurs beginnt. Siehe auch Habermas’ affirmative Ver-
weise auf Freyer (1930), der eine solche leere Selbsterfassung offen propagierte (Ha-
bermas 1963, 461; 1967, 82, 109). Die Diskursethik, die alle Beteiligten mitentschei-
den lassen will, lässt inhaltlich nichts übrig, worüber entschieden werden könnte.  

48 Die kognitionspsychologischen Stufen, die Habermas von Piaget und Kohlberg über-
nahm, waren kein Schritt in Richtung Empirie, sondern in Richtung noch weiterer 
Abstraktion (Habermas 1976b, 167 f.).  

49 Da die Technik „Produktivkraft“ geworden sei, gebe es statt „Kapitalismus“ jetzt 
Technokratie. Das Argument dafür war der „Staatsinterventionismus“, der nicht ana-
lysiert, sondern als das letztgegebene Signum der Epoche begriffen wird. Darin steckt 
eine unkritische Übernahme von Pollocks „Staatskapitalismus“ (2.6.2) und der Tech-
nokratiethese (2.4.5) – nicht diese, sondern „die Wissenschaft“ begriff er ja als „Ideo-
logie“ (1968a, 88 f.). „Wenn sich die Gesellschaft nicht mehr [!] autonom [...] als ei-
ne dem Staat voraus- und zugrundeliegende Sphäre selbstregulierend erhält, stehen 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


426 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

nismus verschiedener abstrakter Logiken, als deren Väter auf der einen Seite 
Gehlen, auf der anderen Piaget stehen.50

Dreizehn Jahre nach Erkenntnis und Interesse findet sich eine weitere integ-
rierend-verkürzende Behandlung von Marx, diesmal als „Rationalitätstheoreti-
ker“: Marx wird hier in eine Linie gestellt mit Weber, Lukács, Horkheimer und 
Parsons. Er erscheint nun als jemand, der versucht hätte, eine abstrakte „Hand-
lungstheorie“ aufzustellen (1981b II, 489 ff.). Dem ging erneut die Diagnose 
voraus, das eigentliche Problem sei „heute nicht mehr“ eine „Verelendung“ (die 
Habermas für die Vorzeit als Argument wertet, 1977, 304), sondern die freiheits- 
und sinngefährdende „Rationalisierung“.51

Staat und Gesellschaft nicht länger [!] in einem Verhältnis, das die Marx’sche Theo-
rie als das von Basis und Überbau bestimmt hatte. Dann kann aber eine kritische 
Theorie auch nicht mehr [!] in der ausschließlichen Form einer Kritik der Politischen 
Ökonomie durchgeführt werden“ (75; man bemerke die Geschichtsphilosophie des 
„heute nicht mehr“, cf. 2.4.6 zu Schelsky). „So werden Technik und Wissenschaft zur 
ersten Produktivkraft [zur „unabhängigen Mehrwertquelle“], womit die Anwen-
dungsbedingungen für Marxens Arbeitswerttheorie entfallen“ (79, cf. 1960, 256; 
1968, 66). Wissenschaft und Technik waren schon immer in den Kapitalismus invol-
viert – nicht als „Produktivkraft“, sondern indem sie die Produktivität erhöhen. Unter 
„Produktivkraft“ ist kein technisches System zu verstehen, dem alles andere von au-
ßen gegeben wird (noch G.A. Cohen 1978, 28 ff., 128 ff. begreift „Produktivkraft“ 
isoliert von den Produktionsverhältnissen; vgl. Wildt 1977; zur „Produktivkraft“ cf. 
2.6.1; Habermas 1976b, 184; 1992, 57, 184, 188).  

50 In einem Zwischenbericht scheint Habermas auf Hahn 1970 (Fn. 45) einzugehen, in-
dem er nun zwischen „Arbeit“ und „gesellschaftlicher Produktion“ differenziert 
(1976b, 145 ff.). Doch damit wird die „theoriestrategisch“ bereits erfolgte Weichen-
stellung mit einer Fülle von herangetragenem Material nur nachträglich abgesichert. 
Das zeigen schroffe Wendungen wie „Nun müssen wir aber die Ebene des kommuni-
kativen Handelns von der Ebene des [...] strategischen Handelns trennen“ (a.O., 160). 
Warum müssen wir dies? Weil der auf „Technikgeschichte“ reduzierte Marxismus 
(185, unter Verweis auf Gehlen) „auf eine strukturelle Analyse der Weltbildentwick-
lung angewiesen“ sei (186); weil also das Bewusstsein („kognitive Strukturen“) das 
gesellschaftliche Sein bestimme. (1971, 491 hatte er „Weltbild“ noch mit Marx als 
„Ideologie“ beschrieben.) Die sich empirisch gebenden Ausflüge in die Evolutions-
theorie wollen die abstrakten moralischen „Organisationsprinzipien“ (1976b, 168) 
und „Lernmechanismen“ (173) rechtfertigen. Auch sie werden von den marginalisier-
ten ökonomischen Theorien radikal getrennt und zudem als das „heute“ entscheiden-
de bestimmt: „Die Identität einer Gesellschaft ist normativ bestimmt [!] und hängt 
von ihren kulturellen Werten ab“ (189). Diese Werte „dürfen wir [?...] allenfalls in 
den Grundstrukturen sprachlicher Kommunikation suchen“ (189). Damit liegt, ob-
wohl Marx noch positiv erwähnt wird (1968, 71), eine Ethisierung und Psychologi-
sierung der Gesellschaftstheorie vor. Sie erinnert an die ältere Marxkritik von Rudolf 
Stammler 1896, der die Wirtschaft vom Recht abhängig machen wollte und das 
Recht von der Sittlichkeit des Volkes (Henning 1999, 92). 

51 Die Verelendungstheorie, die besagt, dass der Arbeitslohn immer knapp über dem 
Existenzminimum liege, gab Marx bereits 1846 auf (2.1.1, Fn. 11). Nach dem diffe-
renzierteren Konzept der Ausbeutung bleibt das Wachstum des realen Lohnes gerin-
ger als das des Profites (und der Produktivität). „Ausbeutung“ ist also keineswegs an 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HABERMAS | 427

                                                                                                                                    

Dies nimmt weniger Marx’ Kapitalismustheorie als vielmehr Webers nietz-
scheanische Kulturkritik an der Bürokratisierung auf.52 Von Marx interessiert nur 
die Kritik am Warenfetisch (1981b I, 477 f.), der Rest wird abgelehnt. Die Vor-
aussetzung dafür ist der Dualismus, der sich inzwischen von einer „Ergänzung“ 
zu einer „Ersetzung“ fortentwickelt hat:  

„Allein [!] diese kommunikative Rationalität, die sich im Selbstverständnis der Moder-
ne spiegelt, verleiht dem Widerstand gegen die Mediatisierung der Lebenswelt durch 
die Eigendynamik verselbständigter Systeme eine innere Logik – und nicht nur die 
ohnmächtige Wut der revoltierenden Natur“ (Habermas 1981b II, 491).  

Entsprechend lautet die Kritik an Marx: Weil er „System und Lebenswelt“ nicht 
auseinander halte (498; die neuen Titel für Natur und Geist, Arbeit und Interakti-
on, instrumentelle Vernunft und kommunikatives Handeln) und die Zweckratio-
nalität totalisiere (503), könne er die Probleme des neuen Stadiums „Spätkapita-
lismus“ (504) nicht erklären. Er habe die „Ausdifferenzierung“ übersehen und 
daher der neuen Rolle des Staates keine Beachtung geschenkt, der die alten Prob-
leme gelöst und dafür neue geschaffen habe (505 ff.).53 Da die ökonomischen 
Probleme „heute nicht mehr“ im Vordergrund stünden, versage der Marxismus 
vor dem neuen „Typus von klassenunspezifisch ausgelöster Verdinglichung“ 
(1981b II, 513); eine Replikation der alten Industriegesellschaftsthese (2.4.5). 
Das war eine triftige Kritik des real existierenden Sozialismus (cf. Michels 1910, 
Marcuse 1958, A. Heller 1979) – eine Analyse der westlichen Länder war es 
nicht. Deren Wirklichkeit ließ sich nicht unter einigen handlungstheoretischen 
Differenzierungen und deren Einbau in eine übergreifende Systemtheorie (1981b 
II, 229 ff.) fassen. Sie bewegt sich misslicherweise genau in der Lücke zwischen 
reduktionistischem Funktionalismus und totalisierter Prinzipienethik, und diese 
kann durch eine bloße Verknüpfung der beiden noch nicht geschlossen werden. 

In der These der „Kolonialisierung der Lebenswelt“ (1981b II, 522) galt also 
„nicht mehr“ die Wirtschaft als die problematische Dimension, sondern das sozi-
alpsychologische Phänomen, dass das Individuum in seinen Entfaltungsmöglich-
keiten gegenüber dem politisch-ökonomischen „Komplex“ zu sehr eingeschränkt 
sei. Die unbeabsichtigte Weichenstellung dieser Auslegung war eine Interessen-

„Verelendung“ gebunden und bedarf auch keiner Zuflucht zur sozialpsychologisch 
verstandenen „Entfremdung“.   

52 Dem ist zu entnehmen: erstens teilt Habermas 1981b den alten Frankfurter Glauben 
an ein „neues Stadium“ des Kapitalismus, nach dem die Politik das Primat über die 
Ökonomie übernommen habe und Marxens ökonomische Theorie nur noch von his-
torischem Interesse sei. Zweitens gerät Habermas mit dieser Konstellation in eine ei-
gentümliche Nähe zur ästhetisierten konservativen Kulturkritik (Gehlen, Arendt, 
Forsthoff etc.), die von einer politischen Steuerung stets den Verlust an Größe und 
Kriegstugend – eine „Entfremdung“ – beklagt hatte.HelHEld 

53 Habermas 1976b, 182 spekuliert, dass die einst „knappe Ressource“ Wert „heute“ 
kein Problem mehr sei: die sozialen Bewegungen hätten ja „in den sozialstaatlichen 
Massendemokratien [...] zum Ziele“ geführt. Stattdessen seien „heute“ Macht und Si-
cherheit verknappt, künftig wohl die „Ressourcen“ Motivation und Sinn (Fn. 122).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


428 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

koalition mit dem Neoliberalismus. Dieser hatte dem Realsozialismus stets des-
sen Unfreiheit vorgehalten und mehr (wirtschaftliche) Freiheit gefordert.54 Mit 
dem Untergang der sozialistischen Regime verschwand das unterdrückende 
„System“, und die neugewonnene Freiheit führt nun auch in den westlichen Re-
gionen zu einer regelrechten Welle von Deregulierungen und Privatisierungen. 
Schien sich nicht hiermit das Projekt der Moderne (1990a, 32 ff.) zu vollenden?

Nicht nur die verbliebene marxistische, auch die von Habermas beeinflusste 
Linke war gegenüber der neuen Konstellation regelrecht paralysiert – was sollte 
man auch einwenden gegen das, was man selbst so lange gefordert hatte? Es er-
stand ein Gegner, den man seit Jahrzehnten unterschätzt hatte: der Kapitalismus. 
Unter dem Codenamen „Globalisierung“ greifen die sozialpsychologischen For-
derungen von einst weit in die Wirklichkeit aus: endlich kann man ein freies und 
selbsterfülltes Leben führen – als dynamischer Jungunternehmer.55 Die traditio-
nellen Werte der „Lebenswelt“ (die Familie, die Dorfgemeinschaft) kommen 
wieder zum Zuge – zwangsläufig, da die staatlichen Sicherheiten zunehmend 
wegbrechen. Sich diesem neu-alten Kapitalismus zu stellen hätte gehießen, die 
eigenen Voraussetzungen jahrzehntelangen Theoretisierens zu überdenken.  

Was in der sich progressiv gebenden Philosophie nach 1989 praktiziert wur-
de, war jedoch weder ein vorbehaltloses Beobachten der realen Geschehnisse, 
noch eine Korrektur der eigenen Ausgangsvoraussetzungen, sondern paradoxer-
weise ein gegenüber dem Denken vor 1989 noch verstärktes Hervorheben der 
„normativen Fundamente“.56 Demgegenüber ist – wie immer, wenn etwas in der 
Philosophie aufstößt – eine einfache Frage zu stellen: Was soll mit den „normati-
ven Voraussetzungen“ eigentlich begründet werden, die Theorie oder die Wirk-
lichkeit? Beide „Begründungen“ sind fragwürdige Veranstaltungen: Die Wirk-
lichkeit begründen zu wollen wäre ein müßiges Geschäft – es sei denn, man ent-
schlösse sich dazu, Transzendentalphilosophie zu betreiben, als welche die Ge-
sellschaftstheorie wohl kaum wird auftreten wollen.57

54 Cf. Willms 1973 (s.u., Fn. 96). Rolf Johannes zitiert ein zustimmendes FAZ-Votum 
von 1982 (in: Bolte 1989, 63).

55 Neoliberale Pamphlete kleiden sich gern im marxistischen Chic (cf. Baer 1999, Ha-
mel 2001, Levinson 2002; kritisch Boltanski 1999). Das Zentrum der kritischen The-
orie war das bürgerliche Individuum (Willms 1969, Riedel 1994, Albrecht 1999).  

56 Siehe Schneider 1976, Wellmer 1979, Lohmann 1980, Benhabib 1992, Baynes 1992, 
Holz 1993, Honneth 1992, 1993, 2000, Koorsgard 1996, Brunkhorst 1999a, Gosepath 
1999, Cannon 2001; s.u., Fn. 110 und 3.1.6. 

57 Die Bedingungen der Möglichkeit von Gesellschaftlichkeit überhaupt (so etwa die 
Fragestellung von Simmel oder Alfred Schütz) verraten über eine bestimmte Gesell-
schaft zu einem bestimmten Zeitpunkt nichts. Honneth 1980, 197 scheint aber genau 
eine solch „transzendentale Theorie der Gesellschaft“ (Schelsky 1959, 95) im Sinn 
zu haben: „Marx kann [...] nur [!] entwickeln, wie das Proletariat sein [...] Emanzipa-
tionsbewusstsein [...] intellektuell zu präzisieren und strategisch [...] umzusetzen 
lernt – in welcher Weise jedoch der Bildungsprozess dieses Emanzipationsbewusst-
seins selbst“ möglich sei, erscheint als die eigentliche Frage. Honneth kann also nur 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HABERMAS | 429

                                                                                                                                    

Bleibt die Forderung, eine Theorie zu begründen. Begründet werden müssen 
allerdings nicht so sehr Theorien über etwas (diese werden verifiziert), sondern 
vielmehr moralische Forderungen und Ansprüche, hier speziell die zu einem 
anthropologischen „Interesse“ geronnene Anspruchshaltung einer ganzen Theo-
riefamilie. Die Gesellschaftstheorie wurde aber erst in der deutschen Theorie-
entwicklung wieder zu einer „normativen“ gemacht (2.1.2).58

Habermas hatte Gesellschaftstheorie weichenstellend erst als Erkenntniskri-
tik, dann als Moraltheorie bestimmt. Erst dieses Konglomerat aus transzendenta-
len Aussagen und politischen Wünschen musste separat philosophisch „begrün-
det“ werden. Noch in Schriften der späteren Habermasschule hat es den An-
schein, dass zwischen Theorie und Wirklichkeit kaum unterschieden wird,59 dass 
sie idealistisch kurzgeschlossen werden. Doch statt diese fragwürdigen Weichen-
stellungen kritisch zu betrachten, übernahm man gerade sie und maß umgekehrt 
Marx und die Wirklichkeit an ihnen – nicht eben zum Vorteil eines tieferen Ver-
ständnisses von beiden. Erst die Ausblendung der eigenen Theoriegeschichte 
führte so zu der Projektion auf Marx. Ganz unnötigerweise: Da Marx seine Theo-
rie von vornherein nicht als „normative“ konzipiert hat, ist auch die Suche nach 
höherstufigen normativen Begründungen dafür sehr einfach: es gibt sie nicht – 
ebenso wenig, wie es bei Marx erkenntnistheoretische, handlungstheoretische 
oder semiologische „Begründungen“ gibt. Bevor wir in der Werkgeschichte von 
Habermas weitergehen, ist dieser Punkt genauer zu klären. 

die Wirklichkeit begründen wollen (zur Kritik daran Kersting 1997, 123 ff.) – daher 
seine Neigung zur Sozialphilosophie (1990 u.ö., cf. 3.2.4).

58 Habermas 1985 bringt prägnant zum Ausdruck, „dass die Emanzipationsperspektive 
gerade nicht aus dem Produktionsparadigma, sondern aus dem Paradigma verständi-
gungsorientierten Handelns hervorgeht. Es ist die Form der Interaktionsverhältnisse, 
die geändert werden muss“ (103). Es geht um die Rechtfertigung einer politischen 
Demokratie, in der die Bürger formal frei sind (für Osteuropa damals eine sinnvolle 
Forderung), „nicht mehr“ darum, gegenüber materieller Ausbeutung und ihren kom-
plexen Folgen aufzubegehren oder Bedingtheiten und Begrenzungen konkreter De-
mokratien aufzuzeigen. Habermas hat das Thema der Theorie ausgewechselt und sei-
ne Behandlungsart ethisiert (es geht um „normative Gehalte“ und den „normativen 
Gebrauch“ von Unterscheidungen, 102).

59 Habermas’ tiefer Dualismus lässt sich nicht verorten (Fn. 21, Fn. 46): er sitzt auf 
anthropologischer Ebene (in Interessen der Gattung), in verschiedenen Kategorien 
(teilnehmend oder beobachtend, wertend oder analysierend), in individuellen Hand-
lungs- bzw. Denkarten (instrumentell oder kommunikativ), in gesellschaftlichen 
Handlungssphären (Dialektik der Sittlichkeit versus Dialektik der Arbeit, Systemin-
tegration oder Sozialintegration) und in voneinander getrennten Seinsbereichen (Sys-
tem und Lebenswelt). Er sitzt überall zugleich, er ist „transkategorial“. Die Veror-
tungen widerstreiten einander, es können nicht alle zugleich zutreffen (so kann ich in 
der Lebenswelt sehr wohl instrumentell handeln etc.). Derlei ist nur möglich, wenn 
Theorie und Wirklichkeit eine Einheit bilden. Auch Honneth 1980 übergeht die rea-
len Hintergründe des Marx’schen Werkes: er meint, Marx habe deswegen auf das 
Proletariat gesetzt, weil ihn ein „arbeitsphilosophischer“ „Denkzwang“ (191, 197) 
dahin geführt hätte. Wie Lange 1980 ist er auf „Begriffe“ fixiert, glaubt aber, damit 
auch etwas über die Wirklichkeit auszusagen (s.o., Fn. 24; 2.3.5, Fn. 125).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


430 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

3.1.4  Systematische Kernpunkte VIII: Marx und die Ethik 

„Der Marxismus ist nicht Ethik, aber er lehrt uns erkennen, in welchem Sinne  
die ethischen Kräfte zu gesellschaftsbildenden Kräften werden.“ (Adler 1928, 41) 

Kaum jemand, besonders in der Linken, würde theoretisch davon ausgehen, dass 
„charismatische Führer“ oder ein „Persönlichkeitskult“ eine besondere Rolle zu 
spielen hätten. Nun hat Jürgen Habermas für die deutsche Sozialphilosophie eine 
solche Rolle gespielt. Vergleichbar den von Max Weber kritisierten Auswirkun-
gen des Bismarckkultes im 19. Jahrhundert führte dies dazu, dass die Eigenstän-
digkeit des Denkens bei nicht wenigen Berufsphilosophen darunter arg litt (was 
sicherlich nicht Habermas anzurechnen ist). Dies ist speziell in der Beurteilung 
von Marx der Fall. Denn es war Habermas, der in Weiterführung der Kritischen 
Theorie Marx’ Theorien eine ausreichende Orientierung nicht mehr entnehmen 
zu können glaubte. Dieser Abschied setzte viel voraus: eine historische Relativie-
rung der Marx’schen Theorie, ihre instrumentalistische Reduzierung, eine moral-
theoretische Transformation der Emanzipation, und zuletzt eine philosophisie-
rende Fokussierung auf eine Begründung der Letzteren.

Zwar ist reine Theoriegeschichte kein philosophisch befriedigendes Geschäft. 
Doch wenn die Sozialphilosophie es versäumt, sich zu ihrer Geschichte in Bezie-
hung zu setzen, muss die Kritik dies nachholen. Dieses Geschäft ist dringend, 
denn fast alle deutschsprachigen Beiträge zum Thema „Ethik und Marx“60 gehen
von Unterscheidungen aus, die Habermas getroffen hat, obwohl sie Marx kaum 
gerecht werden. Diese Beiträge tragen für ein angemessenes Marxverständnis 
wenig aus; vielmehr sind sie symptomatisch für die fatale Lesart von Marx, die 
nach 1989 aus endogenen Gründen verstummt ist. Mit Habermas hatte man sich 
so weit vom Gegenstand „Kapitalismus“ entfernt, dass man nichts mehr über ihn 
zu sagen wusste, als er triumphal wiederkehrte. Obwohl man mit der Marx’schen 
Theorie „heute nicht mehr“ arbeiten zu können meinte (Fn. 43), wollte man wei-
ter an sie anknüpfen.61 Dabei wurde die Marx’sche „Gesellschaftskritik“ mit M. 
Hess und Bernstein, Sorel und Spengler (1923, 471) – und mit Habermas – als 
eine „normative“ verstanden. Nun hatte Marx sich explizit gegen eine moralisie-
rende Kritik ausgesprochen (MEW 19, 359; MEW 23, 189; MEW 25, 351 etc.). 
Folglich sah man sich vor dem folgenden Dilemma (Wildt 1986, 150): 

„Einerseits sagt Marx nirgendwo, der Kapitalismus [...] sei ungerecht [...]. Andererseits 
spricht Marx vom Kapitalismus als einem System des Zwangs, der Unfreiheit, Knecht-

60 Fetscher 1972, Honneth 1977, 1980; Angehrn 1986, Lohmann 1991, Wildt 1997, 
2001. Die Vorstöße von Arnason und Honneth (in: Jaeggi 1980) bleiben auf halbem 
Wege stecken: sie übernehmen Habermas’ „kategorialen Rahmen“ und reichern ihn 
nur an. Für englische Werke ist Rawls zentral (Brenkert 1983, Lukes 1985, Miller 
1989, Kain 1991, West 1991, Churchich 1994, Fraser 2001, cf. 3.2, Kamenka 1962).  

61 Wildt 1977, 207 meinte daher mit Korsch, Habermas und Castoriadis, eine „ge-
schichtliche Fortsetzung des Marxismus“ gelinge am ehesten, indem man ihn mit 
aufgebe, zugunsten eines neuen „Gedankensystems“.  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HABERMAS | 431

                                             

schaft und Despotie und kennzeichnet die [...] Ausbeutung wiederholt als Betrug, Dieb-
stahl, Raub, [...] diese Bestimmungen bezeichnen doch offenbar etwas Ungerechtes.“  

Dieses Dilemma löst sich bei Marx recht einfach auf: Natürlich sind diese Tatsa-
chen nach dem natürlichen Empfinden etwas ungerechtes. Nur ist es, jenseits der 
Freude am derben Ausdruck, den Marx mit Luther teilt, recht nutzlos, sie so zu 
nennen, wenn die jeweilige „Idee der Gerechtigkeit“ diese Zustände gerade nicht 
transzendiert (wie Autoren, die sie in einer anderen „Logik“ fundieren wollen, 
annehmen), sondern ihnen allererst entspringt – wie Historiker meist konzedieren 
(Fn. 134). Die „Idee der Gerechtigkeit“ gegen diese ökonomische Wirklichkeit 
aufzubieten, hieße nur, diese Wirklichkeit ideell zu verdoppeln.62 Man kann 
Missstände ungerecht nennen, nur ist das noch keine Kritik. Dies hilft weder in 
der Gesellschaftstheorie weiter, noch in der Politik – denn das kann jede Seite 
sagen. Vielmehr haben diese Verhältnisse die bürgerliche Moral auf ihrer Seite.

Das Unbehagen an diesem Missverhältnis motiviert den Weg zum Kapital.
Dort zeigt Marx (wie schon Hegel), dass das auf der Tauschebene beruhende abs-
trakte Vertragsrecht die Menschen als freie und gleiche behandelt, was sie in ih-
rer Eigenschaft als Menschen qua Menschen ja auch sind. Insofern ist das bür-
gerliche Recht mitsamt der sie krönenden Menschenrechte unhintergehbar.63 In-
dem sie aber zunächst und zumeist „wirkliche individuelle“ Menschen sind 
(MEW 1, 370), und das heißt im Kapitalismus: Verkäufer von Arbeitskraft oder
Eigentümer von Produktionsmitteln (bzw. Bezieher von Mitteln aus Umvertei-
lungen), ist der „Gebrauchswert“ dessen, was sie im „gerechten“ Äquivalenten-
tausch jeweils erlangen, radikal verschieden: der Arbeiter bekommt seine Ar-
beitskraft ersetzt, der Kapitalist erlangt den geschaffenen Wert der Arbeit und 
behält aus diesem nach Abzug der Unkosten für verbrauchtes fixes und variables 
Kapital (inklusive des Arbeitslohnes) das Mehrprodukt ein.64

62 „Aber streitet nicht mit uns, indem ihr an euren bürgerlichen Vorstellungen von 
Freiheit, Bildung, Recht usw. die Abschaffung des bürgerlichen Eigentums messt. 
Eure Ideen selbst sind Erzeugnisse der bürgerlichen Produktions- und Eigentums-
verhältnisse, wie euer Recht nur der zum Gesetz erhobene Wille eurer Klasse ist, ..., 
dessen Inhalt gegeben ist in den materiellen Lebensbedingungen eurer Klasse“ 
(MEW 4, 477). „Die Marx’sche Kritik der ökonomischen und sozialen Wirklichkeit 
will keine moralische Kritik sein, die diese Wirklichkeit im Lichte ewiger menschli-
cher Werte oder irgendeiner normativen Idee beurteilen will: sie will nur [...] im Be-
reich des wissenschaftlichen Denkens eine Kritik zum Ausdruck bringen, die in der 
zu untersuchenden Wirklichkeit selbst als Virulität [...] enthalten ist“ (Goldmann 
1966, 252 f.; Fleischer 1969, 118; 1980; Lukes 1983). ‚Normative Kritik’ macht es 
Machthabern leicht, Forderungen als bereits erfüllt hinzustellen. So nahm Helmut 
Kohl 1997 den Studentenstreiks dadurch den Wind aus den Segeln, dass er sich hin-
ter ihre abstrakten Forderungen stellte. Die normative Verdopplung war harmlos. 

63 Das macht es schwierig, von Marx auf die Moskauer Prozesse oder schlimmeres zu 
schließen, wie es Wildt 1977, 392 kokettierend, Lohmann 1999 mit nachträglicher 
Polemik vollzieht (cf. Brenkert 1986, Fleischer 1997).  

64 „Das Gesetz des Austausches bedingt Gleichheit nur für die Tauschwerte der gegen-
einander weggebbaren Waren. Es bedingt sogar von vornherein Verschiedenheit ih-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


432 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Aus diesem werden die Mittel nicht nur für weitere Investitionen (und damit 
für die Vergrößerung seiner Verfügungsgewalt), sondern auch für ein meist weit 
luxuriöseres Leben geschöpft, als es dem Lohnarbeiter jemals möglich sein wird, 
trotz aller Lohnzuwächse.65 Letztlich erklären sich daraus die gigantischen, aber 
eben „rechtmäßigen“ Ungleichheiten im nationalen wie im globalen Rahmen. 
Dieser Sachverhalt wird auch dann deutlich, wenn er nicht noch zusätzlich als 
„böse“, „unsittlich“ oder „ungerecht“ bezeichnet wird.  

Marx führt die wertenden („normativen“) Begriffe nicht auf etwas empiri-
sches zurück – er ist also kein „Reduktionist“. Er braucht sie einfach nicht, da er 
von etwas anderem spricht. Es ist nach Marx sogar unsinnig, mit den Begriffen – 
oder einer „Theorie“ – des Rechts oder der Gerechtigkeit dagegen angehen zu 
wollen, da das bürgerliche Recht diesen Ungleichheiten gerade entspricht.66 Das 
Beharren auf einem moralischen oder juristischen Verständnis dieser Konflikte 
lenkt die Betrachtung von ihrem Gegenstand zu früh ab, da er in den ethischen 
Theorien nicht mehr vorkommt.67 Einzig die für ebenso möglich wie wün-
schenswert gehaltene Überwindung dieses gesamten Zustandes verspricht für 

rer Gebrauchswerte, und hat absolut nichts zu tun mit ihrem Verbrauch, der erst nach 
geschlossnem und vollzogenem Handel beginnt“ (MEW 23, 611; s.o., Fn. 141). 

65 In den westlichen Ländern sind die Löhne zwar absolut zwar gestiegen (Geldlohn), 
aber nicht immer relativ zum Gesamtprodukt (Reallohn). Sie müssten mit der Pro-
duktivitätssteigerung bzw. dem Anstieg der „Kapitalerträge“ verglichen werden, um 
zu sehen, ob die Ausbeutung zu- oder abnimmt. Der Augenschein hilft nur wenig.  

66 Da Moral an Begriffsbestimmungen orientiert ist, kommt sie gegen solche Verfeh-
lungen schlecht auf, weil sie jenseits ihrer „begrifflichen“ Ebene liegen (Ausbeutung 
wird in der bürgerlichen Moral nicht „gut“, sondern gar nicht genannt – zu einer 
Ausnahme 3.3.3). Lohmann 1999 erreicht den Gehalt der Marx’schen Rechtskritik 
nicht: wie schon 1986 und 1991, sucht er einen wahren „Begriff“ vom Recht, der 
nicht gegenüber Ungerechtigkeiten „blind“ ist. Doch Blindheit gegenüber Besonder-
heiten gehört zum Wesen des Rechts, sonst wäre es keines. Weiterhin soll es erklär-
termaßen die öffentliche Ordnung aufrechterhalten. Wenn diese selbst zu Missstän-
den führt, kann das Recht, das diese sanktioniert, nicht zugleich gegen sie aufgerufen 
werden. Zwar kann es ein anderes Recht geben – aber erst dann, wenn es andere Ver-
hältnisse gibt, die in diesem neuen Recht ausgedrückt werden. Vordem wäre die 
Formulierung eines solchen „Rechtes“ (etwa auf kostenlose Gesundheit) Utopismus, 
der keinerlei Aussicht auf Rechtskräftigkeit hätte. „ Ideen können nie über einen al-
ten Weltzustand, sondern immer nur über die Ideen des alten Weltzustandes hinaus-
führen. Ideen können überhaupt nichts ausführen“ (MEW 2, 126). Für Lohmann da-
gegen muss auch die Antwort auf die Globalisierung eine „normative“ sein (1999, 4; 
s.u., Fn. 137). Das erinnert an den umweltbewegten Witz, nach dem im Wald ein 
Schild mit der Aufschrift hängt: „Waldsterben verboten. Die Bundesregierung“.

67 Eine praktische Befürwortung juristischer Konfliktlösungen wird davon nicht be-
rührt: gerade Marx hat solche rigoros befürwortet, etwa in der Frage der Gewerk-
schaften und des Arbeitsschutzes. Chr. Schefold 1970 und Böhm 1998 machen auf 
eine Phase beim jungen Marx um 1842 aufmerksam, wo er eigens rechtliche Verbes-
serungen für Außenseiter forderte (z.B. MEW 1, 115). Doch schon hier sah Marx die 
Grenzen des Rechts: „Die Form hat keinen Wert, wenn sie nicht die Form des Inhalts 
ist“ (MEW 1, 146; cf. MEW 4, 477; MEW 23, 99).  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HABERMAS | 433

                                             

Marx eine wirkliche Veränderung der Lage. Dieser Standpunkt ist unbequem, 
aber es lässt sich schwerlich behaupten, dass er „paradox“ wäre (Wildt 1997). 

Man kann sich zu dieser Marx’schen Theorie nun so oder so verhalten. Doch 
lässt sie sich nicht auf der Grundlage einer Entscheidung für die Ethik als „letzte 
Instanz“ für inkonsistent erklären;68 noch dazu, wenn die Argumente dafür rein 
„begrifflich“ sind – eine Stufe des Philosophierens, die hinter Marxens Hegelkri-
tik zurückfällt. Gegen den Aufweis der Hilflosigkeit normativer Begriffe gegen-
über einer nach eben diesen Begriffen geregelten Wirklichkeit ist es nicht effek-
tiv, eben diese Begriffe nochmals aufzufahren. Man kann zwar darauf bauen, 
dass die Wissenschaftsgemeinschaft diesen Zug unterstützt – nur wird er dadurch 
noch nicht wahr.69 Sogar wenn man kontrafaktisch annimmt, die Subjekte hätten
ihre „normativen Maßstäbe“ in herrschaftsfreier Kommunikation ausgehandelt 
(Fn. 127), kommen sie gegen die von Marx beschriebenen Missstände der Wirk-
lichkeit insofern nicht an, als diese Maßstäbe als Oberflächenphänomen dessel-
ben Prozesses zu verstehen sind. Sie geben denselben „Inhalt“ noch einmal wie-
der, in normativ vernebelter „Potenz“ (MEW 42, 170).70 Die Wurzeln der wirkli-
chen Probleme werden so nicht erreicht – natürlich hält sich eine jede Partei für 
die „gute“. Nur ein Paradigma, das hermetisch zwischen verschiedenen Welten 
trennt (hier zwischen Produktivkräften und Produktionsverhältnissen),71 kann die 
Normativität als eigenständige und von Haus aus unabhängige betrachten. Eine 
Begründung dieses Dualismus gibt Habermas auch hier nicht – er versucht ledig-
lich, den Normativismus aus sich selbst heraus zu erweisen.72 Doch damit ist ge-
gen Marx noch nichts gewonnen.  

68 Apels „Letztbegründung“ der Ethik lässt sich als Gegenentwurf verstehen zu Engels 
Bestimmung, kulturelle Phänomene seien im Kapitalismus „in letzter Instanz“ öko-
nomisch bestimmt (MEW 37, 463; MEW 39, 206). Die Verwendungsweise bei Ha-
bermas 1992 zeigt einen ähnlichen Bezug. Hier scheinen die Gegensätze überdeut-
lich auf: über kommunikatives Handeln wird „letztlich“ (eine nicht etwa zurückneh-
mende, sondern eine sehr starke Aussage) die Gesellschaft integriert (43) und das 
Recht „erzeugt“ (52, über den Umweg der „Solidarität“). 

69 Vgl. Habermas’ Konsenstheorie der Wahrheit (1973a). „Wenn sie in ihrem Garten 
einen Apfelbaum haben und hängen nun an denselben einen Zettel, auf dem steht: 
Dies ist ein Feigenbaum! – ist denn dadurch der Baum zum Feigenbaum geworden? 
Nein, und wenn Sie [...] alle Einwohner des Landes herum versammeln und laut und 
feierlich beschwören ließen: dies ist ein Feigenbaum – der Baum bleibt, was er war, 
und im nächsten Jahr wird sich’s zeigen, da wird er Äpfel tragen und keine Feigen“ 
(Lassalle: „Über Verfassungswesen“, 1862; 1987, 145).

70 „The moral ideals in terms of which we judge capitalism arise from capitalism as an 
idealised version of what actually is there. Then, when we judge what is actually the-
re […] against those ideas, capitalism will approximate them and thus appear as 
good and justified” (Reiman 1991, 159). Wildt 2002 sieht auch hier „Nebel“ (429).

71 Zu den „zwei Reichen“ (Pohl 1999, 102 ff.) Habermas 1968, 77; 1968a, 46; 1971, 
500 f.; 1976b, 157 ff.; cf. Fn. 46.

72 Nur unter der deutsch-idealistischen Unterstellung, die Form reiche bis auf den In-
halt hinunter („all the way down“, Brandom 1994, 635) kann sich die formale „kom-
munikative Ethik“ als Lösung sozialer Konflikte anbieten.

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


434 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Marx hat für seine Theorie keine moralischen Werturteile („normative Gehal-
te“) gebraucht, und musste solche darum auch nicht nochmals begründen (2.4.6). 
Seine Theorie hat ein anderes Thema. Erklärt das aber auch, warum Marx das 
moralische Vokabular so konsequent vermeidet?73 Dies lässt sich vielleicht damit 
verständlich machen, dass Marx um die Trägheit politisch-philosophischer Dis-
kurse wusste: da der Sozialismus eine Tendenz hatte, sich als ein „ethischer“ zu 
verstehen (MEW 4, 191 ff.), und das hegemoniale „bürgerliche“ Denken versu-
chen würde, den Sozialismus über die „Ethik“ zurück in das „vaterländische“ 
Lager zu ziehen, erschien es klug, diese Begriffe ganz zu vermeiden.74 Vielleicht
wäre Marx als Philosoph im Staatsdienst anders verfahren und hätte einen „um-
fassenden Gerechtigkeitsbegriff“ gesucht.75 Dies nicht getan zu haben, ist kein 
triftiger Vorwurf: Marx war kein Moralphilosoph, sondern Theoretiker der bür-
gerlichen Gesellschaft und zudem an politischer Wirksamkeit interessiert.

73 Marx hat sich Bewertungen durchaus erlaubt: „Indem im Creditwesen die moralische 
Anerkennung eines Menschen [...] die Form des Credits erhielt, tritt [...] die unmora-
lische Niedertracht dieser Moralität [...] hervor“ (MEW 40, 450; cf. Fn. 140; MEW 
1, 360). Er hätte dies noch exzessiver tun können. Ein Dilemma entsteht erst, wenn 
eine wertende Theorie auch ihren Gegenstand zu etwas „moralischem“ erklärt.  

74 „Das Wort [... ‚Arbeitsertrag’, auch ‚gerechte Verteilung’ passt, CH], auch heutzuta-
ge wegen seiner Zweideutigkeit verwerflich, verliert so allen Sinn“ (MEW 19, 18, cf. 
Menger 1886). „Erbauliche Worte, um bestimmte Fragen apologetisch zu umgehen!“ 
(MEW 2, 118; cf. 2.1.4, Fn. 80). Auch von Stein verzichtete auf Moralismen: „Mit 
dem Bemühen, die soziale Bewegung als logische Konsequenz bestimmter ge-
schichtlicher Umstände zu deuten, tritt Stein insoweit in Widerspruch zum herr-
schenden Zeitgeist, als dieser auf eine moralistische Denunzierung radikaler Theorie 
und Praxis ausgeht“ (Quesel 1989, 143). Wer soziale Konflikte „moralisch buchsta-
biert“, ist für Marx in einer einhegenden Sicht gefangen, die nicht einmal theoretisch 
über den Oberflächenschein der Gegenwart hinausgehen will. Natürlich kann eine 
moralische Sprache versuchen, sich von diesen Präformierungen frei zu machen (vgl. 
Steinvorth 1999, 245 ff.; Wildt 2002a). Doch dabei müssen die Grenzen klar sein: 
dies wird keine Sozialtheorie sein, sondern eine ethische Bewertung, und zwar eine, 
die der hegemonialen Bewertung entgegenstünde – nicht aus theoretischen Gründen, 
insofern führt eine „rationale Diskussion“ hier voraussichtlich nicht weiter als bis zur 
Formierung einer sektenhaften Kleingruppe, sondern aus harten materialen, täglich 
sich global erneut vollziehenden Gründen. 

75 Lohmann 1986, 178 f. Schon dem jungen Marx war klar, dass Missbräuche der 
„wahren“ Moral, die Lohmann hier sucht, in der Moralphilosophie hegemonial wa-
ren und den Streit um Worte gewinnen würden, einfach deswegen, weil sie die Mo-
ral seiner Zeit waren: „Die Gedanken der herrschenden Klasse sind in jeder Epoche 
die herrschenden Gedanken, d.h. die Klasse, welche die herrschende materielle 
Macht der Gesellschaft ist, ist zugleich ihre herrschende geistige Macht“ (MEW 3, 
44). „Nicht durch Reflektion entsteht daher jenes wahre Gemeinwesen, es erscheint 
[...] durch die Not und den Egoismus der Individuen“ (MEW 40, 451). Dies kann 
man so wiedergeben: wovon wir nicht reden können, sollen wir schweigen. Die mo-
derne Moralphilosophie ist eine theoretische Übung, die desto aporetischer wird, je 
mehr sie sich von ihrem tatsächlichen Ort entfernt. Schaut man aber auf ihre Orte, so 
ist klar, was richtig und falsch ist (es „erscheint“). Zumindest in Fragen der Moral 
gilt also mit Wittgenstein (und Levinás): „Denk nicht, sondern schau“ (PhU 66). 
Marx’ Schwager Ferdinand von Westphalen war übrigens preußischer Innenminister. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HABERMAS | 435

                                             

Vielleicht war es einfach politische „Klugheit“, auf moralische Bewertungen 
seines Sujets, die innerhalb der Theorie ohnehin keinen Beweisstatus hatten, zu 
verzichten, weil sie die Bedeutung des Gewonnenen bei den Lesern gleich wie-
der zu verzerren drohten.76 Versuche, diese Bewertungen nachträglich beizubrin-
gen,77 stellen Wert und Welt oft wieder so unvermittelt gegenüber wie der Neu-
kantianismus, und fallen so hinter Hegels und Marx’ Reflexionsniveau zurück 
(Fn. 88). Zum besseren Marxverständnis tragen sie wenig bei. Dessen transzen-
dental-ethische Transformation bei Habermas war derart hegemonial, dass die 
Alternative dazu nur darin zu bestehen schien, zugunsten des Marxismus auf die 
„bürgerliche“ Moral zu verzichten.78 Voraussetzung dieser Alternative aber war, 
wie erwähnt, viererlei: eine historische Relativierung, eine mechanistische Redu-
zierung und eine ethische Ergänzung der Marx’schen Theorie sowie eine Philo-
sophisierung dieser ergänzenden Entitäten. Ging Kritik hier einmal über die The-
orie hinaus, war sie keine Kapitalismuskritik mehr, sondern eine Kritik am Staat, 
an der Bürokratisierung, am System – eine politische Kritik. 

Diese war für Marx die Vorstufe zur gesellschaftlichen und ökonomischen 
Kritik (MEW 1, 120 f.). In seiner frühen Hoffnung auf eine „allseitige Entwick-
lung der Individuen“ (MEW 3, 424) steckt zwar ein „Humanismus“ (siehe 2.4.5), 
doch dieser hat für seine Theorie keine Begründungsfunktion. Er tritt in Selbst-
verständigungspartien der „Jugendschriften“ auf und liegt der Theorie damit vor-
aus.79 Wenn der Sinn der Marx’schen Schriften nicht mehr erfasst wird oder der 

76 Auch Benjamin erläuterte anhand des Trauerspiels, wie eine eigentlich gutgehießene 
Position derart unrettbar von einer Gruppe usurpiert wurde, dass es den anderen nö-
tig erschien, diese Terminologie aufzugeben (2.6.7; siehe auch Böhm 1998, 85; 
MEW 2, 213; MEW 3, 223; MEW 8, 115 ff., MEW 20, 86 f.). 

77 Lohmann 1980 will in den „narrativen“ Partien des Kapitals eine „hermeneutische“ 
Sicht der „Lebenswelt“ aus der „Bebachterperspektive“ erblicken, die nur in eine 
moderne „Theoriesprache“ zu bringen sei (cf. 1991, 78 f.) – wie dies Habermas dann 
tat, unter Verweis auf Lohmann (1981b II, 497f.). Diese Ästhetisierung verkennt 
Marxens Umgang mit „schöner Literatur“: einen sozialistischen Roman zerpflückt er 
(MEW 2, 172 ff.; vgl. Böhm 1998, 64).  

78 Theoretisch Wood 1981, Haug und Wood in Angehrn 1986, Steigerwald 1977, Holz 
1987, Klenner 1987 (politischer Immoralismus á la Stasi und RAF ist nicht gemeint). 
Wildt sieht hier „Rätsel“ (1997, 211), da er die 150-jährige Wirkungsgeschichte, in 
der er selbst steckt, übergeht und umstandslos von heutigen Moralphilosophien in 
Marx’sche Texte springt. So verrätselt er sie erst selbst. Seine drei Deutungen (1997, 
214) verlassen die Philosophie nicht. Wildt steht vor dem alten Rätsel, wie man von 
der Philosophie in die Realität kommt (MEW 2, 60; MEW 3, 40 f., 83 u.ö.): „Das 
Problem, aus der Welt der Gedanken in die wirkliche Welt herabzusteigen, verwan-
delt sich in das Problem, aus der Sprache ins Leben herabzusteigen“ (MEW 3, 432). 

79 Cf. 2.6.6, Fn. 138; 2.5.7, Fn. 264. Hätte Marx humanistisch-normativ „begründet“, 
hätte das Kapital aus genau einer Seite bestanden, auf der erfasst wird, was die Ar-
beiter fordern: „gerechten“ Lohn, „geregelte“ Arbeitszeit, ein „gutes“ Leben, und da-
zu die „Begründung“, dass dies „moralisch“ sei (cf. Adorno 1966, 150). In diesem 
Fall hätte Marx ein Begründungsdefizit, da er noch Prinzipien angeben müsste (‚das 
Sittengesetz fordert Gleichheit’ o.ä.). Doch diese oder ähnliche Prinzipien galten 
durchaus, und dies half den Betroffenen nur wenig.

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


436 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Sozialismus pervertierte Formen annimmt, muss dieses Vorausliegende ins Ge-
dächtnis gerufen werden. Die Reaktualisierung des Marx’schen „Humanismus“ 
kam nicht zufällig aus Osteuropa, wo es in der Tat keinen Kapitalismus, sondern 
eine autokratische Verhärtung zu kritisieren gab, sowie aus Frankreich, wo es ei-
ne dominante, aber in ihren Strukturen erstarrte KP gab.80 Er kann zudem, wie 
der „ethische Sozialismus“ versuchte, Menschen, die sich nicht als Marxisten 
verstehen und keine Arbeiter sind, zur Koalition mit ihnen bewegen (auch wenn 
die Sozialdemokratie diese Chance vertat, 2.1.3). Alles dies ist möglich, solange 
man nicht glaubt, damit etwas über Marx’ Theorie auszusagen. Diese wird von 
anderen Bewertungen nicht betroffen, da auch diese ihr vorausliegen: auch wer 
kein Revolutionär ist, kann sie verstehen.81

„Intellektuelle Aufrichtigkeit“ hätte es von Theoretikern, die andere Wert-
maßstäbe hatten als den Humanismus der „allseitigen Entwicklung“, erfordert, 
sinngemäß zu sagen: „Ich lehne die radikalen Konsequenzen dieser Theorie und 
darum auch diese selbst ab. Das ist eine Dezision. Ich kann meine Entscheidung 
für das Bestehende nachträglich rechtfertigen, indem ich die relative Güte des-
selben aufzeige. Dafür nehme ich das Prinzip in Anspruch, dass die Behandlung 
von Begriffen etwas über die Welt aussagt.“ Manche Neukantianer des 19. Jahr-
hunderts hatten diese Größe – im 20. sucht man sie meist vergebens. 

Sinn gemacht hätten „Diskurse“ über die inhaltliche Frage, wie weit man in 
einer Interessenkoalition würde kommen können, sowie darüber, ob das Beg-
riffsprinzip gegenüber Marxens Theorie überhaupt zu verteidigen sei.82 In den 
Diskussionen über „Marx und Ethik“ wurde beides nicht behandelt: man trieb 
weiter Begriffsphilosophie und schwieg über konkrete Fragen (Fn. 24). Die Ent-
scheidung gegen den Marxismus vor der Sichtung seiner Argumente ist nur so-
lange kein Dezisionismus, wie eine solche Entscheidung sich auf gute Gründe 
stützen kann. Wenn aber die Entscheidung über eine Theorie in die Theorie 
selbst hineinprojiziert wird, werden Theorie und Entscheidung nicht mehr hinrei-
chend unterschieden – es bleibt nur noch die Entscheidung, welche nachträglich 
„gerechtfertigt“ wird, nachdem die Theorie schon durch ein anderes Paradigma 
entstellt ist. Erst dies ist Dezisionismus (2.4.1). Er ist bei Habermas eher zu fin-
den als im ethischen Sozialismus der Neukantianer: seine Entscheidung für etwas 
bestimmtes, die sich sogleich als universal ausgibt, wird von einem „Interesse“ 

80 Etwa Merleau-Ponty 1957; Kolakowksi 1960, 1979 III, 496 ff.; Schaff 1965, 1992; 
Massiczek 1968; Garaudy 1969; Horský 1972; Zivotic 1972; Sik 1979; Vranitzky 
1983, 731 ff.; Schlette 1991, Petersen 1997, Sayers 1998. 

81 In der Verhandlung von Marx unter dem Thema der „Ethik“ steckt ein Erbe Heideg-
gers, für den das Voraus-gesetzte eine buchstäblich fatale Macht hatte (2.5.5). Ent-
scheidet Ethik über alles weitere, wird die Theorie selbst unwichtig: sie wird ethisch 
„widerlegt“. Möglich ist dies nur in fichteanisch-hermetischem Denken (4.2.2).  

82 Hösle zieht die Konsequenz, offen für eine Erneuerung des „objektiven Idealismus“ 
einzutreten, da nur er eine apriorische Sozialphilosophie erlaube (1990, 1996; Fn. 
125). Er sei von dieser immer schon vorausgesetzt. Die Diagnose ist richtig, doch 
kann dieses Zuende-Denken auch eine Revision des gesamten Ansatzes veranlassen.  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HABERMAS | 437

                                             

gesteuert, und droht der „rationalen Diskussion“ so gerade zu entschlüpfen.83

Marx’schen Argumenten begegnet Habermas einzig durch die Entscheidung für 
einen anderen „kategorialen Rahmen“, in dem sie nicht mehr vorkommen. Eine 
rationale Diskussion ist das gerade nicht, sondern eher eine Vermeidung dersel-
ben – und zwar eine monologische. Marx wird Kant besser gerecht als Haber-
mas, indem er theoretische Aussagen von solchen über moralische Positionierun-
gen trennt (4.2.1). Es stellt sich die Frage nach den Kriterien für die Wahl dieses 
Rahmens. Wer hat ihn gewählt und warum, und wie ist die Angemessenheit die-
ses Rahmens zu beurteilen? Ein mögliches Kriterium dafür wäre der Grad der 
theoretischen Erfassung der im Alltagsleben bereits erfahrenen Realität, die dafür 
natürlich nicht schon innerhalb eines modischen Theorierahmens künstlich ver-
rätselt werden darf. Unterstellt werden kann vielmehr, dass hierzulande jeder 
vernünftige Mensch weiß, wie es um die Welt steht. Das „lebensweltliche Hin-
tergrundwissen“ umfasst weniger moralpsychologische Stufengerüste und trans-
zendentalphilosophische Rekursionsketten als vielmehr reale und alltägliche Zu-
sammenhänge – etwa den, dass die Reichen immer reicher und die Armen immer 
ärmer werden, dass die natürlichen Ressourcen schwinden o.ä. (siehe 1.2, 4.1).  

Kriterien für die Habermas-Schule scheinen dagegen eher die Neuheit der ent-
sprechenden Theorie sowie die Frage zu sein, wer in der Wissenschaftsgemein-
schaft sie ernstnimmt. Wird sie an strategisch wichtigen Orten diskutiert, wird sie 
rezipiert.84 Es wird nicht mehr gefragt, ob eine Sozialtheorie überhaupt einen 
Gegenstand hat, und wenn ja, ob sie ihm auch gerecht wird. Die Kritische Theo-
rie beansprucht mit der Fixierung auf formale Prozeduren auch gar keinen Ge-

83 Den Universalitätsanspruch, den Habermas 1970 noch zurückwies, hat er 1976 dann 
selbst vertreten. Das „Interesse“ wird als universales und vorgängiges immer schon 
vorausgesetzt (s.u., Fn. 118). Das Erbe von Heideggers Antiszientismus (2.5.5) 
machte sich beim jungen Habermas ähnlich wie beim jungen Marcuse bemerkbar. 
Für sie lassen sich „bestimmte Fragestellungen mit Hilfe wissenschaftlicher Daten 
nie widerlegen [...]. Wissenschaftliche Daten besitzen hinsichtlich des philosophi-
schen Entwurfs keine entscheidende Beweiskraft, schreibt Habermas noch 1960 in 
einem Aufsatz über Ernst Bloch“ (Keulartz 1995, 133). „Mit der Einführung von Er-
kenntnisinteressen entsteht die Gefahr des Dezisionismus“ (131). „In der Kontrover-
se zwischen Kritik und Dogmatismus ergreift die Vernunft Partei, [...] sie lässt das 
Moment der Entscheidung nicht außer sich“ (Habermas 1963, 307 f., vgl. 1973, 194 
ff.; Verweis 1992, 393). Was – oder wer – ist denn diese Vernunft? McBride 2000 
sieht bei Habermas 1999a sogar eine fatale Nähe zu Carl Schmitt: Habermas „ent-
scheide“ sich für den Stärksten und umgebe ihn mit dem Nimbus von „Moral“ und 
„Demokratie“. So werde aus einer tragischen Zwangslage ein kühler Triumph der 
Vernunft – das Ende der Kritik. McBride erklärt das aus dem Übergehen der „Basis“ 
(siehe nun Habermas 2003, 2003a; cf. 1.4.1, Fn. 22).   

84 Texte der Habermasschule stellen sich eingangs meist keine Sachfrage, sondern be-
ziehen sich auf theoretische „Debatten“, an denen sie teilzunehmen begehren, meist 
durch Vermittlungsvorschläge (Honneth 1993, 2003). Es sind Debatten aus Berkeley 
oder Yale, nicht aus Mexico oder Indien. Dieser Aktualitätsdrang bewirkt die Kurz-
lebigkeit der Theorien („Gegenwartsphilosophie“ im Doppelsinn, Fn. 3).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


438 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

genstand mehr zu haben (Habermas 1958, 14; 1991a, 204; 1992, 349).85 Ist der 
Gegenstand aber „heute“ wirklich verschwunden, wie der Kurzschluss von Theo-
rie auf Wirklichkeit unterstellt (2.1.4), oder ist er erst durch Weichenstellungen 
der eigenen Theorie außer Sicht geraten? 86 

3.1.5  Die prozeduralen Strukturen 
„Um sein System zu retten, entschließt er sich,  

die Basis desselben zu opfern.“ (MEW 4, 89) 

Das zentrale Feld der Untersuchungen von Habermas ist das „soziale Handeln“. 
Die Instanzen, die aus der Sicht einer Handlungstheorie primär ins Blickfeld 
kommen, sind normative Vorstellungen handelnder Individuen (siehe 2.4.6 zu 
Weber). Das soziale oder kommunikative Handeln als spezifische Teilgruppe in-
dividueller Handlungen ist auf das Handeln anderer Individuen bezogen, und da-
bei sind bestimmte Wertvorstellungen leitend, die intersubjektiv „generiert“ wer-
den. Zwar sind diese Normen ihrer Natur nach sozial, doch sie interessieren nur 
als „Rahmen“ eines von einzelnen Aktoren her gedachten Handelns. Normen ha-
ben also nur unter der Voraussetzung einen unmittelbar „sozialen Sinn“, dass 
Gesellschaft als Aggregat von Einzelhandlungen gedacht wird, die sich an Nor-
men orientieren. Dieses Amalgam aus Neukantianismus und ökonomischer Neo-
klassik wurde insbesondere durch Parsons (1937) in die Soziologie reimportiert. 

Der Hauptunterschied zwischen Marx’ Herangehensweise und derjenigen von 
Parsons und Habermas liegt nun darin, dass Marx von objektiven, überpersönli-
chen Strukturen und deren Auswirkungen auch auf die Individuen ausgeht, wäh-
rend jene der aktorzentrierten Perspektive das Primat geben. Für Marx’ Struktu-
ralismus haben Normen keinen explanatorischen Wert: die gesellschaftstheore-

85 Der Gegenstandsverlust wird kompensiert durch das Einführen eines neuen Gegen-
standes, der Prozedur. Ist deren Rolle richtig bestimmt, wenn das Wunschbild ein-
fach als real behauptet wird? „Habermas’ Prozeduralismus ist eine schlechte Aus-
flucht vor der Aufgabe, die gleiche Freiheit inhaltlich zu bestimmen. Denn die norm-
legitimierenden rationalen Diskurse [...] gibt es nicht“ (Steinvorth 1999, 79). 

86 Ein eigentümliches Missverhältnis besteht in der jüngeren Habermasschule zwischen 
den aufwendigen „Begründungen“, „Rechtfertigungen“ und „Ableitungen“ einiger 
formaler Prinzipien einerseits, der kritiklosen Hinnahme der Ausgangsvoraussetzun-
gen, die diese Maßnahmen allererst motivieren, andererseits. Eine unhinterfragte 
Voraussetzung waren schon die denkgeschichtlichen Blöcke von Ontologie, Be-
wusstseinsphilosophie und, nach dem „linguistic turn“ (Rorty 1967), der Sprachtheo-
rie. Dieses „Narrativ“ wird seit der „Wiederentdeckung des Geistes“ (Searle 1993) 
unauffällig wieder begraben. Für die praktische Philosophie hingegen wird voraus-
gesetzt, dass es früher substantielle Werte „gegeben“ habe, die das Leben einer Ge-
meinschaft geregelt hätten (eine zurechtstellende und „idealistische“ Annahme – als 
gäbe es nur eine Geschichte der Ideen), während diese „heute nicht mehr“ gegeben 
seien. Forst 1999, 107 f. etwa meint, dass „unhinterfragt geltende, substantielle Prin-
zipien des Richtigen und Guten verloren gegangen sind“. Dieses Narrativ übernimmt 
Forst der „gegenwärtigen Debatte“ (105, cf. Honneth 1992, 13; 2000, 106), ohne 
sich seiner an heutiger oder vergangener Realität zu versichern (2.6.6, Fn. 196).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HABERMAS | 439

                                             

tisch relevanten Bezugsgrößen sind soziale und ökonomische Klassen sowie rea-
le Bestimmungsgründe ihres Handels. Ihre Mitglieder stehen unter Zwängen, die 
nicht primär moralisch sind. Folgen der individuellen Handlungen können nur 
bedingt als intendierte begriffen werden – die handlungskanalisierenden gesell-
schaftlichen Strukturen sind schon da, bevor ein empirisches Individuum zu han-
deln oder zu denken beginnt – auch wenn sie sich dadurch stets verändern.87

Aus drei Gründen ist das „kommunikative Handeln“ also ungeeignet, das 
Fundament einer Gesellschaftstheorie zu liefern: aufgrund der verkürzten Sicht 
auf die Individuen, der weiteren Verkürzung auf deren Vorstellungen, und 
schließlich aufgrund der nochmaligen Verkürzung derselben lediglich auf nor-
mative Vorstellungen.88 Nun hat sich Habermas selbst gegen die „Bewusstseins-
philosophie“ gewandt. Wie schon Heidegger 1961 machte er ihr ihren Mentalis-
mus und Atomismus zum Vorwurf (1981b, 1985, 1988). „Nachmetaphysisch“
belehrt, will Habermas die Instanzen der Subjektphilosophie: isolierte Individuen 
und vermeintliche Über- und Innenwelten, „nicht mehr“ in Anspruch nehmen, 
indem er stattdessen auf prozedurale Strukturen reflektiert. (Allerdings wurde 
auch das Selbstbewusstsein meist prozedural begriffen, siehe Frank 1991.) In 
diesen Prozeduren sind zwar Handlungen von Individuen involviert, dennoch hat 

87 Vgl. 2.4.6, Fn. 133. Giddens kommentiert den Satz: „Die Menschen machen ihre ei-
gene Geschichte, aber [...] nicht unter selbstgewählten [...] Umständen“ (MEW 8, 
115) trocken mit: „So ist es“ (1984, 35). „Das egoistische Individuum der bürgerli-
chen Gesellschaft mag sich in seiner unsinnlichen Vorstellung und unlebendigen 
Abstraktion zum Atom aufblähen, d.h. zu einem beziehungslosen, selbstgenügsa-
men, bedürfnislosen, absolut vollen, seligen Wesen. Die unselige sinnliche Wirk-
lichkeit kümmert sich nicht um seine Einbildung, jeder seiner Sinne zwingt es, an 
den Sinn der Welt und der Individuen außer ihm zu glauben [...] Da aber das Bedürf-
nis des einen Individuums keinen sich von selbst verstehenden Sinn für das andere 
egoistische Individuum, das die Mittel, jenes Bedürfnis zu befriedigen, besitzt, [...] 
so muss jedes Individuum diesen Zusammenhang schaffen, indem es gleichfalls zum 
Kuppler zwischen dem fremden Bedürfnis und den Gegenständen dieses Bedürfnis-
ses wird. Die Naturnotwendigkeit also, die menschlichen Wesenseigenschaften, [...] 
das Interesse halten die Mitglieder der bürgerlichen Gesellschaft zusammen“ (MEW 
2, 127 f.). „Es zeigt sich [...] von vornherein ein materialistischer Zusammenhang der 
Menschen untereinander, der durch die Bedürfnisse und die Weise der Produktion 
bedingt und so alt ist wie die Menschen selbst – ein Zusammenhang, der stets neue 
Formen annimmt und also eine ‚Geschichte’ darbietet, auch ohne dass irgendein po-
litischer oder religiöser Nonsens existiert, der die Menschen noch extra zusammen-
halte“ (MEW 3, 30). Ideen können diesen Zusammenhang modifizieren, doch muss 
begriffen sein, was modifiziert wird – Abweichungen ersetzen die Regel nicht (2.1.2, 
Fn. 46). Zum „Strukturalismus“ Althusser 1968, 182 ff.; Descombes 1981, 151 f. 

88 Willms 1973, 164 kritisierte: „Ausgangspunkt für die ganze Theorie ist das bürgerli-
che Reflexionssubjekt, von dem her das Denken auf die Handlungsebene fixiert 
bleibt. Aus Aufklärung und Junghegelianismus wird ein Begriff von Kritik aktuali-
siert, der [...] die ‚Systemebene’ [...] der Ebene subjektiven Handelns nur negativ ge-
genüber festhalten kann. Die Errungenschaften Hegels und des Historischen Materia-
lismus werden insofern übersprungen“. Habermas 1968 begriff Institutionen als Pa-
thologien (335), als verzerrte Kommunikation (343). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


440 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

man es hier scheinbar mit harten Fakten, mit „Institutionen“ zu tun. Greift Ha-
bermas also zuletzt auch auf Strukturen zurück, wie Balkenhol 1991 und Gimm-
ler 1998 meinen? Ein zweiter Blick enttäuscht diese Erwartung. Nach den Haupt-
instanzen theoretischer und praktischer Vernunft „verflüssigt“ Habermas (1992) 
nun auch das Recht prozeduralistisch.89 Wozu eigentlich?

Vergegenwärtigen wir dafür seine erkenntnisleitenden Interessen. Habermas’ 
Rekonstruktionen versuchen, Einsichten der philosophischen Tradition für „die 
Moderne“ so zu reformulieren, dass sie „anschlussfähig“ werden. Die Notwen-
digkeit einer solchen Rekonstruktion hängt von den unterstellten Vorstellungen 
von der Tradition und der Moderne ab. So ging die inzwischen selbst schon ver-
altete Diskursethik davon aus, dass ‚die’ Tradition bestimmte metaphysische 
Hintergrundannahmen gemacht habe, die „heute nicht mehr“ haltbar seien, dass 
der Moderne jede Überlieferung zweifelhaft geworden sei, und dass es keinen 
simplen Gegenstandsbezug mehr geben könne. Habermas wollte nun die univer-
salistische Ethik Kants „retten“, und meinte sie dafür aus der vermeintlich „me-
taphysischen Verklammerung“ lösen und „modern“ rekonstruieren zu müssen.  

Die Debatten um die Diskursethik hinterfragten nur selten diese Vorannah-
men, die eine solche Rekonstruktion überhaupt als erforderlich erschienen ließen. 
Sie sind jedoch in beiden Hinsichten problematisch: keineswegs nahm Kant eine 
intelligible „Hinterwelt“ an.90 Und warum sollen der Sozialtheorie keine Inhalte 

89 Siehe Habermas’ Wahrheitstheorie (1973a; 4.2.3, Fn. 12) und Diskursethik (1983, 
1991c). Die Idee der „Verflüssigung“ ist nicht neu: Bereits Kant und Hegel, ja schon 
Plato bestimmte die Vernunft als rechenschaftsablegende Tätigkeit, keineswegs als 
Substanz (siehe auch Cassirer 1911, Luhmann 1969, Stekeler-Weithofer 1995, Stein-
vorth 2002). In diesem Prozess ist sie allerdings angewiesen auf konkrete, inhaltliche 
Argumente. Zur Kritik u.a. Narr 1994. 

90 Kants Transzendentalphilosophie war über ihren Status aufgeklärt: sie war eine krite-
riale und sah sich als eine solche. Habermas unterschiebt Kant die „metaphysische 
Hintergrundannahme“ einer „intelligiblen Welt“ (1991, 84; 1992, 25; 1999, 17). 
Kant ging es um den Nachweis der Gegenständlichkeit überhaupt – etwas, das vor 
allen bestimmten „invarianten Strukturen“ einer Kultur liegt (dies ist nur die „empi-
risch allgemeine Form“, 1999, 29). Habermas sucht dasselbe, erkennt darin aber 
nicht mehr die Kantische Frage („Der Bezug zum selben Objekt muss auch unter 
verschiedenen Beschreibungen festgehalten werden können“, 1999, 45. Das war der 
Sinn von Kants „Ding an sich“, welches er kurz zuvor abgewiesen hat, 1999, 31). 
Kant benötigte dafür kein „transzendentales Subjekt“ wie Fichte, und der „transzen-
dentale Idealismus“ meinte gerade keine Hinterwelt (Habermas 1999, 31; KrV, B 
275). Die Wurzel dieses Kantverständnisses dürfte die objektiv-idealistische Kant-
deutung Schellings (1800) sein, über den Habermas promovierte (1954a). Da Ha-
bermas die so verstandene „transzendentale Fragestellung beibehalten“ will (1999, 
38), übernimmt er die fehlinterpretierten Züge der Subjektivität und der Überwelt: 
die „Lebenswelt“ ersetzt die objektive Realität (inter-)subjektivistisch, und sie hat 
einen eigentümlich „quasitranszendentalen“ Charakter (1999, 41). Dies überspannt 
das Erklärungsziel der Transzendentalphilosophie. Die „Detranszendentalisierung“
von Habermas (2001) ist eher eine Retranszendentalisierung (4.2.5). Habermas hat 
deutlich mehr offene Beweislasten als Kant. Auch in der Ethik unterschiebt Haber-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HABERMAS | 441

                                                                                                                                    

mehr zugänglich sein? Erst die Diskursethik löste die Bedeutung von Begriffen 
wie „gut“ oder „gerecht“ in Bestimmungen über die Art seines Zustandekom-
mens auf (Fn. 91). Lediglich die Formel, dass alle Beteiligten einer Norm zu-
stimmen können müssten, gewährleistete noch die Legitimität derselben. Weder 
bei Kant noch bei Habermas stimmen die Individuen wirklich darüber ab (Fn. 
127). Kants Subjekt hatte aber noch vernünftige Kriterien der Entscheidung, 
während Habermas gerade diese als metaphysisch und monologisch abwies, und 
sie stattdessen auf eine fiktive und körperlose Gemeinschaft verschob. Dies hat 
einen extremen Formalismus zu Folge. Es ist fraglich, ob damit je Informationen 
über ethische Fragen zu gewinnen wären. Hegels Einwände treffen zwar nicht 
auf Kant, wohl aber auf die Diskursethik zu.91

Habermas interessiert sich für Strukturen also nur, insofern sie relevant für 
das kommunikative Handeln sind – für geistige, näherhin normative Strukturen. 
Nur solche machen im aktorzentrierten und normativistischen Modell „Sinn“.92

Intersubjektiv daran ist allein die Genesis der Normen: sie entstehen sozial.93 Ihre 
Bezugsgröße aber ist und bleibt das abstrakte Individuum. Die Selbstbeschrei-
bung als „intersubjektivistisch“ beruht auf dem deutsch-idealistischen Kurz-
schluss von Genesis auf Seinsart (2.5.1, Fn. 14). Die Prozeduralität der normati-
ven Struktur repliziert den Gehalt des einstigen Terminus „Interaktion“: Aus-
gangspunkt bleiben verständigungsorientierte Handlungen von Individuen, und 
nur diese. Sie bedient nach wie vor die Subjektphilosophie (Fn. 97).94

mas Kant zusätzliche Begründungslasten („why be moral?“). Eine „Überwelt“ (1991, 
84) dient der Beantwortung dieser Frage nicht, da sie der Autonomie zuwiderliefe.  

91 Nach Habermas 1991c, 9. Hegel monierte an Kant, Widerspruchsfreiheit allein er-
zeuge noch keinen ethischen Inhalt (1821, § 135). Er übersah, dass Maximen je 
schon gegeben sind: Der „kategorischen Imperativ“ ist ein Prinzip der Überprüfung 
ethischer Maximen, sie werden aus ihm nicht deduziert oder erzeugt. Er rekurriert 
auf Instanzen wie Vernunft und Menschenwürde. Dies ist erst bei Habermas unmög-
lich (alle inhaltlichen Normen müssen von „Diskursen [...] abhängig gemacht wer-
den“, 1983, 104). Er deutet ein Wissen davon, wo oder wie eine Norm idealerweise 
entsteht (bzw. wo oder wie über sie abgestimmt wird), als Wissen davon, was diese 
selbst inhaltlich besagt. 

92 Luhmanns subjektfreie Neubestimmung des Wortes „Sinn“ (1984, 92 ff.) traf Ha-
bermas’ System daher im Nerv. Seine Gegenkritik lautete, bei Luhmann kehre das 
Subjekt in Form des Systems wieder (Habermas 1985, 409 ff.).  

93 Hierfür greift Habermas (1981b) auf Mead und Durkheim zurück. Es hätte auch 
Marx sein können: „Wenn der Mensch von Natur gesellschaftlich ist, so entwickelt 
er seine wahre Natur erst in der Gesellschaft“ (MEW 2, 138). „Mein Verhältnis zu 
meiner Umgebung ist mein Bewusstsein“ (MEW 3, 30; cf. MEW 13, 616). Die Ent-
stehung der Normen (Joas 1997) vollzieht sich jedoch konkret und material, nicht in 
einer fiktiven transzendentalen Genese. 

94 Das erhellt vielleicht, warum sich Habermas so vehement gegen sie wandte. Beha-
bibs Vorwurf, Habermas betreibe „Subjektphilosophie“ (1992, 220, 235 f.), nahm 
schon Willms vorweg: Habermas sei ein „extrem bürgerliches Subjekt“ (1973, 32), 
von „suggestiver Reflexivität“ und dabei „merkwürdig konservativ“ (1973, 8). Auch 
die „Teilnehmerperspektive“ verweist auf Einzelne und übersieht, dass in den Augen 
der Beteiligten oft der Schein vorherrscht (2.4.6). Auch wenn Habermas sich über 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


442 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Habermas hatte den Blick von realen Subjekten und Objekten und den Struk-
turen, in denen sie zueinander stehen, abgewandt, und dafür auf den fiktiven Er-
satzgegenstand des „idealen Diskurses“ gelenkt. Dieses ideale Modell hatte al-
lerdings das Manko, dass es eben nur dies war – Modell. Die neoaristotelische 
Kritik daran war stets, dass es so etwas in Wirklichkeit gar nicht gebe.

Der Rechtsstaat bot auf diese Kritik nun eine Antwort: Zum einen ist er (oder 
besser: die Gewährleistung von Rede-, Vereinigungs-, Versammlungs- und Pres-
sefreiheit durch ihn) die institutionelle Voraussetzung für das Zustandekommen 
unbeschränkter Diskussionen, wie auch Aristoteliker und Kantianer zugeben 
müssen.95 Zum anderen aber wird in der spezifisch juristischen Argumentation 
tatsächlich Freiheit und Gleichheit der Rechtssubjekte unterstellt (Alexy 1978). 
Während der Aufweis der Voraussetzung („Antizipation“) eines herrschaftsfreien 
Zustands im Alltagsleben etwas künstliches hatte, da sie als solche kaum je inten-
tional vollzogen, ihr vielmehr laufend zuwidergehandelt wird, meint dies im 
Recht nur den Zustand der Rechtsgeltung. Diese Voraus-Setzung ist im juristi-
schen „Sprachspiel“ ein tatsächlicher Zug. Erst dort spielen die freigelegten 
sprachlichen Antizipationen und Unterstellungen die Rolle, die ihnen Habermas 
und Apel zugedacht haben. Die Diskurstheorie entspricht daher dem formalen 
Recht moderner Verfassungsstaaten. In ihm greifen die rekonstruierten Prinzi-
pien tatsächlich – es ist eine instituierte Wirklichkeit, die rationale Strukturen 
hat; und aus der Perspektive des Rechts haben die Bürger es sogar selbst verfasst. 

Es war also eine Entwicklungsdynamik innerhalb des Habermasschen Wer-
kes, die ihn veranlasste, die in jahrzehntelanger Arbeit analysierten Geltungsbe-
dingungen des rationalen Diskurses im rechtlichen Gefüge des demokratischen 
Verfassungsstaates zu verorten.96 Das Recht erschien der in Bedrängnis gerate-
nen Diskurstheorie als ein Rettungsanker. Es wird weniger um seiner selbst wil-
len untersucht, sondern es soll die tief in Habermas’ Ansatz verankerte Lücke 
zwischen sinnfreier Technik und immaterieller Interaktion, zwischen System und 
Lebenswelt schließen.97

diese Feststellung wundert (1996, 353; 2000): Es gibt massive Bezüge seiner Rechts-
theorie zum früheren Werk. In der „Doppelperspektive“ (1992, 89) von systemisch 
und normativistisch kehrt die Schichtung von Arbeit und Interaktion wieder. Die 
Frontstellung gegen die Technokratie (1992, 70) und die Dreiordnung von pragmati-
schem, ethischen und moralischen Fragen (197 ff.; 1991c, 100 ff.) erneuert die von 
naturwissenschaftlichen, hermeneutischen und kritischen Wissenschaften (1968). 

95 Aristoteles band die notwendige Einübung in die Tugend daran, dass die Gemein-
schaft eine sei, von der man derlei lernen kann. Darum geht die Nichomachische E-
thik nahtlos in die Politik über, wo die politischen Formen daraufhin untersucht wer-
den, welche von ihnen ein gutes Leben ermöglichen. Für Kant ist Moral zwar der 
Geltungsgrund des Rechtes, dieses aber der Seinsgrund der Moral (XI, 224). Das 
Recht hat insofern auch bei ihm ein Primat.  

96 Anregend dafür war sicher die Kritik von Wellmer 1986 (cf. Benhabib 1992, 203 
ff.). Forst glättet diese Entwicklung, wenn er meint, eine „Theorie der Demokratie“ 
wäre zur Diskursethik hinzugetreten (1999, 120).

97 „Nicht die Logik der Sache, sondern die Sache der Logik ist das philosophische 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HABERMAS | 443

                                                                                                                                    

Diese „systemische Schließung“ der seit Jahrzehnten aporetischen Kritischen 
Theorie der Gesellschaft repliziert nun erneut den schon in der Herangehenswei-
se steckenden Dualismus. Habermas nähert die Diskurstheorie an das moderne 
Recht an, indem er es als „Transmissionsriemen“ (102, 108, 662) zwischen seine 
beiden Instanzen System und Lebenswelt einbaut. Er untersucht es sowohl aus 
einer normativistisch verkürzten Teilnehmer- wie aus einer systemtheoretisch 
verkürzten Beobachterperspektive, und schließt aus dieser „Doppelperspektive“ 
seiner Theorie (1992, 89) auf die Natur des behandelten Gegenstandes zurück: 
Im Recht gingen diese beiden Welten, Faktizität und Geltung, die gesuchte Syn-
these ein. Dieser Titel könnte nun gelesen werden als „Gesellschaft und Recht“. 
Gemeint ist jedoch nur die Faktizität und Geltung des Rechtes selbst (41). Statt 
einer Theorie, die das Recht sozialtheoretisch durchleuchtet, liegt hiermit nur ei-
ne Explikation des Selbstverständnisses des Rechtes vor, die – das ist das Novum 
– an funktionalistische Perspektiven „anschlussfähig“ gemacht wird.

Allerdings war das Recht bereits in der Systemtheorie aus einer gesellschaft-
lichen Sichtweise herausgefallen. Sie relationierte das Recht nicht auf die Gesell-
schaft oder gar auf die Wirtschaft.98 Ist über die Gesellschaft weder in der funkti-
onalen Rechtstheorie als Theorie eines autopoietischen Systems, noch in den un-
terstellten normativen Selbstverständnissen rechtlicher Individuen etwas ausge-
sagt, so ergibt auch ihre Synthese keine „Gesellschaftstheorie“ (1992, 19). Wäh-
rend wir, von Marx ausgehend, als die verfehlte Mitte der Sozialtheorie den Ge-
genstand „Kapitalismus“ benannt hatten, tritt jetzt das Recht an diese Stelle.99

  Moment. Die Logik dient nicht zum Beweis des Staats, sondern der Staat dient zum 
Beweis der Logik“ (MEW 1, 216). Die Diskursethik hatte sich Fragen wie die ge-
stellt, ob die Entscheidung zur Vernunft noch vernünftig begründbar sei. Mit e-
thisch relevanten Fragen in der Wirklichkeit hatte sie die Tuchfühlung verloren. 
Habermas meint selbst, dass das „entschränkte kommunikative Handeln die ihm 
zufallende Bürde der sozialen Integration [!] weder abwälzen noch ernstlich tragen 
kann.“ Das Recht sei daher ein „plausibler Ausweg aus der Sackgasse“, da es von 
der Verständigung zehrt, und doch Zwangscharakter hat (1992, 56). „Eine Moral, 
die auf das entgegenkommende Substrat geeigneter Persönlichkeitsstrukturen an-
gewiesen bleibt, bliebe in ihrer Wirksamkeit beschränkt, wenn sie die Motive der 
Handelnden [!] nicht auch noch auf einem anderen Wege als dem der Internalisie-
rung erreichen könnte, eben auf dem Weg der Institutionalisierung eines Rechtssys-
tems, das die Vernunftmoral handlungswirksam ergänzt“ (146). Das Manko der 
Diskursethik war, dass neben der Evokation eines integralen Moralismus (2.5.2, Fn. 
29) nichts bestimmtes sagte. Wenn das Diskursprinzip aber noch dem Recht vor-
auslag, konnte man wieder allerlei moralphilosophisch „begründen“ (1992, 155, 
vgl. Gosepath 1999a, Burckhart 2000, Kersting 2000, 202 ff., Nida-Rümelin 2000).  

98  Bei Luhmann bildet das Recht ein autonomes Subsystem, welches „autopoietisch“ 
ist und mit anderen Systemen nur bedingt „kommunizieren“ kann (Luhmann 1969, 
1972, 1983 und 1993). Eine „gesellschaftstheoretische“ Betrachtung des Rechtes ist 
dies gerade nicht. Der Normativismus wird so nicht „sozialer“ (so Gephart 1993). 

99  Beide beziehen sich auf die „bürgerliche Gesellschaft“, nur unter anderer Perspek-
tive: das Recht versteht sich selbst als „bürgerliches“ (BGB), die politische Öko-
nomie untersuchte die Anatomie der bürgerlichen Gesellschaft.  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


444 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Das Recht verdrängt die Gesellschaft aus der Theorie: es selbst wird als Ver-
gesellschaftungsmodus begriffen, in dem sich die funktionale und die normative 
Perspektive vereinigen (49).100 Die theoretische Lücke wird in das Recht hinein-
verlagert – es soll in einer „Ausfallbürgschaft“ die „Sozialintegration“ (99) 
erbringen, die die anderen Systeme nicht zuwege brächten. Nach einer Funktion 
des Rechtes für die Vergesellschaftung kann nicht mehr gefragt werden, wenn es 
selbst schon diese ist. Eine Ausfallbürgschaft übernimmt es so allenfalls für die 
Theorie des kommunikativen Handelns, welche die Erklärung eben dieser Integ-
ration nicht erbracht hatte. Indem das Recht innertheoretisch zur Stütze der Mo-
ral wird, ist es zugleich Rettungsring für die an einer philosophisierten Moral 
hängende Sozialtheorie. Dafür wird es allerdings überstrapaziert und entstellt. 
Das Recht mag ein Medium der „sozialen Integration“ sein (wenn auch diese du-
alistische Unterscheidung fragwürdig ist),101 doch damit ist es noch nicht ihre 
Wirkursache. „Mechanismen“ der „systemischen Integration“ ragen gravierend 
in das Recht hinein, machen doch wirtschaftliche und politische Konflikte den 
überwiegenden Inhalt dessen aus, was in der Form des Rechtes erscheint.102

100  Auch die Rechtstheorie, die Habermas der normativen Philosophie gegenüberstellt 
(1992, 61 ff.), ist ethisiert – die soziologische Systemtheorie war seit Parsons sei-
nerseits normativistisch (Habermas 1981b II, 304 ff.).  

101 Lockwoods Unterscheidung (1964) setzt sauber getrennte Funktionsbereiche vor-
aus, die nur in Parsons Modellen (Habermas 1992, 43) zu haben sind. Zwar gibt es 
Grenzfälle einer systemischen, nicht sozialen Integration (etwa bei Gefängnisinsas-
sen) oder einer sozialen, nicht systemischen (etwa beim Kirchenasyl). Doch ge-
meinhin hat das „systemisch“ Genannte so tiefe soziale Implikationen (und umge-
kehrt), dass die Trennung theoretisch wenig sinnvoll ist. Was soll ein soziales Sys-
tem jenseits einer sozialen Integration auch darstellen?  

102 So schon die Kritik an der Konsenstheorie bei Steinvorth: ihr gelte etwas als ge-
rechtfertigt nicht nur wenn, sondern weil es allgemeine Zustimmung verdiene 
(1990, 88 ff.; 1999, 19). „Die juristischen Formen [...] können als bloße Formen 
diesen Inhalt selbst nicht bestimmen“ (MEW 25, 352). Noch die Rede von einer 
„Verrechtlichung“ (Kübler 1985) bezieht sich ja auf etwas, das es zu verrechtlichen 
gelte. Habermas deutet diese Relationierung als Vernichtung. Marx sei als Durch-
gangsstation auf dem Weg von Hobbes zu Luhmann zu vernachlässigen, weil er 
das Recht zum „bloßen Schein“ (1992, 66) herabgesetzt habe. Erneut wird Unbe-
liebiges, hier an der Systemtheorie, auf Marx projiziert (der Funktionalismus habe 
alles „neutralisiert“, 17). Bei Marx ist das Recht indes kein bloßer Schein, es gehört 
als Verkehrsform der Produktion sogar zur Basis. Allerdings erzeugt es aus seiner 
Formalität keine neuen, sondern verarbeitet gegebene Inhalte. Habermas benennt 
solche Inhalte (1992, 59), was aber in die Theoriebildung nicht weiter eingeht. Er 
unterstellt beim ganzen Recht normative und intentionale Implikationen (dies zu 
hintergehen wirft er Luhmann vor, 70), während dies doch nur an der Schaltstelle 
zur Ressource „Solidarität“ der Fall sein dürfte, nicht aber bei den Ressourcen 
„Geld“ und „Macht“, die per se systemisch und dennoch rechtlich geregelt sind 
(59). Hier wird der überbordende Normativismus inkonsistent. Habermas geht da-
von aus, dass das normativ gespeiste Recht sich aus den anderen Systemen (Wirt-
schaft und Politik) herausgelöst habe (100). Folglich interessiert er sich nicht für 
die „Freiheits- und Teilhaberechte“ (104 f.), sondern für die der entökonomisierten 
und entpolitisierten „Zivilgesellschaft“, die „Staatsbürgerrechte“ (110; 101, 106, 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HABERMAS | 445

                                                                                                                                    

Unter die „Mechanismen“ der „sozialen Integration“ sind eher die Familie 
(Verwandtschaft) und die Gesellschaft (Ausbildung und Beruf sowie darüber 
vermittelte Grundfunktionen wie soziale Beziehungen, Nahrung, Kleidung, 
Wohnung und Unterhaltung) zu rechnen als das zwingende Recht. Habermas be-
schreibt Verschränkungen verschiedener Teilbereiche aus der Perspektive des 
Rechts, doch es ist fraglich, ob das Recht diese bereits erklärt.

Wer das so verstandene Recht als Letztinstanz hinstellt, setzt ein freischwe-
bend autopoietisches Sein normativer Ideen voraus – die einzige „metaphysische 
Hintergrundannahme“ weit und breit (Rehberg 1994a, 65). Was aber, wenn wir 
das Recht mit Marx als Form eines Inhalts nehmen, der nicht selbst wieder nor-
mativ ist (2.3.5)? Habermas beendet seine kritische Karriere gerade dort, wo 
Marx, ein studierter Jurist, sie begonnen hatte: beim Recht. In der zweifellos vor-
handenen und innerhalb des juristischen Diskurses berechtigten juridischen Sicht
auf die Gesellschaft sieht er kurzschlüssig auch die Ursache von derselben. Dass 
es diese normative Sicht auf die Gesellschaft innerhalb des Rechtes gibt, ist eine 
Tautologie; diese als „Theorie der Gesellschaft“ zu deuten, eine Verwechslung. 

Habermas vertritt eine juridisch verkürzte Sozialphilosophie (Böhm 1998, 
45). Dafür muss er zuvor das Recht begriffsphilosophisch verkürzen und ethisie-
ren. Wenn das Recht eine egalitäre Stoßrichtung hat, wie in den Verfassungen 
von 1919 und 1949 der Fall, kann es politisch progressiv sein, an der Formalität 
des Rechtes festzuhalten.103 Doch Habermas deutet die normative Sphäre selbst 
schon als material; ein Widerhall der Philosophie des objektiven Geistes.104

109 ff.), jene also, die auf kommunikativem Handeln beruhen (das entspricht Han-
nah Arendts „reiner Politik“). Diese kommen im Rechtsalltag nur selten vor, da es 
hier um die historisch meist transzendente Rechtssetzung geht. Das Ergebnis be-
läuft sich darauf: man muss Autor seiner Rechte nicht so sehr sein, sondern sich als 
ein solcher sehen dürfen (s.u., Fn. 127). Diese Formel ist instrumentalisierbar.  

103 Die marginale KPD wurde 1956 unter Verweis auf eine material gedeutete „FdGO“ 
verboten. Schon die NS-Rechtstheorie berief sich auf materiales Recht (Werte, 
Volkszugehörigkeit etc., Rüthers 1991). I. Maus unterscheidet eine vorrechtliche 
Materialität, die zu berücksichtigen das Recht auflösen würde, von einer nachrecht-
lichen Materialität, welche mit der Rechtsgleichheit in Einklang zu bringen sei 
(„soziale Rechte“, 1987, 251). Dahinter steht der Unterscheidung zwischen der Ar-
beiterbewegung, die die Rechtsgleichheit material „verwirklichen“ wollte und da-
her an der Formalität orientiert blieb, und der Konservativen der 1930er und 1980er 
Jahre, die zugunsten realer Ungleichheit die Formalität aufzugeben trachteten. 

104 Der „nicht mehr rückgängig zu machende“ Sozialstaat (Habermas 1992, 556) sei 
aus den „Klassenschranken hervorgetreten“ (374 – das Argument für die Irreversi-
bilität ist moralpsychologisch, Benhabib 1992, 168 f.). Weil Klassenschranken im 
Recht keine Rolle spielen, schließt Habermas, dass es sie nicht gibt. Er kann dies, 
weil er soziale Konflikte vorab „begrifflich“, also a priori ausspart (cf. Beer 1999). 
Dieses Aussparen ist der Witz der Rechtsgleichheit: geurteilt wird ohne Ansehen 
der Person. Diese juristische Sprache darf nicht als empirizistische Beschreibung 
von Realität missverstanden werden: „der Sozialstaat hat in Europa und anderen 
OECD-Gesellschaften während des dritten Viertels unseres Jahrhunderts die sozial 
unerwünschten Folgen eines hoch produktiven Wirtschaftssystems tatsächlich [!] 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


446 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Hier ist zurückzukommen auf Marxens Einwände gegen Hegel (2.5.7): Die 
„Aufhebung“ sozialer Konflikte ins Recht ist noch keine Lösung der verrecht-
lichten Probleme, sondern eine neue Ebene der Auseinandersetzung. Noch weni-
ger kann eine Rechtstheorie sie lösen. „Das materielle Leben der Individuen [...] 
ist die reelle Basis des Staats und bleibt es auf allen Stufen“ (MEW 3, 311; Hvg. 
CH; cf. MEW 40, 581; MEW 23, 118; methodisch Steinvorth 1977, 12 ff.).  

Wie bei Hegel, ist auch an Habermas’ System weniger die Kontrafaktizität zu 
kritisieren als vielmehr seine Realität. Hier bleibt nur wenig zu „verwirklichen“, 
obwohl die soziale Realität in vielen Hinsichten kritikwürdig ist. Die Fixierung 
auf die Grammatik der Rechtssphäre beeinträchtigt die Wahrnehmung materialer 
Probleme (McBride 1999a, Fraser 2003). Das Recht sollte daher ein Gegenstand 
der Kritischen Theorie, nicht ihr Ersatz sein. Schon Hegels Philosophie gipfelte 
ja in der Apotheose des Staatsrechts. Daher ist die Entwicklung von Habermas 
der von Hegel zu parallelisieren (vgl. Habermas 1992, 9).105

weitgehend ausgeglichen. Der Kapitalismus hat zum ersten Mal die Einlösung des 
republikanischen Versprechens der gleichberechtigten Inklusion aller Bürger nicht 
behindert, sondern ermöglicht“ (1999b). Nicht nur Recht und Realität, auch forma-
les und materiales Recht verschwimmen: Demokratie und Sozialstaat werden ‚be-
grifflich’ deckungsgleich, „wenn wir den Text unserer Verfassungen in diesem ma-
teriellen Sinn der Verwirklichung einer sozial gerechten Gesellschaft verstehen“ 
(1999b). Was im Sozialstaat erreicht wurde, hatte neben der „Idee [!] der Selbstge-
setzgebung“ auch mit dem Systemantagonismus und konkreten Verteilungskämp-
fen zu tun. Solche Kämpfe sind schwer zu vermeiden, eine „Idee“ kann höchsten 
darum werben, sie nicht militant zu führen. Die „instrumentellen“ und „strategi-
schen“ Gründe einer Gewährung sozialer Rechte (etwa die Gewährleistung sozialen 
Friedens im Inland und politischen Friedens nach außen) werden normativistisch 
verschmäht. „Heute wird uns bewusst, dass diese Idee bisher nur im Rahmen des 
Nationalstaates verwirklicht worden ist“ (1999b). Die erstrebte „politische Schlie-
ßung“ (1998, 96) eines europäischen Rechtscodes kann allerdings erst erfolgen, 
wenn die Rechtsverhältnisse (und dahinter die realen Verhältnisse) dies hergeben. 
Eine Verrechtlichung allein kann die Lage der Menschen kaum verbessern. Sie ent-
stammt auch nicht der „Idee“: „Beim Aufbau des Sozialstaates haben sich im Eu-
ropa der Nachkriegszeit Politiker aller Richtungen von diesem dynamischen Ver-
ständnis des demokratischen Prozesses leiten lassen“ (1999b). Wieder wird der Ort 
zur Ursache. „Diese [...] Bestimmungen [...] waren keineswegs Produkte parlamen-
tarischer Hirnweberei. Sie entwickelten sich allmählich aus den Verhältnissen her-
aus [...] Ihre Formulierung, offizielle Anerkennung und staatliche Proklamation wa-
ren Ergebnis langwieriger Klassenkämpfe“ (MEW 23, 299).  

105 Jan Ross nennt Habermas den „Hegel der Bundesrepublik“ (Die Zeit 42/2001), und 
dieser seine Friedenspreisrede nach Glauben und Wissen (2001a, cf. Hegel 1802). 
Bei beiden folgt auf eine überschwängliche Jugendphase zunächst eine erkenntnis-
genetische Orientierung über das Gesamt des verfügbaren Wissens (Hegels Phä-
nomenologie, vgl. Habermas 1968), dann eine Logik (bei Habermas die 
„Wahrheits-“ bzw. Diskurstheorie als formales Instrumentarium, 1973a, 1983), ein 
„System“ (vgl. Hegels Enzyklopädie mit dem Mammutwerk Habermas 1981b) und 
abschließend eine Rechtsphilosophie (Habermas 1992). In einer Ironie der Ge-
schichte entdeckt die Vollendung des Habermasschen Systems den Rechtsstaat just 
„im Augenblick seines Sturzes“: die 1990er Jahre machten seine Ausgangsvoraus-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HABERMAS | 447

                                                                                                                                    

Neben dem „objektiven Geist“ bekommen auch weitere idealistische Be-
stimmungen erst am Recht eine fassbare Bedeutung: etwa die „Wirklichkeit der 
Idee“, die Hegel der Kantischen Moralphilosophie entgegengestellt hatte, oder 
die „Reflexion“, also die nachträgliche Selbstverständigung über bereits gefalle-
ne Entscheidungen und schon vollzogene Handlungen.106 Allein Reflexion ist 
noch keine „Selbstreflexion“, auch wenn sie sich so nennt. Nachdem die mensch-
liche Endlichkeit und damit die Perspektivität und Relativität des Erkennens in 
schmerzhafter Weise in den philosophischen Kanon integriert wurden,107 sind 
von einer solchen Selbstreflexion keine Meta-Begründungen mehr zu erwarten, 
sondern eher bescheiden machende Einsichten. Unter Selbstreflexion sei verstan-
den die Überlegung darüber, was man eigentlich tut, wenn man solche Reflexio-
nen anstellt. Sie erlaubt eine Topik: eine Verortung der verschiedenen Theorien 
in ihrem Bezug zur Wirklichkeit, die wir – dies ein wichtiges Ergebnis recht ver-
standener Selbstreflexion – stets schon als gegeben voraussetzen müssen (4.1, cf. 
Bubner 1990). Genau dies fehlt in der normativen Sozialphilosophie im Umkreis 
von Habermas.108 Das komplexe Gerüst begrifflicher Zusammenhänge, von Prin-
zipien, Grundsätzen und deren „Begründungen“ (Burckhardt 2000), hängt für 
den Betrachter seltsam in der Luft. Ein Bezug zur Wirklichkeit wird nicht me-
thodisch gesichert, sondern entweder nur suggeriert (etwa über das „Hinter-
grundwissen der Lebenswelt“), oder kurzschlüssig hergestellt.  

So spricht ein repräsentativer Aufsatz von Rainer Forst unvermittelt von „der 
Gerechtigkeit“ – es scheint, als habe er die Lösung für eine gerechte Gesellschaft 
in den Händen. Tatsächlich aber wägt er nur verschiedene Theorien gegeneinan-
der ab, die versucht haben, ausgewählte gesellschaftliche Praxen modellhaft in 
bestimmte Prinzipien zu fassen und diese philosophisch zu begründen. Das kann 
nicht mehr erbringen als eine Bewertung eben jener Theorien, welche sich in 

setzung, die sozialstaatliche Einhegung des Kapitalismus, hinfällig. So wiederholt 
sich an Habermas die Tragik Adornos, der glaubte, es sei zu spät (1966, 7 und 400).

106 Das Gefühl des endlich-gefunden-Habens mag Hegel zu dem Schluss veranlasst 
haben, hiermit sei die Philosophie zu einem Ende gekommen. Marx’ Kritik daran 
lautete sinngemäß, Hegel habe dabei geschummelt (Böhm 1998, 32 ff.). Auch 
Marx konzedierte, dass mit der Demokratie (das „aufgelöste Rätsel aller Verfas-
sungen“, MEW 1, 230 f.) das Ende der politischen Emanzipation erreicht sei – 
wenn diese auch erst die halbe sei (361 f.).

107 Schmerzhaft, weil es lange Zeit Widerstände gegen Freud und Marx gab – weniger 
gegen Nietzsche; wohl, weil dieser die Bescheidenheit nicht durchhielt und sich 
dem „Philosophieren mit dem Hammer“ ergab (Nietzsche 1888, cf. Heidegger 
1927, 154), der reinen Selbstbehauptung eines blinden Willens zur Macht (2.5.2). 
Für Habermas (1985, 104 ff.) ist Nietzsche die „Drehscheibe“ der Postmoderne. 

108 Habermas 1968, 262 ff. dagegen lädt der „Selbstreflexion“ eine Begründungslast 
auf, die von der Behandlung der Sachfragen suspendiert (vgl. die Selbstkritik von 
2000). Dies ist der idealistische Keim des Gedankens, in der Sprache selbst, jen-
seits ihrer Inhalte, liege die Grundstruktur praktischer Vernunft. Habermas ist 
durch die Philosophie nach Hegel gerade nicht bescheidener geworden (1981b II, 
583 f.; cf. 1983, 9 ff., 1991b, 15 ff.; 4.2.4, Fn. 19).   

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


448 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

großem Abstand zur sozialen Realität befinden. Solange auch der Bewertungs-
maßstab noch erfahrungsabstinent („apriorisch“) bleibt, verharrt die Analyse im 
luftleeren Raum. Theorie und Wirklichkeit verschwimmen.109

Die geforderte Selbstreflexion könnte man als eine Übung ansehen, die man 
anstellen kann oder nicht, ohne dass sich an der Theorie etwas ändere.110 Doch 
hier wird die Konfrontation mit Marx relevant. Nach Marx hat Hegels Philoso-
phie zwar einiges für sich (sie habe einen „rationellen Kern“, MEW 23, 27); aber 
sie missversteht ihren Standpunkt in der Welt. Hegel zeichnete aus, dass er eine 
solche Selbstreflexion angestellt hat. In der Beziehung zwischen Theorie und 
Wirklichkeit gab er dem „Begriff“ das Primat – in diffiziler Weise zwar, doch 
sehr bewusst. Marx, der an Hegel gerade die Vermittlungen zwischen Begriff 
und Wirklichkeit schätzte, behauptete nicht äußerlich, Hegels Standpunkt sei 
falsch, sondern zeigte (wie später bei der Ökonomie) am Gegenstand, dass aus 

109 Obwohl Forst 1999 nur in die „Debatte um die Möglichkeit der Begründung einer 
Theorie politischer und sozialer Gerechtigkeit“ klärend eingreifen will (105), wird 
der Begriff der Gerechtigkeit kurzschlüssig objektiviert. Die Erörterung bewegt 
sich auf einer Ebene, die aufsteigend die Beschreibungsebenen: soziale Welt (1), 
darin handlungsleitende Vorstellungen mit dem Namen „Gerechtigkeit“ (2), Theo-
rien davon (3), deren Begründung (4) sowie die Problematisierung derselben (5) 
hinter sich lässt, um schließlich selbst noch die Debatten darüber (6) aus einer Me-
taperspektive zu betrachten (7). Es ist kaum nachzuvollziehen, wie aus dieser Ebe-
ne (7) einfach Rückschlüsse auf „die Gerechtigkeit“ (1/2) sollen gezogen werden 
können. Zwar gesteht Forst 1999 ein, dass auch seine „Konzeption der Gerechtig-
keit“ daneben „auf wissenschaftliche Analysen der sozialen Realität angewiesen“ 
sei (167). Dieser Passus fällt jedoch erst im Nachwort, nachdem die „‚autonome’ 
Begründung“ (112) bereits erarbeitet ist. Das „Daneben“ verrät eine dezente Elimi-
nation der Erfahrung: Die philosophische Theorie scheint einen Zugang zu diesen 
Phänomenen zu haben, der ihrer nicht bedarf; andere Wissenschaften werden als 
Hilfsdisziplin nur geduldet. Forst titelt: „Nichtmetaphysische versus nachmetaphy-
sische Gerechtigkeit“ (112) – bei dem, was er tut, müsste es eigentlich heißen: 
„Nichtmetaphysische versus nachmetaphysische Theorie von den Prinzipien der 
Prinzipienfindungen in den Vorstellungen von einer sozialen Gerechtigkeit“. Dieser 
idealistische (Forst nennt es „konstruktivistisch“) Kurzschluss ist nur möglich, weil 
eine Selbstreflexion auf das eigene Tun fehlt. Diese stellt keine nochmalige Ab-
straktion dar (der vorliegende Abstraktionsgrad: „Vor aller Begründung von Ge-
rechtigkeitsprinzipien“, 107, ist schwerlich zu überbieten), sondern eine Verortung 
des Gesagten: was ist der Gegenstand, auf welcher Abstraktionsstufe befinden wir 
uns jeweils, wie geschieht der Übergang von einer zur nächsten, und wo werden 
diese eingeführt? Wo haben die Abstraktionsstufen eine Entsprechung in der Wirk-
lichkeit, und was bedeutet das Behauptete für sie? „Ein philosophisches Problem 
hat die Form: ‚Ich kenne mich nicht aus´“ (Wittgenstein 1984, PhU 123, cf. 109).  

110 Dies ist eine Bestimmung, die für die Tätigkeit von Habermas („Rekonstruktion“ 
oder „Reflexion“) gilt: wen es drängt, der mag sie anstellen, aber dadurch allein 
kann sich an ihrem Gegenstand nichts ändern. Die Reflexion ist „rekursiv“ (Forst 
1999, 109): am ideellen Gegenstand, am „Begriff“ (sei es die Tugend, die Gerech-
tigkeit, das Gute oder die Toleranz) wird zurückgefragt nach Implikation und be-
grifflichen Voraussetzungen.

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HABERMAS | 449

                                             

dieser Verortung Verzerrungen in der Wahrnehmung der Realität folgten.111 Über 
den Gegenstand mochte in der Reflexion richtiges gesagt worden sein; die Veror-
tung derselben als Selbstbewegung des Begriffs aber war als Fehlbestimmung 
aufzuweisen. Ex post zeigte sich, dass Hegels Selbstreflexion verfehlt war.112

Umso folgenschwerer ist es, wenn eine verortende Selbstreflexion gar nicht 
mehr stattfindet. Der Anspruch der Vermittlung auf begrifflicher Ebene wird bei 
Habermas, im Unterschied zu Hegel, nicht ausdrücklich gemacht und methodisch 
gesichert, sondern einfachhin praktiziert.113 Gemäß der Marx’schen Hegelkritik 
reicht es nun nicht aus, nur zu behaupten, dass Habermas die Selbstreflexion ver-
absäumt habe oder die Struktur der ganzen Theorie „idealistisch“ sei.114 Es ist 
vielmehr aufzuweisen, dass diese normative Begriffsphilosophie zentrale Aspek-
te der zu begreifenden Wirklichkeit, von der ein Vorbegriff von ihr ja durchaus 
weiß (1.2), nicht erfasst. And here we are: Die entfallenden Gegenstände sind die 
bürgerliche Gesellschaft und die wirkliche Geschichte. Die Behandlungsart von 
Rechtsstaat und Demokratie ähnelt dem älteren Neohegelianismus. Schon an ihm 
wurde die methodische Chimäre einer Theorie und Praxis kontaminierenden „on-
tologischen Genese“, einer „genetischen Begründung“ kritisiert (2.5.5). Haber-
mas fragt zwar nach der Entstehung der Geltung, doch dabei kommt nicht die 
tatsächliche Entstehung eines bestimmten Rechtes zum Tragen, sondern eine 
abstrakte „Generierung“ der „Geltung“ – eine transzendentale Geschichte („logi-
sche Genese“, 1992, 155).115 Zentrale Tatsachen, etwa die sozialen Kämpfe, 

111 Marx’ Hegelkritik beschränkte sich nicht auf die Begriffe, sondern betraf das unter 
dem Begriff Gefasste. Gegenüber der Unterstellung, der Begriff leiste die Vermitt-
lung, konnte Marx in der Sache zeigen, dass eine Vermittlung auf diese Weise ge-
rade nicht zustande kam – etwa am Beispiel der aus dem Recht fallenden „armen 
Klassen“ (MEW 1, 115), des aus dem „Begriff“ der Gesellschaft herausfallenden 
„Proletariats“ (MEW 1, 390; MEW 2, 37; MEW 3, 47 u.ö.), der aus den Begriffen 
der Tauschgesellschaft herausfallenden Produktion etc. (2.5.7).

112 In Anerkennung der Leistung der Reflexion unter gleichzeitiger Kritik ihres über-
zogenen Anspruches sprach Marx von Entzweiung (MEW 40, 215; 2.5.7, Fn. 274). 

113 Die Dialektik, die eine verortende Absicht hatte (Bubner 1990; www.hegel-
system.de), ist im Positivismusstreit aus Habermas’ Vokabular verschwunden 
(„Versuchen wir es mit etwas weniger Dialektik“, Habermas 1990a, 223; cf. 1954b, 
1963c, vor allem Dahms 1994, 373 ff.). Offen ist, wo Habermas’ Positionierungen 
in der Realität eigentlich stehen.

114 Habermas gesteht den Idealismus sogar zur Hälfte ein (1992, 60; cf. 1963, 313; 
1968, 349; vgl. Marcuse 1937). 

115 Es gibt nur eine Geschichte des Begriffes: die unter „nicht mehr“ verbuchten Ent-
wicklungen sind begrifflich (die praktische Vernunft etwa sei „zerborsten“, Haber-
mas 1992, 17), werden aber als reale Entwicklungen genommen: die Begriffsge-
schichte scheint wie bei Heidegger das reale Geschehen transzendental zu dirigie-
ren (ein „Defizit“ in Marxens Theorie hat die reale Geschichte Russlands bestimmt, 
1992, 617 f.; die „Resignation“ Adornos wird in die ganze Bundesrepublik hinein-
gesehen, 619, etc.). Manifest wird die surrogative Transzendentalgeschichte zuerst 
in der Behauptung einer eigenständigen historischen „Evolution“ nach den Stufen 
von Piaget und Kohlberg (1976b, 63 ff., 129 ff.). Hier wird reale Geschichte durch 
Theorie ersetzt (s.u., Fn. 84). Habermas verschiebt die Kritische Theorie von der 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


450 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

werden ausgeblendet und gegen eine imaginierte Transzendentalgeschichte der 
Normfindung substituiert. Zugleich aber wird die so vergeschichtlichte Geltung 
derart mit ihrer transzendentalen Entstehung vermengt, dass auch die tatsächli-
che Geltung aus dem Blick fällt – ist doch jede konkrete Geltung intern zeitlos.116

Das Fehlen einer expliziten Selbstreflexion, welche Antwort auf die Fragen 
geben könnte, was genau unter das Recht fällt, was es für diesen Gegenstand be-
deutet, darunter zu fallen, wo die Theoretisierung des Rechts in der Realität zu 
verorten ist und welche Bewertung daraus gezogen wird, zwingt dazu, in den 
Texten nur angedeutete implizite Positionierungen dazu archäologisch freizule-
gen.117 Hierfür müssen wir ein wenig zurückblicken. Eine Veränderung der poli-
tischen Ausrichtung Kritischer Theorie war die Aussage von Claus Offe: „Zum 
Verfassungsprogramm liberaler (oder auch sozialstaatlich komplettierter) Demo-
kratien gibt es keine Alternative“ (1972, 103). Wenn Habermas sich nach dieser 
Vorarbeit der Legitimationsprobleme im Spätkapitalismus annahm (1973b), dann 
war gegenüber den kulturkritischen Anfängen ein Positionswechsel vollzogen: er 
machte sich nicht mehr wie die frühe Kritische Theorie und die Studentenbewe-
gung zum Anwalt des bürgerlichen Subjektes gegen den als übermächtig und 
freiheitsberaubend empfundenen Staat und seine Bürokratien, sondern er sah nun 
gerade diesen Staat als Bollwerk gegen die systemischen Imperative, von denen 
eine kulturelle Verarmung drohte. Habermas sorgt sich nunmehr um die Legiti-
mitätsressourcen des bestehenden Staates (der damals SPD-regiert war).118

Kritik der Gesellschaft zurück in eine Kritik an Theorien (für Marx nur eine Vor-
stufe). Das macht nur unter der Unterstellung Sinn, dass Theorien die Wirklichkeit 
per se enthalten (1976b, 184 f.; 1992, 60).

116 Geltendes Recht kann nicht zugleich seine historische Relativität behaupten. Ent-
weder es gilt, dann gilt es bis neues Recht es ersetzt, oder es gilt nicht. Es kann 
nicht „ein bisschen“ gelten. Auch die Geschichte der Mathematik hat in Berech-
nungen nichts zu suchen. Sie ist kein Zug in diesem Sprachspiel. 

117 Habermas hat sich einst offen für Wertungen innerhalb der Theorie ausgesprochen 
(1963, 307; 1973b, 194) und hält die Philosophie noch später für „unmittelbar poli-
tisch“ (1999, 332; s.u., Fn. 83). Es sollte daher nicht allzu schwer sein, solche Wer-
tungen aufzufinden. Dieses Verfahren ähnelt einer Kohärenztheorie. Die Vorstel-
lung, Theorie sei an der Realität zu messen, ist nur befremdlich, solange man philo-
sophiert. Im normalen Leben weiß jeder, was wirklich ist; es wäre ein performati-
ver Fehlschluss, das zu leugnen. Marx zog daher den Schluss, dass man mit dieser 
Wirklichkeit anzufangen habe – jedoch nicht nur so, wie sie sich dem Individuum 
„im Bewusstein“ gibt, wie es dann Husserl tat, oder wie wir sie gern hätten, wie es 
der junghegelianische Freyer anstrebte (cf. Über 1994).

118  Habermas 1981b II, 483; H. Berndt in Bolte 1989, 95. Die „Normen der heutigen 
politischen Theorien sind [...] bei den meisten Zeitgenossen, anerkannt“ (Steinvorth 
1999, 77). Warum setzen sie sich nicht durch? „Ein Grund dafür könnte gerade ein 
Mangel der [...] normativen Theorie sein: dass diese nicht überzeugend geklärt hat, 
wie die gleiche Freiheit konkret zu verstehen und zu verwirklichen ist [...] eine rein 
normative Aufgabe, bei der man nicht darauf schielen darf, welche Interessen den 
Ideen genug Schubkraft [...] geben könnten. Andernfalls machte sich [...] der Theo-
retiker zur ‚Beifallssalve der gerade aufsteigenden Mächte´“ (78, nach M. Weber).  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HABERMAS | 451

                                             

In der Unterstützung des demokratischen Rechtsstaates trifft sich Habermas 
mit dem jungen Marx. Die Verfassung der USA galt bereits ihm als Vorbild. 
Marx hielt mit den wenigen Demokraten seiner Zeit eine politische Emanzipation 
für nötig (MEW 2, 122). Der Unterschied beginnt erst dort, „wo die Spekulation 
aufhört“ (MEW 3, 27). Habermas sieht in solchen Forderungen bereits eine Ge-
sellschaftstheorie. Dies setzt die idealistische Annahme voraus, Gesellschaft 
werde von Normen konstituiert. Marx lenkte demgegenüber die Perspektive vom 
Staat auf die Gesellschaft. Begreift man den Staat als Form, die sich die Gesell-
schaft gibt, wie es der Kontraktualismus will, so ist der Sinn von „Autonomie“ 
nicht Selbstgesetzgebung des Politischen, sondern Selbstbestimmung durch es. 

Doch die dahinter stehende Gesellschaft ist kein einheitliches Subjekt.119 Sie 
bewegt sich in Antagonismen, die durch den Staat hindurch greifen, national wie 
international. Er kann im schlimmsten, doch nicht seltenen Fall zu einem Klas-
senstaat werden, welcher die Arbeiterorganisationen zerschlägt und die Industrie 
mit dem Staat zu einem autoritären Regime verbindet. Eine juristische Perspekti-
ve (die „Idee kommunikativer Freiheit“, die nach Honneth 1999a, 295 gegenüber 
Marx den – zweifelhaften – Vorteil hat, die Nachteile auszublenden) gelangt an 
solche und ähnlich problematische Prozesse schlecht heran, da sie auch legal, un-
ter der Form des Rechts geschehen können. Das Recht ermöglicht auch sie.  

Habermas’ theoretische Hintergrundannahmen hatten seine Kehre erleich-
tert.120 Gilt aufgrund „begrifflicher“ Vorentscheidungen als ausgemacht, dass der 
Staat als Manifestation der reinen Politik auf kommunikativem Handeln beruht, 
so kommen Bedrohungen durch ihn weniger infrage als solche durch andere Im-
perative. Als eine solche Bedrohung musste die Befassung mit mehr als kommu-
nikativen Belangen schon begrifflich erscheinen. Der Sozialstaat wurde darum 
als Belastung der Legitimität des Rechtsstaates gedeutet.121

119 „Die Gesellschaft als ein einziges Subjekt betrachten, ist, sie überdem falsch be-
trachten – spekulativ“ (MEW 13, 625). „Diese Auffassung kann nun wieder speku-
lativ-idealistisch, d.h. phantastisch als ‚Selbsterzeugung der Gattung’ (die ‚Gesell-
schaft als Subjekt´) gefasst und [...] als ein einziges Individuum vorgestellt werden, 
dass das Mysterium vollbringt, sich selbst zu erzeugen“ (MEW 3, 34). Marx war 
kein Bewusstseinsphilosoph (Habermas 1985, 79 f.). 

120 Praktische Hintergründe sind sicher auch in der prekären Staatsfeindlichkeit der ex-
tremen Linken zu suchen (die bis hin zur paradoxalen Bejahung der DDR und zu 
terroristischen Attentaten ging, cf. Koenen 2001) sowie in der damit unweigerlich 
verbundenen Diskreditierung marxistischen Gedankenguts für die Öffentlichkeit. 

121 Diese rechtshegelianische Diskussion wurde seit der Einführung der sozialen 
Marktwirtschaft geführt (Forsthoff 1968, Tohidipur 1978). Habermas hatte anfangs 
eine „Askese“ gefordert (in 1954b, nach Kreulartz 1995, 60; cf. Gehlen 1949, 54) 
und rekurriert 1992 auf die „unerwünschten [von wem? CH] Folgen der sozialstaat-
lichen Fürsorge“ (472; cf. 1981b II, 530 ff.). Die Veranlassung, sich gegen den So-
zialstaat zu stellen, war selten ein demokratisches Ethos (Autoren wie Forsthoff, 
Huber, Gehlen und Schmitt hatten oft steile NS-Karrieren hinter sich), sondern 
wohl eher die Angst vor Statusverlust wie vor politisch eventuell noch weiterge-
henden Ansprüchen (vgl. H. Klages 1979). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


452 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Schien die staatliche Legitimität bereits durch die technische Erosion der Kul-
tur sive Lebenswelt dezimiert, so wurde der Legitimitätsbedarf des Staates durch 
sein Eingreifen in die Wirtschaft noch erhöht. Die systemtheoretische Sichtweise 
verstellt nun eine konkrete Adressierung dieser politischen Diagnose: Unter-
schiede innerhalb der Systemumwelt werden nicht gemacht, die Masse der „Bür-
ger“ nur als einheitliche politische Subjekte (citoyens) begriffen. Habermas will 
das Recht zwar demokratisieren, doch er umgeht die nötige Konkretion. „Legiti-
mation“ ist ein vierstelliges Prädikat: Person A legitimiert gegenüber Person B 
Umstand C mit Umstand D. Die Frage des Adressaten (B) bleibt bei Habermas 
ungeklärt: wem gegenüber hat der Sozialstaat ein höheres Legitimitätssoll?

Er hat dies weniger gegenüber Empfängern von Wohn-, Kinder-, Erziehungs-, 
Kranken- und Arbeitslosengeld, von BAFöG und Sozialhilfe, Altersübergangs-
geld und Rente (einem Großteil der Bevölkerung), sondern gegenüber der Wirt-
schaft, die mit höheren Abgaben belastet zu werden droht (Lohnnebenkosten, 
Steuern etc.). Die theoretische Verabschiedung von Marx führt so funktional zu 
einer politischen Parteinahme. Damit begibt sich Habermas weitergehender Mög-
lichkeiten einer Kapitalismuskritik. Dagegen steht allein die geschichtsphiloso-
phische Rahmenthese, dass eine solche Ideologiekritik „heute nicht mehr“ zu 
formulieren sei. Sie will, dass im „Spätkapitalismus“ die Technokratie (1968a) 
und der Sozialstaat (1973b) die alten Probleme gelöst habe.122

Diese problematische Rahmenthese, die Voraussetzung des Verschwindens 
des Gegenstandes Kapitalismus, begründet Habermas nicht mehr. Er operiert un-
ter Voraussetzung ungeprüfter Annahmen. Auch er hat also ein „Begründungsde-
fizit“, nur liegt es auf empirischer Ebene.123 Die stringent argumentierten Aus-
führungen über Demokratie, Recht und Gerechtigkeit verstehen sich als progres-
siv. Termini wie „radikale Demokratie“ oder „politische Kultur“ haben jedoch 
keinen klaren Bezug. Die Frage, worauf genau sie sich beziehen, bleibt unbeant-

122 Statt des Privatkapitalismus gebe es „heute“ das Primat der Politik (1973b, 15), ei-
nen neuen Komplex von Ökonomie und Staat, in den alte Probleme wie die syste-
matische Benachteiligung ganzer Bevölkerungsgruppen „nicht mehr“ hineinreichen 
(cf. 1968a, 74 f.; 1970; 1973b, 49 ff.; 1976b, 182; 1981b II, 505 ff. u.ö.). „Nur auf 
einer Basis, die aus Klassenschranken hervorgetreten ist [!]..., kann sich das Poten-
tial eines freigesetzten kulturellen Pluralismus voll entfalten“ (1992, 374). Warum 
gibt es die Klassenschranken „heute nicht mehr“? Weil die „gleichen Staatsbürger-
rechte“ sie aufgehoben haben (374). Habermas deutet den juristischen Ausdruck als 
eine Beschreibung empirischer Wirklichkeit. Die „liberalen Rechte“ haben sich nur 
„historisch gesehen [! ...] um die gesellschaftliche Stellung des privaten Eigentü-
mers kristallisiert“ (1992, 104). Auch das gelte „heute nicht mehr“. Sie und die 
„paternalistisch“ verliehenen „sozialen Rechte“ fördern vielmehr die „privatistische 
Abkehr von einer Staatsbürgerrolle“ (105). Die „soziale Frage“ wird für gelöst und 
stattdessen nun diese Rechte zum Problem erklärt (cf. Fn. 104). Sogar Schelskys al-
tes Wort der „Nivellierung“ fällt dabei (106, cf. 2.4.6).  

123 Solch „empirische, nicht etwa [...] konzeptuell notwendige Zusammenhänge“ 
(1992, 105) gehen nicht in die apriorische Sozialphilosophie ein. Auch semi-
empirische Theorien will sie „überspringen“ (350; Honneth 2003). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HABERMAS | 453

                                             

wortet. Die Implikationsanalyse normativer Begriffe, die dem Selbstverständnis 
des demokratischen Rechtsstaates entstammen, betreibt so im Grunde eine 
„Hermeneutik der Demokratie“ (Höffe 1996, 137). Habermas liefert eine trans-
zendentale Deduktion der Bundesrepublik.124

Die Frage, was diese normativ rekonstruierten Begriffe in der politischen 
Wirklichkeit bedeuten und wo der Autor innerhalb dieser steht, kann nicht mehr 
aus den Begriffen, sondern muss aus der Wirklichkeit gestellt werden. Nur ein 
naiver Materialismus oder Idealismus würde eine der beiden Dimensionen, Beg-
riff und Wirklichkeit, ganz leugnen. Für ihre Verhältnisbestimmung bleiben zwei 
Möglichkeiten: Entweder wird in einer Logik der Verwirklichung unterstellt, die 
Ideen hätten den Primat, nach denen die Wirklichkeit modelliert wird. Dies sei 
„schwacher Idealismus“ genannt. Oder aber die Wirklichkeit hat selbst schon ei-
ne bestimmte Struktur, welche in den Ideen noch einmal vergegenwärtigt wird – 
dies ist der „schwache Materialismus“ von Marx. Er begreift normative Ideen als 
Teil der Realität. Erst so lässt sich die Frage nach dem Bezug von Begriff und 
Wirklichkeit überhaupt stellen. Der „schwache Idealismus“ hingegen übt die So-
zialkritik, dass die Ideen „noch nicht“ – oder nicht ganz – verwirklicht seien. Er 
hat das zusätzliche Begründungsproblem, sagen zu müssen, woher diese „norma-
tiven Gehalte“ eigentlich kommen, wenn sie nicht der materiellen sozialen Reali-
tät zu entnehmen sind. Dies ist das junghegelianische Muster der Kritik, dem 
noch die Kritische Theorie folgte (2.6.3, Fn. 67). Bei Habermas ist es in Apolo-
gie umgeschlagen, die seit je die Kehrseite des Hegelianismus war (Lübbe 1962).  

Das hat theoriegeschichtliche Hintergründe im Idealismus der deutschen So-
zialphilosophie (2.5). Theorie und Praxis, bei Kant methodisch klar getrennt, ver-
schmelzen bei Habermas, wie schon bei Fichte, zur „Einheit“. Daraus entsteht 
die unglückliche Forderung an die Theorie, alles aus einem Prinzip abzuleiten.125

Wie schon Freyer 1930 unterstellt Habermas, die soziale Wirklichkeit sei nicht 
vorgegeben, sondern werde von uns gelebt und sei daher rational zu rekonstruie-
ren. Kronzeuge dafür ist Vico („verum et factum convertuntur“, Habermas 1963, 
271, 51 ff; 1992, 65 f.; cf. 2.6.4, Fn. 108). Alles in der Menschenwelt Begegnen-
de erscheint als selbstgemacht, ob geschichtlich oder geplant. Folglich gibt es 
keine Instanz, die dem kommunikativen Handeln und der theoretischen Erfas-
sung seiner Resultate entgegenstünde, das ist schon „kategorial“ ausgeschlos-

124 Vgl. Benhabib 1992, 175. Scheyli 2001 vermisst eine Deduktion der Schweiz.  
125 Zu Fichte cf. Habermas 1963, 310 ff.; 1968, 253 ff. „Einsicht und Emanzipation“ 

(1963, 17), Erkenntnis und Interesse bilden eine „Einheit“ (1968, 234, cf. 244, 257; 
1999, 238; Jonas 1968 II, 213, 250; cf. I, 135 ff.; Joas 1980, 55, 219; Hösle 1986, 
Schönrich 1994, 171 ff.). Der „quasitranszendentale“ Anthropologismus („Kant mit 
Darwin“, 1999, 17) vermengt theoretische und praktische Fragen. Kants „Reinheit“ 
in der Bestimmung der Prinzipien missversteht Habermas als eine generelle Ge-
genstandslosigkeit. Davon ist bei Kant keine Rede. Habermas gibt immerhin noch 
Gründe an für das, was anderen eher aus Unachtsamkeit unterläuft: die mangelnde 
Berücksichtigung der Realität.

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


454 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

sen.126 Die Menschen geben sich selbst das Gesetz, also handeln sie auch da-
nach.127 Ex post betrachtet, waren die „ideale Kommunikationsgemeinschaft“ 
und der „herrschaftsfreie Diskurs“ die etwas überschwänglichen Vorstufen des 
„demokratischen Verfahrens“ (1992, 365 ff.), nur dass dieses nun nichts mehr zu 
verwirklichen übrig lässt. Die Theorie wird hermetisch – und ideologisch. So 
treffend einzelne Bestimmungen dieses Entwurfes sind, eine „Kritische Theorie 
der Gesellschaft“ gibt es nicht ab. Denn die Gesellschaft selbst wird hier ja theo-
retisch kaum thematisiert. Kommen wir damit noch einmal zum Recht. 

3.1.6  Systematische Kernpunkte IX: Marx und das Recht  

„Die materialistische Determination kultureller Charaktere ist möglich nur  
 vermittelt über den Gesamtprozess.“ (Adorno an Benjamin, 11. 11. 1938)

Faktizität und Geltung initiierte erneut eine Theoriemode. Folgetheorien orien-
tierten sich nun primär am rechtlichen Diskurs (zuletzt Honneth 2001). Das Mus-
ter dieser Theorien bestand darin, in verschiedenen Begriffen normative Implika-
tionen freizulegen. Solche Begriffe sind allerdings kaum zu mehr zu gebrauchen 
als zu einer normativen Bewertung. Selbst die Rechtssprechung enthält mehr 
Empirie als diese „juridisch enggeführte“ Sozialphilosophie (Böhm 1998, 45). 

126 Die Freiheitsliebe ging – wie bei Fichte – so weit, dass auch die theoretische Philo-
sophie keine „Natur“ mehr zur Verfügung hatte: in der Konsenstheorie der Wahr-
heit (1973a) sind Aussagen allein durch die Übereinstimmung der Wissenschafts-
gemeinschaft „wahr“. Kant ging es um die transzendentale Wahrheit, den Gegens-
tandsbezug überhaupt, Habermas um die Frage nach der empirischen Wahrheit. 
Nach Kant galt hier nach wie vor die „adequatio rei at intellectus“ (KrV A 58). Ha-
bermas transzendentalisiert noch die Empirie (was er später etwas eindämmt, cf. 
1999, 15 f.). Selbst sein „schwacher Naturalismus“ (1999, 36, 279) kennt noch im-
mer keine Gegenstände, sondern nur ein anderes Verfahren (das sozialevolutive 
„Lernen“ der Erkenntnisanthropologie). 

127 Dies ist die maximale Verlängerung von Habermas’ Aussagen. Sie wird indes nie-
mals erreicht, es handelt sich um eine (immerhin bewusste) Idealisierung: Die Bür-
ger sind insofern autonom, nicht als sie selbst die Gesetze machen, sondern als sie 
sich als ihre Autoren „verstehen dürfen“ (Habermas 1992, 52, zum Begriff „Autor“ 
MEGA I.6, 179). Gerecht sind Gesetze, bei denen denkbar ist, dass alle Beteiligten 
und Betroffen würden zustimmen können. Sie sollen sich lediglich vorstellen, dass 
sie das könnten. Eigentlich sollen sich nur die „Autoren“ solcher Transzendental-
deduktionen vorstellen, dass die Subjekte sich dieses vorstellen können müssen. 
„Gültig sind genau die Handlungsnormen, denen alle möglicherweise Betroffenen 
als Teilnehmer an rationalen Diskursen zustimmen könnten“ (1992, 138). Wann 
wäre das der Fall? Quis iudicat? Gegenüber der Verkürzung der Freiheit als „Ein-
sicht in die Notwendigkeit“ kann diese Verkürzung noch ideologischer sein, da sie 
die Notwendigkeit (des „Zwangsrechts“, 51) selbst noch als Freiheit bezeichnet. 
Habermas setzt sich gegen den Idealismusvorwurf zur Wehr (1996, 335 ff.), doch 
der plötzlich angeführte common sense der „substantiellen Gründe“ (342) wider-
spricht seinen Grundannahmen. „Hier bleibt noch viel zu tun“ (354). Die jüngste 
Selbstkritik der theoretischen Grundlagen geht recht weit (Habermas 1996, 342, 
353; 1999, 15 f., 50 f.; 2000, 12 ff.). Was folgt daraus für seine ethischen Theorien?  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HABERMAS | 455

                                             

Vor einer Urteilsfindung müssen Beweise und Zeugen aufgebracht werden, 
und es gibt die Kontrollinstanz der Schöffen. Mangel an Empirie war in Deutsch-
land allerdings selten ein Hindernis bei der Entwicklung philosophischer Syste-
me. So hob die dritte Generation der Frankfurter Schule verstärkt „normative 
Fundamente“ hervor:128 behandelt wurden „radikale Demokratie“, „Anerken-
nung“, „doppelte Anerkennung“, „wechselseitiger Respekt“ und „Toleranz“, 
Recht, Menschenrechte, Gerechtigkeit (3.2) und ähnlich Wünschenswertes.129

Sicher gab es dafür endogene Gründe wie die Popularität der Sozialphiloso-
phie von John Rawls und des Kommunitarismus, die sich um eben diese Funda-
mente stritten (Honneth 1999a, 282). Doch diese Popularität ist selbst erklä-
rungsbedürftig. Vielleicht ahnte man, dass die rechtlichen Errungenschaften einer 
Erosion ausgesetzt sein würden. Doch ging auch der neoliberale Zeitgeist der 
Gründerjahre Ost in den Tonfall ein. Wenn Honneth (1992) seine moralische 
„Kritik der Macht“ fortsetzte, erinnerte dies an die politische Forderung nach 
Steuersenkungen, und wenn Joas die „Kreativität des Handelns“ (1996) pries, 
hätte man meinen können, er vergebe Kredite an Unternehmer. 

Die Orientierung am Recht ist nicht neu (man denke an Kants „Gerichtshof“ 
der Vernunft, KrV, A 751). Die sich am Recht orientierende Sozialtheorie zielte 
allerdings weniger auf die Beweisverfahren als auf die „Normativität“ als solche. 
Diese Fixierung auf die „Geltung“ ist ein Erbe des Neukantianismus. Nun kann
das Recht als ein normatives Abbild der Gesellschaft verstanden werden – gesell-
schaftliche Zusammenhänge erscheinen so unter dem Blickpunkt ihrer rechtli-
chen Relevanz. Die normativistische Sozialtheorie im Anschluss an Habermas ist 
von dieser Perspektive derart fasziniert, dass sie sich des spezifisch juridischen 
Hintergrundes und seiner Grammatik kaum noch entsinnt. So entstammt der 
Begriff der „Anerkennung“, von dem sich Honneth viel erhofft (1992, cf. 3.2.4), 
der Rechtssphäre. Er besagt dort wenig mehr, als dass das Recht voraussetzt, dass 
sich die Individuen als Rechtssubjekte „anerkennen“. Dies wird auch dort vor-
ausgesetzt, wo dem zuwidergehandelt wird. Bedenkt man diese Funktion der 
„Anerkennung“ im juristischen Sprachspiel, ist es eine müßige Übung, eine sol-
che Anerkennung „verwirklichen“ zu wollen. Sie ist immer schon wirklich 
(„stets schon vorgängig garantiert“, Honneth 1992, 72), da sie eine Eingangsregel 
zur juristischen Spielregel darstellt. Sie wird in der Diskurstheorie ontologisiert: 
Nun baut sich Gesellschaft scheinbar tatsächlich dadurch auf, dass sich ihre Mit-
glieder in einem ortlosen Akt gegenseitig anerkennen, wobei sie nur einige Ein-
zelheiten wie die Anerkennung des „Anderen“ vergessen, die die Kritische Theo-
rie dann nachreicht. Das kann im Einzelnen sehr löblich sein, die Frage ist aber, 
was dadurch mit der Theorie passiert. Unerkannt scheint hier ein Herüberwech-

128 Philosophische „Begründungen“ sind typisch deutsch – Richard Bernstein führt das 
Bonmot im Mund: „The Germans are always obsessed with ‚the ground’“. 

129 Habermas 1992, 13; Honneth 1992; Wingert 1993, 190 ff.; Gosepath 1999; Brunk-
horst 1999a, Forst 2000.

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


456 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

seln genau jener rechtlichen Fiktionen in die Gesellschaftstheorie vorzuliegen, 
die schon Marx als Idealismus gebrandmarkt hat.130

Die Dissertationen von Andrea Maihofer (1992) und Andreas Böhm (1998) 
haben genauer untersucht, wie Marx die Rolle des Rechts begreift.131 Diese Ar-
beiten zeichnen entgegen landläufigen Marxkritiken und Marxismen das folgen-
des Bild: Marx bestimmt das Recht als eine aus verschiedenen Rechtsdiskursen 
bestehende eigene, doch nicht eigenständige Sphäre, die nur in letzter Instanz 
von der Ökonomie abhängig ist. Dieses Verständnis verbietet es, das Recht als 
monokausal abhängig von einzelnen Instanzen wie der Warenform, dem Tausch, 
der Produktion oder einzelnen herrschenden Interessen abhängig zu denken. Eine 
solch reduktionistische Sichtweise der marxistischen Rechtstheorien (Maihofer 
kritisiert exemplarisch etwa Paschukanis 1924, Negt 1975 und Poulantzas 1979) 
führte zu einer berechtigten Ablehnung seitens der konventionellen Rechtstheo-
rie. Diese schüttete allerdings das Kind mit dem Bade aus. Marxens Position 
stellt gegenüber beiden Positionen, Reduktionismus wie Normativismus,132 eine 
Alternative dar. Wie ist das genau zu verstehen? 

Aus der Sicht von Marx ist das Recht eingebunden in das Gesamt der gesell-
schaftlichen Verhältnisse, welche neben der ökonomischen Sphäre (welche mehr 
umfasst als ‚den’ Tausch und ‚die’ Produktion, Maihofer 1992, 150) auch andere 
kulturelle Bereiche umfasst. Es reagiert auf Veränderungen in der ökonomischen 
Sphäre (man denke etwa an das Patent- oder Kartellrecht), aber auch auf Ent-
wicklungen in der eigenen133 wie in der kulturellen Sphäre (der Sitten, der Reli-
gion, der Kunst oder auch der Philosophie). Nur dürfen diese Teilbereiche nicht 
als selbstgenügsam abgesonderte Subsysteme missdeutet, sondern sie müssen 

130 „Die Gesellschaft beruht aber nicht auf dem Gesetze. Es ist das eine juristische 
Einbildung“. Der „Code Napoleon [...] hat nicht die bürgerliche Gesellschaft er-
zeugt. Die im 18. Jahrhundert entstandene [...] bürgerliche Gesellschaft findet viel-
mehr im code nur ihren gesetzlichen Ausdruck“ (MEW 6, 245). „Bei ihm [Wagner] 
ist erst das Recht da und dann der Verkehr, in der Wirklichkeit geht´s umgekehrt 
zu: erst ist der Verkehr da, und dann entwickelt sich daraus eine Rechtsordnung“ 
(MEW 19, 377).  

131 Vgl. Renner 1903, Negt 1968, C. Schefold 1970, Rottleuthner 1975, Mückenberger 
1976, Steigerwald 1977, Tohidipur 1978, H.Holz 1987, Klenner 1987, Maus 1986, 
Harms 2000; zudem Wolff 1971, Tigar 1977, A.Hunt 1981, Spitzer 1983, Stone 
1985, Ghai 1987, Kryzier 1990, C. Varga 1993, Czarnuta 1994, Rokumotom 1994. 

132 Dies meint solche Theorien, die dem Recht eine völlige Unabhängigkeit von ande-
ren gesellschaftlichen Bereichen unterstellen. Hierunter fallen systemtheoretische 
wie diskurs-idealistische Theorien. Letztere nehmen wie erstere an, das ausdiffe-
renzierte Recht sei als solches eigenständig, unterstellen ihm aber zudem eine ge-
sellschaftliche Steuerungswirkung (daher „Normativismus“) – verstehe man also 
die Normen, habe man schon die nach ihnen sich ausrichtende Gesellschaft erklärt. 
Eine Brücke zwischen beiden Normativismen stellt Parsons dar.  

133 Das Recht hat auch eine Eigenzeit (Maihofer 1992, 160 ff.). „Jede Ideologie entwi-
ckelt sich aber, sobald sie einmal vorhanden, im Anschluss an den gegebenen Vor-
stellungsstoff, bildet ihn weiter aus; sie wäre sonst keine Ideologie, d.h. Beschäfti-
gung mit Gedanken als selbständigen“ (Engels, MEW 21, 303). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HABERMAS | 457

                                             

jeweils in ihrer eigenen Verwiesenheit auf die ökonomische Sphäre verstanden. 
Sie sind selbst schon von der Produktionsweise beeinflusst.134

Marx benutzt für diesen Zusammenhang nicht mechanische Metaphern, als 
ob die Ökonomie ihren Überbau „erzeuge“,135 sondern organische: Ökonomie sei 
die „Quelle“ oder der „Boden“ des Rechts, wie der Boden die Basis für einen 
Baum ist. Begreift man die Wirtschaft als „Stoffwechsel“ einer Gesellschaft, so 
ist die Entwicklung einzelner Organe davon keineswegs determiniert, wohl aber 
sind ihr Möglichkeitsspielräume gesetzt (2.1.5, 2.1.6, 4.3.2), wie man ja auch bei 
Körpern von einer Konstitution spricht.136 Weiterhin ist das Recht keine bloße 
Ideologie, sondern selbst eine Praxis, und zwar eine der Regelung anderer Pra-
xen bzw. der Aufdauerstellung der Selbstregulierung dieser Praxen. Da es von 
Anbeginn auf diese bezogen ist, auch historisch nach ihnen kommt, kann es we-
der überhöhend als das Konstituierende, noch reduzierend als „bloßer Schein“ 
(Fn. 102) begriffen werden.

„Für Marx sind die rechtsphilosophischen Vorstellungen keineswegs ‚nichts anderes als 
der idealisierte [...] Markt’ [Paschukanis ... ] Sie sind – und dies gerät einer bloß ideolo-
giekritischen Perspektive aus dem Blick – als historisch bestimmte reflexive Ausarbei-
tungen gesellschaftlicher Verhältnisse und Bewusstseinsformen Beschreibungen, wie 
gesellschaftliche Verhältnisse als Rechtsverhältnisse gelebt, gedacht und empfunden 
werden [...] die traditionellen Rechtsvorstellungen entsprechen den Gesellschaftsver-
hältnissen nicht nur, sie sind die Art und Weise, wie gesellschaftliche Rechtsverhältnis-
se gelebt werden!“ (Maihofer 1992, 198 f.) 

134 Engels’ späte Briefe (MEW 37, 463) bestätigen die Frühschriften (MEW 3, 37; 
Röhrich 1980, 56 ff.). Wenn normative Sozialtheorie dies als „objektivistisch“ ab-
lehnt, mag sie sich in Fächern wie der Geschichte, Ethnologie und der historischen 
Anthropologie oder politischen Geographie umsehen, um nicht nur erdrückendes 
Material, sondern auch einen Fachkonsens festzustellen (vgl. Tigar/Levy 1978, 
Reuber 2001). Die Behauptung ist basal: in auf Agrarwirtschaft beruhenden Gesell-
schaftsformen wird es eher den Landbau betreffende Gesetze geben (in Rom etwa 
kämpfte heftig man um Ackergesetze), während nomadisierende Völker andere Be-
lange zu regeln haben, und darum auch andere Rechtsformen und -inhalte entwi-
ckeln. Nachdem die Frauen einmal in die Kriegsproduktion eingezogen waren, war 
die Frauenemanzipation auch rechtlich kaum mehr abzuwenden. Der Einfluss der 
Pille auf die Sexualmoral und die Abschaffung des „Kuppeleiparagraphen“ ist be-
kannt. Die Liste ließe sich verlängern. 

135 Dies wäre die bloße Umkehr des Erzeugungsidealismus, wie ihn die Wertformana-
lyse praktizierte (2.5.7). Nur aufgrund solcher Verzerrungen ist der Vorwurf ver-
ständlich, Marx sei noch ein „Bewusstseinsphilosoph“ (Fn. 119). 

136 Simmels Gleichnis von der Rose, die auch auf dem Misthaufen blühe (Rentsch 
2000, 196), sagt gegen Marx nichts aus. Abgesehen davon, dass Mist ja bester Dün-
ger ist, ist der Einfluss des Klimas und der natürlichen Gegebenheiten für eine Kul-
tur seit Montesquieu und Herder ein Thema der Sozialtheorie, und es wäre seltsam, 
dies etwa aus Pietät wieder zurückzunehmen. Es macht sich für die Rose oder einen 
anderen Anbau sehr wohl bemerkbar, wenn dieser Mist chemisch oder radioaktiv 
belastet ist (vgl. das Bild vom Kirschbaum, MEW 3, 43).  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


458 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Die Grundannahme der Kritischen Theorie, man habe die bürgerlichen Verhält-
nisse an ihren Normen zu messen, traf die Marx’sche Intention gerade nicht. 
Denn die Rechtsverhältnisse sind selbst die gesellschaftlichen Verhältnisse, le-
diglich, wie Marx mit Schelling sagt, „in einer anderen Potenz“ (MEW 42, 170).  

Marx maß Hegels Dialektik so viel Bedeutung bei, weil sie dieses Verhältnis 
„darstellen“ konnte: Unterschied und doch Identität zweier Seinsbereiche, eine 
Einheit Entgegengesetzter. Habermas dagegen ist Identitätsphilosoph im Sinne
Fichtes: die Form schlägt auf den Inhalt durch, die Identität ist eine unmittelbare 
– scheint sich doch bei ihm im Recht die Gesellschaft selbst darzustellen, „Sozi-
alintegration“ sich nicht nur rechtlich, sondern durch das Recht abzuspielen. 
Marx nimmt das Recht also ernster als die Normativisten: Gerade weil das Recht 
eine eigene Logik und eine Eigenzeit besitzt, bewirkt die Übersetzung gesell-
schaftlicher Zusammenhänge in das Recht auch eine Verschiebung. Es bleibt ei-
ne Nichtidentität, es kann nicht alles von einer Potenz in die andere hinüberge-
nommen werden, der in die „Form“ aufgehobene „Inhalt“ bleibt nicht derselbe 
(2.5.7).137 Freiheit und Gleichheit, die Essenz des Rechts, werden von Marx weit 
substantieller begründet als im Normativismus: er sieht sie sowohl im Kontext 
ihrer geschichtlichen Entstehung in der bürgerlichen Emanzipation wie auch ih-
rer synchronen, täglich neu vollzogenen Fundierung durch die materielle gesell-
schaftliche Praxis.138 Aufgrund dieser Fundierung auf eine gesellschaftliche Pra-
xis kann Marx auch kritische Aussagen über die Reichweite des Rechtes treffen. 

137 Anders Habermas 1999, 328. Hier liegt ein Unterschied zwischen Marx und Ador-
no: auch Marx kennt „Nichtidentisches“, doch dieses lässt sich deutlich benennen. 
Aufgrund seiner muss nicht die Vernunft oder das Recht zugunsten ästhetizistischer 
„Mimesis“ aufgegeben werden. Lohmann 1991 biegt Marx mit Simmel und Ador-
no auf die Analyse des Tausches zurück. Den Witz der Marx’schen Rechtstheorie, 
nämlich die Bewegung, hinter das gegebene Recht zurückzufragen, bewertet er als 
„Kollaps der Kritik“ (1991, 26, 278 ff.). Was soll aber dann Kritik sein? Sie wäre 
so nur noch als rechtliche möglich – es gäbe keine Möglichkeit zur Kritik des 
Rechtes mehr (vgl. Reiman 1991).  

138 „Während in normativistischen Philosophien das Gesetz [...] die Verbindung [...] 
gewährleistet, werden bei Marx Produktivkräfte und Produktionsverhältnisse die 
wichtigsten Träger von Universalität, auf denen die Verbindung von Freiheit und 
Vernunft beruht“ (Böhm 1998, 106). „Wenn also die ökonomische Form, der Aus-
tausch, nach allen Seiten hin die Gleichheit der Subjekte setzt, so der Inhalt, der 
Stoff, [...] der zum Austausch treibt, die Freiheit. Gleichheit und Freiheit sind also 
nicht nur respektiert im Austausch, [...] sondern der Austausch von Tauschwerten 
ist die produktive, reale Basis aller Gleichheit und Freiheit. Als reine Ideen sind sie 
bloß idealisierte Ausdrücke desselben; als entwickelt in juristischen, politischen, 
sozialen Beziehungen sind sie nur diese Basis in einer andren Potenz“ (MEW 42, 
170). „Regel und Ordnung ist selbst ein unentbehrliches Moment jeder Produkti-
onsweise, die gesellschaftliche Festigkeit und Unabhängigkeit von bloßem Zufall 
oder Willkür annehmen soll. Sie ist eben die Form ihrer gesellschaftlichen und da-
her ihrer relativen Emanzipation von bloßer Willkür und bloßem Zufall. Sie er-
reicht diese Form bei stagnanten Zuständen sowohl des Produktionsprozesses wie 
der ihm entsprechenden gesellschaftlichen Verhältnisse durch die bloße wiederhol-
te Reproduktion ihrer selbst. Hat diese eine Zeitlang gedauert, so befestigt sie sich 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HABERMAS | 459

                                                                                                                                    

Es kann beispielsweise dem, was nicht in es aufgehoben wird, nicht „gerecht“ 
werden. Marx benutzt dafür die Metaphern von „Form und Inhalt“.139 Das Spezi-
fische dieses der Rechtsform vorausliegenden Inhalts liegt im Kapitalismus nicht 
in der Distributions-, sondern in der Produktionssphäre. Die hier vorliegende und 
sich stets erweitert reproduzierende Ausbeutung – mitsamt ihrer Folgeerschei-
nungen (3.2.3, Fn. 46) – geht in das bürgerliche Recht und die von ihm abgeleite-
ten Rechtsideen nicht ein.140 Sie können auch nicht in es eingehen, da es ja gera-
de dazu dient, die Wirtschaftssubjekte in Freiheit zu setzen. Eine umfassende 
normative „Regulation“ würde der Rechtsgleichheit widerstreiten und so das 
bürgerliche Recht auflösen.141 Die „Inhalte“ der Produktionssphäre zeigen sich 
also nicht, solange man sie juristisch deutet (nach dem Muster des Äquivalenten-
tausches, Habermas 1981b II, 385). Unterscheidet man aber Tauschwert und 
Gebrauchswert, so zeigt sich, dass es eine Ware gibt, wo beide auseinander fallen 
– die Arbeitskraft.142 Theorien, die diesen Schritt nicht zu gehen vermögen, sind 
in Marx’ Augen Apologie. Denn die Crux ist, dass 

 „in den einfach gefassten Geldverhältnissen alle immanenten Gegensätze der bürgerli-
chen Gesellschaft ausgelöscht erscheinen, und nach dieser Seite wird wieder zu ihm ge-
flüchtet, von der bürgerlichen Demokratie mehr noch als von den bürgerlichen Ökono-
men [...] zur Apologetik der bestehenden ökonomischen Verhältnisse“ (MEW 42, 166).  
„Man begreift daher die entscheidende Wichtigkeit der Verwandlung von Wert und 
Preis der Arbeitskraft in die Form des Arbeitslohnes oder in Wert und Preis der Arbeit 
selbst. Auf dieser Erscheinungsform, die das wirkliche Verhältnis unsichtbar macht und 

als Brauch und Tradition und wird endlich geheiligt als ausdrückliches Gesetz“ 
(MEW 25, 801; MEW 3, 61 ff.; MEW 23, 99, 189 f.; s.o., Fn. 131). 

139 „Dies erst durch und im Austausch selbst entspringende faktische Verhältnis erhält 
später rechtliche Form im Vertrag etc; aber diese Form schafft weder ihren Inhalt, 
den Austausch, noch die in ihr vorhandene Beziehung der Personen untereinander, 
sondern vice versa“ (MEW 19, 377). „Die juristischen Formen [...] können als blo-
ße Formen diesen Inhalt selbst nicht bestimmen“ (MEW 25, 352). „Der Inhalt die-
ses Rechts- oder Willensverhältnisses ist durch das ökonomische Verhältnis selbst 
gegeben“ (MEW 23, 99).  

140 „Das Kapital ist die konzentrierte gesellschaftliche Macht, während der Arbeiter 
nur über seine Arbeitskraft verfügt. Der Kontrakt zwischen Kapital und Arbeit 
kann deshalb niemals auf gerechten Bedingungen beruhen“ (MEW 16, 169), er ist 
„Gerberei“ (MEW 23, 191). Die Verbesserungen des Lebensstandards sind weniger 
auf von oben erteilte „soziale Rechte“ (Marshall 1950), sondern primär auf enorme 
Produktivitätssteigerungen sowie von der Arbeiterbewegung geführte Verteilungs-
kämpfe zurückzuführen (2.1.1, 2.4.1). Die Rechte drückten dies nachträglich aus 
und versuchen das Erreichte zu verstetigen, zu institutionalisieren (Luhmann 1972). 

141 Kambartel etwa will wie Gesell den Zins verbieten (1998, 20; cf. 3.3.2, Fn. 20; 
2.3.5, Fn. 111) und missdeutet die „Gewinnrate“ politisiert-entökonomisiert (2.2.6) 
als „gesellschaftliche, insbesondere durch die Politik der Zentralbanken festgelegte 
[...] Größe“ (55). Seine Ratschläge werden in dem dilemmatisch zerrieben (cf. 4.4).  

142 „Der beständige Kauf und Verkauf der Arbeitskraft ist die Form. Der Inhalt ist, 
dass der Kapitalist einen Teil der bereits vergegenständlichten fremden Arbeit, die 
er sich unaufhörlich ohne Äquivalent aneignet, stets wieder gegen größeres Quan-
tum lebendiger fremder Arbeit umsetzt“ (MEW 23, 609; s.u., Fn. 64).  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


460 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

grade sein Gegenteil zeigt, beruhn alle Rechtsvorstellungen des Arbeiters wie des Kapi-
talisten, alle Mystifikationen der kapitalistischen Produktionsweise, alle ihre Freiheitsil-
lusionen, alle apologetischen Flausen der Vulgärökonomie“ (MEW 23, 562). 

Theorie der Gesellschaft, die mehr als Apologie sein will, muss daher irgendwo 
die Perspektive des Tausches – so wichtig sie ist – überschreiten. Denn nur beim 
„Scheiden von dieser Sphäre [...] des Warentausches, woraus der Freihändler 
vulgaris Anschauungen, Begriffe und [normativen, CH] Maßstab für sein Urteil 
über die Gesellschaft [...] entlehnt, verwandelt sich [...] die Physiognomie unserer 
dramatis personae“ (MEW 23, 190 f.). 

Noch in den 1990er Jahren sieht Habermas sich genötigt, sich von Marx ab-
zusetzen.143 Er muss dies in der Tat, denn sollte die Marx’sche Theorie für die 
Gegenwart Gültigkeit besitzen, träfen zentrale Grundannahmen von Habermas 
„nicht mehr“ zu – nämlich die, dass der Klassenantagonismus durch den Sozial-
staat aufgehoben und das zentrale Problem der Politik der Schutz der Bürger vor 
staatsinterventionistischen Eingriffen sei, und dass juristische und moralische 
Normen eine Quelle für die Gesellschaftstheorie sein können. Eine topographi-
sche Verortung der Theorien von Habermas in der sozialen Wirklichkeit muss 
ihnen den nämlichen Gegenstandsverlust vorwerfen, der schon an der älteren 
deutschen Soziologie und Sozialphilosophie konstatiert wurde (2.4 – 2.6).  

Indem Habermas Sozialphilosophie als normative betreibt, vollbringt er eine 
ähnliche Operation wie jene: er erklärt reale Strukturen zum Epiphänomen einer 
eigentlich „geistigen“ Ursache (der Intentionen von Sprecher-Subjekten). Der 
Unterschied zu älteren Versionen besteht darin, dass nicht mehr partikulare geis-
tige Inhalte, sondern „universale normative Gehalte“ als erzeugend gedacht wer-
den. Durch die Unterbestimmung der Basis als eines selbstgenügsamen Systems 
wurde sie jahrzehntelang ausgeblendet – solange, bis auch sie als „Geist vom 
Geist“ begriffen wurde (MEW 3, 37, 42, 91 f.): systemische Strukturen wurden 
schließlich als Sedimente der Normativität begriffen. Dies ist eine Wiederkehr 
des Oxymorons des „objektiven Geistes“ (4.2.6).144 Reale Probleme der Gegen-
wart, die im globalen Kapitalismus zu großen Teilen wirtschaftliche Fundamente 
haben (Sassen 1988), lassen sich aus dieser Sicht nur schwer erfassen.   

Zumindest ein Grund für die Theorieentwicklung von Habermas dürfte die 
verkürzte Marxrezeption gewesen sein. Er übernahm missliche Marxdeutungen, 
die a) ein neoklassisches, am Tauschmarkt orientiertes Verständnis von Ökono-
mie hatten und diese Zusammenhänge daher schon ökonomisch nicht erfassten 
(2.3.1); die b) das Recht als ein in umgekehrtem Idealismus „erzeugtes“ Produkt 
der Ökonomie begriffen (cf. 2.5.7) und so eine überbordend normativistische 

143 Habermas greift zurück auf Argumente von Popper, Arendt und Löwith (1992, 66 f. 
und 617 f.; 1999, 323 f.; vgl. 2.6): Geschichte sei nicht voraussagbar, und eine ge-
plante Gesellschaft werde totalitär. Er zieht sogar einen seiner ältesten Begriffe 
wieder hervor: „Verfügung“ (1992, 393; vgl. 1954a; Kreulartz 1995, 35 f.).

144 Das Recht „erzeugt“ am Ende Normen und Organisationen (Habermas 1992, 190; 
cf. 42), wie die Kommunikation zuvor die „Institutionen“ zimmerte (1968, 343).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HABERMAS | 461

Gegenbewegung motivierten, die die Zusammenhänge übersah; und zuletzt c) 
solche, die Marx auf das 19. Jahrhundert relativierten und so mit dem neuver-
kündeten Primat der Politik die Möglichkeit eröffneten, dem Recht eine übergro-
ße Wirkkraft zuzuschreiben (als „Steuerungsmedium“). Dies schien zuletzt auch 
eine Konfrontation der Rechtsform und der nochmals formalisierten Reflexion 
auf diese mit ihrem Inhalt zu erübrigen.

Habermas hat das alte Dilemma der Kritischen Theorie solange durch verschie-
dene Kategorienapparate hindurchgeschleust, bis es als Problem verschwand, 
weil eine Kritik auf diese Weise kaum mehr zu artikulieren war. Doch erst die 
Kritische Theorie hatte ein Begründungsproblem für ihre moralischen Forderun-
gen, weil es den Marx’schen Gegenstand, die bürgerliche Gesellschaft, in der Sa-
che nicht mehr adäquat erfasste und ihre Invektiven losgelöst von einer normal-
wissenschaftlichen Fundierung vortrug. Statt hinter die Kritische Theorie auf 
Marx zurückzugreifen, versuchte Habermas, die Instanz der Sozialkritik dadurch 
mit den jeweils gerade aktuellen – und selbst problematischen – Theorien über 
die reale Wirklichkeit in Einklang zu bringen, indem er das Problem als ein anth-
ropologisches, ein erkenntnistheoretisches, ein rationalitätstheoretisches, ein mo-
ralphilosophisches und schließlich als ein rechtstheoretisches zu reformulieren 
suchte. Doch da sich Inhalte nicht beliebig in verschiedene Formen bringen las-
sen, ohne sich selbst zu verändern, mündete dieses Projekt spätestens in der 
„Rechtsphilosophie“ in eine Apologie, die der Hegelschen kaum nachsteht. 
Kommen wir damit zur zweiten normativen sozialphilosophische Großtheorie.  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


462 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

3.2 John Rawls oder die Apotheose des Nichtwissens

„Man sieht, es ist kein Interesse vorhanden, die Realgründe der Objekte zu untersuchen: 
Es handelt sich bloß um eine Beruhigung des erklärenden Subjekts.“ (MEW 40, 277) 

Der von uns in der Habermas-Schule beobachtete Normativismus ließ sich als ei-
ne juridische Sozialphilosophie kennzeichnen und kritisieren. Dies ist auch in der
Philosophie der Fall, die ein zweites Hauptthema der Auseinandersetzungen der 
1990er Jahre gebildet hat: der Gerechtigkeitstheorie von John Rawls. Auch hier 
ist die Bezugsgröße von vornherein das Recht,1 welches allerdings in einer ge-
genüber Habermas doppelt verschobenen Perspektive erscheint: zunächst soll es 
nicht in einer verengt normativen Variante, sondern auch aus der Rechtswirk-
lichkeit heraus untersucht werden.2 Zweitens sind nicht die zu legitimierenden 
Vorzüge des Rechtes im Fokus, sondern die ihm strukturimmanenten Nachteile, 
die es zu minimieren gilt.3 Rawls untersucht weder die Binnenstruktur der Nor-
mativität, noch sucht er für sie eine Begründung, sondern er will untersuchen, 
wie die Institutionen beschaffen sein müssten, um sozial gerechter zu werden (74 
ff.). Zumindest kündigt er das an. Die Frage ist, ob er der sozialen Realität wirk-
lich näher kommt als Habermas.4 Die verbreiteten Kritiken an Rawls haben sich 
in der Diskursethik auf die leitende Konzeption von Normativität, im Kommuni-
tarismus auf das zugrunde gelegte Menschenbild eingespielt.

Problematisch ist jedoch eher Rawls’ Vorstellung von Realität. „Unter den 
wichtigsten Institutionen verstehe ich die Verfassung und die wichtigsten wirt-
schaftlichen und sozialen Verhältnisse“ (Rawls 1971, 23). Es ist schwierig, aus-
gehend von einigen kondensierten ethischen „Grundsätzen“ (81 ff.) etwas über 
die soziale Realität auszusagen oder sie gar zu kritisieren. Wer der „Grundstruk-
tur“ (23) der sozialen Realität normative Gehalte entnehmen will, diese Realität 

1  „Gerechtigkeit“ ist terminologisch vor allem ein Bewertungsmaßstab geschriebenen 
und gesprochenen Rechts (Kelsen 1960, 1985, Rüthers 1991, Wesel 2003). Rawls 
dagegen nimmt den Begriff als Modell der ganzen Sozialität.

2  Habermas wirft Rawls vor, dieser werde der „Wirklichkeit“ (der „sozialen Faktizität“ 
oder „Basis“ [!], 1992, 89 f.) nicht gerecht. Für jene steht bei Habermas die realitäts-
ferne systemtheoretische Rechtssoziologie (1992, 88). Für Rawls „ist der erste Ge-
genstand der Gerechtigkeit die Grundstruktur der Gesellschaft, genauer: die Art, wie 
die wichtigsten gesellschaftlichen Institutionen Grundrechte und -pflichten und die 
Früchte der gesellschaftlichen Zusammenarbeit verteilen“ (Rawls 1971, 23, cf. 74; 
siehe noch Steinvorth 2003 und die Deutsche Zeitschrift für Philosophie (2/2003). 

3  „Die gesellschaftlichen Institutionen begünstigen also gewisse Ausgangspositionen. 
Dies sind besonders tiefgreifende Ungleichheiten. (...) Auf diese Ungleichheiten – die 
wahrscheinlich [...] unvermeidlich sind – müssen sich die Grundsätze der sozialen 
Gerechtigkeit [...] beziehen“ (Rawls 1971, 23 f.). „Habermas setzt normative politi-
sche Theorie und deskriptive soziologische Theorie in ein falsches Verhältnis. Sein 
Interesse gilt den Bedingungen, welche die Verwirklichung der Normen fördern; zu 
beachten aber sind die Bedingungen, die sie behindern“ (Steinvorth 1999, 77).  

4  Änderungen, die Rawls (1993, 2003) angebracht hat, betreffen die Begründung seiner 
Thesen, nicht diese selbst. Da es um diese geht, bleiben wir beim Original von 1971. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JOHN RAWLS | 463

                                             

allerdings selbst der „Verfassung“ entnimmt, begeht einen Zirkelschluss. Zudem 
wird die Bewertung der „wirtschaftlichen und sozialen Verhältnisse“ je nach der 
näheren Erfassung dieser Realität anders ausfallen. Rawls verlässt sich unkritisch 
auf die Vorgaben der neoklassischen Ökonomie (3.2.1). Offenbar geht es ihm 
wie Habermas um eine Legitimationsbeschaffung bestehender „Strukturen“.5 Mit 
dieser Legitimierung wären aber noch weit schlechtere gesellschaftliche „Grund-
strukturen“ zu rechtfertigen (3.2.2). Dennoch hat Rawls’ Konzept die nachfol-
genden Diskussionen regelrecht kanalisiert. Die reaktive, zwischenzeitlich recht 
einflussreiche Strömung des Kommunitarismus ist ohne die „Theorie der Gerech-
tigkeit“ kaum zu verstehen (3.2.3). 

3.2.1  John Rawls als Neoklassiker   

In seinen zwei „Grundsätzen der Gerechtigkeit“ hat Rawls die Bedingungen an-
gegeben, denen eine „wohlgeordnete Gesellschaft“ (1971, 21) zu genügen hätte:  

(1) „Jedermann hat [ein] gleiches Recht auf das umfangreichste Gesamtsystem gleicher 
Grundfreiheiten, das für alle möglich ist“ (336, vgl. 282, 81), und
(2) „Soziale und wirtschaftliche Ungleichheiten sind so zu gestalten, dass (a) vernünfti-
gerweise zu erwarten ist, dass sie zu jedermanns Vorteil dienen, und (b) sie mit Positio-
nen und Ämtern verbunden sind, die jedem offen stehen“ (81, vgl. 104,  336). 

Diese Grundsätze widersprechen sich: entweder gibt es Gleichheit – an Rechten, 
Freiheiten, Grundgütern oder was immer –, oder es gibt sie nicht.6 Die Expositi-
on eines Widerspruches, aus dem sich alles weitere entwickelt, könnte als „dia-
lektische Darstellungsweise“ gemeint sein.7 Doch das liegt Rawls fern. Er setzt 
einfach voraus, dass diese Grundsätze gelten (die platonische Methode der hypo-
thesis) und fragt, was der Fall sein muss, damit sie auch wirken.

Er sieht nun mehrere Möglichkeiten, sie zu deuten: a) eine manchester-
kapitalistische Variante (87 f.), wo „jedermanns Vorteil“ als utilitaristisch addier-
ter optimaler Gesamtnutzen verstanden wird, und „jedem offen“ als das Leis-
tungsprinzip, angewandt unter gegebenen gesellschaftlichen Umständen; b) eine 
ordo-liberale Variante (93), in der gesellschaftlich bedingte Ungleichheiten der 
Ausgangsvoraussetzungen zu minimieren versucht werden; c) eine genetokrati-
sche Deutung (94), in der „naturbedingte“ Unterschiede zwischen den Menschen 
zum Wohle aller genutzt werden; und d) eine „demokratische“ Variante, in der 

5  „Viele der herkömmlichen Tätigkeiten der Regierung lassen sich so rechtfertigen“ 
(301; vgl. 23, 34, 626 ff.). 

6  Es „kann der Freiheitsgrundsatz auch das Prinzip der unbedingten Gleichheit heißen, 
weil er jedem eine unbedingte Gleichheit in den Grundfreiheiten sichert, und der 
Gleichheitsgrundsatz das Prinzip der bedingten Ungleichheit, weil er soziale Un-
gleichheiten unter einer Bedingung erlaubt“ (Steinvorth 1999, 100). 

7  So ließe sich der zweite Grundsatz, der eine Einschränkung des ersten darstellt, aber 
seinerseits eingeschränkt wird, als „Negation der Negation“ verstehen. Es könnte 
auch den „Widerspruch“ von Staat und Gesellschaft darstellen.  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


464 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

auch natürliche Unterschiede ausgeglichen werden (95). Rawls „wählt“ diese 
letzte Variante. Diese Wahl ist wertabhängig – sie wird nur konditional begrün-
det und ist keineswegs notwendig.8 Einerlei, zu welcher Lesart die „Realität“ in 
Bezug gesetzt wird (Nozick und Buchanan würden die erste Lesart bevorzugen, 
andere eher den Egalitarismus), entscheidend bleibt die konzeptionelle Erfassung 
der Realität. Wie geht diese nun in die Rawlsschen Bestimmungen ein?  

Nach Rawls „hängen ethische Grundsätze von allgemeinen Tatsachen ab“ 
(1971, 298). Diese Formulierung enthält den Kern der Theorie: ethische Grund-
sätze verweisen nicht auf ein apriorisches „Faktum der Vernunft“ wie bei Kant, 
sind aber auch nicht auf konkrete Anschauung gegründet wie bei den schotti-
schen Moralphilosophen (70), sondern liegen dazwischen. Das kann nur bedeu-
ten, dass Rawls seine Grundsätze auf eine Theorie gründen will, denn nur solche 
behandeln „allgemeine Tatsachen“. Es ist eine bestimmte Theorie, die hier 
zugrunde liegt.9 Darauf gibt es viele Hinweise: Schon die Beschäftigung allein 
mit der „Grundstruktur“ bei der Untersuchung sozialer Gerechtigkeit (1971, 23; 
1992, 45 ff.) ist in der Wahl des Theorienparadigmas parteiisch: Gegenüber So-
zialismus wie Keynesianismus hatten Neoklassik und Neoliberalismus stets ein-
gewandt, staatliche Vorgaben müssten sich auf die „Grundstruktur“ beschränken, 
um den Bürgern ihre sonst bedrohte Freiheit zu lassen.10

Auch die Annahme des zweiten Grundsatzes (81), soziale Ungleichheiten 
wirkten sich über eine höhere Produktivität zum Vorteil aller aus, ist ein Grund-
baustein der Neoklassik, auch wenn Rawls mit dem „Maximin-Prinzip“ eine ega-

8   Sie gelte nur, „wenn man jedermann als moralisches Subjekt gleich behandeln will 
und die Anteile der Menschen an den Früchten und Lasten der gesellschaftlichen Zu-
sammenarbeit nicht durch [...] Zufälligkeiten bestimmen lassen möchte“ (1971, 95). 
Bei einer „Theorie der Gerechtigkeit“ ist es unverständlich, warum ausgerechnet die-
se zentralen Annahmen als unbegründete „Vorbemerkungen“ erscheinen. Nur diese 
Variante hat sozialdemokratische Züge: „Die Gerechtigkeit geht der Pareto-Opti-
malität vor und verlangt gewisse nicht pareto-optimale Veränderungen“ (1971, 100). 
Das Materielle bleibt jedoch peripher. Rawls hat diese Typologie weiterverarbeitet, 
doch nicht mehr selbst veröffentlicht (Pogge 1994, 131). Einen Ausgleich natürlicher 
Unterschiede (wie ein Stundenlohn umgekehrt proportional zur Ausbildung) kann 
nur ein starker Staat vollziehen, der damit die Privatsphäre verletzt, begrifflich wie 
rechtlich. Dagegen wehrten sich Habermas, Nozick und Sandel (Forst 1994, 32). 

9   Rawls deutet seine Abhängigkeit von einer bestimmten Theorie an: „Die verschiede-
nen Gerechtigkeitsvorstellungen sind der Ausfluss verschiedener Vorstellungen von 
der Gesellschaft [...] Will man eine Gerechtigkeitsvorstellung völlig verstehen, so 
muss man die ihr zugrunde liegende Vorstellung von der gesellschaftlichen Zusam-
menarbeit herausarbeiten“ (1971, 26; vgl. Pogge 1994, 129 ff.). Genau dies tun wir. 

10 Populär etwa Milton Friedman 1962, 200: „The central defects of these measures 
[governmental reforms, CH] is that they seek through government to force people 
against their own immediate interest in order to promote a supposedly general inte-
rest [das ist schon die Struktur der späteren kommunitaristischen Kritik an Rawls]. 
They seek to resolve what is supposedly a conflict of interest … not by establishing a 
framework [sic!] that will eliminate the conflict, but by forcing people to act against 
their own interest” (200); vgl. hierzulande W. Eucken 1952 etc. (cf. 3.3.4). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JOHN RAWLS | 465

                                             

litäre Perspektive einzubringen versuchte (entscheidend über die Güte der Vertei-
lung sei nicht der Gesamtnutzen, sondern die Verbesserung der am schlechtesten 
Gestellten). Die Gerechtigkeit wird somit in Parallelität zur Neoklassik nach (re-
gel-)utilitaristischem Muster begriffen:

„Das zweite Problem ist also, aus den gerechten und praktikablen Verfahrensordnungen 
diejenigen auszuwählen, die am ehesten zu gerechten und wirksamen Gesetzen kom-
men. Das ist wieder Benthams Problem der künstlichen Gleichmachung der Interessen 
[!], nur dass hier die Regeln (das gerechte Verfahren) auf eine Gesetzgebung (das ge-
rechte Ergebnis) abzielen, die den Gerechtigkeitsgrundsätzen und nicht dem Nutzen-
prinzip genügen soll“ (226).

Marx hat den Utilitarismus in dem ideologischen Kerngefüge des Kapitalismus 
verortet („Freiheit, Gleichheit, Eigentum, und Bentham“, MEW 23, 189, vgl. 
MEW 3, 393 ff.). Rawls meint nun, „dass die Gerechtigkeitsgrundsätze Teil einer 
Theorie der politischen Ökonomie sein können“ (291). Bei ihm sind sie es in der 
Tat. Er holt sie tautologisch aus der Theorie, die er zugrunde legt.11 Die benutzte 
ökonomische Literatur entstammt eindeutig dem Paradigma der Neoklassik (er 
beruft sich auf Arrow, Buchanan, Edgeworth, Jevons, Olson, Pareto, Sen etc.). 
Bereits der Gebrauch von Worten wie „Markt“, „Gleichgewicht“ oder „perfekte 
Konkurrenz“ verrät dies. Rawls selbst deutet die Herkunft seiner Theorie an: 
„man muss feststellen, welche Grundsätze vernünftigerweise in der Vertragssitu-
ation zu akzeptieren wären. Dadurch hängt die Theorie der Gerechtigkeit mit der 
Theorie der vernünftigen Entscheidung zusammen“  (1971, 35; cf. 174, 292). 

Die rational choice-Theorie (auch collective, social oder public choice ge-
nannt)12 ist eine soziologische Generalisierung der neoklassischen Basisannahme 
von nutzenmaximierenden Individuen. Eine weitere fundamentale Modellan-
nahme der ökonomischen Neoklassik, der „vollständige Wettbewerb“ (perfect 
competition, cf. 2.3.3, Fn. 86), dient Rawls als „Idealmodell ..., das zeigt, wie die 
Gerechtigkeitsgrundsätze verwirklicht werden könnten“ (343). Die Neoklassik 
hatte die Rawls’sche Arbeit eigentlich selbst schon geleistet, in dem in rational 
choice-Theorien ein von den Grundsätzen der Neoklassik ausgehender und inso-
fern „gerechter“ Staat entworfen worden war. Rawls bemängelt lediglich, dass 
die Frage der Gerechtigkeit in diesen Theorien hinter der der Effizienz zurück-
geblieben wäre (40 ff.). Dies wollte er nachholen, ohne dabei gravierende Ände-
rungen der paradigmatischen Grundannahmen vorzunehmen. Nach wie vor sind 
es Individuen, die nach Maßgabe ihrer Interessen über eine soziale Ordnung ent-
scheiden. Der Unterschied liegt in der Konstruktion der Entscheidungssituation: 

11 Höffe sah die Tautologie, ohne ihre Wurzel zu erkennen: „Rawls Gerechtigkeitsprin-
zipien sind in einem gewissen Sinne tautologisch. Sie sind nämlich nichts anderes als 
die Explikation der Vernunft-Attribute, die zuvor in die Definition der ursprüngli-
chen Lage [...] eingegangen sind“ (Höffe 1979, 187). Das tat nicht erst Rawls. 

12 Vgl. etwa Neumann 1944, Arrow 1951, Downs 1957, Buchanan 1962 und 1968, 
Baumol 1965, Sen 1970. Noch heute werden diese Ansätze in immer neuer Form 
diskutiert (Becker 1976, Behrens 1986, Pies 2000).  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


466 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Die Einzelnen wissen einige Dinge nicht, dafür haben sie einen „Sinn“ mehr, 
nämlich den für Gerechtigkeit (66, 346). Die Basisannahmen bleiben erhalten.13

Die Arbeit von Rawls muss daher als philosophische Explikation der die Neo-
klassik leitenden Basisfiktionen gelten. Erst in dieser Interpretation bekommen 
Züge der Theorie, die sonst nur schwer einzusehen ist, einen überraschenden 
Sinn. Im Theoriemodell der Neoklassik wurde die Wirtschaft als ein großange-
legter Tausch gedeutet (2.3.1). Alle Beteiligten sind in diesem Modell „gleich“:
nämlich auf ihren Nutzen bedachte Individuen, die auf dem Markt ihre Waren 
tauschen. Sie sind auch „frei“, da sie aus rein ökonomischen Motiven handeln 
und nicht politisch oder anderweitig fremdbestimmt werden. Ohne äußere Hin-
dernisse wird sich zwischen Angebot und Nachfrage daher ein „Gleichgewicht“ 
herstellen, welches die Preise festlegt. Dieses „Verfahren“ und damit sein Ergeb-
nis ist „gerecht“, weil alle Beteiligten gleich behandelt werden (wer Geld hat, 
kann kaufen, sei er schwarz oder weiß), und das Ergebnis des Verfahrens als ein 
„demokratisches“ interpretiert werden kann (per Definition wird niemand bei der 
Tauschaktion übervorteilt). Das Paradigma der Neoklassik wie auch der Verfah-
rensgerechtigkeit ist der „gerechte Tausch“, nur mit je anderer Betonung.14 Doch 
dieses Modell hat mehrere Schwächen, wenn es als Erklärung der ganzen Wirt-
schaftszusammenhänge benutz wird. Die Ausblendung der Produktionssphäre 
mitsamt ihrer Verhältnisse und Entwicklungstendenzen sowie der Konkurrenz 
und ihrer Konsequenzen sind nur die offensichtlichsten.15

Rawls modelliert nun nicht nur die ganze Wirtschaft, sondern auch noch die 
Totalität der Gesellschaft nach ihm. Schon in der Bestimmung des zu erklären-
den Gegenstandes ist dieser Einfluss zu erkennen. Rawls setzt als Grundmodus 
der Vergesellschaftung den der „Kooperation“ an.16 Die ist zwar realistischer als 
Habermas’ „Konsens“, doch es ist noch immer keine Erfassung sozialer Realität, 

13 Rawls lehnt diese Arbeiten nicht ab, sondern will sie ergänzen: „Trotz gewisser Ähn-
lichkeiten [...] unterscheiden sich [...] der ideale Markt und die ideale Gesetzgebung 
in wesentlichen Punkten. [...] Bisher jedenfalls gibt es keine Theorie der gerechten 
Verfassung als eines Verfahrens, das zu gerechten Gesetzen führt, so wie es eine 
Theorie des konkurrenzbestimmten Marktes als eines Verfahrens gibt, das zur Opti-
malität führt“ (1971, 397). 

14 Rawls benutzt dieses Marktmodell affirmativ (1971, 304 ff., besonders 308). Noch 
bei Höffe spiegelt sich diese Dependenz, allerdings auf deutsche Weise – er spricht 
von einem „transzendentalen Tausch“ (1998, vgl. 1991).  

15 Die „perfekte Konkurrenz“ (Rawls 1971, 305; s.o.) ist gerade die Abwesenheit von 
Konkurrenz: alle Anbieter übernehmen den Marktpreis passiv, kein Anbieter führt 
kostensparende Investitionen ein (vgl. 2.2.6, 2.3.3). 

16 Rawls nimmt an, „Gesellschaft“ sei eine „in sich abgeschlossene [self-sufficient] 
Vereinigung von Menschen, die [...] gewisse Verhaltensregeln als bindend anerken-
nen“, und „diese Regeln beschrieben ein System der Zusammenarbeit [cooperation], 
das dem Wohl seiner Teilnehmer dienen soll. Dann ist [...] die Gesellschaft ein Un-
ternehmen [im Original venture, ein riskanter Akt] zur Förderung des gegenseitigen 
Vorteils“ (Rawls 1971, 20). Zur tiefsitzenden Dominanz der Tauschgerechtigkeit im 
Gedanken der „Kooperation“ siehe Axelrod 1984, Honneth 1999a (zu Dewey). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JOHN RAWLS | 467

                                             

sondern seinerseits eine Ontologisierung theoretischer Annahmen, nur nicht sol-
cher der Rechtstheorie wie bei Habermas, sondern der ideologisch verkürzten 
ökonomischen Modelltheorie der Neoklassik.17 Sie unterstellt kooperativen Ge-
sellschaften das Wirtschaftsmotiv einer „Bedarfsdeckung“. Für Marx waren die 
relevanten Einheiten der kapitalistischen Wirtschaftsmotivation die Kapitalbesit-
zer, denen es nicht um die Bedarfsdeckung der Gesellschaft geht, sondern 
zwangsläufig um die Erzielung eines immer größeren Profites.18 Erst aus dem 
Konflikt dieser privaten Aneignung mit der Bedarfsdeckung der Gesellschaft (al-
len, die kein Produktivvermögen haben, die Kapitalbesitzer als Menschen sowie 
das Gemeinwesen als solches) ergeben sich die Probleme, auf die der politische 
Streit um Gerechtigkeit eine Antwort sucht. Rawls blendet dieses Problem schon 
in seinen Ausgangsvoraussetzungen aus.19

Die neoklassische Theorie ist als Modelltheorie vor allem auf Konsistenz be-
dacht: die mathematischen Modellrechnungen haben zunächst keine Verbindung 
zu irgendeiner wirtschaftlichen Realität.20 Rawls konstruiert einen Vierstufen-
gang, der der Anwendung einer solchen Modelltheorie auf die Wirklichkeit bis 
ins Detail entspricht. Der „Urzustand“ (34 ff., 140 ff.) entspricht dem ersten, dem 
Modellstadium der Theorie: „Im Urzustand kennen die Beteiligten nur [...] Ein-
zeltatsachen,“ also Alltagswahrnehmungen, allerdings nichts über ihre eigene 
Position. Sie kennen aber zugleich auch „die ersten Grundsätze der Gesell-
schaftstheorie“ (228). Das unvermittelte Nebeneinander von Wissen über Einzel-
nes und Allgemeines, nicht aber über Besonderes, ist aus sich heraus kaum ver-
ständlich. Für Marx waren die Interessen in die unmittelbare Realität des Alltags 
eingewoben (MEW 2, 85 u.ö.). Bei Rawls ist das Wissen über Einzelheiten von 
dem Wissen über eine abstrakte Theorie begleitet, die nichts mit den Einzelheiten 
zu tun hat. Sie ist nicht an der Empirie, sondern ‚apriorisch’ gewonnen (ein „Ide-
almodell“, 343). Die Vorstellung, die Beteiligten könnten zwar „Einzeltatsachen 
über Menschen wie ihre gesellschaftliche Stellung, ihre natürlichen Eigenschaf-
ten, ihre besonderen Interessen“ (226) wissen, aber „nicht ihre eigene gesell-

17 Rawls strebt ja eine noch „höhere Abstraktionsstufe“ (1971, 12) als die bei Locke, 
Rousseau und Kant an. 

18 Die Unterscheidung von Wirtschaftsmotiven ist keine isoliert psychologische, son-
dern eine gesellschaftliche (strukturfunktionelle). Zu den „Wirtschaftsstilen“ vgl. 
Sombart 1912, Müller-Armack 1938, Schefold 1993. 

19 „Bestimmt man [...] Gesellschaften als Kooperationen zum wechselseitigen Vorteil 
aller, so geht man gerade über die Seite aller bisherigen Gesellschaften hinweg, die 
wohl der wichtigste Grund für Klagen über ihre Ungerechtigkeit war“ (Steinvorth 
1999, 97). Rawls berührt Fragen der „Rahmenregelung“ nur sporadisch, unter vertei-
lungstheoretischen Gesichtspunkten (1971, 343). Marx wird nur gestreift (292, 339). 

20 Zum Platonismus der Neoklassik cf. 2.3.1, Fn. 22 In Gesprächen haben Ökonomen 
diese Auffassung stets bestätigt. „Eine Gerechtigkeitsvorstellung lässt sich nicht aus 
evidenten Voraussetzungen [wie bei Kant] oder Bedingungen [wie bei Marx] für die 
Grundsätze ableiten; vielmehr ergibt sich ihre Rechtfertigung aus der gegenseitigen 
Stützung vieler Erwägungen, daraus, dass sich alles zu einer einheitlichen Theorie 
zusammenfügt“ (1971, 39). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


468 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

schaftliche Stellung“ kennen (225), suggeriert, der reine Geist schwebe gleich-
sam über den Dingen und nehme nur zufällig diese oder jene Gestalt an. Diese 
seltsame Annahme wird verständlich, wenn man ihn als Reflex der Neoklassik 
interpretiert, die Rawls seit seiner Jugend aufgesogen hat (Pogge 1994, 22). Ihre
Grundannahmen übergehen die empirische Wirklichkeit, indem sie den Blick 
vom Kapitalismus weglenken, hin auf eine vermeintlich ewige „Natur“ des Wirt-
schaftens (2.3.1, Fn. 12; 2.4.1, Fn. 22). In diesen Modellannahmen stecken schon 
Rawls’ Aussagen über Freiheit, Gleichheit und Gerechtigkeit.  

Dem Festlegen der Gerechtigkeitsgrundsätze, welches Rawls im „Urzustand“ 
verortet, entsprechen die abstrakten Urteile über die Wirklichkeit von jener aprio-
rischen Theorie aus.21 Das Ergebnis der Wahl von Grundsätzen wird von Rawls 
festgelegt, obwohl doch die (Kantische) Freiheit „rekonstruiert“ werden soll – ein 
Widerspruch, an dem auch die Diskurstheorie krankt (3.1.3, Fn. 47). Rawls ver-
fügt nicht über hellseherische Fähigkeiten, die ihm eingeben, was diese so selt-
sam beschaffenen Individuen im „Urzustand“ wählen würden, sondern ganz wie 
die Individuen in seinem Modell entnimmt er diese Grundsätze der „sozialwis-
senschaftlichen Theorie“ der Neoklassik. Dem „Schleier des Nichtwissens“, der 
die Neutralität des Rechtes rekonstruieren soll, entspricht dort die Ausblendung 
der Produktionssphäre. Denn diese beinhaltet genau diejenigen „allgemeinen 
Tatsachen“, die hinter der „veil of ignorance“ verborgen bleiben.22

Die nächsten beiden Stufen, die Verfassungs- und Gesetzgebung, kennen nun 
genau solch „allgemeine Tatsachen bezüglich einer Gesellschaft, etwa ihre Größe 
oder ihr[en] wirtschaftliche[n] Entwicklungsstand, ihre institutionelle Struktur, 
ihre natürlichen Umweltbedingungen“ (228). Die Kenntnis derselben geht (wie 
in der Neoklassik) nicht in die Sozialwissenschaft ein, sondern dient allein der 
Anwendung oder Konkretisierung der aus der abstrakten Theorie bezogenen Wer-
tungen. Gerecht oder ungerecht sind nicht einzelne Verhältnisse, sondern die 
Verfassung sowie konkrete einzelne Institutionen und Gesetze. Wenn Rorty spä-
ter den Gehalt solcher Theorien durch die Aussage pointierte: „I’m just an Ame-

21 An solchen Urteilen hat sich auch die Diskurstheorie festgebissen: ich kann von 
meinen „normativen Folien“ aus sagen: „Sklaven sind unfrei“, oder „Es ist un-
gerecht, wenn Menschen in Afrika verhungern“. Ich gebe damit den Common sense 
meiner Zeit wieder, die ich nur bei Strafe grober Naivität aus der Theorie ausblenden 
kann. Rawls muss die Moral in seinem „Gerechtigkeitssinn“ voraussetzen (493). 
Gewonnen wird so nichts. „Ein solcher Urzustand erklärt nichts. Er schiebt bloß die 
Frage in eine graue, nebelhafte Ferne” (MEW 40, 511). 

22 Der „veil of ignorance“ wäre daher besser als „Verschleierung durch Ignoranz“ zu 
übersetzen (genitivus subiectivus). Rawls erneuert das Werturteil des Kontraktualis-
mus. „Was für Marktkritiker wie Marx ein bewusstloser Prozess ‚hinter dem Rücken 
der Warenproduzenten’ war, ‚worin sich die Regel nur als blind wirkendes Durch-
schnittsgesetz der Regellosigkeit durchsetzen kann’ ‚mit der blind zerstörenden Wir-
kung eines Naturgesetzes’ [... MEW 23, 121, 117, 511], das ist Hobbes gerade we-
gen seiner Blindheit, die auf Herkunft und Person sowenig achtet wie die blinde Jus-
titia, die Garantie für die Gerechtigkeit des Marktes“ (Steinvorth 1998, 317). Hier 
wird indes die Differenz zwischen Ökonomie und Politik verschliffen. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JOHN RAWLS | 469

                                             

rican“, so trifft er durchaus die Intention von Rawls.23 Hatte dieser in seinen spä-
teren Schriften seine universalen Absichten immer mehr zurückgenommen, so ist 
schon in der ersten und stärksten Version von 1971 unverkennbar, dass er die 
USA meint, deren Institutionen durch die vermeintliche Allgemeingültigkeit sei-
ner Theorie nur ideologisch überhöht werden. Sobald die Individuen des Urzu-
stands zu konkreten Entscheidungen kommen, gleichen die ins Leben gerufenen 
Institutionen denen der USA aufs Haar.24 Die Theorie der Gerechtigkeit ist somit 
als „transzendentale Deduktion“ der USA zu lesen.25

3.2.2  Rechtfertigung von Stachanov 

„Hennecke, geh du voran!“ (Sprichwort aus der DDR) 

Misslich an solchen Deduktionen moderner Staaten ist nicht, dass sich die 
Reichweite dieser Deduktionen auf einzelne Länder begrenzt – auch wenn dies 
dem Selbstverständnis der Verfasser widerspricht –, sondern eher der Umstand, 
dass sie (quasi-)transzendental ist. Denn aus einer solch apriorischen Sicht, die 
nicht nur aus obersten Prinzipien ableitet, sondern selbst diese noch apriorisch 
„konstruiert“, sind die realen Strukturen einer ganzen Gesellschaft kaum einzu-
holen. Allenfalls lässt sich die Binnenstruktur der Selbstauslegung einer spezifi-
schen Gesellschaft rekonstruieren, und zwar nur aus der normativ-rechtlichen 
Perspektive, und auch dies nur unter gewagten Annahmen.26

An dieser Rekonstruktion des normativen Selbstverständnisses einiger politi-
scher Institutionen der gegebenen amerikanischen Gesellschaft hob die Kritik des 

23 Richard Rorty mündlich 1985, zitiert von K.O. Apel, in Blasche 1988, 122. 
24 So gibt es eine verfassungsgebende Nationalversammlung (1971, 224, 251), Parteien 

(162), Abgeordnete (224, 255), Wahlmänner (253), Religionsfreiheit (241 – diese 
musste von den USA aufgrund der disparaten Zusammensetzung der Bevölkerung 
1776 „erfunden“ werden), Redefreiheit (255), Kartellgesetze (306), Verbrauchssteu-
ern (312) und den wirtschaftlichen und politischen Liberalismus (274), auf den sich 
Rawls’ Kritiker dann stürzten. „Der Vier-Stufen-Gang wird durch die Verfassung der 
Vereinigten Staaten nahegelegt“ (224, cf. 23). 

25 Cf. 3.1.5, Fn. 124 zu Habermas. Die Bedeutung des Wortes „Deduktion“ deckt sich 
mit der von „Begründung“ und „Rechtfertigung“: es geht in beiden Fällen um den 
Erweis der Rechtmäßigkeit einer Sache (Kersting 1997, 121 ff.). Der „Konstrukti-
vismus“ der Moralphilosophie gleicht einer apriorischen Prinzipienphilosophie. 

26 Durch den „Kontrakt“ oder den „Diskurs“ soll das, um dessen Umsetzbarkeit sich 
Natur- und Vernunftrecht bemüht hatten, allererst erzeugt werden. Steinvorth 1999, 
92 sieht darin eine „peinliche Verwechslung“. In der Tat wird damit, trotz des 
Selbstverständnisses, „postmetaphysisch“ zu sein (Habermas 1988, Rawls 1971, 289 
f., Rawls 1993: „political, not metaphysical“), die bei Kant in begrenzter und reflek-
tierter Weise benutzte Transzendentalphilosophie (sie diente als Grundlage der Kritik 
an hypertrophen Vernunftansprüchen) sinnwidrig auf empirische Fragen ausgedehnt 
(3.1.5, Fn. 90 und 126). Mit dem Versuch, den Kontraktualismus „auf eine höhere 
Abstraktionsebene zu heben“ (Rawls 1971, 12; vgl. Habermas 1976b, 167 f.) werden 
vielversprechende Differenzierungsmöglichkeiten von Kant in eine „Einheitsphilo-
sophie“ verwischt (siehe insgesamt 2.5.2, 4.2.5).    

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


470 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Kommunitarismus an, der sich hier nicht richtig repräsentiert fühlte (3.2.3). Die 
Theorie kommt aber auch dann in Schwierigkeiten, wenn man mit dem Erzeu-
gungspathos der Autoren die entsprechende Gesellschaft nicht schon als „gege-
ben“ ansetzt. Denn mit dem Differenzprinzip lassen sich noch ganz andere Ge-
sellschaften rechtfertigen. Die wenig egalitären „realsozialistischen“ Staaten ha-
ben nach diesem Prinzip funktioniert, und es ließen sich noch extremste kapita-
listische Ungleichverteilungen damit rechtfertigen.27 Mit Ulrich Steinvorth ließe 
sich dies in einer starken Lesart als Falsifikation der Theorie deuten, in einer 
schwachen Lesart zumindest ihre ungeheure Dehnbarkeit kritisieren.28

Entweder haben wir es also mit einer Auslegung des normativen Selbstver-
ständnisses von bestehenden Institutionen zu tun. Dann ist allerdings die Heran-
gehensweise umwegig und missverständlich, und auch das universalistische 
Selbstverständnis wäre verfehlt. Die konkurrierenden libertären Vertragstheoreti-
ker (Buchanan, Nozick) hätten eher recht als Rawls, weil sie nichts hinzuerfinden 
und insofern näher an den „allgemeinen Tatsachen“ bleiben.29 Oder aber, wenn 
der universale Anspruch erhalten bleibt, ist diese Theorie in ihrer schwachen 
Lesart als überinklusiv, in ihrer starken Lesart durch eine vielfache Falsifikation 
der Grundannahmen schlicht als falsch zu bezeichnen. Die Theorie der Gerech-
tigkeit wird in beiden Lesarten ideologisch.

27 Dass Ungleichheit besser für alle sei, unterstellte der Sozialismus in der NÖP (2.2.2, 
Fn. 18) und im Stachanov-System bzw. der Aktivistenbewegung (Dittrich 1987). 
„Höhere Löhne und andere Privilegien [...] sollen zu einem größeren Gesamtprodukt 
stimulieren [...] Aus dem größeren Sozialprodukt kann [...] die niedrigste Lohnklasse 
einen größeren Lohnkuchen herausgeschnitten bekommen [...]. Die sozialistischen 
Staaten stützen sich auf diese Vorstellung, als sie [...] ‚Helden der Arbeit’ Prämien 
zahlten und ihren Funktionären Datschen, Intershops und Auslandsreisen gönnten“ 
(Steinvorth 1999, 84). Im Kapitalismus steigen die Löhne nicht im selben Maße an 
wie die Produktivität (cf. 2.1, Fn. 11 und 137; auch 2.3.3). Wenn etwa die Produkti-
vität um 10 Prozent steigt, die Gewinne der Unternehmen um 50 Prozent, die Löhne 
jedoch nur um 2 Prozent, so ist dieses durchaus realistische Szenario nach Rawls 
„gerecht“. Ähnlich wird heute alltäglich gewertet. 

28 „Ein Gerechtigkeitsprinzip aber, mit dem unvereinbare Handlungsweisen gerechtfer-
tigt werden können, kann nicht mehr zwischen gerecht und ungerecht unterscheiden 
und ist so unbrauchbar wie eine Theorie, aus der widersprüchliche Aussagen ableit-
bar sind“ (Steinvorth 1999, 85). 

29 Nozick 1974 und Buchanan 1975, die die neoliberale („libertäre“) Antwort auf 
Rawls 1971 gaben, gingen bewusst von den bestehenden Verhältnissen sowie den 
Vorstellungen der in ihnen lebenden Menschen aus. Da auch sie sich stark von den 
Annahmen der neoklassischen Theorie leiten lassen („Der ökonomische Tausch ist 
für Buchanan der Archetyp des freien Umgangs miteinander”, Kersting 1994, 327; 
bei Nozick „sind alle politischen Organisationsformen von den Marktstrukturen ab-
sorbiert worden“, a.O. 316), kommen sie zu einer offenen Verteidigung des status 
quo und zur Befürwortung einer das Kapital stützenden Politik. Mit Recht ist zu sa-
gen, „dass Buchanans radikaldemokratische Entscheidungsregel für öffentliche Gü-
ter [alle müssen zustimmen können, CH] ein Veto-Prinzip ist, mit konservativer 
Gravitation; die politische Petrifizierung der bestehenden Eigentumsverhältnisse ist 
ihre heimliche Konsequenz“ (Kersting 1994, 341; vgl. Koller 1987, Kley 1989). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JOHN RAWLS | 471

                                             

Trotz seiner egalitären Intentionen verlässt sich Rawls auf eine Theorie, die 
das Ergebnis und die Tendenz seines Buches in ihr Gegenteil verkehrt. Wollte er 
wirklich das Recht oder die Situation der unteren Klassen stärken, wie es zuwei-
len den Anschein hat und oft zugunsten von Rawls hervorgehoben wird, wäre er 
besser beraten gewesen, sich deren konkrete Situation anzuschauen; in den USA, 
falls es um diese ging, in der Welt, wenn dies das Ziel gewesen wäre (Rawls 
1994, 2002, Pogge 2002). In beiden Fällen kann sich eine Theorie, die zu Guns-
ten der „weniger Begünstigten“ (127, aber auch: „Arbeiterklasse“, 99) sprechen 
will, nicht auf Mechanismen des Marktes verlassen, da gerade dieser Markt die 
neue Armut erst erzeugt oder zumindest verschärft hat. 

3.2.3  Die Reaktion des Kommunitarismus

Rawls Theorie war insofern egalitär, als sie eine „gerechtere Verteilung“ forder-
te. Daher lagen angelsächsische marxistische Kritiker mit ihren Versuchen, diese 
Forderungen zu übertrumpfen, auf einer falschen Fährte: als Forderungen sind
sie kaum zu übertreffen.30 Marx’ Kritik war anders gewichtet: Solche Forderun-
gen können trotz aller augenscheinlichen Progressivität dahin führen, sich mit 
dem bestehenden Zustand abzufinden, da er bereits rechtmäßig ist (MEW 4, 
105). Die wohlklingende „soziale Gerechtigkeit“ und die „radikale Demokratie“ 
sind in der „Grundstruktur“ längst gegeben. Angestrebt ist in den Theorien von 
Rawls und Habermas weder eine Erklärung noch gar eine Veränderung realer 
Ungleichheiten, sondern eine Änderung der Sichtweise.31 Eine bloß veränderte 

30 Rawls lässt die Frage ausdrücklich offen, ob die Marktgesetze (die „wohlgeordnete 
Gesellschaft“) nicht auch im Sozialismus zur Anwendung kommen könnten (1971, 
305; Experimente mit Marktsegmenten waren im Realsozialismus eine Häresie, cf. 
Sik 1972). Zur linken Rawlskritik in den USA siehe Wood 1972, Miller 1974, De-
Marco 1980, Francis 1980, Young 1981, A. Buchanan 1982, DiQuattro 1983, Rei-
man 1991, Fraser 1997. Kymlicka fragt, ob links von Rawls überhaupt noch Platz sei 
(1990, 169). Hier wirkt der „Schleier der Unwissenheit“, der durch die Orientierung 
der Neoklassik am Tauschmodell (und der Sozialphilosophie an der Rechtssphäre) 
bedingt ist: Kymlicka problematisiert die Rechtssphäre nicht und bleibt daher bei der 
Feststellung stehen, Rawls und seine marxistischen Kritiker hätten die gleichen For-
derungen. Es wäre weiterzufragen, wie diese Forderungen behandelt werden. 

31 „Die hier vorgelegte Gerechtigkeitsvorstellung dürfte [...] unsere Sicht [!] der sozia-
len Welt verändern und uns mit den Fügungen der Natur [...] aussöhnen“ (Rawls 
1971, 556). „Erst wenn die Menschenrechte in einer weltweiten demokratischen 
Rechtsordnung [...] ihren ‚Sitz’ gefunden haben ..., werden wir auch auf globaler E-
bene davon ausgehen dürfen, dass sich die Adressaten dieser Rechte zugleich als de-
ren Autoren verstehen können“ (Habermas 1999a, Hvg. CH; cf. Honneth 1999a, 
283). Die globale Geltung der Menschenrechte ist ein hehres Ziel, aber selbst in die-
sem Fall wären die einzelnen Menschen nicht die „Autoren“ dieser Rechte. Als sol-
che ansehen können sie sich schon jetzt; der Aspekt des „Sehens“ fügt der Sache 
wenig hinzu. Marx’ kritisierte, die Junghegelianern veränderten bloß die Sichtweise 
(2.5.7). Zum dekonstruktivistischen Ziel einer Änderung der Sichtweise „eines je-
den“ cf. Fraser 1997, 48. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


472 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Sichtweise ist, solange sie im Normativen verbleibt, durch geschickte Traktate 
von der Gegenseite leicht einzuwickeln: Sie muss lediglich auf die gegebene 
Rechtmäßigkeit der Verhältnisse und Maßnahmen sowie auf fehlende Alternati-
ven hinweisen (3.1.4, Fn. 62). Solange das Recht als Ort begriffen wird, an dem 
die Theorie ihre normativen Forderungen abladen kann, die dann nur noch umge-
setzt werden müssen, ist Marx’ Rechtskritik übersprungen: das Recht hat die 
Forderungen nach Gleichheit, Freiheit und Gerechtigkeit bereits inkorporiert, 
zumindest in den westlichen Staaten. Die Forderung schlägt in Apologie um.32

Die Form des Rechts hat darum in der Folge eine Kritik provoziert, die es 
nicht nur aufheben, sondern aufgeben zu wollen schien: Den Kommunitarismus, 
der sich als Kritik an Rawls konstituierte.33 Der Schwerpunkt dieser Reaktion auf 
den theoretischen Liberalismus war die Problematisierung des abstrakten Cha-
rakters der Theorie. Dabei hat man Argumente bedient, die es auch schon bei 
Hegel und Marx gab (Taylor 1975, Walzer 1990, 159). Für diese aber war die 
„Form“ des Rechts eine Errungenschaft der modernen Gesellschaft. Die abstrakte 
Negation der Kommunitaristen spiegelt Rawls’ undialektische Konzeption von 
Recht und Gesellschaft ins Gegenteil: dort wird „Recht“ als völlig mit „Gesell-
schaft“ kongruent betrachtet, hier – zunächst – als gar nicht.

Dieser Streit zwischen den US-amerikanischen Denkrichtungen des Libera-
lismus und Kommunitarismus wird missverstanden, sieht man ihn als Konflikt 
zwischen idealistischen „Normativisten“ und wirklichkeitsnäheren „Realisten“. 
Es handelt sich vielmehr um einen Konflikt zwischen verschiedenen Konzeptio-
nen des Normativen. Der Kommunitarismus problematisierte die Angemessen-
heit von Rawls’ Modell, indem er ein anderes normatives Modell dagegenstellte. 
Letztlich streiten hier nur Bekenntnisse: „ein trockenes Versichern gilt aber gera-
de so viel als ein anderes“ (Hegel 1807, 71, vgl. 180). Der innernormativistische 
Streit drehte sich um die Ebene, auf welcher die sozialen Bindungskräfte und die 
zentralen gesellschaftlichen „Mechanismen“ theoretisch zu konzipieren wären. 
Diese Kritiker teilten Rawls’ Auffassung, dass Gesellschaft aus einem Kontrakt 
entstehe, nur musste es für sie kein rechtlicher sein.

32 Zur Parallele bei Habermas siehe 3.1.5. Das Recht kann nur Verhältnisse verrechtli-
chen, die bereits ansatzweise bestehen und daher als verrechtlichte möglich sind 
(3.1.5, Fn. 102). Für die Verrechtlichung des Schutzes von Minderheiten oder der 
Umwelt muss daher material argumentiert werden. Will man in Regionen außerhalb 
der westlichen Hemisphäre für elementare Menschenrechte eintreten, sollten diese 
aus den vorliegenden Verhältnissen und Traditionen entwickelt werden, um sie nicht 
nur imperial überzustülpen. Dies dürfte in den meisten Regionen möglich sein. 

33 So Honneth 1993, 8; Reese-Schäfer 1994, 13 ff; Kallscheuer 1994, 126, Krebs 2000, 
7. Natürlich gab es in der kommunitaristischen Strömung verschiedene Standpunkte 
– einzelne Vertreter grenzten sich sogar kokettierend von ihm ab (etwa Taylor und 
Walzer). Doch erst innerhalb einer Gemeinsamkeit können spezifische Differenzen 
auftreten. Diese Gemeinsamkeit ist die kritische Reaktion auf Rawls, die eine (ethni-
sche, kulturelle oder auch sexuelle) „Gemeinschaft“ in den Vordergrund stellt. Da 
sich diese Gemeinschaft nur über eine „Differenz“ identifizieren kann, sind auch 
Theorien der Differenz zum kommunitaristischen Paradigma zu rechnen. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JOHN RAWLS | 473

                                             

Es komme darauf an, welche Vorstellungen die Vertragsschließenden hätten – 
egoistische Interessen plus Gerechtigkeitssinn (Rawls 1971, 20 f.), oder vorgän-
gig warmherzige Gemeinschaftsgefühle.34 In dieser Kritik wurde Rawls aller-
dings schon so viel zugestanden, dass man entweder nur interne Einzelheiten 
korrigieren wollte, oder aber gar nicht die Theorie selbst, sondern die von ihr 
gemeinten Gegenstände problematisierte: So wurden in der kommunitaristischen 
Kritik an Rawls andere Vorstellungen eingebracht, die vor allem den Begriff der 
„Person“ und seiner Implikationen (Sandel 1984a, Taylor 1985), die Frage des 
Vorrangs des substantiell Guten vor dem formal Gerechten (MacIntyre 1981) 
sowie eben die Form des Rechtes betrafen (Forst 1994, 55 ff.).

Man sah richtig, dass es Entitäten gab, für die das Recht blind war: vorrangig 
die Zugehörigkeit zu Minderheiten kultureller, religiöser oder sexueller Art. 
Nicht nur sei das im Kontraktualismus zugrundegelegte Subjekt substantieller zu 
„denken“, sondern auch die Eingebundenheit in seine irreduziblen sozialen Kon-
texte anzuerkennen – ein antiliberales Argument seit Burke und Hegel. Reale 
Probleme wie materielle Ungleichheit oder soziale Diskriminierung lassen sich 
jedoch durch ihre bloße „Anerkennung“ nicht beseitigen, und sei sie noch so 
zwischen Ethik und Recht differenziert. Eher besteht die Gefahr, dass sie so fest-
geschrieben werden.35 Daher wurde von liberaler Seite dagegen eingewandt, dass 
die Gewährleistung gesellschaftlicher Freiheit durch den Rechtstaat aller Vielfalt 
innerhalb eines Staatswesens vorausgehe, dass daher die „Identität“ einer be-
stimmten Gruppe nicht gegen den Rechtsstaat ins Feld geführt werden könne. 
Dieser etwas reflektiertere Liberalismus dürfte den Endpunkt der Debatte anzei-
gen, da auch viele Kommunitarier ihm zustimmten (Walzer 1996).  

34 Sandel 1982 war besorgt um die Bindungskraft einer atomistischen Gesellschaft, wie 
er sie in Rawls Konzeption vorfand: „Voraussetzung des Teilens ist die [...] Gemein-
schaft, innerhalb derer geteilt werden soll“ (Reese-Schäfer 1994, 18; vgl. zuvor be-
reits Taylor 1975 und MacIntyre 1981). Walzer 1983, 133 nennt den Gesellschafts-
vertrag ein „moralisches Band“ – kein nur nutzenorientiertes. Zum Tönniesbezug 
vgl. Rehberg 1993. 

35 „Assimilation ist die Todsünde gegen das Ideal der Authentizität“ (Taylor 1992, 29). 
Slavoj Zizek mokierte sich über die Festlegung indigener Völker auf museale, ge-
sellschaftlich benachteiligte Bilderbuchrollen, welche durch das Pochen auf Identität 
und Anerkennung verstärkt würde (mündlich in New York 1997, cf. Altvater 1992). 
Diese Ambiguität belastet auch den Feminismus: entweder erstrebt er eine rechtliche 
Gleichbehandlung der Geschlechter, dann werden Frauen jedoch strukturell benach-
teiligt; oder das „spezifisch Weibliche“ wird rechtlich berücksichtigt – dann aber 
werden Frauen auf bestimmte Stereotype festgelegt. „Die Theoretiker der Anerken-
nung beziehen sich zu unrecht auf Hegel, [...] nicht [nur] weil Hegel den Ausdruck 
‚Kampf um Anerkennung’ nicht verwendet, sondern weil [...] es geradezu ausge-
schlossen ist, dass es einen Kampf um Anerkennung geben kann“ (Luckner 1995, 
145, hierin bestätigt ihn Stekeler, a.O. 211). Der Kampf geht „nicht um Anerken-
nung, sondern ist schon eine bestimmte Form der Anerkennung“. Der Ausdruck 
„Kampf um Anerkennung lege „nahe, dass dieser Kampf bei erreichter wechselseiti-
ger Anerkennung beendet sei“ (145). Siehe auch Siep 1979, Wildt 1982, Amengual 
1990, Girndt 1990, Luckner 1995. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


474 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Auf dem Wege zu diesem Formelkompromiss hatte die als Kritik am zu abs-
trakten Liberalismus gemeinte Denkrichtung viel vom einstigen Gegner über-
nommen, etwa in Schlagworten wie „Autonomie“ oder „Anerkennung“ (Walzer 
1983, 356 ff., Taylor 1992) – primär rechtliche Kategorien, die in außerrechtliche 
Gebiete übertragen wurden.36 Dadurch erhoffte man sich eine rechtliche Aner-
kennung, etwa die gesetzliche Festschreibung der Gleichstellung der Frau, 
gleichgeschlechtlicher Lebensgemeinschaften oder der sprachlichen Eigenstän-
digkeit kultureller Minderheiten wie der Frankokanadier (Taylor 1992). Diese 
Übertragung rechtlicher Kategorien des theoretischen Liberalismus auf andere 
Gebiete war aber eher gegen die eigenen konkretistischen Intentionen. Doch hat 
man sich einmal auf das Feld des Normativen begeben, bleibt das Recht der Sie-
ger, insofern es die notwendige Stütze aller modernen Moral ist (3.1.5, Fn. 95).

Gegen den Liberalismus wurden also konkretere Ebenen betrachtet, auf sie 
aber doch wieder die Vorzüge der politischen Sphäre übertragen. Das kommuni-
taristische Konzept der civil society etwa (Walzer 1991, Taylor 1993) nimmt aus 
der politisch-rechtlichen Sphäre das Konzept der „normativen“ Integration, wo es 
seinen Ort hat, verlegt ihn aber von Staat und Recht, die als zu abstrakt erschei-
nen, in die Gesellschaft, bzw. die Ethik als deren philosophisch verdünnten 
Platzhalter. Der Formalismus und die selbstgewählte „Blindheit“ gegenüber der 
Wirtschaft wird auf diese Weise nicht überwunden, sondern noch auf die gesell-
schaftliche Sphäre ausgedehnt.37 Eine Ursache dafür ist die Unklarheit darüber, 
was Theorie hier überhaupt leisten will. Wollte sie zu politischer Tätigkeit aufru-
fen, war die Wahl des Mediums Theorie sicherlich eine verfehlte. Wollte sie Kri-
tik üben, hätte sie dies durch das detaillierte Aufzeigen von Missständen besser 
erreicht. Indem sie aber versuchte, alternative Theorien der Gerechtigkeit oder 
des Guten aufzustellen, ersetzte sie einen „verschönerten Schatten dieser Gesell-
schaft“ (MEW 4, 105) durch einen anderen.  

36 „Der politische Diskurs der Gegenwart dreht sich im wesentlichen um Rechte“ (Tay-
lor 1993, 117). Auch Walzer gibt zu: „our situation is largely captured by that voca-
bulary“ (1991, 14). „In der Geschichte der Philosophie ist Anerkennung der Begriff, 
der bei Fichte und Hegel gewissermaßen den Staatsvertrag Hobbes’ als Grundlegung 
des Rechts und des Staates ersetzt. Anerkennung meint den Prozess der gegenseiti-
gen Wechselwirkung, durch den sich die einzelnen Bewusstseine bilden, indem sie 
zugleich den allgemeinen Willen bilden, innerhalb derer sie für Personen, d.h. für 
Rechtsträger gehalten werden“ (Amengual 1990, Hvg. CH). 

37 Walzer 1991, 20 erhofft sich von der „Civil Society“, was im 17. Jahrhundert nur der 
absolute Staat vollbringen konnte: Religionskriege zu befrieden. Aufgaben des Staa-
tes werden in die Gesellschaft hineingeblendet. Das gilt sogar für den Sozialstaat: er 
soll durch eine „Sozialgesellschaft“ ersetzt oder ergänzt werden (Reese-Schäfer 
1998, 96). Das Konzept der „Civil Society“ hat den Bürger nur als Citoyen und nicht 
als Bourgeois im Blick (Cohen 1995, 36), es ist entökonomisiert. Es bleibt mit Wal-
zer (1987, 7, 30, 107) in der platonischen „Höhle“. Nicht nur bei den theoretischen 
Liberalen hängt also ein „veil of ignorance“ über der sozialen Realität. Zur „Blind-
heit“ wiederum Steinvorth 1999, 98. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JOHN RAWLS | 475

                                             

Diese konnte weder mehr Wissenschaft noch Kritik sein – es blieb beim evo-
kativen Bekenntnis. Ist es so, wie der Kommunitarismus sagt, so besteht kein An-
lass zur Sorge. Ist es nicht so, beklagt er Missstände, so bedarf es einer Analyse 
der Ursachen (die der Kommunitarismus nicht gab) sowie nüchterner Überlegun-
gen über politische Strategien. Die Beobachtung, dass das Gemeinwesen an vie-
len Stellen erodiert, ist richtig. Doch das bloße Ausrufen ethischer Appelle38

lenkt von möglichen realen Ursachen eher ab; zumal solche Appelle kaum wirk-
lich praktisch-politisch gemeint sein können, wenn sie zugleich eine „Theorie der 
Gesellschaft“ geben wollen. Den Kontext und das teilnehmende Gruppenver-
ständnis transzendiert nicht erst die universalistische Moral (diese wird morali-
sche Forderungen höchstens anders begründen), sondern schon die ursachenbe-
zogene Theoretisierung. Über eine solche aber verfügt keine der beiden Seiten. 

Pikanterweise lässt sich nicht nur eine schleichende Übernahme rechtlicher 
Kategorien verzeichnen, sondern auch eine der impliziten Apologie des Marktes, 
obgleich einst eine modernismus- und damit marktskeptische Einstellung den 
Impuls gab.39 Schon der Konservatismus in Deutschland machte eine „Wende“ 
durch vom generellen Antimodernismus zu einer Bekämpfung der sozial moder-
nisierenden Strömungen unter Anerkennung der technischen Modernisierung
(inklusive der Produktionsverhältnisse).40 Ähnlich vollbrachte es der Kommuni-
tarismus schon in seinem zweiten Grundbuch, die Kritik des Marktatomismus zur 
kulturkritischen Makulatur einer sonst affirmativen Theorie werden zu lassen:41

Michael Walzer versuchte in seiner alternativen Theorie der Gerechtigkeit, die 
soziale Wirklichkeit unter dem Paradigma der „Verteilung“ zu erfassen, indem er 
verschiedene Zusammenhänge wie Freundschaft, Sozialversicherung, Waschma-
schinen, Ämter, Arbeitsstellen, Freizeit, Bildung, Liebe, Religion und Macht als 
Güter (goods, also in Warenform) begriff. Das Paradigma des Marktes ist auch 

38 „Join the associations of your choice“ (Walzer 1991, 25). Oder auch: „Machen Sie 
mit!“ (Etzioni 1995, 277).  

39 „Um der Demokratie das Überleben zu sichern, musste der Konzentration ökonomi-
scher Macht eine vergleichbare Ballung politischer Macht entgegengestellt werden“ 
(Sandel 1984b, 92, vgl. Bellah u.a. 1994). „Ohne Bändigung der destruktiven Ener-
gien des kapitalistischen Ökonomie wird es [...] auch keine Zukunft für die liberalen 
und demokratischen Gesellschaften des Westens geben“ (Wellmer 1993, 189). 

40 Vgl. Schmitt 1919, Mannheim 1925, Greifenhagen 1971, zum zweiten Mohler 1949, 
Faber 1981, Breuer 1993. Es ist diese Parallele, die einen Vergleich nahe legt (vgl. 
Rehberg 1993 und Joas 1993): die Pervertierung der Ideen von Gemeinschaft durch 
die Nationalsozialisten ist nicht strittig, von Interesse ist jedoch, dass der damalige 
Antimodernismus sehr ähnliche Triebkräfte hatte: auch damals war man gegen den 
kalten Markt und für warme Gefühle – aus ‚normativer’ Sicht allein ist das noch 
nicht böse. Es gilt einzusehen, dass gut und böse nicht schon auf ‚begrifflicher’ Per-
spektive zu scheiden sind, dass erst die Realität die Probe auf die (hier sehr ähnliche) 
Theorie ist. Die Theorie Marxismus, die viele als historisch falsifiziert ansehen wol-
len, ist weit komplexer als das, was davon umgesetzt werden konnte. Der National-
sozialismus dagegen hat seine Ziele umgesetzt. 

41 Sandel 1982 war das erste, Walzer 1983 das wichtigste Buch des Kommunitarismus. 
Diese Sozialutopie entspricht dem Selbstverständnis der USA (448; Sandel 1984a). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


476 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

bei Walzer zur Leitvorstellung der Gesellschaftstheorie geworden, nur sieht er 
verschiedene Märkte vor. Er übernimmt die optimistische Deutung des Marktes. 
Die Grundvorstellung vom Marktmodell, an dem die ganze Theorie hängt, indem 
Verteilungsprinzipien als Generalnenner dienen, ist positiv: „Man könnte fast sa-
gen, dass die Güter sich selbst unter die Menschen verteilen“ (Walzer 1983, 31).  
Den wirtschaftlichen Markt im Besonderen bewertet Walzer als unproblematisch. 
Ähnlich wie er hätten auch Ronald Reagan oder Bill Gates sagen können:

„Der Markt ist der Ort, an dem das Geld [!] seine Arbeit verrichtet. [...] Und wenn wir 
erst einmal jeden ungerechten Tausch blockiert haben ..., dann brauchen wir uns als 
Gemeinschaft über die Antworten, die der Markt gibt, auch keine weiteren Sorgen zu 
machen“ (1983, 163,  167). „The market [...] is without doubt the economic formation 
most consistent with the civil society argument“ (1991, 17). 

Doch statt wie Rawls die Marktkräfte auch als das sozial verbindende Band zu 
sehen, sieht Walzer die einzig als Gegenkraft sinnvoll zu fordernde moralische 
„Gemeinschaft“ schon auf der deskriptiven Ebene als ein solches an. Das macht 
aus einem Sollen ein Sein; Gesellschaft erscheint als konstituiert durch Ethik 
(2.4.3). Walzer fordert zwar, dass die Auswirkungen der wirtschaftlichen Markt-
sphäre auf andere Lebensbereiche eingeschränkt werden sollten.42 Es gelte, zwi-
schen den verschiedenen „Märkten“ Grenzen zu errichten. Gerecht sei eine Ge-
sellschaft, wenn die Grenzen ihrer „Distributionssphären“ eingehalten würden: 
„Gute Zäune garantieren gerechte Gesellschaften“ (1983, 449).

Doch wenn die Grenzen schon in der Theorie gezogen werden, sind viele so-
ziale Probleme kaum noch sichtbar; etwa die ungebremste Ausdehnung der wirt-
schaftlichen Marktsphäre sowie die Verdeckung der dahinterstehenden Produkti-
onssphäre.43 Die Ausdifferenzierung theoretischer Sphären wird zu einer der Ge-
sellschaft ontologisiert, und so die Möglichkeit zur Kapitalismuskritik verstellt.

42 „But were the markets to be set firmly within civil society, politically constrained, 
[...] limits might be fixed on it’s unequal outcomes” (Walzer 1991, 19). Dies ist der 
Wunsch, der vom Staat auf die Gesellschaft übergeht. Nicht die Marktungleichheiten 
sollen beseitigt werden, sondern ihre Übertragung auf andere soziale Bereiche. Die 
Grenzen sind allerdings „ethisch“: Vereine (Assoziationen) und „Ideen“ sollen die 
Nachteile abfangen. 

43 Lohmann 1994, 231 kritisiert, hiermit werde Luhmanns restlose Aufteilung der Ge-
sellschaft in verschiedene Funktionssysteme ethisiert. Walzers Sphärentheorie bleibt 
zudem „auf den Nationalstaat angewiesen“ (Reese-Schäfer 1998, 87). Damit ist ge-
genüber dem staatsfixierten Monoprinzipialismus von Rawls wenig gewonnen, auch 
Walzer kann nur fordern, wie die plurale Verteilung stattfinden sollte. Seine ethische 
Diskussion der Verteilung von „harter Arbeit“ begnügt sich mit einer Liste von Vor-
schlägen (1983, 268: höhere Entlohung, Pflichtdienst, Rotation; vgl. Walzer 1988). 
Der Marktskeptiker Bellah sieht die Wurzel des Marktes nicht in der Produktion, 
sondern in der Moral: „Gelegenheiten, in einem mit anderen geteilten Leben eine 
verantwortliche Rolle zu übernehmen, halten nicht nur das Familienleben aufrecht, 
sondern auch das Schul- und Gemeinschaftsleben, das von religiösen Organisationen 
und Wirtschaftunternehmen, [und] das von Staaten“ (Bellah 1994, 60). Er fordert ei-
ne „‚Kultivierung’“ und mehr „Sitten“ (72 f.) – wie das geschehen soll, bleibt offen. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JOHN RAWLS | 477

                                             

Die Trennung der „Sphären der Gerechtigkeit“ bewirkt das Gegenteil ihrer 
durchaus emanzipatorischen Intention. Die Frage bleibt: Wer legt denn solche 
Grenzen fest, und aufgrund welcher Kriterien? Auch Walzer kann trotz seiner 
Rede von „Gemeinschaft“ den übergreifenden Sozialkitt nur in der gemeinsamen 
„Mitgliedschaft“ des einzig übergreifenden Vereines, nämlich des Staates, ver-
ankern. Nur die gemeinsame Mitgliedschaft im Staat verbindet alle Mitglieder 
einer Gesellschaft  (das höchste Gut sei die „citizenship“, 1983, 65). Nur der 
Staat kann die von Walzer geforderten „Grenzen“ setzen (399). Doch er tut dies 
anders, als Walzer es sich vorstellt. Reale Grenzen wie die protektionistischen 
Stacheldrähte an der zu Mexiko werden in dieser Ethisierung fortabstrahiert. 

Der Liberalismus hatte die übergreifende Bedeutung des Marktes für die mo-
derne Gesellschaft noch berücksichtigt – wenn auch nur implizit (Rawls) oder 
apologetisch (Buchanan). Ihm aber in der Theorie andere, gleichwertige Sphären 
postulatorisch gegenüberzustellen ist entweder, als Forderung, noch normativer
und weltloser als der Liberalismus, oder, als Beschreibung, eine Beschönigung 
der realen Verhältnisse. Denn auch Benachteiligungen von ethnischen, religiö-
sen, geschlechtlichen oder sexuellen Minderheiten haben oft ökonomische Impli-
kationen.44 Aus der Einsicht in die Materialität und Krudheit der „bürgerlichen 
Gesellschaft“, die Hegel errungen hatte (2.1.1, Fn. 6), ist hier eine normativisti-
sche Überblendung gerade dieser Züge geworden. Wie schon in der älteren zahn-
losen Kulturkritik der normativen Sozialphilosophie (2.5) werden nicht materiel-
le Zwänge als Ursachen der Pathologien benannt, sondern ein ethischer Verfall.  

Das Gemeinsame zwischen den verschiedenen Sphären sieht Walzer nicht in 
der abstrakten Rechtssphäre wie Rawls, sondern in den scheinbar konkreteren 
„shared understandings“ der Bürger (Forst 1994, 229 f.). Beide begreifen soziale 
Integration als „normativ“, der Streit geht darum, was genau ihre nochmalige, 
höherstufig „normative Grundlage“ sei. Der Unterschied liegt darin, dass Walzer 
die normative Regelung nicht von einer zentralen Perspektive aus (Thomas Na-
gels „view from nowhere“), sondern aus den jeweiligen Zusammenhängen vor-
nehmen will. Gegenüber dem Platonismus von Rawls will er in der Höhle blei-
ben (1988, 7), die Selbstverständnisse der jeweils Beteiligten also nicht transzen-
dieren – obwohl diese das durch ihre je verschiedenen Rollen jederzeit selbst tun. 
Ließe sich ein Verteilungsprinzip nur aus der internen Perspektive verstehen, wie 
wäre es dann möglich, es zugleich zu kritisieren, ohne den Kontext zu transzen-
dieren?45 Der exklusive Kontextualismus führt so deutlich zum Relativismus.

44 Menschen, die keine Rechte geltend machen können, lassen sich besser ausbeuten 
(cf. Fraser 2003). Die postmarxistische Welle der 1980er Jahre hat den Blick für sol-
che Implikationen verstellt (cf. Hirsch 1990). Es waren oft bessergestellte Gruppen, 
die ihre „Differenz“ betont außerökonomisch zu Schau trugen. Doch das war eine 
Selbstbeschreibung – ein Appartement in Greenwich Village muss man sich erst ein-
mal leisten können (Milner 1999, 145 ff.).  

45 Für Walzer 1987 ist jede nicht-ethische eine „asoziale Kritik“, eine „Intervention von 
außen“ (77). Ganz wie Rorty meint er: „Es ist besser, Geschichten zu erzählen“ (78). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


478 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Diese Blindheit ist erneut nur die „abstrakte Negation“, die Kehrseite von 
Rawls’ liberalem „veil of ignorance“: kann jener vor Prinzipien die Wirklichkeit 
nicht sehen, so jener vor Identität nicht die kontextübergreifenden Faktoren. Die 
Prinzipiengläubigkeit des Liberalismus wird so nicht überwunden, sondern nur 
pluralisiert: zwar möge jeder Bereich nur nach seinem Prinzip fungieren, aber für 
das Verständnis eines Bereiches reicht schon die Kenntnis des Prinzips. Das 
normativistische Grundverständnis von Philosophie und Gesellschaft bleibt un-
angetastet. Funktional führen diese Verkürzungen zu ähnlichen Ergebnissen.  

Der Grund dafür ist kein philosophischer mehr: in der Wirklichkeit selbst 
nämlich breitet sich der Markt immer weiter aus, wobei er jene Probleme er-
zeugt, aufgrund derer überhaupt Sozialphilosophie getrieben wird. Die kapitalis-
tische Wirtschaft ist die Meta-Institution moderner Gesellschaften. Nach 1989, in 
der neuen Phase ungehemmter „Globalisierung“, ist der Kapitalismus, der mo-
derne Gesellschaften schon immer geprägt hat, zum entscheidenden Faktor ge-
worden. Theorien, die ihn nicht adäquat zur Kenntnis nehmen, laufen Gefahr, 
ihm zuzuarbeiten. Das ist eine Herausforderung für die Sozialphilosophie.  

Doch sieht der theoretische Liberalismus diese systematische und reale Un-
tergrabung seiner Prinzipien aufgrund seines realitätsenthobenen Normativismus 
nicht, so scheint der Kommunitarismus deswegen nicht in der Lage zu sein, die 
strukturellen Nachteile der Marktvergesellschaftung46 zu erfassen, weil er eine 
kontextübergreifende Perspektive per se ablehnt. Funktional decken sich daher 
die praktischen Forderungen des Kommunitarismus mit denen des Neoliberalis-
mus: Sozialleistungen sollen, wenn auch aus je anderen Gründen, aus staatlicher 
in private Hand überführt werden.47 Entweder haben die Gemeinden die Fürsorge 

46 Das durchschnittliche Nettoeinkommen in den USA stieg seit 1980 um 0,5 %, beim 
obersten Prozent jedoch um 157 % (Assheuer 2003). Die reichsten 13 000 Familien 
haben hier mehr Geld als die 20 Mio. ärmsten (ein Verhältnis von 1/1540). Die Chefs 
großer Konzerne erhalten im Schnitt 37,5 Mio. $ jährlich (aus: Paul Krugman, Zeit 
Nr. 46/02). Das oberste Prozent, nämlich 834 000 Haushalte in den USA, besaß Ende 
der achtziger Jahre 5700 Mrd. $ – mehr als die restlichen 90 % zusammen, die über 
4800 Mrd. verfügten (Suvin 1998, 79, nach Philipps 1990, Chomsky 1993). Die 
höchsten Steuern für leitende Angestellte sanken dort von 94 % anno 1945 auf 28 % 
anno 1991. Von 1980 bis 1988 stieg die Zahl der Millionäre dort um mehr als das 
doppelte: von 574 000 auf 1,3 Mio. Zehn Prozent der Deutschen leben in Einkom-
mensarmut (unter 1200 Euro brutto monatlich pro Haushalt; bei Daimler/Chrysler 
verdient ein Vorstandsmitglied 4 Mio. Euro im Jahr – ein Verhältnis von 1/178. Der-
zeit wird versucht, Einkommen der Vorstände offenzulegen). Hier leben 17 % der 
Heranwachsenden in finanziell unsicheren Verhältnissen (nach Assheuer 2003). 
Weltweit starben in den 1980er Jahren schätzungsweise 40 Mio. Menschen jährlich 
an Hunger (nach UNDP 1996, 20). 

47 „Im Gegensatz dazu ist der Kommunitarismus der Traum vom Ende alles Schnorrer-
tums“ (Walzer 1990, 171). Der Kommunitarismus eignet sich „als ideologische Ver-
brämung von Sozialabbau“ und impliziert „Ausgrenzungsstrategien“ (Reese-Schäfer 
1998, 98; Reich 1992; vgl. Kersting 2000, 251). Auch Walzer, der mit dem Sozialis-
mus sympathisiert (1983, 20, 164, 186, 448), unterlegt eine neoklassische Konzepti-
on: „je perfekter der Markt, desto geringer die Einkommensunterschiede“ (179).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JOHN RAWLS | 479

                                             

zu übernehmen – dies heißen die Kommunitaristen gut, da es die sozialen Kräfte 
der Gemeinschaft wieder stärker fördert, und die Neoliberalen, weil es die 
Staatsquote verringert; oder, falls dies die Gemeinden überfordert, ein privates 
Unternehmen. In beiden Fällen ist es denkbar, dass Gefühle von „Identität“ in der 
Bevölkerung zunehmen, wie es die deutsche Kriegs- und Nachkriegszeit gezeigt 
hat. Doch um welchen Preis? Eine weitergehende materielle Ungleichheit zwi-
schen der „Gemeinschaft“ der Verarmten und den Profiteuren der Privatisierung, 
sowie eine verstärkte Schutzlosigkeit vor Ausgrenzungen und aggressive Zu-
rückweisungen von Minderheiten sind zu erwarten.48 Fraglich bleibt, was damit 
für die Gerechtigkeit und ihre Theorie gewonnen wird.

Ein „gutes Leben“ wird auf diese Weise jedenfalls nur für wenige möglich. 
Zusammenfassend ist also zu sagen, dass der Kommunitarismus und anschlie-
ßende Diskurse in den letzten zwei Jahrzehnten skeptische Intuitionen generali-
siert haben, die schon sehr viel länger gegenüber der Staatsform des Westens – 
dem demokratischen Rechtsstaat und seiner Leittheorie des Liberalismus – for-
muliert worden sind. Er steht dabei auf den Schultern von Hegel und, was das 
emanzipatorische Pathos angeht, von Marx. Doch anders als Marx weiß er sich 
keiner sachhaltigen Ebene mehr zu vergewissern, sondern er verbleibt auf der 
Ebene unterstellter normativer Selbstverständnisse. Er muss vor dem Hintergrund 
der globalen Aussichtslosigkeit des politischen Marxismus als „Ersatzideologie“ 
gelten – die Funktion, die in Frankreich die Postmoderne und in Deutschland die 
Kritische Theorie hatte (cf. 3.4.3, Fn. 54).

Diesem Diskussionszusammenhang fehlt weniger eine philosophische „Ver-
mittlung“, sondern es fehlen sachhaltige Kriterien. Dieses Fehlen wurzelt auch in 
dem verfehlten Glauben der Sozialphilosophie, ihrer gar nicht erst zu bedürfen.49

Die Forderung nach einer oder die Unterstellung von einer Politisierung der Ge-
sellschaft und einer entsprechenden „Moralisierung der Politik“ (Etzioni) ver-
suchte den Brückenschlag zwischen beiden Normativismen – in Deutschland un-

48 „Das dogmatische Festhalten am Konzept lebensübergreifender und gleichsam ge-
schlossener Identitäten führt [...] dazu, dass der faktischen Aushöhlung vor allem so 
fundamentaler Bildungsfaktoren wie Beruf, Familie und Ehe [...] nur noch mit kul-
turkritischer Ablehnung begegnet werden kann. Dabei wird übersehen, dass mit der 
Auflösung traditioneller Sinnstiftungsinstanzen verbundene Leiderfahrungen häufig 
genug daraus resultieren, dass die Freiheitsräume, die sich mit der Verabschiedung 
überkommener Orientierungsmuster im Prinzip öffnen, in der Praxis allein einer pri-
vilegierten Minderheit zugänglich sind, während eine Mehrzahl propagandistisch mit 
Identitätssurrogaten abgespeist wird. Möglichkeiten, Identitäten zu erweitern, verkeh-
ren sich so in Identitätsbedrohung, weil sich der gesellschaftliche Wandel [...] real 
über massive Ausgrenzungen vollzieht. Gerade vor diesem Hintergrund kann dann 
eine Rückkehr zu traditionellen Orientierungsmustern gar nicht anders als über eine 
autoritäre Ordnungspolitik bewerkstelligt werden“ (Steinfath 1994, 89). 

49 Zu Habermas 3.1.4, Fn. 85; 4.1, Fn. 2. Reese-Schäfer 1998, 102 wirft den theoreti-
schen Liberalen die Auffassung vor, sie könnten „unbehelligt von der schlechten [...] 
politischen Diskussion, am Schreibtisch ihre Modelle dessen konstruieren, was für 
gerecht gehalten werden soll“. Dies trifft den Kommunitarismus mindestens ebenso. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


480 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

ter dem Titel „demokratische Sittlichkeit“ oder „Verfassungspatriotismus“.50

Aufgrund der Übertragung in die Sprache des Rechtes ließen sich die verschie-
denen Diskurse sogar als Aspekte der „Anerkennung“ in ein abgerundetes Sys-
tem bringen.51 Diese erneute „Synthese“ zweier Debatten hat zwar den metatheo-
retischen Dissens aufgelöst, doch damit ist für eine Erkenntnis der rechtlichen 
und sozialen Wirklichkeit nur wenig gewonnen. Vielmehr drohen materiale Prob-
leme der Gesellschaft aus dieser Perspektive normativ überblendet zu werden. 
Zudem verliert die Formalität des Rechtes ihre freiheitsverbürgende Pointe. Er-
neut hat deutsche „Einheitsphilosophie“ die Theorie auf eine Weise perfektio-
niert, die sie als Totalität von der Wirklichkeit gerade entfernt.52

3.2.4  Reaktionen in der deutschen Philosophie nach 1989 

Der Disput zwischen diesen zwei Lagern US-amerikanischen Denkens wurde ein 
großer Exportschlager. Wie ist dies zu erklären? War die Ausgangslage in Euro-

50 Rawls 1993 strebt einen „overlapping consensus“ an, der das „Faktum des Pluralis-
mus“ ernstnimmt und die tatsächlichen Moralvorstellungen der verschiedenen Grup-
pen nicht transzendiert. In diesem Punkt ergänzen sich Rawls und Walzer. Auch 
Honneth setzt die Alternative als innernormative an, indem er fragt, „welche morali-
schen Motive und Bindungen als notwendig angesehen werden müssen, um die frei-
heitsverbürgenden Institutionen einer modernen Demokratie am Leben zu erhalten“ 
(in: Zahlmann 1994, 119). Der Formelkompromiss einer „demokratischen Sittlich-
keit“ soll nun beide Parteien moraltheoretisch zufrieden stellen. 

51 Das Theoriegebäude, in welches Forst 1994 die Debatte inkorporieren will, arbeitet 
mit Äquivokationen verschiedener Redeweisen von Anerkennung. Seine „‚abstrakt’ 
begründete Theorie“ (305) besteht neben Besprechungen von Literatur aus der Defi-
nition, rechtfertigende Vernunft habe „reziprok und allgemein“ zu sein (134). Forst 
will trotz des hohen Allgemeinheitsgrades der Theorie „nicht auf Konkretion verzich-
ten, denn die von ihr ausgezeichnete Grundstruktur [!] stelle einen Rahmen dar, in 
dem Personen auf je verschiedene Weise intersubjektiv anerkannt sind: als ethische 
Personen in ihrer ethischen Selbstbestimmung des guten Lebens, als Rechtspersonen 
in ihrem Anspruch auf ‚equal concern and respect’ (Dworkin), als politisch autonome 
und gleichberechtigte Bürger einer politischen Gemeinschaft und schließlich als mo-
ralische Personen, als Menschen ‚überhaupt’“ (Forst 1994, 305, vgl. 424). Die Theo-
rie stellt den Rahmen dar für die praktische Anerkennung, die sich gleichwohl immer 
schon vollzogen hat. So etwas lässt sich nur in idealistischen Bahnen denken (3.1.4, 
Fn. 82). Praktisch-politische Probleme erscheinen in den einzelnen synthetisierten 
Theorien entweder als schon gelöst (ethische Gemeinschaften erkennen sich an: als 
Definition ist dies tautologisch, als Aussage über die Wirklichkeit in vielen Fällen 
falsch), oder gar nicht mehr. Was die Theorie des Rahmens mit ihrer innertheoreti-
schen Synthetisierungsoperation sachlich aussagen will, ist schwer zu erkennen. Die 
„Muster intersubjektiver Anerkennung“ stammen von Honneth. Schon bei ihm über-
wiegt die rechtliche Grammatik: die Muster die der rechtlichen Anerkennung (nur sie 
heißt so), emotionale und solidarische Zuwendung (1992, 151; auch 2001; s.u., Fn. 
35 f.; zur Rolle Hegels Kojeve 1947, Siep 1974, Wildt 1982, Luckner 1995). 

52 Cf. 2.5.7, Fn. 274. „Einheitsphilosophie“ tritt auch im Gewande der „Differenz“ auf, 
indem sie ein Konzept bietet, das alle Differenzen inkorporiert (Fn. 33, 44). Wozu ei-
ne „Theorie über alles“, die im Einzelnen gar nichts mehr aussagt (2.5.2, Fn. 29)? 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JOHN RAWLS | 481

                                             

pa mit seinem weit stärkeren Sozialstaat und der vergleichsweise homogenen 
Bevölkerung nicht eine andere?53 Durch ein größeres historisches Bewusstsein 
wurden die Argumente auch nicht als neu empfunden, hatte es doch ähnliche 
theoretische Konflikte zwischen den an Kant und den eher an Hegel oder Aristo-
teles anknüpfenden Theorien längst gegeben.54 Eine wirkmächtige Rezeptions-
welle macht sich in Deutschland erst bemerkbar, als mit dem Fall der Mauer der 
real existierende Sozialismus von der Bühne verschwunden war: in den 1990er 
Jahren, mit zehnjähriger Verspätung, strömt eine regelrechte Welle des Komm-
unitarismus herein (cf. Brumlik 1993, Honneth 1993, Zahlmann 1994, Forst 
1994). Der Inkriminierung des Marxismus nach seinem anschaulichen und all-
gemein begrüßten Scheitern kam es entgegen, dass diese reimportierte „Debatte“ 
auf keiner Seite mehr auf Marx bezugnahm, jedenfalls nicht essentiell.55

Der Streit um den Vorrang universaler und formaler Prinzipien oder substan-
tieller, doch relativer Bestimmungen des „Guten“ war zu führen, ohne dass man 
sich auf die veränderte Realität einlassen musste. Es schien zu genügen, zwi-
schen beiden theoretischen Konzeptionen von Normativität eine „Synthese“ oder, 
wie es nun pragmatischer genannt wurde, einen „Mittelweg“ zu suchen. So wur-
den zwar die osteuropäischen Dissidenzbewegungen als Kronzeugen der „Zivil-
gesellschaft“ gehandelt, doch weniger unter Beachtung der real vorliegenden 
Kontexte als vielmehr unter der formalen – und damit performativ widersprüch-
lichen – Betrachtung des darin georteten „Kontextualismus“. Die unhinterfragte 
Prämisse der Debatten, die Auffassung, Gesellschaften seien insgesamt „norma-
tiv“ integriert, verlor damit in der deutschen Rezeption die Unschuld, die sie in 
den USA noch gehabt haben mochte.56

53 Vgl. Nida-Rümelin 2000, 348 f., nach Esping-Andersen 1990 und Schmid 1996. 
54 Siehe etwa 1969, Arendt 1974, Schnädelbach 1986. Zur Geschichte des Gerechtig-

keitsbegriffs Nell-Breuning 1980, Kramer 1992, Huber 1996, Steinvorth 1998. 
55 Rawls erwähnt Marx zuweilen (1971, 292 und 339), auch seine Kritiker bezogen sich 

mitunter auf ihn (A. Buchanan 1982, Brenkert 1983, Nussbaum 1990 oder Sheldon 
Wolin. Charles Taylor war in den 1970er Jahren Gastgeber der „analytischen“ Mar-
xisten). Frühe Rawlslesarten thematisierten Marx (Wood 1972, Miller 1974 in Höffe 
1977; in Höffe 1998 ist Marxens Spur getilgt). Die vorgebliche Marxrenaissance im 
Kommunitarismus hat nicht erst in seiner vorgeblich „zweiten Phase“ begonnen (so 
Honneth 1999, 644, cf. Fn. 30). Eher wäre ein beginnendes Schmelzen deutscher 
Marxrezeptionsblockaden zu verzeichnen (Honneth 1989a, 2002). Honneths Auffas-
sung, man hätte in der deutschen akademischen Marxrezeption der 1970er Jahre be-
reits das Ergründenswerte durchleuchtet, ist abzuweisen. Diese Schriften (Honneth 
erwähnt E. Lange, G. Lohmann, Wildt, Zimmermann) waren doch oft recht einseitig.   

56 Sie war in den USA unschuldig insofern, als maßgebliche Theorieströme (etwa Par-
sons) dort tatsächlich davon ausgegangen waren (cf. 3.4). Zudem konnte die Integra-
tion der Immigranten so verschiedener Völker in Teilen wirklich über die Werte zu-
stande kommen, die die amerikanische Verfassung ihren Bürgern verbriefte. In Euro-
pa, wo die „Staatsgemeinschaften“ auf eine wesentlich längere Geschichte zurückbli-
cken und wo auch Theorietraditionen gänzlich anderer Ansicht (Aufklärung, Materia-
lismus, Marxismus, auch der Faschismus) lange Zeit dominierten, lässt sich eine sol-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


482 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Von der Suche nach kleinerformatigen Ersatz-Erzählungen, von der die deut-
sche Sozialtheorie nach 1989 getrieben wurde, gewinnt man ex post den Ein-
druck, es sei statt einer notgeborenen Beschränkung auf diese normative Perspek-
tive um den Beweis gegangen, dass dies die einzig sinnvolle Perspektive der Ge-
sellschaftstheorie sei. Die andere, dunklere Hälfte der Gesellschaftstheorie, die 
bei Habermas bislang stiefmütterlich behandelt worden war, indem für sie die 
Systemtheorie bemüht wurde, die aber zugleich als „instrumentell“ oder „strate-
gisch“ denunziert wurde, fiel auf diese Weise endgültig aus der Betrachtung her-
aus. Sieht man sich maßgebliche Werke der jüngsten Zeit auf diese materielle 
Seite hin an, zeigt sich erstaunlich durchgängig eine rein normative Sicht – unab-
hängig davon, ob eher eine liberale, eine kommunitäre oder eine libertäre Varian-
te vertreten wird. Dieser Normativismus sei abschließend an einigen Vertretern 
deutscher Sozialphilosophie aufgewiesen. 

Otfried Höffe 
Der positivistischen Verkürzung von Staat und Recht versucht Otfried Höffe 

eine „normative“ Interpretation derselben gegenüber zu stellen (Höffe 1987, 
1995, 1996). Allerdings scheint sich ihm durch seine langjährige Beschäftigung 
mit Rawls (1977, 1998)57 der Eindruck aufgedrängt zu haben, normative Philo-
sophie habe es ihrerseits mit Normen zu tun. Das muss aber keineswegs der Fall 
sein. Die zuweilen recht kruden materiellen Fakten: Leiden, Krankheit und Tod, 
Hunger, Ausgrenzung und Unterdrückung, rufen weit eher zu einer normativen 
Betrachtung auf, als die im ganzen doch recht erfreulichen bestehenden Normen. 
Diese unerfreulichen Fakten „sollen“ nicht sein. Es gibt niemanden, der dem abs-
trakt nicht zustimmen würde – dazu bedarf es keiner weit ausholenden „philoso-
phischen“ Begründung. Vielmehr bedürfte es Untersuchungen darüber, warum 
trotz so zahlreich vorhandener Ressourcen und so viel guten Willens Besserun-
gen nicht in Sicht sind. Höffe dagegen kommt nach langjährigen Studien zu dem 
Schluss, dass „normative“ Fragen politischer Gerechtigkeit „abgekoppelt“ von 
der Ökonomie zu stellen seien.58 Was bleibt dem Philosophien dann noch zu tun, 
außer einer apriorischen Konstruktion derselben? So etwas wird in der normati-
vistischen Sozialphilosophie seit Jahren geübt (3.1, 3.2). Wer hier etwas Neues 
leisten will, muss kreativ sein. Zur Erklärung moralischer Normen will Höffe 
darum nicht auf die „Vernunft“, sondern auf andere, schon bestehende Normen 
zurückgreifen: „Den Menschenrechten liegt eine Moral zugrunde, die [...] sich 
mit einer Ethik der [...] Tauschgerechtigkeit zufrieden gibt“ (Höffe 1998, 37).

che Sicht jedenfalls nicht mehr naiv vertreten. Habermas ist dieser Unterschied im 
Rahmen des Krieges schmerzlich zu Bewusstsein gekommen.

57 Höffe macht sich um die Rezeption der Klassiker praktischer Philosophie verdient: er 
gab Lexika, Kommentarbände sowie die Reihe Klassiker Auslegen heraus.

58 „Die Legitimation [der Menschenrechte, CH] ist beispielsweise abzukoppeln von der 
Debatte um ökonomische Voraussetzungen“ (Höffe 1998, 30). Das größte Problem 
wird so von Anbeginn herauseskamotiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JOHN RAWLS | 483

                                             

So „begründet“ er eine Normativität in der anderen – allerdings im affirmati-
ven Sinne. Genau diese Entsprechung, unter der gleichzeitigen Beobachtung, 
dass sich trotz der Geltung des Rechtes wenig zum Besseren wandte, war für den 
„Klassiker“ Marx ein Anlass, die rein normative Sphäre theoretisch zu transzen-
dieren. Bei Höffe findet sich nichts dergleichen. Am Ende dieser selbstbewusst 
vorgetragenen Philosophie steht die Forderung nach „globaler Menschenliebe“ 
(Höffe 1999, 413). Wer außer Carl Schmitt könnte auch diese Forderung nicht 
unterschreiben? Es fragt sich allerdings, was unter einer solchen „Weltrepublik“ 
(Höffe 2000, vgl. 1995, 249 ff.) zu verstehen sei, wenn sie schon in einer globa-
len „Tauschgesellschaft“ fundiert werden kann, und wenn die sonstigen wirt-
schaftlichen Zusammenhänge schlicht ausgeblendet werden.59 Ein solches, wie-
derum freiwillig „blindes“ Denken stellt funktional eine „normative“ Verklärung 
des globalen Freihandels dar. Zwar spricht Höffe kaum von demselben,60 aber 
seine Rede von den „Normen“, als seien diese schlechthin gegeben und als sei 
mit ihrer Geltung alles erreicht, lenkt das philosophische Denken von einer 
Durchleuchtung der realen Geschehnisse eher ab. Er belässt es zuletzt bei einer 
Forderung nach weiteren zu verwirklichenden Normen, die er in einem Katalog 
präsentiert, der einen linksliberalen common sense wiedergibt: Weltwettbe-
werbsordnung, Weltwirtschaftspolitik, Weltsozialpolitik, globale Solidarität und 
Weltumweltschutz. Dies stellt eine erneute Replikation des alten Dualismus von 
funktionalistisch-neoklassischer Reduktion der Wirtschaft und ihrer Ergänzung 
durch normative oder ästhetische Idealisierungen dar. Hätte Sozialphilosophie 
nicht vielmehr zu fragen, wie diese beiden Ebenen eigentlich zusammenhängen? 

Wolfgang Kersting
Im Gegensatz zu Höffe ist Wolfgang Kersting der Auffassung, dass es im In-

teresse der Wirksamkeit bestehender Normen nicht im Vordergrund steht, „nor-
mative“ Wunschlisten aufzustellen, sondern eher, den Forderungskatalog zuguns-
ten der basalsten Normen zu minimieren.61 So wird eine staatliche Ausgleichung 
von Einkommensunterschieden als paternalistische Einschränkung der libertären 

59 „Eine nüchterne [auf weitergehende Ansprüche verzichtende, CH] Gerechtigkeits-
theorie beruft sich [...] auf die Tauschgerechtigkeit als ihr neues [?] Paradigma“ (Höf-
fe 1998, 38, mit Verweis auf Marcel Mauss, Levy-Strauss und Axelrod 1984). Skep-
tiker hätten einen „zu engen, [...] ‚ungeduldigen’, [...] ‚kleinlichen’ Tauschbegriff“ 
(41). Auf dem Kantkongress 2000 in Berlin, wo Höffe eine „Begründung“ sozialer 
Rechte nicht extern, sondern aus den Normen selbst herleiten wollte, stellte ihm Ono-
ra O’Neill die Frage, warum er auf das Schwinden des Staates nicht eingehe. Der 
Grund liegt wohl darin, dass dies kein „normatives“ Phänomen ist. 

60 Höffe 1999, 399 ff. spricht von globalen Wettbewerbsordnungen – nicht bemerkend, 
dass er die bestehenden Strukturen, normativ überhöht, noch einmal fordert. Zu einer 
Kritik derselben jetzt etwa Ziegler 2002. 

61 Obwohl Kersting auch zu Klassikern publiziert hat (1988, 1992 und 1993) steht bei 
ihm der neuere Kontraktualismus im Vordergrund (1994, 1997, 2000 und 2000a). 
Auch eine Auseinandersetzung mit Höffe findet sich (1996). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


484 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Bürgerfreiheiten und kommunitären Bürgertugenden angesehen. Im Sinne des 
Kommunitarismus (Kersting 1997, 397 ff.) gehe es vielmehr darum, den der Po-
litik vorgängigen Bürgerstatus (die „demokratische Tugend“) zu gewährleisten.

In der Überlegung, was das heißen könnte, blendet nun auch Kersting die 
Wirtschaft aus, so dass Autonomie nur „ethisch“, nicht aber materiell abgesichert 
werden kann. Diese Ethik steht den oft beschworenen „sozialen Rechten“ (Mars-
hall 1950) bewusst entgegen. Indem Kersting die sozialen Rechte des Indivi-
duums gegenüber dem Staat einschränken will, bietet er den wirtschaftlichen In-
teressengruppen nicht nur implizit eine philosophische Stütze wie Höffe, sondern 
er setzt sich auch explizit für die ohnehin herrschende Tendenz des Sozialabbaus 
ein.62 Die Endabsicht einer so verstandenen „Bürgertugend“ besteht darin, vor-
mals nur „alimentierte“ Personen wieder „marktfähig“ zu machen. Was aber hie-
ße das konkret? Es ist absehbar, dass diese Personen (Arme, Alte, Kranke, Be-
hinderte, Studenten, Mütter, Langzeitarbeitslose, Ungelernte u.ä.), wenn über-
haupt, so meist nur auf dem Billiglohnsektor eine Chance haben.

Die Situation, von der Kersting ausgeht, war auch schon der Ausgangspunkt 
des Beginns neuzeitlichen politischen Philosophierens: ein „Kampf aller gegen 
alle“ (Hobbes) um scheinbar von „Natur“ aus knappe Ressourcen. Allerdings 
hatte die Philosophie einmal den Anspruch, sich nicht von dem ohnehin herr-
schenden Schein blenden zu lassen, sondern dahinter zurück zu gehen und die 
wirklichen Zusammenhänge zu erfassen. Indem Kersting mit einer suggestiven 
Vorstellung von „Natur“ arbeitet, gibt er diesen Aufklärungsanspruch preis: „Es 
sollte der privaten Mildtätigkeit der Ameise überlassen bleiben, ob sie die Grille 
im Winter an ihr Feuer und an ihre Vorräte lässt. Es kann nicht gerecht sein, 
wenn die Grillen die Ameisen in Versorgungshaft nehmen“ (2000, 223).

Schon das Beispiel ist paradox: entweder liegt das unterschiedliche Verhalten 
in der „Natur“, dann können sich die Ameisen ihren Fleiß nicht anrechnen; oder 
es ist freiwillig und damit „verdient“ – dann aber ist diese Naturalisierung gerade 
unangemessen. Die Sozialität, die als Bereich sui generis zwischen Natur und 
Moral liegt, wird damit im Ansatz verfehlt – von der spezifischen Gesellschafts-

62 Kersting 2000 ist gegen den „Monetarismus des Sozialdemokratismus“ (254), weil 
dieser „ethisch blind“ sei (255). Es scheint also „ethisch“ zu sein, für wenig Geld viel 
zu arbeiten. Daher verlangt Kersting „Maßnahmen zur Durchbrechung der unverant-
wortlichen Arbeitsmarktblockade der Tarifkartelle“, denn „die effektivste Sozialpoli-
tik [ist] die Schaffung von Arbeitsplätzen“ (250). Er macht sich gegen die sozialstaat-
liche „Betreuungsmaschinerie und Entmündigungsagentur“ (250) stark, die aufgrund 
ihrer „Daseinswattierung“ eine „Bürgerlichkeitsverhinderungs- und Bürgerlichkeits-
gefährdungsanstalt“ sei. Der Abbau staatlicher Hilfen wird nicht mit knappen Kassen 
begründet, wie in der Politik, oder mit der Schaffung von Arbeitsplätzen, wie in Un-
ternehmerverbänden, sondern ethisiert: „es sind auch moralische Überzeugungen, die 
die Minimierung [...] der Wohlfahrtsstaatsbürokratie verlangen“ (249). Das Ziel der 
Sozialpolitik sei die „Herbeiführung der Marktfähigkeit“; denn: „Der Markt ist nicht 
für den Wohlfahrtstaat da, [...] sondern der Wohlfahrtsstaat ist für den Markt da“ 
(247). Erinnert sei an Webers Ausspruch aus 3.1.5, Fn. 118.

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JOHN RAWLS | 485

                                             

formation des modernen Kapitalismus der Gegenwart ganz zu schweigen. Wer 
meint, etwaige Ungleichheiten in der Gesellschaft ließen sich auf solche in der 
Natur zurückführen und seien deshalb nicht zu korrigieren – Reichtum sei also 
per se „verdient“ –, der  fällt hinter die Erkenntnisse der Soziologie und Ökono-
mie schon des 18. Jahrhunderts zurück (2.4.1).  

Kersting verlässt sich folgerichtig auch nicht auf eine soziologische Unterfüt-
terungen seiner Prinzipien, sondern auf die neoklassische Theorie. Seine „Ver-
dienstethik“ sucht nach dem Muster von Böhm-Bawerk (1884), den Profit als 
langfristigen Gewinn aus Verzicht auf kurzfristigen Konsum zu legitimieren. Die 
von Egalitaristen wie Dworkin verfochtene Wohlfahrtsgleichheit würde „dazu 
führen, dass die Fleißigen die Aussteiger alimentieren und die Selterstrinker die 
Champagnertrinker subventionieren“ (2000, 223). Sein „verdienstethischer Natu-
ralismus“ (237), die „verdienstethische Entdramatisierung der Differenz von Na-
tur und Freiheit“ (233), stellt den alten Dualismus von Natur und Freiheit auf den 
Kopf: Er will die Vorteile aus der gesellschaftlichen Natur als solche der Freiheit, 
des „Verdienstes“ legitimieren, während „moralische“ Forderungen vor dieser 
Hayekschen „Natur“ als nicht bestehend abgewiesen werden: „Wohlfahrtsgleich-
heit würde auch die Ungleichheiten begradigen, die durch unterschiedlichen Ar-
beitseifer, Ehrgeiz und Einsatz entstehen“ (223).

Kersting hält die Ablehnung dieses Prinzips schon für eine sozialphilosophi-
sche Analyse. Die Bedeutung von Normen für die Sozialphilosophie wird auf 
diese Weise sehr hoch veranschlagt. Begibt diese sich, wie Kersting fordert, in 
eine „begründungstheoretische Abhängigkeit [...] von normativen Prinzipien“ 
(Kersting 1997, 138), hat sie es nicht mehr nötig, die Realität zu befragen. Ein 
solches Denken übersetzt den sich naturwüchsig einstellenden Schein nahtlos in 
die Theorie und vertritt damit offensiv die Interessen der ohnehin stärksten 
Gruppe. Vielleicht hätte die Spitzfeder Marx dafür polemisch den Titel „Vulgär-
philosophie“ vergeben (cf. 2.3, Fn. 4, 57, 61; 2.5.5, Fn. 226). 

Axel Honneth 
Gegenüber solchen Tendenzen hat Axel Honneth noch das Selbstverständnis, 

„progressiv“ zu sein. Er will innerhalb der „begrifflichen Weichenstellungen“ der 
Frankfurter Schule, auf die er sich als Nachfolger Horkheimers gar nicht erst be-
rufen muss (2000, 47 f., 89 ff.), zu einer „normativ gehaltvollen Gesellschafts-
theorie“ gelangen (1992, 7). Die Frage aber, wie eine Philosophie normativ und 
zugleich gehaltvoll sein soll, stellt sich auch ihm nicht. Vielmehr gibt es einen in-
flationären Gebrauch der Worte „begrifflich“ (d.h. a priori), „normativ“ (d.h.: 
Aussagen nicht über die Wirklichkeit, sondern über Ansprüche und Wünsche) 
und „moralisch“.63 Ziele, die er sich auf diese Weise stecken kann, sind „norma-

63 Vieles wird „normativ“ uminterpretiert, so die „moralisch motivierten [!] Kämpfe so-
zialer Gruppen, [...] wodurch die normativ gerichtete [!] Veränderung von Gesell-
schaften praktisch vonstatten geht“ (Honneth 1992, 149). Allein im Abschnitt Hon-
neth 2003, 131-139 fallen die Worte „normativ“ und „moralisch“ 33 mal. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


486 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

tiv gehaltvollere“ Begriffe, beispielsweise der „Arbeit“ (1980) oder „Anerken-
nung“ (1992, 2003). Dies kann dazu dienen, einen Wunsch oder Anspruch diffe-
renzierter vorzutragen als etwa Adorno, der je nur zu der Forderung sich durch-
rang, die Welt möge doch endlich „erlöst“ werden (dazu Honneth 1985). Doch 
wie Höffe meint auch Honneth, mit solchen Katalogen von Wünschen bereits 
Aussagen über die Wirklichkeit gemacht, also eine „kritische Gesellschaftstheo-
rie“ erarbeitet zu haben (2000, 88 ff.). Das kann systematisch nur funktionieren, 
wenn in einem objektiven Idealismus angenommen wird, diese normativen Beg-
riffe konstituierten die soziale Wirklichkeit (Hösle 1990; 3.1.4, Fn. 82).  

Honneth gehört wie Kersting zu den Rezeptionsförderern des Kommunita-
rismus. Doch wie bei jenem unterbleibt auch bei Honneth eine systematische 
Kenntnisnahme der Realität weitgehend – auch wenn genau das oft programma-
tisch gefordert wird (1992, 111 f.; 2000, 110 ff.; 2003, 131; gerade das ist eine 
Nachfolge der älteren Kritischen Theorie, cf. 2.6.3. Fn. 58; Habermas 1968, 9). 
Die einzige Empirie, die näher untersucht wird, liegt auf dem Feld der Moral: 
Die universalen moralischen Prinzipien sollen entwicklungspsychologisch „be-
gründet“ werden. Erliegt Honneth hier nicht dem naturalistischen Fehlschluss? 
Warum sollen Sozialtheoretiker die vorgefundenen Normen und Ansprüche ei-
gentlich noch einmal „konstruktiv begründen“ müssen? Sie sind je schon gege-
ben. Zunächst wären sie empirisch zu erfassen (wer fordert in welcher Situation 
was von wem), und dann auf ihren Zusammenhang mit der sozialen Realität zu 
hinterfragen (mit welchem Recht, mit welchem Effekt). Dafür allerdings müsste 
jene zunächst hinreichend empirisch und theoretisch durchdrungen sein. Diese 
primäre Aufgabe der Sozialtheorie steht noch immer aus. Mit einer moralpsycho-
logischen Philosophisierung ist für sie nichts gewonnen.64 Schon die empirische 
Erfassung der vorgefundenen normativen Ansprüche („Unrechtsempfindungen“,
2000, 100) ist durch die Zielvorgabe blockiert, mit ihnen das Dilemma der Kriti-
sche Theorie systematisch lösen zu wollen (2000, 110 ff.).

Der Einfluss des Kommunitarismus (1993) und von Foucault (Honneth 1986, 
121 ff.) führt bei Honneth dazu, die schon bestehende normative Theorie von 
Habermas (cf. Honneth 2000, 66 f., 98, 113) „material“ – also mit gehaltvolleren 
Normen – aufzufüllen. Er bewegt sich somit eine Abstraktionsebene höher als 
Höffe, der die vorgefundenen normativen Forderungen noch direkt aufgreift. 
Honneths „normative Sozialphilosophie“ fordert nicht nur „gleiche Freiheit“ oder 
ein faires Verfahren bei der Gewinnung formaler Prinzipien, sondern „substan-
tiellere“ Garantien, die für die Ausbildung einer intakten Persönlichkeit vonnöten 
seien. Diese theoretischen Forderungen („Ansprüche“) an unbestimmte Adressa-
ten werden von der Theorie in abstractu zusätzlich erhoben. Sie bedürfen somit 
im Denkmuster des Normativismus auch einer zusätzlichen „Rechtfertigung“. 

64 Nicht zufällig trifft man hier auf eine neoklassische Verkürzung der Ökonomie: was 
bei Hegel noch „Arbeiten und Genießen“ hieß (1805, 213), heißt bei Honneth Kon-
sum und Tausch (1992, 85). Siehe die Kritik bei Fraser 2003. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JOHN RAWLS | 487

                                             

Diese will Honneth nun in einer Bewegung einholen, die der Letztbegrün-
dung bei Apel erstaunlich analog ist, nämlich in einem sich empirisch verstehen-
den Aufweis solch substantieller Ansprüche als „immer schon“ antizipierter.65

Das Ergebnis dieser „Phänomenologie“ des normativen Geistes (2003, 135 f.) ist 
es, dass ein „normativer Minimalkonsens“ „stets schon vorgängig garantiert“ sei 
(1992, 72).66 Was leistet dieser Verweis auf die „vorgängige Intersubjektivität“ 
(52)? Entweder soll bereits sie die Probleme lösen – dann würden sie jedoch nur 
theoretisch verdeckt. Oder sie löst sie nicht – dann  fragt sich, wozu der Aufweis 
derselben theoretisch dienen soll, außer eben dazu, die „normativen Ansprüche“ 
(2000, 107, 113) einer Kritischen Theorie zu rechtfertigen, von der allerdings 
nicht mehr gesagt wird, worin sie eigentlich bestehen. Honneth wünscht sich wie 
der Kommunitarismus eine „kommunikative Basis“, „auf der die durch das 
Rechtsverhältnis voneinander isolierten [!] Individuen sich noch einmal [! ...] zu-
sammenfinden können“ (1992, 44). Das ist ein Appell zur ideellen Verdopplung 
der Rechtsverhältnisse, der wie die Forderungen von Rawls und dem Kommuni-
tarismus immer schon erfüllt ist (Fn. 32). 

Für die Sozialphilosophie fangen die eigentlichen Fragen hier erst an. Wer 
stellt hier Forderungen, und an wen? Welche realen Strukturen und Prozesse ste-
hen dahinter? Aus welchen Ideen und Traditionen speisen sich diese Forderun-
gen, und mit welchem Recht werden sie erhoben? Wie wären sie zu erfüllen? 
Wie stehen sie im Verhältnis zu den tatsächlichen Prinzipien des liberalen 
Rechtsstaates, der rechtlichen Gleichheit und der wirtschaftlichen und politischen 
Freiheit? Welche politischen Änderungen wären vonnöten, um sie ansatzweise 

65 Bezog sich Habermas auf Piaget und Kohlberg, so Honneth 1992, 157 ff. (wie schon 
Wild 1982) auf Donald W. Winnicot. Doch die Frage ist, was für die Liebe zu „be-
weisen“ ist (es ist schlecht, Menschen zu schaden, weil [...] ?). Für das Recht behaup-
tet Honneth mit Marshall 1950, einer populären Vorlesung der Nachkriegszeit, dass 
mit den „sozialen Rechten“ die Verteilungskämpfe des 19. Jahrhunderts, die sich 
primär um „Mitgliedschaft“ gedreht hätten, beendet seien. Das erinnert an Walzers 
Zurechtstellung sozialer Kämpfe zu einem Gerangel um Vereinsrechte (1983, 1991). 
Hegels staatliche Dimension der „Solidarität“ wird umgedeutet zu einer gesellschaft-
lichen Dimension der „Wertschätzung“ (s.u., Fn. 37). Auch sie wird am Ende nicht 
erwiesen, sondern gefordert (1992, 287). Sozialforschung kann nicht aus der empiri-
schen Mannigfaltigkeit gerade passende „Beweise“ für ihre Thesen heranziehen (auf 
diese Weise ließe sich alles „beweisen“), sondern müsste mögliche Falsifikationen 
ihrer Thesen ausräumen.  

66 Brumlik sprach zunächst kritisch von einer „Phänomenologie moralischer Konflikte“ 
(in: Edelstein 2000, 81). „In die Struktur der menschlichen Interaktionsbeziehungen 
ist die normative Erwartung, auf die Anerkennung durch die anderen Subjekte zu 
stoßen, zumindest in Form der impliziten Unterstellung eingebaut, in den Hand-
lungsplänen des Anderen positiv Berücksichtigung zu finden“ (Honneth 1992, 75). 
Seit Habermas wird im Begriff der Interaktion die materielle Reproduktion systema-
tisch ausgeblendet. „Gesellschaft“ wird wie im Neukantianismus gedacht als „konsti-
tuiert“ durch bewusste wertorientierte („normative“) Handlungen von Individuen. In 
diesem „subjektiv gemeinten Sinn“ wird das ‚Material’ gefunden, mit dem Apels 
formale Letztbegründung angereichert wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


488 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

zu erfüllen, und welche Grenzen wären einem solchen Strukturwandel zu ziehen? 
Wie wäre eine solche Änderung der politischen Struktur praktisch in die Wege 
zu leiten? Wie ist den theoretischen Gegnern solcher Maßnahmen zu begegnen, 
und wie den politischen? Mit Spannung harrt man auf die Beantwortung dieser 
Fragen. Honneth 1992 belässt es bei einer Anreicherung des Forderungskataloges 
(„Liebe, Recht, Solidarität“) und einer historisch ausholenden Behandlung von 
Gedanken darüber beim jungen Hegel und G.H. Mead. Er stützt sich auf Frag-
mente von Hegels System der Sittlichkeit von 1802, welches eher einen religiösen 
Traktat als ein republikanisches Manifest darstellt (siehe die „wechselseitige An-
schauung“, Honneth 1992, 44).67 Die Berufung auf den „frühen“ Hegel erinnert 
etwas an Heideggers Mythologisierung der „Frühe“ sowie auf die „antimarxisti-
sche Hegelstrategie“ (R. Mehring 1989) der deutschen Philosophie der 1950er 
Jahre (2.5.7). Auch die Berufung auf Mead überzeugt soziologisch wenig, denn 
dieser interessierte sich als Psychologe vorrangig um die Genese von Bewusst-
sein. Wenn die Gesellschaft vorkam, dann hinsichtlich der Rolle, welche die 
Vorstellung von der Gesellschaft auf das Verhalten des Einzelnen nimmt. 

Was daran soziologisch ist, ist idealistisch („the ideal society“, Mead 1934, 
317, cf. 3.4.2, Fn. 34). Wo ist also die versprochene „empirische“ Einlösung 
(1992, 8) der normativen Forderungen? Der Gewinn von Honneths Theorie ist 
die negative Herleitung der normativen Ansprüche der Theorie aus dem Verweis 
auf eine reale „Verletzung von impliziten Regeln“ (1992, 256; 2000, 88 ff.). Das 
ist eine einfallsreiche, doch auf den zweiten Blick tautologische Feststellung (zur 
Affirmation des Zirkels im deutschen Denkens siehe in 2.5.5). Ein Regelverstoß 
kann vielleicht als ratio cognoscendi der verletzten Regeln dienen, „erklären“ 
kann er diese Regel allerdings kaum. Eine theoretische Liste von Ansprüchen, 
die den Individuen als Intention unterstellt wird, kann nur dann eine Gesell-
schaftstheorie sein wollen, wenn zugleich unterstellt wird, Gesellschaften ent-
stünden durch diese Normen und entwickelten sich durch diese. Folgerichtig e-
voziert Honneth das Bild einer gerichteten Evolution der Gesellschaft, die durch 
den transzendentalen Mechanismus des moralischen „Kampfes um Anerken-
nung“ produziert wird.68 Das ist, wie schon in Luhmanns Behauptung, „Gesell-

67 Hegels Korrektur an Hobbes war, dass sich die Personen schon im Naturzustand an-
erkennen. Sie tun dasselbe wie bei Hobbes, nur ist die Erklärung „normativ gehalt-
voller“. So bekommt der Staat noch eine weitere Stütze. Hegel geht es darum, sich 
versöhnt zu wissen – hier mit dem Staat. Es dürfte schwer fallen, damit eine Kritische 
Theorie oder gar eine „emanzipatorische“ Politik zu begründen. Eher ist Hegel als 
Religionsphilosoph zu deuten (2.6.4, Fn. 88). 

68 Die Geschichte wird zu einer Geschichte von Normenauswicklungen: „in jeder [...] 
Epoche stocken sich die individuellen Vorgriffe auf erweiterte Anerkennungsverhält-
nisse erneut zu einem System [!] von normativen Ansprüchen auf, deren Abfolge die 
gesellschaftliche Entwicklung insgesamt zu einer permanenten [d.h. bruchlosen] An-
passung an den Prozess der fortschreitenden Individuierung zwingt“ (1992, 135). Die 
„Basis“ ist „kommunikativ“ (44; cf. 1.3, Fn. 21). Honneth unterstellt unverblümt eine 
moralische Evolution der Gesellschaft, die insofern identitätsphilosophisch ist, als die 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


JOHN RAWLS | 489

                                                                                                                                    

schaft“ bestünde aus Kommunikation (2.5.6, Fn. 237), ein klassischer Erzeu-
gungsidealismus. Er setzt als transzendentales Subjekt die Intersubjektivität, wie 
es schon Fichte und Hegel getan hatten. Honneth bleibt auf ihrer Linie, nur nennt 
er das Ganze – darin liegt der Unterschied zu Luhmann (2.5.6) – zusätzlich noch 
„normativ“.69 Marxens Kritik an Hegel trifft auch auf Honneth zu, ja sogar ver-
stärkt, da selbst Hegel der Ökonomie noch mehr Raum beimaß und den Individu-
en nicht als Explanans eine übergroße Intentionalität unterstellte.

Axel Honneths langjähriger Weggefährte Hans Joas (siehe Honneth/Joas 
1980, 1986 und 1987) vollbrachte eine ähnliche theoretische Bewegung in etwas 
anderer Ausrichtung: ausgehend von den normativistischen Weichenstellungen 
von Habermas versuchte auch er, in der Berücksichtigung alternativer Theorie-
strömungen (etwa von G.H. Mead und James Dewey) die normativistische Posi-
tion „gehaltvoller“ zu präsentieren. Ein Ergebnis dieser Bestrebung war ein 
Buch, welches sich mit der „Entstehung von Werten“ befasste (Joas 1997). Es 
beschreibt Theorien, in denen andere Autoren, von Nietzsche bis Charles Taylor, 
sich die Entstehung der normativen Wertvorstellungen der Menschen zu verge-
genwärtigen versucht hatten. Joas wie Honneth legen auf die allen Vereinzelun-
gen und formalen Vergesellschaftungen vorausliegende transzendentale „Inter-
subjektivität“ theoretisch großen Wert – trotz der Absetzung von Habermas 
(Honneth 1986, 144 ff.; Joas 1992, 171 ff.). Angesichts ihrer geraten reale Kon-
flikte etwas aus dem Blick.70

Struktur der Sittlichkeit „in allen Fällen die gleiche“ (30) sei. Die normativen Begrif-
fe und Prinzipien sind erkenntnisschwanger, weil sie selbst die Gesellschaft machen: 
Für Honneth werden „soziale Kämpfe“ durch Argumente geführt und entschieden 
(188). Dieser normative Vicoismus stammt von Habermas (cf. 2.6.4, Fn. 108).  

69 Honneth kritisiert zwar Fichte und Hegel für ihre „Bewusstseinsphilosophie“, doch 
dies ist die einzige Kritik. Sie beruht auf der hermeneutischen Verengung, die Ha-
bermas vorgegeben hat (3.1.5, Fn. 90, Fn. 125). Luckner 1995 verortet Honneth (und 
Taylor) auf dem Level von Fichte und Hegel. In der Tat entwickelt sich alles aus ei-
ner „vorgängigen“ Sittlichkeit des Anerkanntseins, nur dass nicht der althegeliani-
sche „sittliche Staat“ alles lenkt, sondern eine zivile „Bürgergemeinschaft“. Auch die 
prinzipialistische Geschichtskonstruktion wird neu aufgefahren (unter signifikanter 
Benutzung Marx’scher Termini, Fn. 68). Selbst Joachim Ritter und MacPherson 
wussten noch mehr über die prominente Rolle der kapitalistischen Wirtschaftsweise 
im Herzen des modernen bürgerlichen Rechtes. 

70 Etwa, wenn Honneth die Geschichte der sozialen Kämpfe hegelsch in die Selbstent-
faltung moralischer Vorstellungen umschreibt (Fn. 68). Marx umschrieb das Verfah-
ren, „das Schlechte auszumerzen und eine Kategorie als Gegengift gegen die andere 
zu verabreichen“, so: „es gibt keine Dialektik mehr, es gibt höchstens nur noch pure 
Moral“ (MEW 1, 125 ff.). Honneth 1988a will Sartres Negativität fortreflektieren,
um die „Idee kommunikativer Freiheit“ (74) nicht zu gefährden: Sartre sei „nur des-
wegen zu einer negativistischen Konstruktion der menschlichen Interaktion gezwun-
gen, weil er bereits in seinen Grundbegriffen die Möglichkeit persönlicher Identität 
ausschließt“ (80). Die Analyse bewegt sich auf rein begrifflicher Ebene und bleibt 
der Realität „menschlicher Interaktion“ seltsam äußerlich – grundlegende Negativität 
ist eines ihrer Grundmerkmale, sie bleibt auch in jeder noch so gelungenen Bewälti-
gung in Kraft (Rentsch 2000, 11 ff., 109 ff.). Joas 1993, 43 ff. will den negativen As-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


490 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Zwar kann man in der Genese des Selbstbewusstseins so erfreuliche und theo-
rieimmanent wichtige Dinge wie eine Kreativität des Handelns (Joas 1996) oder 
„praktische Intersubjektivität“ (Joas 1980) aufspüren. Doch wäre es ein geneti-
scher Fehlschluss (2.5.1, Fn. 14), wollte man hieraus aktuellen Konflikten ihre 
Schärfe nehmen. Die hohe Wertschätzung von Normen kann den Blick auf die 
mit ihnen konfligierende Realität, die eben nicht in „Normgenesen“ aufgeht, the-
oretisch leider auch verstellen (3.3). 

Dieses Kapitel 3.2 zu verschiedenen Theorien der Gerechtigkeit, die aus den 
USA kamen und besonders im ersten postmarxistischen Jahrzehnt die deutsche 
akademische Sozialtheorie beherrschten, konnte das Ergebnis von Kapitel 3.1 
bestätigen: der übergroße Schwerpunkt, der hier auf normative Phänomene ge-
legt wurde, hat den Blick auf die realen Fundamente des Normativen vielfach 
verstellt und theoretische Betrachtungen darüber sogar weitgehend ersetzt. Be-
sonders die Debatte zwischen dem Rawlschen theoretischen Liberalismus und 
dem eher hegelianischen Kommunitarismus wurde als eine innernormativistische
deutlich, die über die realen Strukturen der sozialen Welt und damit über die 
Verortung des Normativen selbst nur wenig  zu sagen hatte. Zugleich wurde 
deutlich, dass die Rolle der Theorie sich vom distanzierten „Erklären“ sozialer 
Prozesse auf ein Rechtfertigen ihrer Ergebnisse verlagert hat. Bevor wir die me-
thodischen Wurzeln dieses „pragmatischen“ Philosophieverständnisses untersu-
chen (3.4), ist noch eine Disziplin zu betrachten, die eine Manifestation des Auf-
schwungs des Normativen in der Philosophie ist: die Wirtschaftsethik (3.3). An 
ihr lassen sich die gewonnenen Kritikpunkte erneut als relevant erweisen, da die-
se Disziplin verschiedene bislang untersuchte philosophische und protophiloso-
phische Ansätze für ihre Zwecke nutzt. Welche Zwecke dies jenseits einer blo-
ßen Anwendung ethischen Vokabulars sein können, zeigt erst der zweite Blick. 
Auch bei Autoren dieses Kapitels werden hehre Absichten durch begriffliche 
Weichenstellungen funktional ins Gegenteil verkehrt.  

soziationen der „Gemeinschafsrhetorik“ damit einen Unbedenklichkeitsnachweis lie-
fern, dass in Amerika vieles anders verlaufen sei (vielleicht daher die Vorliebe für 
US-Autoren, cf. 3.4). Joas 2000a verurteilte den damaligen Kosovokrieg in wün-
schenswerter Deutlichkeit. Doch aus seiner theoretischen Optik scheinen Kriege pri-
mär insofern interessant zu sein, als sie Menschen auf universale Werte hindrängen – 
also meist erst dann, wenn sie vorbei sind. Honneth 1992 unterläuft die Antinomie 
zwischen sozialen und politischen Rechten (3.1.5, Fn. 121), indem er darin nur eine 
„sukzessive Erweiterung“ sieht (189). Bismarck vergab Teilhaberechte eher anstelle
von Teilnahmerechten, die dadurch sogar paternalistisch eingeschränkt wurden 
(Metzler 2003, cf. 2.4.1). Der Normativismus macht für die entscheidende Rechts-
Antinomie zwischen Freiheit und Gleichheit unempfindlich, da sich der Streit dieser 
Normen erst außerhalb der normativen Sphäre bemerkbar macht.  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIRTSCHAFTSETHIK | 491

                                             

3.3 Wirtschaftsethik:  e ine „normativ gehaltvol le“ 
Gesel lschaftstheorie? 

3.3.1  Hintergründe des Aufstiegs dieser Disziplin

„Wettbewerb ist solidarischer als Teilen.“ (Karl Homann) 
„[D]ie Bereicherung als solche als Selbstzweck der Produktion.“ (MEW 24, 63) 

Schon in den 1980er Jahren war der Zug der „neuen sozialen Bewegungen“ na-
hezu gänzlich ohne den Marxismus abgefahren, was wohl an den erstarrten 
Strukturen der kommunistischen Parteien und dem ergebnisarmen, aber verbisse-
nen Dogmatismus der Marxzirkel lag.1 Dieses Abrücken von Marx verstärkte 
sich nach 1989 noch erheblich. War es politisch befreiend, sich von den bevor-
mundenden selbsternannten Avantgarden zu lösen (im Westen etwas früher als 
im Osten), so hinterließ der Marxismus im theoretischen Bereich doch eine Lü-
cke. Auch wenn seine zahlreichen Spielarten intern gravierende Mängel aufwie-
sen (Kapitel 2), so war er doch die Instanz, die die tiefgehendste „Kapitalismus-
kritik“ geäußert hatte, wie meist zugestanden wurde. In der Friedens- über die 
Umweltbewegung bis zur Frauen- und Schwulenemanzipation wehrte man sich 
nun bewusst gegen Theoretisierungen und theoretisch verkleidete Bevormundun-
gen, die die Vielfalt der Bewegung einengen würden; ein Zug, den noch heutige 
Globalisierungskritiker wie attac an den Tag legen. Aufgrund seiner internen 
Mängel hätte der damalige Marxismus eine solche theoretische Leitungsfunktion 
allerdings gar nicht erfüllen können, gelangte er doch selten, jedenfalls selten   
überzeugend, zu den geforderten „konkreten Analysen der konkreten Situation“ 
(Lenin). Doch an solchen hingen sich die neuen Bewegungen auf (Nato-
Doppelbeschluss, Startbahn West, Wackersdorf etc.). An die Stelle der fehlenden 
übergreifenden Theorie traten nun diverse andere Narrative: in der Umweltbewe-
gung machten sich neben schlichter Empörung bald esoterische Tendenzen be-
merkbar,2 die Friedensbewegung hatte etwa über die Kirchentage stets eine Nähe 
zur Religion,3 und in die sexuellen Befreiungsbewegungen konnte bald der post-
strukturalistische Identitäts-Diskurs einfließen.4

1  Vgl. Thompson 1980, Habermas 1985a, Roth 1987; Haug 1982, Hirsch 1980, 1990. 
2  Diese konnten seriöse Naturphilosophie sein (Jonas 1979, Meyer-Abich 1984, Sche-

fold 1988, Hösle 1991), aber auch in versponnenen Romantizismus oder Nationalis-
mus ausarten (Gruhl 1978, Bahro 1991, Geden 1996, Ditfurth 1997, Markovits 
1997). Zu den Ursprüngen ökologischer Kapitalismuskritik Waibl 1989, 119-155. 

3  Neben der marxistischen Friedensforschung (Senghaas 1979) etwa Weizsäcker 1977, 
Schulte 1987, Drewermann 1991. Auch die Psychologie wurde oft bedient, wohl 
nicht ganz ohne Berechtigung. Über die Ablösung nichtmarxistischer Strömungen 
aus dem Bewegungsmarxismus berichtet aus der Innerperspektive Koenen 2001. 

4  Der Poststrukturalismus erlebte in Deutschland nur eine epigonale Rezeption, er war 
besonders in Frankreich und den USA populär. Dort sind Marx-Substitute deutlich 
erkennbar: Baudrillard, Lyotard und Foucault etwa entstammten direkt dem einen 
oder anderen Marxismus, dem sie sich dann zu entwinden trachteten. Sie fallen aus 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


492 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Keines dieser Narrative vermochte es aber, eine übergreifende Erklärung der 
gegenwärtigen Weltlage zu leisten, oder gar über sich und sein Verhältnis zur 
Gegenwart Rechenschaft abzulegen. So wurden die neuen Forderungen, philoso-
phisch betrachtet, zu einem der Wirklichkeit fremd gegenüberstehenden Sollen.5

Diese Tendenz zur Moralisierung fand in der akademischen Welt zwar auch ihre 
Verächter, insgesamt aber erlebte die philosophische Ethik eine regelrechte 
Boomphase.6 Und so macht zugleich mit dem scheinbar endgültigen Wegfall des 
Marxismus eine Disziplin Karriere, die noch „die Ökonomie“ selbst in das Ethi-
sche zieht oder zumindest ethisch deutet: die Wirtschaftsethik.7

Zwar fanden die Vorbereitungen zu diesem Aufstieg bereits Mitte der 1980er 
Jahre statt, aber es ist doch zu beobachten, dass gegen 1989 eine regelrechte Flut 
von wirtschaftsethischen Publikationen losbricht.8 Ein Hintergrund dafür mag 
gewesen sein, dass es nach Öffnung der innerdeutschen Grenze eine Zeitlang so 
aussah, als sei die Zukunft der DDR noch offen, so dass von akademischer Seite 
Überzeugungsarbeit zur sozialen Marktwirtschaft vonnöten schien – traditionelle 
Wirtschaftsethik war ja wenig mehr als der Versuch einer philosophischen Legi-
timation der schon gefallenen ordnungspolitischen Grundentscheidung zur „sozi-
alen Marktwirtschaft“, gegen den Sozialismus.9 Doch schnell wurde klar, dass 
sich mit der Wende auch im Westen einiges ändern würde, und so erwecken die 
diversen Wirtschaftsethiken der Nachwendezeit ex post eher den Eindruck, als 

unserem Themenbereich heraus, und wurden bereits eingehend kritisiert (Ferry 1987, 
Taureck 1988, Habermas 1985, Frank 1983, 1993, 119 ff.). Auch Derrida kommt 
kaum über Wortspiele zu Marx hinaus (1995, 2004, cf. Henning 20005c). 

5  Diese Tendenz hatte im marxistischen Lager ihre Vorläufer und Parallelen (2.1.4, 
2.6.3). Die bürgerliche Soziologie war wesentlich moralistisch aufgebaut (2.4.3). Zu-
dem war der herrschende Zeitgeist, das System Kohl (Friedbert Pflüger), gegenüber 
neuen Gedanken kaum durchlässig (Hess 1988). Zwar versuchten Gruppen wie die 
Kommunarden und alternativen Lebensgemeinschaften auf dem Lande, ihre Ideale zu 
leben; aber dies unter Abstraktion vom Rest der Welt. Die Filme Idioten und Zusam-
men behandeln diese Problematik treffend.  

6  Zum Ethikboom siehe Türcke 1989, Hösle 1991, Taureck 1992, Piper 1998, Thurn-
herr 2000. Verächter waren die Rechtshegelianer Marquard 1964, Ritter 1969, Geh-
len 1973, Lübbe 1987, Luhmann 1978 und 1989.  

7  Etwa bei Ulrich 2001 wird „die Ökonomik [...] nicht mit der, sondern in die Ethik in-
tegriert“ (Korff 1999 I, 871). Auch Koslowski 1988 gliedert die Wirtschaftsethik in 
eine übergreifende „ethische Ökonomie“ ein (s.o., Kapitel 3.3.4). 

8  Nach Koslowski 1982, Sen 1987 und Rich 1987 vgl. etwa Enderle 1988, Hesse 1988, 
Koslowski 1988; Molitor 1989, Pappi 1989, Waibl 1989; Rich 1990, Schauenberg 
1990, Ulrich 1990; EKD 1991, Hengsbach 1991, Steinmann 1991; Furger 1992, Ho-
mann 1992, 1992a, Rich 1992, Spiegel 1992, Enderle 1993, Wieland 1993 etc. Nach 
einer Tagung in St. Gallen 1985 war 1986 eine Arbeitsgruppe und 1989 im „Verein 
für Sozialpolitik“ ein ständiger Ausschuss „Wirtschaftswissenschaft und Ethik“ ge-
bildet worden. Mittlerweile gibt es mehrere Lehrstühle für Wirtschaftsethik und ein 
„Deutsches Netzwerk Wirtschaftsethik“ (vgl. die Zeitschrift Forum Wirtschaftethik). 

9  Cf. Müller-Armack 1946, Eucken 1952, Heimann 1955, Erhard 1957, Grosser 1988, 
Rich 1990, Zinn 1992. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIRTSCHAFTSETHIK | 493

                                             

sollte hier der Geist der alten Bundesrepublik noch einmal festgehalten, ja be-
schworen werden (als Nachhut vgl. Merkel 2000, cf. Reuter 2001).

Als diese Grundentscheidung auch für die Beitrittsgebiete gefällt war, wurde 
der politische Streit zwischen übereifrigen Apologeten dieser Ordnung und de-
nen, die aufgrund sich häufender Missstände10 eine kritischere Sicht darauf ent-
wickelten, verstärkt im Medium der nun etablierten Wirtschaftsethik ausgetra-
gen; allerdings ohne dabei zu einer so grundlegenden Kapitalismuskritik zu ge-
langen, wie sie in den 1970er Jahren verbreitet war. Die Popularität dieser Dis-
ziplin erreichte schließlich in einer 3000-seitigen Summa (Korff 1999) ihren Ab-
schluss. Inzwischen ist in Form der Globalisierungskritik die Kapitalismuskritik 
wiedergekehrt. Noch in dieser lebt die Wirtschaftsethik fort: auch hier wird bis-
lang eher ethisch argumentiert, und es gibt eine gewisse Theorieabstinenz (3.3.5). 
Die kurze Blüte der Wirtschaftsethik soll nun weniger in ihren zuweilen ver-
dienstvollen Einzelheiten als in ihren argumentativen Weichenstellungen verfolgt 
werden, denn diese sind symptomatisch.  

Warum besinnt sich erst die außerakademische Globalisierungskritik wieder 
auf Marx? Wie ist das Phänomen der inflationären Wirtschaftsethiken aus einer 
Marx nicht ignorierenden Sicht einzuordnen? Die effektvoll aussehenden Argu-
mente der Wirtschaftsethik sind ja keineswegs neu (3.2.3), sondern entstammen 
in ihrer Substanz Diskussionskontexten, die in der historischen Betrachtung der 
Reaktionen auf Marx schon begegnet sind; hauptsächlich denen der Religion und 
Theologie (2.6), der neoklassischen Ökonomie (2.3) und des Historismus (2.5). 
Allerdings sind diese zum Teil miteinander unverträglich: Schnell machte sich in 
der Wirtschaftsethik eine Aporie bemerkbar zwischen einer theologisierend-
abstrakten Kritik „der Wirtschaft“ (3.3.2) und ihrer betriebswirtschaftsblind vor-
laufenden Apologie (3.3.3). Ein dritter, hegelianischer Weg betrachtete den 
„Begriff“ ethischen Wirtschaftens zwar als wirklich, aber noch nicht ganz reali-
siert (3.3.5). Doch eine „Integration“ von Weltferne und Affirmation führt über 
keines von beiden hinaus, sondern birgt noch den zusätzlichen Nachteil, dass die 
Wirtschaftsethiker nun selbst nicht mehr wissen, was sie eigentlich sagen: Die 
Rede von der „Ökonomie“ und gegebenenfalls der „Kritik“ an ihr lässt unklar, ob 
von der Wirtschaft oder von ihrer Theorie die Rede ist. Hinsichtlich der Stoßrich-
tung einer Kritik ist das allerdings ein gravierender Unterschied. Er wird jedoch 
gar nicht erst als Problem angesehen. Zur Unklarheit in inhaltlicher gesellt sich 
so eine in methodischer Hinsicht. In dieser Verlegenheit befinden sich die meis-
ten der deutschsprachigen Wirtschaftsethiken, am stärksten in der historistischen 
Variante (3.3.4). Die folgende nähere Betrachtung soll zeigen, ob die Anreiche-
rung der normativen Gehalte eine bessere Gesellschaftstheorie ergibt. 

10 Wachsende Arbeitslosigkeit, Armut, Sozialabbau, Fremdenfeindlichkeit; wachsende 
Staatsverschuldung, nationale und internationale Vertiefung der Ungleichheit, Zer-
störung der Umwelt, das Wiederaufleben von Kriegen und nationalem wie religiösen 
Fanatismus (vgl. Kapitel 1.2). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


494 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

3.3.2  Theologische Wirtschaftsethik       

Frühe wirtschaftsethische Publikationen im präskriptiven Sinn hatten in Deutsch-
land einen religiösen Hintergrund. Hier hatte man sich recht offen mit der Sozi-
aldemokratie auseinandergesetzt und ging mitunter sogar so weit, den „Sozialis-
mus“ zu bejahen, allerdings meist ohne Marx’sche Theoreme zu übernehmen 
(2.6.6).11 Erklärbar ist dies mit der Äquidistanz der christlichen Religion, die der 
bürgerlichen Gesellschaft aufgrund des „eschatologischen Vorbehalts“ ebenso 
reserviert gegenüberstehen sollte wie das Proletariat es lange Zeit tat. „Ihr könnt 
nicht Gott dienen und dem Mammon“ (Mat 6, 24). Die sozialrevolutionären Imp-
likationen weiter Teile der Bibel lassen sich nur mit großer hermeneutischer Mü-
he in eine marktapologetische Sicht einbinden – ein Problem, welches aufgrund 
seines Schriftprinzips (sola scriptura) besonders den Protestantismus betraf. Die 
zentrale Forderung nach tätiger Nächstenliebe (3. Mos 19, 18; Mat 5, 44; Röm 
13, 8) verpflichtete in der Bundesrepublik aber auch Katholiken auf eine umver-
teilende Gemeinwohlorientierung (Uertz 1981).  

Zwar hat sich diese Annäherung auf den Großteil der Arbeiterbewegung eher 
mäßigend ausgewirkt – was zur Verdammung seitens der Marxisten führte. Doch 
ist nach 1989 eine gegenläufige „Dialektik der Mäßigung“ zu beobachten: 
schwindet von zwei Polen (a, c), zwischen denen eine Vermittlung (b) angestrebt 
war, der eine (a) gänzlich, so kann das Vermittelnde (b) inzwischen so viel von 
jenem (a) aufgenommen haben, dass es, wenn auch gemäßigt, gegenüber dem 
verbliebenen Extrem (c) nun zu seinem (a’s) Platzhalter wird. Dies ist nicht nur 
dort der Fall, wo nach dem Verschwinden oder der Niederschlagung sozialisti-
scher Bestrebungen ähnliche Forderungen nun im Namen der katholischen Sozi-
allehre erhoben werden, wie jüngst in Argentinien, sondern auch in der deutschen 
Wirtschaftsethik. Wie ein Wärmespeicher wurde die Theologie, als den gesell-
schaftlich und ökonomisch Benachteiligten die Fürsprecher ausblieben, zum 
funktionalen Äquivalent der Kapitalismuskritik, die sie einst zu „widerlegen“ 
versucht hatte. Die zentralen Anstöße zur Belebung der Wirtschaftsethik um 
1989 entstammen daher dem Kontext der theologischen Sozialethik.12

Die theologische Ethik hatte nur geringe Berührungsängste mit Marx, auch 
wenn er meist nur als moralistischer „Entfremdungstheoretiker“ in Erscheinung 
trat.13 Allerdings gab es hierbei das Problem der Unschärfe. Die ethischen Impe-

11 Cf. Scheler 1919, Wünsch 1927 und Heimann 1931. Heimann 1929 „musste sich [...] 
der Marx’schen Sichtweise bedienen, auch wenn Marx’sche oder marxistische Ein-
zeltheorien abgelehnt wurden“ (308). 

12 Siehe außerdem Rich 1987/1990, EKD 1991, Hengsbach 1991, Herms 1991, Furger 
1992, Spiegel 1992, Duchrow 1994, Utz 1994, Erfurt 1997, Schramm 1997. 

13 Vgl. bereits Rich 1951, 1962, Duchrow 1969. Duchrow 1994 bezieht sich auf Altva-
ter, Kurz und darüber auf Marx (30 ff.). Spiegel nennt einige Marx’sche Argumente 
(1992, 177 u.ö.). Hengsbach, Lehrstuhlnachfolger Nell-Breunings, anerkennt die zi-
vilisierende Wirkung, die die Arbeiterbewegung gehabt, wenn auch nicht intendiert 
habe: „Auf längere Sicht muss man anerkennen, dass die alten und neuen sozialen 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIRTSCHAFTSETHIK | 495

                                                                                                                                    

rative, die aus der Religion gewonnen werden, können zwar auf die Gegenwart 
appliziert werden, aber diese Applikation wirkt den gegenwärtigen Verhältnissen 
gegenüber oft seltsam äußerlich. Um die gewonnenen Imperative auf den Ge-
genstand anwenden zu können, müsste dieser zunächst hinreichend erschlossen 
werden. Durch ihre scheinbare ethische Überlegenheit droht sich eine priesterlich 
einherschreitende Ethik aber einer genaueren Zurkenntnisnahme des zu beurtei-
lenden Gegenstandes überhoben zu dünken. So wird die Abstraktheit des Appli-
candums („Ethik“) durch die Unbestimmtheit des Applicans („Wirtschaft“) noch 
verschärft. Eine Applikation erzeugt nicht selbst ihr Applicans, sondern muss 
dieses als gegeben hinnehmen (3.2.2). Eine Ethik mag noch so gut sein, sie kann 
dennoch ihren Gegenstand fehlbestimmen – ein Problem, was aus der Genethik 
und anderen Anwendungsfällen bekannt ist.

Dass die theologischen Wirtschaftsethiker meist keine Fachökonomen sind, 
muss noch kein Nachteil sein, sind doch die Fachökonomen aufgrund des neo-
klassischen Paradigmas selbst betriebsblind geworden (siehe 2.3.1). Durch ihre 
geringeren Berührungsängste mit dem Kapitalismuskritiker Marx hat die christli-
che Wirtschaftsethik nun die Chance, den Kapitalismus besser zu bestimmen als 
die Fachökonomie. Doch wie geht sie mit ihm um?  

„Wir nennen gewöhnlich den Ökonomen, der das Eigentumsrecht an Kapital vertritt, einen 
Kapitalisten. Diese Benennung wird von idealistisch orientierten Moralpredigern benützt, 
um einen gierigen Gewinnhasardeur zu kennzeichnen. Der Finalethiker dagegen beginnt 
bei der Erfahrung und sucht nach der ursprünglichen Definition und zwar für den Status, in 
dem noch von keiner Eigentumsordnung gesprochen werden kann. Das ist ein zwar empi-
risch gewonnener, aber doch abstrakter Begriff: Mittel der Steigerung der Arbeitsprodukti-
vität im Hinblick auf die Bedarfsdeckung des Menschen“ (Utz 1994, 6). 

Bestimmungen wie diese hinterlassen ein Staunen, welches bekanntlich der Be-
ginn philosophischen Nachdenkens ist. Denn hier liegt gleich eine Fülle von Un-
gereimtheiten vor. Analysieren wir diese Stelle einmal etwas genauer: 

„Wir nennen gewöhnlich den Ökonomen, der das Eigentumsrecht an Kapital 
vertritt, einen Kapitalisten.“ Die übliche Redeweise meint mit „Kapitalist“ nicht 
den Ökonomen, sondern den Eigentümer des Kapitals. Hier zeigt sich eine Ver-
mengung von Theorie und Wirklichkeit.  

Bewegungen den Kapitalismus in Europa gezähmt, vielleicht gar umgebogen haben“ 
(1992, 80). Schon der Terminus „Kapitalismus“ signalisiert, dass es weniger Berüh-
rungsängste mit Marx gibt als bei den Fachökonomen, die eher von „Marktwirt-
schaft“ reden: von Markt oder Marktwirtschaft sprechen im Titel wirtschaftsethisch 
Kapp 1963, Rich 1990, Koslowski 1991, Forum für Philosophie 1994, Thielemann 
1997 sowie globalisierungskritisch Saul 1997 und Klein 2001 – das ist ein Theologe 
neben sechs Nichttheologen; von Kapital oder Kapitalismus sprechen Waibl 1989, 
Furger 1992, Duchrow 1994, Jacob 1996 und Walk 2002 – drei Theologen neben 
zwei Nichttheologen. Sogar die Wirtschaft benutzt dieses Wort (Breuer 1999), nur 
die apologetische Theorie scheut ihn. Koslowski 1988 titelt „Kapitalismus“ und 
spricht im Buch vom „Markt“. Unentschieden bleibt die abstrakte Rede von „Wirt-
schaft“ und „Ökonomie“ (Horn 1996, Karmasin 1996, Ulrich 2001).  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


496 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

„Diese Benennung wird von idealistisch orientierten Moralpredigern benützt, 
um einen gierigen Gewinnhasardeur zu kennzeichnen.“ Marx, der harsche Kriti-
ker von Idealismus und Moral, der zweifelsohne angepeilt ist, wird hier selbst zu 
einem Moralprediger, noch dazu einem idealistischen. Zu dieser Fehlwahrneh-
mung führt allein die eigene Vergeistigung der Phänomene, die nur noch „Geist 
vom eigenen Geiste“ wahrnimmt (2.5.2, 3.4.3). Wie schon ein flüchtiger Blick 
ins Kapital zeigt, wollte Marx keineswegs auf Grundlage einer Anthropologie 
(„Habsucht“, Kant 1800, 605 ff.) Einzelne anklagen.14

„Der Finalethiker dagegen beginnt bei der Erfahrung und sucht nach der ur-
sprünglichen Definition, und zwar für den Status, in dem noch von keiner Eigen-
tumsordnung gesprochen werden kann. Das ist ein zwar empirisch gewonnener, 
aber doch abstrakter Begriff.“ Eine Berufung auf Empirie und Erfahrung ist im-
mer löblich. Doch „ursprüngliche Definitionen“ sind in der Erfahrung nicht ge-
geben – genau dieses Problem hat bei Kant die moderne Philosophie allererst 
hervorgerufen. Utz geht nun weniger von dieser als vielmehr von einer Teleolo-
gie aus: Der „Finalethiker“ weiß schon a priori, was „gut“ ist und muss daher 
Mittel und Zweck, Gesinnung und Folge nicht mehr unterscheiden. Zugrunde 
liegt hier gerade keine Erfahrung, sondern nur eine theologische „Denkerfah-
rung“. Der finalethisch vorgegebene „abstrakte Begriff“ wird keineswegs „empi-
risch gewonnen“, denn hier wird von der geschichtlichen Realität gerade abgese-
hen. Irgendeine „Eigentumsordnung“ gibt es schließlich immer, das „Kapitalver-
hältnis“ (MEW 23, 417 u.ö.) ist ja selbst eine historische Eigentumsordnung. Wie 
will man von ihr etwas ausmachen, indem man sich in einen „Urzustand“ hinein 
imaginiert und noch von dem Gesuchten selbst abstrahiert?

Obwohl er sich jenseits jeder Eigentumsordnung wähnt, weiß Utz schon im 
nächsten Satz jedoch recht präzise Angaben über das Kapital zu machen: es sei 
ein „Mittel der Steigerung der Arbeitsproduktivität im Hinblick auf die Bedarfsde-
ckung des Menschen.“ Der Finalethiker findet auf diesem abstrakt-empirischen 
Weg „die ursprüngliche Definition“ von Kapital, die er zuvor selbst versteckt hat. 
Die Ethisierung des Kapitals wird vollbracht, indem eine seiner Funktionen (so-
fern es in neue Technologien investiert wird, steigert es die Produktivität) isoliert 
und zum alleinigen Zweck erklärt wird. Dieser entspricht dem ebenso final-
ethisch gesetzten Wirtschaftsziel „Bedarfsdeckung“ (1994, 6) perfekt. Von der 
Kapitalismuskritik bleibt nichts übrig. Utz polemisiert sogar gegen das Stillhalten 
einer kirchlichen Denkschrift (EKD 1991) gegenüber den Gewerkschaften:  

„Eigenartigerweise kritisiert die Denkschrift die Politik des Deutschen Gewerkschaftsbun-
des nicht“ (Utz 1994, 47). „Ist eine der Ursachen der Fehlentwicklung nicht auch darin zu 
sehen, dass die Haushalte zuviel Geld in der Hand haben? Ohne Rücksicht auf die wirt-

14 Marx erläutert dort schon im Vorwort [!]: „es handelt sich hier um die Personen nur, 
soweit sie die Personifikation ökonomischer Kategorien sind, Träger von bestimmten 
Klassenverhältnissen und Interessen. Weniger als jeder andere kann mein Stand-
punkt [...] den Einzelnen verantwortlich machen für Verhältnisse, deren Geschöpf er 
sozial bleibt“ (MEW 23, 16; „Charaktermaske“, a.O. 100; cf. Gamm 2001, 52 ff.). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIRTSCHAFTSETHIK | 497

                                             

schaftliche und soziale Gesamtentwicklung werden die Löhne hochgetrieben“ (158); durch 
„äußeren Druck, vor allem von Seiten der Gewerkschaften“ (144). „Vor allem der Streik 
von Angestellten des öffentlichen Dienstes zielt darauf ab, die friedliebenden Bürger zu 
quälen“ (223). 

Der theologische Wirtschaftsethiker Utz vertritt damit offen eine neoliberale Po-
sition.15 Auch kritischere theologische Wirtschaftsethiker werden durch theoreti-
sche Unachtsamkeiten in Positionen gedrängt, die ihren Intentionen schnur-
stracks zuwiderlaufen. So führt schon der Grundbegriff der religiös inspirierten 
Wirtschaftsethik, die „Lebensdienlichkeit“, in ein folgenreiches Dilemma: ent-
weder nämlich wird der Begriff als faktischer Zweck des Wirtschaftens behaup-
tet, wie dies in der Neoklassik mit der „Bedarfsdeckung“ der Fall ist. Dann mün-
det eine solche Wirtschaftsethik zwangsläufig in Apologie: wie auch sollte eine 
per Definition dem Leben dienende Wirtschaft diesem zugleich schaden kön-
nen?16 Oder aber der Begriff wird als eine kontrafaktische „normative Vorgabe“ 
(Rich) gelesen – dann ist nicht zu sehen, wie eine solche Wirtschaftsethik über 
fromme Forderungen hinauskommen sollte.17 Diese können von fachökonomi-
schen Ökonomen doppelsinnig als „jenseitig“ abgewiesen werden.18

15 Sie kulminiert in dem Patentrezept: „Bescheiden leben, fleißig arbeiten und sparen“ 
(Utz 1994, 160). Da die Moraltheologie dass schon „in allen Jahrhunderten“ wusste 
(160), kann Utz die Gegenwart schlicht übergehen.

16 „Die Dienlichkeit, die Lebensdienlichkeit, ist der primär gottgewollte Zweck der 
Wirtschaft“ (E. Brunner 1932, 387; Ulrich 2000, 204; Rich 1990, 23, 140). Von ei-
ner Bedarfsdeckung als Ziel ‘der’ Wirtschaft gehen wie selbstverständlich aus: Moli-
tor 1989, 36; Utz 1994, 6; Horn 1996, 24; Wieland 1996, 54 („Bedürfnisbefriedi-
gung“/„Allokation knapper Mittel“); Korff 1999 I, 30; Reuter 2000, 342; Ulrich 
2001, 11. Eine neoklassische Begriffsdefinition (siehe das Motto zu 2.3) wird kurz-
schlüssig als Beschreibung der Wirklichkeit genommen – eine Springquelle des I-
dealismus. Diese Definition ist völlig unspezifiziert: ist sie deskriptiv oder normativ? 
Wie wird sie gewonnen? Trägt sie einen historischen Index? Einen solchen hatte 
Marx speziell für die kapitalistische Wirtschaftsweise geliefert: hier gilt „die Berei-
cherung als solche als Selbstzweck der Produktion“ (MEW 24, 63), also gerade nicht 
die Befriedigung ‚der’ Bedürfnisse (vgl. Kapitel 2.3.1). Kriterium für die Wahl der 
Definition sollte sein, mit welcher Definition sich mehr erklären lässt.  

17 Wenn Rich (1987, 173) die „Mitmenschlichkeit, Mitgeschöpflichkeit, Partizipation“ 
als „normative Vorgaben“ aufruft, bleibt unklar, was das heißen soll und wie es um-
zusetzen wäre. Dasselbe gilt für die „wirtschaftsethischen Leitthesen“ von Spiegel 
1992 (Befriedigung der Grundbedürfnisse, Umverteilung, Gesundsein, Recht auf 
Arbeit, Humanisierung der Arbeit, Partizipation und Kontrolle, Erhalt der natürli-
chen Ressourcen und der Umwelt, Begrenzung des Wachstums, Ende der Ver-
schwendung, Einhaltung eines menschlichen Maßes) und Hengsbach 1991 (Gleich-
stellung der Frau, humane Arbeitsgestaltung, ökosozialer Umbau der Gesellschaft, 
weltweite Gerechtigkeit; Leben, Würde, Beteiligung). Was ist damit gesagt, wenn es 
nicht Forderungskataloge sind, die der Wirklichkeit unvermittelt gegenüberstehen?  

18 Dabei weist man sich die „Jenseitigkeit“ gegenseitig zu: Homann (1994, 11) wirft – 
in Anschuldigungen nicht sparsam – Kant, H. Jonas, Ulrich, Steinmann, Honneth 
und Kambartel einen „ethischen Imperialismus“ vor, welcher „abstrakt“ und „un-
fruchtbar“ bleibe. Ulrich (2001, 102 f.) gibt diesen Vorwurf an Steinmann und insbe-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


498 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Mit Bedacht hatte Georg Wünsch einst wegen dieser Weltfremdheit theologi-
scher Ethik auf einer anspruchsvolleren Vermittlung – und das heißt zunächst: 
Unterscheidung – von ökonomischer und theologischer Logik bestanden.19

Eine voreilige Vermischung der Perspektiven macht sich auch bei Ulrich 
Duchrow (1994) bemerkbar. Er bestimmt den Kapitalismus in kritischer Absicht, 
aber aus zweiter Hand, und kommt so zu einer fatalen Entgegensetzung von 
„Geld“ und „Leben“. Kommentieren wir einen Abschnitt (Duchrow 1994, 28): 
„Der entscheidende Punkt des Übergangs zur Marktwirtschaft des Industriekapi-
talismus war, dass [...] nicht nur Güter, sondern auch Arbeit, Boden und Geld [...] 
zu Waren wurden“. Hier werden konträre Theoriestränge vermengt: die Begriffe 
„Marktwirtschaft“ und „Güter“ entstammen der Neoklassik, die Begriffe Ware 
und Industriekapitalismus dem Marxismus. Sie laufen einander zuwider und las-
sen sich nicht ungestraft aneinanderreihen (2.3.3). Wie man sieht:  

„Das ist aber eine ungeheure Abstraktion oder Fiktion. Denn offensichtlich 
sind Arbeit, Boden und Geld konkret gesehen keine Waren, d.h. zum Kauf oder 
Verkauf produziert“ (1994, 28). Duchrow möchte seinen kritischen Impetus kon-
kretisieren. Doch durch sein „konkretes Sehen“ übergeht er, dass diese Dinge im
Kapitalismus durchaus zu Waren werden. Was er sagen will ist wohl, dass sie 
nicht aus zeitlos-notwendigem Zwang Waren sein müssen. Es gab Epochen, in 
denen es nicht so war, und es könnte erstrebenswert sein, so etwas neu anzustre-
ben. „Konkret gesehen“ ist es aber derzeit so, dass der Arbeiter seine Arbeitskraft 
auf dem Arbeitsmarkt verkauft, dass man Geld auf dem Geldmarkt und Boden 
auf dem Grundstücksmarkt handelt: die Preise dieser Waren bezeichnet Marx als 
Lohn, Rente und Zins. Es ist schlicht falsch zu sagen, dass Güter hier nicht für 
den Verkauf produziert würden. Durch eine methodische Unachtsamkeit wird der 
Kapitalismus zur Fiktion, zu einem geistigen Phänomen herabgesetzt.

In letzter Konsequenz hieße dies, dass es ihn eigentlich gar nicht gibt (Duch-
row 1994, 28): „Das verweist auf das grundlegende Problem der kapitalistischen 
Marktwirtschaft [sic!]: sie ist zutiefst abstrakt, sie geht nicht vom konkreten Le-
ben aus, sondern sie stülpt dem konkreten Leben das eiserne Gesetz des Geld-
vermehrungsmechanismus über“. Anders als Marx, der gerade auf dem Markt 
Naturkräfte wirken sah, setzt Duchrow das „Leben“ dem „Geld“ abstrakt entge-
gen. Wie es zu dem gegennatürlichen Kapitalismus kommen konnte, wird ebenso 
rätselhaft wie schon seine fiktionalisierte Existenz. Zudem liefert sich Duchrow 
der Gefahr einer sozialdarwinistischen Glorifizierung des Lebens aus. Dies wird 
manifest, wo er sich affirmativ auf den völkischen Kaufmann und Literaten Sil-
vio Gesell bezieht (38, 248): dieser hatte im Interesse der „Hochzucht“ der 

sondere Koslowski weiter, welcher ihn wohl seinerseits zurückweisen würde (im-
merhin ist seine „Ethik des Kapitalismus“ eine naturrechtliche, das Sollen liegt bei 
ihm also „in der Natur der Sache“). Die kreisrunde Weitergabe widerlegt den Vor-
wurf aber keineswegs – er bleibt bei allen Genannten berechtigt.

19 Die „Eigengesetzlichkeit des Wirtschaftens“ dürfe „nicht mit den Maßstäben der 
christlichen Ethik gemessen werden [...], da man sonst beide verderbe“ (Wünsch 
1932, Sp. 1969; cf. 2.6.6). Auch der Klassiker der modernen Ethik hat religiöse Be-
gründungen abgelehnt, da ihre Reichweite stets partikular sei (H. Jonas 1979, 99). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIRTSCHAFTSETHIK | 499

                                             

menschlichen Rasse eine Weltsicht entworfen, in welcher der Zins alles be-
herrscht. Er müsse lediglich abgeschafft werden, um wieder einen „naturgemä-
ßen“ Konkurrenzkampf zwischen den Kapitalisten zu gewährleisten. Diese Posi-
tion war in sich unstimmig und politisch hochgradig anfällig. Dass die National-
sozialisten so viel von dem Denken der „Freilandbewegung“ übernehmen konn-
ten (etwa die „Brechung der Zinsknechtschaft“), mag von diesem nicht beabsich-
tigt gewesen sein, ist aber konsequent.20 Obwohl sich Duchrow kritisch zur 
„Marktwirtschaft“ verhalten will, wird er durch Defizite in der Durchdringung 
des Stoffes in fragwürdige Ecken gedrängt.  

Die Beispiele zeigen: Der Bezug auf Marx ist in der theologischen Wirt-
schaftsethik missglückt. Es bleibt bei der Anwendung neoklassischer Theoreme, 
zu denen auch die keynesianischen zu rechnen sind (neben Utz und Duchrow 
auch bei Rich 1990, Hengsbach 1991, Furger 1992 und Schramm 1996). Diese 
Schriften führen wieder in das marktapologetische Lager. Sie unterscheiden sich 
nur durch das Maß an Interventionen, den sie zum gegebenen Zeitpunkt für zu-
lässig halten. Nicht nur, dass diese Ethik über Andeutungen nicht hinauskommt 
und in der Praxis äußerst dehnbar ist,21 auch dass sie ausgerechnet im Zeitalter 
der Globalisierung mehr staatliche Sicherungen eingeführt wissen will, zeigt ih-
ren „abgeschiednen Geist“. Sie fasst nicht ihre Zeit in Begriffe, sondern die Idea-
le der unmittelbaren Nachkriegszeit. Wird die hier praktizierte Vergeistigung des 
Phänomens kritisch, führt sie dahin, Kapitalismus als Religion zu deuten.

20 Der Gedanke geht auf die Sozialreform zurück, in der John Ruskin u.a. „das Leben“ 
gegen die negativen Folgen des Kapitalismus ausspielten. Er konnte so leicht sozial-
darwinistisch gelesen werden (zu Gesell vgl. Senft 1990, Bartsch 1994, Ditfurth 
1994, Geden 1996, 152-167). „Marktwirtschaft ohne Kapital“ ist in der Moderne ein 
Widerspruch: Waren, die auf dem Markt getauscht werden, müssen irgendwo produ-
ziert werden. Werden sie kapitalistisch, also unter Konkurrenz produziert, wird dafür 
Kapital benötigt, und zwar immer mehr, je billiger produziert werden muss. „Natur-
wüchsig“ entsteht so eine steigende Geldnachfrage, die natürlich über den Geldhan-
del abgedeckt wird. In einer „Marktwirtschaft“ lassen sich also weder das Kapital 
noch der Zins abschaffen. Dieser Vorstellung liegt eine verkürzte Teilnehmerper-
spektive zugrunde: der Kleinhändler leidet unter mangelnder Nachfrage. Seine Fra-
gestellung beschränkt sich darauf, wie die Menschen mehr Geld (bei ihm) ausgeben 
könnten: Man denke sich zu einem gegebenen Zeitpunkt einen Faktor weg (etwa den 
Zins, so Gesell 1916, oder das Geld, so Proudhon), und die gegebenen Waren schei-
nen sich einmalig günstiger tauschen lassen (für eine Seite). Dabei bleibt offen, wie 
es zu den Waren gekommen ist, wie sie und die sie tauschenden Menschen sich re-
produzieren und welche Rolle Geld und Zins über den einfachen Tausch hinaus spie-
len. Marx hat diese „Philisterutopie“ eingehend kritisiert (MEW 4, 98 ff.; MEW 42, 
87 ff.; MEW 13, 69; MEW 23, 82 f., 99 f. Nach Rakovitz 2000, 77 ff. bestimmt die-
se Thematik den Aufbau der Grundrisse, MEW 42). Heutige Aufgüsse dieses Ge-
dankens wollen mit Zins und Zinseszins materielle Ungleichheiten zwischen „Geld-
besitzern“ und Normalmenschen erklären (Creutz 1983, Kennedy 1991, www.sys-
temfehler.de). Dies übersieht, dass die größten Zinszahler Unternehmen sind, die 
folglich auf anderem Wege reich werden. Nach Marx ist der Zins ein Anteil des Pro-
fites, keinesfalls dessen Ursache (MEW 25, 350 ff.; 2.3.5).  

21 Cf. 3.2.2, Fn. 28. Neoliberale wie Buchanan 1962 wollen einen „Minimalstaat“.  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


500 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Marx’ Weg von der Religionskritik zur Kritik der politischen Ökonomie wird 
wieder umgedreht (2.6.3; cf. Wagner 1985, Jacob 1996, Binswanger 1998). Zwar 
sah Marx, dass der Kapitalismus religiöse Züge trägt, doch nahm er diese Züge 
nicht als Explanans, sondern als Explanandum. Sich auf die Oberflächenstruktur 
einer „Religion“ zu beschränken, ja diese als „Grund“ für die materiellen Struk-
turen zu betrachten, galt ihm als Mystizismus. So kommen etwa dem Geld als 
Ding Eigenschaften zu, die nicht mehr verstehbar sind.22 Eine Religionskritik 
kann zwar ethisch die Macht des Geldes beklagen, aber theoretisch affirmiert sie 
diese Sicht so gerade. Die Eigenschaften, die die Theologen am Geld kritisieren, 
legen sie ihm erst selbst bei (Delektat 1953, Hörisch 1983, Türcke 1983, Wagner 
1985). Ein so verstandenes Geld karikiert die Paradoxie des Christentums: ein 
malum wird beklagt und zugleich für notwendig erklärt; credo quia absurdum.23

Die theologische Wirtschaftsethik wurde zwar ein Platzhalter der Kapitalis-
muskritik, doch aufgrund ihrer Fehlbestimmungen des Objekts Wirtschaft und 
der Vergeistigung seiner Merkmale bis hin zur Theologisierung wurde sie zerris-
sen zwischen einem äußerlich bleibenden Moralismus in der „Ethik“ und einer 
unfreiwilligen Apologie in der Theorie der „Wirtschaft“. Zwischen ihnen oszil-
liert sie unentschieden. Die theologische Wirtschaftsethik hat zwar wichtige Fra-
gen aufgeworfen, muss aber zur Beantwortung derselben verlassen werden.

22 „Der Standpunkt, auf dem man sich mit solchen Geistergeschichten begnügt, ist 
selbst ein religiöser, weil man [...] die Religion als causa sui auffasst [...], statt [...] 
nachzuweisen, wie bestimmte industrielle und Verkehrsverhältnisse notwendig mit 
einer bestimmten Gesellschaftsform, damit einer bestimmten Staatsform, und damit 
einer bestimmten Form des religiösen Bewusstseins verbunden sind“ (MEW 3, 137). 
Daran hielt er fest: „Es ist in der Tat viel leichter, durch Analyse den irdischen Kern 
der religiösen Nebelbildungen zu finden, als umgekehrt, aus den jedesmaligen wirk-
lichen Lebensverhältnissen ihre verhimmelten Formen zu entwickeln. Die letztre ist 
die einzig materialistische und daher wissenschaftliche Methode“ (MEW 23, 393, 
vgl. 2.6). Den Theologoumena bei Marx und Engels kommt keinerlei Erklärungs- 
oder gar Begründungsfunktion zu; sie sind – wie die „Dialektik“ – als dramaturgi-
sche Darstellungsmethode und heuristische Metaphorik zu interpretieren (Buchbin-
der 1976, cf. 2.5.7, 2.6.4). 

23 Als felix culpa gelten sonst der Sündenfall und der Tod Christi (cf. MEW 40, 446, 
562 ff.). Anlässlich der defizitären „modernen Ökonomie“ (MEW 23, 97) sagte 
Marx: „Für eine Gesellschaft von Warenproduzenten [...] ist das Christentum [...] die 
entsprechende Religionsform“ (93). Die Vorstellung vom Kapital als dem Absolu-
ten, „größer als er selbst“ (170), dem „automatischen Subjekt“ (169), vertritt nicht 
Marx, sondern er kritisiert dies als „Fetischismus“. Die Vergleiche des ISF 2000 füh-
ren in die Irre: „Man hat auf seine theologisierende Metaphorik [...] zu achten, um zu 
erkennen, worin die skandalöse Spitze und der denunziative Nerv der Kritik der poli-
tischen Ökonomie besteht: In nichts anderem als darin, dass, was Jahrhunderte sich 
unter ‚Gott‘ nur im Ungefähren vorzustellen vermochten, in Begriff und Sache des 
Kapitals zum Bewegungsgesetz der Wirklichkeit geworden ist – zum ‚automatischen 
Subjekt‘. Diese leichthin gebrauchte Floskel [...] ist an sich und objektiv unverständ-
lich, ist so objektiv arational, wie es sich für eine ‚verrückte Form‘ gehört“ (21). Der 
Fetisch wird hier affirmiert (cf. 2.6.4, Fn. 103; Rakowitz 2001). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIRTSCHAFTSETHIK | 501 

                                             

3.3.3 Betriebswirtschaftliche Wirtschaftsethik  

„Die Moral der Nationalökonomie ist der Erwerb.“ (MEW 42, 551) 

Die traditionelle Vertreterin des Faches konnte sich so berufen fühlen, die Initia-
tive zu übernehmen, und eine sachgemäßere Wirtschaftsethik zu vertreten. Moli-
tor 1989 etwa tritt mit dem Gestus auf, erst einmal die „Grundtatsachen“ des 
Wirtschaftens klarzustellen, bevor über etwas Ethisches überhaupt gesprochen 
werden könne („Erst kommt das Fressen, dann die Moral“, so Brecht in der Drei-
groschenoper). Dabei wird die traditionelle „Wirtschaftsethik“ fortgesetzt, die ei-
ne Ordnungshypothese zur Legitimierung der marktwirtschaftlichen Institutionen 
war: ausgehend von neoklassischen Basisannahmen (den „Grundtatsachen“, dass 
das Ziel der Wirtschaft Bedürfnisbefriedigung und ihre Grundkraft der Tausch 
sei) ging es darum, im Systemwettstreit nach außen die Marktwirtschaft zu legi-
timieren, nach innen die Interventionen klein zu halten (Fn. 9). Die Marktwirt-
schaft sei nicht nur das effizientere Modell, sondern räume den Menschen auch 
mehr Freiheit ein. Zu den klassischen Argumenten, die seit Locke prominent von 
Hayek, Friedman und Walter Eucken vertreten wurden,24 kommen in der neueren 
Wirtschaftsethik ökonomische Erwägungen hinzu, denen eine zusätzliche Mora-
lität zugeschrieben wird (Molitor 1989, 73):

„Es ist [...] nicht allein der Freiheitsgrad und die Kapazität zur Produktivitätssteigerung, 
die die Marktwirtschaft auszeichnen. Dieser Ordnungstyp hat seinen moralischen Charak-
ter darin, dass er dem Konsumenteninteresse den Vorzug einräumt und selbsttätig dafür 
sorgt, dass Produktivitätssteigerungen an den Haushalt weitergegeben werden.“ 

Dieses Argument ist keineswegs gegen eine reine Effizienzbetrachtung gerichtet. 
Produktivitätssteigerungen führen dazu, dass mit demselben Ausgangswert an 
Produktionsmitteln mehr produziert werden kann, sich die Gewinnspanne also 
erhöht. Dieser zusätzliche Gewinn könnte nun dadurch an die „Konsumenten“ 
weitergegeben werden, dass auch deren Löhne stiegen. Das reduzierte zwar Mo-
ralität auf Effizienz – denn eine Umlegung der Produktivitätssteigerung auf den 
Konsum ist an sich nicht „moralischer“ als die Produktivitätssteigerung selbst – , 
doch immerhin könnte man von einer „gerechten“ Verteilung des zusätzlichen 
Gewinnes auf Unternehmer und Arbeiter sprechen. Aber das ist bei Molitor nicht 
gemeint. Vielmehr steckt in der Art, wie Produktivitätssteigerungen weitergege-
ben werden sollen, eine Spitze gegen die Arbeiterbewegung.

Das ist keine ideologiekritische Unterstellung, Molitor sagt es selbst: Sie kön-
nen nämlich nur „an den Haushalt weitergegeben werden“, wenn die Löhne 
langsamer steigen (118), sonst würde der Effekt der Güterverbilligung aufgeso-

24 John Locke meinte, dass ein Indianerhäuptling, da sein Volk nicht arbeite, schlechter 
lebe als der ärmste Engländer: „a king of a large and fruitful territory there feeds, 
lodges, and is clad worse than a day-labourer in England“ (Second Treatise, 1681, § 
41). Mandeville moralisierte dieses Argument (Fable of the Bees, 1714; vgl. Stein-
vorth 1981, Waibl 1988).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


502 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

gen. Moralisch ist es folglich, dass die Gewinne steigen, die Löhne aber nicht – 
der „Konsument“ profitiert nur davon, dass die Waren sich verbilligen. Davon 
profitieren allerdings auch die Unternehmen, da sich ja auch die Produktionsmit-
tel verbilligen. In Wirklichkeit tritt Molitor also für die Verschärfung der Aus-
beutung ein. Früher hätte man dies einen „bürgerlichen Klassenstandpunkt“ ge-
nannt. Er steckt schon in den dahinterstehenden neoklassischen Grundannahmen 
eines statischen Modells: zwar sieht dies, dass billiger produziert wird, nicht a-
ber, dass zugleich auch mehr produziert wird. Das Angebot wächst insgesamt, 
auch daher fordern die Gewerkschaften eine Erhöhung der Massenkaufkraft 
durch höhere Löhne. Dass neben Reinvestitionen oder Löhnen auch die Unter-
nehmensgewinne anwachsen können, wie seit den „Reagonomics“ verstärkt der 
Fall ist, erwähnt Molitor nicht. Der „Fall Ackermann“ beispielsweise erscheint 
von hier aus als undenkbar. 

Seine Positionierung wird auch an der Verteilung der Rollen von „Moral“ und 
„Natur“ deutlich: der „natürliche“ Wettbewerb bedürfe keiner Moral. Diese sei 
erst gefragt, wenn das natürliche Gleichgewicht, Hayeks „spontane Ordnung“, 
gestört sei – etwa, wenn Gewerkschaften aufträten. Erst hier ist Moral nötig – um 
die Gewerkschaften zu mäßigen: 

„Bildet sich der Arbeitspreis nicht wie andere Faktorpreise am Markt, sondern wird er 
durch periodische Verhandlungen [...] festgesetzt, ergeben sich spezifische volkswirt-
schaftliche Probleme“ (Molitor 1989, 117). „Wo im wirtschaftlichen Bereich nicht der 
Wettbewerb lenkt [...], muss auf der Moral der Beteiligten [...] ein besonderer Nachdruck 
liegen. Das ist offensichtlich der Fall beim Typ Verhandlungspreisbildung durch festge-
fügte Arbeitsmarktorganisationen“ (a.O., 121). 

Warum stören Gewerkschaften in Molitors Augen das Gleichgewicht? Was für 
ein Gleichgewicht ist gemeint? Das Auftreten dieser Akteure auf dem Arbeits-
markt wird vom Kapital deswegen als Regelverstoß gewertet, weil das „gesell-
schaftliche Gesamtkapital“ (MEW 23, 428) hier nicht wie sonst zugleich Anbie-
ter und Käufer, sondern nur Käufer ist und daher naturgemäß einen Preis zu zah-
len hat. Das widerspricht den Regeln des Marktes keineswegs: der Markt ist ja 
selbst nichts anderes als eine „periodische Verhandlung“ (man denke etwa an die 
Börse). Für Molitor sind hier nicht mehr die Regeln des Marktes natürlich (Löh-
ne können niedriger oder höher sein, je nach Marktlage), sondern nur die Interes-
sen der Unternehmer: niedrige Löhne.25

Molitors vorgebliche „Grundtatsachen“ sind nur die neoklassischen Modell-
annahmen. Sie scheinen nur deswegen als Tatsachen zu „existieren“, weil Moli-
tor sie jeder Kritik entzieht. Erneut sind Theorie und Wirklichkeit ununterscheid-
bar, Denken und Sein sind eins. Im Unterschied zur theologischen Wirtschafts-
ethik wird die Marx’sche Kapitalismuskritik in der betriebswirtschaftlichen Wirt-

25 Mit Koslowski 1982 ist festzuhalten, dass Rahmeninstitutionen des Marktes wie die 
Gewerkschaften derselben Evolution unterliegen wie jener. Die Natur kann also 
schwerlich gegen soziale Institutionen ausgespielt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIRTSCHAFTSETHIK | 503

                                             

schaftsethik nicht mehr nur fehlerhaft, sondern gar nicht mehr rezipiert.26 Hier 
werden nicht Merkmale des Kapitalismus vergeistigt, wie in der theologischen 
Variante, sondern umgekehrt Theoriemodelle ontologisiert. Die „Lösung“ ethi-
scher Probleme besteht bei Molitor nur darin, dass sie fortdefiniert werden: sie 
sind in diesem Kontext nicht denkbar (das ist durchaus richtig), also scheinen sie 
auch nicht zu existieren.27 Weit eher wäre jedoch an diesen Problemen die Theo-
rie zu überprüfen (nach dem Kriterium der externen Konsistenz, cf. 1.5; 4.1).  

Der betriebswirtschaftlichen Wirtschaftsethik entgeht die Besonderheit des 
Kapitalismus, und sie stellt zudem die Ethik auf den Kopf. Sie will „Synthese 
sein, und [...] ist ein zusammengesetzter Irrtum“ (MEW 4, 144). Zur Überprü-
fung dieser These seien weitere Vertreter betrachtet. Symptomatisch ist etwa die 
Position von Karl Homann, dem einstigen Nestor der Wirtschaftsethik an der Ka-
tholischen Universität Eichstätt. Auch er vertritt die traditionelle Ordnungsethik, 
dass heißt: auch er schreibt den Axiomen einer bestimmten Theorie objektive 
Realität zu (Homann 1994): „Marktwirtschaft ist [...] das beste bisher bekannte 
Mittel zur Verwirklichung der Solidarität aller“ (14). „Gewinnstreben dient der 
Solidarität aller“ (15). Wenn dem so wäre, fragt sich, warum es überhaupt jene 
Probleme geben sollte, die eine „Wirtschaftsethik“ auf den Plan gerufen haben. 
Will man diese nicht völlig ignorieren (Homann gibt ja durchaus „Missstände“ 
zu), so können sie nicht aus der Logik des Marktes kommen, sondern nur aus et-
was anderem, externen (2.4.1).

Dieses „Andere“ rechnet Homann nun der Individualmoral zu. Dies entspricht 
funktional der damnatio über die Gewerkschaften bei Utz und Molitor: „Kom-
munikatives Handeln [...] ruiniert die Wirtschaft, wenn es per Gesetz und Plan 
[...] durchgesetzt werden soll (Sozialismus)“ (Homann 1994, 15). Nach Homann, 
der sich hierfür auf Luhmann bezieht (Homann 1993, vgl. Wieland 1996), kann 

26 Ein Sonderfall der betriebswirtschaftlichen Wirtschaftsethik ist die Unternehmens-
ethik. Sie beschäftigt sich nicht mit der Rahmenordnung, sondern mit dem Verhalten 
in und von Firmen. In ihrem Rahmen kann sie keine Apologie der Marktwirtschaft 
leisten, folglich muss eine Reflexion der Kapitalismuskritik hier auch weniger ver-
misst werden. Da diese Sparte praxisorientiert ist, hat sie für Unternehmen und mög-
liche Kapitalismuskritiker einen höheren Nutzwert. Es dürfte selbst aus marxistischer 
Perspektive nichts gegen eine Unternehmensethik einzuwenden sein, die sich für ein 
verbessertes Klima unter den Mitarbeitern, für kundenfreundliche, nachhaltige oder 
umweltschonende Geschäftsstrategien einsetzt (cf. Steinmann 1994, 1998, Wieland 
1996, 1998, 1999, Bank und Umwelt 2002). Nur ist die Frage, wie Regeln des Mark-
tes umgesetzt werden, nicht mit der zu verwechseln, ob sie gut sind. 

27 Bei der Globalisierung stellt Molitor (1989, 64) realen Problemen theoretische Axi-
ome als höhere Wirklichkeit gegenüber, hinter denen die Realität verschwindet: 
„Dass die sog. ‚soziale Dimension’ in einem voll ausgebauten gemeinsamen Markt 
Schaden nehmen müsste, ist sachlich schwer einzusehen. Hauptgewinner sind ohne-
hin die privaten Haushalte als Konsumenten. Aber auch die Faktorbeschäftigung er-
reicht ein höheres Niveau mit den entsprechenden Konsequenzen namentlich für die 
Durchschnittslöhne. Im übrigen erlaubt die volle Chance zur Freizügigkeit für den, 
der sie wahrnimmt, eine Verbesserung des individuellen Nutzenmaximums“.  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


504 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

es „in der Moderne“ (Homann 1994, 22) eine Individualethik „nicht länger mit 
Kant“ geben, da „heute“, in der Marktwirtschaft, wie sie das neoklassische Axi-
om sehen will, Klugheit eo ipso moralisch sei, die alte Moral dagegen schädlich: 
„Es ist die auf Kant zurückgehende Trennung von Moral und Klugheitserwägun-
gen, die uns in den vergangenen Jahrzehnten blind gemacht hat dafür, dass alle 
Moral auf sozialer Kontrolle gegründet sein muss“ (1994, 22 Fn.).

Damit wird die Ebene kantischer Moral eliminiert. Sie wird „in dem eiskalten 
Wasser egoistischer Berechnung ertränkt“ (MEW 4, 465). Die basale lebensprak-
tische Unterscheidung, 50 Euro entweder „aus Pflicht“ an eine Hilfsorganisation 
zu überweisen, oder aufgrund von Klugheitserwägungen auf ein Internetkonto 
mit hohen Zinsen (oder am Fiskus vorbei auf ein Schweizer Nummernkonto), 
lässt sich nicht mehr vornehmen. Homann will in einer gewagten geschichtsphi-
losophischen Konstruktion der marktstörenden Individualmoral den Boden ent-
ziehen, nennt aber gerade diese amoralistische Operation „ethisch“. Das mag 
„theoriestrategisch“ (Homann 1994) geschickt sein, doch es verdreht den Sinn 
des Wortes „Moral“.28 Dies ist eine „Umwertung aller Werte“, die wie schon 
Nietzsche (1887) das Prädikat „gut“ nur an denjenigen vergibt, der im Überle-
benskampf der Stärkere ist.29 Dem Supernormativismus bei Habermas, der das 
System als Ausfluss der Moral behandelte, folgt hier die Dekapitation: der über-
flüssige Kropf Moral fällt, das System selbst wird zum wahren Hort der Ethik. 

Wie kommt es zu dieser Kehre? Homann gibt darauf keine Antwort, sondern 
ontologisiert nur noch einmal eine theoretische Konstruktion – diesmal das in ra-
tional choice-Theorien prominente Gefangenendilemma (1994, 23; cf. Blum 
2000, 392 f.). Obzwar von Ahistorismus der Neoklassik (2.3.1, Fn. 12) als zeitlo-
ses entworfen, wird dies nun zu dem Kennzeichen unserer Epoche (vgl. Homann 
1997). In ihm sei moralisches Handeln „nicht mehr“ möglich, da schon ein Da-
gegenhandeln, und sei es nur potentiell, die Befolgung einer moralischen Norm 
für alle unmöglich mache. Ein mögliches Dagegenhandeln war indes noch nie 

28 „Unternehmensethik nach dem Strickmuster Homann sollte dazu stehen, dass sie 
keine ist“ (R.Pfriem, in: Maak 1998, 484). Selbst ein Kollege urteilt über Homann: 
Dieses Denken „basiert auf einem statischen neoklassischen Marktmodell“ (Korff 
1999 I, 846). Homann kenne gar keine moderne Ethik, der „Anspruch als Ethiktheo-
rie“ sei daher „fraglich“ (847). Eindeutig verfalle Homann seinem eigenen Hierar-
chiemodell: Dominanz der Ökonomik über die Ethik (Homann 1994, 11).  

29 Siehe 3.2.4 zu Kersting. Zur theoriegeschichtlichen Voraussetzung, der Unent-
scheidbarkeit von gut und böse im dualistischen neoklassischen Modell siehe 2.4.1. 
Marx entging diesem Nietzscheanismus, indem er die Sprache der Moral gar nicht 
benutzte (3.1.4). Er sah sehr wohl, dass tatsächliche Verhältnisse und Entwicklungen 
der Moral hohnsprachen. Doch weder schloss er die Augen vor der Realität, noch 
beschönigte er es moralisch – er nahm es schlicht zur Kenntnis. Fetscher 1999, 136 
deutet Marx’ Wertung der britischen Herrschaft in Indien als Opferung des Indivi-
duums (MEW 9, 133). Das projiziert fälschlich die antiindividualistische leninisti-
sche ‘Ethik’, wie sie in Brechts Maßnahme aufscheint, auf Marx zurück. Der vorgeb-
liche Amoralismus bei Marx aber beschrieb nur, was ist. („Diese Klasse muss immer 
einen Teil ihrer selbst opfern, um nicht ganz zugrunde zu gehen“, MEW 40, 473).  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIRTSCHAFTSETHIK | 505

                                             

ein Argument gegen moralische Normen, und ist es auch „heute“ nicht. Homann 
weicht hier nicht nur von Kant, sondern auch noch von Luhmann ab: Normativi-
tät ist sogar bei jenem durch Enttäuschungsresistenz gekennzeichnet.30

Homann gleicht das Sollen an ein Können an: „Eine moralische Norm hat kei-
ne Gültigkeit, solange ihre Durchsetzbarkeit nicht sichergestellt ist“ (Homann 1993, 
37).31 Das ist eine Umdrehung des naturalistischen Fehlschlusses: nicht mehr 
wird von einem Sein auf ein Sollen, sondern von einem Nichtkönnen auf ein 
Nichtsollen geschlossen. Am möglichen Nichtkönnen zerschellt das Sollen – das 
Ende der Moral. Gründe für ein Nichtkönnen sind bekanntlich sehr schnell bei 
der Hand. Bei Kant hieß es daher umgekehrt: Du kannst, denn du sollst (KrV, A
542 ff.; KpV, 54). Homann vertritt dagegen einen vollendeten Reduktionismus:

„Ohne ‚pragmatische Reduktion’ (Suchanek 1994) ist Integration nicht mög-
lich“ (Homann 1994, 20 – gemeint ist die „Integration“ von Ethik und Ökonomik, 
vgl. Ulrich 2001). Diese begriffliche Umwertung verunmöglicht die moralische 
Sichtweise.32 Übrig bleibt eine von „normativen Gehalten“ wie von wirtschaftli-
cher Empirie gleichermaßen „reine“ Ordnungslehre: Einen „individualethischen
Ausweg gibt es nicht; es gibt nur den ordnungsethischen Ausweg, der auf Indivi-
dualinteressen fußt“ (Homann 1994, 23). Nötig sei die „Umstellung der Ethik 
von der kleinen, überschaubaren Gruppe [...] auf einen anderen Steuerungsme-
chanismus“ (13). Diese Spielregeln sind „natürlich“ die bewährten der Markt-
wirtschaft ohne Adjektive. Wie Molitor vertritt auch Homann eine mehr als 
marktapologetische Sicht, nämlich eine direkte „Ethik des Kapitals“. Eher un-
freiwillig tritt dies hervor, wenn Homann trotz der steten Versicherung, alles re-
gele sich von selbst, auf repressives Vokabular zurückgreift („Steuerungsmecha-
nismus“, 1994, 13, „Kontrollmechanismus“, 18, „soziale Kontrolle“ 22).  

Andere Autoren variieren dieses Markt-transzendentale Argument. So wertet 
auch Ilse Horn die Basisfiktionen der Neoklassik nicht als abstrakte theoretische 

30 „Kognitive Erwartungen sind mithin durch eine [...] Lernbereitschaft ausgezeichnet, 
normative Erwartungen dagegen durch die Entschlossenheit, aus Enttäuschungen 
nicht zu lernen“ (Luhmann 1972 I, 43; Habermas 1992, 70). 

31 Suchanek 2001 nennt das: „unsere moralischen Intuitionen mit der Wirklichkeit [!] 
in Einklang [...] bringen“ (VIII). Die Argumentation ähnelt derjenigen von Gehlen 
1973, verteidigt aber statt des Staates nun den Markt.

32 Homann sieht das anders – für ihn gibt es keinen „ökonomischen Imperialismus“: 
„ich habe diese Position nie vertreten“ (1994, 11; vgl. aber 1990, 105 f.). Dennoch 
bezeichnet er diese Sicht als „lohnend“ und empfiehlt, „in dieser Richtung weiterzu-
arbeiten“ (1994, 27). Homann beansprucht kein Reduktionist zu sein, weil er den 
Reduktionismus fälschlich auf eine dualistische Position festlegt. Er folgert, dass er 
„keinen Dualismus und deswegen auch keinen ökonomischen Reduktionismus ver-
tritt“ (19). Doch reduktionistisch ist gerade jener Monismus, der die eine Seite 
streicht, indem er sie auf die andere reduziert – wie bei Homann: Moralische Nor-
men sind „pragmatische Kurzfassungen langer ökonomischer Kalkulationen“ (18). 
„Würde, Humanität, Pflicht [...] sind Kategorien der (Moral-)Philosophie ...; sie kön-
nen in dieser Form [...] keinen direkten Eingang in die Ökonomik finden. Ohne eine 
Übersetzung in das Paradigma der Ökonomik haben sie in dieser keinen Platz“ (17). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


506 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Modelle, sondern als reale Züge der Wirklichkeit und zugleich auch noch als 
Beweis ihrer „Moralität“ (Horn 1996, 137): 

„Schließlich ist die Eigennutzhypothese der Neoklassik wie auch schon die Annahme der 
Rationalität der Wirtschaftssubjekte im Grunde ein ethisch wertvolles Postulat“ (Horn 
1996, 82). „Der Markt begrenzt die Möglichkeiten selbstsüchtigen Verhaltens, denn im 
Wettbewerb kann nur bestehen, wessen Handlungen zugleich für andere nützlich sind [!]. 
Selbstsucht, Materialismus [!], Unmoral – das sind Verirrungen [...] Der Markt bezieht 
seinen ethischen Wert aus seiner ihm innewohnenden Fähigkeit, mit diesen untugendhaf-
ten Verhaltensweisen umzugehen und sie in sozial wertvolle Ergebnisse umzumünzen“.  

Selbst Hayek musste zugeben, dass der Markt gegen „gut und böse“ allenfalls 
neutral ist.33 Eher noch wäre zu sagen, dass er „Selbstsucht, Materialismus, Un-
moral“ fördert. Denn man kann Böses auf dem Markt, gerade wegen seiner Indif-
ferenz gegenüber der Moral, gut verkaufen, sogar als „gut“ verkaufen: einmal 
praktisch, indem man Waren wie Waffen, Horrorfilme, Drogen, kriminelle 
Dienstleistungen und sogar Menschen dort sehr profitabel absetzen kann („Das 
Geld ist das höchste Gut, also ist sein Besitzer gut“, MEW 40, 564; cf. 2.4.3, Fn. 
50); daneben theoretisch, mit Hilfe der betriebswirtschaftsethischen Reduktion 
von „moralisch gut für Jemanden“ auf „quantitativ nützlich für eine rechnerische 
Gesamtheit“.34 Diese Verkehrung vollzieht Horn:

„Moralisch ‚gutes’ Verhalten senkt die Transaktionskosten des wirtschaftlichen Austau-
sches“ (Horn 1996, 127). „Die Wirtschaftsubjekte sollen sich systemkonform verhalten, 
denn innerhalb der marktwirtschaftlichen Regeln wird das Verhalten der Menschen durch 
ökonomische Anreize in die moralisch gewünschten Richtungen gelenkt, und nur das un-
gehinderte [!] Wirken des Leistungswettbewerbs kann zu der ethisch erwünschten ge-
samtwirtschaftlichen Effizienz führen“ (Horn 1996, 127; Hvg. CH; cf. Sen 1985).  

33 „Der Begriff ‘soziale Gerechtigkeit’ gehört nicht in die Kategorie des Irrtums, son-
dern in die des Unsinns wie der Ausdruck ‘ein moralischer Stein’“ (Hayek 1973 II, 
98 f.). Daher sei die Marktwirtschaft auch nicht „sozial“ zu nennen. Das ist deskrip-
tiv und präskriptiv gemeint: „weil wir alle im Kosmos des Marktes ständig Wohlta-
ten empfangen, die wir in keinem Sinn moralisch verdient haben, sind wir verpflich-
tet, gleichermaßen unverdiente Einkommensminderungen ebenfalls hinzunehmen“ 
(131) – als ob in beiden Fällen von demselben „wir“ die Rede wäre! Klassen sind bei 
Hayek schon definitorisch ausgeräumt. Eine Umverteilung sei auch für die Verlierer 
von Nachteil, weil eine Verletzung der „Spielregeln“ ihre Chancen herabsetze, ein-
mal Gewinner zu werden.   

34 Mandeville 1714 hatte noch die Größe, dieses „privat vices“ auch als solche zu be-
nennen; nicht als „Verirrung“, sondern als Regelfall. Auch Adam Smith sprach, trotz 
„unsichtbarer Hand“, den „Reichen“ Selbstsucht, Raubgier, Bequemlichkeit und un-
ersättliche Begierden zu (1759, 316). Der junge Marx beklagte, dass Nationalöko-
nomie und Moral einen „entgegengesetzten Maßstab“ anlegten (MEW 40, 551). Das 
Geld korrumpiere, löse Moral auf: „ich bin ein schlechter, unehrlicher, gewissenlo-
ser, geistloser Mensch, aber das Geld ist geehrt, also auch sein Besitzer“ (564); eine 
„verkehrte Welt“ (566, cf. Helmich 1980). An Shakespeares Diagnose (564) hat sich 
nicht viel geändert.

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIRTSCHAFTSETHIK | 507

                                             

Das einzige Problem an dieser Umdeutung ist die übliche Verwendungsweise der 
Begriffe Ethik und Moral. Dem soll auch hier Homanns geschichtsphilosophi-
sche Reduktion abhelfen (53): „die sozialethische Perspektive dient auch der Auf-
klärung der Individualethik“. Die begriffliche Elimination aller vorigen Moral 
führt bei Horn zu einer selbst bei Hayek ungekannten Lobpreisung des Marktes 
durch die kapitalistische Ethik. Die „Aufklärung“ besteht darin, dem Markt zuzu-
sprechen, was der Individualethik vorher abgesprochen wurde:

 „Die Marktwirtschaft stellt unter sozialethischen Gesichtspunkten die beste wirtschaftliche 
Gesellschaftsform dar – daran besteht kein Zweifel“ (Horn 1996, 135). „Der systematische 
Platz der Moral in der Marktwirtschaft ist der Ordnungsrahmen“ (127), dessen Ziel aber 
bekanntlich „das ungehinderte Wirken des Leistungswettbewerbs“ (127). 

Auch Andreas Suchanek folgt der Homanschen Verkehrung. Er definiert:

„Ökonomische Ethik befasst sich mit den (empirischen) Bedingungen der Möglichkeit, 
wie Moral und Eigeninteresse im Falle ihres Konflikts miteinander kompatibel bzw. für-
einander fruchtbar gemacht werden können“ (Suchanek 2001, 30). „Das Grundproblem 
der Unternehmensethik besteht darin, zur Lösung des Konflikts von Gewinn und Moral 
[...] beizutragen“ (104). 

Die Verbindung von „empirisch“ mit „Bedingung der Möglichkeit“ lässt aufhor-
chen – diese Vermengung kündigt ihre Kurzschlüssigkeit bereits semantisch an 
(zum Quasitranszendentalismus vgl. 3.1.5, Fn. 90; 3.4.4, Fn. 66). Tatsächlich löst 
Suchanek keine der von ihm aufgeworfenen „empirischen“ Fragen.35 Vielmehr 
legt er die „Bedingungen der Möglichkeit“ (30) dafür fest, dass sich ein solcher 
Konflikt nicht mehr denken lässt (vgl. die Parallele in 3.1.4). Diese transzenden-
tale Operation ist an keiner Stelle empirisch. Wie geht er dabei vor? Zunächst 
formuliert er einen „Imperativ der ökonomischen Ethik“ – der in seinem appella-
tiven Zuschnitt der zuvor geäußerten Intention auf „Spielregeln“ statt auf Indivi-
dualethik (16) seltsam zuwiderläuft: „Handle so, dass dein [unternehmerisches, 
CH] Handeln stets zugleich eine Investition in die Verbesserung der Bedingungen 
künftiger gesellschaftlicher Zusammenarbeit zum gegenseitigen Vorteil darstellt“ 
(Suchanek 2001, 69, vgl. die anderen Versionen 68, 70). 

Was gewährleistet nun das geforderte „stets zugleich“? Gemäß dem schon 
von Homann behaupteten welthistorischen „Übergang“ (16, cf. 75) von der Indi-

35 Etwa: „Ein Industrieunternehmen stellt Vorprodukte her, die auch für die Produktion 
von Rüstungsgütern geeignet sind. Soll es auf einen lukrativen Auftrag aus einer 
‚Krisenregion’ im Nahen Osten verzichten?“ (Suchanek 2001, 103). Die empirischen 
Beispiele gehen im weiteren Verlauf verloren. Aufschlussreich zur „Lösung“ im 
Sinne Suchaneks ist seine Auffassung, „dass den Unternehmern Verantwortung zu-
gemutet wird, die sie möglicherweise gar nicht adäquat wahrnehmen können“ (104). 
Der Konflikt wird also zum transzendentalen Schein. Denn folgt daraus nicht, dass 
das Industrieunternehmen liefern wird, und dies wirtschaftsethisch (und im Wortsin-
ne) in Ordnung ist? Es wäre jedenfalls keine gute „Investition in Beziehungen“ 
(114), nicht zu liefern. Das Ethos von Geschäftsbeziehungen basiert ja nicht zuletzt 
auf Diskretion, vorbei an der öffentlichen Meinung, die ‚Krisenregionen’ tabuisiert.

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


508 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

vidualethik auf institutionelle Rahmenethik kann es einzig die Unterstellung sein, 
dass dies im Markt immer schon der Fall sei. Die transzendentalempirische „Be-
dingung der Möglichkeit“ für die Lösung des Konflikts im Sinne seiner Nicht-
denkbarkeit besteht in der Ontologisierung des neoklassischen Modells (2.4.1, 
Fn. 22). Diese „Folgerung“ ist denn auch nur eine repetative Explikation der 
neoklassischen Prämisse: „Die Marktwirtschaft stellt das beste bislang bekannte 
Instrument für eine (wirtschaftliche) Zusammenarbeit zum gegenseitigen Vorteil 
dar, indem jeder Akteur mit Anreizen versorgt wird, in diese Zusammenarbeit zu 
investieren“ (Suchanek 2001, 80). 

In dieser Marktwirtschaft ohne Adjektive ist den Forderungen des „ökonomi-
schen Imperativs“ immer schon Folge geleistet. Suchanek wiederholt nur deren 
Apriori. Auch er vertritt wirtschaftsethisch eine neoliberale Position, unter der 
obligatorischen Kritik von Interventionen (84 ff.). Wo darüber hinaus etwas 
„empfohlen“ wird (24, 69), ist dies so wenig anwendbar und praxisvermittelt, 
wie es sonst Peter Ulrich vorgeworfen wird (hier 105 f.). Neu an dieser Wirt-
schaftsethik ist gegenüber älteren Vertretern des Argumentes wie Locke, Mande-
ville, Smith und Hayek (Fn. 24), dass das Gewinnprinzip zu einer „moralischen“ 
oder „sittlichen Pflicht“ umgebogen wird (Homann 1992, 38): „Langfristige Ge-
winnmaximierung ist nicht ein Privileg der Unternehmer, für das sie sich ständig 
entschuldigen müssen, es ist vielmehr ihre moralische Pflicht“.36

Diese Position reduziert sich auf eine „reine“ Marktapologie. Sie bedient sich 
der Termini „Wirtschaft“ und „Ethik“ zu Unrecht: Von der Wirtschaft ist kaum 
etwas sichtbar, außer jenen spärlichen Modellannahmen, die immer wieder als 
moralisch angepriesen werden, ohne ihre Anwendbarkeit auf eine empirische 
Wirklichkeit („objektive Realität“ im Sinne Kants) nachzuweisen. Auch die für 
überholt ausgegebene kantische Ethik wird unterbestimmt. Denn wenn Suchanek 
meint, „dass die moderne Gesellschaft nicht mehr werte- sondern vielmehr regel-
integriert ist“ (96), und deswegen für „heute“ fordert: „Die Menschen müssen sich 
selbst und gemeinsam die Spielregeln ihres Zusammenlebens geben“ (Suchanek 
2001, 19), so ist das gerade die Position Kants, die er die menschliche „Autono-
mie“ nannte.37 Diese Autonomie des Menschen ist „heute“ jedoch immer stärker 

36 Ulrich 2001 zitiert daneben (172 und 406) einen Unternehmer, für den „das unter-
nehmerische Handeln selber erste sittliche Pflicht“ ist: „Zwischen dem ökonomisch 
Gebotenen und dem moralisch Richtigen besteht für ihn insoweit kein Gegensatz: 
beide fallen zusammen“ (401, Zitat Gert Habermann). Diese „normative Überhö-
hung“ geht allerdings nicht, wie Ulrich meint (400), auf M. Friedman zurück, denn 
dieser hatte wie Hayek das Gewinnmachen als „Ethos“ des Unternehmers gekenn-
zeichnet, welches „moralisch“ gerade neutral sei.

37 Kant sprach allerdings nicht von Spielregeln, sondern vom „Gesetz“. Der Ausdruck 
„Spiel“ suggeriert eine Nähe zur Debatte über „Regelfolgen“ in der analytischen Phi-
losophie. Doch der Vergleich hinkt (Fn. 45): Das Spielen eines Spiels setzt eine Dis-
tanz zum Alltag voraus: man spielt in der Freizeit, etwa, um Menschen einander nä-
her zu bringen; jedenfalls nicht um des Spielens willen (das wäre eine Spielsucht). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIRTSCHAFTSETHIK | 509

                                                                                                                                    

bedroht, und zwar genau durch jene Instanz, die hier glorifiziert wird: durch den 
Markt und die hinter ihm stehende kapitalistische Produktionsweise. Wegen der 
hier auftretenden Probleme ist die Wirtschaftsethik allererst auf den Plan getre-
ten.38 Diese Problemebene wird von der sich „Wirtschaftsethik“ nennenden 
transzendentalen Betriebswirtschaftslehre á la Homanns gar nicht erst erreicht.

3.3.4  Historistische Wirtschaftsethik 

Gegenüber solch überapologetischen Tendenzen im Namen der Ethik regten sich 
sogar im Lager der Wirtschaftsethik Bedenken. Doch will man die wissenschafts-
internen Reaktionen einordnen, sind die institutionsgeschichtlich bedingten Bre-
chungen eines Diskurses im spezifischen Feld der akademischen Wissenschaft zu 
berücksichtigen. Speziell in den deutschsprachigen Wirtschafts- und Sozialwis-
senschaften schwelt seit langer Zeit ein Streit zwischen natur- und geisteswissen-
schaftlichen Paradigmen (cf. 2.4.3). Dieser erlebt in der Wirtschaftsethik nun ei-
ne Neuauflage, ein „Re-Entry“ (Luhmann). Diese ist nur bedingt den realen Phä-
nomenen, also den Gegenständen dieser Wissenschaften zuzuschreiben; mindes-
tens ebensosehr geht sie auf den Konflikt zwischen Moral und Ökonomie als 
Wissenschaften zurück. Der Fehdehandschuh einer reduktionistischen Ökono-
mik, die sich ausgerechnet mit dem Lorbeer „Ethik“ schmückt, wurde von der 
geisteswissenschaftlichen Fraktion allzu gern aufgenommen.  

Nicht zufällig war der institutionelle Hintergrund der Etablierung der Wirt-
schaftsethik an den Universitäten der „Verein für Sozialpolitik“. Dieser schon für 
Max Weber wichtige Verein entstand innerhalb des Denkrahmens der histori-
schen Schule. Weber war auch einer der ersten, die das Wort benutzten: in seiner 
Religionssoziologie untersuchte er die „Wirtschaftsethik der Weltreligionen“ 
(Weber 1920a, 237 ff.). Wirtschaft war aus dieser Perspektive etwas, das inner-
halb eines kulturellen Gesamtrahmens stand, welcher wiederum durch einen be-
stimmten „Geist“ geprägt war. Es schien also über „die“ Wirtschaft etwas aus-
gemacht werden zu können, indem man sich die Kultur, den „Geist“ einer Epo-
che ansah – von welchem die Ethik ja ein bedeutender Bestandteil ist.39

Die Regeln der „Marktwirtschaft“ sind ernst zu nehmen, sie determinieren zuneh-
mend das Gesamt der Verhältnisse (Sandemose 2001).  

38 Dazu aus amerikanischer Sicht Hartley 1993, Wieland 1993a. Über zum Normalfall 
gewordene „violations of the public trust“ Werner 2001, Klein 2001, Mander 2002. 

39 Max Weber war aufgrund seines Methodenbewusstseins vorsichtiger: er beschränkte 
sich auf die Analyse der Motivationen der Subjekte und ihrer Genese („die in den 
psychologischen und pragmatischen Zusammenhängen der Religionen gegründeten 
praktischen Antriebe zum Handeln“, 1920a, 238; 2.4.6), und stützte sich auf reiches 
empirisches Material. Doch die ausgesprochen deutsche Rezeption dessen ließ die 
soziologische Analyse des Geistes bald wieder zu einer unkontrolliert „philosophi-
schen“ werden (2.5.2), so bei Freyer 1920 oder Werner Sombart, der den Kapitalis-
mus in jedem Buch auf andere geschichtliche Verhältnisse zurückführte. „Der Kapi-
talismus ist in erster Stelle kein ökonomisches System der Besitzverteilung, sondern 
ein ganzes Lebens- und Kultursystem. Dieses System ist entsprungen aus den Ziel-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


510 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Doch wird sie in der Theorie nicht selbst wieder als Verkehrsform der realen 
Verhältnisse an diese zurückgekoppelt, so ist es nur noch ein kleiner Schritt, auch 
Wirtschaftskrisen oder strukturelle Probleme „geistig“ zu erklären – als könnten 
„geistig-moralische“ Haltungen der Einzelnen über so etwas wie Geldwertstabili-
tät, ihren Beschäftigungsstatus oder die Höhe ihres Lohnes bestimmen.40 Aus 
historistischer Perspektive brandet der Kampf also weniger um die politischen 
Konsequenzen der reduktiven Ökonomik als um die innerakademische Deu-
tungsmacht des Phänomens „Wirtschaftsethik“. Es geht zumindest auch um uni-
versitäre Besetzungspolitik, Profilierungsmöglichkeiten für aufstrebende Wissen-
schaftler und ähnliches. Darin liegt auch ein Weltanschauungskampf, in dem jede 
Seite ihre Position im Duktus von „Grundtatsachen“ (Molitor) vorträgt; immer-
hin stehen ganze Lebensentwürfe in Frage. Allerdings führen stilistische Diffe-
renzen nicht notwendigerweise zu einem anderen Ergebnis.

Ein versierter Vertreter geisteswissenschaftlicher Wirtschaftsethik ist der Re-
ligionsphilosoph Peter Koslowski. Seine mehrfach aufgelegte Ethik des Kapita-
lismus (1998) vermag es kennerhaft, aus scholastischen Traktaten (28) ebenso 
wie aus Leibniz (38) die „Metaphysik des Kapitalismus“ herzuleiten („katallaxia 
versus oikonomia“):   

„Jede menschliche Kultur verfügt über eine soziale Metaphysik, in der ihre letzten allge-
meinen Prinzipien der ‚Weltanschauung’ beschlossen liegen, und diese [...] übt einen ent-
scheidenden Einfluss auf die Konzeption des Wirtschaftssystems aus“ (Koslowski 1998, 
29; vgl. Freyer 1923, 39).  

Auf diese Art wird der Kapitalismus schon in den Grundbegriffen vergeistigt, er 
wird zu einer „Sozialtheorie“ (70), einem Stadium der „Entwicklung des europäi-
schen Geistes“ (18). Kein Wunder, dass der Gastkommentator des neoklassisch-
reduktionistischen Stils, James Buchanan, das nicht versteht („ich verstehe nicht, 
was diese Worte bedeuten sollen“, 80 f.). Theoriestrategisch wird so nämlich 
klar, dass der Kapitalismus nicht auf die Geisteswissenschaft verzichten kann.41

setzungen und Wertschätzungen eines bestimmten biopsychischen Typus Mensch, 
eben des Bourgeois“ (Scheler, „Die Zukunft des Kapitalismus“, 1913, in: 1999, 113).  

40 In eigenartiger Verkehrung von Basis und Überbau wollte schon Scheler den Kapita-
lismus „gesinnungsmäßig“ umgestalten, gegen die Sozialdemokratie (so noch die 
Empfehlung „zur Lösung der Arbeitslosenfrage“ bei Utz 1994: „bescheiden leben, 
mehr arbeiten [...] und sparen“, 159 f.). Eine ökonomische Voraussetzung für diese 
Ethisierung ist erneut die Neoklassik, nach der Arbeitslosigkeit als freiwillig gilt. Ein 
Arbeiter finde immer Arbeit: „Es genügt, dass er seine Lohnforderungen ermäßigt 
oder Beruf und Arbeitsort wechselt“ (Mises 1940, 546).

41 Cf. 3.2.4, Fn. 67. Für „geistige“ Feinschmecker hat Koslowski Delikatessen parat: 
Webers These etwa, der Kapitalismus sei eine ungewollte Folge des Calvinismus, 
der sonst bedenkenlos gefolgt wird (Ulrich 2001, 134 f.), setzt er entgegen, dass die 
Motive „Privateigentum“, „Gewinn- und Nutzenmaximierung“ und „Marktkoordina-
tion“ lediglich geistig aus ihrer „Einbettung“ gelöst werden mussten (Koslowski 
1998, 17), was neben Hobbes (23) vor allem die Jesuiten vollbracht hätten (25). Die 
Vermittlung von Mechanismus und Teleologie habe nicht Smith, sondern schon 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIRTSCHAFTSETHIK | 511

                                                                                                                                    

Koslowski macht das nochmals deutlich, indem er ein „Wertproblem“ auf-
wirft (42, 48, 68): der Kapitalismus entlasse die Menschen in die Freiheit, sage 
ihnen aber nicht, was sie tun sollten.42 Über den Kapitalismus ist damit wenig ge-
sagt, wohl aber ist so die Ethik, das Lebenselixier der Geisteswissenschaft, als 
Disziplin legitimiert. Doch nachdem die Ethik ihren festen Stand hat, erfüllt sie 
genau jene Funktion, die sich die Homannschule von ihrer Abschaffung verspro-
chen hatte: die bessere theoretische Legitimierung und politische Stützung der 
„Marktwirtschaft“. Denn mit Ernst Jünger (erneut eine Geschmacksfrage) orakelt 
Koslowski: falls der Markt nicht unangetastet bleibe, drohe der „Terror“ (67). 
Koslowski erweist sich somit gegenüber den Reduktionisten als der bessere Ideo-
loge, zumindest als der dem alten Europa gemäßere. Er sagt funktional dasselbe, 
nur unter Vermeidung von stilistischen und brancheninternen Tabus.43

Er fängt die populären Vorbehalte gegen eine „reine“ Marktwirtschaft besser 
ab als jene.44 Inhaltlich muss er dafür nicht mehr zulassen als den Minimal- oder 
Nachtwächterstaat, den auch härteste Reduktionisten noch für nötig erachten.45

Leibniz geleistet (39). Die Nationalökonomie gerät ihm so kurzschlüssig zur Theodi-
zee (38). Recht unvermittelt ist auch der Sprung von Tertullian („ökonomische Trini-
tät“) zu Marx („ökonomische Heilsgeschichte“, 39; cf. 2.6.6). 

42 Koslowski bezieht Kants ethischen Formalismus auf genau den historischen Über-
gang, mit dem Homann und Suchanek sich Kant gerade entwinden wollen; schließ-
lich sei Kant ein Smithkenner gewesen (1998, 49; vgl. 1982). 

43 Koslowski ist vor allem Rhetor: er bedient sich eines anderen Stils, um dieselben In-
halte zu transportieren wie die Ökonomik. Wenn er etwa fordert, die „Subsistenzbe-
dürfnisse“ müssten gesichert sein (1998, 64), so klingt das innovativ; doch es ist nur 
eine Neuauflage der Verelendungstheorie: Real können daraus Senkungen der Löhne 
und der Sozialleistungen abgeleitet werden. Auch seine der Ungleichheit scheinbar 
entgegenwirkende „Konsumentensouveränität“ (59; Egalisierung durch Durch-
schnittskonsum) repliziert lediglich Molitors Argument der Verbilligung durch Pro-
duktivitätssteigerung – auch hier durften ja die Löhne auf keinen Fall steigen. Wenn 
Koslowski sagt: „Wir bedürfen der Institutionen“ (63), kann er damit in Europa der 
Zustimmung sicher sein. Die Frage ist nur: welcher? Nach Koslowski jedenfalls 
nicht solche einer Demokratisierung der Wirtschaft: „Es ist mit dem Übergang vom 
Markt zur Abstimmungsdemokratie kaum etwas gewonnen“ (63).  

44 Auch der Papst hatte dekretiert: „Der ‘harte’ Kapitalismus [„capitalismus rigidus“, 
„capitalismus primitivus“, CH] bleibt nach wie vor unannehmbar“ (Laborem exer-
cens, nach Waibl 1989, 178; cf. Forrester 1997, Gruppe von Lissabon 1997, Saul 
1997, Nürnberger 1999, Jenner 1999, Klein 2001, Strasser 2001 etc.). Zweifelhaft 
ist, ob für eine solche Mäßigung der „andere“, vorgeblich ethischere Adam Smith 
(Meyer-Faje 1991) in Anspruch genommen werden kann, sah er doch seine Ethik 
nicht als Begrenzung der Wirtschaft an, sondern umgekehrt die Wirtschaft als Beför-
derung seiner Ethik (Binswanger 1998, 122; vgl. Ballestrem 2000). 

45 So spricht Buchanan gern, wenn auch sinnfremd, von „constitutions“ (1962, 1990, 
sowie in Koslowski 1998). Auch Friedman, Hayek oder Nozick haben sich für eine 
„Rahmenordnung“ ausgesprochen (3.2.2, Fn. 29). Koslowski wendet sich gegen 
Hayek und Buchanan, solange diese nur die „unparteiischen Spielregeln“ sehen wol-
len und das zu jedem Spiel gehörende Neuverteilen der Spielkarten ignorieren (1998, 
57). Doch was meint mit „Wiedereinbettung des Marktes [...] in soziale und ethische 
Normen“ (55); sind sie nicht auch bei ihm immer schon beisammen? Es handelt sich 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


512 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Seine Herleitung desselben kann die Kapitalismuskritik aufnehmen, indem er 
der „reinen“ Marktvergesellschaftung, die von niemandem außer der Homann-
schule vertreten wird, eine „ethisch“ geordnete entgegenstellt (40). Dem Kapita-
lismus droht hieraus keine Gefahr, denn in wunderbarer Dialektik entsprechen 
sich Markt und Staat als harmonisch Entgegengesetzte – Koslowski spricht pro-
saisch von einer „Konvergenz“ (53). Darauf deutet ja schon der Titel hin, der bei 
geistigen Werken selten zufällig gewählt ist – es heißt nicht: „Ethik und Kapita-
lismus“ (cf. Scheler 1999, Waibl 1989), sondern „Ethik des Kapitalismus“.

Koslowskis historistische Wirtschaftsethik begründet die Apologie der 
Marktwirtschaft also nicht anders, sondern doppelt.46 Er hat neben der affirmati-
ven Theorie des Marktes auch eine der „sozialen Genese und normativen Recht-
fertigung der Präferenzbildung[...], der sozialen Institutionen [...] und [...] der politi-
schen Korrektur von ‚Kapitalismus-Versagen’“ (1998, 71). Von einer solch har-
monistischen „Ethischen Ökonomie“ hat der Markt nicht einmal theoretisch et-
was zu befürchten. Dem haben jedoch andere Historisten etwas entgegenzuset-
zen. Hier wiederholt sich das in der Wirtschaftsethik zwischen Theologie und 
Betriebswirtschaft aufgetauchte Dilemma in einem anderen Gewand. Denn auch 
die der Überaffirmation unharmonisch entgegengesetzte abstrakte theologische 
Kritik kann in historistischer Form neu aufgelegt werden.

Dies ist der Fall bei Peter Ulrich. Seine Forderung, das „Gewinnprinzip“ der 
Moral unterzuordnen, es „moralisch“ einzuschränken, kommt der kapitalistischen 
Wirklichkeit nicht näher als die Modellkonstrukte Homanns und Koslowskis, 
auch nicht durch seinen aufwendigen moralphilosophischen „Unterbau“ (Ulrich 
2001, 124, 429; cf. 1.3; Fn. 21; 3.2.4, Fn. 68). Der Unterschied ist nur, dass jene 
einen Seinszustand unterstellen, während Ulrich dem abstrakt ein Sollen gegen-
überstellt. Er erstrebt folgenden Sollzustand: „Legitimes Gewinnstreben ist stets
moralisch begrenztes Gewinnstreben“ (415). Möchte er vermeiden, dass dieser 
Satz legitimatorisch gelesen wird, nämlich als: „Gewinnstreben ist legitim und 
daher immer schon moralisch begrenzt,“ dann muss er zur Unterfütterung dieser 
Forderung noch eine zweite stellen, nämlich die nach dem „Primat der Politik vor 
der Logik des Marktes“ (334).47 Folglich bemüht sich Ulrich zunächst, eine an 
der Diskursethik orientierte „Begründung“ seiner moralischen Forderung zu leis-
ten (Kapitel 1, 2 und 6), um ihr dann mit einer politischen Ethik die erforderli-
chen institutionellen Settings maßzuschneidern (Kapitel 7, 8 und 9).

um eine theoretische Wiedereinbettung. Für Marx ist es ein Truismus, dass sich kapi-
talistische Produktions- und Verkehrsverhältnisse in entsprechenden Rechtsverhält-
nissen sedimentieren (3.1.6). 

46 Zum historistischen Hintergrund Koslowski 1995, 2000; 1988 stützt er sich auf 
Scheler, 1991 auf Schmoller. 

47 Ulrich spricht äquivok auch vom „Primat der politischen Ethik“ (2001, 267, cf. 145, 
147), vom „Primat der Ethik über die Ökonomik“ (121) und vom Primat des „mora-
lischen Wollens“ (25). Bereits dies zeigt ein Schlingern zwischen Theorie und Wirk-
lichkeit, Denken und Sein an. Ethik scheint hier selbst schon Politik zu sein.

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIRTSCHAFTSETHIK | 513

                                             

Allerdings verharrt beides im Normativen.48 Ulrich löst sogar den Zwang zur 
Gewinnerzielung, dem die Unternehmen bei Strafe des Untergangs unterliegen, 
normativistisch auf, indem er den Verweis darauf als zu positivistisch brand-
markt: hier werde eine „normative Frage [...] empiristisch umgedeutet“ (403), es 
liege ein „Reflexionsstopp“ (100) vor – als könne man sich durch immer weiteres 
Reflektieren der Wirklichkeit überheben.49 Die eingeklagte ethische Dimension, 
die zunächst im Gewande eines an Habermas orientierten Dualismus einherkam 
(„Erforderlich ist [...] eine dualistische Gesellschaftstheorie“, 145), mausert sich 
so zum Gegenstück der reduktiven Ökonomik, zum ethischen Reduktionismus 
(„Es gibt letztlich nur ein Prinzip: das [...] Moralprinzip“ (415).

Möglich ist dieser Übergang nur durch die konsequente Vergeistigung des 
Phänomens: Ulrich meint die „Urgeschichte“ der Vergeistigung des Kapitalis-
mus, Webers Narrativ („Der Puritaner wollte Berufsmensch sein, – wir müssen 
es sein“, 1904, 203; s.u., Fn. 39), nicht nur wörtlich nehmen (2001, 134 ff.), son-
dern zudem auch umdrehen zu können, als handele es sich nicht um eine Ver-
gangenheit bzw. eine idealtypische Konstruktion derselben. Verwandelte Ho-
mann das Nichtkönnen in ein Nichtsollen, so dreht Ulrich Webers Müssen in ein 
Wollen zurück: Der Zwang des Marktes sei kein echter Zwang, sondern nur das 
Wollen derjenigen, die es eben wollen („wollen“ setzt Ulrich mehrmals kursiv, 
vgl. 138, 140, 143, 144). Dafür gebe es keine materiellen Ursachen, nur geistige 
Gründe (131 – „das, was ist, ist das, was wir wollen“, König 1937, 33; cf. 2.5.1). 
Erst die Unternehmensethik nämlich lade die „als ob“-Annahme (415) „Gewinn-
prinzip“ normativ auf, obwohl sich die „Geltung“ (399) des Gewinnprinzips „ra-
tional nicht begründen“ lasse (401). So gründet zuletzt alles nicht in realen Struk-
turen, sondern in einer „Metaphysik des Systems“ (142, siehe Koslowski).50

48 Die verbleibenden Kapitel 3-5 und 10 kritisieren die traditionelle Wirtschaftsethik; 
auch sie kommen also nicht über die normative Binnenperspektive hinaus. 

49 Statt zu einer normativen Letztbegründung kommen Begründungen vielmehr ir-
gendwann an ein Ende, wo sich der „Spaten“ zurückbiegt und man nur noch sagen 
kann: „So handle ich eben“ (Wittgenstein, PhU 217; ÜG 110, 192, 204); in diesem 
Fall: „it’s economy, stupid“. Doch Ulrich hat ein deutsches Philosophieverständnis: 
„Integrative Unternehmensethik versteht sich als permanenter Prozess der [...] Refle-
xion“ (2001, 428; vgl. 3.1.5, 3.4.3). 

50 Ulrich stellt die Geschichte zurecht, wenn er meint, früher sei alles normativ („voll 
und ganz von den Normen [...] durchdrungen“, 132) und ganzheitlich gewesen („kei-
ne gesonderten Bereiche mit einer speziellen Lebensordnung“, 133). Auch früher 
gab es abgetrennte Reproduktionswelten, man denke an die Sklaverei oder die Un-
terdrückung der Frau (im Überblick Krätke 2002). Geschichte wird auf Ideenge-
schichte reduziert: Untersucht werden nicht vorliegende Probleme, sondern Theorien 
(hier von Arendt und Sandel). Werden diese nicht mehr im realen politischen Dis-
kurs verortet, werden Theorie und Wirklichkeit ununterscheidbar. Nach Ulrich habe 
etwa Adam Smith einen „epochalen Bruch“ mit der Wirtschaftsethik vollzogen (132; 
obwohl er nicht der erste Ökonom war, der Ökonomie nicht mehr als Unterklasse der 
Ethik trieb). Wenige Zeilen später meint er aber, „dass sich Smiths liberale Politische 
Ökonomie letztlich nur von seiner Moralphilosophie her erschließen lässt“. Wo ist 
der Bruch geblieben? Die geschichtliche Besonderheit der materiellen Bedingungen, 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


514 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Ist das reale Problem erst einmal in ein begriffliches uminterpretiert, so 
scheint dem eine philosophische Operation abhelfen zu können – Ulrichs katego-
risch-kategoriale Vorordnung der ethischen Legitimität vor der ökonomischen 
Rationalität (428). Der Preis für diesen theoretischen Radikalismus ist allerdings 
eine politische Naivität: Gefahren, die mit einer „Sachzwangbegrenzungspolitik“ 
(162) drohen, werden kaum mehr beleuchtet. Die Machtfülle, die eine solchen 
Politik zu ihrer Umsetzung erheischen würde, scheint nur wenig Probleme zu 
machen. Woher soll sie aber kommen? Wäre nicht weiter zu fragen: 

„Wer legt fest, welche Werte als oberste Zielpunkte des Wirtschaftens für alle verbindlich 
zu gelten haben? Wird die Wirtschaft von irgendeiner Instanz auf einheitliche Zielwerte 
verpflichtet, dann haben wir es sehr bald mit einer Lenkungswirtschaft zu tun, die autori-
tär-paternalistische Züge aufweist, weil sie in Anspruch nimmt zu wissen, was den Men-
schen gut tut und was sie einheitlich zu wollen haben (Waibl 1989, 153; Hvg. CH). 

Ulrich müsste zuallererst politische Umwälzungen fordern. Doch es bleibt bei 
philosophischen Operationen. Einzig über die begriffliche Unterstellung eines 
solch rousseauistischen einheitlichen Wollens kann Ulrich den „Primat der Poli-
tik“ einschmuggeln. Die Benennung der Wirtschaftsbürgerrechte und -tugenden 
als „republikanisch“ klingt zwar gut (293 ff., cf. Lorenzen 1991, 63), sie übergeht 
aber gerade diesen entscheidenden Punkt, der bereits die Umweltbewegung ge-
spalten hat.51 Auf nationaler Ebene können vorgegebene Richtlinien durch Kapi-
talflucht recht einfach umgangen werden („exit option“, Altvater 1996, 343 f.; 
Habermas 1998, 106). Eine mögliche „diskursethisch begründete“ und wie auch 
immer politisch erzwungene „Geltung“ solcher Begrenzungen könnte sich darum 
als wirkungslos erweisen, da die „unmoralischen“ Wirkungen des Gewinnprin-

deren Resultat die normativen Überhöhungen der ökonomischen Ethik und normati-
ven Sozialphilosophie sind, kommt nicht vor. Wenn Ulrich erklärt, es gehe um die 
„Wiederherstellung zwangloser politisch-ökonomischer Verständigungsverhältnisse
unter mündigen Bürgern“ (124), so sind in dieser Aussage Ethik, Politik, Ökonomie 
und Reflexion etwas undurchsichtig vermengt.  

51 Die Umsetzung dieser Sachzwangbegrenzungspolitik ist kaum anders als autoritär 
vorstellbar (Fn. 20). Die autoritären Tendenzen scheinen Ulrich nicht zu stören; die 
angestrebte Position wird schlicht „Republikanischer Liberalismus“ (296) genannt, 
ohne den darin angelegten Widerstreit zu sehen: ein spekulativ-„dialektischer“ (319) 
Zusammenfall der Gegensätze. Ein Konzept ist nicht schon damit legitim, dass es ir-
gendwie genannt wird. Vertraut Ulrich dagegen der „konsensbasierten Dissensrege-
lung“, die sich auf den „Basiskonsens über die formalen Grundsätze und Prozedu-
ren“ beschränkt (314), wäre seine Position zwar politisch moderater, die inhaltlichen 
Forderungen aber kaum erfüllbar – sie verurteilten sich zur Belanglosigkeit. Vorge-
schaltet ist der „Ethik“ erneut eine Fehlbestimmung des Objektes, die eine Handlung 
letztlich erübrigt, da „im Grunde“, in den Grundkategorien, bereits alles zum besten 
bestellt ist. Die andere, sozialdarwinistische Lesart seines Grundbegriffs „Lebens-
dienlichkeit“, den er zwar im Titel führt, aber nicht erläutert, übergeht Ulrich. Am 
ehesten kommt Ulrich dem Elitismus von Habermas nahe, dessen Legitimation über 
Argumente nicht auf reale gesellschaftliche Entscheidungen, sondern auf eine „kriti-
sche Prüfung“ durch Intellektuelle hinausläuft (148).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIRTSCHAFTSETHIK | 515

                                             

zips (Ausbeutung, Umweltbelastung, Krisenanfälligkeit) damit nur verlagert 
werden, und zudem als nur kurzfristig, da ein Nationalstaat mit einer solchen 
Kapitalflucht nicht lange wird leben können, und daher solche Regelungen ent-
weder selbst umgehen oder wieder zurücknehmen wird.52

Der deutsche Supernormativismus kommt also in der historistischen Wirt-
schaftsethik nicht aus seiner „geistigen“ Selbstghettoisierung heraus, er kommt 
nicht in die wirkliche Welt hinein (cf. MEW 3, 40). Er beschränkt sich auch hier 
auf ein Aufstellen von Forderungskatalogen. Nicht das Fordern als solches ist 
misslich, sondern ein Fordern von etwas, das unter gegebenen Umständen ent-
weder unmöglich oder immer schon erfüllt ist. Zugrunde liegt auch hier die 
deutsch-philosophische Unterbestimmung sozialer Wirklichkeit, von der die 
„Normativität“ nur ein kleiner Teil ist. Sie wird umso weniger verstanden, je 
mehr sie isoliert wird. Das Dilemma der Wirtschaftsethik, zwischen der abstrak-
ten Kritik der Theologie und der ebenso abstrakten Überaffirmation der Be-
triebswirtschaft unvermittelt hin und her zu schwanken, hat sich auch durch seine 
Übertragung in „geisteswissenschaftliche“ Gewänder nicht auflösen lassen. Die 
philosophischen Anbauten haben das Problem nicht gelöst, sondern verschärft. 

3.3.5  Der Hegelianismus der Wirtschaftsethik  

Im deutschsprachigen Kontext fiel angesichts dieses unversöhnten Gegensatzes 
zweier theoretischer Positionen das Augenmerk bald auf einen Denker, dessen 
Spezialität das Aufheben theoretischer Gegensätze war: auf Hegel. In der Tat 
fehlt hier die Mitte, weil das zugrundeliegende Kind „Kapitalismus“ mit dem 
Bad „Marx“ zugleich ausgeschüttet wurde. Angesichts der fehlenden „Synthese“ 
zwischen den Extremen erhebt nun jede Position unter Bezug auf Hegel den An-
spruch, selbst schon diese Synthese zu sein: Es geht darum, mit der eigenen 
Wirtschaftsethik zugleich die „vermittelnde Mitte“ aller anderen Ethiken zu sein. 
Doch „ein trockenes Versichern gilt [...] gerade so viel als ein anderes“ (Hegel 
1807, 71). Der Bezug auf Hegel ändert an den einzelnen Positionen nichts. Er 
zeigt den Kampf um Deutungsmacht nur noch einmal an. Bezeichnenderweise 
erhebt Karl Homann, der am wenigsten philosophische unter den Wirtschafts-
ethikern, den Anspruch auf die wahre Nachfolge Hegels am offensten. Es gelte, 
„den Dualismus schon im Ansatz zu vermeiden“ (Homann 1994, 11): „Eine in 
Hegels Sinne systematische Integration von [...] Moral und Ökonomie verlangt [...], 
sie aus einer ursprünglichen Einheit – Identität – abzuleiten“ (a.O., 13). 

Dies war Homann und seiner Schule ja gründlich gelungen: aus dem „Paral-
leldiskurs“ (17) von Ökonomik und Ethik ist dadurch, dass eine der beiden Seiten 
durch begriffliche Vorentscheidungen verabschiedet wurde, eine „Identitätsphi-

52 Ulrich streift diese Fragen am Ende (2001, 377-91), ohne dass sie Einfluss auf die 
Forderungen hätten. Es würden sich „über kurz oder lang Leitplanken [...] aufdrän-
gen“ (384), eine globale „vitalpolitische Einbindung“ sei unaufhaltbar, sei nur erst 
die realidealistische Verkehrung von Voraussetzung und Folge verstanden (385).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


516 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

losophie“ (12) geworden: „Ökonomik ist – lediglich – Ethik mit anderen, zusätzli-
chen Mitteln“ (18). Eine reduktive Elimination ist aber weder eine Synthese noch 
eine Aufhebung. Wer Hegel nahe steht, muss den Bezug auf Hegel hier als miss-
glückt bezeichnen. (Man könnte aber auch umgekehrt argumentieren, dass gerade 
ein solches Vorgehen die „Wahrheit“ Hegels ist.)53

Koslowski zehrt ebenso vom Nimbus Hegels, wenn er unbescheiden eine phi-
losophische „Theorie der Gesamtwirklichkeit“ zu geben beansprucht (1994, 4). 
Bei ihm wird die Ethik dank der beispiellosen Vergeistigung zwar nicht elimi-
niert, doch als eine dem vorliegenden Marktmodell immer schon entsprechende 
wird sie auch von ihm zurechtgestellt. Seine ideologischen Verherrlichungen des 
gesellschaftlichen Gesamtorganismus gegen eine bloß moralisierende Kritik stel-
len eine Replikation weniger Hegels als vielmehr des Rechtshegelianismus dar.  

Auch der Linkshegelianismus erlebt seinen wirtschaftsethischen „redivivus“: 
Zunächst ganz Hegelsch will Peter Ulrich „die Zwei-Welten-Konzeption von   
Ethik und reiner Ökonomik [...] von Grund auf überwinden“ (2001, 119). Doch 
was ist dieser „Grund“? Das schon in der Fragestellung vertheoretisierte Problem 
meint Ulrich auflösen zu können, indem er die ethischen Begriffe in der bei ihm 
gegenüber Theorie und Praxis indifferenten „Ökonomie“ selbst entdeckt.54 Will 
er damit keine offene Affirmation betreiben, ist er gezwungen, die Begriffe zu 
verändern. Zur Kritik an realen Phänomenen scheint es auszureichen, bestimmte 
Geisteshaltungen oder Rationalitätstypen zu brandmarken, die seinen Begriffen 
nicht gerecht werden. Er beschränkt sich wie die Linkshegelianer auf die Kritik 
an Begriffen. Die Analogie reicht bis ins Detail der Religionskritik: Ulrich ver-
folgt den „Wirtschaftsliberalismus“ als Theologie.

„Die naturalistische Systemperspektive des ‚freien’ Marktes [als Theorie, CH] ist demnach 
die ‚natürliche’ Perspektive [nicht etwa einer material bestimmten Gruppe, CH, sondern] 
derjenigen, die eine ökonomisch determinierte Marktgesellschaft als normativ richtig und 
sinnvoll begründen wollen, weil sie an die immanente Sinnhaftigkeit [...] des von der ‚un-
sichtbaren Hand’ wohlgeordneten ökonomischen Kosmos glauben [!]“ (Ulrich 2001, 143).  

Ulrich kann das Gewinnprinzip deswegen so problemlos preisgeben, weil es für 
ihn nur ein von Theoretikern wie Erich Gutenberg (397 ff.) erdachter Glaube ist
(„Überall hatte man es nur mit Dogmen und dem Glauben an Dogmen zu tun“, 
MEW 3, 19). Diesen Glauben will Ulrich ins „‚höhere’“ (144) aufheben. Die be-
griffliche Operation seiner Wirtschaftsethik läuft also darauf hinaus, ein „neues 
Denken“ zu fordern (siehe zu dieser Bewegung bereits Heidegger und Löwith, 
2.5.5, 2.6.6). Daher stellt er nach seiner Ökonomismuskritik neue Kategorien be-

53 Der Reduktionismusvorwurf lässt sich auf Hegel ausdehnen, auch wenn er auf etwas 
anderes zurückführt. Immerhin hat schon Hegel in seinen „Synthesen“ das, was sich 
gegen eine „Aufhebung“ sperrte (Kants Freiheit, die Natur, das Ding an sich), durch 
begriffliche Operationen eliminiert (vgl. Kapitel 2.5.2, Fn. 74; 2.5.7, 4.2.2). 

54 Ulrich will „das Normative [...] im ökonomischen Denken und [!] Handeln“ entde-
cken (2001, 117; 3,1.2, Fn. 24). Der Begriff der „ökonomischen Vernunft“ um-
schließt hier Theorie und Praxis – was vernünftig ist, ist auch wirklich.

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIRTSCHAFTSETHIK | 517

                                             

reit. Eine versöhnlichere Beschreibung desselben Phänomens ist aber nur eine 
etwas verdecktere Affirmation (ein „verschönerter Schatten“, MEW 4, 105).55

Marx bemerkte dazu vorwegnehmend: 

„Ein wackrer Mann bildete sich einmal ein, die Menschen ertränken nur im Wasser, weil 
sie vom Gedanken der Schwere besessen wären. Schlügen sie sich diese Vorstellung aus 
dem Kopfe, etwa indem sie dieselbe für eine abergläubige, für eine religiöse Vorstellung 
erklärten, so seien sie über alle Wassergefahr erhaben“ (MEW 3, 13 f.; cf. 7). 

Angesichts der Komplexität heutiger Wirtschaftskreisläufe, die schon von her-
kömmlichen ökonomischen Theorien nicht vollends erfasst werden, kann die 
Forderung nach einer nochmaligen Änderung der „Kategorien“ nicht sonderlich 
überzeugen. Will die Ethisierung der Kategorien mehr sein als Prolegomenon, so 
müsste die „Wirtschaftsethik“ über ihren Gegenstand weit mehr inhaltliches sa-
gen. Solange sie dies verabsäumt, kann sie mit ihren gefälligen Grundbegriffen 
die problematische Wirklichkeit gerade nicht mehr erfassen – und überlässt sie so 
den Praktikern und deren offenen Apologeten.56

55 Was heißt „kritische Reflexion der ethischen Voraussetzungen legitimen Gewinn-
strebens“ (395)? Was ist am „systematische[n] Bedenken der unauflöslichen Wech-
selbeziehungen“ (396) kritisch, wenn sie „unauflöslich“ sind? Ulrichs Website 
(www.iwe.unisg.ch/iwe/web.nsf) fordert eine „Wirtschaftsethik, die [...] das Norma-
tive allererst in den ökonomischen Kategorien und Denkmustern sucht“. Wenn er 
fortfährt: „und kritischer Reflexion zugänglich macht“, dementiert er zugleich den 
Anspruch, die Kategorien nur hermeneutisch „aufzudecken“ (2001, 13). Es kommt 
ihm darauf an, sie zu verändern. Ulrich 1986 fordert ein anderes „Denken“ über 
Wirtschaft (2001, 13, 397 ff.; Suchanek 1994). Schon der esoterische Teil der Um-
weltbewegung forderte ein Umdenken: „Was not tut, ist eine Wirtschaftskultur, die 
uns befähigt, in weiträumigen und langfristigen Zusammenhängen zu denken [!], und 
die uns zur Einsicht befähigt, dass es einen Gegensatz von Ökonomie und Ökologie 
gar nicht gibt, sondern nur den Gegensatz von Kurzzeit- und Langzeitökonomie“ 
(Waibl 1989, 152). Die Einsicht ist offensichtlich bereits gegeben. Wird eine Kultur 
grundlegender von einer „Einsicht“ oder ihren materiellen Strukturen geprägt? Was 
hindert diese Einsicht daran, sich durchzusetzen? Ulrich stellt wie die Junghegelianer 
die Ideale der Wirklichkeit gegen diese selbst, ohne ihre dialektische Einheit zu se-
hen: „die philosophischen Grundideen [!] des politischen Liberalismus [...] sind zu 
wichtig, um sie resignativ der Aushöhlung [...] zu überantworten“ (260). Die Wirk-
lichkeit ist bereits eine „Realisierung“ dieser Begriffe, da sie dieser erst entspringen. 
Sie gegeneinander aufzufahren heißt, die Wirklichkeit in der Idee zu verdoppeln 
(3.1.6). „Diese Forderung, das Bewusstsein zu verändern, läuft auf die Forderung 
hinaus, das Bestehende anders zu interpretieren, d.h. es vermittelst einer andren In-
terpretation anzuerkennen“ (MEW 3, 20).  

56 Ulrich hebt mehrmals hervor, dass er nur eine Programmatik vorlege: Es werde eine 
„‚Denklinie’ zu legen versucht“ (2001, 15; „Ein integratives Ethikprogramm [...] 
würde idealerweise ....“, 461, etc.). Ein materiales Defizit beklagen auch Korff 1999 
I, 870 und R. Pfriem: „Ulrich sollte sich dazu durchringen, dass eine [...] Entwick-
lungsperspektive [...] allenfalls zustande kommt über Beiträge zur [...] Entwicklung 
moderner Gesellschaften – jedenfalls nicht über die prinzipielle Verurteilung des 
Gewinnstrebens“ (in Maak 1998, 484). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


518 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Wie einst der Kapitalismuskritik der Kirche oder der Völkischen droht ihr die 
Gefahr, aufgrund ihrer Vagheit eine erbauliche Begleitmusik zur ungebremsten 
Weiterentwicklung der kapitalistischen Wirtschaftsweise zu werden.57 Nur unter 
der Unterstellung, dass mit diesen theoretischen Operationen auch praktisch et-
was gewonnen ist, ist die Rede von einer „Einbettung“ (Polanyi) mehr als Beg-
riffsdichtung. Aber eben diese Unterstellung ist problematisch: Dem Predigen 
der Moral läuft bei den rechts- und linkshegelianischen Wirtschaftsethiken ein 
Überspringen der Welt entgegen. Ulrich trifft sich mit Homann darin, dass im 
Begriff der „Ökonomie“ Theorie und Gegenstand zu wenig unterschieden wer-
den.58 Die „Synthese“ von Ökonomie und Moral wird dadurch ermöglicht, dass 
ökonomische Begriffe sich ethisch ausdeuten lassen – bei Homann durch eine 
„Freilegung“ unterschobener moralischer Implikate des Marktes, bei Ulrich 
durch eine „begriffliche“ Unterordnung desselben unter die Moral. Theorie und 
Praxis, Sollen und Sein, Denken und Wirklichkeit werden von beiden als Einheit 
gefasst, nur gilt in dem identitätsphilosophischen Konglomerat „Wirtschafts-
ethik“ hier der Begriff der Wirtschaft, dort der der Ethik als das wirklichere – ein
subjektives Subjekt-Objekt steht gegen ein objektives Subjekt-Objekt (Hegel 
1801, 17 f., 85). Voraussetzung für beide Synthesen ist die vorgängige Vergeisti-
gung des Phänomens. Auch bei der Wirtschaftsethik fällt der Gegenstand „Kapi-
talismus“ durch alle theoretischen Netze hindurch.

57 Päpstliche Forderungen sprechen von einem ethischen „Prinzip des Vorrangs der 
Arbeit vor dem Kapital“ (Laborem exercens, nach Waibl 1989, 182). „Ohne den frei-
en Markt abzuschaffen, sollte man doch den Wettbewerb in Grenzen halten, die ihn 
gerecht und sozial, also menschlich machen“ (Populorum progressio, a.O., 179). Ei-
nerseits, andererseits; doch was geschehen soll, erfährt man nicht. Politisch be-
schränkte sich die Kirche darauf, ein anderes Denken zu fordern. So wurde nur das 
Bestehende normativ überhöht: Die „berufsständische Ordnung“ soll zu einer „ein-
trächtigen Zusammenarbeit der Stände“ führen, die Menschen sollen sich „jenseits 
des Unterschieds zwischen Arbeitgeber und Arbeitnehmer“ als „höhere Einheit“ be-
greifen (Quadragesimo anno, a.O., 183). „Es handelt sich bloß um eine Beruhigung 
des erklärenden Subjekts“ (MEW 40, 277). Die Völkischen forderten von der Wirt-
schaft eine „Dienstbarkeit dem Volke gegenüber“ (F. Nonnenbruch, nach Waibl 
1989, 158). „Das Volk lebt nicht für die Wirtschaft ..., sondern die Finanz und die 
Wirtschaft, die Wirtschaftsführer und alle Theorien [!] haben ausschließlich diesem 
Selbstbehauptungskampf unseres Volkes zu dienen“ (Hitler, a.O. 261 f.). Mithilfe 
von Vergeistigungen machten auch sie daraus eine Operation des Denkens: „Der Be-
sitz der Wirtschaft durch das Volk ist keine materielle, sondern eine seelische und 
geistige Tatsache“ (Nonnenbruch, a.O. 259). Für Moeller van den Bruck war die 
„Wirtschaft ein Überbau, während die Ideen, Macht, Recht, Staat der Unterbau sind, 
der die Wirtschaft trägt“ (a.O., 157).  

58 So „etwas wie ‚Erkenntnis der Wirklichkeit’ ist kein sinnvolles Forschungspro-
gramm“ (Homann 1994, 21). Auch Ulrich will keine „Problemlösungen für konkrete 
Fragen wirtschaftlichen Handelns bzw. wirtschaftspolitischen Gestaltens“ bereitstel-
len, sondern nur die „Form vernünftigen Denkens“ klären (2001, 14).  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIRTSCHAFTSETHIK | 519

                                             

3.3.6  Globalisierungskritik als Platzhalter 

Angesichts dieser Selbstabschließung des Gedankens gegen die Wirklichkeit ver-
ließ die ökonomische Vernunft die Seminar- und Vortragsräume und ging, um 
mit Hegel zu reden, in ihr Anderes über: Sie ging auf die Strasse. Auch ohne dass 
der Gedanke zur Wirklichkeit drängte, kam nun die Wirklichkeit zum Gedanken 
(MEW 1, 386). Es waren weniger die praktischen Ökonomen, die den theoreti-
schen ins Wort fielen,59 sondern die von Marx stets beschworenen wirklichen 
Menschen in Form der „Massen“, die die gegenwärtigen Diskussionen um die 
ökonomische Weltlage angefacht und verändert haben. Aus dieser Sicht markiert 
nicht nur das Jahr 1989 einen Epochenbruch, sondern auch das Jahr 1999.60

Die in dem dazwischenliegenden Jahrzehnt praktizierte Ethisierung (Kuschel 
1999, Weiler 1999) und die von ihr genutzten Institutionen werden geschildert 
wie folgt – und damit ist zumindest die Intention der radikalsten Fraktion der 
Wirtschaftsethik wiedergegeben:  

„Das Denken in Interessen, in Macht- und Herrschaftsverhältnissen wurde nach dem Epo-
chenbruch von 1989 für obsolet erklärt. Vor allem die VertreterInnen der lobbyistischen 
Nichtregierungsorganisationen (NGO) versuchen, ‚die Wirtschaft’ davon zu überzeugen, 
dass es in ihrem eigenen ‚wohlverstandenen Interesse’ läge, weltweit eine sozialere und 
ökologischere Politik zu machen“ (Tatort Globalisierung, wie Fn. 60, 2). 

Schon die Initialzündung der „Ethisierung“ hatte sich vorwiegend als Politikbera-
tung verstanden (H. Jonas 1979, 153 ff.). Diese Erbschaft war in den Folgejahr-
zehnten eher an die Unternehmensberatung übergegangen (Steinmann 1994, 
Wieland 1999). Angesichts mangelnder Ergebnisse wird die Ethisierung von der 
Globalisierungskritik kurzum für gescheitert erklärt: „Eine andere Welt ist nur 
möglich,61 wenn wir sie auch erkämpfen. Diese Gegenkräfte dürfen sich nicht an 
‚den Staat’ oder ‚die Politik’ mit der Bitte wenden, er möge doch bitte für eine öko-
logischere und sozialere Politik sorgen“ (2). Als wichtigste Frage wird die in der 
akademischen Theorie vernachlässigte nach dem Subjekt empfunden (cf. 2.2.2, 
2.6.5). Dahingestellt, ob sich die Globalisierung auf konkrete Exekutoren zu-
rückverfolgen lässt (daher die Rede von einem „Tatort“, cf. Gray 1999) oder ob 
eher anonyme, nicht zuschreibbare „Sachzwänge“ dahinterstehen (Altvater 
1987); die „Verlierer“ der Globalisierung (Mander 2002) haben selbst begonnen,

59 Cf. Tobin 1978, Scott 1997, Gray 1999, Krugmann 1999, Soros 1999, Stiglitz 2002. 
60 „Spätestens mit den Protesten in Seattle 1999 wurde offenbar, dass ein breiter Protest 

in den Metropolen nicht nur möglich ist, sondern die versteinerten Verhältnisse auch 
zum Tanzen bringen kann. Es folgten: Davos, Prag, Göteborg, Genua im Sommer 
2001. Sie alle gelten als Synonyme eines weltweiten vielstimmigen Aufbruchs und 
militanter Verweigerung gegenüber dem globalisierten Kapitalismus und seinen de-
saströsen Auswirkungen“ (Tatort Globalisierung. Die Zeitung zum BUKO 25 – Kon-
gress, Fr/M, 9.-12. Mai 2002, 1). 

61 Zu dieser Losung von attac vgl. Cassen 2002, Grefe 2002, Löwy 2002. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


520 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

sich zum Zwecke des Widerstands gegen ihre Folgen als politisches Subjekt zu 
konstituieren.62 Doch was sagt diese Politisierung über die Wirtschaftsethik aus?

Die Sozialgeschichte des 20. Jahrhunderts in der westlichen Hemisphäre lässt 
sich verkürzt wiedergeben wie folgt: aufgrund sozialer Fehlentwicklungen wie 
der Verarmung breiter Schichten und der wachsenden Einkommensschere kam es 
politisch wiederholt zur „direkten Aktion“ der Betroffenen. Sie provozierte von 
Seiten des Staates eine Verrechtlichung auch sozialer Ansprüche, um den Klas-
senkampf stillzustellen und der zwischenzeitlich entstandenen Systemalternative 
etwas entgegenzusetzen.63 Dies erwirkte eine weitgehende Besserung der sozia-
len Lage, aber auch eine paternalistische Entpolitisierung. Doch diese Entspan-
nung war nur in den Zeiten des wirtschaftlichen Nachkriegsbooms möglich. 
Nach dem Krisenjahrzehnt 1967-1977 setzte eine globale „Liberalisierung“, also 
eine Reprivatisierung und ein Abbau weniger von Protektionen als vielmehr von 
staatlichen Sozialleistungen ein (Huffschmid 1999, 98 ff.). So wich die Instituti-
onalisierung einer Re-Individualisierung sozialer Nachteile (Beck 1983). Das 
Schwinden verrechtlichter Strukturen aus der sozialökonomischen und ökologi-
schen Sphäre bedeutet, dass die dortigen Standards nicht mehr erzwingbar sind, 
sondern nur mehr auf Freiwilligkeit, auf „Selbstverpflichtung“ beruhen.64

Der damit einhergehende Verlust an Rechtssicherheit und materiellen Errun-
genschaften des „sozialdemokratischen Jahrhunderts“ (Dahrendorf) kann aller-
dings ethisch kaum kompensiert werden (3.2.3). Die Ethisierung wird funktional
zum Deckmantel institutionellen Abbaus. Mit der fortschreitenden Auflösung der 

62 Bezeichnenderweise sind Teile der Kirchen, die ja schon die Dekade der „Wirt-
schaftsethik“ einläuteten, wieder mit von der Partie. Die Kirche fungiert nun nicht 
mehr als Stellvertreterin der Entrechteten in einem nur theoretischen Diskurs, son-
dern kann gemäß ihrer alten Rolle nun wieder vermittelnd eingreifen (2.6.6, 3.3.2). 

63 Zur „Verrechtlichung“ Habermas 1981, Kübler 1985. Unter Maßgabe gegebener ma-
terieller Verbesserungen in der Arbeiterschaft hatte der westliche Marxismus der 
Nachkriegszeit selbst eine „ethische“ Linie eingeschlagen: es ging nicht mehr um 
weitere Verbesserungen, sondern um unversehrte Identität, mehr Freiheit und „Repo-
litisierung“ (vgl. 2.6.3, 3.1.1, 3.2.4).

64 In der Unterstützung dieser Entinstitutionalisierung sind sich die Wirtschaftsethiker 
einig: Voraussetzung für eine „ethisch-vernünftige“ Praxis ist nach Ulrich (2001, 13) 
ein verändertes Denken – Denken können aber nur Individuen. Ulrich vertraut auf 
den „guten Willen zur autonomen moralischen Selbstverpflichtung aus Einsicht in 
deren menschliche Bedeutung für uns selbst und für andere“ (25). „Die im Wettbe-
werb stehenden Unternehmen [auch eine Antwort auf die Frage nach dem Subjekt, 
CH] legen [...] Standards ihres Verhaltens fest, z.B. hinsichtlich des Umweltschutzes 
[...] wichtigste Form einer solchen kollektiven Selbstbindung ist die einer freiwilli-
gen Selbstverpflichtung. Solche Selbstverpflichtungen lassen sich definieren als [...] 
rechtlich unverbindliche Erklärung“ (Suchanek 2001, 117). Dies bleiben meist schö-
ne Worte, denn: „Wichtige Voraussetzungen für eine solche Strategie sind: [...] Die 
Selbstverpflichtung muss für die teilnehmenden Unternehmen grundsätzlich vorteil-
haft sein (117). Doch das Zurückgehen staatlicher Macht ist nicht generell: Der 
Schutz der „Sicherheit“ wird innen (Polizei, Verfassungsschutz) wie außen (Militär, 
Bündnispolitik) heute eher verstärkt (Hirsch 1996, Zugehör 1998, 105). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WIRTSCHAFTSETHIK | 521

                                             

Verrechtlichung sozialer Konflikte ist die Rückkehr zur politischen Aktion eine 
verbleibende Möglichkeit zur Veränderung: es kommt wieder vermehrt zu 
Streiks und Großdemonstrationen. Das ist die von der deutschen Theorie lange 
geforderte „Repolitisierung“.65 Ex post ist die „Ethisierung“ als ein Interludium 
im Zuge der säkularen Entrechtlichung zu lesen. Langsam ähnelt die Situation 
auch äußerlich wieder der, von der Marx einmal ausgegangen war. Es ist kein 
Zufall, dass in dieser Konstellation eine Rückbesinnung auf ihn erfolgt. Aller-
dings beschränkt sie sich bislang auf feuilletonistische Beschwörungen und epi-
gonale Alleinvertretungsansprüche überlebter Kaderparteien gegenüber der glo-
balisierungskritischen Bewegung.66 Solange der Marxismus sich seiner eigenen
katastrophalen Geschichte verweigert, ist die Angst vor erneuter dogmatischer 
Erstarrung berechtigt. Auf diese Weise wird es zu einer Aufgabe der Philosophie,
der Begriffslosigkeit angesichts der weltpolitischen Umbrüche abzuhelfen. Sie ist 
nicht unmittelbar praxisrelevant und daher des Extremismus unverdächtig. Es ist 
an ihr, die Gehalte des Marx’schen Denkens präsent zu halten. 

Dieses Kapitel 3.3. zeigte in der Analyse eines weiteren Zweiges deutscher nor-
mativer Sozialphilosophie auf, dass aus der älteren dualistischen Aufspaltung in 
Technik und Ethik (Kapitel 2) nach dem Ende des theoretischen Marxismus ein 
ethischer Alleinvertretungsanspruch geworden ist. In ausdrücklichem Bezug auf 
Hegel wird versucht, aus je einer ethisierten Perspektive – auch der vormals 
normfrei verstandenen – die soziale Totalität zu erfassen, ohne dass die Theorie 
damit gehaltvoller geworden wäre. Sie hat sich durch diese hegelianische Abson-
derung von der Welt vielmehr anfälliger für eine Marx’sche Kritik gemacht.

65 Der islamistische Terrorismus ist kaum als Gegenbewegung zu bewerten, da er den 
Verlust sozialer Errungenschaften wie Toleranz, Religionsfreiheit und Gleichberech-
tigung sowie den Übergang zu einem militarisierten „Sicherheitsstaat“ eher be-
schleunigt. Er arbeitet den unangenehmen Seiten der Globalisierung zu, für die er 
sich im Übrigen auch gar nicht interessiert. El Quaida geht es um ein Ende der ame-
rikanischen „Besatzung“ Saudi Arabiens; es ist eine klassische Gegenelite, die sich 
auf halbwegs gut ausgebildete, aber relativ schlecht situierte junge Männer stützt.

66 Einen Artikel der Financial Times Deutschland vom 22.8.2002 schmückt ein Portrait 
von Marx (cf. 1.1, Fn. 4). Auf der 2001 von Slavoj Zizek ins Leben gerufenen Kon-
ferenz über Lenin stritten in Realsatire übriggebliebene marxistische Splittergruppen 
über die Hegemonie über die Globalisierungskritik (cf. Bensaid 2002). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


522 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

3.4  Neopragmatismus oder die Permanenz Hegels

Bei der Betrachtung der sich um verschiedene Wertvorstellungen streitenden und 
sich in Synthesen „versöhnenden“ (Habermas 1996, 65 ff.) Philosophien der Ge-
genwart stießen wir auf den seltsamen Sachverhalt, dass über die zugrunde lie-
genden Gegenstände kaum noch etwas ausgesagt wurde. Dies wäre als Rückkehr 
der Prinzipienphilosophie zu deuten, stünde dem nicht das post- bzw. „nachme-
taphysische“ Selbstverständnis im Wege.1 Was für eine Art Philosophie ist das? 
Der Blick auf die Genese dieses nichtmetaphysischen Prinzipialismus stößt bald 
auf den Einfluss einer älteren Richtung, die schon genau dies zu sein beanspruch-
te: den Pragmatismus.2 Er stellte von Peirce bis Brandom eine nochmals reflek-
tiertere Philosophie dar, welche sich auf die selbst schon gegenstandslose Philo-
sophie richtete (eine Philosophiephilosophie, Raatzsch 2000; Dilthey, GS VIII). 
Er wollte nicht die Inhalte, sondern die Art des Philosophierens umkrempeln, und 
zwar, wie schon der Name sagt, von einer „dualistischen“ und kontemplativen 
Philosophie in den Bahnen von Descartes und Locke zu einem um das Handeln 
zentrierten Neuansatz. Diese Transformation der Philosophie hat für die US-
amerikanische Tradition eine Überwindung damals vertretener, vermeintlich alt-
europäischer Idealismen erkämpft und die „amerikanische Philosophie“ allererst 
begründet. Nach dem Verebben der analytischen Tradition kam diese ur-
amerikanische Philosophie wieder zum Vorschein, protegiert u.a. von Rorty. 

Dies soll nicht erneut gewürdigt werden, sondern vielmehr ist zu fragen, was 
diese Transformation gegenüber der in Europa bereits vollzogenen eigentlich an 
systematischen Gewinnen brachte (3.4.2). Aus der Perspektive einer immanenten 
Funktionsanalyse von Texten (1.4) kann man in der „Renaissance des Pragma-
tismus“ (Sandbote 2001) auch, zumindest was die politischen und sozialphiloso-
phischen Momente angeht, eine Reaktion auf die Wellen des westlichen Marxis-
mus der 1970er Jahre sowie, nach seinem Ende in den 1990er Jahren, einen theo-
retischen Rettungsring für Ex- oder Postmarxisten sehen. Der Neopragmatismus 
rückte in eine Lücke ein, die das Verschwinden der Marxismen in der akademi-
schen Welt nach 1989 gerissen hat (3.4.3). Dies war möglich durch eine ober-
flächliche Verwandtschaft von Marxismus und Pragmatismus. Einem näheren 
Blick erschließen sich jedoch prägnante Unterschiede (3.4.4). Speziell in 
Deutschland eröffnete die spät einsetzende ernsthafte Rezeption des Pragmatis-
mus die Möglichkeit, alte Positionen deutschen Denkens nicht abzulegen, son-
dern modernisiert zu „rekonstruieren“. Daher ist kritisch anzufragen, ob die deut-
sche postmarxistische Rezeption des eher technizistisch orientierten Pragmatis-
mus nicht als normativistische Re-Idealisierung zu verstehen ist. Die anhaltenden 
Debatten darüber lassen diese Möglichkeit zumindest offen. Man kann den Neo-
pragmatismus hier wie dort als neu aufgelegten Hegelianismus verstehen (3.4.1).  

1  Habermas 1988, Rawls 1993, siehe auch Forst 1999. 
2  Apel 1975; 1973 II, 157ff.; Habermas 1968, 116ff., 1988, 187ff.; R. Bernstein 1971.

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NEOPRAGMATISMUS | 523

3.4.1  Die deutsche Pragmatismusrezeption als Problemanzeige  

In der deutschen Philosophie, die im 19. Jahrhundert noch Weltruhm hatte, hat es 
lange vor dem amerikanischen Pragmatismus einen Bruch gegeben, und zwar 
den mit Hegel.3 Nötig geworden war er wegen der Unhaltbarkeiten der nachkan-
tischen Einheitsphilosophie, vor allem derjenigen Hegels. Kierkegaard, Nietz-
sche und, beide vollendend, Heidegger verabschiedeten sich von zentralen Ratio-
nalitätsstandards der Philosophie (2.5.5). Sollte Philosophie nach Heidegger noch 
weiter betrieben werden (und dies war oft ein existentiell empfundenes Problem), 
musste sie hinter den Bruch zurück, ohne sich Hegels Hypotheken aufzuladen. 
Die nötig gewordene „Transformation der Philosophie“ (Apel) wollte also dem 
„Bruch“ mit der Philosophie zuvorkommen.4

Nun wurde bereits deutlich, dass es vergleichbare Hypotheken bei Kant nicht 
gab. Er hatte die wissenschaftliche Rationalität in kritischer Reflektiertheit so-
wohl behandelt wie praktiziert (2.5.2). Und schon Marx hatte einen Bruch mit 
Hegel vollzogen, ohne zugleich mit der Rationalität zu brechen (2.5.7). Diese 
Transformation der Philosophie hat das deutsche Denken lange Zeit befruchtet, 
wenn auch je nur partiell oder defizitär (2.4-2.6). Zwar war Marx dabei aus der 
Philosophie ausgeschert, doch war er im Rahmen der Philosophie Kants integ-
rierbar, wie Ansätze im Austromarxismus zeigten (2.1.3, 4.2.3). Etwa die Rolle, 
die hierzulande Marx gespielt hat, spielte in Amerika der Pragmatismus. Auch 
dort hatte es, mit einiger Verspätung, einen einflussreichen Hegelianismus gege-
ben, der Spuren noch in seiner Überwindung hinterließ (Fn. 15). Wohl daher 
wurde der Pragmatismus nach dem Verschwinden des Marxismus von der philo-
sophischen Bühne in Deutschland begeistert aufgegriffen. Doch was soll eine 
neuerliche „kopernikanische Revolution“ leisten?5 Warum wird sie für nötig 
gehalten? Was bewirkt die erneute „Transformation“ einer Philosophie, die be-
reits in ein soziologisch aufgeklärtes Denken transformiert wurde?6

                                             
3  Cf. Löwith 1942. Autoren wie Kierkegaard, Bakunin oder Ciesowski gehören in den 

weiteren Kontext der „deutschen Philosophie“, da sie in Hegelschen Bahnen dachten. 
Französische und englische Autoren dagegen hatten einen solchen Bruch oft weniger 
nötig, da in Materialismus und politischer Ökonomie längst „weltlich“ gedacht wur-
de. Die Internationalität der Rezeption auch solcher Schriften unterschied Marx von 
den Junghegelianern. 

4  Habermas hat „den amerikanischen Pragmatismus von Anfang an als die [...] dritte 
produktive Antwort auf Hegel verstanden“ (1985b, 215). „Der eigentliche Durch-
bruch in der Rezeption des Pragmatismus (...) ist [...] das Verdienst von Karl-Otto 
Apel“ (Joas 2000, 9). Apels Peirce-Vorworte (1967, 1970) leisteten Pionierarbeit; 
Konsequenzen zog Apel 1973; cf. 1988.

5  Fn. 33. Der Pragmatismus gleicht einer Gegenrevolution: Kant fragte nach den Mög-
lichkeitsbedingungen. Der Pragmatismus lenkte den Blick auf die Folgen (Fn. 27).  

6  Marx muss weder re- noch detranszendentalisiert werden, da seine Methode – wie je-
de ernstzunehmende Wissenschaft – den von Kant ausgewiesenen „transzendentalen“ 
Voraussetzungen schlicht unterliegt (3.4.4, 4.2.3). Howard 1985 und Negt 2003 be-
leuchten bezüglich Kant und Marx andere Zusammenhänge (siehe bereits 2.1.3). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


524 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

In der bundesdeutschen Nachkriegsphilosophie war es erstmals wieder zu ei-
ner ernsthaften Rezeption angelsächsischen Denkens gekommen. Dies riss viele 
deutsche Denker aus ihrem dogmatischen Schlummer. Im Vordergrund stand da-
bei die analytische Philosophie, die die Sprache als eine neue Instanz zwischen 
alte philosophische Probleme und ihre Beantwortung schob.7 In Reflexion auf die 
Sprachvermitteltheit des Denkens machte man sich an die Strukturen derselben, 
in der Hoffnung, dadurch Aufschluss über alte Fragen zu gewinnen, oder wenigs-
tens „sinnlose“ Fragen auszusortieren. Der Hauptunterschied innerhalb dieser 
Bewegung ähnelte dem zwischen Rawls und den Kommunitaristen (3.2.3): 
glaubte eine Fraktion, die zentrale Struktur der Sprache in der reinen Aussage 
(Proposition) ausmachen und alles weitere davon abhängig machen zu können 
(Russel, der frühe Wittgenstein, Carnap, Brandom), so ging die andere Fraktion 
von einem irreduziblen Pluralismus von Sprachspielen aus (der späte Wittgen-
stein, Austin, Searle). Gemeinsam war man der Auffassung, dass eine Untersu-
chung der Sprache fortan das erste und wichtigste Betätigungsfeld philosophi-
scher Analysen sein müsse. Diese Analyse konnte man freilich auf unterschiedli-
che Weisen durchführen, entsprechend kam man auch zu verschiedenen Ergeb-
nissen (siehe im Überblick Hügli 1992, Blume 1998, Demmerling 2002).  

Die Frage ist nun: welche Konzeption steht hinter dieser Weichenstellung? 
Der im wahrsten Sinne „grundlegende“ Baustein war die Auffassung, dass die 
menschliche Wirklichkeit sprachlich konstituiert sei („Die Logik erfüllt die 
Welt“, Tractatus 5.61; cf. Carnap 1928). Einerlei, ob dies mehrere unterschiedli-
che „Sprachhandlungen“ oder ein zentraler Mechanismus der Weltkonstitution 
vollbringt, wird das Sprechen so primär als welterzeugendes Handeln, weniger 
als ein Ausdrücken von Gedanken oder Gefühlen begriffen (Lafont 1994). Durch 
die Fokussierung auf die Sprache wurde diese in der Reflexion allerdings zu ei-
nem ähnlichen Schleier zwischen Subjekt und Objekt, wie es zuvor „Vorstel-
lung“ und „Empfindung“ waren. Die Frage, wie das Subjekt zu einem Objekt 
kommt, war so keineswegs überwunden, sondern nur verschoben auf die Frage, 
wie sich Worte auf Gegenstände beziehen.8 So fiel in der Reflexions-Reflexion, 
der Reflexion auf die Voraussetzungen und Implikationen der ihrerseits schon re-
flexiven analytischen Philosophie, das Augenmerk bald auf den Pragmatismus. 

7  Ein Trostpflaster für philosophische Patrioten mag gewesen sein, dass zentrale Grün-
derväter derselben wie Frege, Wittgenstein und Carnap deutschsprachig waren. Ähn-
liches galt ja auch für die Reimporte der Soziologie, denn auch die US-Soziologie 
verstand deutsche Denker wie Marx, Simmel und Weber als Gründerväter (2.4.1). 

8  Mit Quine 1960; oder wie sich „Sätze“ auf „Tatsachen“ beziehen (Wittgenstein 
1984). Die veränderte Stellung der Frage ist indes noch nicht ihre Lösung. Auch die 
analytische Sprachphilosophie entkam den in Deutschland besonders gefürchteten 
Dualismen (von Geist und Körper etc.) nicht; siehe dazu jüngst Demmerling 2003. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NEOPRAGMATISMUS | 525

Dieser hatte nicht nur wichtige Schritte hin zu einer Analyse der Sprache zu-
rückgelegt,9 sondern auch die nötige fundamentale Weichenstellung vollbracht. 
„Nicht mehr“ das vorgeblich einst als konstitutiv betrachtete Bewusstsein stand 
im Mittelpunkt wie in der „Bewusstseinsphilosophie“, sondern das Handeln.10 In 
der Rolle, die der Pragmatismus dem Handeln und Sprechen zuspielte, schien be-
reits eine vorgängige Intersubjektivität zu liegen, die die Rezipienten dazu ein-
lud, die leidigen Dualismen aufzulösen, und zugleich die in ihren Ergebnissen 
bislang dünne Sozialphilosophie alternativ zu „fundieren“ (Habermas 1968). 
Doch kann der Pragmatismus diese Aufgabe überhaupt übernehmen? Eine „Be-
gründung“ der Sozialphilosophie hatte der Pragmatismus am wenigsten ange-
peilt. Ihm ging es um ein anderes Konzept der Logik, und er wollte die Ergebnis-
se der idealistischen Systemphilosophie in eine zeitgemäße Form bringen.11 Da-
bei kam es natürlich darauf an, was für ein Verständnis desselben an den Tag ge-
legt wurde. Fatal wirkte sich daher aus, dass die Optik sowohl des Pragmatismus 
wie seiner Adepten nicht hinreichend zwischen Kant und Hegel unterschied: Die 
Binnendifferenzen innerhalb der Kantischen Philosophie wurden aus der durch 
Fichte und Hegel getrübten Sicht eingezogen. Auf die Philosophie Kants, auf die 
man nun einmal fixiert war, wurden so Schwächen projiziert („psychologische 
Requisiten“, „metaphysische Hintergrundüberzeugungen“, „Idealismus“), die e-
her Fichte und Hegel zukamen (3.1.5, Fn. 125). Doch zugleich erwartete man 
von ihr genau das, was die Philosophie Hegels versprochen hatte.  

Nur aufgrund dieser zu hohen Erwartung an Kant, zusammen mit einer ver-
einheitlichenden Wahrnehmung, erschien eine „Transformation der Philosophie“ 
überhaupt als notwendig. Darum sah es im Weltbild des Neopragmatismus so 
aus, als gebe es eine Einheitsphilosophie, die es lediglich von ihrem vermeintlich 
überweltlich-metaphysischen Ross zurück auf die Erde zu bringen gelte, aber oh-
ne dass sie aufhörte, „transzendental“ zu sein.12 Die Plausibilität dieses Zieles 

                                             
9   „Another such deception is to mistake a mere difference in the grammatical con-

struction of two words for a distinction between the ideas they express“ (Peirce, Col-
lected Papers – fortan kurz CP –, 5.399).

10 Die Tiefendimension des Pragmatismus bestand weniger in der „pragmatischen“ Lö-
sung philosophischer und anderer Fragen (obwohl er dies propagierte), sondern in 
der erkenntnistheoretischen Berücksichtigung der Konstitutionsleistung der Hand-
lung (gr. pragma) vor allem Denken (Nagl 1998). Als „Bewusstseinsphilosophie“ 
prominent war aber nicht die Philosophie Kants, sondern in Deutschland vielmehr 
die Fichtes, in den USA eine Mischung aus Lockescher Psychologie und Emerson-
schem „Transzendentalismus“ (s.u., Fn. 15). 

11 Dewey 1920, 60 forderte einen neuen (epistemischen, nicht metaphysischen) Idea-
lismus. Schon Peirce sah den Pragmatismus als den „wahren Idealismus“ an (CP 
8.284; „pragmatism is closely allied to the Hegelian absolute idealism”, CP 5.436). 
Die Ansätze waren aber ganz dem alten Idealismus verhaftet – ein Diamant ist erst 
hart, wenn man ihn als harten wahrnimmt (CP 5.403/Apel 1975, 147). 

12 Beliebte „Detranszendentalisierer“ waren Wittgenstein und Heidegger (Apel 1973, 
Rentsch 1985, Habermas 2001). Doch allein im Inhaltsverzeichnis von Apel 1973 II 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


526 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

hing allerdings an der zu vereinheitlichenden Auffassung und Lesart von Philo-
sophie. Es kam zu misslichen Ergebnissen, da die neopragmatische Transforma-
tion auf die verschiedenen Teile der durch Marx bereits transformierten Philoso-
phie (3.4.4) gleichermaßen angewandt wurde, sowohl auf die wissenschaftliche 
Theorie und ihre Reflexion, wie auf Ethik und Politik und die Reflexion auf sie. 

Die bei Kant und Marx wohlunterschiedenen Disziplinen der Fundamental-
philosophie und der Gesellschaftstheorie werden einander derart angenähert, dass 
am Ende beide verderben. So hört die Philosophie auf, Grundlagenreflexion zu 
sein: die immanenten Möglichkeitsbedingungen von Theorie und Moral werden 
„detranszendentalisiert“, obwohl sie das nicht vertragen – ein Apriori lässt sich 
per Definition nicht aposteriorisch einholen.13 Zugleich wurde die Theorie der 
Gesellschaft „retranszendentalisiert“, indem der Theoriepragmatist Habermas sie 
nacheinander von der Erkenntniskritik, der Ethik und einer transzendentalisierten 
Sprache abhängig machte (3.1). Jede Einzelwissenschaft hört auf, Wissenschaft 
zu sein, wenn ihr sinnfremde „philosophische“ Begründungslasten aufgebürdet 
werden (3.2.4). Zu konkreten Urteilen kann man mit einer solch iterierten Be-
gründungspflicht nicht kommen.14 Theoretische und moralische Urteile werden 
vermengt (3.3) und geraten im Laufe ihrer kumulativen „Begründungen“ aus 
dem Blick. Empirische Wahrheit und moralische Urteilskraft werden abstrakt in 
Frage gestellt. Die Ergebnisse dieser „normativen Sozialphilosophie“ haben die 
vorigen Kapiteln (3.1-3.3) bereits kritisiert. Der theoriegeschichtliche Hinter-
grund dieser re-idealisierenden Transformation sei nun daraufhin untersucht, ob 
und inwiefern er als ein Äquivalent zur Marx’schen Transformation dienen kann.  

kommt das Wort „transzendental“ noch sechsmal vor, vgl. Rentsch 1990, Habermas 
1999, 29; auch Schelsky 1959, 95; Kersting 1997, 41 ff., 121 ff.; cf. 3.1.5; Fn. 90.  

13 Apel 1973 II, 163 verfocht eine sprachanalytische und semiotische „Detranszenden-
talisierung des erkennenden Subjekts“, Habermas will es mit Hegel „in diesseitige 
Kontexte“ zurückholen (Habermas 1999, 191, 186; 2001). 

14 Habermas wendet sich zwar gegen den vorgeblichen „Mentalismus“ Kants (1999, 
189), möchte aber das „transzendentale Bewusstsein [...] sozialisiert und vervielfäl-
tigt“ wiedergewinnen (28). Schon Apel wollte zu Kant „zurückfinden“ (besser: zu 
Quasi-Kant, 1973 II, 161 f., 173). Kant wurde als Erzeugungsidealist interpretiert 
(Habermas 1999, 209). Erst Habermas problematisierte, was bei Kant noch fest 
stand: Er wollte die Geltung der Wahrheit im Diskurs „begründen“. Dies scheiterte, 
da ein herrschaftsfreier Diskurs niemals stattfindet, während Wahrheit doch ständig 
„geschieht“. Der Diskurs beschrieb nur eine vielversprechende Genese von Wahrheit 
(Habermas 1973a) bzw. forderte sie in seinen „Ansprüchen“ (1981b). Selbst den 
„transformierten“ kategorischen Imperativ wollte Habermas noch begründen (1983, 
104). Dies kann nach Kant nicht gelingen, da das Sittengesetz unbedingt ist: es kennt 
keine „transzendentale Deduktion“, vielmehr weist es allererst „Freiheit“ auf. Es ist 
„Faktum der Vernunft“ (KpV, 81, cf. 56), der Wahrheit und Realität in der Wissen-
schaft vergleichbar (KrV, A 371). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NEOPRAGMATISMUS | 527

3.4.2  Eine Transformation des Deutschen Idealismus? 

„Sie wissen es nicht, aber sie tun es.“ (MEW 23, 88)  

„The proof of the pudding is the eating.“ (Engels)

Die sich erst im 19. Jahrhundert herauskristallisierende Wissenschaftslandschaft 
der USA bewegte sich anfangs in starker Abhängigkeit von europäischen Ideen. 
Diese wurden allerdings in eigenständiger Weise vertreten. Aufgrund der Vor-
herrschaft des Idealismus im philosophischen Europa jener Zeit (2.5.2) waren es 
folglich auch bestimmte Formen des Idealismus, die den „point of departure“ für 
den Pragmatismus bildeten.15 Von diesen wollte sich der Pragmatismus absetzen. 
Das gelang ihm nur bedingt, da er die Fragestellungen übernahm, und sie nur ei-
ner anderen Beantwortung unterzog. Der „Gründer“ Peirce etwa fühlte sich le-
benslang Kant verpflichtet: er wollte eine neue Transzendentalphilosophie ent-
werfen, die den Naturwissenschaften näher kam. Peirce ist daher mit dem zeitge-
nössischen fichteanischen Neukantianismus zu vergleichen (so erstellte er 1867 
eine „New List of Categories“): Eine Naturalisierung des Erkenntnissubjektes hat 
es auch dort gegeben.16 Originell war hingegen sein Ausweichen nicht in die 
Psychologie, sondern in die Semiotik, sowie sein scotistischer Unversalienrea-
lismus.17 Für unser Thema ist Peirce nur mittelbar von Interesse, nämlich auf-
grund seiner Idee des „logischen Sozialismus“ (Apel 1973, 177; 1975, 367), mit 
der er die „Sozialphilosophie des Pragmatismus“ (Schlüter 2000) und des neo-
pragmatischen Normativismus erst ermöglicht hat. Wie kam es dazu?  

Schon Peirce hat in seiner Naturalisierung die Differenz von apriorischem 
und empirischem Wissen eingezogen.18 Dadurch war nicht mehr eindeutig zu 

                                             
15 Gemeint sind etwa der Neohegelianismus von F.H. Bradley und B. Bosanquet oder 

der Tranzendentalismus von R.W. Emerson und Thoreau (vgl. Tenbruck 1985, 239 
f., cf. 198; Baumgarten 1938, im Überblick H. Schneider 1957).  

16 Peirce, CP 6.545 ff., Apel 1975, 78; vgl. A.F. Lange 1866 oder Vaihinger 1911. Die 
Naturalisierung steckt bei Peirce nicht in der Neubestimmung des denkenden Sub-
jektes, sondern in der des Denkens selbst: Peirce bemerkte die pragmatische Genese 
der Theorie („irritation of doubt ...is the motive für thinking“; „belief is a rule für ac-
tion“, CP 5.397), reduzierte nun aber auch die Inhalte und den Geltungsmodus auf 
diese Genese („and nothing else“, CP 8.13). 

17 Zur Semiotik Schönrich 1990, zu Peirce’ scotistischen Realismus Honnefelder 1990.
18 Peirce legt die von Kant als „transzendental“ gekennzeichneten Denkstrukturen in 

den tatsächlichen Forschungsprozess. Das vermengt Genesis und Geltung: „Dass 
Peirce 1877 einer subtilen Variante der ‚naturalistic fallacy’ erlegen ist, lässt sich 
kaum bezweifeln“ (Apel 1975, 121): „tief engagiert in der Analyse der Bedingungen 
des konkreten Forschungsprozesses, reflektiert er nicht auf die Bedingungen der 
Möglichkeit der eigenen wissenschaftstheoretischen Analyse“ (123). Eine „‚Verkür-
zung’ der Transzendentalphilosophie“ (75) besteht darin, dass Peirce die geltungsre-
levante Funktion der apriorischen Sätze (die bleibt, auch wenn sie nur jeweilig sind) 
mit einer genetischen Betrachtung kurzschließt: „Die Kantische Unterscheidung zwi-
schen ‚Phainomena’ und ‚Noumena’ wird [...] durch die Unterscheidung zwischen 
faktisch Erkanntem und unendlich Erkennbarem ersetzt [...] an Stelle der Kantischen 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


528 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

bestimmen, wann ein Satz wahr ist. Er war gezwungen, die Postulatenlehre der 
Metaphysik schon für einfachste Dinge einzuführen.19 Durch seine Naturalisie-
rung verliert Peirce also genau das, was bei Kant das Zentrum ausgemacht hat: 
wie schon bei den Kantianern und bei Heidegger gerät das Verlangen, das „Ding 
an sich“ loszuwerden,20 zu einem Verlust der sicheren Erkenntnis empirischer 
Sachverhalte (2.5.2, Fn. 25). Nun kann der common sense mit einer Theorie, die 
behauptet, wir wüssten weder, was wahr, noch was real sei, wenig anfangen, 
denn im Alltag funktionieren diese Worte sehr wohl. Kant wusste dies. Die Ab-
lehnung der einzigen durchgeführten common-sense-Philosophie, Kants Lehre 
vom „Ding an sich“,21 führt letztlich – hier wie dort – zu aufwendigen Konstruk-
tionen. Sie werden auch dann nicht verständlicher, wenn sie sich auf den „com-
mon cense“ berufen.22

Alternative von synthetischen Sätzen a priori und [...] a posteriori tritt der fruchtbare 
Zirkel von Hypothese [...] und Erfahrungskontrolle“ (74; Kempski 1952). 

19 For „every premise we require faith … this is overlooked by Kant and others who 
drew a distinction between knowledge and faith” (Peirce, nach Apel 1975, 29 und 
77; Murphey 1961, 27; vgl. Hegel 1802, James 1897). Wie bei Fichte war damit 
auch die Unterscheidung zwischen theoretischer und praktischer Vernunft hinfällig. 
Für Kant ist ein Satz empirisch wahr, wenn er mit der Realität übereinstimmt. Die 
„transzendentale Wahrheit“, die objektive Gültigkeit der Kategorien, erzeugt noch 
keine empirische. Dass die analytische Philosophie Schwierigkeiten mit der „Theorie 
der Wahrheit“ bekam, hat auch damit zu tun, dass sie viele Unterscheidungen Kants 
preisgab (etwa analytisch und synthetisch bei Quine 1960). Im Gegensatz zum Hege-
lianismus geht diese Arbeit von der so Unterscheidung von Denken und Sein aus. 
Damit ist auch der Unterschied zwischen Glauben und Wissen wieder fassbar: Wis-
sen richtet sich auf Seiendes und ist prinzipiell wahrheitsfähig, da es empirisch über-
prüfbar ist. Glauben folgt einer anderen Grammatik (2.6.4, Fn. 94, Fn. 101). 

20 Dass dieses auch Peirce leitete, zeigt Apel 1975 (29, 67; Peirce, CP 5.452, 5.525). 
21 Es gibt verschiedene Perspektiven auf denselben Gegenstand. Dies ist eine täglich 

erfahrene Tatsache (deine Sich ist nicht meine, und wie es sich „wirklich“ zutrug, 
weiß niemand). Dennoch zweifeln wir nicht an der Realität. Als problematisch er-
scheint diese Tatsache erst, wenn man auf sie reflektiert: Durch die Mehrheit der 
Perspektiven wird der Gegenstand einer vollständigen Erkenntnis entrückt und wird 
zum „Ding an sich“. Damit wird jedoch nur die Alltagswahrnehmung gegen über-
höhte Ansprüche der Wissenschaften festgehalten. 

22 Peirce beruft sich 1905 auf den „Critical Common-sensism“ (CP 5.438, vgl. James 
1907, 111 ff.; Mead 1968, 402. Peirce, James und Dewey vermengen das sichere 
Wissen, welches im Alltag wie in den Einzelwissenschaften gegeben ist, mit einem 
vorgeblich metaphysischen „Wissen“ von Überwelten und Urprinzipien. Daher ver-
abschieden sie mit der Aufgabe des letzteren auch das erstere. Dies ist eine Erklä-
rung der Ausnahme zur Regel, eine Umkehr der Theorie der Krise in die Krise der 
Theorie (cf. 2.5.1). Kant hatte das Kennzeichen „pragmatisch“ für den Ausnahmefall 
reserviert, dass bei nichtvorhandener Erkenntnis gehandelt werden müsse: „Der Arzt 
muss bei einem Kranken, der in Gefahr ist, etwas tun, aber er kennt die Krankheit 
nicht. Er sieht auf die Erscheinungen [!] und urteilt, weil er nichts besseres weiß, es 
sei die Schwindsucht. Sein Glaube ist selbst in seinem eigenen Urteil bloß zufällig, 
ein anderer möchte es vielleicht besser treffen. Ich nenne dergleichen zufälligen 
Glauben, der aber dem wirklichen Gebrauche der Mittel zu gewissen Handlungen zu 
Grunde liegt, den pragmatischen Glauben“ (KrV, A 824, vgl. die „hypothetischen 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NEOPRAGMATISMUS | 529

Die Alternativlösung von Peirce machte nun die „objektive Gültigkeit“, also 
die Wahrheit von Sätzen, zugleich aber auch die Realität des Satzinhalts, von ei-
nem Konsens der Meinungen darüber abhängig: „consensus... constitutes  reali-
ty“ (CP 8.16). „Real“ und „wahr“ sei das und nur das, worauf sich alle Wissen-
schaftler letztlich einigen – was allerdings „noch nicht“ der Fall ist.

Der Konsens wurde, angesichts des anhaltenden Dissenses unter Wissen-
schaftlern, in die  ungewisse Zukunft der „final opinion“ (CP 8.17) verlegt und so 
noch weiter abstrahiert.23 Dies war eine ungedeckte Rekonstruktion der Gel-
tungsbedingungen der Rede von Wahrheit nach der Preisgabe der „transzenden-
talen“ Unterscheidung von Denken und Sein. Sie übertrifft ihren vorgeblich „me-
taphysischen“ Vorgänger Kant allerdings deutlich an Spekulativität. Die Erklä-
rung der „Realität der Außenwelt“ wurde zum Problem, ähnlich wie schon bei 
Berkeley (und noch bei Dilthey, GS V, 90 ff., cf. 2.5.2). Nicht zufällig griffen 
Peirce wie James gerade auf Berkeley zurück.24

Besonders bei James, dem Popularisator des Pragmatismus, wird der „Welt-
verlust“ (Putnam 1998, 30) manifest. Zwar vertritt er in seiner Wahrnehmungs-
theorie einen „natürlichen Realismus“, aber seine „conception of truth“, die viele 
ablehnende Reaktionen hervorrief, lässt davon wenig übrig.25

                                                                                                                                    
Klugheitsimperative“ der Ethik). Der Pragmatismus prinzipialisiert diese Ausnahme 
zur Regel: Anders als im Modus des „Glaubens“ sei keine Erkenntnis möglich (Peir-
ce 1877 in „Fixation of Belief“, CP 5.358 ff.; James 1897).  

23 „Everything, therefore, that will be brought to exist in the final opinion is real, and 
nothing else“ (CP 8.13). „The opinion which is fated [!] to be ultimately agreed to by 
all who investigate, is what we mean by the truth, and the object represented in this 
opinion is the real“ (CP 5.407). Leider nur ist gerade der „catholic consent“  (CP 
8.13) eine anfechtbare Behauptung, auch historisch: auf soziale und ethische Fragen 
etwa gibt es keine eindeutige Antwort. Neben anderen unterschlägt Peirce hier die 
transzendentale Dialektik: „non entis nulla sunt praedicata“ (KrV, A 793). Eine, und 
zwar eine zeitlich verjenseitigte Sicht wird zur einzigen erklärt. Nimmt man diese 
Stelle ernst, kommt ein futurischer, scientio-spekulativer Onto-Monismus heraus, der 
sich neben Ernst Bloch nicht schämen müsste. 

24 „Berkeley’s Criticism of ‚matter’ was [...] absolutely pragmatistic“ (James 1907, 68). 
Pragmatismus sei „kaum mehr als eine konsequente Durchführung der ‚pragmati-
schen’ Methode“, die Locke und Berkeley „als erste benutzten“ (James 1912, 10; cf. 
Peirce, CP 5.219, 5.310, 6.481, 8.30). Lenins hergeholt wirkender Vergleich des
Pragmatismus mit Berkeley (1908, 355) traf also durchaus. Kant erfasste das Di-
lemma: „Der transzendentale Realist stellt sich also äußere Erscheinungen [...] als 
Dinge an sich selbst vor [... Er] ist es eigentlich, welcher nachher den empirischen 
Idealisten spielt, und nachdem er fälschlich von Gegenständen der Sinne vorausge-
setzt hat, dass [...] sie an sich selbst auch ohne Sinn ihre Existenz haben müssten, in 
diesem Gesichtspunkt alle unsere Vorstellungen der Sinne unzureichend findet, die 
Wirklichkeit derselben gewiss zu machen“ (KrV, A 369). Mead hatte übrigens einmal 
vor, bei Dilthey zu promovieren.

25 Erst im NS wurde der Pragmatismus ernstgenommen (Baumgarten 1938, Gehlen 
1940, 295). Zu den frühen Diskussionen in Deutschland vgl. Joas 1992, 114  ff.; zur 
Rezeption im italienischen Faschismus Diggins 1972. Putnam 1998 betont unter 
Verweis auf Russels und Austins Rezeption von James seinen „natürlichen Realis-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


530 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Die reflexive Bestimmung von Peirce, dass der Begriff eines Dinges für uns 
identisch ist mit den Vorstellungen, die wir von den Wirkungen des Dinges ha-
ben,26 wurde bei James zu einer reduktionistischen „Theorie der Wahrheit“. Die-
se besagte, dass „wahr“ genau die Annahme ist, deren langfristige Folgen sich als 
„gut“ herausstellen. Dies ist zwar nicht falsch, aber keine Vollbestimmung des 
Begriffes.27 Diese Unterbestimmung führt in die Nähe dessen, was man im pejo-
rativen Sinne „pragmatisch“ nennt: Wird der common sense nicht nur als Fun-
dament alles höherstufigen Wissens gesehen, sondern fälschlich selbst zu einer 
„Theorie“ erhoben (4.1, Fn. 4), kann er andere Theorien schwerlich noch auf ei-
nen identischen Gegenstand beziehen und muss sie abweisen. James’ „natürli-
cher Realismus“ kann so einer kritischen Prüfung von Aussagen über die Realität 
entgegengestellt werden. Aus immanent-funktionaler Perspektive betrachtet hat 
diese „Theoriestrategie“ eine Stützung von Vorurteilen und Ideologien gegen
wissenschaftliche Aufklärung zur Folge (siehe 2.5.5). Trotz aller Unterschiede 
zwischen James und Nietzsche gibt es eine große Gemeinsamkeit. Beide gaben 
einer vitalistischen Vorstellung von Wahrheit statt, die „Wahrheiten“ vor ihrer
Überprüfung damit abweisen konnte, dass sie schädlich für „das Leben“ seien.28

mus“. James kommt allerdings dem Idealismus Husserls („natürliche Einstellung“) 
und dem „kritischen Realismus“ von Külpe und Schwarz näher (Henning 1999, 54 
ff.), heißt es doch Will und nicht Reason to belief (1897). 

26 Was „ein Ding bedeutet, besteht einfach in den Verhaltensweisen, die es involviert” 
(CP 5.400). Dabei geht es primär um Begriffe: „Consider what effects, that might 
conceivably have practical bearings, we conceive the object of our concept to have. 
Then, our conception of these effects is the whole of our conception of the object” 
(CP 5.402, Apel 1975, 143).

27 Eine Begriffsbestimmung kann es nicht bei einzelnen Beispielen belassen, sie muss 
die Sache soweit bestimmen, dass sich die Beispielfälle als Anwendungen des Beg-
riffes verstehen lassen. Sie hat wenig zu tun mit Befriedigung: „Why should truth be 
at the service of our interest, yield satisfaction rather than frustration, pleasure rather 
than pain?“ (Diggins 1998, 220). James dagegen propagierte die „attitude of looking 
away from [...] principles ..., and of looking towards [...] fruits“ (1907, 47). Von den 
unzähligen Formulierungen dieser Theorie sind sicherlich einige besser als andere. 
Es ist jedoch fragwürdig, eine davon herauszupicken, um diese, technisch verbessert, 
zum Maßstab der anderen zu machen, und auf diese Art Kritik an James als „Miss-
verständnisse“ abzutun. James hat nun einmal unmissverständlich gesagt: „Sollen 
wir nicht wirklich immer das glauben, was für uns besser ist?“ (James 1907, 77). 
Diesen epistemischen Voluntarismus muss man beim Wort nehmen; zumal genau 
dieses technisierte Denken (Fn. 40) sogar Peirce veranlasst hat, seine eigene Theorie 
in „Pragmatizismus“ umzubenennen. 

28 „The method of ‚pragmatic hermeneutics’ may only lead to a consensus-contrived 
interpretation that reflects little more than a specific generations subjective disposi-
tions“ (Diggins 1998 224). James’ Vorstellung von Wahrheit ist subjektivistisch 
(„eine zufriedenstellende Beziehung zu anderen Teilen unserer Erfahrung“, 1907, 57 
– eine hedonistische Kohärenz), technoid („Wahrheit unserer Gedanken“ ist gleich-
bedeutend „mit ihrer Macht zu wirken“, 57), utilitär („Ein Gedanke ist solange wahr, 
als der Glaube an ihn für unser Leben nützlich ist“, 75; „Das Wahre ist  [...] das, was 
uns in unserem Denken nützt“, 222); konstruiert („Die Wahrheit wird [...] erzeugt“, 
218), oberflächlich („Die pragmatische Methode bedeutet ein Wegsehen von den 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NEOPRAGMATISMUS | 531

Andere Theorien können so leicht abgelehnt oder ignoriert (oder, wenn sie ei-
nen höheren „vitalen Wert“ haben, auch einmal übernommen) werden. Dies 
kennzeichnet wohlgemerkt ein pragmatisches Verhalten, nicht eine „Theorie“. 
Doch gerade daran will der Pragmatismus herkömmliche Theorien ja messen. Er 
muss sich folglich auch selbst daran messen lassen.  

Kant hatte das Wort „pragmatisch“ in der Bedeutung „folgenorientiert, provi-
sorisch“ benutzt. In genau dieser Bedeutung griff es Peirce auf.29 Er wollte damit 
der Intuition Ausdruck verleihen, dass ein festes Wissen von den meisten Dingen 
nicht möglich sei, sondern dass wir oft mit einer Wahrscheinlichkeit vorlieb 
nehmen müssen. Es würde hier ausreichen, sich bei der Erkenntnis einer Sache 
„pragmatisch“ an ihre Folgen zu halten. Dem hätte Kant für den Alltag und Aris-
toteles bezüglich der phronesis wohl zugestimmt. Der Philosophie geht es aller-
dings weniger darum, selbst solch festes Wissen zu erzeugen, sondern vielmehr 
darum, sinnkritisch zu bestimmen, was wir mit den Worten „Wissen“ und 
„Wahrheit“ dort, wo sie ihren Platz haben, überhaupt meinen, und wie sie mög-
lich sind. Wenn Peirce meint, mit den Folgen bereits die „ganze ‚Bedeutung’ ei-
nes Begriffes“ zu haben, macht er aus dem pragmatischen Notfall eine pragma-
tistische Regel.30 Bei einem Sammeln von Beispielen für mögliche Folgen muss 
ich aber sagen können, was diese zu Folgen macht – so Kant (KrV, A 790): 

„Wenn die Gründe, von denen eine gewisse Erkenntnis abgeleitet werden soll, zu man-
nigfaltig oder zu tief verborgen liegen: so versucht man, ob sie nicht durch die Folgen 
zu erreichen sei. Nun wäre der modus ponens, auf die Wahrheit einer Erkenntnis aus der 
Wahrheit ihrer Folgen zu schließen, nur alsdann erlaubt, wenn alle möglichen Folgen 
daraus wahr sind [...] Dieses Verfahren [...] ist untunlich, weil es über unsere Kräfte 
geht, alle möglichen Folgen von irgendeinem angenommenen Satze einzusehen.“ 

Eine alleinige Folgebetrachtung ist also nach Kant eine Unterbestimmung der 
Begriffe von Wahrheit und Realität. Dies ist auch eine Kritik an Berkeley, von 
dem Peirce’s Maxime inspiriert ist (CP 6.481, s.o., Fn. 24).31 Wenn die richtige 
                                                                                                                                    

grundlegenden Dingen“, 54) und irrationalistisch (es geht „antiintellektualistisch“,
54, um „vitale Vorteile“ in den „praktischen Kämpfen des Lebens“, 77; „Wenn wah-
re Gedanken [...] nichts enthielten, was für das Leben dient, oder wenn die Kenntnis 
dieser wahren Gedanken nachweislich nachteilig und falsche Gedanken die einzig 
nützlichen wären, dann wäre es eher unsere Pflicht, die Wahrheit zu meiden“, 76). 

29 Apel 1975, 109 verweist auf Stellen bei Peirce, wo er auf seine Anregung durch Kant 
eingeht (CP 5.1, 5.412). Die von uns für zentral gehaltene Stelle (pragmatisch = zu-
fälliger Glaube, KrV, A 824, s.u., Fn. 22) ist nicht darunter. Hochkeppel 1989 erläu-
tert den Alltagsgebrauch so: „Der Führungsstil eines Politikers wird [...] als ‚Pragma-
tismus’ bezeichnet“, wenn er „seine Entscheidungen danach [trifft], ob sie sich hier 
und heute bewähren“, und wenn sie sich „nicht an einer übergreifenden Theorie ..., 
sondern [...] nach den gegebenen Erfolgsaussichten richtet“. Das entspricht funktio-
nal der Rolle Bernsteins gegenüber Marx (270, s.o., Fn. 49). 

30 The „whole ‚meaning’ of a conception expresses itself in practical consequences“ 
(Pierce CP 5.2; s.o., Fn. 22). 

31 Auch der Begriff des „Regelfolgens“ ersetzt den der Wahrheit nicht, sondern erläu-
tert nur dessen Genese. Lernen an Beispielen bleibt vage, Theorie braucht Exaktheit. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


532 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Einsicht, dass sicheres Wissen im Ergebnis der Wissenschaft selten zu haben ist 
(etwa weil sich Faktoren kaum wirklich isolieren lassen), zu einer Voraussetzung 
derselben prinzipialisiert wird, so hört sie auf, Wissenschaft zu sein; es bleibt ein 
okkasionelles Problemlösen, ein bloßes „Durchwursteln“. Am Endpunkt dieser 
pragmatistischen Depotenzierung wissenschaftlicher Rationalität steht Deweys 
agnostische Forderung, man habe „heute“ die Begriffe „Notwendigkeit“ und 
„Regel“ aufzugeben.32 Schon die wissenschaftliche Grundoperation, der Schluss 
aus allgemeinen Gesetzen und Antecedensbedingungen (Hempel/Oppenheim 
1948), wäre so nicht mehr möglich. Ohne Regeln sind auch keine Regelverstöße 
mehr denkbar, womit die Erkenntniskritik gleichfalls entfällt. Indem diese Prob-
leme aus den Augen des Pragmatisten „verschwinden“, erfahren sie allerdings 
nur Scheinlösungen. Auf diese Weise verschwindet allein die wissenschaftliche 
Rationalität – dies gleicht einer Zerstörung des Verstandes (Coletti).33 Die Prag-
matisten haben sich nicht davor schützen können, zu Idealisten und Metaphysi-
kern sowie, was die politische Philosophie angeht, zu Ideologen zu werden.34

32 „Wie Notwendigkeit und die Suche nach einem einzigen allumfassenden Gesetz für 
die geistige Atmosphäre der vierziger Jahre des vorigen Jahrhunderts typisch waren, 
so sind Wahrscheinlichkeit und Pluralismus die Merkmale des jetzigen Standes des 
Wissenschaft“ (Dewey 1939, 80). Dewey „überwindet“ auch die Unterscheidung 
zwischen Philosophie und Wissenschaft. Er führt Ergebnisse der Wissenschaften an; 
diese waren nie so eindeutig, wie Dewey suggeriert. Doch um zu ihnen zu kommen, 
müssen logische Notwendigkeit wie die Wirksamkeit von Gesetzen, welche man 
sucht, vorausgesetzt werden. Dewey kontaminiert wie Peirce den philosophischen 
Aufweis der Möglichkeitsbedingungen von Wissenschaft mit ihren Folgerungen. 

33 2.5.4, Fn. 165, cf. Habermas 2001, 21. „We do not solve them, we get over them. 
Old Questions are solved by disappearing” (Dewey 1910, 14; cf. Wittgenstein 1984, 
85). Rortys Aufgabe der Erkenntniskritik (1979) liegt in der Konsequenz der Dua-
lismus-Überwindungen seit Peirce. Kants Unterscheidungen waren kriteriale, der 
Kritik dienende. Die von uns geforderte Verschlankung der Philosophie ist das Ge-
genteil dieser Beschränkung der Wissenschaft. 

34 Rorty beklagt den mangelnden Patriotismus der Philosophen (Rorty 1999, 252; in 
Joas 2000, 339; s.o., Fn. 55). Die Philosophie solle ohne Entsprechung zur Realität, 
ohne Wesensbegriffe und Prinzipien arbeiten und stattdessen politische Hoffnungen 
artikulieren und warme Gruppenidentitäten erzeugen („Solidarität“, Rorty 1989). Die 
„Begründung der Demokratie durch die Logik“ (Westbrook in Joas 2000) fordert le-
diglich eine Demokratisierung der Wissenschaft (jeder soll berechtigt sein, an den 
Hypothesen mitzufeilen). Das ähnelt dem „Kommunismus“ Feuerbachs (Joas 1980, 
55, 138 vergleicht Mead mit den Junghegelianern, cf. Habermas 1985b, 215). De-
weys Begriff von „Demokratie“ ist abstrakt (er beschreibt nicht das konkrete Fungie-
ren politischer Institutionen eines Landes) und appellativ-fordernd, zuweilen predi-
gend (Joas 1980, 214). Peirce und James wollten Gott beweisen, Mead war Sohn ei-
nes Theologen, Royce selbst einer. Dewey schrieb 1939, „er habe sich ein Leben 
lang darum bemüht, die religiösen Werte explizit zu machen, die im Geist der Wis-
senschaft stecken, und ebenso ‚the religious values implicit in our common life, 
especially in moral significance of democracy as a way of living together’. Die De-
mokratie wird Deweys säkularisierte Religion“ (Joas 2000, 157; das Thema der 
„Sakralisierung der Demokratie“ wehrt er ab, 17). Die wenig pragmatische „ideale 
Gesellschaft“ (Peirce CP 5.311, Mead 1934, 317) hatte religiöse Züge. Marx formu-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NEOPRAGMATISMUS | 533

Ein theoretischer Okkasionalismus (cf. Löwith 1935) zeigt sich nicht nur an 
Äußerlichkeiten, sondern selbst in den Fundamenten pragmatistischer Theorien. 
Joas (1979) bemerkte, der Unterschied der Anthropologien von Gehlen und 
Mead sei in ihrer verschiedenen politischen Stellung begründet. Das ist ein Bei-
spiel für den theoretischen Relativismus: die philosophische Anthropologie, die 
ein Fundament für alle weiteren Humanwissenschaften sein will, ist selbst noch 
einmal abhängig – von Werturteilen. Wenn wahr ist, was „für uns gut“ ist, so 
hängt unsere Auffassung davon, was „wahr“ sei, zunächst davon ab, wer „wir“ 
sind,35 sodann davon, was wir für gut halten. Erst danach werden verfügbare „ob-
jektive“ Sätze um diese Entscheidungen herumgruppiert. Dies mag eine zuweilen 
treffende Beschreibung gesellschaftlicher Meinungsbildung sein. Das fehlende 
Wahrheitskriterium ersetzt es jedoch nicht. Viele Pragmatisten verschrieben sich 
folgerichtig direkt der politischen Agitation – und zwar durchaus nicht nur einer 
für die Demokratie, sondern auch für den Sozialismus oder den italienischen Fa-
schismus (siehe 2.5.1, Punkt 8).36

Im Bewusstsein der Neopragmatisten übriggeblieben ist nur die „demokrati-
sche“ Variante, die sich für eine Richtung einsetzte, die „wir“ für noch immer 
maßgeblich erachten (Honneth 1999a, Joas 2000). Darum erscheint dieser theore-
tische Voluntarismus als ein verzeihlicher, dem nur weitere „Begründungen“ 
nachzureichen sind. Doch erst wenn der „präreflexive Voluntarismus“ seiner 
Grundlagen bewusst wird, lässt sich der Pragmatismus als sinnvolles Ganzes 
deuten. Der Neopragmatist Rorty etwa hat zunächst konsequent pragmatistisch 
die Erkenntnistheorie verabschiedet (1979), um dann, vor allem in der Linie De-
weys, die „Demokratie“ an die Stelle der Theorie zu setzen. Wenn „die Demo-
kratie“ allerdings ahistorisch in der menschlichen Natur verankert wird (Dewey 
1918, Mead 1934), so hat der Pragmatismus sich damit selbst aufgehoben, hatte 
er sich doch einst aus dem Motiv der Ablehnung solch metaphysischer Großbe-
hauptungen gespeist. Die Pragmatisten vertraten zuletzt eigene metaphysische 
Systeme, genau wie damalige europäische Denker auch.37

                                                                                                                                    
lierte bedacht: „Für Deutschland ist die Kritik der Religion im wesentlichen been-
digt“ (MEW 1, 378, Hvg. CH. Im Umweg über den Kommunitarismus bewahrte sich 
Habermas seine Wurzeln im Gummersbacher Pietismus, 1985b, 202).  

35 Auch Karl Mannheim diagnostizierte eine „Seinsverbundenheit“ des Denkens (1929, 
229 ff.), er wollte sie aber durch Aufdeckung entschärfen. Rortys „Wir“ (1989, 108, 
307) ist dehnbar und leer – und zuweilen patriotisch (Rorty 1999a).

36  Darauf macht Diggins 1992 und 1998 aufmerksam. Der Pragmatist William Y. Elli-
ot (The Pragmatic Revolt in Politics) setzte sich für den Faschismus ein (Diggins 
1972), Deweys Schüler Sidney Hook für den Marxismus (Hook 1933).  

37 Cf. Peirce 1891 (Apel 1975, 259 ff.), James 1912, Dewey 1929. Der pragmatistische 
Voluntarismus hatte im deutschen Denken eine Parallele, die sich kontingenterweise 
anderen Inhalten verschrieben hatte (2.5.2, 2.5.5, Joas 1992, 114 ff.; 1993). Auch 
Horkheimers Diktum, das Interesse bleibe der Vernunft nicht äußerlich, war von die-
ser Art. Daher ließ sich Kritische Theorie trotz früherer Skepsis (Dahms 1994, 191 
ff.) gut mit dem Pragmatismus verbinden.  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


534 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

3.4.3  Neopragmatismus und Marxismus als feindliche Brüder

Angesichts der Schwierigkeiten der Vergleichbarkeit von Theorien aus verschie-
denen Kontexten ist zunächst die Frage zu stellen, was eine philosophische 
Großoperation eigentlich theoretisch und – darüber vermittelt – gesellschaftlich 
leisten soll.38 Das immanent-funktionale Verständnis hängt an der Interpretation 
der theoretischen Ausgangslage aus den Augen der Agenten. Die Wahrnehmung 
Kants etwa war sowohl bei den Kantianern wie auch bei Peirce eine psychologis-
tische (Fn. 10): Kants Termini wurden als Eigennamen von Entitäten verstanden, 
die ja irgendwo „sein“ mussten: sie lägen entweder „im Bewusstsein“ (eine In-
terpretation, die sich durch die Permanenz des britischen Empirismus aufdräng-
te)39 oder in einer „Überwelt“, wie der Einfluss des angelsächsischen „Transzen-
dentalismus“ nahe legte.40 Beides erschien als unattraktiv. Hegel lag den Pragma-
tisten weniger fern, da sie sein spekulatives „Bedürfnis“ teilten.41 Ein Bedürfnis 

38 Rehberg 1985, 61 f.; Tenbruck 1985. Der Pragmatismus verglich sich mit der koper-
nikanischen Wende (Dewey 1899, 13) und der Reformation (Dickstein 1998, 3). 

39 Peirce deutete Kant als Vertreter des „psychological transcendentalism“ (Apel 1973 
II, 168, nach Murphey 1961, 26). Seine Transformation war eine von einer einsamen 
Naturalisierung zu einer intersubjektiven: Kants „höchster Punkt“ wurde, diesen ver-
dinglichend, verschoben „on the future thought of the community“ (Peirce CP 5.316; 
Apel 1973 II, 169). Verfehlt ist aber schon die erste Lesart, die hier lediglich verlegt 
wird. Nicht die Strukturen des Subjekts „rechtfertigen“ eine sichere Erkenntnis, son-
dern umgekehrt: die Sicherheit der empirischen Erkenntnis lässt rückschließen auf 
die Strukturen des Denkens. „Wo“ diese „sind“ ist philosophisch eine uninteressante 
Frage, die Kant nicht zu beantworten beanspruchte (KrV A 141). Wichtig ist, dass 
wir selbst diese vollziehen, und zwar „immer schon“. Kant ist keineswegs „nothing 
but a [...] confused pragmatist“ (CP 5.525; Apel 1973 II, 169).

40 S.o., Fn. 10, 15; 3.1.5; Fn. 90. „All philosophies of the classic type have made a fi-
xed and fundamental distinction between two realms of existence. […] Over against 
this absolute and noumenal reality which could be apprehended only by the systema-
tic discipline of philosophy itself stood the ordinary empirical, relatively real, phe-
nomenal world of everyday experience” (Dewey 1920, 42 f.). Die normale Welt der 
Menschen ist nie die „reine“ Welt der Physik gewesen, der noch einmal eine Über-
welt gegenüberstand, wie Dewey meint (35; dieser „common sense“ war höchstens 
das Weltbild einiger Ingenieure im 19. Jahrhunderts, Hortleder 1970). Auch die me-
taphysische Tradition meinte meist die von Dewey angepeilte „Welt“. Bei der Be-
trachtung derselben kam sie allerdings zu kritischen Unterscheidungen – welche 
Dewey aufgibt, weil er ihnen keinen Sinn mehr abringen kann. Dafür ist er um so 
freigiebiger in selbst metaphysischen Behauptungen (etwa: „every individual into the 
full state of his possibility“, 147; „liberating of human capacity“, 164 – das sind kon-
ventionell metaphysische Positionen).  

41 „Wenn die Macht der Vereinigung aus dem Leben der Menschen verschwindet, [...] 
entsteht das Bedürfnis der Philosophie“ als eines nach Einheit (Hegel 1801, 22). 
Zum Hegelianismus bei Pierce vgl. Apel 1975, 30, 50; bei Mead vgl. Joas 1980, 57 
ff., Honneth 1992 und Nagl 1998, 89 ff.; bei Dewey vgl. Rorty 1994 und Joas 2000, 
124 und 228. Peirce behauptete von sich eine „enge Verwandtschaft“ mit Hegel, in-
dem er eine „objektive Logik“ anerkenne und „gleich Hegel“ bemüht sei, „die 
Wahrheit, die aus vielen System zu gewinnen ist, zu assimilieren“ (CP 8.283). Er 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NEOPRAGMATISMUS | 535

nach Überwindung des „quälenden Dualismus“ (Joas 2000, 16) von Geist und 
Körper, Subjekt und Objekt, Religion und Wissenschaft, eine „Revolt against 
Dualism“ (Lovejoy 1929); ein Bedürfnis nach „Einheit“ und „Versöhnung“ 
(2.5.2, Fn. 29), scheint nämlich auch den Pragmatismus getrieben zu haben.  

In der Tat hat er Geltung und Genese, Theorie und Praxis, Logik und Ethik 
wieder „zusammengedacht“ – sprich: vermengt, wie dies schon vor Kant und im 
deutschen Idealismus praktiziert wurde.42 Wie die deutsche Weltanschauungsphi-
losophie war auch die pragmatistische Einheitsphilosophie so gezwungen, volun-
taristisch vorzugehen, „parteiisch“ zu sein (Fn. 36). Ihre abweichenden Grade an 
Beliebtheit haben mit diesen Parteinahmen zu tun.43 G.H. Mead praktizierte die 
Parteinahme der Philosophie, indem er unter dem Banner des „Amerikanismus“ 
in erster Linie gegen Europa, in zweiter Linie gegen die Ostküste polemisierte.44

                                                                                                                                    
meint, „dass die einzige verständliche ‚intelligible’ Theorie des Universums diejeni-
ge des objektiven Idealismus ist, dass die Materie erstarrter Geist ist“ (CP 
6.25/6.605, cf. Apel 1975, 20). Für Dewey war Hegel die „Quintessenz des wissen-
schaftlichen Geistes“ (Early Works 3, 134; nach Rorty 1994, 35). 

42 Habermas will mit Heidegger das „Subjekt-Objekt-Modell der Bewusstseinsphiloso-
phie“ überwinden und rechnet die „bewusstseinskritischen Richtungen“ Sprachphi-
losophie und Verhaltenstheorie dem Pragmatismus zu (1981b II, 11; zu Peirce’ „Wil-
le zum System“ Apel 1975, 30 ff.). Ein Einheitsstreben findet sich auch bei James, 
der oft von „Versöhnung“ spricht (1907, 33, 55, 172). Obwohl er damals einen vor-
schnellen Monismus abwies (108), vertrat er ihn bald selbst (James 1912). Ähnlich 
Dewey, dessen Begriffe der „Gewohnheit“ (Dewey 1922) und „Erfahrung“ über- und 
vorgegensätzliche sein wollten, mit Anleihen bei Bergson (Dewey 1929; vgl. Rorty 
1982, 72 ff.; Shusterman 2000). Joas nennt als Motive Meads die Vereinheitlichung 
des Wissens (mit dem Vorbild der „experimentellen Naturwissenschaften“, 1980, 
40) und eine „Aufhebung der Trennung von praktischer und theoretischer Vernunft“ 
(41; Rehberg 1985, 63 und 83). Der Pragmatismus war primär eine Weltanschauung.   

43 The „great systems have not been free from party spirit exercised in preconceived 
beliefs” (Dewey 1920, 41); „what philosophy has been unconsciously […], it must 
henceforth be openly and deliberately” (46). Die Philosophie soll also offen partei-
lich sein (2.2.2). „Wenn die Philosophie nicht die Begründung von Erkenntnis, son-
dern die Erzeugung von besserer gelebter Erfahrung [?] für ihr pragmatisches Ziel 
hält, dann braucht sie sich weder auf den Bereich diskursiver Wahrheiten noch auf 
irgendwelche Sprachspiele für deren Rechtfertigung beschränken. Die Philosophie 
kann viel direkter [reflexionslos, CH] auf das praktische Ziel der Verbesserung von 
Erfahrung abzielen, indem sie für entsprechende Praktiken eintritt oder diese verkör-
pert“ (Shustermann 2000, 108). Auch Heidegger konnte 1933 in Konsequenz der 
Einheitsphilosophie nur noch proklamieren: „Wir wollen uns selbst!“ (2.5.5). 

44 Tenbruck 1985 verortet Mead in seinem Kontext. Die Abhängigkeit von politischen 
Strömungen wie des „social science movement“ (eine Gruppe von Technokraten, die 
das „hull house“ betrieb) habe die amerikanische Soziologie unprofessionell starten 
lassen, wie A. Small später zugab (190). Mead verfechte kruden Amerikanismus: 
„So führt Mead uns den Menschen nicht vor, wie Erfahrung, Biographie und Ge-
schichte ihn zeigen, sondern wie die ‚American Community’ ihn wünscht“ (229). 
„‚The American pioneer was spiritually stripped for the material conquest of a Con-
tinent and the formation of a democratic community’. Er benötigte für seine Hand-
lungen und Entscheidungen keine andere Rechtfertigung als die spürbare Verbesse-
rung des Lebens  in der Gemeinde“ (197). Der „Erklärung der Unabhängigkeit von 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


536 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Theorien, die ihm nicht „gut“ schienen, wurden ausgeschlossen (nach James’ 
Wahrheitstheorie ist das legitim); darunter, kaum überraschend, die von Marx.45

Durch diesen Voluntarismus wird sowohl Meads Theorie wie auch die unterge-
mengte Ethik fragwürdig.46 An Deweys Prinzipialisierung dieser Parteinahme 
halten Neopragmatisten allerdings noch heute fest.47

Wenn es Kritikern auch selten geglückt ist, dem Pragmatismus inhaltlich bei-
zukommen, hier konnten sie eine Angriffsfläche finden: in der Parteinahme für
etwas steckte auch eine Parteinahme gegen etwas.48 Dass unter diesen Feindbil-
dern des Pragmatismus auch der Marxismus zu finden ist, sollte niemanden über-
raschen. Einen Versuch, die „Demokratie“ gegen den Marxismus auszuspielen, 
hatte es bereits bei Eduard Bernstein gegeben (2.1.1). Wie viel näher musste eine 
solche Abwägung in Ländern liegen, die eine weit demokratischere Kultur ha-
ben?49 Mead, Dewey und Rorty wenden sich funktional, ob implizit oder explizit, 
gegen den Marxismus, indem sie sich für „die“ Demokratie aussprachen, sie so-
gar der Philosophie vorordneten. Ihre „Sozialphilosophie“ (Schlüter 2000) erhält 
damit allerdings einen atheoretischen und dezisionistischen Beigeschmack. Denn 

der europäischen Kultur folgt dann ein Preislied, das den Pragmatismus als die rich-
tige Philosophie der amerikanischen Demokratie und Nation verherrlicht [...] Wer 
sich auf die europäische Kultur einließ, musste seine amerikanische Seele aufgeben“ 
(197 f.). Der Amerikanismus barg auch eine inneramerikanische Konkurrenz 
(Brooks 1915). Mead, der in Chicago lehrte, trat gegen die Ostküste für den mittleren 
Westen ein (Tenbruck 1985, 199, 228), dessen Idealvorstellungen er als universale 
Realität (213) oder als Ziel der Geschichte (200) propagierte. 

45 Zur Meads Marxrezeption Joas 1980, 50, 56, 138 f. Mead wollte dem Interessenge-
gensatz von „capital and labor“ mit Erziehung beikommen („organization of com-
mon attitudes“, „social control“, 1934, 323). Der Begriff „Interesse“ wird im Rah-
men der „theory of the self“ vorab subjektiviert. Noch Rorty gibt an, Marx nie richtig 
gelesen zu haben (1999, 210), um dessen ungeachtet zur Erklärung anzusetzen, wa-
rum man das auch nicht müsse (220, cf. 1998). Auch Rorty hat vorab um die Theorie 
gekürzt (vgl. insgesamt T. Schäfer 2001). 

46 Tenbruck kritisiert die Unterbietung der deutschen Problemstellungen, obwohl Mead 
in Deutschland studiert hatte (1985, 183, 203, 206; vgl. Diggins 1998, 216). „Meads 
Ethik ist kaum mehr als eine engagierte Verbrämung der Kulturideale seiner Gesell-
schaft“ (213). „Durchweg gibt die idealisierte Erfahrung der amerikanischen Ge-
meinde das Muster für Mensch, Moral und Gesellschaft vor [...] Meads Ethik ist eine 
unablässige Polemik gegen alle Auffassungen, die dem Individuum eine Fähigkeit 
oder gar Pflicht zumuten, eigene ‚standards and criteria’ [...] zu besitzen. In seiner 
Unschuld darf der amerikanische Adam [Lewis 1955] nicht vor die moralische Wahl 
zwischen ‚conflicting ends’ gestellt sein (...). All sein Wollen ist unschuldig, weil na-
türlich, und gewinnt seine moralische Dimension erst in der Gemeinschaft“ (209, cf. 
242). Vgl. Dewey: „Growth itself is the only moral ‚end’“ (1920, 141). 

47 Dewey 1918; 1920, 46; 1939; cf. Rorty 1989, 84 ff.; Putnam 1992, Joas 2000; vgl. 
Ryan 1995, Westbrook 1991, sowie ihre Beiträge in Joas 2000, in denen sie Demo-
kratie und Logik einander annähern. 

48 Diggins (1998, 219) und Fraser (ebd., 172) sehen z.B. einen verdeckten Rassismus. 
49 Schon Bernsteins Argument war an England abgelesen: er strebte nach einer „Einheit 

von Theorie und Wirklichkeit“ (brieflich 1898, nach Lehnert 1983, 95). Meads Posi-
tion stütze sich wiederum explizit auf die deutschen Revisionisten (Joas 1980, 34).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NEOPRAGMATISMUS | 537

diese Ablehnung von Marx beruht nicht auf Argumenten. Denn folgt man der 
pragmatischen Maxime, sind die Theorien von Marx nicht mehr von ihren „Fol-
gen“ – also der Gestalt des politischen Marxismus – zu unterscheiden.  

So zeigt sich etwa in der Auseinandersetzung Deweys mit Trotzki, dass De-
wey (1938) kaum auf einen theoretischen Gehalt eingeht. Er erklärt sich mit 
Trotzki gegen eine „absolutistische Ethik“ und natürlich gegen Stalin, wehrt aber 
den Marxismus ab.50 Was aber hat er gegen Marx einzuwenden? Da sind zu-
nächst die Vorbehalte gegen eine vorgeblich deterministische Geschichtsphiloso-
phie und einen ökonomischen Reduktionismus. Es ist in Kapitel 2 deutlich ge-
worden, dass diese Vorwurfe an den Theorien von Marx vorbeigehen.51

Daneben opponiert Dewey der Behauptung, „dass menschliche Zwecke in die 
Struktur und Beschaffenheit der Existenz eingewoben“ seien. Da er ebendies 
sonst selbst vertreten hatte,52 wird an diesem Beispiel der Dezisionismus gut 
deutlich. Man kann angesichts dessen wohl die These wagen, dass der Pragma-
tismus, der zunächst nur ein Name für eine uneingelöste Programmatik ist, seine 
anhaltende Popularität vor allem dem verdankt, dass er kein Marxismus ist.53 Er 

                                             
50 Dewey setzte sich während der Moskauer Prozesse von den USA aus für Trotzki ein, 

welcher damals in Mexiko weilte (Deutscher 1972, 403 ff., Kohlmann 2001). 
51 Dewey 1939, 14, 75 ff. Wells 1957 räumt diesen Vorwurf pikanterweise sogar an 

Schriften Stalins aus (211 f.). Dewey will dem eine „pluralistische“ Faktorentheorie 
entgegenstellen (23, 80). Soweit dies die Unvoreingenommenheit des Sozialwissen-
schaftlers vor einer Analyse abbildet, ist sie berechtigt. Sie kann aber keine Ergeb-
nisse vorwegnehmen (Noch Münch 1984 macht aus dieser methodischen Erwägung 
vorschnell eine inhaltliche Vorentscheidung über die „Struktur der Moderne“). De-
weys Ergebnis ist jedoch selbst monofaktoriell: für ihn ist die (amerikanische) Ge-
sellschaft „heute“ von der Moral abhängig (164 ff.): „Alles, was die grundlegend [!] 
moralische Natur des Sozialproblems verwischt, ist schädlich“ (171). 

52 Dewey 1938, nach Joas 1980, 141. Eine Verankerung menschlicher Zwecke in der 
Natur vertrat Dewey in der Ethik (1908, 1922), der Demokratietheorie (1918, 1939) 
und Kosmologie (1929). Darin gerade steckt ja die für Dewey so charakteristische 
Verbindung von Hegel und Darwin (Rorty 1994, cf. Dewey 1910, Heyer 1982).

53 Zum Pragmatismus als Gegenmodell zu Marx vgl. Wells 1957, 206 ff. („Deweys 
Angriff auf den marxistischen historischen Materialismus“) oder Novack 1975, 269 
ff. („Deweyism and Marxism“ – diese Kampfschrift hatte noch Trotzki beauftragt). 
Weder Lenin 1908 noch Wells 1957 oder Novack 1975 sahen die Stärken des Prag-
matismus. Sie blieben an philosophischer Einsicht in vielem noch hinter ihm zurück, 
ihre Kritik läuft leer. Zudem setzen sie einer Parteinahme nur eine andere entgegen, 
ohne darüber noch Rechenschaft abzulegen. (Novack gehört heute zu den Unter-
zeichnern von Walzer 2002). Goff 1980 wie Joas 1978 und 1980 bemühten sich um 
eine „Synthese“ zwischen Pragmatismus und Materialismus. Eine vage Erinnerung 
an die Nähe von Dewey und Marx gibt es nach Gavin 1988 wieder bei Honneth 
1999a. Aus amerikanischer Sicht vgl. Wald 1987, 118 ff.; Diggins 1992, Guibaut 
1997, 41 ff.; Lloyd 1997. Die obige Wendung soll daran erinnern, dass Apel einst in 
allen dreien die philosophisch noch gangbaren Wege sah: Nur „Marxismus, Existen-
tialismus und Pragmatismus [...] haben das Problem der vorgängigen Vermittlung 
des theoretischen Sinns durch reale“ oder „zukünftige Praxis“ erkannt (1975, 61, 
138, vgl. auch 11 ff. sowie Sartre 1964, 1965). Im philosophischen Bewusstsein 
blieb allerdings nur der letztere. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


538 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

erlaubte es, dasjenige, was am Marx’schen Denken für die Philosophie wichtig 
erschien, in einer Weise zu „denken“, die von Marx unabhängig machte, indem 
sie es alternativ „rekonstruierte“ (Dewey 1920, cf. 2.5.5, 3.1.3).  

Nach dem Untergang der „großen Erzählungen“ (Lyotard 1979, 31 ff.), be-
sonders nach 1989, wurde Dewey so zur Auffangstation vieler amerikanischer 
Intellektueller; marxistischer, postanalytischer oder post-poststrukturalistischer.54

Er konnte dies aufgrund seiner theoretischen Indifferenzen: Jeder kann das ihm 
Zusagende herausgreifen. Darin steckt aber auch ein Stück jener „Selbstbehaup-
tung“, die den Vergleich mit der deutschen Lebensphilosophie so nahe legt.55

Doch warum sollte man nun den Pragmatismus eigentlich mit Marx verglei-
chen?56 Die Antwort liegt auf der Hand: weil Marx bereits 50 Jahre vor den 
Pragmatisten theoretisch eine „praktische Weltkonstitution“ vertreten hatte, und 
dabei ebenso wie sie von Hegel ausging, sich dann aber auf materiale Untersu-
chungen stützte.57 Was also unterscheidet die beiden Ausarbeitungen dieses Ge-
dankens theoretisch, jenseits der verschiedenen Parteinahmen? Bereits Kant war 
sich darüber klar, dass die grundlegenden Kategorien von den Menschen selbst 
vollzogen werden (KrV, A 141; Kaulbach 1978). Hegel hatte diese Einsicht histo-
risiert: gerade die reinen Verstandesbegriffe selbst seien noch geschichtlich ent-
standen. Die Frage, wie die Einsicht in die Historizität der Begriffe sich auf ihre 
Geltung auswirkt, blieb offen.

54 „Not long before I made my break with Marxism-Leninism, I [...] argued [...] that 
Marxism should no longer be taught as the official doctrine… What I was suggesting  
[...] was [...] a different way of thinking, one more congenial to the American spirit 
… I had in mind the philosophy of John Dewey” (Ph. Selznick in Walzer 1995, 
128f.). „On my view, James and Dewey were not only waiting at the end of the dia-
lectical road which analytic philosophy travelled, but are waiting at the end of the 
road which [...] Foucault and Deleuze are currently travelling” (Rorty 1980, xviii). 
Dewey lag vor allem am Ende der Straße von Rorty selbst, die einmal von Trotzki 
ausgegangen war (Rorty 1999, 3 ff.). Aber tatsächlich setzt auch Lyotard an die Stel-
le der großen Erzählungen nun „Pragmatismen“ (1979, 18 ff.).  

55 „Die Begriffe der ‚Rationalität’ oder der ‚Demokratie’ enthalten offensichtlich genug 
Spielraum, um sehr unterschiedliche Bezüge auf sie zuzulassen. Sie allein verhindern 
nicht, dass Ethik zum äußerlichen  ideologischen Gegenargument gegen soziale Be-
wegungen wird“ (Joas 1980, 138; cf. 3.1). Die amerikanische Selbstbehauptung in 
der Philosophie war in Rortys Lektion sichtbar, die Welt könne erst als „verwestlich-
te“ in Frieden leben (Ende 2001 in einem Berliner Vortrag, cf. Rorty 1999, 252 ff.; 
1999a). Auf die Frage, ob es nur einen westlichen Weg gebe, wirkte Rorty kon-
staniert. Zwischen Amerika und Europa hatte er bislang nicht unterschieden (jetzt 
Rorty 2003, zur militärischen Selbstbehauptung vgl. Walzer 2002). Diese Bemer-
kungen sind übrigens schon daher nicht „antiamerikanisch“, weil sie am Pragmatis-
mus gerade die Nähe zum deutschen Denken kritisiert.

56 Diese Frage stellte sich bereits bei der Lebensphilosophie (2.5.2). Ihre Nähe zum 
Pragmatismus hob Joas 1996, 173 hervor – ohne noch auf die Gemeinsamkeit mit 
dem Marxismus einzugehen (dagegen Joas 1980, 41, 56, 138). 

57 Zwar hat Dewey eine praktische Weltkonstitution vor Heidegger und Wittgenstein 
vertreten (Joas 2000, 8 mit L. Hickman), aber Marx war noch früher – und reicher.

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NEOPRAGMATISMUS | 539

Hegel hatte die Geschichte in die Geschichte des Begriffs hineingesogen, so 
dass das richtige Verständnis der Begriffe (nämlich Hegels) sie mit der Geschich-
te wie auch der sonstigen Wirklichkeit „versöhnte“. In dieser „Aufhebung“ der 
Dualismen erkannte der Pragmatismus sein Vorbild, nur wollte er die intellektua-
listische Fixierung vermeiden. Zu einer „Einheitsphilosophie“ ist schließlich 
auch er gekommen; die Modifikation gegenüber Hegel bestand in der Darwini-
sierung des Monismus. Dies kam zwar durchaus in die Nähe des dialektischen 
Materialismus, es war aber nicht die Lösung von Marx.58

3.4.4  Die Bewahrung von Rationalität und Normativität bei Marx  

„Sie haben daher gehandelt, bevor sie gedacht haben.“ (MEW 23, 101) 

Marx hat die Fundamentalphilosophie, ganz wie angekündigt, „beiseite liegen 
lassen“ (MEW 3, 218; cf. 4.1). Er hat sich für Fragen der Transzendentalphiloso-
phie nicht interessiert. Sie war um 1840 ohnehin kaum von Bedeutung (Köhnke 
1986, 23 ff.). Dennoch suspendierte Marx Kants Aussagen zur Gegenstandskon-
stitution und Kausalität nicht, wie Hegel und die Pragmatisten, sondern er wandte 
sie schlicht an, indem er materiale Forschung betrieb.59 Indem Marx hinsichtlich 
der Grundlagen wissenschaftlicher wie praktischer Vernunft genetische Fragen 
von denen der Geltung trennte, ging er von Hegel zurück auf Kant. Marx’ beson-
dere Begriffe unterscheiden sich von denen Hegels, doch prinzipiell weicht er 
nicht von Kant ab. Kant hatte der empirischen Forschung stets Raum gelassen 
(KrV, A 820). In diesem Raum der wissenschaftlichen Gründe, jenseits bloßer 
Werturteile, bewegte sich Marx. Er wusste um „die tätige Seite“ in der Weltkon-
stitution (MEW 3, 5; MEW 40, 573), versuchte allerdings nicht wie Hegel, diese 
selbst noch einmal fundamentalphilosophisch einzuholen – was als in Theorie 
aufgehobene Praxis zu jenen Kopfgeburten führt, die Marx so treffend kritisierte, 
und die nach Kant nicht möglich sind. Er versuchte vielmehr, die pragmatische 
Konstitution von bestimmten Begriffen aposteriorisch, erfahrungswissenschaft-
lich aufzuweisen (2.6.4, 3.1.4, 3.1.6).60

                                             
58 Wie James Wert darauf legte, „anti-intellectualist“ zu sein (1907, 47), so wollte auch 

Dewey die Philosophie weniger wissenschaftlich, sondern vielmehr als „a form of 
desire, of effort at action“ verstanden wissen (1918, 43). Dieser „naturalisierte Links-
hegelianismus“ (A. Ryan in Joas 2000, 320) blieb Hegel verhaftet (cf. Fn. 41). 
Merkwürdig ist, wie selten die strukturelle Parallele dieses Monismus zum „dialekti-
schen Materialismus“ vermerkt wurde. 

59 Für Engels blieb neben der Ideengeschichte auch die Logik in Kraft (MEW 20, 24). 
Genau daraus macht Dewey dem Marxismus einen Vorwurf: er sei „hinsichtlich sei-
nes Anspruches, besonders wissenschaftlich zu sein, veraltet“ (Dewey 1939, 80).

60 Aus reinen Begriffen ohne Anschauung lässt sich nichts folgern. Die Behauptung der 
Hegelianer, Hegels „Begriffe“ seien doch erfahrungsgesättigt, bleibt eben das – Be-
hauptung. Sie wird als solche erkennbar an den zahlreichen Fehlbestimmungen in 
den Details, auf die es in der Erfahrung gerade ankommt. Nur weil Marx die Details 
je für sich untersucht hat und feststellte, dass sie sich eben nicht der Hegelschen „Lo-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


540 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Ihre Geltung erwies sich ihm oft als eng umgrenzt und als eine die realen Ver-
hältnisse nur insofern transzendierende, wie jeder Begriff von etwas das unter 
ihm Begriffene transzendiert, ohne dass im Geisterreich etwas zu Verwirklichen-
des übrig bliebe.61 Marx wusste wie Hegel, dass auch ethische Begriffe eine Ge-
schichte haben, nur konnte er, weil er Genesis und Geltung trennte, die wirkliche 
Geschichte, denen die Begriffe entstammten, gegen ihre „Aufhebung“ in Hegels 
transzendentale Geschichte der Begriffe stark machen, in der sich die Begriffe 
gegenseitig erzeugten. So machte Marx es zur Hypothek, zu jedem philosophi-
schen Begriff die konkret dahinterstehende Praxis sowie ihre Geschichte zu be-
trachten, und zwar ohne schon in diese Beschreibung eigene Wünsche und For-
derungen („normative Gehalte“) einzuschmuggeln.62 Damit ging er forschungs-
praktisch weit über Hegel, die Lebensphilosophie und den Pragmatismus hinaus. 

Der Pragmatismus von Marx bestand nicht in dem Versuch, seine eigene 
Theorie durch eine mysteriöse Praxis „wahr“ zu machen, wie es Lenin, Lukács 
und Korsch verstanden (2.5.4), sondern aus der Ausbuchstabierung dessen, was 
im Pragmatismus eine abstrakte Formel blieb. Marx unterscheidet sich aber nicht 
nur forschungspraktisch, sondern auch methodisch vom Pragmatismus. Seine 
„Transformation der Philosophie“ vermied zwei missliche Schritte: Er hat ge-
genüber der pragmatistischen Version die Rationalität und die Normativität nicht 
hegelsch „vernichtet“ (2.5.2; Fn. 88). Er hat die Wissenschaftlichkeit nicht unter-
graben müssen, wie es die Gefahr im Pragmatismus ist, und wofür neuerdings 
Rorty das beste Beispiel ist.63 Marx war weit entfernt davon, die „alteuropäische“ 

gik“ fügen (2.5.2, Fn. 74), konnte er sagen, Hegels Methode stehe auf dem Kopf. 
Diese Aussage ist Resultat, kein Prinzip (2.5.7, 3.1.6). 

61 Man mag den darin liegenden Kontextualismus wertend verdammen – argumentativ 
ist damit wenig gewonnen. Philosophische Debatten um Realismus und Universa-
lismus wurden meist begrifflich, kaum je konkret und sozialhistorisch unterfüttert 
geführt. Auf diese Weise – wenn sie die Ebene, auf der sich ihre „begrifflichen“ O-
perationen zu bewähren  hätten, von vornherein ausblendet – gewinnt die „normative 
Philosophie“ allzu leicht. 

62 Dies ist nur in einem Denken möglich, das die Unterscheidung zwischen theoreti-
scher und praktischer Vernunft eingezogen hat. Dies taten außer Fichte und Heideg-
ger auch Peirce (Apel 1975, 77) und Dewey (1930, 77). Lohmann 1980 und 1991 
will bei Marx die Welt der Technik (die erst seine eigene Lesart auf eine solche re-
duziert) um eine Lebenswelt aufstocken, in deren „Beschreibung“ er die Normen fin-
den will, die er in Marx’ Erklärung derselben nicht zu finden vermag. Dabei geht es 
auch Marx mitunter um Normen, nur eben nicht „normativ“. Lohmann hat vorab ent-
schieden, „Kritik“ könne nur normativ sein. Dies verstellt ihm die Sicht auf das Ma-
terial, das theoretische wie das sozial Gegebene (3.1.4, Fn. 66, 77, 137). 

63 Die kriteriale Unterscheidung von Repräsentation und Gegenstand ist eine vorletzte 
Frage, die in einer gegebenen Forschungs- oder Alltagssituation nicht zu ersetzen ist. 
Sie wird untergraben, wenn sie in eine „letzte Frage“ darüber uminterpretiert wird, 
was diese Repräsentationen eigentlich seien. Der Neopragmatismus von Rorty 1979 
und Brandom 1994 will statt Repräsentationen (der „Repräsentationalismus“ sei eine 
verfehlte erkenntnistheoretische ‚Theorie’) nur noch konkrete Sprachhandlungen in 
einer Sprachgemeinschaft zulassen. Diese Philosophisierung der Wissenschaftspra-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


NEOPRAGMATISMUS | 541

Rationalität nachmetaphysisch aufzugeben. Und wie er sich im Raum der Gründe 
aufhielt, soweit es die Wissenschaft betraf, so unterstellte er sich der unbedingten 
Forderung, was das Handeln betraf. Dem Schweigen zu Begründungen des kate-
gorischen Imperativs entspricht seine schlichte Befolgung.64 Marx räumte den 
Übergang der praktischen Vernunftideen zur Praxis frei, indem er sie gegen den 
theoretizistischen Rabulismus wieder zur Anwendung hin öffnete. Anders als die 
Pragmatisten lieferte Marx nicht Vermutungen oder Appelle, sondern handfeste 
Analysen über konkrete pragmatische Zusammenhänge.65 Durch die Konkretion 
seiner einzelnen Analysen der pragmatischen Konstitution sozialer Phänomene 
und Begrifflichkeiten hat Marx es vermieden, mit ungedeckten und letztlich ideo-
logischen Begriffen hantieren zu müssen.  

Indem er die tatsächlichen Bedeutungsspielräume solcher Termini wie „Pra-
xis“, „menschlich“ oder „Gerechtigkeit“ aufwies, indem er Analysen der wirklich 
dahinterstehenden Praxis und ihrer Geschichte so weit wie möglich mitlieferte, 
wusste er zugleich um die Begrenzung solcher großen Worte. Dadurch wurde er 

                                                                                                                                    
xis klärt jene nicht auf, sondern verbaut vielmehr ein Verständnis ihrer Binnenlogik. 
Dahinter steht der ungebrochen idealistische Glaube, alles hänge von „letzten Fra-
gen“ ab (cf. 2.6.4, Fn. 107; 2.6.6, Fn. 177).

64 Kants Imperativ „Handle so, dass du die Menschheit sowohl in deiner Person, als in 
der Person eines jeden andern jederzeit zugleich als Zweck, niemals bloß als Mittel 
brauchest“ (Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, 428) präzisierte Marx in dem 
„kategorischen Imperativ, alle Verhältnisse umzuwerfen, in denen der Mensch ein 
geknechtetes Wesen ist“ (MEW 1, 385). Den Primat der praktischen Vernunft nahm 
Marx ernst, indem er von praktischen Vernunftideen nicht redete (außer, um deren 
„transzendentale Dialektik“ nachzuweisen), sondern sie anwandte. Die Einsicht in 
die Nichttheoretisierbarkeit der moralisch-praktischen Fundamente setzte er funda-
mentaler um als Wittgenstein, der sich in eine private „Praxis“ als Klostergärtner und 
Volksschullehrer flüchtete (Rubinstein 1981), und Heidegger, dessen politische Pra-
xis irrational war (2.5.5). Der common sense sagt: „Es gibt nichts Gutes, außer man 
tut es“ (Erich Kästner). Was „gut“ ist, weiß wohl jeder. Warum dies gilt, ist eine eitle 
Frage, die an der Geltung zudem nichts ändert. Es gilt, zu eruieren, was genau zu tun 
ist, und dies umzusetzen. 

65 Deweys „Sozialphilosophie“ lief auf die Aussage hinaus, dass Projekt der amerikani-
schen Demokratie sei noch „in the making“. Man müsse wieder an „den Menschen“ 
glauben, damit „gemeinsam handelnde Menschen die individuelle Freiheit erwerben 
können, die zu brüderlicher Gemeinschaft führen wird“ (1939, 164, cf. Fn. 40). Seine 
verkürzte Sozialgeschichte der Philosophie will, dass eine elitäre Philosophenkaste 
seit der Antike mit „Überwelten“ eine überkommene Herrschaft habe absichern wol-
len („But when it comes to convincing men of the truth of doctrines which are no 
longer to be accepted upon the say-so of custom ..., there is no recourse save to mag-
nify the signs of rigorous thought [...] Thus arises that appearance of abstract defini-
tion and ultra-scientific argumentation”, 1920, 41). Dem habe stets ein rein techni-
sches Wissen entgegengestanden („the matter of fact positivistic knowledge“, 1920, 
34, s.o., Fn. 40). Dabei ist jedes, auch das technische Wissen, eingelassen in holisti-
sche Verweisungszusammenhänge, um so mehr, je länger man in der Geschichte zu-
rückblickt. Deweys Klassenzurechnung ist ähnlich reduktionistisch wie die des dia-
lektischen Materialismus. Daneben unterschlägt er die progressive Philosophie, die 
nie in nur technischem Wissen aufging.  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


542 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

davon abgehalten, zum Ideologen zu werden, zu dem er dank seiner Wortgewalt 
und seines aufbrausenden Wesens wahrlich das Zeug hatte. Zugleich verfügte er 
damit über ein Handwerkszeug, um andere, die sich diesem Geschäft hingaben, 
der Ideologizität zu zeihen.66 Wo wäre im Pragmatismus vergleichbares geleistet 
worden? Die unvermittelte Anwendung des Pragmatismus in der gegenwärtigen 
deutschen Philosophie nach Marx ist nach alledem ebenso fragwürdig, wie es 
dessen Verständnis der europäischen Tradition war. Die neopragmatistisch 
„detranszendentalisierte Vernunft“ dient ironischerweise gerade einer Respiritua-
lisierung der Soziatheorie („Idealisierung“, Habermas 2001, 5, 33 ff.).  

Der Pragmatismus versuchte, die Tätigkeit der Philosophie alternativ zu begrün-
den. Er hat somit einen methodenkritischen und wissenschaftstheoretischen 
Schwerpunkt, der aber in diesem Kapitel gegenüber den Marx’schen Reflexionen 
als defizitär aufgewiesen wurde. Speziell die deutsche Rezeption des Pragmatis-
mus hatte eine zweifelhafte Wirkung, da sie ihn für die notorischen Begrün-
dungsprobleme ihrer „normativen Sozialphilosophie“ einspannte (eines Amal-
gams aus unvollendeter Gesellschaftstheorie und partikularen Werturteilen). Die 
Rezeption des Pragmatismus diente der normativen deutschen Sozialphilosophie 
als – nachgereichte – „Begründung“ ihrer „Ansprüche“, die dadurch allerdings 
kaum „gehaltvoller“ wurden. In ihrem Gefolge war selten auszumachen, was als 
Philosophie und was als Wissenschaft zu verstehen sei, was der theoretischen 
und was der praktischen Seite zugehörte.67 Die „Dualismen“ von Theorie und 
Praxis, Philosophie und Wissenschaft, Ethik und Politik, Denken und Sein wur-
den auf eine Weise „überwunden“, die einen unverdaulichen Block hinterließ. 
Die Marx’sche Philosophiekritik ist also auch durch den Pragmatismus nicht hin-
fällig geworden. Gehen wir damit zur systematischen Auswertung dessen über, 
was in den Kapiteln 2 und 3 am Material untersucht wurde.

66 Marx behauptete nicht abstrakt, kein Begriff könne seinen Kontext transzendieren, 
sondern zeigte, dass bestimmte Begriffe nur in einem besonderen Kontext Sinn ma-
chen. Wer sie sinnfremd „universalisiert“, unterliegt der Ideologiekritik, und kann 
selbst keine solche mehr artikulieren: Der moralische Universalismus verunmöglicht 
die Ideologiekritik, wenn er erhobene „Ansprüche“ immer schon als berechtigt un-
terstellt. „Kontextualismus“ ermöglicht eine Ideologiekritik, solange er nicht Denken 
und Sein, Geltung und Genese vermengt. 

67 „Es ist [...] nahezu unmöglich, in den Werken von [...] Mead oder Jürgen Habermas 
den genuin philosophischen und den sozialwissenschaftlichen Argumentationsgang 
klar zu trennen“ (H. Wenzel in Joas 2000, 237). H.P. Krüger nennt dies nobel „Inter-
penetration“ (Joas 2000, 199). Dewey wollte das „Projekt“ Bacons von Skrupeln be-
freien (1920, 61). Die Forderung einer technischen „Verbesserung“ der Welt erhob 
bereits Descartes (1637, 53); nur war ihm klar, dass dafür sicheres theoretisches 
Wissen vonnöten ist, während moralische Fragen einer anderen Behandlungsart zu-
zuführen sind. Diese Unterscheidungen weicht Dewey auf. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007 - am 14.02.2026, 14:23:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

