3. Marx heute: Kritik der Gegenwartsphilosophie

,,Marx ist tot, Jesus lebt.” (Norbert Bliim um 1990)

Die politische Wende, die mit dem Fall der Mauer eintrat, brachte nicht nur fiir
Menschen aus dem real existierenden Sozialismus groBe Verdnderungen. Auch
der Sieger des kalten Krieges, die demokratische Marktwirtschaft des Westens,
untergeht seither immense Verdnderungen, iiber die die Diskussionen um die
Globalisierung Rechenschaft abzulegen suchen. Man muss kein Marxist sein, um
darin eine triumphale Riickkehr des alten Kapitalismus zu erblicken: wahrend
sich 6kologische Probleme und internationale Konflikte verschirfen, schwinden
soziale Sicherungen und staatliche Eingriffsmoglichkeiten zusehends, wobei eine
Untergrenze bislang nicht in Sicht ist (Brecher 1994 nennt dies ,,race to the bot-
tom“). Begriindungen dafiir von Seiten der Akteure gehen so unverhohlen vom
Primat der Okonomie aus (etwa vom Konkurrenzdruck des ,,Weltmarkt, cf. Alt-
vater 1987), dass es eigentlich keines weiteren Beleges fiir die These briuchte,
die theoretische und sozialphilosophische Antwort darauf kénne nur die Riickbe-
sinnung auf Marx’ umfassende Analyse des Kapitalismus sein (Kapitel 1.2)."
Doch Basis und Uberbau bilden nach Marx keine unmittelbare Einheit. Die
relative Eigendynamik des Uberbaus fiihrt dazu, dass Argumente und Fragestel-
lungen aus der Konstellation des kalten Krieges ihre Basis iiberleben. Wihrend
die Wirtschaftsteile besserer Tageszeitungen regelmiflig auf Marx verweisen,
nimmt die deutschsprachige Philosophie nach 1989 von Marx kaum Notiz; wenn
man von dem alten, kurzschliissig auf Marx projizierten Antikommunismus ab-
sieht (zuletzt Low 2001, Gehrhart 2002). Der Marxismus als Denkschule war in
Deutschland allerdings schon vor 1989 tot. Teil 2 dieser Arbeit hat den Nachweis
erbracht, dass die philosophischen Marxismen und Marxwiderlegungen grofteils
auf dem Sand des deutschen ,,Geistes” erbaut waren. Das Motiv, Marx wegzuer-

1 Und zwar gerade dann, wenn das Wahnbild einer ,,kommunistischen Weltrevolution*
vom Tisch ist, die doch bei den Marxisten nur zu einer Geringschétzung der 6kono-
mischen Schriften von Marx gefiihrt hat (2.2.6, 2.3.3, 2.6.2).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

412 | PHILOSOPHIE NACH MARX

klaren, fand sich oft schon im Ansatz philosophischer Paradigmen. Sie konnten
nur darum so erfolgreich sein, weil der deutsche Marxismus dieser stellvertreten-
den Auseinandersetzung ,,auf dem Gebiete des Geistigen (Mannheim 1928)
stark vorgearbeitet hatte. Die betrachteten philosophischen Marxkritiken hielten
einem zweiten Blick nicht stand. Dem Weg der heutigen Philosophie zu Marx
steht daher eigentlich nichts mehr entgegen, aufler jenen diskursiven Gewohnhei-
ten, die in der praxisfernen Philosophie noch zdhfliissiger sind als andernorts.
Diese philosophische Marxvergessenheit wirkt sich fiir die Erfassung der Realitit
allerdings negativ aus. Der folgende Teil 3 zeigt an Beispielen, dass Marx’ Philo-
sophiekritik auf heutige Philosopheme anzuwenden ist.

Als Marx nach 1989 aus dem philosophischen Bewusstsein entschwand,
schwand damit in vielen Fillen der theoretische Halt sozialphilosophischer Ent-
wiirfe an der Basis. Wenn es nur noch um Normen geht, und zwar unter der idea-
listischen Voraussetzung, diese ,konstituierten” oder ,,generierten* Gesellschaft,
eskaliert die normative Blickverengung zur normativistischen Sozialphilosophie
— einer theoretische Uberfrachtung der Normativitit, die immer haltloser wird, je
mehr sie sich von der sozialen Realitét abkapselt. Die Kapitel 3.1-3.4 zeigen, wie
wichtig die in Kapitel 2 geleistete Kritik an den historischen Grundlagen dessen
ist. Je weiter die Darstellung dort ging, desto mehr war der Bezug auf Marx’
Theorie iiber die Wirkungsgeschichte vermittelt. Daher kam die Sozialphiloso-
phie erst an spiter Stelle. Ihr Gegenstandsbezug ist insgesamt problematisch.

Heute hat sie einen sich stets verdndernden Themenkatalog mit recht beliebi-
gen Methoden. Oft beschrinkt sich die ,,Methode* darauf, die Terminologie ei-
nes gerade aktuellen Autoren zu libernehmen. Die Referenz dieser Termini — et-
wa ,,die Normativitit“ oder ,,die Gemeinschaft® — bleibt meist unklar. Die Sozi-
alphilosophie vernachléssigt den Gegenstandsbezug zugunsten eines oft unkon-
trollierten Nachwirkens begrifflicher Weichenstellungen aus ihrer eigenen Ge-
schichte. Vor die wirkliche Welt gestellt, erweist sich diese Lage als misslich. In
einer solchen Lage ist ein theoriegeschichtlicher Ansatz nicht mehr duBerlich: es
sind ,.kategoriale Rahmen® und sich iiber Schulzusammenhinge erstaunlich kon-
tinuierlich tradierende ,,Hintergrundannahmen®, die die Sicht auf die Dinge und
Theorien hier prigen — nicht zuletzt auch emotional.

Die exemplarische Analyse heutiger deutschsprachiger Sozialphilosophie be-
ginnt mit einer Kritik von Habermas als der direkten Fortsetzung der Kritischen
Theorie (3.1). Habermas teilt deren Problematik, eine mit der Basis unverbunde-
ne ethisierte Uberbauphilosophie nicht mehr mit Theorien iiber die Basis verbin-
den (,,begriinden*) zu kdnnen. Er transformiert diese Aporie durch mehrere The-
oriemoden hindurch, von der Anthropologie (3.1.1) tiber die Transzendentalphi-
losophie und Rationalititstheorie (3.1.2) bis hin zur normativistischen, nur noch
ethischen Sozialmetaphysik (3.1.3). Schlielich laufen die zwei Reduktionismen,
die technizistische und die moralistische, in einer an Hegel erinnernden Kon-
struktion zusammen (3.1.5). In ihr ist das Problem allerdings nur insofern gelést,
als die Gesellschaft nun ganz aus dem Blickfeld der Theorie verschwunden ist.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS | 413

Das macht der Vergleich mit den Marx’schen Konzeptionen von Ethik und Recht
deutlich, die zum Abschluss dieses Kapitels betrachtet werden (3.1.4, 3.1.6).

Eine zweite Variante normativistischer Sozialphilosophie war die deutsche
Rezeption der verschiedenen US-amerikanischen Gerechtigkeitstheorien. Kapitel
3.2 macht zunidchst Rawls’ Konzeption als eine ethisierte Spiegelung des ver-
kiirzten Gesellschaftsmodells der 6konomischen Neoklassik deutlich (3.2.1), die
aufgrund ihrer Dehnbarkeit kaum praxistauglich ist (3.2.2). Auch der an den His-
torismus gemahnende Kommunitarismus verbleibt innerhalb der normativen Be-
trachtungsebene (3.2.3). Diese innernormativistische Debatte 14sst sich theoriear-
chiologisch als Wiederkehr der zwei Ethisierungen von Basis und Uberbau
kennzeichnen (2.4.3). Dennoch, oder deshalb, wurde diese Debatte im postmar-
xistischen Deutschland begeistert aufgenommen. Die wiederum hegelianischen
Versuche der deutschen Sozialphilosophie nach 1989, diese beiden Ethiken zu
vershnen, besiegeln erneut den Verlust des Gegenstandes ,,Gesellschaft”, die in
keiner der beiden ,,normativen Theorien* noch eigens thematisiert wurde (3.2.4).

Das Kapitel zur Wirtschaftsethik (3.3) zeigt noch einmal die Wichtigkeit ei-
nes theoriegeschichtlichen Problembewusstseins auf. Denn die Intuition dieses
Zweiges ist eine iiberaus kritische (3.3.1) — hat sich doch insbesondere die Theo-
logie eine Erinnerung an die Marx’sche Kapitalismuskritik bewahren koénnen
(3.3.2). Das unerkannte Walten der in Kapitel 2 theoriegeschichtlich aufgewiese-
nen Fehlrezeptionen von Marx und der funktional marxvermeidenden Theorie-
umstellungen bewirkt jedoch, dass sich die kritischen Intentionen ins Gegenteil
verkehren, und die Wirtschaftsethik weitgehend zur Apologie wird. Dies gilt im
besonderen Mafe fiir die Betriebswirtschaftsethik (3.3.3), aber auch fiir die histo-
ristische Wirtschaftsethik (3.3.4). Die verschiedenen wirtschaftsethischen Versu-
che, technizistische und normativistische Sozialphilosophien zu synthetisieren,
fiihren zu einer abermaligen Neuauflage des Hegelianismus, solange der eigentli-
che Gegenstand, die biirgerliche Gesellschaft, nicht oder nur auf die beschriebene
Weise verzerrt ins theoretische Blickfeld gerdt (3.3.5). Die Reaktion der Globali-
sierungskritik, auf Theoretisierungen weitgehend zu verzichten, ist vor diesem
Hintergrund verstindlich (3.3.6). Auch sie bringt Marx wieder ins Spiel — bislang
aber nur als Ikone. Fiir philosophisch fruchtbare Auseinandersetzungen mit der
heutigen realen Welt allerdings sind empirische und einzelwissenschaftliche Be-
trachtungen unerlésslich. Dass Philosophie einen Beitrag dazu leisten kann, in-
dem sie die Rezeptionsblockaden des Marx’schen Theorien aufspiirt und richtig
stellt, zeigt diese Arbeit im Vollzug.

Die Betrachtung einer weiteren Theoriemode, der Renaissance des Pragma-
tismus (3.4), erlaubt Uberlegungen iiber die Grundstruktur und Genese des deut-
schen Supernormativismus. Ein Vergleich der Grundoperation des Pragmatis-
mus, der Umstellung der Fundamente der bisherigen Geistesphilosophie auf das
menschliche Handeln (3.4.2), mit der Marx’schen Konzeption der Philosophie-
kritik (3.4.4) macht tiberraschend klar, dass man auch den Pragmatismus funkti-
onal als eine Marxvermeidungsstrategie interpretieren kann — gerade weil er eine

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

414 | PHILOSOPHIE NACH MARX

dhnliche Grundoperation vollzieht wie Marx (3.4.3). Die Anwendung pragmati-
scher Gedanken auf die deutschsprachige Theoriearchitektur, die sich bereits
weitgehend von dem Hegelschen Geistmodell gelost hatte, fithrt zu einer Re-
Idealisierung philosophischen Denkens, zu einer basale Unterscheidungen unter-
laufenden Einheitsphilosophie (3.4.1). Das Kapitel 3 zeigt in seinen verschiede-
nen Unterkapiteln so eine starke Tendenz zur Rehegelianisierung der Sozialphi-
losophie auf. Diese machen eine Besinnung auf Marx, als einen der wichtigsten
Hegelkritiker, auch theorieimmanent plausibel.

3.1 Jiirgen Habermas oder die Riickkehr der
Philosophie des Rechts

,.Dieser Widerstand bei den einfachsten Dingen und den selbstverstindlichsten
Forderungen bestitigt den alten Erfahrungssatz, dass keine herrschende Klasse

durch Griinde zu iiberzeugen ist, wenn sie nicht die Gewalt der Umstidnde zur
Einsicht und zur Nachgiebigkeit zwingt.* (Bebel, Die Frau, 1879; s.o., Fn. 69)

Da die Halbwertszeit philosophischen Wissens so kurz geworden ist wie die der
Mode, sieht man sich philosophische Lehrbiicher vergangener Jahrzehnte nur
noch aus antiquarischem Interesse an. Doch philosophische Fragen werden kaum
je gelost, sondern eher vergessen oder anders gestellt. Insofern kann eine Histori-
sierung der philosophischen Gegenwart heilsam sein — besonders hinsichtlich der
vermeintlichen philosophischen Epochenschwelle von 1989 ist dies der Fall. In
dlteren Lehrbiichern wurde Marx mit groBer Selbstverstdndlichkeit abgehandelt,
und stets wurde als vielversprechender Kandidat eines ,kritischen Marxismus®
Jirgen Habermas genannt. Im 20. Jahrhundert gab es kaum einen deutschspra-
chigen ,.linken* Autoren, der derartig vielschichtig zu rezipieren, zu diskutieren
und zu stimulieren in der Lage gewesen wire wie er. Was heute staunen macht
ist weniger dies — daran hat man sich gewohnt — als vielmehr die Tatsache, dass
er es einmal im Namen des ,,Marxismus* tat, oder zumindest lange so verstanden
wurde (in China noch im Jahre 2000). Aufler den Schulzusammenhéngen und ei-
nigen frithen affirmativen Beziigen (1957, 1960) sowie gab es fiir eine solche
Verortung kaum einen Anhaltspunkt. Dass Habermas sich nach 1989 nicht mehr
auf Marx beruft, stellt insofern keinen Bruch dar, als er es auch vorher eher sel-
ten tat (und wenn, dann als Negativfolie, cf. 1976b, 1; 1981b II, 549).

Eine mogliche Erkldrung liegt bei einem derart osmotischen Denker beson-
ders nahe: wire ein Marxismus kompetent vertreten worden, hétte er sich sicher-
lich ndher mit ihm befasst. Zwar hat er in dem Streben, ,,emanzipatorische Poli-
tik philosophisch angemessen zu formulieren, fast alle bedeutenden Schulen sei-
ner Zeit kommentiert und inkorporiert. Doch da Marx bereits fiir die meisten von
diesen kein Thema war (aufer in der Pflichtiibung einer Widerlegung), wundert
es kaum, dass von den marxismustheoretischen Anfangen so wenig {ibrig blieb.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS | 415

Bei Habermas® Hauptgesprichspartnern war von Marx keine Rede,” und mit
Ausnahme von Abendroth nahmen, wie wir sahen, selbst seine marxistischen
Bezugspersonen (wie Adorno, Marcuse oder Dutschke) Marx fiir die Gegenwart
im Grunde nicht ernst. Es bestand aus der Perspektive der ,,Theorieproduktion®
kein Anlass, sich mit Marx ndher auseinander zu setzen. Hierin deutet sich aller-
dings eine unkritische Wertschitzung der jeweils aktuellen Theorien um ihrer
selbst willen an: ,,Theorie* als solche wird von Habermas zwar in Einzelpunkten
zuweilen scharf kritisiert, doch scheint sie schon durch ihr bloes Auftreten als
autoritativer Reprédsentant der Wirklichkeit gerechtfertigt zu sein. Dies schlief3t
blendet Denken und Sein jedoch voreilig ineinander. Das ist ein prinzipieller Un-
terschied zu Marx: kritisierte dieser auch noch die Wissenschaften (allerdings
nicht von auen, wie Heidegger und Adorno, sondern indem er sie fortentwickel-
te), so baute Habermas Ergebnisse aus verschiedensten Einzelwissenschaften in
sein philosophisches System bedenkenlos ein. Doch so etwas kann Folgen haben.

Als ein disziplinierter Denker bezog sich Habermas auf jeder Stufe der Sys-
tementwicklung auf ihm bedeutend scheinende Vorginger zuriick; darunter im-
mer wieder auch Marx. Anhand dieser Riickbeziige auf Marx wird nun die Ent-
wicklung des Habermasschen Denkens bis auf die Gegenwart vergegenwartigt
und dabei zuriickgefragt, welche Auswirkungen die jeweilige Systemstufe auf
das Marxverstindnis hatte. Anhand dessen werden ganze Spektren von Folgeun-
tersuchungen verschiedener anderer Autoren in den Blick geraten, deren Ge-
meinsamkeit darin besteht, dass sie auf Ideen von Habermas zuriickgehen. Ha-
bermas ist daher doppelt reprisentativ fiir die Philosophie der Gegenwart: er
schmiegt seine Theorien stets der Augenblicksverfassung an, in denen aktuelle
theoretische Entwiirfe die Welt malen; und er beeinflusste damit ganze Generati-
on von Philosophen der Gegenwart.” Folgen wir nun der Genese der Marxver-
gessenheit in den Entwicklungsstufen dieses letzten deutschen Systemdenkers.

2 Chronologisch waren solche Gegeniiber Erich Rothacker, Arnold Gehlen, Martin
Heidegger, Hannah Arendt, Hans-Georg Gadamer, Joachim Ritter, Hans Albert, Nik-
las Luhmann, Karl-Otto Apel, Dieter Henrich, Ernst Nolte, Michel Foucault, John
Rawls und Robert Brandom (cf. Reese-Schifer 2000, Horster 2000).

3 Einen Doppelsinn von ,,Gegenwartsphilosophie gibt es bei Lukacs 1923, 230 f.; Gri-
sebach 1928 und Lehmann 1943: nicht nur ist die Philosophie gemeint, die gegen-
wirtig betrieben wird, sondern die unmittelbare ,,Gegenwart* ist selbst Thema und
Hauptfokus dieses Philosophierens. Daher muss sie eine kurze Halbwertszeit haben:
nicht mehr der Sinn in oder hinter dem Wechsel der Zeiten ist von Interesse, sondern
jeweilige Momentanzustinde werden isoliert verstanden und philosophisiert. Auch
der ebenso populdre wie ungenaue Term ,,Moderne® gibt diese eher journalistische
Orientierung wieder. Es ist eine Ubersetzung des Vorhandenheitsdenkens in die phi-
losophische Theorieproduktion. Die ,Konsenstheorie der Wahrheit” (Habermas
1973a) machte die Annahme, dass es keinen Zugang zur Objektivitit, sondern nur ei-
ne Anndherung durch die ,,Intersubjektivitit gebe, nur explizit. Von hier aus ist jede
Theorie schon per se wahrheitswiirdig. Es gibt keine andere Instanz der Kritik als die
jeweils von den anderen Wissenschaftlern geiibte. Aufgrund der Zufilligkeit dersel-
ben kann das allerdings philosophisch nicht befriedigen — der ,,Vorrang des Objek-

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

416 | PHILOSOPHIE NACH MARX

3.1.1 Anthropologische Anfiange

Wir hatten gesehen, dass die von der alten kritischen Theorie diagnostizierte
Ausweglosigkeit theoretisch in der Hermetik ihrer politischen Okonomie be-
griindet war (2.6.2). Habermas, der an genau dieser aporetischen Stelle in die
Frankfurter Schule einriickte,” hatte fiir diese tragische Hermetik andere, ndmlich
anthropologische Hintergriinde (Rehberg 1981). Diese liefen zwar auf eine dhnli-
che Konsequenz hinaus wie bei Adorno — ndmlich, mit Gehlen und Freyer, auf
Resignation.” Doch sie erdffneten zugleich auch andere Moglichkeiten, der Her-
metik zu entkommen: nicht mehr durch eine 6konomische Kritik, wie es notig
gewesen wire, oder durch &sthetische Ausweichmanover, wie sie Adorno und
Marcuse unternommen hatten, sondern durch anthropologische Gegenthesen.®

Fiir Habermas’ anthropologische Prigung waren neben seinem Studium bei
Erich Rothacker, dem Bonner Kulturanthropologen mit zwielichtiger Vergan-
genheit (cf. Rothacker 1934), die Werke Arnold Gehlens ausschlaggebend. Er
nannte sie ,,mit Recht beriihmt* (Habermas 1956, 101 ff.). Darin konnte sich eine
biographische Parallele ausgewirkt haben: Wie Marcuse und spéter Habermas
kam auch Gehlen von einer idealistischen Philosophie her, von der er sich bereits
in seinen frithen Schriften lossagte, um mithilfe einer ,,empirischen Philosophie®
(Gehlen 1956, 8) dem ,,wirklichen Geist“ ndher zu kommen.’

tes” (Adorno 1966, 185) ist entschwunden. Der frithe Kritiker Willms hat diese so-
phistische Vorstellung pointiert: Diskurs sei ,,die Ubertragung des liberalen Markt-
modells auf die Wahrheitssuche® (1973, 204).

4 Habermas (1981b I, 489 ff.; 1985, 130 ff.) war selbst der beste Kritiker des ,,Begriin-
dungsdefizit“ der Frankfurter Schule: Durch ihre radikale Vernunftkritik, bei gleich-
zeitiger Berufung auf dieselbe; analog: bei ihrer steten Forderung nach Totalitétsbe-
trachtung (der ,,Blick auf das Ganze®), die gleichzeitig als unmoglich (oder heute
unmdglich) bezeichnet wurde (,,das Ganze ist das Unwahre“, Adorno 1951, 80/GS 4,
55), war ihre Position aporetisch: die Aussagen hoben sich gegenseitig auf. So fiel
die Kritische Theorie weniger durch Ergebnisse als durch Polemiken gegen verschie-
denste Projekte auf — auch gegen solche, die ihr dhnlich waren (z.B. Mannheim, Neu-
rath, Heidegger, Popper, Konig; cf. 2.6). Diese ,,Eingriffe” beruhten auf einer eher
diffusen Gesinnung. In der Begriindung ihrer Ausfille wies die Theorie grofle Lii-
cken auf. Diese Verlegenheit ist der Hintergrund, der in der Folge ausgerechnet auf
Marx projiziert wird, der ja fiir die Kritische Theorie im Grunde unwichtig war.

5 Gehlens negative Anthropologie (1940) lie ,den” Menschen auf Institutionen ange-
wiesen sein, die in der ,Industriegesellschaft” die Lebensqualitdt zwar herabsetzten
(1957), durch ,,subjektivistische* Kritik jedoch nur gefahrdet werden konnten (1969).
Gehlen empfahl daher, sich dem Geschehen mit dem Pathos des Wissens auszulie-
fern (,,der Schliissel der wahrhaften politischen Ethik* erschopft sich ,,in der Forde-
rung ..., das Gesetz, das schon ist, zu bejahen”, Gehlen 1980, 147; vgl. Freyers ,,An-
passung“ und Heidegger ,,Gelassenheit”; Grimminger 1997). Dies motivierte noch
die Intellektuellenschelte bei Schelsky 1975; cf. Habermas 1991b, 107 ff.; 1992, 619.

6 Erich Fromms Weg verlief dhnlich, was zur Trennung vom Institut gefiihrt hatte.

7 Gehlen 1931, cf. Jonas 1968 II, 211 ff.; Riigemer 1979, 15 ff.; Bohler 1981, Uner
1994, Rehberg 1994; Thies 2000.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS | 417

Diese junghegelianische Tendenz fiihrte Gehlen folgerichtig zunéchst zu
Fichte (1935), dann zur Anthropologie (1940) und schlielich zu den Institutio-
nen (1956).% Damit reprisentierte er eine Philosophie, der Habermas nach seinem
Bruch mit der spitidealistischen Philosophie Heideggers und Schellings nahe
stand: ,,Auf der Suche nach Wirklichkeit”, ohne den idealistischen Hintergrund
vollig zu negieren.” Nicht zufillig las Habermas Gehlen vor einer marxistischen
Folie:'" die Perspektive einer wissenschaftlichen und empiriehaltigen Philoso-
phie, die den Schwerpunkt auf die Handlung legte, dringte regelrecht dahin; zu-
mal auch der fiir den jungen Habermas zentrale Marcuse (1955, 1964) den Weg
von Marx zuriick zu Feuerbach, zum Menschen im allgemeinen gegangen war.''

Nun stellten die Werke von Gehlen und Arendt bereits eine implizite Marx-
kritik dar;'* wie sich ja auch Marcuse am entschiedensten von Marx verabschie-
det hatte. Der anfangs optimistischen Rezeption der Anthropologie Gehlens und
Rothackers in Marx’scher Lesart'® entspricht so, als Habermas mit Horkheimer

8 Die Junghegelianer waren stark von Fichte beeinflusst (Hess 1843; Hogrebe 1987,
112). Ihr anthropologisches Pendant ist Feuerbach, ihr institutionelles die Kritik von
Kirche und Staat (cf. Lowith 1941, Pepperle 1985).

9 Der Bruch mit Heidegger wurde ausgelost durch dessen Wiederverdftentlichung von
Texten aus der NS-Zeit: ,,Bis zum Erscheinen der Heideggerschen Einfiithrung in die
Metaphysik, das war 1953, waren meine politischen und meine philosophischen
Konfessionen [...] zwei v6llig verschiedene Dinge. Es waren zwei Universen, die
sich kaum beriihrten” (Habermas 1979, 515). Zur Rolle Schellings (Habermas
1954a, 1963b) vgl. Keulartz 1995. Zum ,,idealistischen” Hintergrund Gehlens (der
»transzendentalen Handlung™ 1931 oder der ,,doppelten Reflexion® 1933 — ein ,,Auf-
horen der Materialitit der Dinge, 1931, 176) siche Boehler 1973, Riigemer 1979;
zum Einfluss auf Habermas Glaser 1972.

10 Gehlen beschreibe ,,prinzipiell nichts anderes als der junge Marx“ (Habermas 1956,
103): die Entfremdung. Selbst Freud liest Habermas ,,Gehlensch® (1968, 342 f.).
Auch Harich und Lukacs lasen Gehlen marxistisch (Rehberg 2000). Gehlens Dialek-
tik, der Mensch sei ,,von Natur aus ein Kulturwesen* (1940, 38) kam Lukacs nah.
Ahnlich war fiir Habermas auch Arendts emphatischer ,,Begriff der Praxis [...] eher
marxistisch als aristotelisch® (Habermas 1976a, 238; Negt 1993, Brunkhorst 1999).

11 ,,Der Mensch als Gattungswesen diesseits von allen Klassengegensétzen ist eine Be-
dingung der Mdglichkeit der klassenlosen Gesellschaft“ (Marcuse 1977, 25; zitiert
nach Habermas 1977, 281; cf. Schmidt 1973). Marcuse war fiir Habermas der wich-
tigste ,kritische Theoretiker’ (cf. Habermas 1977, 266, 279; 1985a, 216; 1991a, 53).

12 ,,Der Aufstieg der Anthropologie zur ersten Philosophie ist die vielleicht geschicht-
lich wirksamste Gestalt impliziter Marxismuskritik* (Rohrmoser 1974, 57 — Arendts
Anteil daran sei ,,gering, 81; vgl. Marquard 1973). Rothacker kritisierte den Mar-
xismus explizit, indem er als die ,,wahren Unterbauten des historischen Geschehens*
die Lebensstile einfiihrt — etwas vorwiegend geistiges (Rothacker 1932; zitiert nach
Dahms 1994, 366). Rothacker 1934, 94, siecht — mit Fichte — als historischen ,,Motor*
nicht das Konnen, sondern das ,,Wollen*.

13 Habermas nennt auch Rothacker und Marx in einem Atemzug (1954b, 28; cf. Morf
1970, 134 ff.). Zwar kannte Gehlen eine zweite, mimetische Handlungsform, die in
die ,,Erkenntnis“ miindet. Doch auch diese sei, ,,wie Hegel und Marx bereits wuss-
ten, durch Arbeit vermittelt” (1958, 28). Das erst von Plessner hervorgehobene Aus-
drucksverhalten (29) sowie die resultierenden Konstitutiva ,,Lebensstil“ und ,,Welt-

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

418 | PHILOSOPHIE NACH MARX

gegeniiber der blof instrumentellen Perspektive skeptischer wurde,'* eine Verab-
schiedung zwar nicht von Gehlen, wohl aber von Marx. Mit der anthropologi-
schen Kritik an Marxens vorgeblichem ,,Produktionsparadigma‘ (1985, 95 ff.)
war jedoch extensional nur Gehlen getroffen, dem Habermas bislang gefolgt war
— und weiter folgte.”® Er sicht ihn in Marx hinein statt in Gehlen; das marxisti-
sche Vokabular blieb ein Ausflug.

Waren die Aporien der kritischen Theorie einmal auf ein anthropologisches
Modell gebracht, lieBen sie sich auch anthropologisch Iésen. Hannah Arendt
(1960) machte genau ein solches Angebot: sie teilte mit anderen deutschen Den-
kern wie Gehlen und Marcuse die Festschreibung der Okonomie auf eine rein
funktionelle und geschichtlich ausweglose Perspektive,'® indem sie die krisenhaf-
ten modernen Phdnomene unter dem Begriff ,,Arbeit” subsumierte. (Wie die ka-
pitalistische Realitét sich aus diesem Begriff entwickelt haben soll, blieb offen.)
Dieser stand merkwiirdigerweise — und stark von Marx abweichend — das ,,Her-
stellen” gegeniiber, in dem nun all die Kreativitit, die dem biologisierten Ar-
beitsprozess aberkannt wurde, gesammelt erschien (vgl. noch Joas 1996)."” Den
Gipfel bildete das ,,Handeln®, welches nun in vollendeter Weltlosigkeit (,,ohne
Vermittlung der Materie, 1960, 4) die der antiken Polis dsthetizistisch nachemp-
fundene ,,reine* Politik darstellte. Wie Arendt entwarf Habermas einen Stufen-
bau:'® Der vermeintlich Marx’schen ,,Reduktion des Selbsterzeugungsaktes der
Menschengattung auf Arbeit (Habermas 1968, 58; cf. 1968a, 45) setzte er das

bild“ (Rothacker) sind ,.eingelassen in ein bestimmtes ,System’ gesellschaftlicher
Arbeit, in Produktionsverhiltnisse* (31). Dies reduziert nicht auf Arbeit, sondern be-
hauptet deren libergreifende Dominanz — wie bei Marx.

14 Sie ist bei Marx nicht gegeben, schon gar nicht in den Frithschriften (Arndt 1985, 17
ff.; Bohm 1998). Gehlen wollte die ,,Normen* zu erkldren, indem er sie auf ihre
Funktion fiir das Uberleben reduzierte (Habermas 1956).

15 Noch in Habermas 1992, 77 und 40 sowie 1999, 20 und 30 begegnen Gehlenianis-
men. Sie passen gut in den integralen Normativismus (4.2.5), denn erst die funktio-
nalistische Verkiirzung erforderte die ethische Ergdnzung.

16 Arendt 1960, 314 befiirchtet von der Vorherrschaft des ,,Animal laborans“ (in der
Antike ein Titel fiir den Sklaven — man bemerke den Nietzscheanischen Unterton des
»Sklavenaufstandes®, der sich in Arendts Endzweck der Politik bestétigt: dort zdhlt
nur ,,der unvergingliche Ruhm groBler Taten und Worte®, 190), dass die Neuzeit
»schlieBlich in der tddlichsten, sterilsten Passivitdt enden wird, [...] dass der Mensch
sich anschicken koénnte, sich in die Tiergattung zu verwandeln, von der er seit Dar-
win abzustammen meint*.

17 Die Gegeniiberstellung ist verfehlt: in beiden Féllen wird gearbeitet und etwas her-
gestellt. Sie hinkt schon etymologisch (1960, 77). ,,Arbeit* meint hier primér Indust-
riearbeit (sie ist nichtig, da sie ,,nichts [...] hinterldsst, 81 — ein Klassenvorurteil);
,Herstellen” dagegen das kleinbiirgerliche ,,Handwerk® (77) oder das grofbiirgerli-
che ,,Kunstwerk® (154). Arendt schwankt: Mal ist jedes Produkt ein Werk, wihrend
die Arbeit nur der Prozess seiner Erzeugung ist (81), mal ist die Arbeit das Herstel-
len von niederen Produkten wie Konsumtionsmitteln (132), mal auch ist Arbeit die
Tétigkeit des Sklaven, wihrend die Freien herstellen (84).

18 Erst spater raumte Habermas ein: ,,Von Hannah Arendt habe ich gelernt, wie eine
Theorie des kommunikativen Handelns anzugehen ist“ (1991b, 405; 1992, 182 ff.).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS | 419

hohere Stockwerk der ,,Interaktion” obenauf (1968a, 9 ff., 62 f.; 2.4.2, Fn. 37).
Damit wurde die Marx unterschobene reduktionistische Anthropologie Gehlens
weniger kritisiert als vielmehr aufgestockt — und so festgeschrieben. Habermas’
Bezugnahmen auf die ,Naturgeschichte der Menschengattung™ (1968a, 161;
1968, 243) iiberspringen Marx ganz wie die dltere deutsche Sozialphilosophie: Er
erginzt die reduktionistische Verkiirzung auf blof8 technisches ,,Arbeiten” durch
hohere menschliche Verhaltensweisen, die sich in entsprechenden ,,Wissenschaf-
ten” manifestieren. Eine Synthese theoretischer Fehlenentwicklungen behebt je-
doch keine davon — in der bloBen Kombination von reduktionistischer ,,Technik*
und materialfreier ,,Interaktion” verliert die Gesellschaftstheorie ihren Gegens-
tand."’ In der Marxkritik steckt bei Habermas ein gutes Stiick Biographie.”® Die
anthropologische Aufstockung der eigenen reduktionistischen Anfinge mag ori-
ginell sein; als Marxkritik kann sie jedoch nicht durchgehen.'

Ohne auf Filiationen allzu groflen Wert zu legen, ist deutlich, dass auch die
Dreiteilung in ein technisches, praktisches und emanzipatorisches Erkenntnisin-
teresse (1968a, 155) Hannah Arendts ,,Arbeiten, Herstellen und Handeln“ ent-
spricht, insofern die Arbeit rein technisch begriffen wird, das Herstellen sich
vorwiegend auf die kiinstlerische Tétigkeit (den vormals ,,objektiven Geist™) und

19 Der Synthese von rein technischer Instrumentalitit und weltloser Moralitit ent-
schliipft der Gegenstand Kapitalismus (2.4.1; dhnlich Tiircke in Bolte 1989, 35).
Doch Habermas kompensiert die theoretische Liicke nicht, sondern malt die Wirk-
lichkeit nach ihrem Bilde: er erklért die Liicke zum Abbild einer gewandelten Wirk-
lichkeit: ,,Die Basisideologie des gerechten Tausches [...] brach praktisch zusam-
men*“ (1968a, 75; 1973, 54). Diese geschichtsphilosophische Rahmenkonstruktion ist
als ein theorieimmanentes Erfordernis zu begreifen. Noch Jahrzehnte spiter wird die
Liicke vernotwendigt: Den Sozialwissenschaften sei der ,,Zugriff auf die soziale Rea-
litdt verwehrt (1991a, 204) — Habermas macht aus einer Beobachtung recht schnell
ein ,,miissen” (wie bereits Heidegger, cf. Lafont 1994, 337).

20 Habermas hat anfangs selbst eine ,,arbeitsdialektische Sicht vertreten, gegen die er
sich dann wandte (Keulartz 1995, 146 f., 170): ,,Arbeitend verdankt der Mensch sein
Dasein sich selbst, seine Geschichte ist die Geschichte seiner Arbeit (Habermas
1958, 22); ,,wenn alles von Menschenhand Geschaffene auch in der Verfiigung der
Menschen eingeht, kann erst das wahrhaft Unverfligbare freigesetzt [...] werden —
[...] erst die durchgefiihrte Rationalitit des Lebensnotwendigen gestattet die Irratio-
nalitit des Lebenstiberflusses™ (1957, 442).

21 Diese ,,zundchst nur positivismuskritisch beabsichtigte Uberlegung® wurde nachtrig-
lich auf Marx projiziert (Honneth 1980, 215). Die Technokraten hatten Marx als frii-
hen Positivisten eingestuft (H. Klages 1964; cf. 2.4.5, Wellmer 1969, Simon Schéfer
1974). Frithformen der Unterscheidung finden sich in Habermas 1967, 15 ff.: ,,Indi-
viduen, die nur noch iiber technisch verwertbares Wissen verfligten und keine ratio-
nale Aufkldrung iiber sich selbst [...] erwarten diirften*, wiirden ,,ihre Identitét verlie-
ren”, wendet Habermas ein gegeniiber Albert — gewiss kein Marxist (72). Angesichts
der AuBerlichkeit dieses Dualismus in der Kritik an Marx sah bereits Willms 1973,
»wie die Fixiertheit auf jenen problematischen Ausgangsdualismus [...] entweder in
die angenommene Ausgangsproblematik zuriickbiegt oder andere Ergebnisse einfach
ignoriert™ (178, vgl. 33 ff., 70 ff., 138 ff., 162). Cf. Sensat 1979, Heller 1982, Cerruti
1983, Bolte 1989, Rockmore 1989, Roderick 1989, Bohmann 1999, McBride 2000.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

420 | PHILOSOPHIE NACH MARX

ihre hermeneutische Aufbereitung bezieht, und Arendt (1963) das politische
Handeln als ein ,befreiendes* begriff.22 Sogar eine ,,Sprechakttheorie, ein
kommunikatives Handeln“ war bei Arendt zu finden, da sie, inspiriert durch
Jaspers, als das Medium des politischen Handelns das Sprechen bestimmt hatte.

Fiir das Marxverstiandnis folgten aus diesem anthropologischen Ansatz Ver-
zerrungen. Zundchst wurde durch das unverbundene Nebeneinanderstellen ver-
schiedener Handlungsformen die problematischen Ziige einer jeden von ihnen
festgeschrieben. ,,Arbeit wurde inhaltlich unterbestimmt, wenn sie mit Hilfer-
ding, Pollock und Gehlen fiir ein geschlossenes technisches System gehalten
wurde — Marx’sche Theorien kamen so nicht mehr zum Ansatz. Bei der kategori-
alen Analyse als ,,Arbeit” (die sich beim jungen Marx auf mehr erstreckte als nur
Begriffsbestimmungen) lieB man es bewenden;”* es gibt auch aus Habermas’
Umkreis keine 6konomischen Analysen. Die hermetische Interpretation wurde
zudem verewigt, indem sie der Kritik gegeniiber abgedichtet wurde: in einem
Dilthey nahekommenden Dualismus, wo sich Geist nur auf Geist richtet, wurde
die Arbeit den ,,Fachwissenschaften® liberlassen (den neoklassischen),25 wahrend
die Philosophie sich auf die hoheren, geistigen Angelegenheiten richtete — ,,ohne
Vermittlung der Materie* (Arendt 1960, 4).*° Marx wurde weniger wegen seinem
»eingeschriankten philosophischen Selbstverstindnis® (Habermas 1968, 59) oder
durch die Zweite Internationale zum Objektivisten, sondern eher durch diese In-
terpretation. Habermas hatte einst richtig beklagt, dass eine philosophische Marx-
interpretation zu kurz greife (1957, 402; 2.4.4, Fn. 71). Dieser Defekt wird kaum
dadurch behoben, dass die Philosophie Marx v6llig aus den Augen verliert — und

22 Dahms 1994, 370 sieht darin (mit Hans Albert) eine Verwandtschaft zu den Wis-
sensformen Max Schelers, welcher zwischen Herrschafts-, Bildungs- und Heilswis-
sen unterschied (Scheler GW 9, 114; insgesamt GW 8).

23 Schon bei Arendt macht sich der idealistische Fehlschluss von der Form auf den In-
halt (cf. 2.5) bemerkbar: nur weil in der Sprache von der Politik gehandelt wird,
heiflt das keineswegs, dass sie darum vom ,,Arbeiten* und ,,Herstellen* ,rein’ gehal-
ten werden muss. Eine Politik, die diese Topoi ausspart, ist gar keine.

24 Zur Philosophisierung des Arbeitsbegriffs Marcuse 1933, Honneth 1980b, Lange
1980, Giirtler 2001, Krebs 2002. Fiir die ,,deutsche Sozialphilosophie* reicht ,,der
Begriff der Arbeit [...] vollstindig hin“ (MEW 3, 472; 2.5.7; Fn. 276).

25 Arendt 1960 vertritt einen in der Konsequenz neoklassischen Ansatz, indem sie der
vollentfalteten Gesellschaft bedenkenlos ein ,,,reibungsloses Funktionieren® zutraut:
in ihr wird ,,wirklich [!] mit ,unsichtbarer Hand’ regiert — und genau dies sei etwas,
,»,Was Marx nicht verstand* (45). In eigenartiger Konfusion bezeichnet sie gerade die
biirgerliche als eine ,.kommunistische Gesellschaft” (45) — gegeniiber ihrem schrof-
fen Antimodernismus verschwimmen die modernen Gegensétze konturenlos inein-
ander (vgl. Brunkhorst 1999, 91).

26 Diese Konstellation findet sich noch in der Auseinandersetzung mit Luhmann, des-
sen Argumente Habermas in ihrem vermeintlichen Geltungsbereich unbesehen fiiber-
nimmt; ihnen wird lediglich eine hoherwertige Handlungsform tibergeordnet — so
eben das ,,kommunikative* Handeln (Habermas 1971, cf. noch 1981).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS | 421

mit ihm weite Teile der materialhaltigen, ,,nichtnormativen® gesellschaftlichen
Wirklichkeit, um deren Erfassung es doch einmal gegangen war.”’

3.1.2 Die Transformation in Rationalitatstypen

Die anthropologische Schichtung konnte, als die philosophische Mode wechselte,
leicht in eine terminologisch modernisierte ,,rationalititstheoretische* tiberfiihrt
werden. Sie musste dies sogar, da sie aufler elementarsten Formen der Vergesell-
schaftung nur wenig erklirte.”® Eine solche Transsubstantiation findet sich nun in
Erkenntnis und Interesse (1968). Schon die Anthropologie Rothackers kannte ei-
ne Interessengeleitetheit der Erkenntnis.”’ Dessen ,,Kulturanthropologie® unter-
schied sich darin von der instrumentalistischen Variante Gehlens, dass sie geis-
teswissenschaftlich vorging. Damit ging eine Aufteilung in verschiedene Gegen-
standbereiche einher.** So erbte Habermas den Neukantianismus: Die alte Unter-
scheidung von Welt und Wert wurde nun terminologisch aufgepeppt.

Hatte Rothacker Diltheys Erkenntnispsychologie in eine kulturalistische
Anthropologie iiberfiihrt,”’ so verlegte Habermas den archimedischen Punkt nun
in die Wissenschaftsgeschichte. Die Unterscheidung der erkenntnisleitenden In-

27 Marx wird sogar dort aus den Augen verloren, wo er thematisiert wird: Habermas
1960 lasst sich die Thesen vom ,,organisierten Kapitalismus®, einer Ablosung der
Ausbeutung durch die ,,Entfremdung® und des Verschwindens des Proletariats kritik-
los vorgeben, ohne noch auf den genuin Marx’schen Sinn dieser Kategorien zu re-
flektieren, die solche Thesen kaum erlauben (228 f.; Anzeiger fiir geschichtsphiloso-
phische Thesen dieser Art sind die Formeln ,,nicht langer und ,,heute nicht mehr®).
Von 6konomischer Theorie ist nur selten die Rede, ,,Empirie* kommt stattdessen vor
in Form der Entwicklungspsychologie, Linguistik oder Systemtheorie (die doch gar
keine Empirie kennt). Dahms vermisst in einer riickblickenden Aufzidhlung von Ha-
bermas die ,,pragmatische Deutung der Naturwissenschaften* — die neben dem ,,Ver-
stehen und der ,,Selbstreflexion einfach fehlt (1994, 363; Habermas 1967, 9).

28 Mead, Durkheim und Gehlen hatten Gesellschaft anthropologisch zu erkliren ver-
sucht, waren aber {liber Spekulationen iiber deren Anfinge kaum hinausgekommen.
Eine ,,Schichtung der Personlichkeit* kannte schon Rothacker 1938. Habermas war
mit Plessner klar, dass sich das Stufenschema innerhalb einer Stufe ,,nicht wiederum
anwenden* ldsst, dass es dort wegen ihrer Einheit keine Abgrenzungen der Schichten
(und somit keinen Leib/Seele-Dualismus) mehr geben kann: selbst die elementarsten
Regungen des Menschen (Lachen, Weinen) sind geistig durchformt (und umgekehrt,
cf. 1958, 24). Hat er sich diese Einsicht bewahrt?

29 Zur Rolle Rothackers fiir Habermas vgl. insgesamt Dahms 1994, 361 ff., Keulartz
1995, 106 ff. Apel 1988, 98 bemerkte in diesem Sinne liber Habermas 1968, dass die
»erkenntnisanthropologischen Einsichten [...] uns beiden aus der Bonner Studienzeit
vertraut waren. Zu dieser gemeinsamen Zeit vgl. auch Habermas 1990.

30 ,,Wéhrend die Naturwissenschaften mit Naturdingen zu tun haben, beschiftigen sich
die Geisteswissenschaften mit Menschenwerken* (Dahms 1994, 268, Rothacker pa-
raphrasierend). Methodologie wird zur Ontologie.

31 ,,Er [Rothacker] verankert die Grundhaltungen, die fiir Weltanschauungen konstitutiv
sind, nicht ldnger in der psychischen Struktur des Menschen, sondern fasst sie als
Kern kultureller Lebensstile auf* (Keulartz 1995, 109).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

422 | PHILOSOPHIE NACH MARX

teressen entnahm er aber nicht den Typen oder Schichten der Person wie Dilthey
(GS 11), auch nicht geschlossenen Kulturen wie Rothacker,” sondern nun einer
»Rekonstruktion” der verschiedenen Wissenschaften (1968, 9). Damit will Ha-
bermas eine ,,Gesellschaftstheorie* vorbereiten — die als eine , kritische* im Sin-
ne Horkheimers dadurch erkennbar wird, dass es sie noch gar nicht gibt (1968,
9). Mit der Erkldrung der ,,Selbstreflexion” der Wissenschaften (1968, 143 ff.,
204 ff., 262 ff.) zur Gesellschaftstheorie liberfrachtet er aber nicht nur die Wis-
senschaftstheorie, sondern er verliert zudem auf dreifache Weise den Kontakt zur
gesellschaftlichen Realitét: zundchst kennt er diese nur noch durch die Brille der
jeweils vorliegenden Wissenschaften (die, wie wir sahen, den Kapitalismus ja
selbst aussparen), deren Ergebnisse werden unkritisch nur hingenommen,” und
es geht ihm nur um die subjektive Seite des Forschungsprozesses.** Das Motto
des Vorworts, ,,dass radikale [?] Erkenntniskritik nur als Gesellschaftheorie mog-
lich ist™ (1968, 9), ist daher umgekehrt zu lesen: hier 16st sich Gesellschaftskritik
in Erkenntnistheorie auf. (Die Frage, ob durch diese spekulative Uberfrachtung
nicht auch die Erkenntnistheorie verunmoglicht wird, wire separat zu stellen.)
Die Motive fiir diesen transzendentalen Umweg der Rechtfertigung emanzi-
patorischer ,,Interessen lagen sicher im Positivismusstreit.>> Doch statt konkreter
Polemik gegen die vorgeblichen Positivisten, die doch eigentlich gemeint sind
(vgl. Habermas 1985a, 15 f£.),® nimmt er eine Zurechtstellung ganzer Wissen-
schaftszweige vor, die den Anlass einer Polemik weit iibersteigen. Besonders fiir
das Marxverstidndnis hatte diese Umdeutung Konsequenzen: ohne dass sich Ha-
bermas inzwischen der Marx’schen Inhalte ndher angenommen hétte, wird ihm
nun weniger eine Reduktion vorgeworfen®’ als vielmehr eine erkenntnistheoreti-
sche Defizienz: ,,Eine erkenntnistheoretische Rechtfertigung der Gesellschafts-
theorie hat er [Marx] nicht fiir ndtig gehalten® (1968, 62). Eine solche hatte Marx

32 Rothacker sprach von den ,,Negern* oder ,,den Griechen* (,,ein herrliches Menschen-
tum im Ringen um den Siegespreis seiner maf3- und zuchtvollen Vollendung®, 1948,
71), auch von Forstern und Dichtern (1948, 161).

33 Habermas beschriankte die Rolle der Philosophie einst darauf, Ergebnisse der Wis-
senschaften hinzunehmen und zu deuten (1958, 20). Wenn er nun ,,Reflexion® als
vom Material unabhingig begreift, unterlduft er gerade dies: es bleibt reine ,,Selbst-
Reflexion* (1968, 86, 244), deren Protagonist nicht zufillig Freud ist (262 ft.).

34 Die ,,Interessen”, schon bei Horkheimer (1937; 2.6.1) eine Ausflucht, haben etwas
intentionales, subjektivistisch verkiirztes. Sie sind der Versuch eines transzendentalen
Berechtigungserweises von Wunschkatalogen.

35 Noch in Habermas 1992, 17 finden sich Spuren des Positivismusstreites im Schreck-
gespenst des ,,Funktionalismus, der alles, was aus der Beteiligtenperspektive noch
Verbindlichkeit oder [...] Bedeutung hat, neutralisiert*.

36 ,,Dass wir Reflexion verleugnen, ist der Positivismus* (1968, 9), unter den hier selbst
noch Dilthey fallt (224 ff.).

37 Der Vorwurf von Habermas 1968a war, ,,dass Marx nicht eigentlich den Zusammen-
hang von Interaktion und Arbeit expliziert, sondern unter dem unspezifischen Titel
der gesellschaftlichen Praxis eins auf das andere reduziert, ndmlich kommunikatives
Handeln auf instrumentales zuriickfiihrt“ (45, anders 1968, 71).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS | 423

auch nicht gebraucht, denn fiir seine politische und dkonomische Theorie — die
Habermas nicht diskutiert — zahlt allein ihre explanatorische Kraft.*®

Eine ,,Rechtfertigung® brauchte allererst die in die Ecke gedringte Kritische
Theorie, die hier erneut ihre Schwiche in Marx hineinprojiziert.*® Erkenntnisthe-
orie konnte sie ebenso wenig erbringen wie Psychoanalyse, Evolutionsbiologie
oder Moralphilosophie. Statt die kritisch-theoretischen Inhalte aus der Sache zu
begriinden, wurden sie aus merkwiirdig auswechselbaren theoretischen Uberbau-
ten zu deduzieren versucht, die extra zu diesem Zweck errichtet wurden — unter
der idealistischen Voraussetzung, dass die Form auf ihren Inhalt durchschlégt.
Nicht nur die Metatheorien wurden fiir diesen transzendentalen Berechtigungs-
erweis instrumentalisiert, allzu gewollt interpretiert;*” auch die Inhalte gewannen
dadurch wenig. Sie konnten so kaum dieselben bleiben.

3.1.3 Der Mythos der ,,normativen Fundamente*

,»,Was soll man [...] von einer Wissenschaft denken, die von diesem
groflen Teil der menschlichen Arbeit vornehm abstrahiert und nicht in
sich selbst ihre Unvollstindigkeit fiihlt, solange ein so ausgebreiteter
Reichtum des menschlichen Wirkens ihr nichts sagt.“ (MEW 40, 543)

Fassen wir die bisher aufgefundenen Verzerrungen von Marx zusammen: die in-
teraktionistische Dimension wurde Marx in einem ersten Schritt aberkannt, um
ihm in einem zweiten genau dies anzukreiden. Die verfehlte instrumentalistische
Deutung von Marx wurde dadurch zementiert. So verlor er seine Brisanz. Dass
eine ,,normative Sicht* auf die Dinge in bestimmten Fillen wenig sinnvoll ist,
kann ja auch an der untersuchten Wirklichkeit liegen.*' Diese wird aus der Hohe
des ,,Transzendentalen* aber kaum mehr bertihrt.

38 Warum hitte Marx die transzendentale Logik durch eine ,,Synthesis durch Okono-
mie“ ablosen sollen (Habermas 1968, 43 f., c¢f. 379)? So dachte erst Sohn-Rethel
(1972, 123 ff.). Diese Philosophisierung verfiihrt zur Spekulation: ,,Das Tauschprin-
zip [...] ist urverwandt mit dem Identifikationsprinzip* (Adorno 1966, 149). Marx’
Polemik gegen derlei ist von bleibender Aktualitét: ,,Wir befinden uns jetzt mitten in
Deutschland! Wir werden Metaphysik treiben miissen, wo und wihrend wir politi-
sche Okonomie treiben” (MEW 4, 125; cf. 2.5.5, Fn. 181).

39 Thr Problem lag darin, dass sie oft Werturteile abgab — etwa gegeniiber dem unscharf
eingegrenzten ,,Positivismus®, fiir sie aber selten sachhaltige Kriterien angeben konn-
te (Dahms 1994, 138 ff., 318, 392). Das Problem der ,,Kritischen Theorie, die inhalt-
liche Liicke (Habermas 1968a, 9), wurde erneut formal abzufangen versucht: mit ei-
nem erkenntnistheoretischen Berechtigungserweis der polit-dsthetischen Bewertung
(vgl. zur Erkenntnistheorie auch Adler 1936, Sohn-Rethel 1972, Sandkiihler 1973,
Halfmann 1976, Kerber 1981, Pabst 1992, Behrens 1993).

40 Habermas bekennt selbstkritisch: ,,Ich glaube, dass ich mir die fremden Zungen, her-
meneutisch gesehen, auf brutale Art und Weise zu eigen mache® (1985a, 206).

41 Etwa dann, wenn Grausamkeiten mit vollem Recht geschehen: nicht trotz, sondern
wegen und im Namen der Normativitdt — das ist nicht erst seit Foucault bekannt
(3.1.6). Das theoretische Beharren auf einer ,héheren’ menschlichen Sphéire muss

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

424 | PHILOSOPHIE NACH MARX

SchlieBlich wurde der Marxens Theorie eine Abhdngigkeit von der Erkennt-
niskritik unterschoben. Dass die nachtrigliche Rekonstruktion der ,radikalen®
Erkenntniskritik das ihr duBerliche Erklarungsziel einer ,,Gesellschaftstheorie®
verfehlte, zeigt sich ex post darin, dass die Leerstelle in der Theorie durch weite-
re philosophisierte Disziplinen angereichert werden musste: mit Entwicklungs-
psychologie (1976b), Sprechakt- (1981b) oder Moraltheorie (1983, 1991c¢). Die
Kritische Theorie wurde dadurch vollends weltlos und entdkonomisiert. Statt ihre
kritischen Einwiirfe gegen Einwinde zu verteidigen, reichte sie den Vorwurf an
Marx weiter: seine Kritik sei nicht gerechtfertigt gewesen, da er sie in Form der
Naturwissenschaften vorbrachte (1968, 85).* Der Vorwurf gerinnt darauf, dass
er Geistes- und Naturwissenschaften nicht dualistisch geschieden habe, oder viel-
mehr: dass er nicht Gustav Schmoller war.

Statt nun, was das Normale gewesen wire, sich von Marx zu verabschieden,
wurde Marx noch in das eigene Theoriemodell zu integrieren versucht — als defi-
zienter Vorgéanger. Dafiir war allerdings eine ,,Rekonstruktion” durch eine andere
, Theoriesprache* nétig (1976b).* Diese erstreckte sich zunichst auf den ,,dialek-
tischen Zusammenhang von Produktivkriften und Produktionsverhiltnissen®
(1968a, 46). Dabei verschwand allerdings gerade dieser Zusammenhang, indem
dem selbstgeniigsamen System der Arbeit* ein ebenso selbstgeniigsamer institu-
tioneller Rahmen nebengeordnet wurde.*

solche Wirklichkeiten entweder verkldren, oder ihnen utopisch normative Wunschka-
taloge entgegenstellen. Beides schien Marx wenig sinnvoll.

42 Wenn die Gesellschaftstheorie den Kontakt mit der Realitét verliert, da sie sonst kei-
ne ,,Selbstreflexion (1968, 262 ff.) mehr ist und der erkenntnistheoretischen Defi-
zienz unterliegt (4.1, Fn. 2), ldsst sich nur noch eine rein formale Erkenntniskritik an
der generellen Praxis der Wissenschaften (daran hatte Marx kein Interesse — eher
schon Heidegger, cf. 2.5.5) sowie ein abstrakter Moralismus formulieren (auch dieser
war fiir Marx nicht von Interesse, da so die Moral selbst gerade nicht mehr verstan-
den wird). Eine Kritik aus bestimmten materiellen Argumenten heraus wird nicht
mehr gefiihrt — sie wére zu ,,positivistisch®. Die Aporetik der Kritischen Theorie
wurde durch Erkenntnis und Interesse nur verscharft: noch héheren Anspriiche stehen
noch weniger konkrete Ergebnisse gegeniiber.

43 S.u., Fn. 61. Wozu rekonstruieren, wenn nicht, um die Inhalte zu verindern? Doch
wenn die Inhalte verdndert werden, warum dann iiberhaupt an Marx ankniipfen? Mit
Wittgenstein ist zu entgegnen, dass bei einer Rekonstruktion ,.alles auf einer Ebene*
liegt: Wir haben nur eine Beschreibung durch eine andere ersetzt — noch dazu durch
eine, die das Bezugssystem, also den Bedeutungshorizont der Begriffe radikal ver-
schiebt. Sie werden so eher verunklart, gar ad absurdum gefiihrt (cf. Rorty 1989, 99)
— eine ,,Kaputtrekonstruktion* (Bolte 1989, 16).

44 In der antiken Begrifflichkeit hat die poiesis ihren Zweck aufler sich, nur die praxis
ist selbstzweckhaft. Im Kapitalismus produziert der Arbeiter fiir den Kapitalisten; das
System aber reproduziert sich selbst. Luhmanns ,,Autopoiesis“ spiegelt diesen Wan-
del wider; eine Verpuppung von Marx’ ,,Reproduktion* (Brunkhorst 1999, 76).

45 Hahn 1970, 73 bemingelte, dass Habermas den ,,gesellschaftlichen Charakter der
Produktion” unterschlage und so einen anthropologisierten ,,Geschichtsdualismus®
entwerfen miisse, wobei Herrschaft und Ideologie ,,einzig* (Habermas 1968, 58) aus
der ,,Interaktion®, also idealistisch begriffen werde (s.u., Fn. 58; Riiddenklau 1982).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS | 425

In der Folge fokussierte Habermas’ nur noch diese Residualkategorie ,.kom-
munikatives Handeln“ (1968, 71), die unabhéngig von dem Inhalt der Komple-
mentirkategorie ,,Verfiigung® (1968, 65, 83) behandelt wurde.* Deutlich wird
dies in den Uberlegungen zur ,,Diskursethik* (1978, 1983, 1991c). Zwischen den
anthropologischen Annahmen, die nach wie vor die Theorie bestimmen (Honneth
1980a, Honneth 1992, Habermas 1999, 37 f.), und den formalethischen Prinzi-
pien, die den Diskurs regeln, liegt dieser selbst als ein ergebnisoffener. Sein Er-
gebnis ist bei Habermas aber immer schon vorweggenommen: er bezieht sich in
einem ,,ewigen Gesprach“ nur auf sich selbst, um seine eigenen Moglichkeitsbe-
dingungen zu garantieren. Inhaltliches ist kaum vorgesehen.”” Die Diskursethik
kappt hier vollends die Verbindung zur Welt.*

Die Ethisierung und Psychologisierung, die den Verlust der Konkretion auf-
fing, bedeutete allerdings keinen Bruch mit der Kritischen Theorie — schon diese
hatte die Briiche in ihren Theorien ,,sozialpsychologisch® zu kitten versucht
(2.6.2). Auch in den falsifizierbaren Aussagen iiber das ,,System der Arbeit®, auf
die sich Habermas festlegte, beerbte er die Frankfurter Schule: mit dem unter-
stellten Primat der Politik werden Marx’ Aussagen iiber die Wirtschaft — ohnehin
schon als defizitér eingeordnet — geschichtlich relativiert und fiir die Gegenwart
auBer Kraft gesetzt.* Der ,dialektische Zusammenhang wich einem Antago-

46 Die ,,Verfiigung® entstammt Habermas’ idealistischem Frithwerk (Roderick 1989,
181 f.; cf. Fn. 9, Fn. 142). Spitere Titel dafiir waren Synthesis durch Arbeit, tech-
nisch verfligbares Wissen, instrumentelles Handeln oder Systemintegration. Die re-
konstruierten Produktionsverhiltniss ohne Produktion figurierten dagegen unter den
Namen Interaktion, Dialektik der Sittlichkeit, Lebenswelt oder Sozialintegration. Die
rigorose Trennung war als eine der Kategorien inauguriert. Damit wurde aber ver-
schiedenstes beschrieben — zuletzt hypostasierte Gegenstandsbereiche, wie die Re-
deweise von den ,,Systemen zweckrationalen Handelns“ (Habermas 1968a, 46) und
dem ,,institutionellen Rahmen* (73) manifestierte. Sie wuchs sich zum ,,Geschichts-
dualismus® von System und Lebenswelt aus (1981b, cf. Fn. 59).

47 Das , kommunikative Handeln* ist vom instrumentellen und strategischen sduberlich
geschieden. Wie schon bei Arendt erinnert das an die antike Polis (,,das Modell einer
Rechtsgemeinschaft, die sich iiber die gemeinsame Praxis der Staatsbiirger selbst be-
stimmt®, Habermas 1999, 105), wo die Dinge des Lebens schon geregelt sind (und
zwar repressiv), wenn der Diskurs beginnt. Siehe auch Habermas’ affirmative Ver-
weise auf Freyer (1930), der eine solche leere Selbsterfassung offen propagierte (Ha-
bermas 1963, 461; 1967, 82, 109). Die Diskursethik, die alle Beteiligten mitentschei-
den lassen will, ldsst inhaltlich nichts iibrig, woriiber entschieden werden konnte.

48 Die kognitionspsychologischen Stufen, die Habermas von Piaget und Kohlberg iiber-
nahm, waren kein Schritt in Richtung Empirie, sondern in Richtung noch weiterer
Abstraktion (Habermas 1976b, 167 f.).

49 Da die Technik ,,Produktivkraft“ geworden sei, gebe es statt ,,Kapitalismus* jetzt
Technokratie. Das Argument dafiir war der ,,Staatsinterventionismus®, der nicht ana-
lysiert, sondern als das letztgegebene Signum der Epoche begriffen wird. Darin steckt
eine unkritische Ubernahme von Pollocks ,,Staatskapitalismus® (2.6.2) und der Tech-
nokratiethese (2.4.5) — nicht diese, sondern ,,die Wissenschaft” begriff er ja als ,,Ideo-
logie” (1968a, 88 f.). ,,Wenn sich die Gesellschaft nicht mehr [!] autonom [...] als ei-
ne dem Staat voraus- und zugrundeliegende Sphire selbstregulierend erhélt, stehen

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

426 | PHILOSOPHIE NACH MARX

nismus verschiedener abstrakter Logiken, als deren Viter auf der einen Seite
Gehlen, auf der anderen Piaget stehen.>

Dreizehn Jahre nach Erkenntnis und Interesse findet sich eine weitere integ-
rierend-verkiirzende Behandlung von Marx, diesmal als ,,Rationalititstheoreti-
ker: Marx wird hier in eine Linie gestellt mit Weber, Lukacs, Horkheimer und
Parsons. Er erscheint nun als jemand, der versucht hitte, eine abstrakte ,,Hand-
lungstheorie™ aufzustellen (1981b II, 489 ff.). Dem ging erneut die Diagnose
voraus, das eigentliche Problem sei ,heute nicht mehr* eine ,,Verelendung® (die
Habermas fiir die Vorzeit als Argument wertet, 1977, 304), sondern die freiheits-

und sinngefihrdende ,,Rationalisierung®.”!

Staat und Gesellschaft nicht langer [!] in einem Verhéltnis, das die Marx’sche Theo-
rie als das von Basis und Uberbau bestimmt hatte. Dann kann aber eine kritische
Theorie auch nicht mehr [!] in der ausschlieSlichen Form einer Kritik der Politischen
Okonomie durchgefiihrt werden* (75; man bemerke die Geschichtsphilosophie des
,heute nicht mehr, cf. 2.4.6 zu Schelsky). ,,So werden Technik und Wissenschaft zur
ersten Produktivkraft [zur ,,unabhdngigen Mehrwertquelle®], womit die Anwen-
dungsbedingungen fiir Marxens Arbeitswerttheorie entfallen” (79, cf. 1960, 256;
1968, 66). Wissenschaft und Technik waren schon immer in den Kapitalismus invol-
viert — nicht als ,,Produktivkraft®, sondern indem sie die Produktivitit erh6hen. Unter
~Produktivkraft* ist kein technisches System zu verstehen, dem alles andere von au-
Ben gegeben wird (noch G.A. Cohen 1978, 28 ff., 128 ff. begreift ,,Produktivkraft®
isoliert von den Produktionsverhiltnissen; vgl. Wildt 1977; zur ,,Produktivkraft™ cf.
2.6.1; Habermas 1976b, 184; 1992, 57, 184, 188).
50 In einem Zwischenbericht scheint Habermas auf Hahn 1970 (Fn. 45) einzugehen, in-
dem er nun zwischen ,,Arbeit“ und ,,gesellschaftlicher Produktion* differenziert
(1976b, 145 ff.). Doch damit wird die ,theoriestrategisch* bereits erfolgte Weichen-
stellung mit einer Fiille von herangetragenem Material nur nachtrdglich abgesichert.
Das zeigen schroffe Wendungen wie ,,Nun miissen wir aber die Ebene des kommuni-
kativen Handelns von der Ebene des [...] strategischen Handelns trennen* (a.O., 160).
Warum miissen wir dies? Weil der auf ,,Technikgeschichte* reduzierte Marxismus
(185, unter Verweis auf Gehlen) ,,auf eine strukturelle Analyse der Weltbildentwick-
lung angewiesen‘ sei (186); weil also das Bewusstsein (,,kognitive Strukturen®) das
gesellschaftliche Sein bestimme. (1971, 491 hatte er ,,Weltbild“ noch mit Marx als
ldeologie* beschrieben.) Die sich empirisch gebenden Ausfliige in die Evolutions-
theorie wollen die abstrakten moralischen ,,Organisationsprinzipien” (1976b, 168)
und ,,Lernmechanismen* (173) rechtfertigen. Auch sie werden von den marginalisier-
ten 6konomischen Theorien radikal getrennt und zudem als das ,,heute” entscheiden-
de bestimmt: ,,Die Identitdt einer Gesellschaft ist normativ bestimmt [!] und hidngt
von ihren kulturellen Werten ab“ (189). Diese Werte ,,diirfen wir [?...] allenfalls in
den Grundstrukturen sprachlicher Kommunikation suchen* (189). Damit liegt, ob-
wohl Marx noch positiv erwidhnt wird (1968, 71), eine Ethisierung und Psychologi-
sierung der Gesellschaftstheorie vor. Sie erinnert an die dltere Marxkritik von Rudolf
Stammler 1896, der die Wirtschaft vom Recht abhingig machen wollte und das
Recht von der Sittlichkeit des Volkes (Henning 1999, 92).
Die Verelendungstheorie, die besagt, dass der Arbeitslohn immer knapp liber dem
Existenzminimum liege, gab Marx bereits 1846 auf (2.1.1, Fn. 11). Nach dem diffe-
renzierteren Konzept der Ausbeutung bleibt das Wachstum des realen Lohnes gerin-
ger als das des Profites (und der Produktivitdt). ,,Ausbeutung* ist also keineswegs an

5

—

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS | 427

Dies nimmt weniger Marx’ Kapitalismustheorie als vielmehr Webers nietz-
scheanische Kulturkritik an der Biirokratisierung auf.’> Von Marx interessiert nur
die Kritik am Warenfetisch (1981b I, 477 f.), der Rest wird abgelehnt. Die Vor-
aussetzung dafiir ist der Dualismus, der sich inzwischen von einer ,,Erginzung®
zu einer ,,Ersetzung® fortentwickelt hat:

»Allein [!] diese kommunikative Rationalitit, die sich im Selbstverstdndnis der Moder-
ne spiegelt, verleiht dem Widerstand gegen die Mediatisierung der Lebenswelt durch
die Eigendynamik verselbstindigter Systeme eine innere Logik — und nicht nur die
ohnmaéchtige Wut der revoltierenden Natur (Habermas 1981b II, 491).

Entsprechend lautet die Kritik an Marx: Weil er ,,System und Lebenswelt™ nicht
auseinander halte (498; die neuen Titel fiir Natur und Geist, Arbeit und Interakti-
on, instrumentelle Vernunft und kommunikatives Handeln) und die Zweckratio-
nalitét totalisiere (503), konne er die Probleme des neuen Stadiums ,,Spatkapita-
lismus® (504) nicht erkldren. Er habe die ,,Ausdifferenzierung® iibersehen und
daher der neuen Rolle des Staates keine Beachtung geschenkt, der die alten Prob-
leme geldst und dafiir neue geschaffen habe (505 ff)).” Da die 6konomischen
Probleme ,,heute nicht mehr” im Vordergrund stiinden, versage der Marxismus
vor dem neuen ,,Typus von klassenunspezifisch ausgeldster Verdinglichung®
(1981b II, 513); eine Replikation der alten Industriegesellschaftsthese (2.4.5).
Das war eine triftige Kritik des real existierenden Sozialismus (cf. Michels 1910,
Marcuse 1958, A. Heller 1979) — eine Analyse der westlichen Lénder war es
nicht. Deren Wirklichkeit lieB sich nicht unter einigen handlungstheoretischen
Differenzierungen und deren Einbau in eine tibergreifende Systemtheorie (1981b
II, 229 ff.) fassen. Sie bewegt sich misslicherweise genau in der Liicke zwischen
reduktionistischem Funktionalismus und totalisierter Prinzipienethik, und diese
kann durch eine bloe Verkniipfung der beiden noch nicht geschlossen werden.
In der These der ,,Kolonialisierung der Lebenswelt” (1981b II, 522) galt also
,nicht mehr die Wirtschaft als die problematische Dimension, sondern das sozi-
alpsychologische Phanomen, dass das Individuum in seinen Entfaltungsmdglich-
keiten gegeniiber dem politisch-6konomischen ,,Komplex* zu sehr eingeschrankt
sei. Die unbeabsichtigte Weichenstellung dieser Auslegung war eine Interessen-

»Verelendung™ gebunden und bedarf auch keiner Zuflucht zur sozialpsychologisch
verstandenen ,,Entfremdung*.

52 Dem ist zu entnehmen: erstens teilt Habermas 1981b den alten Frankfurter Glauben
an ein ,,neues Stadium*“ des Kapitalismus, nach dem die Politik das Primat iiber die
Okonomie iibernommen habe und Marxens 6konomische Theorie nur noch von his-
torischem Interesse sei. Zweitens gerdt Habermas mit dieser Konstellation in eine ei-
gentiimliche Nidhe zur &sthetisierten konservativen Kulturkritik (Gehlen, Arendt,
Forsthoff etc.), die von einer politischen Steuerung stets den Verlust an Gréfe und
Kriegstugend — eine ,.Entfremdung® — beklagt hatte. HelHEld

53 Habermas 1976b, 182 spekuliert, dass die einst ,.knappe Ressource* Wert ,heute®
kein Problem mehr sei: die sozialen Bewegungen hétten ja ,,in den sozialstaatlichen
Massendemokratien [...] zum Ziele® gefiihrt. Stattdessen seien ,,heute” Macht und Si-
cherheit verknappt, kiinftig wohl die ,,Ressourcen” Motivation und Sinn (Fn. 122).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

428 | PHILOSOPHIE NACH MARX

koalition mit dem Neoliberalismus. Dieser hatte dem Realsozialismus stets des-
sen Unfreiheit vorgehalten und mehr (wirtschaftliche) Freiheit gefordert.” Mit
dem Untergang der sozialistischen Regime verschwand das unterdriickende
»System®, und die neugewonnene Freiheit fiihrt nun auch in den westlichen Re-
gionen zu einer regelrechten Welle von Deregulierungen und Privatisierungen.
Schien sich nicht hiermit das Projekt der Moderne (1990a, 32 ff.) zu vollenden?

Nicht nur die verbliebene marxistische, auch die von Habermas beeinflusste
Linke war gegeniiber der neuen Konstellation regelrecht paralysiert — was sollte
man auch einwenden gegen das, was man selbst so lange gefordert hatte? Es er-
stand ein Gegner, den man seit Jahrzehnten unterschétzt hatte: der Kapitalismus.
Unter dem Codenamen ,,Globalisierung® greifen die sozialpsychologischen For-
derungen von einst weit in die Wirklichkeit aus: endlich kann man ein freies und
selbsterfiilltes Leben fiihren — als dynamischer Jungunternehmer.” Die traditio-
nellen Werte der ,,Lebenswelt” (die Familie, die Dorfgemeinschaft) kommen
wieder zum Zuge — zwangsldufig, da die staatlichen Sicherheiten zunehmend
wegbrechen. Sich diesem neu-alten Kapitalismus zu stellen hitte gehieBen, die
eigenen Voraussetzungen jahrzehntelangen Theoretisierens zu iiberdenken.

Was in der sich progressiv gebenden Philosophie nach 1989 praktiziert wur-
de, war jedoch weder ein vorbehaltloses Beobachten der realen Geschehnisse,
noch eine Korrektur der eigenen Ausgangsvoraussetzungen, sondern paradoxer-
weise ein gegeniiber dem Denken vor 1989 noch verstirktes Hervorheben der
,,normativen Fundamente*.*° Demgegeniiber ist — wie immer, wenn etwas in der
Philosophie aufstdft — eine einfache Frage zu stellen: Was soll mit den ,,normati-
ven Voraussetzungen® eigentlich begriindet werden, die Theorie oder die Wirk-
lichkeit? Beide ,,Begriindungen sind fragwiirdige Veranstaltungen: Die Wirk-
lichkeit begriinden zu wollen wire ein miiiges Geschift — es sei denn, man ent-
schlosse sich dazu, Transzendentalphilosophie zu betreiben, als welche die Ge-
sellschaftstheorie wohl kaum wird auftreten wollen.”’

54 Cf. Willms 1973 (s.u., Fn. 96). Rolf Johannes zitiert ein zustimmendes FAZ-Votum
von 1982 (in: Bolte 1989, 63).

55 Neoliberale Pamphlete kleiden sich gern im marxistischen Chic (cf. Baer 1999, Ha-
mel 2001, Levinson 2002; kritisch Boltanski 1999). Das Zentrum der kritischen The-
orie war das biirgerliche Individuum (Willms 1969, Riedel 1994, Albrecht 1999).

56 Siehe Schneider 1976, Wellmer 1979, Lohmann 1980, Benhabib 1992, Baynes 1992,
Holz 1993, Honneth 1992, 1993, 2000, Koorsgard 1996, Brunkhorst 1999a, Gosepath
1999, Cannon 2001; s.u., Fn. 110 und 3.1.6.

57 Die Bedingungen der Moglichkeit von Gesellschaftlichkeit iiberhaupt (so etwa die
Fragestellung von Simmel oder Alfred Schiitz) verraten iiber eine bestimmte Gesell-
schaft zu einem bestimmten Zeitpunkt nichts. Honneth 1980, 197 scheint aber genau
eine solch ,transzendentale Theorie der Gesellschaft (Schelsky 1959, 95) im Sinn
zu haben: ,,Marx kann [...] nur [!] entwickeln, wie das Proletariat sein [...] Emanzipa-
tionsbewusstsein [...] intellektuell zu prézisieren und strategisch [...] umzusetzen
lernt — in welcher Weise jedoch der Bildungsprozess dieses Emanzipationsbewusst-
seins selbst™ moglich sei, erscheint als die eigentliche Frage. Honneth kann also nur

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS | 429

Bleibt die Forderung, eine Theorie zu begriinden. Begriindet werden miissen
allerdings nicht so sehr Theorien iiber etwas (diese werden verifiziert), sondern
vielmehr moralische Forderungen und Anspriiche, hier speziell die zu einem
anthropologischen ,,Interesse* geronnene Anspruchshaltung einer ganzen Theo-
riefamilie. Die Gesellschaftstheorie wurde aber erst in der deutschen Theorie-
entwicklung wieder zu einer ,,normativen® gemacht (2.1.2).

Habermas hatte Gesellschaftstheorie weichenstellend erst als Erkenntniskri-
tik, dann als Moraltheorie bestimmt. Erst dieses Konglomerat aus transzendenta-
len Aussagen und politischen Wiinschen musste separat philosophisch ,,begriin-
det” werden. Noch in Schriften der spiteren Habermasschule hat es den An-
schein, dass zwischen Theorie und Wirklichkeit kaum unterschieden wird,” dass
sie idealistisch kurzgeschlossen werden. Doch statt diese fragwiirdigen Weichen-
stellungen kritisch zu betrachten, iibernahm man gerade sie und mafl umgekehrt
Marx und die Wirklichkeit an ihnen — nicht eben zum Vorteil eines tieferen Ver-
stindnisses von beiden. Erst die Ausblendung der eigenen Theoriegeschichte
fiihrte so zu der Projektion auf Marx. Ganz unnétigerweise: Da Marx seine Theo-
rie von vornherein nicht als ,,normative™ konzipiert hat, ist auch die Suche nach
hoherstufigen normativen Begriindungen dafiir sehr einfach: es gibt sie nicht —
ebenso wenig, wie es bei Marx erkenntnistheoretische, handlungstheoretische
oder semiologische ,.Begriindungen® gibt. Bevor wir in der Werkgeschichte von
Habermas weitergehen, ist dieser Punkt genauer zu kldren.

die Wirklichkeit begriinden wollen (zur Kritik daran Kersting 1997, 123 ff.) — daher
seine Neigung zur Sozialphilosophie (1990 u.6., cf. 3.2.4).

58 Habermas 1985 bringt prignant zum Ausdruck, ,,dass die Emanzipationsperspektive
gerade nicht aus dem Produktionsparadigma, sondern aus dem Paradigma verstindi-
gungsorientierten Handelns hervorgeht. Es ist die Form der Interaktionsverhéltnisse,
die gedndert werden muss®“ (103). Es geht um die Rechtfertigung einer politischen
Demokratie, in der die Biirger formal frei sind (fiir Osteuropa damals eine sinnvolle
Forderung), ,,nicht mehr* darum, gegeniiber materieller Ausbeutung und ihren kom-
plexen Folgen aufzubegehren oder Bedingtheiten und Begrenzungen konkreter De-
mokratien aufzuzeigen. Habermas hat das Thema der Theorie ausgewechselt und sei-
ne Behandlungsart ethisiert (es geht um ,,normative Gehalte* und den ,,normativen
Gebrauch® von Unterscheidungen, 102).

59 Habermas’ tiefer Dualismus ldsst sich nicht verorten (Fn. 21, Fn. 46): er sitzt auf
anthropologischer Ebene (in Interessen der Gattung), in verschiedenen Kategorien
(teilnehmend oder beobachtend, wertend oder analysierend), in individuellen Hand-
lungs- bzw. Denkarten (instrumentell oder kommunikativ), in gesellschaftlichen
Handlungssphéren (Dialektik der Sittlichkeit versus Dialektik der Arbeit, Systemin-
tegration oder Sozialintegration) und in voneinander getrennten Seinsbereichen (Sys-
tem und Lebenswelt). Er sitzt {iberall zugleich, er ist ,transkategorial“. Die Veror-
tungen widerstreiten einander, es konnen nicht alle zugleich zutreffen (so kann ich in
der Lebenswelt sehr wohl instrumentell handeln etc.). Derlei ist nur moglich, wenn
Theorie und Wirklichkeit eine Einheit bilden. Auch Honneth 1980 iibergeht die rea-
len Hintergriinde des Marx’schen Werkes: er meint, Marx habe deswegen auf das
Proletariat gesetzt, weil ihn ein ,,arbeitsphilosophischer” ,,.Denkzwang* (191, 197)
dahin gefiihrt hitte. Wie Lange 1980 ist er auf ,,Begriffe* fixiert, glaubt aber, damit
auch etwas iiber die Wirklichkeit auszusagen (s.o., Fn. 24; 2.3.5, Fn. 125).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

430 | PHILOSOPHIE NACH MARX

3.1.4 Systematische Kernpunkte VIII: Marx und die Ethik

,,Der Marxismus ist nicht Ethik, aber er lehrt uns erkennen, in welchem Sinne
die ethischen Kréfte zu gesellschaftsbildenden Kriften werden.” (Adler 1928, 41)

Kaum jemand, besonders in der Linken, wiirde theoretisch davon ausgehen, dass
,,charismatische Fiihrer oder ein ,,Personlichkeitskult” eine besondere Rolle zu
spielen hitten. Nun Aat Jiirgen Habermas fiir die deutsche Sozialphilosophie eine
solche Rolle gespielt. Vergleichbar den von Max Weber kritisierten Auswirkun-
gen des Bismarckkultes im 19. Jahrhundert fiihrte dies dazu, dass die Eigenstin-
digkeit des Denkens bei nicht wenigen Berufsphilosophen darunter arg litt (was
sicherlich nicht Habermas anzurechnen ist). Dies ist speziell in der Beurteilung
von Marx der Fall. Denn es war Habermas, der in Weiterfithrung der Kritischen
Theorie Marx’ Theorien eine ausreichende Orientierung nicht mehr entnehmen
zu konnen glaubte. Dieser Abschied setzte viel voraus: eine historische Relativie-
rung der Marx’schen Theorie, ihre instrumentalistische Reduzierung, eine moral-
theoretische Transformation der Emanzipation, und zuletzt eine philosophisie-
rende Fokussierung auf eine Begriindung der Letzteren.

Zwar ist reine Theoriegeschichte kein philosophisch befriedigendes Geschift.
Doch wenn die Sozialphilosophie es versdumt, sich zu ihrer Geschichte in Bezie-
hung zu setzen, muss die Kritik dies nachholen. Dieses Geschéft ist dringend,
denn fast alle deutschsprachigen Beitriige zum Thema ,,Ethik und Marx““’ gehen
von Unterscheidungen aus, die Habermas getroffen hat, obwohl sie Marx kaum
gerecht werden. Diese Beitrdge tragen flir ein angemessenes Marxverstindnis
wenig aus; vielmehr sind sie symptomatisch fiir die fatale Lesart von Marx, die
nach 1989 aus endogenen Griinden verstummt ist. Mit Habermas hatte man sich
so weit vom Gegenstand ,,Kapitalismus* entfernt, dass man nichts mehr iiber ihn
zu sagen wusste, als er triumphal wiederkehrte. Obwohl man mit der Marx’schen
Theorie ,,heute nicht mehr arbeiten zu konnen meinte (Fn. 43), wollte man wei-
ter an sie anknﬁpfen.(’1 Dabei wurde die Marx’sche ,,Gesellschaftskritik® mit M.
Hess und Bernstein, Sorel und Spengler (1923, 471) — und mit Habermas — als
eine ,,normative” verstanden. Nun hatte Marx sich explizit gegen eine moralisie-
rende Kritik ausgesprochen (MEW 19, 359; MEW 23, 189; MEW 25, 351 etc.).
Folglich sah man sich vor dem folgenden Dilemma (Wildt 1986, 150):

,Einerseits sagt Marx nirgendwo, der Kapitalismus [...] sei ungerecht [...]. Andererseits
spricht Marx vom Kapitalismus als einem System des Zwangs, der Unfreiheit, Knecht-

60 Fetscher 1972, Honneth 1977, 1980; Angehrn 1986, Lohmann 1991, Wildt 1997,
2001. Die Vorstdfle von Arnason und Honneth (in: Jaeggi 1980) bleiben auf halbem
Wege stecken: sie ibernehmen Habermas’ ,kategorialen Rahmen* und reichern ihn
nur an. Fiir englische Werke ist Rawls zentral (Brenkert 1983, Lukes 1985, Miller
1989, Kain 1991, West 1991, Churchich 1994, Fraser 2001, cf. 3.2, Kamenka 1962).

61 Wildt 1977, 207 meinte daher mit Korsch, Habermas und Castoriadis, eine ,,ge-
schichtliche Fortsetzung des Marxismus®“ gelinge am ehesten, indem man ihn mit
aufgebe, zugunsten eines neuen ,,Gedankensystems*.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS | 431

schaft und Despotie und kennzeichnet die [...] Ausbeutung wiederholt als Betrug, Dieb-
stahl, Raub, [...] diese Bestimmungen bezeichnen doch offenbar etwas Ungerechtes.*

Dieses Dilemma 16st sich bei Marx recht einfach auf: Natiirlich sind diese Tatsa-
chen nach dem natiirlichen Empfinden etwas ungerechtes. Nur ist es, jenseits der
Freude am derben Ausdruck, den Marx mit Luther teilt, recht nutzlos, sie so zu
nennen, wenn die jeweilige ,,Idee der Gerechtigkeit™ diese Zustéinde gerade nicht
transzendiert (wie Autoren, die sie in einer anderen ,,Logik™ fundieren wollen,
annehmen), sondern ihnen allererst entspringt — wie Historiker meist konzedieren
(Fn. 134). Die ,,Idee der Gerechtigkeit“ gegen diese 6konomische Wirklichkeit
aufzubieten, hieBe nur, diese Wirklichkeit ideell zu verdoppeln.62 Man kann
Missstdnde ungerecht nennen, nur ist das noch keine Kritik. Dies hilft weder in
der Gesellschaftstheorie weiter, noch in der Politik — denn das kann jede Seite
sagen. Vielmehr haben diese Verhiltnisse die biirgerliche Moral auf ihrer Seite.

Das Unbehagen an diesem Missverhéltnis motiviert den Weg zum Kapital.
Dort zeigt Marx (wie schon Hegel), dass das auf der Tauschebene beruhende abs-
trakte Vertragsrecht die Menschen als freie und gleiche behandelt, was sie in ih-
rer Eigenschaft als Menschen qua Menschen ja auch sind. Insofern ist das biir-
gerliche Recht mitsamt der sie kronenden Menschenrechte unhintergehbar.®® In-
dem sie aber zunidchst und zumeist ,,wirkliche individuelle Menschen sind
(MEW 1, 370), und das heifit im Kapitalismus: Verkdufer von Arbeitskraft oder
Eigentlimer von Produktionsmitteln (bzw. Bezieher von Mitteln aus Umvertei-
lungen), ist der ,,Gebrauchswert* dessen, was sie im ,,gerechten* Aquivalenten-
tausch jeweils erlangen, radikal verschieden: der Arbeiter bekommt seine Ar-
beitskraft ersetzt, der Kapitalist erlangt den geschaffenen Wert der Arbeit und
behilt aus diesem nach Abzug der Unkosten fiir verbrauchtes fixes und variables
Kapital (inklusive des Arbeitslohnes) das Mehrprodukt ein.**

62 ,,Aber streitet nicht mit uns, indem ihr an euren biirgerlichen Vorstellungen von
Freiheit, Bildung, Recht usw. die Abschaffung des biirgerlichen Eigentums messt.
Eure Ideen selbst sind Erzeugnisse der biirgerlichen Produktions- und Eigentums-
verhiltnisse, wie euer Recht nur der zum Gesetz erhobene Wille eurer Klasse ist, ...,
dessen Inhalt gegeben ist in den materiellen Lebensbedingungen eurer Klasse*
(MEW 4, 477). ,,Die Marx’sche Kritik der 6konomischen und sozialen Wirklichkeit
will keine moralische Kritik sein, die diese Wirklichkeit im Lichte ewiger menschli-
cher Werte oder irgendeiner normativen Idee beurteilen will: sie will nur [...] im Be-
reich des wissenschaftlichen Denkens eine Kritik zum Ausdruck bringen, die in der
zu untersuchenden Wirklichkeit selbst als Virulitdt [...] enthalten ist“ (Goldmann
1966, 252 f.; Fleischer 1969, 118; 1980; Lukes 1983). ,Normative Kritik’ macht es
Machthabern leicht, Forderungen als bereits erfiillt hinzustellen. So nahm Helmut
Kohl 1997 den Studentenstreiks dadurch den Wind aus den Segeln, dass er sich hin-
ter ihre abstrakten Forderungen stellte. Die normative Verdopplung war harmlos.

63 Das macht es schwierig, von Marx auf die Moskauer Prozesse oder schlimmeres zu
schlieBen, wie es Wildt 1977, 392 kokettierend, Lohmann 1999 mit nachtriglicher
Polemik vollzieht (cf. Brenkert 1986, Fleischer 1997).

64 ,,Das Gesetz des Austausches bedingt Gleichheit nur fiir die Tauschwerte der gegen-
einander weggebbaren Waren. Es bedingt sogar von vornherein Verschiedenheit ih-

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

432 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Aus diesem werden die Mittel nicht nur fiir weitere Investitionen (und damit
fiir die Vergrofierung seiner Verfligungsgewalt), sondern auch fiir ein meist weit
luxuridseres Leben geschopft, als es dem Lohnarbeiter jemals moglich sein wird,
trotz aller Lohnzuwiéchse.”® Letztlich erkliren sich daraus die gigantischen, aber
eben ,,rechtmiBigen™ Ungleichheiten im nationalen wie im globalen Rahmen.
Dieser Sachverhalt wird auch dann deutlich, wenn er nicht noch zusétzlich als
,,bose®, ,unsittlich® oder ,,ungerecht* bezeichnet wird.

Marx fiihrt die wertenden (,,normativen®) Begriffe nicht auf etwas empiri-
sches zuriick — er ist also kein ,,Reduktionist®. Er braucht sie einfach nicht, da er
von etwas anderem spricht. Es ist nach Marx sogar unsinnig, mit den Begriffen —
oder einer ,,Theorie — des Rechts oder der Gerechtigkeit dagegen angehen zu
wollen, da das biirgerliche Recht diesen Ungleichheiten gerade entspricht.®® Das
Beharren auf einem moralischen oder juristischen Verstindnis dieser Konflikte
lenkt die Betrachtung von ihrem Gegenstand zu friih ab, da er in den ethischen
Theorien nicht mehr vorkommt.*” Einzig die fiir ebenso moglich wie wiin-
schenswert gehaltene Uberwindung dieses gesamten Zustandes verspricht fiir

rer Gebrauchswerte, und hat absolut nichts zu tun mit ihrem Verbrauch, der erst nach
geschlossnem und vollzogenem Handel beginnt“ (MEW 23, 611; s.0., Fn. 141).

65 In den westlichen Léandern sind die Lohne zwar absolut zwar gestiegen (Geldlohn),
aber nicht immer relativ zum Gesamtprodukt (Reallohn). Sie miissten mit der Pro-
duktivititssteigerung bzw. dem Anstieg der ,,Kapitalertrige verglichen werden, um
zu sehen, ob die Ausbeutung zu- oder abnimmt. Der Augenschein hilft nur wenig.

66 Da Moral an Begriffsbestimmungen orientiert ist, kommt sie gegen solche Verfeh-
lungen schlecht auf, weil sie jenseits ihrer ,,begrifflichen Ebene liegen (Ausbeutung
wird in der biirgerlichen Moral nicht ,,gut®, sondern gar nicht genannt — zu einer
Ausnahme 3.3.3). Lohmann 1999 erreicht den Gehalt der Marx’schen Rechtskritik
nicht: wie schon 1986 und 1991, sucht er einen wahren ,,Begriff vom Recht, der
nicht gegeniiber Ungerechtigkeiten ,,blind“ ist. Doch Blindheit gegeniiber Besonder-
heiten gehort zum Wesen des Rechts, sonst wire es keines. Weiterhin soll es erklar-
termaflen die offentliche Ordnung aufrechterhalten. Wenn diese selbst zu Missstdn-
den fiihrt, kann das Recht, das diese sanktioniert, nicht zugleich gegen sie aufgerufen
werden. Zwar kann es ein anderes Recht geben — aber erst dann, wenn es andere Ver-
héltnisse gibt, die in diesem neuen Recht ausgedriickt werden. Vordem wire die
Formulierung eines solchen ,,Rechtes* (etwa auf kostenlose Gesundheit) Utopismus,
der keinerlei Aussicht auf Rechtskriftigkeit hitte. ,, Ideen kdnnen nie iiber einen al-
ten Weltzustand, sondern immer nur {iber die Ideen des alten Weltzustandes hinaus-
fiihren. Ideen kdénnen iiberhaupt nichts ausfithren” (MEW 2, 126). Fiir Lohmann da-
gegen muss auch die Antwort auf die Globalisierung eine ,,normative sein (1999, 4;
s.u., Fn. 137). Das erinnert an den umweltbewegten Witz, nach dem im Wald ein
Schild mit der Aufschrift hingt: ,,Waldsterben verboten. Die Bundesregierung*.

67 Eine praktische Befiirwortung juristischer Konfliktldsungen wird davon nicht be-
rithrt: gerade Marx hat solche rigoros befiirwortet, etwa in der Frage der Gewerk-
schaften und des Arbeitsschutzes. Chr. Schefold 1970 und B6hm 1998 machen auf
eine Phase beim jungen Marx um 1842 aufmerksam, wo er eigens rechtliche Verbes-
serungen fiir Aulenseiter forderte (z.B. MEW 1, 115). Doch schon hier sah Marx die
Grenzen des Rechts: ,,Die Form hat keinen Wert, wenn sie nicht die Form des Inhalts
ist“ (MEW 1, 146; cf. MEW 4, 477; MEW 23, 99).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS | 433

Marx eine wirkliche Verdnderung der Lage. Dieser Standpunkt ist unbequem,
aber es ldsst sich schwerlich behaupten, dass er ,,paradox* wire (Wildt 1997).

Man kann sich zu dieser Marx’schen Theorie nun so oder so verhalten. Doch
lasst sie sich nicht auf der Grundlage einer Entscheidung fiir die Ethik als ,,letzte
Instanz® fiir inkonsistent e1‘kléiren;68 noch dazu, wenn die Argumente dafiir rein
,»oegrifflich® sind — eine Stufe des Philosophierens, die hinter Marxens Hegelkri-
tik zuriickfallt. Gegen den Aufweis der Hilflosigkeit normativer Begriffe gegen-
iiber einer nach eben diesen Begriffen geregelten Wirklichkeit ist es nicht effek-
tiv, eben diese Begriffe nochmals aufzufahren. Man kann zwar darauf bauen,
dass die Wissenschaftsgemeinschaft diesen Zug unterstiitzt — nur wird er dadurch
noch nicht wahr.”” Sogar wenn man kontrafaktisch annimmt, die Subjekte hdtten
ihre ,,normativen Maf@stibe“ in herrschaftsfreier Kommunikation ausgehandelt
(Fn. 127), kommen sie gegen die von Marx beschriebenen Missstinde der Wirk-
lichkeit insofern nicht an, als diese Mafistidbe als Oberflichenphinomen dessel-
ben Prozesses zu verstehen sind. Sie geben denselben ,,Inhalt” noch einmal wie-
der, in normativ vernebelter ,,Potenz* (MEW 42, 170).70 Die Wurzeln der wirkli-
chen Probleme werden so nicht erreicht — natiirlich hélt sich eine jede Partei fiir
die ,,gute. Nur ein Paradigma, das hermetisch zwischen verschiedenen Welten
trennt (hier zwischen Produktivkriften und Produktionsverhiltnissen),” kann die
Normativitét als eigenstdndige und von Haus aus unabhéngige betrachten. Eine
Begriindung dieses Dualismus gibt Habermas auch hier nicht — er versucht ledig-
lich, den Normativismus aus sich selbst heraus zu erweisen.’”” Doch damit ist ge-
gen Marx noch nichts gewonnen.

68 Apels ,,Letztbegriindung™ der Ethik lasst sich als Gegenentwurf verstehen zu Engels
Bestimmung, kulturelle Phdanomene seien im Kapitalismus ,,in letzter Instanz* 6ko-
nomisch bestimmt (MEW 37, 463; MEW 39, 206). Die Verwendungsweise bei Ha-
bermas 1992 zeigt einen dhnlichen Bezug. Hier scheinen die Gegensétze {iberdeut-
lich auf: iiber kommunikatives Handeln wird ,,letztlich® (eine nicht etwa zuriickneh-
mende, sondern eine sehr starke Aussage) die Gesellschaft integriert (43) und das
Recht ,,erzeugt* (52, iiber den Umweg der ,,Solidaritét™).

69 Vgl. Habermas’ Konsenstheorie der Wahrheit (1973a). ,,Wenn sie in ihrem Garten
einen Apfelbaum haben und héngen nun an denselben einen Zettel, auf dem steht:
Dies ist ein Feigenbaum! — ist denn dadurch der Baum zum Feigenbaum geworden?
Nein, und wenn Sie [...] alle Einwohner des Landes herum versammeln und laut und
feierlich beschwoéren lieBen: dies ist ein Feigenbaum — der Baum bleibt, was er war,
und im néchsten Jahr wird sich’s zeigen, da wird er Apfel tragen und keine Feigen*
(Lassalle: ,,Uber Verfassungswesen, 1862; 1987, 145).

70 ,,The moral ideals in terms of which we judge capitalism arise from capitalism as an
idealised version of what actually is there. Then, when we judge what is actually the-
re [...] against those ideas, capitalism will approximate them and thus appear as
good and justified” (Reiman 1991, 159). Wildt 2002 sieht auch hier ,,Nebel* (429).

71 Zu den ,,zwei Reichen” (Pohl 1999, 102 ff.) Habermas 1968, 77; 1968a, 46; 1971,
500 f.; 1976b, 157 ff.; cf. Fn. 46.

72 Nur unter der deutsch-idealistischen Unterstellung, die Form reiche bis auf den In-
halt hinunter (,,all the way down*, Brandom 1994, 635) kann sich die formale ,,kom-
munikative Ethik“ als Losung sozialer Konflikte anbieten.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

434 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Marx hat fiir seine Theorie keine moralischen Werturteile (,,normative Gehal-
te*) gebraucht, und musste solche darum auch nicht nochmals begriinden (2.4.6).
Seine Theorie hat ein anderes Thema. Erklart das aber auch, warum Marx das
moralische Vokabular so konsequent vermeidet?”® Dies lisst sich vielleicht damit
verstdndlich machen, dass Marx um die Trégheit politisch-philosophischer Dis-
kurse wusste: da der Sozialismus eine Tendenz hatte, sich als ein ,,ethischer zu
verstechen (MEW 4, 191 ff.), und das hegemoniale ,,biirgerliche* Denken versu-
chen wirde, den Sozialismus iiber die ,,Ethik* zuriick in das ,,vaterlandische*
Lager zu zichen, erschien es klug, diese Begriffe ganz zu vermeiden.” Vielleicht
wire Marx als Philosoph im Staatsdienst anders verfahren und hétte einen ,,um-
fassenden Gerechtigkeitsbegriff gesucht.”” Dies nicht getan zu haben, ist kein
triftiger Vorwurf: Marx war kein Moralphilosoph, sondern Theoretiker der biir-
gerlichen Gesellschaft und zudem an politischer Wirksambkeit interessiert.

73 Marx hat sich Bewertungen durchaus erlaubt: ,Indem im Creditwesen die moralische
Anerkennung eines Menschen [...] die Form des Credits erhielt, tritt [...] die unmora-
lische Niedertracht dieser Moralitit [...] hervor (MEW 40, 450; cf. Fn. 140; MEW
1, 360). Er hitte dies noch exzessiver tun konnen. Ein Dilemma entsteht erst, wenn
eine wertende Theorie auch ihren Gegenstand zu etwas ,,moralischem® erklart.

74 ,,Das Wort [... ,Arbeitsertrag’, auch ,gerechte Verteilung’ passt, CH], auch heutzuta-
ge wegen seiner Zweideutigkeit verwerflich, verliert so allen Sinn“ (MEW 19, 18, cf.
Menger 1886). ,,Erbauliche Worte, um bestimmte Fragen apologetisch zu umgehen!*
(MEW 2, 118; cf. 2.1.4, Fn. 80). Auch von Stein verzichtete auf Moralismen: ,,Mit
dem Bemiihen, die soziale Bewegung als logische Konsequenz bestimmter ge-
schichtlicher Umstinde zu deuten, tritt Stein insoweit in Widerspruch zum herr-
schenden Zeitgeist, als dieser auf eine moralistische Denunzierung radikaler Theorie
und Praxis ausgeht” (Quesel 1989, 143). Wer soziale Konflikte ,,moralisch buchsta-
biert, ist fiir Marx in einer einhegenden Sicht gefangen, die nicht einmal theoretisch
iiber den Oberflidchenschein der Gegenwart hinausgehen will. Natiirlich kann eine
moralische Sprache versuchen, sich von diesen Praformierungen frei zu machen (vgl.
Steinvorth 1999, 245 ff.; Wildt 2002a). Doch dabei miissen die Grenzen klar sein:
dies wird keine Sozialtheorie sein, sondern eine ethische Bewertung, und zwar eine,
die der hegemonialen Bewertung entgegenstiinde — nicht aus theoretischen Griinden,
insofern fiihrt eine ,,rationale Diskussion® hier voraussichtlich nicht weiter als bis zur
Formierung einer sektenhaften Kleingruppe, sondern aus harten materialen, taglich
sich global erneut vollziehenden Griinden.

75 Lohmann 1986, 178 f. Schon dem jungen Marx war klar, dass Missbrauche der
»wahren* Moral, die Lohmann hier sucht, in der Moralphilosophie hegemonial wa-
ren und den Streit um Worte gewinnen wiirden, einfach deswegen, weil sie die Mo-
ral seiner Zeit waren: ,,Die Gedanken der herrschenden Klasse sind in jeder Epoche
die herrschenden Gedanken, d.h. die Klasse, welche die herrschende materielle
Macht der Gesellschaft ist, ist zugleich ihre herrschende geistige Macht“ (MEW 3,
44). ,Nicht durch Reflektion entsteht daher jenes wahre Gemeinwesen, es erscheint
[...] durch die Not und den Egoismus der Individuen (MEW 40, 451). Dies kann
man so wiedergeben: wovon wir nicht reden kénnen, sollen wir schweigen. Die mo-
derne Moralphilosophie ist eine theoretische Ubung, die desto aporetischer wird, je
mehr sie sich von ihrem tatsdchlichen Ort entfernt. Schaut man aber auf ihre Orte, so
ist klar, was richtig und falsch ist (es ,,erscheint*). Zumindest in Fragen der Moral
gilt also mit Wittgenstein (und Levinas): ,,Denk nicht, sondern schau“ (PhU 66).
Marx’ Schwager Ferdinand von Westphalen war iibrigens preulischer Innenminister.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS | 435

Vielleicht war es einfach politische ,,Klugheit”, auf moralische Bewertungen
seines Sujets, die innerhalb der Theorie ohnehin keinen Beweisstatus hatten, zu
verzichten, weil sie die Bedeutung des Gewonnenen bei den Lesern gleich wie-
der zu verzerren drohten.”® Versuche, diese Bewertungen nachtriglich beizubrin-
gen,”’ stellen Wert und Welt oft wieder so unvermittelt gegeniiber wie der Neu-
kantianismus, und fallen so hinter Hegels und Marx’ Reflexionsniveau zuriick
(Fn. 88). Zum besseren Marxverstidndnis tragen sie wenig bei. Dessen transzen-
dental-ethische Transformation bei Habermas war derart hegemonial, dass die
Alternative dazu nur darin zu bestehen schien, zugunsten des Marxismus auf die
,burgerliche* Moral zu verzichten.” Voraussetzung dieser Alternative aber war,
wie erwahnt, viererlei: eine historische Relativierung, eine mechanistische Redu-
zierung und eine ethische Ergdnzung der Marx’schen Theorie sowie eine Philo-
sophisierung dieser erginzenden Entititen. Ging Kritik hier einmal {iber die The-
orie hinaus, war sie keine Kapitalismuskritik mehr, sondern eine Kritik am Staat,
an der Biirokratisierung, am System — eine politische Kritik.

Diese war fiir Marx die Vorstufe zur gesellschaftlichen und dkonomischen
Kritik (MEW 1, 120 f.). In seiner frithen Hoffnung auf eine ,,allseitige Entwick-
lung der Individuen (MEW 3, 424) steckt zwar ein ,,Humanismus® (siehe 2.4.5),
doch dieser hat fiir seine Theorie keine Begriindungsfunktion. Er tritt in Selbst-
verstandigungspartien der ,,Jugendschriften* auf und liegt der Theorie damit vor-
aus.”” Wenn der Sinn der Marx’schen Schriften nicht mehr erfasst wird oder der

76 Auch Benjamin erlduterte anhand des Trauerspiels, wie eine eigentlich gutgehieBene
Position derart unrettbar von einer Gruppe usurpiert wurde, dass es den anderen n6-
tig erschien, diese Terminologie aufzugeben (2.6.7; siehe auch Bohm 1998, 85;
MEW 2,213; MEW 3, 223; MEW 8, 115 ff.,, MEW 20, 86 f.).

77 Lohmann 1980 will in den ,,narrativen* Partien des Kapitals eine ,,hermeneutische®
Sicht der ,,Lebenswelt” aus der ,,Bebachterperspektive® erblicken, die nur in eine
moderne ,, Theoriesprache® zu bringen sei (cf. 1991, 78 f.) — wie dies Habermas dann
tat, unter Verweis auf Lohmann (1981b II, 497f.). Diese Asthetisierung verkennt
Marxens Umgang mit ,,schoner Literatur*: einen sozialistischen Roman zerpfliickt er
(MEW 2, 172 ff.; vgl. Bohm 1998, 64).

78 Theoretisch Wood 1981, Haug und Wood in Angehrn 1986, Steigerwald 1977, Holz
1987, Klenner 1987 (politischer Immoralismus 4 la Stasi und RAF ist nicht gemeint).
Wildt sieht hier ,,Rétsel” (1997, 211), da er die 150-jdhrige Wirkungsgeschichte, in
der er selbst steckt, tibergeht und umstandslos von heutigen Moralphilosophien in
Marx’sche Texte springt. So verrétselt er sie erst selbst. Seine drei Deutungen (1997,
214) verlassen die Philosophie nicht. Wildt steht vor dem alten Rétsel, wie man von
der Philosophie in die Realitdit kommt (MEW 2, 60; MEW 3, 40 f., 83 u.6.): ,,Das
Problem, aus der Welt der Gedanken in die wirkliche Welt herabzusteigen, verwan-
delt sich in das Problem, aus der Sprache ins Leben herabzusteigen” (MEW 3, 432).

79 Cf. 2.6.6, Fn. 138; 2.5.7, Fn. 264. Hitte Marx humanistisch-normativ ,,begriindet®,
hitte das Kapital aus genau einer Seite bestanden, auf der erfasst wird, was die Ar-
beiter fordern: ,,gerechten* Lohn, ,,geregelte” Arbeitszeit, ein ,,gutes” Leben, und da-
zu die ,,Begriindung®, dass dies ,,moralisch” sei (cf. Adorno 1966, 150). In diesem
Fall hatte Marx ein Begriindungsdefizit, da er noch Prinzipien angeben miisste (,das
Sittengesetz fordert Gleichheit’ 0.4.). Doch diese oder &hnliche Prinzipien galten
durchaus, und dies half den Betroffenen nur wenig.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

436 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Sozialismus pervertierte Formen annimmt, muss dieses Vorausliegende ins Ge-
déachtnis gerufen werden. Die Reaktualisierung des Marx’schen ,,Humanismus*
kam nicht zufillig aus Osteuropa, wo es in der Tat keinen Kapitalismus, sondern
eine autokratische Verhértung zu kritisieren gab, sowie aus Frankreich, wo es ei-
ne dominante, aber in ihren Strukturen erstarrte KP gab.80 Er kann zudem, wie
der ,.ethische Sozialismus® versuchte, Menschen, die sich nicht als Marxisten
verstehen und keine Arbeiter sind, zur Koalition mit ihnen bewegen (auch wenn
die Sozialdemokratie diese Chance vertat, 2.1.3). Alles dies ist mdglich, solange
man nicht glaubt, damit etwas liber Marx’ Theorie auszusagen. Diese wird von
anderen Bewertungen nicht betroffen, da auch diese ihr vorausliegen: auch wer
kein Revolutionir ist, kann sie verstehen.®!

»Intellektuelle Aufrichtigkeit hitte es von Theoretikern, die andere Wert-
mafstibe hatten als den Humanismus der ,allseitigen Entwicklung®, erfordert,
sinngemal zu sagen: ,,Ich lehne die radikalen Konsequenzen dieser Theorie und
darum auch diese selbst ab. Das ist eine Dezision. Ich kann meine Entscheidung
fir das Bestehende nachtréglich rechtfertigen, indem ich die relative Giite des-
selben aufzeige. Dafiir nehme ich das Prinzip in Anspruch, dass die Behandlung
von Begriffen etwas iiber die Welt aussagt.” Manche Neukantianer des 19. Jahr-
hunderts hatten diese Grofie — im 20. sucht man sie meist vergebens.

Sinn gemacht hétten ,,Diskurse” iiber die inhaltliche Frage, wie weit man in
einer Interessenkoalition wiirde kommen koénnen, sowie dariiber, ob das Beg-
riffsprinzip gegeniiber Marxens Theorie iiberhaupt zu verteidigen sei.*? In den
Diskussionen iiber ,,Marx und Ethik*“ wurde beides nicht behandelt: man trieb
weiter Begriffsphilosophie und schwieg iiber konkrete Fragen (Fn. 24). Die Ent-
scheidung gegen den Marxismus vor der Sichtung seiner Argumente ist nur so-
lange kein Dezisionismus, wie eine solche Entscheidung sich auf gute Griinde
stiitzen kann. Wenn aber die Entscheidung iiber eine Theorie in die Theorie
selbst hineinprojiziert wird, werden Theorie und Entscheidung nicht mehr hinrei-
chend unterschieden — es bleibt nur noch die Entscheidung, welche nachtraglich
»gerechtfertigt™ wird, nachdem die Theorie schon durch ein anderes Paradigma
entstellt ist. Erst dies ist Dezisionismus (2.4.1). Er ist bei Habermas eher zu fin-
den als im ethischen Sozialismus der Neukantianer: seine Entscheidung fiir etwas
bestimmtes, die sich sogleich als universal ausgibt, wird von einem ,,Interesse®

80 Etwa Merleau-Ponty 1957; Kolakowksi 1960, 1979 III, 496 ff.; Schaff 1965, 1992;
Massiczek 1968; Garaudy 1969; Horsky 1972; Zivotic 1972; Sik 1979; Vranitzky
1983, 731 ft.; Schlette 1991, Petersen 1997, Sayers 1998.

81 In der Verhandlung von Marx unter dem Thema der ,,Ethik* steckt ein Erbe Heideg-
gers, fiir den das Voraus-gesetzte eine buchstéblich fatale Macht hatte (2.5.5). Ent-
scheidet Ethik tiber alles weitere, wird die Theorie selbst unwichtig: sie wird ethisch
,»widerlegt®. Moglich ist dies nur in fichteanisch-hermetischem Denken (4.2.2).

82 Hosle zieht die Konsequenz, offen fiir eine Erneuerung des ,,objektiven Idealismus*
einzutreten, da nur er eine apriorische Sozialphilosophie erlaube (1990, 1996; Fn.
125). Er sei von dieser immer schon vorausgesetzt. Die Diagnose ist richtig, doch
kann dieses Zuende-Denken auch eine Revision des gesamten Ansatzes veranlassen.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS | 437

gesteuert, und droht der ,rationalen Diskussion® so gerade zu entschlﬁpfen.83
Marx’schen Argumenten begegnet Habermas einzig durch die Entscheidung fiir
einen anderen ,kategorialen Rahmen®, in dem sie nicht mehr vorkommen. Eine
rationale Diskussion ist das gerade nicht, sondern eher eine Vermeidung dersel-
ben — und zwar eine monologische. Marx wird Kant besser gerecht als Haber-
mas, indem er theoretische Aussagen von solchen iiber moralische Positionierun-
gen trennt (4.2.1). Es stellt sich die Frage nach den Kriterien fiir die Wahl dieses
Rahmens. Wer hat ihn gewéhlt und warum, und wie ist die Angemessenheit die-
ses Rahmens zu beurteilen? Ein mdgliches Kriterium dafiir wére der Grad der
theoretischen Erfassung der im Alltagsleben bereits erfahrenen Realitit, die dafiir
natiirlich nicht schon innerhalb eines modischen Theorierahmens kiinstlich ver-
ritselt werden darf. Unterstellt werden kann vielmehr, dass hierzulande jeder
verniinftige Mensch weill, wie es um die Welt steht. Das ,,lebensweltliche Hin-
tergrundwissen“ umfasst weniger moralpsychologische Stufengeriiste und trans-
zendentalphilosophische Rekursionsketten als vielmehr reale und alltigliche Zu-
sammenhinge — etwa den, dass die Reichen immer reicher und die Armen immer
drmer werden, dass die natiirlichen Ressourcen schwinden o.4. (siche 1.2, 4.1).
Kriterien fiir die Habermas-Schule scheinen dagegen eher die Neuheit der ent-
sprechenden Theorie sowie die Frage zu sein, wer in der Wissenschaftsgemein-
schaft sie ernstnimmt. Wird sie an strategisch wichtigen Orten diskutiert, wird sie
rezipiert.** Es wird nicht mehr gefragt, ob eine Sozialtheorie iiberhaupt einen
Gegenstand hat, und wenn ja, ob sie ihm auch gerecht wird. Die Kritische Theo-
rie beansprucht mit der Fixierung auf formale Prozeduren auch gar keinen Ge-

83 Den Universalititsanspruch, den Habermas 1970 noch zuriickwies, hat er 1976 dann
selbst vertreten. Das ,,Interesse” wird als universales und vorgédngiges immer schon
vorausgesetzt (s.u., Fn. 118). Das Erbe von Heideggers Antiszientismus (2.5.5)
machte sich beim jungen Habermas dhnlich wie beim jungen Marcuse bemerkbar.
Fiir sie lassen sich ,,bestimmte Fragestellungen mit Hilfe wissenschaftlicher Daten
nie widerlegen [...]. Wissenschaftliche Daten besitzen hinsichtlich des philosophi-
schen Entwurfs keine entscheidende Beweiskraft, schreibt Habermas noch 1960 in
einem Aufsatz tiber Ernst Bloch* (Keulartz 1995, 133). ,,Mit der Einfiihrung von Er-
kenntnisinteressen entsteht die Gefahr des Dezisionismus® (131). ,,In der Kontrover-
se zwischen Kritik und Dogmatismus ergreift die Vernunft Partei, [...] sie ldsst das
Moment der Entscheidung nicht aufler sich“ (Habermas 1963, 307 f., vgl. 1973, 194
ff.; Verweis 1992, 393). Was — oder wer — ist denn diese Vernunft? McBride 2000
sicht bei Habermas 1999a sogar eine fatale Ndhe zu Carl Schmitt: Habermas ,,ent-
scheide* sich fiir den Stirksten und umgebe ihn mit dem Nimbus von ,,Moral“ und
»Demokratie®. So werde aus einer tragischen Zwangslage ein kiihler Triumph der
Vernunft — das Ende der Kritik. McBride erklart das aus dem Ubergehen der ,,Basis*
(siehe nun Habermas 2003, 2003a; cf. 1.4.1, Fn. 22).

84 Texte der Habermasschule stellen sich eingangs meist keine Sachfrage, sondern be-
ziehen sich auf theoretische ,,Debatten®, an denen sie teilzunehmen begehren, meist
durch Vermittlungsvorschlage (Honneth 1993, 2003). Es sind Debatten aus Berkeley
oder Yale, nicht aus Mexico oder Indien. Dieser Aktualititsdrang bewirkt die Kurz-
lebigkeit der Theorien (,,Gegenwartsphilosophie* im Doppelsinn, Fn. 3).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

438 | PHILOSOPHIE NACH MARX

genstand mehr zu haben (Habermas 1958, 14; 1991a, 204; 1992, 349).* Ist der
Gegenstand aber ,,heute” wirklich verschwunden, wie der Kurzschluss von Theo-
rie auf Wirklichkeit unterstellt (2.1.4), oder ist er erst durch Weichenstellungen
der eigenen Theorie auBer Sicht geraten? *

3.1.5 Die prozeduralen Strukturen

,,Um sein System zu retten, entschlieft er sich,
die Basis desselben zu opfern.“ (MEW 4, 89)

Das zentrale Feld der Untersuchungen von Habermas ist das ,,soziale Handeln®.
Die Instanzen, die aus der Sicht einer Handlungstheorie primér ins Blickfeld
kommen, sind normative Vorstellungen handelnder Individuen (siche 2.4.6 zu
Weber). Das soziale oder kommunikative Handeln als spezifische Teilgruppe in-
dividueller Handlungen ist auf das Handeln anderer Individuen bezogen, und da-
bei sind bestimmte Wertvorstellungen leitend, die intersubjektiv ,,generiert” wer-
den. Zwar sind diese Normen ihrer Natur nach sozial, doch sie interessieren nur
als ,,Rahmen“ eines von einzelnen Aktoren her gedachten Handelns. Normen ha-
ben also nur unter der Voraussetzung einen unmittelbar ,,sozialen Sinn“, dass
Gesellschaft als Aggregat von Einzelhandlungen gedacht wird, die sich an Nor-
men orientieren. Dieses Amalgam aus Neukantianismus und 6konomischer Neo-
klassik wurde insbesondere durch Parsons (1937) in die Soziologie reimportiert.
Der Hauptunterschied zwischen Marx’ Herangehensweise und derjenigen von
Parsons und Habermas liegt nun darin, dass Marx von objektiven, liberpersonli-
chen Strukturen und deren Auswirkungen auch auf die Individuen ausgeht, wih-
rend jene der aktorzentrierten Perspektive das Primat geben. Fiir Marx’ Struktu-
ralismus haben Normen keinen explanatorischen Wert: die gesellschaftstheore-

85 Der Gegenstandsverlust wird kompensiert durch das Einfiihren eines neuen Gegen-
standes, der Prozedur. Ist deren Rolle richtig bestimmt, wenn das Wunschbild ein-
fach als real behauptet wird? ,,Habermas’ Prozeduralismus ist eine schlechte Aus-
flucht vor der Aufgabe, die gleiche Freiheit inhaltlich zu bestimmen. Denn die norm-
legitimierenden rationalen Diskurse [...] gibt es nicht™ (Steinvorth 1999, 79).

86 Ein eigentiimliches Missverhéltnis besteht in der jiingeren Habermasschule zwischen
den aufwendigen ,,Begriindungen®, ,,Rechtfertigungen* und ,,Ableitungen einiger
formaler Prinzipien einerseits, der kritiklosen Hinnahme der Ausgangsvoraussetzun-
gen, die diese Maflnahmen allererst motivieren, andererseits. Eine unhinterfragte
Voraussetzung waren schon die denkgeschichtlichen Blocke von Ontologie, Be-
wusstseinsphilosophie und, nach dem ,,linguistic turn“ (Rorty 1967), der Sprachtheo-
rie. Dieses ,,Narrativ“ wird seit der ,,Wiederentdeckung des Geistes* (Searle 1993)
unauffillig wieder begraben. Fiir die praktische Philosophie hingegen wird voraus-
gesetzt, dass es frither substantielle Werte ,,gegeben‘ habe, die das Leben einer Ge-
meinschaft geregelt hitten (eine zurechtstellende und ,,idealistische” Annahme — als
gébe es nur eine Geschichte der Ideen), wihrend diese ,,heute nicht mehr* gegeben
seien. Forst 1999, 107 f. etwa meint, dass ,,unhinterfragt geltende, substantielle Prin-
zipien des Richtigen und Guten verloren gegangen sind®. Dieses Narrativ iibernimmt
Forst der ,,gegenwirtigen Debatte™ (105, cf. Honneth 1992, 13; 2000, 106), ohne
sich seiner an heutiger oder vergangener Realitdt zu versichern (2.6.6, Fn. 196).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS | 439

tisch relevanten Bezugsgrofen sind soziale und dkonomische Klassen sowie rea-
le Bestimmungsgriinde ihres Handels. Thre Mitglieder stehen unter Zwiéngen, die
nicht primér moralisch sind. Folgen der individuellen Handlungen kénnen nur
bedingt als intendierte begriffen werden — die handlungskanalisierenden gesell-
schaftlichen Strukturen sind schon da, bevor ein empirisches Individuum zu han-
deln oder zu denken beginnt — auch wenn sie sich dadurch stets verdndern.*’

Aus drei Griinden ist das ,kommunikative Handeln“ also ungeeignet, das
Fundament einer Gesellschaftstheorie zu liefern: aufgrund der verkiirzten Sicht
auf die Individuen, der weiteren Verkiirzung auf deren Vorstellungen, und
schlieBlich aufgrund der nochmaligen Verkiirzung derselben lediglich auf nor-
mative Vorstellungen.* Nun hat sich Habermas selbst gegen die ,,Bewusstseins-
philosophie gewandt. Wie schon Heidegger 1961 machte er ihr ihren Mentalis-
mus und Atomismus zum Vorwurf (1981b, 1985, 1988). ,,Nachmetaphysisch
belehrt, will Habermas die Instanzen der Subjektphilosophie: isolierte Individuen
und vermeintliche Uber- und Innenwelten, ,nicht mehr in Anspruch nehmen,
indem er stattdessen auf prozedurale Strukturen reflektiert. (Allerdings wurde
auch das Selbstbewusstsein meist prozedural begriffen, siehe Frank 1991.) In
diesen Prozeduren sind zwar Handlungen von Individuen involviert, dennoch hat

87 Vgl. 2.4.6, Fn. 133. Giddens kommentiert den Satz: ,,Die Menschen machen ihre ei-
gene Geschichte, aber [...] nicht unter selbstgewéhlten [...] Umstdnden” (MEW 8,
115) trocken mit: ,,So ist es” (1984, 35). ,,Das egoistische Individuum der biirgerli-
chen Gesellschaft mag sich in seiner unsinnlichen Vorstellung und unlebendigen
Abstraktion zum Atom aufbldhen, d.h. zu einem beziechungslosen, selbstgeniigsa-
men, bediirfnislosen, absolut vollen, seligen Wesen. Die unselige sinnliche Wirk-
lichkeit kiimmert sich nicht um seine Einbildung, jeder seiner Sinne zwingt es, an
den Sinn der Welt und der Individuen aufler ihm zu glauben [...] Da aber das Bediirf-
nis des einen Individuums keinen sich von selbst verstehenden Sinn fiir das andere
egoistische Individuum, das die Mittel, jenes Bediirfnis zu befriedigen, besitzt, [...]
so muss jedes Individuum diesen Zusammenhang schaffen, indem es gleichfalls zum
Kuppler zwischen dem fremden Bediirfnis und den Gegensténden dieses Bediirfnis-
ses wird. Die Naturnotwendigkeit also, die menschlichen Wesenseigenschaften, [...]
das Interesse halten die Mitglieder der biirgerlichen Gesellschaft zusammen“ (MEW
2,127 f). ,,Es zeigt sich [...] von vornherein ein materialistischer Zusammenhang der
Menschen untereinander, der durch die Bediirfnisse und die Weise der Produktion
bedingt und so alt ist wie die Menschen selbst — ein Zusammenhang, der stets neue
Formen annimmt und also eine ,Geschichte’ darbietet, auch ohne dass irgendein po-
litischer oder religidser Nonsens existiert, der die Menschen noch extra zusammen-
halte” (MEW 3, 30). Ideen konnen diesen Zusammenhang modifizieren, doch muss
begriffen sein, was modifiziert wird — Abweichungen ersetzen die Regel nicht (2.1.2,
Fn. 46). Zum ,,Strukturalismus® Althusser 1968, 182 ff.; Descombes 1981, 151 f.

88 Willms 1973, 164 kritisierte: ,,Ausgangspunkt fiir die ganze Theorie ist das biirgerli-
che Reflexionssubjekt, von dem her das Denken auf die Handlungsebene fixiert
bleibt. Aus Aufklarung und Junghegelianismus wird ein Begriff von Kritik aktuali-
siert, der [...] die ,Systemebene’ [...] der Ebene subjektiven Handelns nur negativ ge-
geniiber festhalten kann. Die Errungenschaften Hegels und des Historischen Materia-
lismus werden insofern iibersprungen®. Habermas 1968 begriff Institutionen als Pa-
thologien (335), als verzerrte Kommunikation (343).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

440 | PHILOSOPHIE NACH MARX

man es hier scheinbar mit harten Fakten, mit ,Institutionen“ zu tun. Greift Ha-
bermas also zuletzt auch auf Strukturen zuriick, wie Balkenhol 1991 und Gimm-
ler 1998 meinen? Ein zweiter Blick enttduscht diese Erwartung. Nach den Haupt-
instanzen theoretischer und praktischer Vernunft ,,verfliissigt Habermas (1992)
nun auch das Recht prozeduralistisch.*’ Wozu eigentlich?

Vergegenwirtigen wir dafiir seine erkenntnisleitenden Interessen. Habermas’
Rekonstruktionen versuchen, Einsichten der philosophischen Tradition fiir ,,die
Moderne* so zu reformulieren, dass sie ,,anschlussfahig” werden. Die Notwen-
digkeit einer solchen Rekonstruktion hdngt von den unterstellten Vorstellungen
von der Tradition und der Moderne ab. So ging die inzwischen selbst schon ver-
altete Diskursethik davon aus, dass ,die’ Tradition bestimmte metaphysische
Hintergrundannahmen gemacht habe, die ,,heute nicht mehr haltbar seien, dass
der Moderne jede Uberlieferung zweifelhaft geworden sei, und dass es keinen
simplen Gegenstandsbezug mehr geben konne. Habermas wollte nun die univer-
salistische Ethik Kants ,,retten®, und meinte sie dafiir aus der vermeintlich ,,me-
taphysischen Verklammerung® 16sen und ,,modern® rekonstruieren zu miissen.

Die Debatten um die Diskursethik hinterfragten nur selten diese Vorannah-
men, die eine solche Rekonstruktion iiberhaupt als erforderlich erschienen lieBen.
Sie sind jedoch in beiden Hinsichten problematisch: keineswegs nahm Kant eine
intelligible ,,Hinterwelt an.”” Und warum sollen der Sozialtheorie keine Inhalte

89 Siehe Habermas’ Wahrheitstheorie (1973a; 4.2.3, Fn. 12) und Diskursethik (1983,
1991c). Die Idee der ,,Verfliissigung™ ist nicht neu: Bereits Kant und Hegel, ja schon
Plato bestimmte die Vernunft als rechenschaftsablegende Tétigkeit, keineswegs als
Substanz (siehe auch Cassirer 1911, Luhmann 1969, Stekeler-Weithofer 1995, Stein-
vorth 2002). In diesem Prozess ist sie allerdings angewiesen auf konkrete, inhaltliche
Argumente. Zur Kritik u.a. Narr 1994.

90 Kants Transzendentalphilosophie war iiber ihren Status aufgeklart: sie war eine krite-
riale und sak sich als eine solche. Habermas unterschiebt Kant die ,,metaphysische
Hintergrundannahme® einer ,.intelligiblen Welt“ (1991, 84; 1992, 25; 1999, 17).
Kant ging es um den Nachweis der Gegenstdndlichkeit {iberhaupt — etwas, das vor
allen bestimmten ,,invarianten Strukturen* einer Kultur liegt (dies ist nur die ,,empi-
risch allgemeine Form®, 1999, 29). Habermas sucht dasselbe, erkennt darin aber
nicht mehr die Kantische Frage (,,Der Bezug zum selben Objekt muss auch unter
verschiedenen Beschreibungen festgehalten werden kénnen®, 1999, 45. Das war der
Sinn von Kants ,,Ding an sich®, welches er kurz zuvor abgewiesen hat, 1999, 31).
Kant benoétigte dafiir kein ,transzendentales Subjekt* wie Fichte, und der ,.transzen-
dentale Idealismus® meinte gerade keine Hinterwelt (Habermas 1999, 31; KrV, B
275). Die Wurzel dieses Kantverstindnisses diirfte die objektiv-idealistische Kant-
deutung Schellings (1800) sein, iiber den Habermas promovierte (1954a). Da Ha-
bermas die so verstandene ,.transzendentale Fragestellung beibehalten® will (1999,
38), iibernimmt er die fehlinterpretierten Ziige der Subjektivitit und der Uberwelt:
die ,,.Lebenswelt* ersetzt die objektive Realitit (inter-)subjektivistisch, und sie hat
einen eigentiimlich ,,quasitranszendentalen Charakter (1999, 41). Dies liberspannt
das Erkldrungsziel der Transzendentalphilosophie. Die ,,Detranszendentalisierung
von Habermas (2001) ist eher eine Retranszendentalisierung (4.2.5). Habermas hat
deutlich mehr offene Beweislasten als Kant. Auch in der Ethik unterschiebt Haber-

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS | 441

mehr zugénglich sein? Erst die Diskursethik 16ste die Bedeutung von Begriffen
wie ,,gut” oder ,,gerecht in Bestimmungen iiber die Art seines Zustandekom-
mens auf (Fn. 91). Lediglich die Formel, dass alle Beteiligten einer Norm zu-
stimmen kdnnen miissten, gewéhrleistete noch die Legitimitdt derselben. Weder
bei Kant noch bei Habermas stimmen die Individuen wirklich dariiber ab (Fn.
127). Kants Subjekt hatte aber noch verniinftige Kriterien der Entscheidung,
wihrend Habermas gerade diese als metaphysisch und monologisch abwies, und
sie stattdessen auf eine fiktive und korperlose Gemeinschaft verschob. Dies hat
einen extremen Formalismus zu Folge. Es ist fraglich, ob damit je Informationen
iiber ethische Fragen zu gewinnen wéren. Hegels Einwéinde treffen zwar nicht
auf Kant, wohl aber auf die Diskursethik zu.”!

Habermas interessiert sich fiir Strukturen also nur, insofern sie relevant fiir
das kommunikative Handeln sind — fiir geistige, nédherhin normative Strukturen.
Nur solche machen im aktorzentrierten und normativistischen Modell ,,Sinn*.%?
Intersubjektiv daran ist allein die Genesis der Normen: sie entstehen sozial.”® Thre
BezugsgroBle aber ist und bleibt das abstrakte Individuum. Die Selbstbeschrei-
bung als ,,intersubjektivistisch® beruht auf dem deutsch-idealistischen Kurz-
schluss von Genesis auf Seinsart (2.5.1, Fn. 14). Die Prozeduralitdt der normati-
ven Struktur repliziert den Gehalt des einstigen Terminus ,Interaktion: Aus-
gangspunkt bleiben verstdndigungsorientierte Handlungen von Individuen, und
nur diese. Sie bedient nach wie vor die Subjektphilosophie (Fn. 97).**

mas Kant zusitzliche Begriindungslasten (,,why be moral?*). Eine ,,Uberwelt* (1991,
84) dient der Beantwortung dieser Frage nicht, da sie der Autonomie zuwiderliefe.
Nach Habermas 1991c, 9. Hegel monierte an Kant, Widerspruchsfreiheit allein er-
zeuge noch keinen ethischen Inhalt (1821, § 135). Er iibersah, dass Maximen je
schon gegeben sind: Der , kategorischen Imperativ* ist ein Prinzip der Uberpriifung
ethischer Maximen, sie werden aus ihm nicht deduziert oder erzeugt. Er rekurriert
auf Instanzen wie Vernunft und Menschenwiirde. Dies ist erst bei Habermas unmdog-
lich (alle inhaltlichen Normen miissen von ,,Diskursen [...] abhéngig gemacht wer-
den®, 1983, 104). Er deutet ein Wissen davon, wo oder wie eine Norm idealerweise
entsteht (bzw. wo oder wie iiber sie abgestimmt wird), als Wissen davon, was diese
selbst inhaltlich besagt.

92 Luhmanns subjektfreie Neubestimmung des Wortes ,,Sinn“ (1984, 92 ff.) traf Ha-
bermas’ System daher im Nerv. Seine Gegenkritik lautete, bei Luhmann kehre das
Subjekt in Form des Systems wieder (Habermas 1985, 409 ft.).

93 Hierfiir greift Habermas (1981b) auf Mead und Durkheim zuriick. Es hitte auch
Marx sein konnen: ,,Wenn der Mensch von Natur gesellschaftlich ist, so entwickelt
er seine wahre Natur erst in der Gesellschaft“ (MEW 2, 138). ,,Mein Verhiltnis zu
meiner Umgebung ist mein Bewusstsein® (MEW 3, 30; cf. MEW 13, 616). Die Ent-
stehung der Normen (Joas 1997) vollzieht sich jedoch konkret und material, nicht in
einer fiktiven transzendentalen Genese.

94 Das erhellt vielleicht, warum sich Habermas so vehement gegen sie wandte. Beha-
bibs Vorwurf, Habermas betreibe ,,Subjektphilosophie* (1992, 220, 235 f.), nahm
schon Willms vorweg: Habermas sei ein ,.extrem biirgerliches Subjekt” (1973, 32),
von ,,suggestiver Reflexivitit” und dabei ,,merkwiirdig konservativ (1973, 8). Auch
die ,, Teilnehmerperspektive* verweist auf Einzelne und {ibersieht, dass in den Augen
der Beteiligten oft der Schein vorherrscht (2.4.6). Auch wenn Habermas sich iiber

9

—_

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

442 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Habermas hatte den Blick von realen Subjekten und Objekten und den Struk-
turen, in denen sie zueinander stehen, abgewandt, und dafiir auf den fiktiven Er-
satzgegenstand des ,,idealen Diskurses” gelenkt. Dieses ideale Modell hatte al-
lerdings das Manko, dass es eben nur dies war — Modell. Die neoaristotelische
Kritik daran war stets, dass es so etwas in Wirklichkeit gar nicht gebe.

Der Rechtsstaat bot auf diese Kritik nun eine Antwort: Zum einen ist er (oder
besser: die Gewihrleistung von Rede-, Vereinigungs-, Versammlungs- und Pres-
sefreiheit durch ihn) die institutionelle Voraussetzung fiir das Zustandekommen
unbeschrinkter Diskussionen, wie auch Aristoteliker und Kantianer zugeben
miissen.”” Zum anderen aber wird in der spezifisch juristischen Argumentation
tatsdchlich Freiheit und Gleichheit der Rechtssubjekte unterstellt (Alexy 1978).
Wihrend der Aufweis der Voraussetzung (,,Antizipation) eines herrschaftsfreien
Zustands im Alltagsleben etwas kiinstliches hatte, da sie als solche kaum je inten-
tional vollzogen, ihr vielmehr laufend zuwidergehandelt wird, meint dies im
Recht nur den Zustand der Rechtsgeltung. Diese Voraus-Setzung ist im juristi-
schen ,,Sprachspiel” ein tatsdchlicher Zug. Erst dort spielen die freigelegten
sprachlichen Antizipationen und Unterstellungen die Rolle, die ihnen Habermas
und Apel zugedacht haben. Die Diskurstheorie entspricht daher dem formalen
Recht moderner Verfassungsstaaten. In ihm greifen die rekonstruierten Prinzi-
pien tatsdchlich — es ist eine instituierte Wirklichkeit, die rationale Strukturen
hat; und aus der Perspektive des Rechts haben die Biirger es sogar selbst verfasst.

Es war also eine Entwicklungsdynamik innerhalb des Habermasschen Wer-
kes, die ihn veranlasste, die in jahrzehntelanger Arbeit analysierten Geltungsbe-
dingungen des rationalen Diskurses im rechtlichen Gefiige des demokratischen
Verfassungsstaates zu verorten.”® Das Recht erschien der in Bedringnis gerate-
nen Diskurstheorie als ein Rettungsanker. Es wird weniger um seiner selbst wil-
len untersucht, sondern es soll die tief in Habermas’ Ansatz verankerte Liicke
zwischen sinnfreier Technik und immaterieller Interaktion, zwischen System und
Lebenswelt schliefen.”’

diese Feststellung wundert (1996, 353; 2000): Es gibt massive Beziige seiner Rechts-
theorie zum fritheren Werk. In der ,,Doppelperspektive* (1992, 89) von systemisch
und normativistisch kehrt die Schichtung von Arbeit und Interaktion wieder. Die
Frontstellung gegen die Technokratie (1992, 70) und die Dreiordnung von pragmati-
schem, ethischen und moralischen Fragen (197 ff.; 1991c, 100 ff.) erneuert die von
naturwissenschaftlichen, hermeneutischen und kritischen Wissenschaften (1968).

95 Aristoteles band die notwendige Einiibung in die Tugend daran, dass die Gemein-
schaft eine sei, von der man derlei lernen kann. Darum geht die Nichomachische E-
thik nahtlos in die Politik iiber, wo die politischen Formen daraufhin untersucht wer-
den, welche von ihnen ein gutes Leben ermdglichen. Fiir Kant ist Moral zwar der
Geltungsgrund des Rechtes, dieses aber der Seinsgrund der Moral (XI, 224). Das
Recht hat insofern auch bei ihm ein Primat.

96 Anregend dafiir war sicher die Kritik von Wellmer 1986 (cf. Benhabib 1992, 203
ff.). Forst glittet diese Entwicklung, wenn er meint, eine ,,Theorie der Demokratie*
wire zur Diskursethik hinzugetreten (1999, 120).

97 ,,Nicht die Logik der Sache, sondern die Sache der Logik ist das philosophische

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS | 443

Diese ,,systemische SchlieBung* der seit Jahrzehnten aporetischen Kritischen
Theorie der Gesellschaft repliziert nun erneut den schon in der Herangehenswei-
se steckenden Dualismus. Habermas ndhert die Diskurstheorie an das moderne
Recht an, indem er es als ,,Transmissionsriemen (102, 108, 662) zwischen seine
beiden Instanzen System und Lebenswelt einbaut. Er untersucht es sowohl aus
einer normativistisch verkiirzten Teilnehmer- wie aus einer systemtheoretisch
verkiirzten Beobachterperspektive, und schlieft aus dieser ,,Doppelperspektive™
seiner Theorie (1992, 89) auf die Natur des behandelten Gegenstandes zuriick:
Im Recht gingen diese beiden Welten, Faktizitit und Geltung, die gesuchte Syn-
these ein. Dieser Titel konnte nun gelesen werden als ,,Gesellschaft und Recht®.
Gemeint ist jedoch nur die Faktizitdt und Geltung des Rechtes selbst (41). Statt
einer Theorie, die das Recht sozialtheoretisch durchleuchtet, liegt hiermit nur ei-
ne Explikation des Selbstverstindnisses des Rechtes vor, die — das ist das Novum
— an funktionalistische Perspektiven ,,anschlussfahig® gemacht wird.

Allerdings war das Recht bereits in der Systemtheorie aus einer gesellschaft-
lichen Sichtweise herausgefallen. Sie relationierte das Recht nicht auf die Gesell-
schaft oder gar auf die Wirtschaft.”® Ist iiber die Gesellschaft weder in der funkti-
onalen Rechtstheorie als Theorie eines autopoietischen Systems, noch in den un-
terstellten normativen Selbstverstindnissen rechtlicher Individuen etwas ausge-
sagt, so ergibt auch ihre Synthese keine ,,Gesellschaftstheorie (1992, 19). Wih-
rend wir, von Marx ausgehend, als die verfehlte Mitte der Sozialtheorie den Ge-
genstand , Kapitalismus* benannt hatten, tritt jetzt das Rechs an diese Stelle.”

Moment. Die Logik dient nicht zum Beweis des Staats, sondern der Staat dient zum
Beweis der Logik“ (MEW 1, 216). Die Diskursethik hatte sich Fragen wie die ge-
stellt, ob die Entscheidung zur Vernunft noch verniinftig begriindbar sei. Mit e-
thisch relevanten Fragen in der Wirklichkeit hatte sie die Tuchfiihlung verloren.
Habermas meint selbst, dass das ,,entschriankte kommunikative Handeln die ihm
zufallende Biirde der sozialen Integration [!] weder abwilzen noch ernstlich tragen
kann.”“ Das Recht sei daher ein ,,plausibler Ausweg aus der Sackgasse®, da es von
der Verstindigung zehrt, und doch Zwangscharakter hat (1992, 56). ,,Eine Moral,
die auf das entgegenkommende Substrat geeigneter Personlichkeitsstrukturen an-
gewiesen bleibt, bliebe in ihrer Wirksamkeit beschrinkt, wenn sie die Motive der
Handelnden [!] nicht auch noch auf einem anderen Wege als dem der Internalisie-
rung erreichen konnte, eben auf dem Weg der Institutionalisierung eines Rechtssys-
tems, das die Vernunftmoral handlungswirksam erginzt“ (146). Das Manko der
Diskursethik war, dass neben der Evokation eines integralen Moralismus (2.5.2, Fn.
29) nichts bestimmtes sagte. Wenn das Diskursprinzip aber noch dem Recht vor-
auslag, konnte man wieder allerlei moralphilosophisch ,,begriinden” (1992, 155,
vgl. Gosepath 1999a, Burckhart 2000, Kersting 2000, 202 ff., Nida-Riimelin 2000).

98 Bei Luhmann bildet das Recht ein autonomes Subsystem, welches ,,autopoietisch®
ist und mit anderen Systemen nur bedingt ,.kommunizieren kann (Luhmann 1969,
1972, 1983 und 1993). Eine ,,gesellschaftstheoretische* Betrachtung des Rechtes ist
dies gerade nicht. Der Normativismus wird so nicht ,,sozialer (so Gephart 1993).

99 Beide beziehen sich auf die ,,biirgerliche Gesellschaft®, nur unter anderer Perspek-
tive: das Recht versteht sich selbst als ,,biirgerliches* (BGB), die politische Oko-
nomie untersuchte die Anatomie der biirgerlichen Gesellschaft.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

444 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Das Recht verdriangt die Gesellschaft aus der Theorie: es selbst wird als Ver-
gesellschaftungsmodus begriffen, in dem sich die funktionale und die normative
Perspektive vereinigen (49).' Die theoretische Liicke wird in das Recht hinein-
verlagert — es soll in einer ,,Ausfallbiirgschaft“ die ,,Sozialintegration® (99)
erbringen, die die anderen Systeme nicht zuwege brachten. Nach einer Funktion
des Rechtes fiir die Vergesellschaftung kann nicht mehr gefragt werden, wenn es
selbst schon diese ist. Eine Ausfallbiirgschaft tibernimmt es so allenfalls fiir die
Theorie des kommunikativen Handelns, welche die Erklarung eben dieser Integ-
ration nicht erbracht hatte. Indem das Recht innertheoretisch zur Stiitze der Mo-
ral wird, ist es zugleich Rettungsring fiir die an einer philosophisierten Moral
héngende Sozialtheorie. Dafiir wird es allerdings iiberstrapaziert und entstellt.
Das Recht mag ein Medium der ,,sozialen Integration* sein (wenn auch diese du-
alistische Unterscheidung fragwiirdig ist),'”" doch damit ist es noch nicht ihre
Wirkursache. ,,Mechanismen* der ,,systemischen Integration® ragen gravierend
in das Recht hinein, machen doch wirtschaftliche und politische Konflikte den
iiberwiegenden Inhalt dessen aus, was in der Form des Rechtes erscheint.'®

100 Auch die Rechtstheorie, die Habermas der normativen Philosophie gegeniiberstellt
(1992, 61 ft.), ist ethisiert — die soziologische Systemtheorie war seit Parsons sei-
nerseits normativistisch (Habermas 1981b II, 304 ff.).

101 Lockwoods Unterscheidung (1964) setzt sauber getrennte Funktionsbereiche vor-
aus, die nur in Parsons Modellen (Habermas 1992, 43) zu haben sind. Zwar gibt es
Grenzfille einer systemischen, nicht sozialen Integration (etwa bei Gefangnisinsas-
sen) oder einer sozialen, nicht systemischen (etwa beim Kirchenasyl). Doch ge-
meinhin hat das ,,systemisch“ Genannte so tiefe soziale Implikationen (und umge-
kehrt), dass die Trennung theoretisch wenig sinnvoll ist. Was soll ein soziales Sys-
tem jenseits einer sozialen Integration auch darstellen?

102 So schon die Kritik an der Konsenstheorie bei Steinvorth: ihr gelte etwas als ge-
rechtfertigt nicht nur wenn, sondern weil es allgemeine Zustimmung verdiene
(1990, 88 ff.; 1999, 19). ,,Die juristischen Formen [...] konnen als bloBe Formen
diesen Inhalt selbst nicht bestimmen® (MEW 25, 352). Noch die Rede von einer
,,Verrechtlichung (Kiibler 1985) bezieht sich ja auf etwas, das es zu verrechtlichen
gelte. Habermas deutet diese Relationierung als Vernichtung. Marx sei als Durch-
gangsstation auf dem Weg von Hobbes zu Luhmann zu vernachlissigen, weil er
das Recht zum ,,bloflen Schein®“ (1992, 66) herabgesetzt habe. Erneut wird Unbe-
liebiges, hier an der Systemtheorie, auf Marx projiziert (der Funktionalismus habe
alles ,,neutralisiert™, 17). Bei Marx ist das Recht indes kein blofer Schein, es gehdrt
als Verkehrsform der Produktion sogar zur Basis. Allerdings erzeugt es aus seiner
Formalitit keine neuen, sondern verarbeitet gegebene Inhalte. Habermas benennt
solche Inhalte (1992, 59), was aber in die Theoriebildung nicht weiter eingeht. Er
unterstellt beim ganzen Recht normative und intentionale Implikationen (dies zu
hintergehen wirft er Luhmann vor, 70), wihrend dies doch nur an der Schaltstelle
zur Ressource ,,Solidaritdt der Fall sein diirfte, nicht aber bei den Ressourcen
,Geld und ,,Macht“, die per se systemisch und dennoch rechtlich geregelt sind
(59). Hier wird der iiberbordende Normativismus inkonsistent. Habermas geht da-
von aus, dass das normativ gespeiste Recht sich aus den anderen Systemen (Wirt-
schaft und Politik) herausgeldst habe (100). Folglich interessiert er sich nicht fiir
die ,,Freiheits- und Teilhaberechte* (104 f.), sondern fiir die der ent6konomisierten
und entpolitisierten ,,Zivilgesellschaft”, die ,,Staatsbiirgerrechte” (110; 101, 106,

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS | 445

Unter die ,,Mechanismen® der ,,sozialen Integration” sind eher die Familie
(Verwandtschaft) und die Gesellschaft (Ausbildung und Beruf sowie dariiber
vermittelte Grundfunktionen wie soziale Bezichungen, Nahrung, Kleidung,
Wohnung und Unterhaltung) zu rechnen als das zwingende Recht. Habermas be-
schreibt Verschrinkungen verschiedener Teilbereiche aus der Perspektive des
Rechts, doch es ist fraglich, ob das Recht diese bereits erkldrt.

Wer das so verstandene Recht als Letztinstanz hinstellt, setzt ein freischwe-
bend autopoietisches Sein normativer Ideen voraus — die einzige ,,metaphysische
Hintergrundannahme® weit und breit (Rehberg 1994a, 65). Was aber, wenn wir
das Recht mit Marx als Form eines Inhalts nehmen, der nicht selbst wieder nor-
mativ ist (2.3.5)? Habermas beendet seine kritische Karriere gerade dort, wo
Marx, ein studierter Jurist, sie begonnen hatte: beim Recht. In der zweifellos vor-
handenen und innerhalb des juristischen Diskurses berechtigten juridischen Sicht
auf die Gesellschaft sieht er kurzschliissig auch die Ursache von derselben. Dass
es diese normative Sicht auf die Gesellschaft innerhalb des Rechtes gibt, ist eine
Tautologie; diese als ,,Theorie der Gesellschaft zu deuten, eine Verwechslung.

Habermas vertritt eine juridisch verkiirzte Sozialphilosophie (Bohm 1998,
45). Dafiir muss er zuvor das Recht begriffsphilosophisch verkiirzen und ethisie-
ren. Wenn das Recht eine egalitire StoBrichtung hat, wie in den Verfassungen
von 1919 und 1949 der Fall, kann es politisch progressiv sein, an der Formalitit
des Rechtes festzuhalten.'” Doch Habermas deutet die normative Sphire selbst
schon als material; ein Widerhall der Philosophie des objektiven Geistes.'*

109 ft.), jene also, die auf kommunikativem Handeln beruhen (das entspricht Han-
nah Arendts ,reiner Politik*). Diese kommen im Rechtsalltag nur selten vor, da es
hier um die historisch meist transzendente Rechtssetzung geht. Das Ergebnis be-
lauft sich darauf: man muss Autor seiner Rechte nicht so sehr sein, sondern sich als
ein solcher sehen diirfen (s.u., Fn. 127). Diese Formel ist instrumentalisierbar.

103 Die marginale KPD wurde 1956 unter Verweis auf eine material gedeutete ,,FdGO*
verboten. Schon die NS-Rechtstheorie berief sich auf materiales Recht (Werte,
Volkszugehorigkeit etc., Riithers 1991). I. Maus unterscheidet eine vorrechtliche
Materialitdt, die zu beriicksichtigen das Recht auflésen wiirde, von einer nachrecht-
lichen Materialitdt, welche mit der Rechtsgleichheit in Einklang zu bringen sei
(,,soziale Rechte®, 1987, 251). Dahinter steht der Unterscheidung zwischen der Ar-
beiterbewegung, die die Rechtsgleichheit material ,,verwirklichen* wollte und da-
her an der Formalitit orientiert blieb, und der Konservativen der 1930er und 1980er
Jahre, die zugunsten realer Ungleichheit die Formalitdt aufzugeben trachteten.

104 Der ,,nicht mehr riickgdngig zu machende” Sozialstaat (Habermas 1992, 556) sei
aus den ,,Klassenschranken hervorgetreten* (374 — das Argument fiir die Irreversi-
bilitdt ist moralpsychologisch, Benhabib 1992, 168 f.). Weil Klassenschranken im
Recht keine Rolle spielen, schliefit Habermas, dass es sie nicht gibt. Er kann dies,
weil er soziale Konflikte vorab ,,begrifflich®, also a priori ausspart (cf. Beer 1999).
Dieses Aussparen ist der Witz der Rechtsgleichheit: geurteilt wird ohne Ansehen
der Person. Diese juristische Sprache darf nicht als empirizistische Beschreibung
von Realitdt missverstanden werden: ,,der Sozialstaat hat in Europa und anderen
OECD-Gesellschaften wihrend des dritten Viertels unseres Jahrhunderts die sozial
unerwiinschten Folgen eines hoch produktiven Wirtschaftssystems tatsdchlich [!]

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

446 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Hier ist zuriickzukommen auf Marxens Einwénde gegen Hegel (2.5.7): Die
»Aufhebung® sozialer Konflikte ins Recht ist noch keine Losung der verrecht-
lichten Probleme, sondern eine neue Ebene der Auseinandersetzung. Noch weni-
ger kann eine Rechtstheorie sie 16sen. ,,Das materielle Leben der Individuen [...]
ist die reelle Basis des Staats und bleibt es auf allen Stufen (MEW 3, 311; Hvg.
CH; cf. MEW 40, 581; MEW 23, 118; methodisch Steinvorth 1977, 12 ff.).

Wie bei Hegel, ist auch an Habermas’ System weniger die Kontrafaktizitit zu
kritisieren als vielmehr seine Realitdt. Hier bleibt nur wenig zu ,,verwirklichen®,
obwohl die soziale Realitdt in vielen Hinsichten kritikwiirdig ist. Die Fixierung
auf die Grammatik der Rechtssphire beeintrachtigt die Wahrnehmung materialer
Probleme (McBride 1999a, Fraser 2003). Das Recht sollte daher ein Gegenstand
der Kritischen Theorie, nicht ihr Ersatz sein. Schon Hegels Philosophie gipfelte
ja in der Apotheose des Staatsrechts. Daher ist die Entwicklung von Habermas
der von Hegel zu parallelisieren (vgl. Habermas 1992, 9).'%

weitgehend ausgeglichen. Der Kapitalismus hat zum ersten Mal die Einlosung des
republikanischen Versprechens der gleichberechtigten Inklusion aller Biirger nicht
behindert, sondern ermdglicht” (1999b). Nicht nur Recht und Realitét, auch forma-
les und materiales Recht verschwimmen: Demokratie und Sozialstaat werden ,be-
grifflich’ deckungsgleich, ,,wenn wir den Text unserer Verfassungen in diesem ma-
teriellen Sinn der Verwirklichung einer sozial gerechten Gesellschaft verstehen®
(1999b). Was im Sozialstaat erreicht wurde, hatte neben der ,,Idee [!] der Selbstge-
setzgebung™ auch mit dem Systemantagonismus und konkreten Verteilungskdmp-
fen zu tun. Solche Kdmpfe sind schwer zu vermeiden, eine ,,Idee kann hochsten
darum werben, sie nicht militant zu fiihren. Die ,,instrumentellen* und ,,strategi-
schen Griinde einer Gewéhrung sozialer Rechte (etwa die Gewéhrleistung sozialen
Friedens im Inland und politischen Friedens nach auflen) werden normativistisch
verschmiht. ,,Heute wird uns bewusst, dass diese Idee bisher nur im Rahmen des
Nationalstaates verwirklicht worden ist“ (1999b). Die erstrebte ,,politische Schlie-
Bung™ (1998, 96) eines europdischen Rechtscodes kann allerdings erst erfolgen,
wenn die Rechtsverhiltnisse (und dahinter die realen Verhéltnisse) dies hergeben.
Eine Verrechtlichung allein kann die Lage der Menschen kaum verbessern. Sie ent-
stammt auch nicht der ,Idee*: ,,Beim Aufbau des Sozialstaates haben sich im Eu-
ropa der Nachkriegszeit Politiker aller Richtungen von diesem dynamischen Ver-
standnis des demokratischen Prozesses leiten lassen™ (1999b). Wieder wird der Ort
zur Ursache. ,,Diese [...] Bestimmungen [...] waren keineswegs Produkte parlamen-
tarischer Hirnweberei. Sie entwickelten sich allmahlich aus den Verhéltnissen her-
aus [...] Ihre Formulierung, offizielle Anerkennung und staatliche Proklamation wa-
ren Ergebnis langwieriger Klassenkdmpfe (MEW 23, 299).

105 Jan Ross nennt Habermas den ,,Hegel der Bundesrepublik* (Die Zeit 42/2001), und
dieser seine Friedenspreisrede nach Glauben und Wissen (2001a, cf. Hegel 1802).
Bei beiden folgt auf eine iiberschwingliche Jugendphase zunéchst eine erkenntnis-
genetische Orientierung iiber das Gesamt des verfiigbaren Wissens (Hegels Phd-
nomenologie, vgl. Habermas 1968), dann eine Logik (bei Habermas die
,,Wahrheits-“ bzw. Diskurstheorie als formales Instrumentarium, 1973a, 1983), ein
LSystem™ (vgl. Hegels Enzyklopddie mit dem Mammutwerk Habermas 1981b) und
abschlieend eine Rechtsphilosophie (Habermas 1992). In einer Ironie der Ge-
schichte entdeckt die Vollendung des Habermasschen Systems den Rechtsstaat just
,»im Augenblick seines Sturzes“: die 1990er Jahre machten seine Ausgangsvoraus-

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS | 447

Neben dem ,,0bjektiven Geist“ bekommen auch weitere idealistische Be-
stimmungen erst am Recht eine fassbare Bedeutung: etwa die ,,Wirklichkeit der
Idee®, die Hegel der Kantischen Moralphilosophie entgegengestellt hatte, oder
die ,,Reflexion®, also die nachtrigliche Selbstverstindigung iiber bereits gefalle-
ne Entscheidungen und schon vollzogene Handlungen.'® Allein Reflexion ist
noch keine ,,Selbstreflexion®, auch wenn sie sich so nennt. Nachdem die mensch-
liche Endlichkeit und damit die Perspektivitdt und Relativitidt des Erkennens in
schmerzhafter Weise in den philosophischen Kanon integriert wurden,'”’” sind
von einer solchen Selbstreflexion keine Meta-Begriindungen mehr zu erwarten,
sondern eher bescheiden machende Einsichten. Unter Selbstreflexion sei verstan-
den die Uberlegung dariiber, was man eigentlich tut, wenn man solche Reflexio-
nen anstellt. Sie erlaubt eine Topik: eine Verortung der verschiedenen Theorien
in ihrem Bezug zur Wirklichkeit, die wir — dies ein wichtiges Ergebnis recht ver-
standener Selbstreflexion — stets schon als gegeben voraussetzen miissen (4.1, cf.
Bubner 1990). Genau dies fehlt in der normativen Sozialphilosophie im Umkreis
von Habermas.'”® Das komplexe Geriist begrifflicher Zusammenhinge, von Prin-
zipien, Grundsitzen und deren ,,Begriindungen® (Burckhardt 2000), hédngt fiir
den Betrachter seltsam in der Luft. Ein Bezug zur Wirklichkeit wird nicht me-
thodisch gesichert, sondern entweder nur suggeriert (etwa iiber das ,,Hinter-
grundwissen der Lebenswelt), oder kurzschliissig hergestellt.

So spricht ein reprisentativer Aufsatz von Rainer Forst unvermittelt von ,,der
Gerechtigkeit* — es scheint, als habe er die Losung fiir eine gerechte Gesellschaft
in den Handen. Tatsdchlich aber wégt er nur verschiedene Theorien gegeneinan-
der ab, die versucht haben, ausgewéhlte gesellschaftliche Praxen modellhaft in
bestimmte Prinzipien zu fassen und diese philosophisch zu begriinden. Das kann
nicht mehr erbringen als eine Bewertung eben jener Theorien, welche sich in

setzung, die sozialstaatliche Einhegung des Kapitalismus, hinfdllig. So wiederholt
sich an Habermas die Tragik Adornos, der glaubte, es sei zu spat (1966, 7 und 400).

106 Das Gefiihl des endlich-gefunden-Habens mag Hegel zu dem Schluss veranlasst
haben, hiermit sei die Philosophie zu einem Ende gekommen. Marx’ Kritik daran
lautete sinngemif3, Hegel habe dabei geschummelt (Bohm 1998, 32 ff.). Auch
Marx konzedierte, dass mit der Demokratie (das ,,aufgeloste Rétsel aller Verfas-
sungen®, MEW 1, 230 f.) das Ende der politischen Emanzipation erreicht sei —
wenn diese auch erst die halbe sei (361 f.).

107 Schmerzhaft, weil es lange Zeit Widerstinde gegen Freud und Marx gab — weniger
gegen Nietzsche; wohl, weil dieser die Bescheidenheit nicht durchhielt und sich
dem ,,Philosophieren mit dem Hammer* ergab (Nietzsche 1888, cf. Heidegger
1927, 154), der reinen Selbstbehauptung eines blinden Willens zur Macht (2.5.2).
Fiir Habermas (1985, 104 ff.) ist Nietzsche die ,,Drehscheibe® der Postmoderne.

108 Habermas 1968, 262 ff. dagegen 14dt der ,,Selbstreflexion” eine Begriindungslast
auf, die von der Behandlung der Sachfragen suspendiert (vgl. die Selbstkritik von
2000). Dies ist der idealistische Keim des Gedankens, in der Sprache selbst, jen-
seits ihrer Inhalte, liege die Grundstruktur praktischer Vernunft. Habermas ist
durch die Philosophie nach Hegel gerade nicht bescheidener geworden (1981b II,
583 f.; cf. 1983, 9 ff.,, 1991b, 15 ff.; 4.2.4, Fn. 19).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

448 | PHILOSOPHIE NACH MARX

grolem Abstand zur sozialen Realitit befinden. Solange auch der Bewertungs-
mafstab noch erfahrungsabstinent (,,apriorisch®) bleibt, verharrt die Analyse im
luftleeren Raum. Theorie und Wirklichkeit verschwimmen.'””

Die geforderte Selbstreflexion kdnnte man als eine Ubung ansehen, die man
anstellen kann oder nicht, ohne dass sich an der Theorie etwas indere.''’ Doch
hier wird die Konfrontation mit Marx relevant. Nach Marx hat Hegels Philoso-
phie zwar einiges fiir sich (sie habe einen ,,rationellen Kern“, MEW 23, 27); aber
sie missversteht ihren Standpunkt in der Welt. Hegel zeichnete aus, dass er eine
solche Selbstreflexion angestellt sat. In der Beziehung zwischen Theorie und
Wirklichkeit gab er dem ,,Begriff“ das Primat — in diffiziler Weise zwar, doch
sehr bewusst. Marx, der an Hegel gerade die Vermittlungen zwischen Begriff
und Wirklichkeit schétzte, behauptete nicht duBerlich, Hegels Standpunkt sei
falsch, sondern zeigte (wie spiter bei der Okonomie) am Gegenstand, dass aus

109 Obwohl Forst 1999 nur in die ,,Debatte um die Moglichkeit der Begriindung einer
Theorie politischer und sozialer Gerechtigkeit* kldrend eingreifen will (105), wird
der Begriff der Gerechtigkeit kurzschliissig objektiviert. Die Erdrterung bewegt
sich auf einer Ebene, die aufsteigend die Beschreibungsebenen: soziale Welt (1),
darin handlungsleitende Vorstellungen mit dem Namen ,,Gerechtigkeit* (2), Theo-
rien davon (3), deren Begriindung (4) sowie die Problematisierung derselben (5)
hinter sich ldsst, um schlieflich selbst noch die Debatten dariiber (6) aus einer Me-
taperspektive zu betrachten (7). Es ist kaum nachzuvollziehen, wie aus dieser Ebe-
ne (7) einfach Riickschliisse auf ,,die Gerechtigkeit (1/2) sollen gezogen werden
konnen. Zwar gesteht Forst 1999 ein, dass auch seine ,,Konzeption der Gerechtig-
keit daneben ,,auf wissenschaftliche Analysen der sozialen Realitit angewiesen®
sei (167). Dieser Passus fillt jedoch erst im Nachwort, nachdem die ,,,autonome’
Begriindung (112) bereits erarbeitet ist. Das ,,Daneben‘ verrit eine dezente Elimi-
nation der Erfahrung: Die philosophische Theorie scheint einen Zugang zu diesen
Phinomenen zu haben, der ihrer nicht bedarf; andere Wissenschaften werden als
Hilfsdisziplin nur geduldet. Forst titelt: ,,Nichtmetaphysische versus nachmetaphy-
sische Gerechtigkeit (112) — bei dem, was er tut, miisste es eigentlich heiflen:
,Nichtmetaphysische versus nachmetaphysische Theorie von den Prinzipien der
Prinzipienfindungen in den Vorstellungen von einer sozialen Gerechtigkeit®. Dieser
idealistische (Forst nennt es ,,konstruktivistisch®) Kurzschluss ist nur moglich, weil
eine Selbstreflexion auf das eigene Tun fehlt. Diese stellt keine nochmalige Ab-
straktion dar (der vorliegende Abstraktionsgrad: ,,Vor aller Begriindung von Ge-
rechtigkeitsprinzipien, 107, ist schwerlich zu {iberbieten), sondern eine Verortung
des Gesagten: was ist der Gegenstand, auf welcher Abstraktionsstufe befinden wir
uns jeweils, wie geschieht der Ubergang von einer zur nichsten, und wo werden
diese eingefiihrt? Wo haben die Abstraktionsstufen eine Entsprechung in der Wirk-
lichkeit, und was bedeutet das Behauptete fiir sie? ,,Ein philosophisches Problem
hat die Form: ,Ich kenne mich nicht aus™ (Wittgenstein 1984, PhU 123, cf. 109).

110 Dies ist eine Bestimmung, die fiir die Tétigkeit von Habermas (,,Rekonstruktion®
oder ,,Reflexion) gilt: wen es dréngt, der mag sie anstellen, aber dadurch allein
kann sich an ihrem Gegenstand nichts dndern. Die Reflexion ist ,,rekursiv* (Forst
1999, 109): am ideellen Gegenstand, am ,,Begriff* (sei es die Tugend, die Gerech-
tigkeit, das Gute oder die Toleranz) wird zuriickgefragt nach Implikation und be-
grifflichen Voraussetzungen.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS | 449

dieser Verortung Verzerrungen in der Wahrnehmung der Realitit folgten.'"' Uber
den Gegenstand mochte in der Reflexion richtiges gesagt worden sein; die Veror-
tung derselben als Selbstbewegung des Begriffs aber war als Fehlbestimmung
aufzuweisen. Ex post zeigte sich, dass Hegels Selbstreflexion verfehlt war.'
Umso folgenschwerer ist es, wenn eine verortende Selbstreflexion gar nicht
mehr stattfindet. Der Anspruch der Vermittlung auf begrifflicher Ebene wird bei
Habermas, im Unterschied zu Hegel, nicht ausdriicklich gemacht und methodisch
gesichert, sondern einfachhin praktiziert.'” GemaB der Marx’schen Hegelkritik
reicht es nun nicht aus, nur zu behaupten, dass Habermas die Selbstreflexion ver-
absdumt habe oder die Struktur der ganzen Theorie ,,idealistisch® sei.!™ Es ist
vielmehr aufzuweisen, dass diese normative Begriffsphilosophie zentrale Aspek-
te der zu begreifenden Wirklichkeit, von der ein Vorbegriff von ihr ja durchaus
weil} (1.2), nicht erfasst. And here we are: Die entfallenden Gegensténde sind die
biirgerliche Gesellschaft und die wirkliche Geschichte. Die Behandlungsart von
Rechtsstaat und Demokratie dhnelt dem élteren Neohegelianismus. Schon an ihm
wurde die methodische Chimére einer Theorie und Praxis kontaminierenden ,,on-
tologischen Genese®, einer ,,genetischen Begriindung kritisiert (2.5.5). Haber-
mas fragt zwar nach der Entstehung der Geltung, doch dabei kommt nicht die
tatsdchliche Entstehung eines bestimmten Rechtes zum Tragen, sondern eine
abstrakte ,,Generierung® der ,,Geltung* — eine transzendentale Geschichte (,,logi-
sche Genese*, 1992, 155).'"° Zentrale Tatsachen, etwa die sozialen Kimpfe,

111 Marx’ Hegelkritik beschrinkte sich nicht auf die Begriffe, sondern betraf das unter
dem Begriff Gefasste. Gegeniiber der Unterstellung, der Begriff leiste die Vermitt-
lung, konnte Marx in der Sache zeigen, dass eine Vermittlung auf diese Weise ge-
rade nicht zustande kam — etwa am Beispiel der aus dem Recht fallenden ,,armen
Klassen (MEW 1, 115), des aus dem ,,Begrift der Gesellschaft herausfallenden
,Proletariats“ (MEW 1, 390; MEW 2, 37; MEW 3, 47 u.6.), der aus den Begriffen
der Tauschgesellschaft herausfallenden Produktion etc. (2.5.7).

112 In Anerkennung der Leistung der Reflexion unter gleichzeitiger Kritik ihres iiber-
zogenen Anspruches sprach Marx von Entzweiung (MEW 40, 215; 2.5.7, Fn. 274).

113 Die Dialektik, die eine verortende Absicht hatte (Bubner 1990; www.hegel-
system.de), ist im Positivismusstreit aus Habermas’ Vokabular verschwunden
(,,Versuchen wir es mit etwas weniger Dialektik, Habermas 1990a, 223; cf. 1954b,
1963c, vor allem Dahms 1994, 373 ff.). Offen ist, wo Habermas’ Positionierungen
in der Realitét eigentlich stehen.

114 Habermas gesteht den Idealismus sogar zur Hilfte ein (1992, 60; cf. 1963, 313;
1968, 349; vgl. Marcuse 1937).

115 Es gibt nur eine Geschichte des Begriffes: die unter ,,nicht mehr* verbuchten Ent-
wicklungen sind begrifflich (die praktische Vernunft etwa sei ,,zerborsten*, Haber-
mas 1992, 17), werden aber als reale Entwicklungen genommen: die Begriffsge-
schichte scheint wie bei Heidegger das reale Geschehen transzendental zu dirigie-
ren (ein ,,Defizit* in Marxens Theorie hat die reale Geschichte Russlands bestimmt,
1992, 617 f.; die ,,Resignation* Adornos wird in die ganze Bundesrepublik hinein-
gesehen, 619, etc.). Manifest wird die surrogative Transzendentalgeschichte zuerst
in der Behauptung einer eigenstindigen historischen ,,Evolution* nach den Stufen
von Piaget und Kohlberg (1976b, 63 ff., 129 ff.). Hier wird reale Geschichte durch
Theorie ersetzt (s.u., Fn. 84). Habermas verschiebt die Kritische Theorie von der

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

450 | PHILOSOPHIE NACH MARX

werden ausgeblendet und gegen eine imaginierte Transzendentalgeschichte der
Normfindung substituiert. Zugleich aber wird die so vergeschichtlichte Geltung
derart mit ihrer transzendentalen Entstehung vermengt, dass auch die tatsdchli-
che Geltung aus dem Blick fallt — ist doch jede konkrete Geltung intern zeitlos."'®
Das Fehlen einer expliziten Selbstreflexion, welche Antwort auf die Fragen
geben konnte, was genau unter das Recht fallt, was es fiir diesen Gegenstand be-
deutet, darunter zu fallen, wo die Theoretisierung des Rechts in der Realitit zu
verorten ist und welche Bewertung daraus gezogen wird, zwingt dazu, in den
Texten nur angedeutete implizite Positionierungen dazu archéologisch freizule-
gen.""” Hierfiir miissen wir ein wenig zuriickblicken. Eine Verdnderung der poli-
tischen Ausrichtung Kritischer Theorie war die Aussage von Claus Offe: ,,Zum
Verfassungsprogramm liberaler (oder auch sozialstaatlich komplettierter) Demo-
kratien gibt es keine Alternative* (1972, 103). Wenn Habermas sich nach dieser
Vorarbeit der Legitimationsprobleme im Spétkapitalismus annahm (1973b), dann
war gegeniiber den kulturkritischen Anfingen ein Positionswechsel vollzogen: er
machte sich nicht mehr wie die frithe Kritische Theorie und die Studentenbewe-
gung zum Anwalt des biirgerlichen Subjektes gegen den als {ibermichtig und
freiheitsberaubend empfundenen Staat und seine Biirokratien, sondern er sah nun
gerade diesen Staat als Bollwerk gegen die systemischen Imperative, von denen
eine kulturelle Verarmung drohte. Habermas sorgt sich nunmehr um die Legiti-
mititsressourcen des bestehenden Staates (der damals SPD-regiert war).''®

Kritik der Gesellschaft zuriick in eine Kritik an Theorien (fiir Marx nur eine Vor-
stufe). Das macht nur unter der Unterstellung Sinn, dass Theorien die Wirklichkeit
per se enthalten (1976b, 184 £.; 1992, 60).

116 Geltendes Recht kann nicht zugleich seine historische Relativitdt behaupten. Ent-
weder es gilt, dann gilt es bis neues Recht es ersetzt, oder es gilt nicht. Es kann
nicht ,,ein bisschen* gelten. Auch die Geschichte der Mathematik hat in Berech-
nungen nichts zu suchen. Sie ist kein Zug in diesem Sprachspiel.

117 Habermas hat sich einst offen fiir Wertungen innerhalb der Theorie ausgesprochen
(1963, 307; 1973b, 194) und hélt die Philosophie noch spiter fiir ,,unmittelbar poli-
tisch“ (1999, 332; s.u., Fn. 83). Es sollte daher nicht allzu schwer sein, solche Wer-
tungen aufzufinden. Dieses Verfahren dhnelt einer Kohérenztheorie. Die Vorstel-
lung, Theorie sei an der Realitéit zu messen, ist nur befremdlich, solange man philo-
sophiert. Im normalen Leben weil} jeder, was wirklich ist; es wire ein performati-
ver Fehlschluss, das zu leugnen. Marx zog daher den Schluss, dass man mit dieser
Wirklichkeit anzufangen habe — jedoch nicht nur so, wie sie sich dem Individuum
,»im Bewusstein® gibt, wie es dann Husserl tat, oder wie wir sie gern hitten, wie es
der junghegelianische Freyer anstrebte (cf. Uber 1994).

118 Habermas 1981b 11, 483; H. Berndt in Bolte 1989, 95. Die ,,Normen der heutigen
politischen Theorien sind [...] bei den meisten Zeitgenossen, anerkannt“ (Steinvorth
1999, 77). Warum setzen sie sich nicht durch? ,,Ein Grund dafiir konnte gerade ein
Mangel der [...] normativen Theorie sein: dass diese nicht liberzeugend geklart hat,
wie die gleiche Freiheit konkret zu verstehen und zu verwirklichen ist [...] eine rein
normative Aufgabe, bei der man nicht darauf schielen darf, welche Interessen den
Ideen genug Schubkraft [...] geben kdnnten. Andernfalls machte sich [...] der Theo-
retiker zur ,Beifallssalve der gerade aufsteigenden Méchte “ (78, nach M. Weber).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS | 451

In der Unterstiitzung des demokratischen Rechtsstaates trifft sich Habermas
mit dem jungen Marx. Die Verfassung der USA galt bereits ihm als Vorbild.
Marx hielt mit den wenigen Demokraten seiner Zeit eine politische Emanzipation
fiir notig (MEW 2, 122). Der Unterschied beginnt erst dort, ,,wo die Spekulation
aufhort (MEW 3, 27). Habermas sieht in solchen Forderungen bereits eine Ge-
sellschaftstheorie. Dies setzt die idealistische Annahme voraus, Gesellschaft
werde von Normen konstituiert. Marx lenkte demgegeniiber die Perspektive vom
Staat auf die Gesellschaft. Begreift man den Staat als Form, die sich die Gesell-
schaft gibt, wie es der Kontraktualismus will, so ist der Sinn von ,,Autonomie®
nicht Selbstgesetzgebung des Politischen, sondern Selbstbestimmung durch es.

Doch die dahinter stehende Gesellschaft ist kein einheitliches Subjekt.'" Sie
bewegt sich in Antagonismen, die durch den Staat hindurch greifen, national wie
international. Er kann im schlimmsten, doch nicht seltenen Fall zu einem Klas-
senstaat werden, welcher die Arbeiterorganisationen zerschldgt und die Industrie
mit dem Staat zu einem autoritdren Regime verbindet. Eine juristische Perspekti-
ve (die ,,Jdee kommunikativer Freiheit®, die nach Honneth 1999a, 295 gegeniiber
Marx den — zweifelhaften — Vorteil hat, die Nachteile auszublenden) gelangt an
solche und dhnlich problematische Prozesse schlecht heran, da sie auch legal, un-
ter der Form des Rechts geschehen konnen. Das Recht ermdglicht auch sie.

Habermas’ theoretische Hintergrundannahmen hatten seine Kehre erleich-
tert.'? Gilt aufgrund ,,begrifflicher Vorentscheidungen als ausgemacht, dass der
Staat als Manifestation der reinen Politik auf kommunikativem Handeln beruht,
so kommen Bedrohungen durch ihn weniger infrage als solche durch andere Im-
perative. Als eine solche Bedrohung musste die Befassung mit mehr als kommu-
nikativen Belangen schon begrifflich erscheinen. Der Sozialstaat wurde darum
als Belastung der Legitimitit des Rechtsstaates gedeutet.'*!

119 ,,Die Gesellschaft als ein einziges Subjekt betrachten, ist, sie iiberdem falsch be-
trachten — spekulativ (MEW 13, 625). ,.Diese Auffassung kann nun wieder speku-
lativ-idealistisch, d.h. phantastisch als ,Selbsterzeugung der Gattung’ (die ,Gesell-
schaft als Subjekt’) gefasst und [...] als ein einziges Individuum vorgestellt werden,
dass das Mysterium vollbringt, sich selbst zu erzeugen (MEW 3, 34). Marx war
kein Bewusstseinsphilosoph (Habermas 1985, 79 f.).

120 Praktische Hintergriinde sind sicher auch in der prekéren Staatsfeindlichkeit der ex-
tremen Linken zu suchen (die bis hin zur paradoxalen Bejahung der DDR und zu
terroristischen Attentaten ging, cf. Koenen 2001) sowie in der damit unweigerlich
verbundenen Diskreditierung marxistischen Gedankenguts fiir die Offentlichkeit.

121 Diese rechtshegelianische Diskussion wurde seit der Einfilhrung der sozialen
Marktwirtschaft gefiihrt (Forsthoff 1968, Tohidipur 1978). Habermas hatte anfangs
eine ,,Askese” gefordert (in 1954b, nach Kreulartz 1995, 60; cf. Gehlen 1949, 54)
und rekurriert 1992 auf die ,,unerwiinschten [von wem? CH] Folgen der sozialstaat-
lichen Fiirsorge™ (472; cf. 1981b 11, 530 ff.). Die Veranlassung, sich gegen den So-
zialstaat zu stellen, war selten ein demokratisches Ethos (Autoren wie Forsthoff,
Huber, Gehlen und Schmitt hatten oft steile NS-Karrieren hinter sich), sondern
wohl eher die Angst vor Statusverlust wie vor politisch eventuell noch weiterge-
henden Anspriichen (vgl. H. Klages 1979).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

452 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Schien die staatliche Legitimitét bereits durch die technische Erosion der Kul-
tur sive Lebenswelt dezimiert, so wurde der Legitimititsbedarf des Staates durch
sein Eingreifen in die Wirtschaft noch erhdht. Die systemtheoretische Sichtweise
verstellt nun eine konkrete Adressierung dieser politischen Diagnose: Unter-
schiede innerhalb der Systemumwelt werden nicht gemacht, die Masse der ,,Biir-
ger nur als einheitliche politische Subjekte (citoyens) begriffen. Habermas will
das Recht zwar demokratisieren, doch er umgeht die nétige Konkretion. ,,Legiti-
mation® ist ein vierstelliges Pradikat: Person A legitimiert gegeniiber Person B
Umstand C mit Umstand D. Die Frage des Adressaten (B) bleibt bei Habermas
ungekldrt: wem gegeniiber hat der Sozialstaat ein héheres Legitimitatssoll?

Er hat dies weniger gegeniiber Empfangern von Wohn-, Kinder-, Erziehungs-,
Kranken- und Arbeitslosengeld, von BAF6G und Sozialhilfe, Altersiibergangs-
geld und Rente (einem Grofiteil der Bevdlkerung), sondern gegeniiber der Wirt-
schaft, die mit hoheren Abgaben belastet zu werden droht (Lohnnebenkosten,
Steuern etc.). Die theoretische Verabschiedung von Marx fiihrt so funktional zu
einer politischen Parteinahme. Damit begibt sich Habermas weitergehender Mog-
lichkeiten einer Kapitalismuskritik. Dagegen steht allein die geschichtsphiloso-
phische Rahmenthese, dass eine solche Ideologiekritik ,.heute nicht mehr zu
formulieren sei. Sie will, dass im ,,Spéatkapitalismus™ die Technokratie (1968a)
und der Sozialstaat (1973b) die alten Probleme gelost habe.'**

Diese problematische Rahmenthese, die Voraussetzung des Verschwindens
des Gegenstandes Kapitalismus, begriindet Habermas nicht mehr. Er operiert un-
ter Voraussetzung ungepriifter Annahmen. Auch er hat also ein ,,Begriindungsde-
fizit“, nur liegt es auf empirischer Ebene.'” Die stringent argumentierten Aus-
filhrungen liber Demokratie, Recht und Gerechtigkeit verstehen sich als progres-
siv. Termini wie ,radikale Demokratie* oder ,,politische Kultur haben jedoch
keinen klaren Bezug. Die Frage, worauf genau sie sich beziehen, bleibt unbeant-

122 Statt des Privatkapitalismus gebe es ,,heute” das Primat der Politik (1973b, 15), ei-
nen neuen Komplex von Okonomie und Staat, in den alte Probleme wie die syste-
matische Benachteiligung ganzer Bevolkerungsgruppen ,,nicht mehr hineinreichen
(cf. 1968a, 74 £.; 1970; 1973b, 49 ff.; 1976b, 182; 1981b II, 505 ff. u.6.). ,,Nur auf
einer Basis, die aus Klassenschranken hervorgetreten ist [!]..., kann sich das Poten-
tial eines freigesetzten kulturellen Pluralismus voll entfalten” (1992, 374). Warum
gibt es die Klassenschranken ,.heute nicht mehr*? Weil die ,,gleichen Staatsbiirger-
rechte” sie aufgehoben haben (374). Habermas deutet den juristischen Ausdruck als
eine Beschreibung empirischer Wirklichkeit. Die ,,liberalen Rechte haben sich nur
,historisch gesehen [! ...] um die gesellschaftliche Stellung des privaten Eigentii-
mers kristallisiert (1992, 104). Auch das gelte ,,heute nicht mehr. Sie und die
,paternalistisch® verliehenen ,,sozialen Rechte* férdern vielmehr die ,,privatistische
Abkehr von einer Staatsbiirgerrolle® (105). Die ,,soziale Frage* wird fiir gelost und
stattdessen nun diese Rechte zum Problem erklart (cf. Fn. 104). Sogar Schelskys al-
tes Wort der ,,Nivellierung® fillt dabei (106, cf. 2.4.6).

123 Solch ,,empirische, nicht etwa [...] konzeptuell notwendige Zusammenhinge*
(1992, 105) gehen nicht in die apriorische Sozialphilosophie ein. Auch semi-
empirische Theorien will sie ,,iiberspringen” (350; Honneth 2003).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS | 453

wortet. Die Implikationsanalyse normativer Begriffe, die dem Selbstverstindnis
des demokratischen Rechtsstaates entstammen, betreibt so im Grunde eine
,Hermeneutik der Demokratie” (Hoffe 1996, 137). Habermas liefert eine trans-
zendentale Deduktion der Bundesrepublik.'**

Die Frage, was diese normativ rekonstruierten Begriffe in der politischen
Wirklichkeit bedeuten und wo der Autor innerhalb dieser steht, kann nicht mehr
aus den Begriffen, sondern muss aus der Wirklichkeit gestellt werden. Nur ein
naiver Materialismus oder Idealismus wiirde eine der beiden Dimensionen, Beg-
riff und Wirklichkeit, ganz leugnen. Fiir ihre Verhiltnisbestimmung bleiben zwei
Moglichkeiten: Entweder wird in einer Logik der Verwirklichung unterstellt, die
Ideen hitten den Primat, nach denen die Wirklichkeit modelliert wird. Dies sei
»schwacher Idealismus* genannt. Oder aber die Wirklichkeit hat selbst schon ei-
ne bestimmte Struktur, welche in den Ideen noch einmal vergegenwdrtigt wird —
dies ist der ,,schwache Materialismus“ von Marx. Er begreift normative Ideen als
Teil der Realitdt. Erst so ldsst sich die Frage nach dem Bezug von Begriff und
Wirklichkeit iiberhaupt stellen. Der ,,schwache Idealismus® hingegen iibt die So-
zialkritik, dass die Ideen ,,noch nicht*“ — oder nicht ganz — verwirklicht seien. Er
hat das zusitzliche Begriindungsproblem, sagen zu miissen, woher diese ,,norma-
tiven Gehalte eigentlich kommen, wenn sie nicht der materiellen sozialen Reali-
tdt zu entnehmen sind. Dies ist das junghegelianische Muster der Kritik, dem
noch die Kritische Theorie folgte (2.6.3, Fn. 67). Bei Habermas ist es in Apolo-
gie umgeschlagen, die seit je die Kehrseite des Hegelianismus war (Liibbe 1962).

Das hat theoriegeschichtliche Hintergriinde im Idealismus der deutschen So-
zialphilosophie (2.5). Theorie und Praxis, bei Kant methodisch klar getrennt, ver-
schmelzen bei Habermas, wie schon bei Fichte, zur ,,Einheit. Daraus entsteht
die ungliickliche Forderung an die Theorie, alles aus einem Prinzip abzuleiten.'®
Wie schon Freyer 1930 unterstellt Habermas, die soziale Wirklichkeit sei nicht
vorgegeben, sondern werde von uns gelebt und sei daher rational zu rekonstruie-
ren. Kronzeuge dafiir ist Vico (,,verum et factum convertuntur®, Habermas 1963,
271, 51 ff; 1992, 65 £.; cf. 2.6.4, Fn. 108). Alles in der Menschenwelt Begegnen-
de erscheint als selbstgemacht, ob geschichtlich oder geplant. Folglich gibt es
keine Instanz, die dem kommunikativen Handeln und der theoretischen Erfas-
sung seiner Resultate entgegenstiinde, das ist schon ,kategorial® ausgeschlos-

124 Vgl. Benhabib 1992, 175. Scheyli 2001 vermisst eine Deduktion der Schweiz.

125 Zu Fichte cf. Habermas 1963, 310 ff.; 1968, 253 ff. , Einsicht und Emanzipation*
(1963, 17), Erkenntnis und Interesse bilden eine ,,Einheit” (1968, 234, cf. 244, 257,
1999, 238; Jonas 1968 1I, 213, 250; cf. I, 135 ff.; Joas 1980, 55, 219; Hosle 1986,
Schonrich 1994, 171 ff.). Der ,,quasitranszendentale* Anthropologismus (,,Kant mit
Darwin®, 1999, 17) vermengt theoretische und praktische Fragen. Kants ,,Reinheit*
in der Bestimmung der Prinzipien missversteht Habermas als eine generelle Ge-
genstandslosigkeit. Davon ist bei Kant keine Rede. Habermas gibt immerhin noch
Griinde an fiir das, was anderen eher aus Unachtsamkeit unterlduft: die mangelnde
Beriicksichtigung der Realitit.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

454 | PHILOSOPHIE NACH MARX

sen.'” Die Menschen geben sich selbst das Gesetz, also handeln sie auch da-
nach.””’ Ex post betrachtet, waren die ,,ideale Kommunikationsgemeinschaft®
und der ,herrschaftsfreie Diskurs® die etwas tiberschwinglichen Vorstufen des
»demokratischen Verfahrens* (1992, 365 ff.), nur dass dieses nun nichts mehr zu
verwirklichen {ibrig lasst. Die Theorie wird hermetisch — und ideologisch. So
treffend einzelne Bestimmungen dieses Entwurfes sind, eine ,,Kritische Theorie
der Gesellschaft™ gibt es nicht ab. Denn die Gesellschaft selbst wird hier ja theo-
retisch kaum thematisiert. Kommen wir damit noch einmal zum Recht.

3.1.6 Systematische Kernpunkte IX: Marx und das Recht

,,Die materialistische Determination kultureller Charaktere ist moglich nur
vermittelt {iber den Gesamtprozess. (Adorno an Benjamin, 11. 11. 1938)

Faktizitdt und Geltung initiierte erneut eine Theoriemode. Folgetheorien orien-
tierten sich nun primér am rechtlichen Diskurs (zuletzt Honneth 2001). Das Mus-
ter dieser Theorien bestand darin, in verschiedenen Begriffen normative Implika-
tionen freizulegen. Solche Begriffe sind allerdings kaum zu mehr zu gebrauchen
als zu einer normativen Bewertung. Selbst die Rechtssprechung enthdlt mehr
Empirie als diese ,,juridisch enggefiihrte* Sozialphilosophie (Bohm 1998, 45).

126 Die Freiheitsliebe ging — wie bei Fichte — so weit, dass auch die theoretische Philo-
sophie keine ,,Natur” mehr zur Verfiigung hatte: in der Konsenstheorie der Wahr-
heit (1973a) sind Aussagen allein durch die Ubereinstimmung der Wissenschafts-
gemeinschaft ,,wahr*. Kant ging es um die transzendentale Wahrheit, den Gegens-
tandsbezug iiberhaupt, Habermas um die Frage nach der empirischen Wahrheit.
Nach Kant galt hier nach wie vor die ,,adequatio rei at intellectus* (KrV A 58). Ha-
bermas transzendentalisiert noch die Empirie (was er spéter etwas eindimmt, cf.
1999, 15 f.). Selbst sein ,,schwacher Naturalismus* (1999, 36, 279) kennt noch im-
mer keine Gegenstéinde, sondern nur ein anderes Verfahren (das sozialevolutive
,,Lernen® der Erkenntnisanthropologie).

127 Dies ist die maximale Verlangerung von Habermas’ Aussagen. Sie wird indes nie-
mals erreicht, es handelt sich um eine (immerhin bewusste) Idealisierung: Die Biir-
ger sind insofern autonom, nicht als sie selbst die Gesetze machen, sondern als sie
sich als ihre Autoren ,,verstehen diirfen” (Habermas 1992, 52, zum Begriff ,,Autor*
MEGA 1.6, 179). Gerecht sind Gesetze, bei denen denkbar ist, dass alle Beteiligten
und Betroffen wiirden zustimmen kdnnen. Sie sollen sich lediglich vorstellen, dass
sie das konnten. Eigentlich sollen sich nur die ,,Autoren” solcher Transzendental-
deduktionen vorstellen, dass die Subjekte sich dieses vorstellen kdnnen miissen.
,,QGiiltig sind genau die Handlungsnormen, denen alle moglicherweise Betroffenen
als Teilnehmer an rationalen Diskursen zustimmen konnten™ (1992, 138). Wann
wire das der Fall? Quis iudicat? Gegeniiber der Verkiirzung der Freiheit als ,,Ein-
sicht in die Notwendigkeit* kann diese Verkiirzung noch ideologischer sein, da sie
die Notwendigkeit (des ,,Zwangsrechts“, 51) selbst noch als Freiheit bezeichnet.
Habermas setzt sich gegen den Idealismusvorwurf zur Wehr (1996, 335 ff.), doch
der plotzlich angefiihrte common sense der ,,substantiellen Griinde™ (342) wider-
spricht seinen Grundannahmen. ,,Hier bleibt noch viel zu tun“ (354). Die jlingste
Selbstkritik der theoretischen Grundlagen geht recht weit (Habermas 1996, 342,
353; 1999, 15 f., 50 £.; 2000, 12 ff.). Was folgt daraus fiir seine ethischen Theorien?

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS | 455

Vor einer Urteilsfindung miissen Beweise und Zeugen aufgebracht werden,
und es gibt die Kontrollinstanz der Schéffen. Mangel an Empirie war in Deutsch-
land allerdings selten ein Hindernis bei der Entwicklung philosophischer Syste-
me. So hob die dritte Generation der Frankfurter Schule verstiarkt ,,normative
Fundamente* hervor:'?® behandelt wurden ,radikale Demokratie”, , Anerken-
nung”“, ,,doppelte Anerkennung®, ,wechselseitiger Respekt und ,,Toleranz*,
Recht, Menschenrechte, Gerechtigkeit (3.2) und dhnlich Wiinschenswertes.'?’

Sicher gab es dafiir endogene Griinde wie die Popularitit der Sozialphiloso-
phie von John Rawls und des Kommunitarismus, die sich um eben diese Funda-
mente stritten (Honneth 1999a, 282). Doch diese Popularitit ist selbst erkla-
rungsbediirftig. Vielleicht ahnte man, dass die rechtlichen Errungenschaften einer
Erosion ausgesetzt sein wiirden. Doch ging auch der neoliberale Zeitgeist der
Griinderjahre Ost in den Tonfall ein. Wenn Honneth (1992) seine moralische
,Kritik der Macht“ fortsetzte, erinnerte dies an die politische Forderung nach
Steuersenkungen, und wenn Joas die ,,Kreativitit des Handelns* (1996) pries,
hétte man meinen konnen, er vergebe Kredite an Unternehmer.

Die Orientierung am Recht ist nicht neu (man denke an Kants ,,Gerichtshof*
der Vernunft, KrV, A 751). Die sich am Recht orientierende Sozialtheorie zielte
allerdings weniger auf die Beweisverfahren als auf die ,,Normativitit* als solche.
Diese Fixierung auf die ,,Geltung™ ist ein Erbe des Neukantianismus. Nun kann
das Recht als ein normatives Abbild der Gesellschaft verstanden werden — gesell-
schaftliche Zusammenhinge erscheinen so unter dem Blickpunkt ihrer rechtli-
chen Relevanz. Die normativistische Sozialtheorie im Anschluss an Habermas ist
von dieser Perspektive derart fasziniert, dass sie sich des spezifisch juridischen
Hintergrundes und seiner Grammatik kaum noch entsinnt. So entstammt der
Begriff der ,,Anerkennung*, von dem sich Honneth viel erhofft (1992, cf. 3.2.4),
der Rechtssphire. Er besagt dort wenig mehr, als dass das Recht voraussetzt, dass
sich die Individuen als Rechtssubjekte ,,anerkennen. Dies wird auch dort vor-
ausgesetzt, wo dem zuwidergehandelt wird. Bedenkt man diese Funktion der
,»Anerkennung® im juristischen Sprachspiel, ist es eine miifige Ubung, eine sol-
che Anerkennung ,verwirklichen zu wollen. Sie ist immer schon wirklich
(,,stets schon vorgéngig garantiert”, Honneth 1992, 72), da sie eine Eingangsregel
zur juristischen Spielregel darstellt. Sie wird in der Diskurstheorie ontologisiert:
Nun baut sich Gesellschaft scheinbar tatsdchlich dadurch auf, dass sich ihre Mit-
glieder in einem ortlosen Akt gegenseitig anerkennen, wobei sie nur einige Ein-
zelheiten wie die Anerkennung des ,,Anderen® vergessen, die die Kritische Theo-
rie dann nachreicht. Das kann im Einzelnen sehr 16blich sein, die Frage ist aber,
was dadurch mit der Theorie passiert. Unerkannt scheint hier ein Herliberwech-

128 Philosophische ,,Begriindungen* sind typisch deutsch — Richard Bernstein fithrt das
Bonmot im Mund: ,,The Germans are always obsessed with ,the ground’.

129 Habermas 1992, 13; Honneth 1992; Wingert 1993, 190 ff.; Gosepath 1999; Brunk-
horst 1999a, Forst 2000.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

456 | PHILOSOPHIE NACH MARX

seln genau jener rechtlichen Fiktionen in die Gesellschaftstheorie vorzuliegen,
die schon Marx als Idealismus gebrandmarkt hat.'*’

Die Dissertationen von Andrea Maihofer (1992) und Andreas Bohm (1998)
haben genauer untersucht, wie Marx die Rolle des Rechts begreift."’' Diese Ar-
beiten zeichnen entgegen landldufigen Marxkritiken und Marxismen das folgen-
des Bild: Marx bestimmt das Recht als eine aus verschiedenen Rechtsdiskursen
bestehende eigene, doch nicht eigenstdindige Sphire, die nur in letzter Instanz
von der Okonomie abhingig ist. Dieses Verstindnis verbietet es, das Recht als
monokausal abhidngig von einzelnen Instanzen wie der Warenform, dem Tausch,
der Produktion oder einzelnen herrschenden Interessen abhingig zu denken. Eine
solch reduktionistische Sichtweise der marxistischen Rechtstheorien (Maihofer
kritisiert exemplarisch etwa Paschukanis 1924, Negt 1975 und Poulantzas 1979)
fiihrte zu einer berechtigten Ablehnung seitens der konventionellen Rechtstheo-
rie. Diese schiittete allerdings das Kind mit dem Bade aus. Marxens Position
stellt gegeniiber beiden Positionen, Reduktionismus wie Normativismus,'* eine
Alternative dar. Wie ist das genau zu verstehen?

Aus der Sicht von Marx ist das Recht eingebunden in das Gesamt der gesell-
schaftlichen Verhiltnisse, welche neben der 6konomischen Sphére (welche mehr
umfasst als ,den’ Tausch und ,die’ Produktion, Maihofer 1992, 150) auch andere
kulturelle Bereiche umfasst. Es reagiert auf Verdnderungen in der 6konomischen
Sphére (man denke etwa an das Patent- oder Kartellrecht), aber auch auf Ent-
wicklungen in der eigenen'*® wie in der kulturellen Sphire (der Sitten, der Reli-
gion, der Kunst oder auch der Philosophie). Nur diirfen diese Teilbereiche nicht
als selbstgeniigsam abgesonderte Subsysteme missdeutet, sondern sie miissen

130 ,,Die Gesellschaft beruht aber nicht auf dem Gesetze. Es ist das eine juristische
Einbildung®“. Der ,,Code Napoleon [...] hat nicht die biirgerliche Gesellschaft er-
zeugt. Die im 18. Jahrhundert entstandene [...] biirgerliche Gesellschaft findet viel-
mehr im code nur ihren gesetzlichen Ausdruck® (MEW 6, 245). ,,Bei ihm [Wagner]
ist erst das Recht da und dann der Verkehr, in der Wirklichkeit geht’s umgekehrt
zu: erst ist der Verkehr da, und dann entwickelt sich daraus eine Rechtsordnung™
(MEW 19, 377).

131 Vgl. Renner 1903, Negt 1968, C. Schefold 1970, Rottleuthner 1975, Miickenberger
1976, Steigerwald 1977, Tohidipur 1978, H.Holz 1987, Klenner 1987, Maus 1986,
Harms 2000; zudem Wolff 1971, Tigar 1977, A.Hunt 1981, Spitzer 1983, Stone
1985, Ghai 1987, Kryzier 1990, C. Varga 1993, Czarnuta 1994, Rokumotom 1994.

132 Dies meint solche Theorien, die dem Recht eine vollige Unabhéngigkeit von ande-
ren gesellschaftlichen Bereichen unterstellen. Hierunter fallen systemtheoretische
wie diskurs-idealistische Theorien. Letztere nehmen wie erstere an, das ausdiffe-
renzierte Recht sei als solches eigensténdig, unterstellen ihm aber zudem eine ge-
sellschaftliche Steuerungswirkung (daher ,,Normativismus®) — verstehe man also
die Normen, habe man schon die nach ihnen sich ausrichtende Gesellschaft erklart.
Eine Briicke zwischen beiden Normativismen stellt Parsons dar.

133 Das Recht hat auch eine Eigenzeit (Maihofer 1992, 160 ft.). ,,Jede Ideologie entwi-
ckelt sich aber, sobald sie einmal vorhanden, im Anschluss an den gegebenen Vor-
stellungsstoff, bildet ihn weiter aus; sie wire sonst keine Ideologie, d.h. Beschifti-
gung mit Gedanken als selbstdndigen (Engels, MEW 21, 303).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS | 457

jeweils in ihrer eigenen Verwiesenheit auf die konomische Sphére verstanden.
Sie sind selbst schon von der Produktionsweise beeinflusst.'**

Marx benutzt fiir diesen Zusammenhang nicht mechanische Metaphern, als
ob die Okonomie ihren Uberbau ,,erzeuge“,135 sondern organische: Okonomie sei
die ,,Quelle” oder der ,,Boden“ des Rechts, wie der Boden die Basis fiir einen
Baum ist. Begreift man die Wirtschaft als ,,Stoffwechsel einer Gesellschaft, so
ist die Entwicklung einzelner Organe davon keineswegs determiniert, wohl aber
sind thr Moglichkeitsspielrdume gesetzt (2.1.5, 2.1.6, 4.3.2), wie man ja auch bei
Korpern von einer Konstitution spricht."*® Weiterhin ist das Recht keine bloBe
Ideologie, sondern selbst eine Praxis, und zwar eine der Regelung anderer Pra-
xen bzw. der Aufdauerstellung der Selbstregulierung dieser Praxen. Da es von
Anbeginn auf diese bezogen ist, auch historisch nach ihnen kommt, kann es we-
der tiberhohend als das Konstituierende, noch reduzierend als ,,bloer Schein®
(Fn. 102) begriffen werden.

,Fiir Marx sind die rechtsphilosophischen Vorstellungen keineswegs ,nichts anderes als
der idealisierte [...] Markt’ [Paschukanis ... ] Sie sind — und dies gerit einer blof ideolo-
giekritischen Perspektive aus dem Blick — als historisch bestimmte reflexive Ausarbei-
tungen gesellschaftlicher Verhiltnisse und Bewusstseinsformen Beschreibungen, wie
gesellschaftliche Verhiltnisse als Rechtsverhiltnisse gelebt, gedacht und empfunden
werden [...] die traditionellen Rechtsvorstellungen entsprechen den Gesellschaftsver-
héltnissen nicht nur, sie sind die Art und Weise, wie gesellschaftliche Rechtsverhéltnis-
se gelebt werden!* (Maihofer 1992, 198 f.)

134 Engels’ spdte Briefe (MEW 37, 463) bestitigen die Frithschriften (MEW 3, 37;
Rohrich 1980, 56 ff.). Wenn normative Sozialtheorie dies als ,,objektivistisch ab-
lehnt, mag sie sich in Fachern wie der Geschichte, Ethnologie und der historischen
Anthropologie oder politischen Geographie umsehen, um nicht nur erdriickendes
Material, sondern auch einen Fachkonsens festzustellen (vgl. Tigar/Levy 1978,
Reuber 2001). Die Behauptung ist basal: in auf Agrarwirtschaft beruhenden Gesell-
schaftsformen wird es eher den Landbau betreffende Gesetze geben (in Rom etwa
kadmpfte heftig man um Ackergesetze), wahrend nomadisierende Volker andere Be-
lange zu regeln haben, und darum auch andere Rechtsformen und -inhalte entwi-
ckeln. Nachdem die Frauen einmal in die Kriegsproduktion eingezogen waren, war
die Frauenemanzipation auch rechtlich kaum mehr abzuwenden. Der Einfluss der
Pille auf die Sexualmoral und die Abschaffung des ,,Kuppeleiparagraphen® ist be-
kannt. Die Liste liee sich verldngern.

135 Dies wire die bloBe Umkehr des Erzeugungsidealismus, wie ihn die Wertformana-
lyse praktizierte (2.5.7). Nur aufgrund solcher Verzerrungen ist der Vorwurf ver-
standlich, Marx sei noch ein ,,Bewusstseinsphilosoph* (Fn. 119).

136 Simmels Gleichnis von der Rose, die auch auf dem Misthaufen blithe (Rentsch
2000, 196), sagt gegen Marx nichts aus. Abgesehen davon, dass Mist ja bester Diin-
ger ist, ist der Einfluss des Klimas und der natiirlichen Gegebenheiten fiir eine Kul-
tur seit Montesquieu und Herder ein Thema der Sozialtheorie, und es wire seltsam,
dies etwa aus Pietét wieder zuriickzunehmen. Es macht sich fiir die Rose oder einen
anderen Anbau sehr wohl bemerkbar, wenn dieser Mist chemisch oder radioaktiv
belastet ist (vgl. das Bild vom Kirschbaum, MEW 3, 43).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

458 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Die Grundannahme der Kritischen Theorie, man habe die biirgerlichen Verhélt-
nisse an ihren Normen zu messen, traf die Marx’sche Intention gerade nicht.
Denn die Rechtsverhéltnisse sind selbst die gesellschaftlichen Verhiltnisse, le-
diglich, wie Marx mit Schelling sagt, ,,in einer anderen Potenz* (MEW 42, 170).
Marx mal} Hegels Dialektik so viel Bedeutung bei, weil sie dieses Verhiltnis
,,darstellen* konnte: Unterschied und doch Identitdt zweier Seinsbereiche, eine
Einheit Entgegengesetzter. Habermas dagegen ist Identitdtsphilosoph im Sinne
Fichtes: die Form schligt auf den Inhalt durch, die Identitdt ist eine unmittelbare
— scheint sich doch bei ihm im Recht die Gesellschaft selbst darzustellen, ,,Sozi-
alintegration” sich nicht nur rechtlich, sondern durch das Recht abzuspielen.
Marx nimmt das Recht also ernster als die Normativisten: Gerade weil das Recht
eine eigene Logik und eine Eigenzeit besitzt, bewirkt die Ubersetzung gesell-
schaftlicher Zusammenhénge in das Recht auch eine Verschiebung. Es bleibt ei-
ne Nichtidentitdt, es kann nicht alles von einer Potenz in die andere hiniiberge-
nommen werden, der in die ,,Form“ aufgehobene ,,Inhalt* bleibt nicht derselbe
(2.5.7)."" Freiheit und Gleichheit, die Essenz des Rechts, werden von Marx weit
substantieller begriindet als im Normativismus: er sicht sie sowohl im Kontext
ihrer geschichtlichen Entstehung in der biirgerlichen Emanzipation wie auch ih-
rer synchronen, tiglich neu vollzogenen Fundierung durch die materielle gesell-
schaftliche Praxis.”*® Aufgrund dieser Fundierung auf eine gesellschaftliche Pra-
xis kann Marx auch kritische Aussagen iiber die Reichweite des Rechtes treffen.

137 Anders Habermas 1999, 328. Hier liegt ein Unterschied zwischen Marx und Ador-
no: auch Marx kennt ,,Nichtidentisches®“, doch dieses lisst sich deutlich benennen.
Aufgrund seiner muss nicht die Vernunft oder das Recht zugunsten &sthetizistischer
-Mimesis“ aufgegeben werden. Lohmann 1991 biegt Marx mit Simmel und Ador-
no auf die Analyse des Tausches zuriick. Den Witz der Marx’schen Rechtstheorie,
nidmlich die Bewegung, hinter das gegebene Recht zuriickzufragen, bewertet er als
,Kollaps der Kritik* (1991, 26, 278 ff.). Was soll aber dann Kritik sein? Sie wire
so nur noch als rechtliche moglich — es gibe keine Moglichkeit zur Kritik des
Rechtes mehr (vgl. Reiman 1991).

138 ,,Wiéhrend in normativistischen Philosophien das Gesetz [...] die Verbindung [...]
gewihrleistet, werden bei Marx Produktivkréfte und Produktionsverhéltnisse die
wichtigsten Triger von Universalitit, auf denen die Verbindung von Freiheit und
Vernunft beruht* (B6hm 1998, 106). ,,Wenn also die 6konomische Form, der Aus-
tausch, nach allen Seiten hin die Gleichheit der Subjekte setzt, so der Inhalt, der
Stoff, [...] der zum Austausch treibt, die Freiheit. Gleichheit und Freiheit sind also
nicht nur respektiert im Austausch, [...] sondern der Austausch von Tauschwerten
ist die produktive, reale Basis aller Gleichheit und Freiheit. Als reine Ideen sind sie
blof idealisierte Ausdriicke desselben; als entwickelt in juristischen, politischen,
sozialen Beziehungen sind sie nur diese Basis in einer andren Potenz“ (MEW 42,
170). ,,Regel und Ordnung ist selbst ein unentbehrliches Moment jeder Produkti-
onsweise, die gesellschaftliche Festigkeit und Unabhéngigkeit von bloem Zufall
oder Willkiir annehmen soll. Sie ist eben die Form ihrer gesellschaftlichen und da-
her ihrer relativen Emanzipation von blofer Willkiir und bloem Zufall. Sie er-
reicht diese Form bei stagnanten Zustdnden sowohl des Produktionsprozesses wie
der ihm entsprechenden gesellschaftlichen Verhiltnisse durch die bloBe wiederhol-
te Reproduktion ihrer selbst. Hat diese eine Zeitlang gedauert, so befestigt sie sich

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS | 459

Es kann beispielsweise dem, was nicht in es aufgehoben wird, nicht ,,gerecht™
werden. Marx benutzt dafiir die Metaphern von ,,Form und Inhalt“.!*® Das Spezi-
fische dieses der Rechtsform vorausliegenden Inhalts liegt im Kapitalismus nicht
in der Distributions-, sondern in der Produktionssphire. Die hier vorliegende und
sich stets erweitert reproduzierende Ausbeutung — mitsamt ihrer Folgeerschei-
nungen (3.2.3, Fn. 46) — geht in das biirgerliche Recht und die von ihm abgeleite-
ten Rechtsideen nicht ein.'*’ Sie kénnen auch nicht in es eingehen, da es ja gera-
de dazu dient, die Wirtschaftssubjekte in Freiheit zu setzen. Eine umfassende
normative ,,Regulation wiirde der Rechtsgleichheit widerstreiten und so das
biirgerliche Recht auflssen.'*' Die ,,Inhalte der Produktionssphire zeigen sich
also nicht, solange man sie juristisch deutet (nach dem Muster des Aquivalenten-
tausches, Habermas 1981b II, 385). Unterscheidet man aber Tauschwert und
Gebrauchswert, so zeigt sich, dass es eine Ware gibt, wo beide auseinander fallen
— die Arbeitskraft.'*> Theorien, die diesen Schritt nicht zu gehen vermégen, sind
in Marx’ Augen Apologie. Denn die Crux ist, dass

»in den einfach gefassten Geldverhiltnissen alle immanenten Gegensitze der biirgerli-
chen Gesellschaft ausgeloscht erscheinen, und nach dieser Seite wird wieder zu ihm ge-
fliichtet, von der biirgerlichen Demokratie mehr noch als von den biirgerlichen Okono-
men [...] zur Apologetik der bestehenden 6konomischen Verhéltnisse® (MEW 42, 166).

»Man begreift daher die entscheidende Wichtigkeit der Verwandlung von Wert und
Preis der Arbeitskraft in die Form des Arbeitslohnes oder in Wert und Preis der Arbeit
selbst. Auf dieser Erscheinungsform, die das wirkliche Verhéltnis unsichtbar macht und

als Brauch und Tradition und wird endlich geheiligt als ausdriickliches Gesetz"
(MEW 25, 801; MEW 3, 61 ff.; MEW 23, 99, 189 f; s.0., Fn. 131).

139 ,.Dies erst durch und im Austausch selbst entspringende faktische Verhéltnis erhilt
spéter rechtliche Form im Vertrag etc; aber diese Form schafft weder ihren Inhalt,
den Austausch, noch die in ihr vorhandene Beziehung der Personen untereinander,
sondern vice versa“ (MEW 19, 377). ,,Die juristischen Formen [...] kdnnen als blo-
Be Formen diesen Inhalt selbst nicht bestimmen* (MEW 25, 352). ,,Der Inhalt die-
ses Rechts- oder Willensverhaltnisses ist durch das 6konomische Verhiltnis selbst
gegeben (MEW 23, 99).

140 ,,.Das Kapital ist die konzentrierte gesellschaftliche Macht, wihrend der Arbeiter
nur iiber seine Arbeitskraft verfiigt. Der Kontrakt zwischen Kapital und Arbeit
kann deshalb niemals auf gerechten Bedingungen beruhen (MEW 16, 169), er ist
,»QGerberei” (MEW 23, 191). Die Verbesserungen des Lebensstandards sind weniger
auf von oben erteilte ,,soziale Rechte* (Marshall 1950), sondern primir auf enorme
Produktivitdtssteigerungen sowie von der Arbeiterbewegung gefiihrte Verteilungs-
kdmpfe zuriickzufiihren (2.1.1, 2.4.1). Die Rechte driickten dies nachtréglich aus
und versuchen das Erreichte zu verstetigen, zu institutionalisieren (Luhmann 1972).

141 Kambartel etwa will wie Gesell den Zins verbieten (1998, 20; cf. 3.3.2, Fn. 20;
2.3.5, Fn. 111) und missdeutet die ,,Gewinnrate* politisiert-entokonomisiert (2.2.6)
als ,,gesellschaftliche, insbesondere durch die Politik der Zentralbanken festgelegte
[...] GroBe (55). Seine Ratschlage werden in dem dilemmatisch zerrieben (cf. 4.4).

142 ,Der bestidndige Kauf und Verkauf der Arbeitskraft ist die Form. Der Inhalt ist,
dass der Kapitalist einen Teil der bereits vergegenstindlichten fremden Arbeit, die
er sich unaufhérlich ohne Aquivalent aneignet, stets wieder gegen groBeres Quan-
tum lebendiger fremder Arbeit umsetzt“ (MEW 23, 609; s.u., Fn. 64).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

460 | PHILOSOPHIE NACH MARX

grade sein Gegenteil zeigt, beruhn alle Rechtsvorstellungen des Arbeiters wie des Kapi-
talisten, alle Mystifikationen der kapitalistischen Produktionsweise, alle ihre Freiheitsil-
lusionen, alle apologetischen Flausen der Vulgérokonomie* (MEW 23, 562).

Theorie der Gesellschaft, die mehr als Apologie sein will, muss daher irgendwo
die Perspektive des Tausches — so wichtig sie ist — liberschreiten. Denn nur beim
»Scheiden von dieser Sphire [...] des Warentausches, woraus der Freihdndler
vulgaris Anschauungen, Begriffe und [normativen, CH] MaBstab fiir sein Urteil
iiber die Gesellschaft [...] entlehnt, verwandelt sich [...] die Physiognomie unserer
dramatis personae” (MEW 23, 190 f.).

Noch in den 1990er Jahren sieht Habermas sich genétigt, sich von Marx ab-
zusetzen.'® Er muss dies in der Tat, denn sollte die Marx’sche Theorie fiir die
Gegenwart Giiltigkeit besitzen, trifen zentrale Grundannahmen von Habermas
»hicht mehr zu — ndmlich die, dass der Klassenantagonismus durch den Sozial-
staat aufgehoben und das zentrale Problem der Politik der Schutz der Biirger vor
staatsinterventionistischen Eingriffen sei, und dass juristische und moralische
Normen eine Quelle fiir die Gesellschaftstheorie sein konnen. Eine topographi-
sche Verortung der Theorien von Habermas in der sozialen Wirklichkeit muss
ihnen den ndmlichen Gegenstandsverlust vorwerfen, der schon an der &lteren
deutschen Soziologie und Sozialphilosophie konstatiert wurde (2.4 — 2.6).

Indem Habermas Sozialphilosophie als normative betreibt, vollbringt er eine
dhnliche Operation wie jene: er erklért reale Strukturen zum Epiphédnomen einer
eigentlich ,,geistigen* Ursache (der Intentionen von Sprecher-Subjekten). Der
Unterschied zu élteren Versionen besteht darin, dass nicht mehr partikulare geis-
tige Inhalte, sondern ,,universale normative Gehalte* als erzeugend gedacht wer-
den. Durch die Unterbestimmung der Basis als eines selbstgeniigsamen Systems
wurde sie jahrzehntelang ausgeblendet — solange, bis auch sie als ,,Geist vom
Geist“ begriffen wurde (MEW 3, 37, 42, 91 f): systemische Strukturen wurden
schlieBlich als Sedimente der Normativitdt begriffen. Dies ist eine Wiederkehr
des Oxymorons des ,,0bjektiven Geistes* (4.2.6)."** Reale Probleme der Gegen-
wart, die im globalen Kapitalismus zu grofen Teilen wirtschaftliche Fundamente
haben (Sassen 1988), lassen sich aus dieser Sicht nur schwer erfassen.

Zumindest ein Grund fiir die Theorieentwicklung von Habermas diirfte die
verkiirzte Marxrezeption gewesen sein. Er iibernahm missliche Marxdeutungen,
die a) ein neoklassisches, am Tauschmarkt orientiertes Verstindnis von Okono-
mie hatten und diese Zusammenhénge daher schon 6konomisch nicht erfassten
(2.3.1); die b) das Recht als ein in umgekehrtem Idealismus ,,erzeugtes* Produkt
der Okonomie begriffen (cf. 2.5.7) und so eine {iberbordend normativistische

143 Habermas greift zuriick auf Argumente von Popper, Arendt und Lowith (1992, 66 f.
und 617 £.; 1999, 323 f,; vgl. 2.6): Geschichte sei nicht voraussagbar, und eine ge-
plante Gesellschaft werde totalitdr. Er zieht sogar einen seiner éltesten Begriffe
wieder hervor: ,,Verfiigung® (1992, 393; vgl. 1954a; Kreulartz 1995, 35 f.).

144 Das Recht ,erzeugt“ am Ende Normen und Organisationen (Habermas 1992, 190;
cf. 42), wie die Kommunikation zuvor die ,,Institutionen* zimmerte (1968, 343).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HABERMAS | 461

Gegenbewegung motivierten, die die Zusammenhinge iibersah; und zuletzt c)
solche, die Marx auf das 19. Jahrhundert relativierten und so mit dem neuver-
kiindeten Primat der Politik die Moglichkeit er6ffneten, dem Recht eine iibergro-
Be Wirkkraft zuzuschreiben (als ,,Steuerungsmedium®). Dies schien zuletzt auch
eine Konfrontation der Rechtsform und der nochmals formalisierten Reflexion
auf diese mit ihrem Inhalt zu eriibrigen.

Habermas hat das alte Dilemma der Kritischen Theorie solange durch verschie-
dene Kategorienapparate hindurchgeschleust, bis es als Problem verschwand,
weil eine Kritik auf diese Weise kaum mehr zu artikulieren war. Doch erst die
Kritische Theorie hatte ein Begriindungsproblem fiir ihre moralischen Forderun-
gen, weil es den Marx’schen Gegenstand, die biirgerliche Gesellschaft, in der Sa-
che nicht mehr adidquat erfasste und ihre Invektiven losgeldst von einer normal-
wissenschaftlichen Fundierung vortrug. Statt hinter die Kritische Theorie auf
Marx zuriickzugreifen, versuchte Habermas, die Instanz der Sozialkritik dadurch
mit den jeweils gerade aktuellen — und selbst problematischen — Theorien iiber
die reale Wirklichkeit in Einklang zu bringen, indem er das Problem als ein anth-
ropologisches, ein erkenntnistheoretisches, ein rationalitdtstheoretisches, ein mo-
ralphilosophisches und schlieSlich als ein rechtstheoretisches zu reformulieren
suchte. Doch da sich Inhalte nicht beliebig in verschiedene Formen bringen las-
sen, ohne sich selbst zu verdndern, miindete dieses Projekt spétestens in der
»Rechtsphilosophie* in eine Apologie, die der Hegelschen kaum nachsteht.
Kommen wir damit zur zweiten normativen sozialphilosophische Groftheorie.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

462 | PHILOSOPHIE NACH MARX

3.2 John Rawls oder die Apotheose des Nichtwissens

,»,Man sieht, es ist kein Interesse vorhanden, die Realgriinde der Objekte zu untersuchen:
Es handelt sich blo3 um eine Beruhigung des erkldrenden Subjekts.” (MEW 40, 277)

Der von uns in der Habermas-Schule beobachtete Normativismus lief3 sich als ei-
ne juridische Sozialphilosophie kennzeichnen und kritisieren. Dies ist auch in der
Philosophie der Fall, die ein zweites Hauptthema der Auseinandersetzungen der
1990er Jahre gebildet hat: der Gerechtigkeitstheorie von John Rawls. Auch hier
ist die Bezugsgrofie von vornherein das Recht,' welches allerdings in einer ge-
geniiber Habermas doppelt verschobenen Perspektive erscheint: zunéchst soll es
nicht in einer verengt normativen Variante, sondern auch aus der Rechtswirk-
lichkeit heraus untersucht werden.” Zweitens sind nicht die zu legitimierenden
Vorziige des Rechtes im Fokus, sondern die ihm strukturimmanenten Nachteile,
die es zu minimieren gilt.’ Rawls untersucht weder die Binnenstruktur der Nor-
mativitit, noch sucht er fiir sie eine Begriindung, sondern er will untersuchen,
wie die Institutionen beschaffen sein miissten, um sozial gerechter zu werden (74
ff.). Zumindest kiindigt er das an. Die Frage ist, ob er der sozialen Realitét wirk-
lich niher kommt als Habermas.* Die verbreiteten Kritiken an Rawls haben sich
in der Diskursethik auf die leitende Konzeption von Normativitét, im Kommuni-
tarismus auf das zugrunde gelegte Menschenbild eingespielt.

Problematisch ist jedoch eher Rawls’ Vorstellung von Realitdt. ,,Unter den
wichtigsten Institutionen verstehe ich die Verfassung und die wichtigsten wirt-
schaftlichen und sozialen Verhiltnisse* (Rawls 1971, 23). Es ist schwierig, aus-
gehend von einigen kondensierten ethischen ,,Grundsitzen® (81 ff.) etwas iiber
die soziale Realitit auszusagen oder sie gar zu kritisieren. Wer der ,,Grundstruk-
tur” (23) der sozialen Realitdt normative Gehalte entnehmen will, diese Realitit

1 ,,Gerechtigkeit® ist terminologisch vor allem ein Bewertungsmalfistab geschriebenen
und gesprochenen Rechts (Kelsen 1960, 1985, Riithers 1991, Wesel 2003). Rawls
dagegen nimmt den Begriff als Modell der ganzen Sozialitit.

2 Habermas wirft Rawls vor, dieser werde der ,,Wirklichkeit* (der ,,sozialen Faktizitat“
oder ,,Basis“ [!], 1992, 89 f.) nicht gerecht. Fiir jene steht bei Habermas die realitéts-
ferne systemtheoretische Rechtssoziologie (1992, 88). Fiir Rawls ,,ist der erste Ge-
genstand der Gerechtigkeit die Grundstruktur der Gesellschaft, genauer: die Art, wie
die wichtigsten gesellschaftlichen Institutionen Grundrechte und -pflichten und die
Friichte der gesellschaftlichen Zusammenarbeit verteilen (Rawls 1971, 23, cf. 74;
siche noch Steinvorth 2003 und die Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie (2/2003).

3 ,.Die gesellschaftlichen Institutionen begiinstigen also gewisse Ausgangspositionen.
Dies sind besonders tiefgreifende Ungleichheiten. (...) Auf diese Ungleichheiten — die
wahrscheinlich [...] unvermeidlich sind — miissen sich die Grundsitze der sozialen
Gerechtigkeit [...] beziehen” (Rawls 1971, 23 f.). ,,Habermas setzt normative politi-
sche Theorie und deskriptive soziologische Theorie in ein falsches Verhdltnis. Sein
Interesse gilt den Bedingungen, welche die Verwirklichung der Normen fordern; zu
beachten aber sind die Bedingungen, die sie behindern“ (Steinvorth 1999, 77).

4 Anderungen, die Rawls (1993, 2003) angebracht hat, betreffen die Begriindung seiner
Thesen, nicht diese selbst. Da es um diese geht, bleiben wir beim Original von 1971.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JOHN RAWLS | 463

allerdings selbst der ,,Verfassung® entnimmt, begeht einen Zirkelschluss. Zudem
wird die Bewertung der ,,wirtschaftlichen und sozialen Verhiltnisse* je nach der
ndheren Erfassung dieser Realitit anders ausfallen. Rawls verldsst sich unkritisch
auf die Vorgaben der neoklassischen Okonomie (3.2.1). Offenbar geht es ihm
wie Habermas um eine Legitimationsbeschaffung bestehender ,,Strukturen®.” Mit
dieser Legitimierung wéren aber noch weit schlechtere gesellschaftliche ,,Grund-
strukturen zu rechtfertigen (3.2.2). Dennoch hat Rawls’ Konzept die nachfol-
genden Diskussionen regelrecht kanalisiert. Die reaktive, zwischenzeitlich recht
einflussreiche Stromung des Kommunitarismus ist ohne die ,,Theorie der Gerech-
tigkeit” kaum zu verstehen (3.2.3).

3.2.1 John Rawls als Neoklassiker

In seinen zwei ,,Grundsitzen der Gerechtigkeit™ hat Rawls die Bedingungen an-
gegeben, denen eine ,,wohlgeordnete Gesellschaft™ (1971, 21) zu geniigen hétte:

(1) ,,Jedermann hat [ein] gleiches Recht auf das umfangreichste Gesamtsystem gleicher
Grundfreiheiten, das fiir alle moglich ist* (336, vgl. 282, 81), und

(2) ,,Soziale und wirtschaftliche Ungleichheiten sind so zu gestalten, dass (a) verniinfti-
gerweise zu erwarten ist, dass sie zu jedermanns Vorteil dienen, und (b) sie mit Positio-
nen und Amtern verbunden sind, die jedem offen stehen* (81, vgl. 104, 336).

Diese Grundsitze widersprechen sich: entweder gibt es Gleichheit — an Rechten,
Freiheiten, Grundgiitern oder was immer —, oder es gibt sie nicht.® Die Expositi-
on eines Widerspruches, aus dem sich alles weitere entwickelt, konnte als ,,dia-
lektische Darstellungsweise* gemeint sein.” Doch das liegt Rawls fern. Er setzt
einfach voraus, dass diese Grundsitze gelten (die platonische Methode der hypo-
thesis) und fragt, was der Fall sein muss, damit sie auch wirken.

Er sieht nun mehrere Moglichkeiten, sie zu deuten: a) eine manchester-
kapitalistische Variante (87 f.), wo ,,jedermanns Vorteil“ als utilitaristisch addier-
ter optimaler Gesamtnutzen verstanden wird, und ,,jedem offen” als das Leis-
tungsprinzip, angewandt unter gegebenen gesellschaftlichen Umsténden; b) eine
ordo-liberale Variante (93), in der gesellschaftlich bedingte Ungleichheiten der
Ausgangsvoraussetzungen zu minimieren versucht werden; c¢) eine genetokrati-
sche Deutung (94), in der ,,naturbedingte” Unterschiede zwischen den Menschen
zum Wohle aller genutzt werden; und d) eine ,,demokratische” Variante, in der

5 ,Viele der herkdmmlichen Tétigkeiten der Regierung lassen sich so rechtfertigen
(301; vgl. 23, 34, 626 ff.).

6 Es ,kann der Freiheitsgrundsatz auch das Prinzip der unbedingten Gleichheit heif3en,
weil er jedem eine unbedingte Gleichheit in den Grundfreiheiten sichert, und der
Gleichheitsgrundsatz das Prinzip der bedingten Ungleichheit, weil er soziale Un-
gleichheiten unter einer Bedingung erlaubt” (Steinvorth 1999, 100).

7 So liee sich der zweite Grundsatz, der eine Einschrinkung des ersten darstellt, aber
seinerseits eingeschriankt wird, als ,,Negation der Negation* verstehen. Es konnte
auch den ,,Widerspruch® von Staat und Gesellschaft darstellen.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

464 | PHILOSOPHIE NACH MARX

auch natiirliche Unterschiede ausgeglichen werden (95). Rawls ,,wahlt“ diese
letzte Variante. Diese Wahl ist wertabhdngig — sie wird nur konditional begriin-
det und ist keineswegs notwendig.8 Einerlei, zu welcher Lesart die ,,Realitdt” in
Bezug gesetzt wird (Nozick und Buchanan wiirden die erste Lesart bevorzugen,
andere eher den Egalitarismus), entscheidend bleibt die konzeptionelle Erfassung
der Realitdt. Wie geht diese nun in die Rawlsschen Bestimmungen ein?

Nach Rawls ,hingen ethische Grundsitze von allgemeinen Tatsachen ab®
(1971, 298). Diese Formulierung enthilt den Kern der Theorie: ethische Grund-
sdtze verweisen nicht auf ein apriorisches ,,Faktum der Vernunft“ wie bei Kant,
sind aber auch nicht auf konkrete Anschauung gegriindet wie bei den schotti-
schen Moralphilosophen (70), sondern liegen dazwischen. Das kann nur bedeu-
ten, dass Rawls seine Grundsitze auf eine Theorie griinden will, denn nur solche
behandeln ,allgemeine Tatsachen“. Es ist eine bestimmte Theorie, die hier
zugrunde liegt.” Darauf gibt es viele Hinweise: Schon die Beschiiftigung allein
mit der ,,Grundstruktur” bei der Untersuchung sozialer Gerechtigkeit (1971, 23;
1992, 45 ff.) ist in der Wahl des Theorienparadigmas parteiisch: Gegeniiber So-
zialismus wie Keynesianismus hatten Neoklassik und Neoliberalismus stets ein-
gewandt, staatliche Vorgaben miissten sich auf die ,,Grundstruktur® beschréinken,
um den Biirgern ihre sonst bedrohte Freiheit zu lassen.'

Auch die Annahme des zweiten Grundsatzes (81), soziale Ungleichheiten
wirkten sich iiber eine hohere Produktivitit zum Vorteil aller aus, ist ein Grund-
baustein der Neoklassik, auch wenn Rawls mit dem ,,Maximin-Prinzip* eine ega-

8 Sie gelte nur, ,,wenn man jedermann als moralisches Subjekt gleich behandeln will
und die Anteile der Menschen an den Friichten und Lasten der gesellschaftlichen Zu-
sammenarbeit nicht durch [...] Zufdlligkeiten bestimmen lassen mochte* (1971, 95).
Bei einer ,,Theorie der Gerechtigkeit“ ist es unverstindlich, warum ausgerechnet die-
se zentralen Annahmen als unbegriindete ,,Vorbemerkungen erscheinen. Nur diese
Variante hat sozialdemokratische Ziige: ,,Die Gerechtigkeit geht der Pareto-Opti-
malitdt vor und verlangt gewisse nicht pareto-optimale Verdnderungen* (1971, 100).
Das Materielle bleibt jedoch peripher. Rawls hat diese Typologie weiterverarbeitet,
doch nicht mehr selbst veroffentlicht (Pogge 1994, 131). Einen Ausgleich natiirlicher
Unterschiede (wie ein Stundenlohn umgekehrt proportional zur Ausbildung) kann
nur ein starker Staat vollziehen, der damit die Privatsphire verletzt, begrifflich wie
rechtlich. Dagegen wehrten sich Habermas, Nozick und Sandel (Forst 1994, 32).

9 Rawls deutet seine Abhdngigkeit von einer bestimmten Theorie an: ,,Die verschiede-
nen Gerechtigkeitsvorstellungen sind der Ausfluss verschiedener Vorstellungen von
der Gesellschaft [...] Will man eine Gerechtigkeitsvorstellung vollig verstehen, so
muss man die ihr zugrunde liegende Vorstellung von der gesellschaftlichen Zusam-
menarbeit herausarbeiten” (1971, 26; vgl. Pogge 1994, 129 ff.). Genau dies tun wir.

10 Populér etwa Milton Friedman 1962, 200: ,,The central defects of these measures
[governmental reforms, CH] is that they seek through government to force people
against their own immediate interest in order to promote a supposedly general inte-
rest [das ist schon die Struktur der spiteren kommunitaristischen Kritik an Rawls].
They seek to resolve what is supposedly a conflict of interest ... not by establishing a
framework [sic!] that will eliminate the conflict, but by forcing people to act against
their own interest” (200); vgl. hierzulande W. Eucken 1952 etc. (cf. 3.3.4).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JOHN RAWLS | 465

litdre Perspektive einzubringen versuchte (entscheidend iiber die Giite der Vertei-
lung sei nicht der Gesamtnutzen, sondern die Verbesserung der am schlechtesten
Gestellten). Die Gerechtigkeit wird somit in Parallelitdt zur Neoklassik nach (re-
gel-)utilitaristischem Muster begriffen:

,Das zweite Problem ist also, aus den gerechten und praktikablen Verfahrensordnungen
diejenigen auszuwihlen, die am ehesten zu gerechten und wirksamen Gesetzen kom-
men. Das ist wieder Benthams Problem der kiinstlichen Gleichmachung der Interessen
[!'], nur dass hier die Regeln (das gerechte Verfahren) auf eine Gesetzgebung (das ge-
rechte Ergebnis) abzielen, die den Gerechtigkeitsgrundsdtzen und nicht dem Nutzen-
prinzip geniigen soll* (226).

Marx hat den Utilitarismus in dem ideologischen Kerngefiige des Kapitalismus
verortet (,,Freiheit, Gleichheit, Eigentum, und Bentham®“, MEW 23, 189, vgl.
MEW 3, 393 ft.). Rawls meint nun, ,,dass die Gerechtigkeitsgrundsétze Teil einer
Theorie der politischen Okonomie sein kénnen (291). Bei ihm sind sie es in der
Tat. Er holt sie tautologisch aus der Theorie, die er zugrunde legt."" Die benutzte
o6konomische Literatur entstammt eindeutig dem Paradigma der Neoklassik (er
beruft sich auf Arrow, Buchanan, Edgeworth, Jevons, Olson, Pareto, Sen etc.).
Bereits der Gebrauch von Worten wie ,,Markt®, ,,Gleichgewicht* oder ,,perfekte
Konkurrenz“ verrit dies. Rawls selbst deutet die Herkunft seiner Theorie an:
»man muss feststellen, welche Grundsitze verniinftigerweise in der Vertragssitu-
ation zu akzeptieren wiren. Dadurch hiangt die Theorie der Gerechtigkeit mit der
Theorie der verniinftigen Entscheidung zusammen® (1971, 35; cf. 174, 292).

Die rational choice-Theorie (auch collective, social oder public choice ge-
nannt)'? ist eine soziologische Generalisierung der neoklassischen Basisannahme
von nutzenmaximierenden Individuen. Eine weitere fundamentale Modellan-
nahme der 6konomischen Neoklassik, der ,,vollstindige Wettbewerb™ (perfect
competition, cf. 2.3.3, Fn. 86), dient Rawls als ,,Idealmodell ..., das zeigt, wie die
Gerechtigkeitsgrundsitze verwirklicht werden konnten® (343). Die Neoklassik
hatte die Rawls’sche Arbeit eigentlich selbst schon geleistet, in dem in rational
choice-Theorien ein von den Grundsétzen der Neoklassik ausgehender und inso-
fern ,gerechter” Staat entworfen worden war. Rawls bemingelt lediglich, dass
die Frage der Gerechtigkeit in diesen Theorien hinter der der Effizienz zuriick-
geblieben wire (40 ff.). Dies wollte er nachholen, okne dabei gravierende Ande-
rungen der paradigmatischen Grundannahmen vorzunehmen. Nach wie vor sind
es Individuen, die nach Mafgabe ihrer Interessen iiber eine soziale Ordnung ent-
scheiden. Der Unterschied liegt in der Konstruktion der Entscheidungssituation:

11 Hoffe sah die Tautologie, ohne ihre Wurzel zu erkennen: ,,Rawls Gerechtigkeitsprin-
zipien sind in einem gewissen Sinne tautologisch. Sie sind ndmlich nichts anderes als
die Explikation der Vernunft-Attribute, die zuvor in die Definition der urspriingli-
chen Lage [...] eingegangen sind*“ (Hoffe 1979, 187). Das tat nicht erst Rawls.

12 Vgl. etwa Neumann 1944, Arrow 1951, Downs 1957, Buchanan 1962 und 1968,
Baumol 1965, Sen 1970. Noch heute werden diese Ansédtze in immer neuer Form
diskutiert (Becker 1976, Behrens 1986, Pies 2000).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

466 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Die Einzelnen wissen einige Dinge nicht, dafiir haben sie einen ,,Sinn“ mehr,
nimlich den fiir Gerechtigkeit (66, 346). Die Basisannahmen bleiben erhalten.'
Die Arbeit von Rawls muss daher als philosophische Explikation der die Neo-
klassik leitenden Basisfiktionen gelten. Erst in dieser Interpretation bekommen
Zige der Theorie, die sonst nur schwer einzusehen ist, einen iiberraschenden
Sinn. Im Theoriemodell der Neoklassik wurde die Wirtschaft als ein groBange-
legter Tausch gedeutet (2.3.1). Alle Beteiligten sind in diesem Modell ,,gleich*:
namlich auf ihren Nutzen bedachte Individuen, die auf dem Markt ihre Waren
tauschen. Sie sind auch ,,frei“, da sie aus rein 6konomischen Motiven handeln
und nicht politisch oder anderweitig fremdbestimmt werden. Ohne duflere Hin-
dernisse wird sich zwischen Angebot und Nachfrage daher ein ,,Gleichgewicht*
herstellen, welches die Preise festlegt. Dieses ,,Verfahren und damit sein Ergeb-
nis ist ,,gerecht”, weil alle Beteiligten gleich behandelt werden (wer Geld hat,
kann kaufen, sei er schwarz oder weil), und das Ergebnis des Verfahrens als ein
,demokratisches® interpretiert werden kann (per Definition wird niemand bei der
Tauschaktion iibervorteilt). Das Paradigma der Neoklassik wie auch der Verfah-
rensgerechtigkeit ist der ,,gerechte Tausch®, nur mit je anderer Betonung."* Doch
dieses Modell hat mehrere Schwichen, wenn es als Erklarung der ganzen Wirt-
schaftszusammenhinge benutz wird. Die Ausblendung der Produktionssphére
mitsamt ihrer Verhdltnisse und Entwicklungstendenzen sowie der Konkurrenz
und ihrer Konsequenzen sind nur die offensichtlichsten."”

Rawls modelliert nun nicht nur die ganze Wirtschaft, sondern auch noch die
Totalitdt der Gesellschaft nach ihm. Schon in der Bestimmung des zu erkliren-
den Gegenstandes ist dieser Einfluss zu erkennen. Rawls setzt als Grundmodus
der Vergesellschaftung den der ,,Kooperation an.'® Die ist zwar realistischer als
Habermas’ ,,Konsens*, doch es ist noch immer keine Erfassung sozialer Realitit,

13 Rawls lehnt diese Arbeiten nicht ab, sondern will sie ergéinzen: ,, Trotz gewisser Ahn-
lichkeiten [...] unterscheiden sich [...] der ideale Markt und die ideale Gesetzgebung
in wesentlichen Punkten. [...] Bisher jedenfalls gibt es keine Theorie der gerechten
Verfassung als eines Verfahrens, das zu gerechten Gesetzen fiihrt, so wie es eine
Theorie des konkurrenzbestimmten Marktes als eines Verfahrens gibt, das zur Opti-
malitdt fithrt* (1971, 397).

14 Rawls benutzt dieses Marktmodell affirmativ (1971, 304 ff., besonders 308). Noch
bei Hoffe spiegelt sich diese Dependenz, allerdings auf deutsche Weise — er spricht
von einem ,.transzendentalen Tausch (1998, vgl. 1991).

15 Die ,,perfekte Konkurrenz* (Rawls 1971, 305; s.0.) ist gerade die Abwesenheit von
Konkurrenz: alle Anbieter tibernehmen den Marktpreis passiv, kein Anbieter fiihrt
kostensparende Investitionen ein (vgl. 2.2.6, 2.3.3).

16 Rawls nimmt an, ,,Gesellschaft sei eine ,,in sich abgeschlossene [self-sufficient]
Vereinigung von Menschen, die [...] gewisse Verhaltensregeln als bindend anerken-
nen“, und ,,diese Regeln beschrieben ein System der Zusammenarbeit [cooperation],
das dem Wohl seiner Teilnehmer dienen soll. Dann ist [...] die Gesellschaft ein Un-
ternehmen [im Original venture, ein riskanter Akt] zur Férderung des gegenseitigen
Vorteils* (Rawls 1971, 20). Zur tiefsitzenden Dominanz der Tauschgerechtigkeit im
Gedanken der ,,Kooperation“ siche Axelrod 1984, Honneth 1999a (zu Dewey).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JOHN RAWLS | 467

sondern seinerseits eine Ontologisierung theoretischer Annahmen, nur nicht sol-
cher der Rechtstheorie wie bei Habermas, sondern der ideologisch verkiirzten
6konomischen Modelltheorie der Neoklassik.'” Sie unterstellt kooperativen Ge-
sellschaften das Wirtschaftsmotiv einer ,,Bedarfsdeckung®. Fiir Marx waren die
relevanten Einheiten der kapitalistischen Wirtschaftsmotivation die Kapitalbesit-
zer, denen es nicht um die Bedarfsdeckung der Gesellschaft geht, sondern
zwangsliufig um die Erzielung eines immer groferen Profites.' Erst aus dem
Konflikt dieser privaten Aneignung mit der Bedarfsdeckung der Gesellschaft (al-
len, die kein Produktivvermégen haben, die Kapitalbesitzer als Menschen sowie
das Gemeinwesen als solches) ergeben sich die Probleme, auf die der politische
Streit um Gerechtigkeit eine Antwort sucht. Rawls blendet dieses Problem schon
in seinen Ausgangsvoraussetzungen aus."’

Die neoklassische Theorie ist als Modelltheorie vor allem auf Konsistenz be-
dacht: die mathematischen Modellrechnungen haben zunéchst keine Verbindung
zu irgendeiner wirtschaftlichen Realitit.”” Rawls konstruiert einen Vierstufen-
gang, der der Anwendung einer solchen Modelltheorie auf die Wirklichkeit bis
ins Detail entspricht. Der ,,Urzustand* (34 ff., 140 ff.) entspricht dem ersten, dem
Modellstadium der Theorie: ,,Im Urzustand kennen die Beteiligten nur [...] Ein-
zeltatsachen,” also Alltagswahrnehmungen, allerdings nichts iiber ihre eigene
Position. Sie kennen aber zugleich auch ,die ersten Grundsitze der Gesell-
schaftstheorie® (228). Das unvermittelte Nebeneinander von Wissen iiber Einzel-
nes und Allgemeines, nicht aber {iber Besonderes, ist aus sich heraus kaum ver-
standlich. Fiir Marx waren die Interessen in die unmittelbare Realitit des Alltags
eingewoben (MEW 2, 85 u.6.). Bei Rawls ist das Wissen iiber Einzelheiten von
dem Wissen iiber eine abstrakte Theorie begleitet, die nichts mit den Einzelheiten
zu tun hat. Sie ist nicht an der Empirie, sondern ,apriorisch’ gewonnen (ein ,,Ide-
almodell, 343). Die Vorstellung, die Beteiligten konnten zwar ,,Einzeltatsachen
iiber Menschen wie ihre gesellschaftliche Stellung, ihre natiirlichen Eigenschaf-
ten, ihre besonderen Interessen™ (226) wissen, aber ,,nicht ihre eigene gesell-

17 Rawls strebt ja eine noch ,.hohere Abstraktionsstufe” (1971, 12) als die bei Locke,
Rousseau und Kant an.

18 Die Unterscheidung von Wirtschaftsmotiven ist keine isoliert psychologische, son-
dern eine gesellschaftliche (strukturfunktionelle). Zu den ,,Wirtschaftsstilen* vgl.
Sombart 1912, Miiller-Armack 1938, Schefold 1993.

19 ,,Bestimmt man [...] Gesellschaften als Kooperationen zum wechselseitigen Vorteil
aller, so geht man gerade iiber die Seite aller bisherigen Gesellschaften hinweg, die
wohl der wichtigste Grund fiir Klagen iiber ihre Ungerechtigkeit war* (Steinvorth
1999, 97). Rawls beriihrt Fragen der ,,Rahmenregelung® nur sporadisch, unter vertei-
lungstheoretischen Gesichtspunkten (1971, 343). Marx wird nur gestreift (292, 339).

20 Zum Platonismus der Neoklassik cf. 2.3.1, Fn. 22 In Gesprichen haben Okonomen
diese Auffassung stets bestitigt. ,,Eine Gerechtigkeitsvorstellung l4sst sich nicht aus
evidenten Voraussetzungen [wie bei Kant] oder Bedingungen [wie bei Marx] fiir die
Grundsétze ableiten; vielmehr ergibt sich ihre Rechtfertigung aus der gegenseitigen
Stiitzung vieler Erwégungen, daraus, dass sich alles zu einer einheitlichen Theorie
zusammenfiigt (1971, 39).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

468 | PHILOSOPHIE NACH MARX

schaftliche Stellung® kennen (225), suggeriert, der reine Geist schwebe gleich-
sam liber den Dingen und nehme nur zufillig diese oder jene Gestalt an. Diese
seltsame Annahme wird verstindlich, wenn man ihn als Reflex der Neoklassik
interpretiert, die Rawls seit seiner Jugend aufgesogen hat (Pogge 1994, 22). lhre
Grundannahmen {ibergehen die empirische Wirklichkeit, indem sie den Blick
vom Kapitalismus weglenken, hin auf eine vermeintlich ewige ,,Natur des Wirt-
schaftens (2.3.1, Fn. 12; 2.4.1, Fn. 22). In diesen Modellannahmen stecken schon
Rawls’ Aussagen iiber Freiheit, Gleichheit und Gerechtigkeit.

Dem Festlegen der Gerechtigkeitsgrundsitze, welches Rawls im ,,Urzustand*
verortet, entsprechen die abstrakten Urteile {iber die Wirklichkeit von jener aprio-
rischen Theorie aus.”' Das Ergebnis der Wahl von Grundsitzen wird von Rawls
festgelegt, obwohl doch die (Kantische) Freiheit ,,rekonstruiert™ werden soll — ein
Widerspruch, an dem auch die Diskurstheorie krankt (3.1.3, Fn. 47). Rawls ver-
fiigt nicht liber hellseherische Fahigkeiten, die ihm eingeben, was diese so selt-
sam beschaffenen Individuen im ,,Urzustand* wihlen wiirden, sondern ganz wie
die Individuen in seinem Modell entnimmt er diese Grundsitze der ,,sozialwis-
senschaftlichen Theorie® der Neoklassik. Dem ,,Schleier des Nichtwissens®, der
die Neutralitdt des Rechtes rekonstruieren soll, entspricht dort die Ausblendung
der Produktionssphidre. Denn diese beinhaltet genau diejenigen ,,allgemeinen
Tatsachen®, die hinter der ,,veil of ignorance* verborgen bleiben.?

Die nichsten beiden Stufen, die Verfassungs- und Gesetzgebung, kennen nun
genau solch ,,allgemeine Tatsachen beziiglich einer Gesellschaft, etwa ihre Grofle
oder ihr[en] wirtschaftliche[n] Entwicklungsstand, ihre institutionelle Struktur,
ihre natiirlichen Umweltbedingungen® (228). Die Kenntnis derselben geht (wie
in der Neoklassik) nicht in die Sozialwissenschaft ein, sondern dient allein der
Anwendung oder Konkretisierung der aus der abstrakten Theorie bezogenen Wer-
tungen. Gerecht oder ungerecht sind nicht einzelne Verhéltnisse, sondern die
Verfassung sowie konkrete einzelne Institutionen und Gesetze. Wenn Rorty spi-
ter den Gehalt solcher Theorien durch die Aussage pointierte: ,,I’m just an Ame-

21 An solchen Urteilen hat sich auch die Diskurstheorie festgebissen: ich kann von
meinen ,,normativen Folien* aus sagen: ,,Sklaven sind unfrei“, oder ,,Es ist un-
gerecht, wenn Menschen in Afrika verhungern®. Ich gebe damit den Common sense
meiner Zeit wieder, die ich nur bei Strafe grober Naivitdt aus der Theorie ausblenden
kann. Rawls muss die Moral in seinem ,,Gerechtigkeitssinn® voraussetzen (493).
Gewonnen wird so nichts. ,,Ein solcher Urzustand erklirt nichts. Er schiebt blof3 die
Frage in eine graue, nebelhafte Ferne” (MEW 40, 511).

22 Der ,,veil of ignorance* wire daher besser als ,,Verschleierung durch Ignoranz® zu
iibersetzen (genitivus subiectivus). Rawls erneuert das Werturteil des Kontraktualis-
mus. ,,Was fiir Marktkritiker wie Marx ein bewusstloser Prozess ,hinter dem Riicken
der Warenproduzenten’ war, ,worin sich die Regel nur als blind wirkendes Durch-
schnittsgesetz der Regellosigkeit durchsetzen kann’ ,mit der blind zerstérenden Wir-
kung eines Naturgesetzes’ [... MEW 23, 121, 117, 511], das ist Hobbes gerade we-
gen seiner Blindheit, die auf Herkunft und Person sowenig achtet wie die blinde Jus-
titia, die Garantie fiir die Gerechtigkeit des Marktes* (Steinvorth 1998, 317). Hier
wird indes die Differenz zwischen Okonomie und Politik verschliffen.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JOHN RAWLS | 469

rican®, so trifft er durchaus die Intention von Rawls.”® Hatte dieser in seinen spé-
teren Schriften seine universalen Absichten immer mehr zuriickgenommen, so ist
schon in der ersten und stirksten Version von 1971 unverkennbar, dass er die
USA meint, deren Institutionen durch die vermeintliche Allgemeingiiltigkeit sei-
ner Theorie nur ideologisch iiberhoht werden. Sobald die Individuen des Urzu-
stands zu konkreten Entscheidungen kommen, gleichen die ins Leben gerufenen
Institutionen denen der USA aufs Haar.>* Die Theorie der Gerechtigkeit ist somit
als , transzendentale Deduktion® der USA zu lesen.”

3.2.2 Rechtfertigung von Stachanov

,Hennecke, geh du voran!* (Sprichwort aus der DDR)

Misslich an solchen Deduktionen moderner Staaten ist nicht, dass sich die
Reichweite dieser Deduktionen auf einzelne Linder begrenzt — auch wenn dies
dem Selbstverstindnis der Verfasser widerspricht —, sondern eher der Umstand,
dass sie (quasi-)transzendental ist. Denn aus einer solch apriorischen Sicht, die
nicht nur aus obersten Prinzipien ableitet, sondern selbst diese noch apriorisch
»konstruiert”, sind die realen Strukturen einer ganzen Gesellschaft kaum einzu-
holen. Allenfalls lisst sich die Binnenstruktur der Selbstauslegung einer spezifi-
schen Gesellschaft rekonstruieren, und zwar nur aus der normativ-rechtlichen
Perspektive, und auch dies nur unter gewagten Annahmen.

An dieser Rekonstruktion des normativen Selbstverstdndnisses einiger politi-
scher Institutionen der gegebenen amerikanischen Gesellschaft hob die Kritik des

23 Richard Rorty miindlich 1985, zitiert von K.O. Apel, in Blasche 1988, 122.

24 So gibt es eine verfassungsgebende Nationalversammlung (1971, 224, 251), Parteien
(162), Abgeordnete (224, 255), Wahlménner (253), Religionsfreiheit (241 — diese
musste von den USA aufgrund der disparaten Zusammensetzung der Bevolkerung
1776 ,.erfunden” werden), Redefreiheit (255), Kartellgesetze (306), Verbrauchssteu-
ern (312) und den wirtschaftlichen und politischen Liberalismus (274), auf den sich
Rawls’ Kritiker dann stiirzten. ,,Der Vier-Stufen-Gang wird durch die Verfassung der
Vereinigten Staaten nahegelegt™ (224, cf. 23).

25 Cf. 3.1.5, Fn. 124 zu Habermas. Die Bedeutung des Wortes ,,Deduktion* deckt sich
mit der von ,,Begriindung“ und ,,Rechtfertigung*: es geht in beiden Féllen um den
Erweis der RechtmiBigkeit einer Sache (Kersting 1997, 121 ff.). Der ,,Konstrukti-
vismus“ der Moralphilosophie gleicht einer apriorischen Prinzipienphilosophie.

26 Durch den ,,Kontrakt“ oder den ,,Diskurs® soll das, um dessen Umsetzbarkeit sich
Natur- und Vernunftrecht bemiiht hatten, allererst erzeugt werden. Steinvorth 1999,
92 sieht darin eine ,,peinliche Verwechslung®. In der Tat wird damit, trotz des
Selbstverstindnisses, ,,postmetaphysisch“ zu sein (Habermas 1988, Rawls 1971, 289
f., Rawls 1993: ,political, not metaphysical®), die bei Kant in begrenzter und reflek-
tierter Weise benutzte Transzendentalphilosophie (sie diente als Grundlage der Kritik
an hypertrophen Vernunftanspriichen) sinnwidrig auf empirische Fragen ausgedehnt
(3.1.5, Fn. 90 und 126). Mit dem Versuch, den Kontraktualismus ,,auf eine hohere
Abstraktionsebene zu heben* (Rawls 1971, 12; vgl. Habermas 1976b, 167 f.) werden
vielversprechende Differenzierungsmoglichkeiten von Kant in eine ,,Einheitsphilo-
sophie verwischt (siche insgesamt 2.5.2, 4.2.5).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

470 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Kommunitarismus an, der sich hier nicht richtig reprisentiert fiihlte (3.2.3). Die
Theorie kommt aber auch dann in Schwierigkeiten, wenn man mit dem Erzeu-
gungspathos der Autoren die entsprechende Gesellschaft nicht schon als ,,gege-
ben“ ansetzt. Denn mit dem Differenzprinzip lassen sich noch ganz andere Ge-
sellschaften rechtfertigen. Die wenig egalitiren ,,realsozialistischen® Staaten ha-
ben nach diesem Prinzip funktioniert, und es lieBen sich noch extremste kapita-
listische Ungleichverteilungen damit rechtfertigen.”” Mit Ulrich Steinvorth lieBe
sich dies in einer starken Lesart als Falsifikation der Theorie deuten, in einer
schwachen Lesart zumindest ihre ungeheure Dehnbarkeit kritisieren.*®

Entweder haben wir es also mit einer Auslegung des normativen Selbstver-
stindnisses von bestehenden Institutionen zu tun. Dann ist allerdings die Heran-
gehensweise umwegig und missverstdndlich, und auch das universalistische
Selbstverstéindnis wére verfehlt. Die konkurrierenden libertiren Vertragstheoreti-
ker (Buchanan, Nozick) hitten eher recht als Rawls, weil sie nichts hinzuerfinden
und insofern niher an den ,,allgemeinen Tatsachen* bleiben.”’ Oder aber, wenn
der universale Anspruch erhalten bleibt, ist diese Theorie in ihrer schwachen
Lesart als tiberinklusiv, in ihrer starken Lesart durch eine vielfache Falsifikation
der Grundannahmen schlicht als falsch zu bezeichnen. Die Theorie der Gerech-
tigkeit wird in beiden Lesarten ideologisch.

27 Dass Ungleichheit besser fiir alle sei, unterstellte der Sozialismus in der NOP (2.2.2,
Fn. 18) und im Stachanov-System bzw. der Aktivistenbewegung (Dittrich 1987).
,,Hohere Lohne und andere Privilegien [...] sollen zu einem groBeren Gesamtprodukt
stimulieren [...] Aus dem groBeren Sozialprodukt kann [...] die niedrigste Lohnklasse
einen groferen Lohnkuchen herausgeschnitten bekommen [...]. Die sozialistischen
Staaten stiitzen sich auf diese Vorstellung, als sie [...] ,Helden der Arbeit’ Pramien
zahlten und ihren Funktiondren Datschen, Intershops und Auslandsreisen goénnten
(Steinvorth 1999, 84). Im Kapitalismus steigen die Lohne nicht im selben Mafle an
wie die Produktivitét (cf. 2.1, Fn. 11 und 137; auch 2.3.3). Wenn etwa die Produkti-
vitdt um 10 Prozent steigt, die Gewinne der Unternehmen um 50 Prozent, die Léhne
jedoch nur um 2 Prozent, so ist dieses durchaus realistische Szenario nach Rawls
,gerecht”. Ahnlich wird heute alltiglich gewertet.

28 ,,Ein Gerechtigkeitsprinzip aber, mit dem unvereinbare Handlungsweisen gerechtfer-
tigt werden konnen, kann nicht mehr zwischen gerecht und ungerecht unterscheiden
und ist so unbrauchbar wie eine Theorie, aus der widerspriichliche Aussagen ableit-
bar sind* (Steinvorth 1999, 85).

29 Nozick 1974 und Buchanan 1975, die die neoliberale (,libertdre*) Antwort auf
Rawls 1971 gaben, gingen bewusst von den bestehenden Verhiltnissen sowie den
Vorstellungen der in ihnen lebenden Menschen aus. Da auch sie sich stark von den
Annahmen der neoklassischen Theorie leiten lassen (,,Der 6konomische Tausch ist
fiir Buchanan der Archetyp des freien Umgangs miteinander”, Kersting 1994, 327,
bei Nozick ,,sind alle politischen Organisationsformen von den Marktstrukturen ab-
sorbiert worden®, a.0. 316), kommen sie zu einer offenen Verteidigung des status
quo und zur Befiirwortung einer das Kapital stiitzenden Politik. Mit Recht ist zu sa-
gen, ,,dass Buchanans radikaldemokratische Entscheidungsregel fiir 6ffentliche Gii-
ter [alle miissen zustimmen koénnen, CH] ein Veto-Prinzip ist, mit konservativer
Gravitation; die politische Petrifizierung der bestehenden Eigentumsverhéltnisse ist
ihre heimliche Konsequenz* (Kersting 1994, 341; vgl. Koller 1987, Kley 1989).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JOHN RAWLS | 471

Trotz seiner egalitiren Intentionen verlédsst sich Rawls auf eine Theorie, die
das Ergebnis und die Tendenz seines Buches in ihr Gegenteil verkehrt. Wollte er
wirklich das Recht oder die Situation der unteren Klassen stirken, wie es zuwei-
len den Anschein hat und oft zugunsten von Rawls hervorgehoben wird, wire er
besser beraten gewesen, sich deren konkrete Situation anzuschauen; in den USA,
falls es um diese ging, in der Welt, wenn dies das Ziel gewesen wire (Rawls
1994, 2002, Pogge 2002). In beiden Féllen kann sich eine Theorie, die zu Guns-
ten der ,,weniger Begiinstigten™ (127, aber auch: ,,Arbeiterklasse®, 99) sprechen
will, nicht auf Mechanismen des Marktes verlassen, da gerade dieser Markt die
neue Armut erst erzeugt oder zumindest verscharft hat.

3.2.3 Die Reaktion des Kommunitarismus

Rawls Theorie war insofern egalitir, als sie eine ,,gerechtere Verteilung forder-
te. Daher lagen angelsdchsische marxistische Kritiker mit ihren Versuchen, diese
Forderungen zu iibertrumpfen, auf einer falschen Fahrte: als Forderungen sind
sie kaum zu iibertreffen.”” Marx’ Kritik war anders gewichtet: Solche Forderun-
gen konnen trotz aller augenscheinlichen Progressivitit dahin fiihren, sich mit
dem bestehenden Zustand abzufinden, da er bereits rechtmaBig ist (MEW 4,
105). Die wohlklingende ,,soziale Gerechtigkeit und die ,,radikale Demokratie*
sind in der ,,Grundstruktur® ldngst gegeben. Angestrebt ist in den Theorien von
Rawls und Habermas weder eine Erklarung noch gar eine Verdnderung realer
Ungleichheiten, sondern eine Anderung der Sichtweise.”’ Eine bloB verinderte

30 Rawls lasst die Frage ausdriicklich offen, ob die Marktgesetze (die ,,wohlgeordnete
Gesellschaft™) nicht auch im Sozialismus zur Anwendung kommen kdnnten (1971,
305; Experimente mit Marktsegmenten waren im Realsozialismus eine Héresie, cf.
Sik 1972). Zur linken Rawlskritik in den USA sieche Wood 1972, Miller 1974, De-
Marco 1980, Francis 1980, Young 1981, A. Buchanan 1982, DiQuattro 1983, Rei-
man 1991, Fraser 1997. Kymlicka fragt, ob links von Rawls liberhaupt noch Platz sei
(1990, 169). Hier wirkt der ,,Schleier der Unwissenheit®, der durch die Orientierung
der Neoklassik am Tauschmodell (und der Sozialphilosophie an der Rechtssphére)
bedingt ist: Kymlicka problematisiert die Rechtssphére nicht und bleibt daher bei der
Feststellung stehen, Rawls und seine marxistischen Kritiker hitten die gleichen For-
derungen. Es wiére weiterzufragen, wie diese Forderungen behandelt werden.

,»Die hier vorgelegte Gerechtigkeitsvorstellung diirfte [...] unsere Sicht [!] der sozia-
len Welt verdndern und uns mit den Fiigungen der Natur [...] ausséhnen“ (Rawls
1971, 556). ,.Erst wenn die Menschenrechte in einer weltweiten demokratischen
Rechtsordnung [...] ihren ,Sitz’ gefunden haben ..., werden wir auch auf globaler E-
bene davon ausgehen diirfen, dass sich die Adressaten dieser Rechte zugleich als de-
ren Autoren verstehen konnen“ (Habermas 1999a, Hvg. CH; cf. Honneth 1999a,
283). Die globale Geltung der Menschenrechte ist ein hehres Ziel, aber selbst in die-
sem Fall wiren die einzelnen Menschen nicht die ,,Autoren dieser Rechte. Als sol-
che ansehen konnen sie sich schon jetzt; der Aspekt des ,,Sehens” fiigt der Sache
wenig hinzu. Marx’ kritisierte, die Junghegelianern verdnderten blof3 die Sichtweise
(2.5.7). Zum dekonstruktivistischen Ziel einer Anderung der Sichtweise ,.eines je-
den“ cf. Fraser 1997, 48.

3

—_

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

472 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Sichtweise ist, solange sie im Normativen verbleibt, durch geschickte Traktate
von der Gegenseite leicht einzuwickeln: Sie muss lediglich auf die gegebene
RechtméBigkeit der Verhiltnisse und MaBBnahmen sowie auf fehlende Alternati-
ven hinweisen (3.1.4, Fn. 62). Solange das Recht als Ort begriffen wird, an dem
die Theorie ihre normativen Forderungen abladen kann, die dann nur noch umge-
setzt werden miissen, ist Marx’ Rechtskritik {ibersprungen: das Recht hat die
Forderungen nach Gleichheit, Freiheit und Gerechtigkeit bereits inkorporiert,
zumindest in den westlichen Staaten. Die Forderung schligt in Apologie um.*”

Die Form des Rechts hat darum in der Folge eine Kritik provoziert, die es
nicht nur auftheben, sondern aufgeben zu wollen schien: Den Kommunitarismus,
der sich als Kritik an Rawls konstituierte.”> Der Schwerpunkt dieser Reaktion auf
den theoretischen Liberalismus war die Problematisierung des abstrakten Cha-
rakters der Theorie. Dabei hat man Argumente bedient, die es auch schon bei
Hegel und Marx gab (Taylor 1975, Walzer 1990, 159). Fiir diese aber war die
»Form‘ des Rechts eine Errungenschaft der modernen Gesellschaft. Die abstrakte
Negation der Kommunitaristen spiegelt Rawls’ undialektische Konzeption von
Recht und Gesellschaft ins Gegenteil: dort wird ,,Recht” als vollig mit ,,Gesell-
schaft kongruent betrachtet, hier — zunéchst — als gar nicht.

Dieser Streit zwischen den US-amerikanischen Denkrichtungen des Libera-
lismus und Kommunitarismus wird missverstanden, siecht man ihn als Konflikt
zwischen idealistischen ,,Normativisten® und wirklichkeitsndheren ,,Realisten®.
Es handelt sich vielmehr um einen Konflikt zwischen verschiedenen Konzeptio-
nen des Normativen. Der Kommunitarismus problematisierte die Angemessen-
heit von Rawls’ Modell, indem er ein anderes normatives Modell dagegenstellte.
Letztlich streiten hier nur Bekenntnisse: ,,ein trockenes Versichern gilt aber gera-
de so viel als ein anderes® (Hegel 1807, 71, vgl. 180). Der innernormativistische
Streit drehte sich um die Ebene, auf welcher die sozialen Bindungskrifte und die
zentralen gesellschaftlichen ,,Mechanismen® theoretisch zu konzipieren wiren.
Diese Kritiker teilten Rawls’ Auffassung, dass Gesellschaft aus einem Kontrakt
entstehe, nur musste es fiir sie kein rechtlicher sein.

32 Zur Parallele bei Habermas siehe 3.1.5. Das Recht kann nur Verhiltnisse verrechtli-
chen, die bereits ansatzweise bestehen und daher als verrechtlichte moglich sind
(3.1.5, Fn. 102). Fiir die Verrechtlichung des Schutzes von Minderheiten oder der
Umwelt muss daher material argumentiert werden. Will man in Regionen auflerhalb
der westlichen Hemisphére fiir elementare Menschenrechte eintreten, sollten diese
aus den vorliegenden Verhéltnissen und Traditionen entwickelt werden, um sie nicht
nur imperial iberzustiilpen. Dies diirfte in den meisten Regionen méglich sein.

33 So Honneth 1993, 8; Reese-Schifer 1994, 13 ff; Kallscheuer 1994, 126, Krebs 2000,
7. Natiirlich gab es in der kommunitaristischen Strémung verschiedene Standpunkte
— einzelne Vertreter grenzten sich sogar kokettierend von ihm ab (etwa Taylor und
Walzer). Doch erst innerhalb einer Gemeinsamkeit kdnnen spezifische Differenzen
auftreten. Diese Gemeinsamkeit ist die kritische Reaktion auf Rawls, die eine (ethni-
sche, kulturelle oder auch sexuelle) ,,Gemeinschaft in den Vordergrund stellt. Da
sich diese Gemeinschaft nur iiber eine ,,Differenz* identifizieren kann, sind auch
Theorien der Differenz zum kommunitaristischen Paradigma zu rechnen.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JOHN RAWLS | 473

Es komme darauf an, welche Vorstellungen die VertragsschlieBenden hatten —
egoistische Interessen plus Gerechtigkeitssinn (Rawls 1971, 20 f.), oder vorgin-
gig warmherzige Gemeinschaftsgefiihle.*® In dieser Kritik wurde Rawls aller-
dings schon so viel zugestanden, dass man entweder nur interne Einzelheiten
korrigieren wollte, oder aber gar nicht die Theorie selbst, sondern die von ihr
gemeinten Gegenstiande problematisierte: So wurden in der kommunitaristischen
Kritik an Rawls andere Vorstellungen eingebracht, die vor allem den Begriff der
,Person® und seiner Implikationen (Sandel 1984a, Taylor 1985), die Frage des
Vorrangs des substantiell Guten vor dem formal Gerechten (MacIntyre 1981)
sowie eben die Form des Rechtes betrafen (Forst 1994, 55 ff.).

Man sah richtig, dass es Entitdten gab, fiir die das Recht blind war: vorrangig
die Zugehorigkeit zu Minderheiten kultureller, religidser oder sexueller Art.
Nicht nur sei das im Kontraktualismus zugrundegelegte Subjekt substantieller zu
»denken“, sondern auch die Eingebundenheit in seine irreduziblen sozialen Kon-
texte anzuerkennen — ein antiliberales Argument seit Burke und Hegel. Reale
Probleme wie materielle Ungleichheit oder soziale Diskriminierung lassen sich
jedoch durch ihre bloBe ,,Anerkennung® nicht beseitigen, und sei sie noch so
zwischen Ethik und Recht differenziert. Eher besteht die Gefahr, dass sie so fest-
geschrieben werden.*> Daher wurde von liberaler Seite dagegen eingewandt, dass
die Gewihrleistung gesellschaftlicher Freiheit durch den Rechtstaat aller Vielfalt
innerhalb eines Staatswesens vorausgehe, dass daher die ,,Identitit™ einer be-
stimmten Gruppe nicht gegen den Rechtsstaat ins Feld gefiihrt werden konne.
Dieser etwas reflektiertere Liberalismus diirfte den Endpunkt der Debatte anzei-
gen, da auch viele Kommunitarier ihm zustimmten (Walzer 1996).

34 Sandel 1982 war besorgt um die Bindungskraft einer atomistischen Gesellschaft, wie
er sie in Rawls Konzeption vorfand: ,,Voraussetzung des Teilens ist die [...] Gemein-
schaft, innerhalb derer geteilt werden soll*“ (Reese-Schéfer 1994, 18; vgl. zuvor be-
reits Taylor 1975 und Maclntyre 1981). Walzer 1983, 133 nennt den Gesellschafts-
vertrag ein ,,moralisches Band“ — kein nur nutzenorientiertes. Zum Tonniesbezug
vgl. Rehberg 1993.

35 ,,Assimilation ist die Todsiinde gegen das Ideal der Authentizitit” (Taylor 1992, 29).
Slavoj Zizek mokierte sich iiber die Festlegung indigener Vdlker auf museale, ge-
sellschaftlich benachteiligte Bilderbuchrollen, welche durch das Pochen auf Identitét
und Anerkennung verstirkt wiirde (miindlich in New York 1997, cf. Altvater 1992).
Diese Ambiguitit belastet auch den Feminismus: entweder erstrebt er eine rechtliche
Gleichbehandlung der Geschlechter, dann werden Frauen jedoch strukturell benach-
teiligt; oder das ,,spezifisch Weibliche® wird rechtlich beriicksichtigt — dann aber
werden Frauen auf bestimmte Stereotype festgelegt. ,,Die Theoretiker der Anerken-
nung beziehen sich zu unrecht auf Hegel, [...] nicht [nur] weil Hegel den Ausdruck
,Kampf um Anerkennung’ nicht verwendet, sondern weil [...] es geradezu ausge-
schlossen ist, dass es einen Kampf um Anerkennung geben kann“ (Luckner 1995,
145, hierin bestitigt ihn Stekeler, a.0. 211). Der Kampf geht ,,nicht um Anerken-
nung, sondern ist schon eine bestimmte Form der Anerkennung“. Der Ausdruck
»Kampf um Anerkennung lege ,,nahe, dass dieser Kampf bei erreichter wechselseiti-
ger Anerkennung beendet sei” (145). Siehe auch Siep 1979, Wildt 1982, Amengual
1990, Girndt 1990, Luckner 1995.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

474 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Auf dem Wege zu diesem Formelkompromiss hatte die als Kritik am zu abs-
trakten Liberalismus gemeinte Denkrichtung viel vom einstigen Gegner iiber-
nommen, etwa in Schlagworten wie ,,Autonomie oder ,,Anerkennung® (Walzer
1983, 356 ff., Taylor 1992) — primir rechtliche Kategorien, die in auBerrechtliche
Gebiete iibertragen wurden.*® Dadurch erhoffte man sich eine rechtliche Aner-
kennung, etwa die gesetzliche Festschreibung der Gleichstellung der Frau,
gleichgeschlechtlicher Lebensgemeinschaften oder der sprachlichen Eigenstin-
digkeit kultureller Minderheiten wie der Frankokanadier (Taylor 1992). Diese
Ubertragung rechtlicher Kategorien des theoretischen Liberalismus auf andere
Gebiete war aber eher gegen die eigenen konkretistischen Intentionen. Doch hat
man sich einmal auf das Feld des Normativen begeben, bleibt das Recht der Sie-
ger, insofern es die notwendige Stiitze aller modernen Moral ist (3.1.5, Fn. 95).

Gegen den Liberalismus wurden also konkretere Ebenen betrachtet, auf sie
aber doch wieder die Vorziige der politischen Sphére {ibertragen. Das kommuni-
taristische Konzept der civil society etwa (Walzer 1991, Taylor 1993) nimmt aus
der politisch-rechtlichen Sphire das Konzept der ,,normativen Integration, wo es
seinen Ort hat, verlegt ihn aber von Staat und Recht, die als zu abstrakt erschei-
nen, in die Gesellschaft, bzw. die Ethik als deren philosophisch verdiinnten
Platzhalter. Der Formalismus und die selbstgewéhlte ,,Blindheit” gegeniiber der
Wirtschaft wird auf diese Weise nicht iiberwunden, sondern noch auf die gesell-
schaftliche Sphire ausgedehnt.’’ Eine Ursache dafiir ist die Unklarheit dariiber,
was Theorie hier iiberhaupt leisten will. Wollte sie zu politischer Tétigkeit aufru-
fen, war die Wahl des Mediums Theorie sicherlich eine verfehlte. Wollte sie Kri-
tik liben, hitte sie dies durch das detaillierte Aufzeigen von Missstdnden besser
erreicht. Indem sie aber versuchte, alternative Theorien der Gerechtigkeit oder
des Guten aufzustellen, ersetzte sie einen ,,verschonerten Schatten dieser Gesell-
schaft“ (MEW 4, 105) durch einen anderen.

36 ,,Der politische Diskurs der Gegenwart dreht sich im wesentlichen um Rechte® (Tay-
lor 1993, 117). Auch Walzer gibt zu: ,,our situation is largely captured by that voca-
bulary* (1991, 14). ,,In der Geschichte der Philosophie ist Anerkennung der Begriff,
der bei Fichte und Hegel gewissermaflen den Staatsvertrag Hobbes’ als Grundlegung
des Rechts und des Staates ersetzt. Anerkennung meint den Prozess der gegenseiti-
gen Wechselwirkung, durch den sich die einzelnen Bewusstseine bilden, indem sie
zugleich den allgemeinen Willen bilden, innerhalb derer sie fiir Personen, d.h. fiir
Rechtstriger gehalten werden* (Amengual 1990, Hvg. CH).

37 Walzer 1991, 20 erhofft sich von der ,,Civil Society*, was im 17. Jahrhundert nur der
absolute Staat vollbringen konnte: Religionskriege zu befrieden. Aufgaben des Staa-
tes werden in die Gesellschaft hineingeblendet. Das gilt sogar fiir den Sozialstaat: er
soll durch eine ,,Sozialgesellschaft ersetzt oder ergénzt werden (Reese-Schifer
1998, 96). Das Konzept der ,,Civil Society* hat den Biirger nur als Citoyen und nicht
als Bourgeois im Blick (Cohen 1995, 36), es ist entokonomisiert. Es bleibt mit Wal-
zer (1987, 7, 30, 107) in der platonischen ,,Hohle*. Nicht nur bei den theoretischen
Liberalen hingt also ein ,,veil of ignorance* iiber der sozialen Realitét. Zur ,,Blind-
heit* wiederum Steinvorth 1999, 98.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JOHN RAWLS | 475

Diese konnte weder mehr Wissenschaft noch Kritik sein — es blieb beim evo-
kativen Bekenntnis. Ist es so, wie der Kommunitarismus sagt, so besteht kein An-
lass zur Sorge. Ist es nicht so, beklagt er Missstdnde, so bedarf es einer Analyse
der Ursachen (die der Kommunitarismus nicht gab) sowie niichterner Uberlegun-
gen iiber politische Strategien. Die Beobachtung, dass das Gemeinwesen an vie-
len Stellen erodiert, ist richtig. Doch das bloBe Ausrufen ethischer Appelle®®
lenkt von moglichen realen Ursachen eher ab; zumal solche Appelle kaum wirk-
lich praktisch-politisch gemeint sein konnen, wenn sie zugleich eine ,,Theorie der
Gesellschaft geben wollen. Den Kontext und das teilnehmende Gruppenver-
stindnis transzendiert nicht erst die universalistische Moral (diese wird morali-
sche Forderungen hochstens anders begriinden), sondern schon die ursachenbe-
zogene Theoretisierung. Uber eine solche aber verfiigt keine der beiden Seiten.

Pikanterweise ldsst sich nicht nur eine schleichende Ubernahme rechtlicher
Kategorien verzeichnen, sondern auch eine der impliziten Apologie des Marktes,
obgleich einst eine modernismus- und damit marktskeptische Einstellung den
Impuls gab.*” Schon der Konservatismus in Deutschland machte eine ,,Wende*
durch vom generellen Antimodernismus zu einer Bekdmpfung der sozial moder-
nisierenden Stromungen unter Anerkennung der technischen Modernisierung
(inklusive der Produktionsverhiltnisse).*” Ahnlich vollbrachte es der Kommuni-
tarismus schon in seinem zweiten Grundbuch, die Kritik des Marktatomismus zur
kulturkritischen Makulatur einer sonst affirmativen Theorie werden zu lassen:!
Michael Walzer versuchte in seiner alternativen Theorie der Gerechtigkeit, die
soziale Wirklichkeit unter dem Paradigma der ,,Verteilung® zu erfassen, indem er
verschiedene Zusammenhinge wie Freundschaft, Sozialversicherung, Waschma-
schinen, Amter, Arbeitsstellen, Freizeit, Bildung, Liebe, Religion und Macht als
Giiter (goods, also in Warenform) begriff. Das Paradigma des Marktes ist auch

38 ,.Join the associations of your choice” (Walzer 1991, 25). Oder auch: ,,Machen Sie
mit!“ (Etzioni 1995, 277).

39 ,,Um der Demokratie das Uberleben zu sichern, musste der Konzentration 6konomi-
scher Macht eine vergleichbare Ballung politischer Macht entgegengestellt werden*
(Sandel 1984b, 92, vgl. Bellah u.a. 1994). ,,Ohne Bandigung der destruktiven Ener-
gien des kapitalistischen Okonomie wird es [...] auch keine Zukunft fiir die liberalen
und demokratischen Gesellschaften des Westens geben (Wellmer 1993, 189).

40 Vgl. Schmitt 1919, Mannheim 1925, Greifenhagen 1971, zum zweiten Mohler 1949,
Faber 1981, Breuer 1993. Es ist diese Parallele, die einen Vergleich nahe legt (vgl.
Rehberg 1993 und Joas 1993): die Pervertierung der Ideen von Gemeinschaft durch
die Nationalsozialisten ist nicht strittig, von Interesse ist jedoch, dass der damalige
Antimodernismus sehr dhnliche Triebkréfte hatte: auch damals war man gegen den
kalten Markt und fiir warme Gefiihle — aus ,normativer’ Sicht allein ist das noch
nicht bose. Es gilt einzusehen, dass gut und bose nicht schon auf ,begrifflicher’ Per-
spektive zu scheiden sind, dass erst die Realitét die Probe auf die (hier sehr dhnliche)
Theorie ist. Die Theorie Marxismus, die viele als historisch falsifiziert ansehen wol-
len, ist weit komplexer als das, was davon umgesetzt werden konnte. Der National-
sozialismus dagegen hat seine Ziele umgesetzt.

41 Sandel 1982 war das erste, Walzer 1983 das wichtigste Buch des Kommunitarismus.
Diese Sozialutopie entspricht dem Selbstverstdndnis der USA (448; Sandel 1984a).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

476 | PHILOSOPHIE NACH MARX

bei Walzer zur Leitvorstellung der Gesellschaftstheorie geworden, nur sieht er
verschiedene Méarkte vor. Er libernimmt die optimistische Deutung des Marktes.
Die Grundvorstellung vom Marktmodell, an dem die ganze Theorie hangt, indem
Verteilungsprinzipien als Generalnenner dienen, ist positiv: ,,Man konnte fast sa-
gen, dass die Giiter sich selbst unter die Menschen verteilen™ (Walzer 1983, 31).
Den wirtschaftlichen Markt im Besonderen bewertet Walzer als unproblematisch.
Ahnlich wie er hitten auch Ronald Reagan oder Bill Gates sagen kénnen:

,Der Markt ist der Ort, an dem das Geld [!] seine Arbeit verrichtet. [...] Und wenn wir
erst einmal jeden ungerechten Tausch blockiert haben ..., dann brauchen wir uns als
Gemeinschaft iiber die Antworten, die der Markt gibt, auch keine weiteren Sorgen zu
machen® (1983, 163, 167). ,,The market [...] is without doubt the economic formation
most consistent with the civil society argument (1991, 17).

Doch statt wie Rawls die Marktkréfte auch als das sozial verbindende Band zu
sehen, sieht Walzer die einzig als Gegenkraft sinnvoll zu fordernde moralische
»Gemeinschaft™ schon auf der deskriptiven Ebene als ein solches an. Das macht
aus einem Sollen ein Sein; Gesellschaft erscheint als konstituiert durch Ethik
(2.4.3). Walzer fordert zwar, dass die Auswirkungen der wirtschaftlichen Markt-
sphire auf andere Lebensbereiche eingeschrinkt werden sollten.*” Es gelte, zwi-
schen den verschiedenen ,,Mirkten“ Grenzen zu errichten. Gerecht sei eine Ge-
sellschaft, wenn die Grenzen ihrer ,,Distributionssphiren eingehalten wiirden:
,»Qute Zaune garantieren gerechte Gesellschaften™ (1983, 449).

Doch wenn die Grenzen schon in der Theorie gezogen werden, sind viele so-
ziale Probleme kaum noch sichtbar; etwa die ungebremste Ausdehnung der wirt-
schaftlichen Marktsphire sowie die Verdeckung der dahinterstehenden Produkti-
onssphire.* Die Ausdifferenzierung theoretischer Sphiren wird zu einer der Ge-
sellschaft ontologisiert, und so die Moglichkeit zur Kapitalismuskritik verstellt.

42 ,But were the markets to be set firmly within civil society, politically constrained,
[...] limits might be fixed on it’s unequal outcomes” (Walzer 1991, 19). Dies ist der
Wunsch, der vom Staat auf die Gesellschaft iibergeht. Nicht die Marktungleichheiten
sollen beseitigt werden, sondern ihre Ubertragung auf andere soziale Bereiche. Die
Grenzen sind allerdings ,,ethisch®: Vereine (Assoziationen) und ,,Ideen” sollen die
Nachteile abfangen.

43 Lohmann 1994, 231 kritisiert, hiermit werde Luhmanns restlose Aufteilung der Ge-
sellschaft in verschiedene Funktionssysteme ethisiert. Walzers Sphérentheorie bleibt
zudem ,,auf den Nationalstaat angewiesen* (Reese-Schifer 1998, 87). Damit ist ge-
geniiber dem staatsfixierten Monoprinzipialismus von Rawls wenig gewonnen, auch
Walzer kann nur fordern, wie die plurale Verteilung stattfinden sollte. Seine ethische
Diskussion der Verteilung von ,harter Arbeit* begniigt sich mit einer Liste von Vor-
schlagen (1983, 268: hohere Entlohung, Pflichtdienst, Rotation; vgl. Walzer 1988).
Der Marktskeptiker Bellah sieht die Wurzel des Marktes nicht in der Produktion,
sondern in der Moral: ,,Gelegenheiten, in einem mit anderen geteilten Leben eine
verantwortliche Rolle zu tibernehmen, halten nicht nur das Familienleben aufrecht,
sondern auch das Schul- und Gemeinschaftsleben, das von religidsen Organisationen
und Wirtschaftunternehmen, [und] das von Staaten* (Bellah 1994, 60). Er fordert ei-
ne ,,,Kultivierung’* und mehr ,,Sitten“ (72 f.) — wie das geschehen soll, bleibt offen.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JOHN RAWLS | 477

Die Trennung der ,,Sphiren der Gerechtigkeit* bewirkt das Gegenteil ihrer
durchaus emanzipatorischen Intention. Die Frage bleibt: Wer legt denn solche
Grenzen fest, und aufgrund welcher Kriterien? Auch Walzer kann trotz seiner
Rede von ,,Gemeinschaft” den iibergreifenden Sozialkitt nur in der gemeinsamen
,Mitgliedschaft des einzig tibergreifenden Vereines, ndmlich des Staates, ver-
ankern. Nur die gemeinsame Mitgliedschaft im Staat verbindet alle Mitglieder
einer Gesellschaft (das hochste Gut sei die ,,citizenship®, 1983, 65). Nur der
Staat kann die von Walzer geforderten ,,Grenzen® setzen (399). Doch er tut dies
anders, als Walzer es sich vorstellt. Reale Grenzen wie die protektionistischen
Stacheldrdhte an der zu Mexiko werden in dieser Ethisierung fortabstrahiert.

Der Liberalismus hatte die iibergreifende Bedeutung des Marktes fiir die mo-
derne Gesellschaft noch beriicksichtigt — wenn auch nur implizit (Rawls) oder
apologetisch (Buchanan). Thm aber in der Theorie andere, gleichwertige Sphiren
postulatorisch gegeniiberzustellen ist entweder, als Forderung, noch normativer
und weltloser als der Liberalismus, oder, als Beschreibung, eine Beschonigung
der realen Verhiltnisse. Denn auch Benachteiligungen von ethnischen, religio-
sen, geschlechtlichen oder sexuellen Minderheiten haben oft 6konomische Impli-
kationen.** Aus der Einsicht in die Materialitit und Krudheit der ,biirgerlichen
Gesellschaft®, die Hegel errungen hatte (2.1.1, Fn. 6), ist hier eine normativisti-
sche Uberblendung gerade dieser Ziige geworden. Wie schon in der ilteren zahn-
losen Kulturkritik der normativen Sozialphilosophie (2.5) werden nicht materiel-
le Zwinge als Ursachen der Pathologien benannt, sondern ein ethischer Verfall.

Das Gemeinsame zwischen den verschiedenen Sphéren sieht Walzer nicht in
der abstrakten Rechtssphire wie Rawls, sondern in den scheinbar konkreteren
»shared understandings* der Biirger (Forst 1994, 229 f.). Beide begreifen soziale
Integration als ,,normativ*, der Streit geht darum, was genau ihre nochmalige,
hoherstufig ,,normative Grundlage sei. Der Unterschied liegt darin, dass Walzer
die normative Regelung nicht von einer zentralen Perspektive aus (Thomas Na-
gels ,,view from nowhere), sondern aus den jeweiligen Zusammenhingen vor-
nehmen will. Gegeniiber dem Platonismus von Rawls will er in der Hohle blei-
ben (1988, 7), die Selbstverstidndnisse der jeweils Beteiligten also nicht transzen-
dieren — obwohl diese das durch ihre je verschiedenen Rollen jederzeit selbst tun.
LieBe sich ein Verteilungsprinzip nur aus der internen Perspektive verstehen, wie
wire es dann moglich, es zugleich zu kritisieren, ohne den Kontext zu transzen-
dieren?® Der exklusive Kontextualismus fiihrt so deutlich zum Relativismus.

44 Menschen, die keine Rechte geltend machen kdnnen, lassen sich besser ausbeuten
(cf. Fraser 2003). Die postmarxistische Welle der 1980er Jahre hat den Blick fiir sol-
che Implikationen verstellt (cf. Hirsch 1990). Es waren oft bessergestellte Gruppen,
die ihre ,Differenz betont auBerékonomisch zu Schau trugen. Doch das war eine
Selbstbeschreibung — ein Appartement in Greenwich Village muss man sich erst ein-
mal leisten konnen (Milner 1999, 145 ff.).

45 Fir Walzer 1987 ist jede nicht-ethische eine ,,asoziale Kritik*, eine ,,Intervention von
aullen” (77). Ganz wie Rorty meint er: ,,Es ist besser, Geschichten zu erzéhlen® (78).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

478 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Diese Blindheit ist erneut nur die ,,abstrakte Negation®, die Kehrseite von
Rawls’ liberalem ,,veil of ignorance: kann jener vor Prinzipien die Wirklichkeit
nicht sehen, so jener vor Identitét nicht die kontextiibergreifenden Faktoren. Die
Prinzipienglaubigkeit des Liberalismus wird so nicht iiberwunden, sondern nur
pluralisiert: zwar moge jeder Bereich nur nach seinem Prinzip fungieren, aber fiir
das Verstindnis eines Bereiches reicht schon die Kenntnis des Prinzips. Das
normativistische Grundverstdndnis von Philosophie und Gesellschaft bleibt un-
angetastet. Funktional fiihren diese Verkiirzungen zu dhnlichen Ergebnissen.

Der Grund dafiir ist kein philosophischer mehr: in der Wirklichkeit selbst
namlich breitet sich der Markt immer weiter aus, wobei er jene Probleme er-
zeugt, aufgrund derer iiberhaupt Sozialphilosophie getrieben wird. Die kapitalis-
tische Wirtschaft ist die Meta-Institution moderner Gesellschaften. Nach 1989, in
der neuen Phase ungehemmter ,,Globalisierung®, ist der Kapitalismus, der mo-
derne Gesellschaften schon immer geprigt hat, zum entscheidenden Faktor ge-
worden. Theorien, die ihn nicht addquat zur Kenntnis nehmen, laufen Gefahr,
ihm zuzuarbeiten. Das ist eine Herausforderung fiir die Sozialphilosophie.

Doch sieht der theoretische Liberalismus diese systematische und reale Un-
tergrabung seiner Prinzipien aufgrund seines realititsenthobenen Normativismus
nicht, so scheint der Kommunitarismus deswegen nicht in der Lage zu sein, die
strukturellen Nachteile der Marktvergesellschaftung®® zu erfassen, weil er eine
kontextiibergreifende Perspektive per se ablehnt. Funktional decken sich daher
die praktischen Forderungen des Kommunitarismus mit denen des Neoliberalis-
mus: Sozialleistungen sollen, wenn auch aus je anderen Griinden, aus staatlicher
in private Hand iiberfiihrt werden."” Entweder haben die Gemeinden die Fiirsorge

46 Das durchschnittliche Nettoeinkommen in den USA stieg seit 1980 um 0,5 %, beim
obersten Prozent jedoch um 157 % (Assheuer 2003). Die reichsten 13 000 Familien
haben hier mehr Geld als die 20 Mio. drmsten (ein Verhéltnis von 1/1540). Die Chefs
grofler Konzerne erhalten im Schnitt 37,5 Mio. $ jéhrlich (aus: Paul Krugman, Zeit
Nr. 46/02). Das oberste Prozent, ndamlich 834 000 Haushalte in den USA, besall Ende
der achtziger Jahre 5700 Mrd. $ — mehr als die restlichen 90 % zusammen, die iiber
4800 Mrd. verfiigten (Suvin 1998, 79, nach Philipps 1990, Chomsky 1993). Die
hochsten Steuern fiir leitende Angestellte sanken dort von 94 % anno 1945 auf 28 %
anno 1991. Von 1980 bis 1988 stieg die Zahl der Millionédre dort um mehr als das
doppelte: von 574 000 auf 1,3 Mio. Zehn Prozent der Deutschen leben in Einkom-
mensarmut (unter 1200 Euro brutto monatlich pro Haushalt; bei Daimler/Chrysler
verdient ein Vorstandsmitglied 4 Mio. Euro im Jahr — ein Verhiltnis von 1/178. Der-
zeit wird versucht, Einkommen der Vorstinde offenzulegen). Hier leben 17 % der
Heranwachsenden in finanziell unsicheren Verhéltnissen (nach Assheuer 2003).
Weltweit starben in den 1980er Jahren schitzungsweise 40 Mio. Menschen jdhrlich
an Hunger (nach UNDP 1996, 20).

47 ,,Im Gegensatz dazu ist der Kommunitarismus der Traum vom Ende alles Schnorrer-
tums* (Walzer 1990, 171). Der Kommunitarismus eignet sich ,,als ideologische Ver-
bramung von Sozialabbau“ und impliziert ,,Ausgrenzungsstrategien* (Reese-Schéfer
1998, 98; Reich 1992; vgl. Kersting 2000, 251). Auch Walzer, der mit dem Sozialis-
mus sympathisiert (1983, 20, 164, 186, 448), unterlegt eine neoklassische Konzepti-
on: ,,je perfekter der Markt, desto geringer die Einkommensunterschiede® (179).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JOHN RAWLS | 479

zu tibernehmen — dies heiflen die Kommunitaristen gut, da es die sozialen Krifte
der Gemeinschaft wieder stirker fordert, und die Neoliberalen, weil es die
Staatsquote verringert; oder, falls dies die Gemeinden tiberfordert, ein privates
Unternehmen. In beiden Fillen ist es denkbar, dass Gefiihle von ,,Identitédt” in der
Bevolkerung zunehmen, wie es die deutsche Kriegs- und Nachkriegszeit gezeigt
hat. Doch um welchen Preis? Eine weitergehende materielle Ungleichheit zwi-
schen der ,,Gemeinschaft® der Verarmten und den Profiteuren der Privatisierung,
sowie eine verstarkte Schutzlosigkeit vor Ausgrenzungen und aggressive Zu-
riickweisungen von Minderheiten sind zu erwarten.* Fraglich bleibt, was damit
fiir die Gerechtigkeit und ihre Theorie gewonnen wird.

Ein ,,gutes Leben* wird auf diese Weise jedenfalls nur fiir wenige mdglich.
Zusammenfassend ist also zu sagen, dass der Kommunitarismus und anschlie-
Bende Diskurse in den letzten zwei Jahrzehnten skeptische Intuitionen generali-
siert haben, die schon sehr viel ldnger gegeniiber der Staatsform des Westens —
dem demokratischen Rechtsstaat und seiner Leittheorie des Liberalismus — for-
muliert worden sind. Er steht dabei auf den Schultern von Hegel und, was das
emanzipatorische Pathos angeht, von Marx. Doch anders als Marx weil} er sich
keiner sachhaltigen Ebene mehr zu vergewissern, sondern er verbleibt auf der
Ebene unterstellter normativer Selbstverstindnisse. Er muss vor dem Hintergrund
der globalen Aussichtslosigkeit des politischen Marxismus als ,,Ersatzideologie®
gelten — die Funktion, die in Frankreich die Postmoderne und in Deutschland die
Kritische Theorie hatte (cf. 3.4.3, Fn. 54).

Diesem Diskussionszusammenhang fehlt weniger eine philosophische ,,Ver-
mittlung®, sondern es fehlen sachhaltige Kriterien. Dieses Fehlen wurzelt auch in
dem verfehlten Glauben der Sozialphilosophie, ihrer gar nicht erst zu bediirfen.*
Die Forderung nach einer oder die Unterstellung von einer Politisierung der Ge-
sellschaft und einer entsprechenden ,,Moralisierung der Politik* (Etzioni) ver-
suchte den Briickenschlag zwischen beiden Normativismen — in Deutschland un-

48 ,,Das dogmatische Festhalten am Konzept lebensiibergreifender und gleichsam ge-
schlossener Identititen fiihrt [...] dazu, dass der faktischen Aushohlung vor allem so
fundamentaler Bildungsfaktoren wie Beruf, Familie und Ehe [...] nur noch mit kul-
turkritischer Ablehnung begegnet werden kann. Dabei wird iibersehen, dass mit der
Auflosung traditioneller Sinnstiftungsinstanzen verbundene Leiderfahrungen héufig
genug daraus resultieren, dass die Freiheitsrdume, die sich mit der Verabschiedung
iberkommener Orientierungsmuster im Prinzip 6ffnen, in der Praxis allein einer pri-
vilegierten Minderheit zugénglich sind, wéihrend eine Mehrzahl propagandistisch mit
Identititssurrogaten abgespeist wird. Moglichkeiten, Identititen zu erweitern, verkeh-
ren sich so in Identitdtsbedrohung, weil sich der gesellschaftliche Wandel [...] real
iiber massive Ausgrenzungen vollzieht. Gerade vor diesem Hintergrund kann dann
eine Riickkehr zu traditionellen Orientierungsmustern gar nicht anders als iiber eine
autoritdre Ordnungspolitik bewerkstelligt werden* (Steinfath 1994, 89).

49 Zu Habermas 3.1.4, Fn. 85; 4.1, Fn. 2. Reese-Schifer 1998, 102 wirft den theoreti-
schen Liberalen die Auffassung vor, sie konnten ,,unbehelligt von der schlechten [...]
politischen Diskussion, am Schreibtisch ihre Modelle dessen konstruieren, was fiir
gerecht gehalten werden soll“. Dies trifft den Kommunitarismus mindestens ebenso.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

480 | PHILOSOPHIE NACH MARX

ter dem Titel ,,demokratische Sittlichkeit oder ,,Verfassungspatriotismus“.50

Aufgrund der Ubertragung in die Sprache des Rechtes lieBen sich die verschie-
denen Diskurse sogar als Aspekte der ,,Anerkennung® in ein abgerundetes Sys-
tem bringen.”' Diese erneute ,,Synthese* zweier Debatten hat zwar den metatheo-
retischen Dissens aufgelost, doch damit ist fiir eine Erkenntnis der rechtlichen
und sozialen Wirklichkeit nur wenig gewonnen. Vielmehr drohen materiale Prob-
leme der Gesellschaft aus dieser Perspektive normativ iiberblendet zu werden.
Zudem verliert die Formalitit des Rechtes ihre freiheitsverbiirgende Pointe. Er-
neut hat deutsche ,,Einheitsphilosophie” die Theorie auf eine Weise perfektio-
niert, die sie als Totalitit von der Wirklichkeit gerade entfernt.**

3.2.4 Reaktionen in der deutschen Philosophie nach 1989

Der Disput zwischen diesen zwei Lagern US-amerikanischen Denkens wurde ein
grofler Exportschlager. Wie ist dies zu erkldren? War die Ausgangslage in Euro-

50 Rawls 1993 strebt einen ,,overlapping consensus“ an, der das ,,Faktum des Pluralis-
mus® ernstnimmt und die tatséchlichen Moralvorstellungen der verschiedenen Grup-
pen nicht transzendiert. In diesem Punkt ergéinzen sich Rawls und Walzer. Auch
Honneth setzt die Alternative als innernormative an, indem er fragt, ,,welche morali-
schen Motive und Bindungen als notwendig angesehen werden miissen, um die frei-
heitsverbiirgenden Institutionen einer modernen Demokratie am Leben zu erhalten
(in: Zahlmann 1994, 119). Der Formelkompromiss einer ,,demokratischen Sittlich-
keit“ soll nun beide Parteien moraltheoretisch zufrieden stellen.

51 Das Theoriegebédude, in welches Forst 1994 die Debatte inkorporieren will, arbeitet
mit Aquivokationen verschiedener Redeweisen von Anerkennung. Seine ,,,abstrakt’
begriindete Theorie* (305) besteht neben Besprechungen von Literatur aus der Defi-
nition, rechtfertigende Vernunft habe ,,reziprok und allgemein“ zu sein (134). Forst
will trotz des hohen Allgemeinheitsgrades der Theorie ,,nicht auf Konkretion verzich-
ten, denn die von ihr ausgezeichnete Grundstruktur [!] stelle einen Rahmen dar, in
dem Personen auf je verschiedene Weise intersubjektiv anerkannt sind: als ethische
Personen in ihrer ethischen Selbstbestimmung des guten Lebens, als Rechtspersonen
in ihrem Anspruch auf ,equal concern and respect’ (Dworkin), als politisch autonome
und gleichberechtigte Biirger einer politischen Gemeinschaft und schlielich als mo-
ralische Personen, als Menschen ,iiberhaupt’ (Forst 1994, 305, vgl. 424). Die Theo-
rie stellt den Rahmen dar fiir die praktische Anerkennung, die sich gleichwohl immer
schon vollzogen hat. So etwas lisst sich nur in idealistischen Bahnen denken (3.1.4,
Fn. 82). Praktisch-politische Probleme erscheinen in den einzelnen synthetisierten
Theorien entweder als schon geldst (ethische Gemeinschaften erkennen sich an: als
Definition ist dies tautologisch, als Aussage iiber die Wirklichkeit in vielen Fillen
falsch), oder gar nicht mehr. Was die Theorie des Rahmens mit ihrer innertheoreti-
schen Synthetisierungsoperation sachlich aussagen will, ist schwer zu erkennen. Die
~Muster intersubjektiver Anerkennung“ stammen von Honneth. Schon bei ihm iiber-
wiegt die rechtliche Grammatik: die Muster die der rechtlichen Anerkennung (nur sie
heifit so), emotionale und solidarische Zuwendung (1992, 151; auch 2001; s.u., Fn.
35 f.; zur Rolle Hegels Kojeve 1947, Siep 1974, Wildt 1982, Luckner 1995).

52 Cf. 2.5.7, Fn. 274. ,Einheitsphilosophie® tritt auch im Gewande der ,,Differenz* auf,
indem sie ein Konzept bietet, das alle Differenzen inkorporiert (Fn. 33, 44). Wozu ei-
ne ,,Theorie iiber alles”, die im Einzelnen gar nichts mehr aussagt (2.5.2, Fn. 29)?

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JOHN RAWLS | 481

pa mit seinem weit starkeren Sozialstaat und der vergleichsweise homogenen
Bevélkerung nicht eine andere?”® Durch ein groBeres historisches Bewusstsein
wurden die Argumente auch nicht als neu empfunden, hatte es doch dhnliche
theoretische Konflikte zwischen den an Kant und den eher an Hegel oder Aristo-
teles ankniipfenden Theorien lingst gegeben.”* Eine wirkmichtige Rezeptions-
welle macht sich in Deutschland erst bemerkbar, als mit dem Fall der Mauer der
real existierende Sozialismus von der Biihne verschwunden war: in den 1990er
Jahren, mit zehnjihriger Verspétung, stromt eine regelrechte Welle des Komm-
unitarismus herein (cf. Brumlik 1993, Honneth 1993, Zahlmann 1994, Forst
1994). Der Inkriminierung des Marxismus nach seinem anschaulichen und all-
gemein begriifiten Scheitern kam es entgegen, dass diese reimportierte ,,Debatte®
auf keiner Seite mehr auf Marx bezugnahm, jedenfalls nicht essentiell.”

Der Streit um den Vorrang universaler und formaler Prinzipien oder substan-
tieller, doch relativer Bestimmungen des ,,Guten* war zu fiithren, ohne dass man
sich auf die verdnderte Realitdt einlassen musste. Es schien zu geniigen, zwi-
schen beiden theoretischen Konzeptionen von Normativitit eine ,,Synthese* oder,
wie es nun pragmatischer genannt wurde, einen ,,Mittelweg* zu suchen. So wur-
den zwar die osteuropdischen Dissidenzbewegungen als Kronzeugen der ,,Zivil-
gesellschaft gehandelt, doch weniger unter Beachtung der real vorliegenden
Kontexte als vielmehr unter der formalen — und damit performativ widerspriich-
lichen — Betrachtung des darin georteten ,,Kontextualismus®“. Die unhinterfragte
Pramisse der Debatten, die Auffassung, Gesellschaften seien insgesamt ,,norma-
tiv* integriert, verlor damit in der deutschen Rezeption die Unschuld, die sie in
den USA noch gehabt haben mochte.*®

53 Vgl. Nida-Riimelin 2000, 348 f., nach Esping-Andersen 1990 und Schmid 1996.

54 Siehe etwa 1969, Arendt 1974, Schnidelbach 1986. Zur Geschichte des Gerechtig-
keitsbegriffs Nell-Breuning 1980, Kramer 1992, Huber 1996, Steinvorth 1998.

55 Rawls erwédhnt Marx zuweilen (1971, 292 und 339), auch seine Kritiker bezogen sich
mitunter auf ihn (A. Buchanan 1982, Brenkert 1983, Nussbaum 1990 oder Sheldon
Wolin. Charles Taylor war in den 1970er Jahren Gastgeber der ,,analytischen” Mar-
xisten). Frithe Rawlslesarten thematisierten Marx (Wood 1972, Miller 1974 in Hoffe
1977; in Hoffe 1998 ist Marxens Spur getilgt). Die vorgebliche Marxrenaissance im
Kommunitarismus hat nicht erst in seiner vorgeblich ,,zweiten Phase* begonnen (so
Honneth 1999, 644, cf. Fn. 30). Eher wire ein beginnendes Schmelzen deutscher
Marxrezeptionsblockaden zu verzeichnen (Honneth 1989a, 2002). Honneths Auffas-
sung, man hitte in der deutschen akademischen Marxrezeption der 1970er Jahre be-
reits das Ergriindenswerte durchleuchtet, ist abzuweisen. Diese Schriften (Honneth
erwihnt E. Lange, G. Lohmann, Wildt, Zimmermann) waren doch oft recht einseitig.

56 Sie war in den USA unschuldig insofern, als maf3gebliche Theoriestrome (etwa Par-
sons) dort tatsichlich davon ausgegangen waren (cf. 3.4). Zudem konnte die Integra-
tion der Immigranten so verschiedener Volker in Teilen wirklich liber die Werte zu-
stande kommen, die die amerikanische Verfassung ihren Biirgern verbriefte. In Euro-
pa, wo die ,,Staatsgemeinschaften* auf eine wesentlich ldngere Geschichte zuriickbli-
cken und wo auch Theorietraditionen génzlich anderer Ansicht (Aufklarung, Materia-
lismus, Marxismus, auch der Faschismus) lange Zeit dominierten, ldsst sich eine sol-

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

482 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Von der Suche nach kleinerformatigen Ersatz-Erzahlungen, von der die deut-
sche Sozialtheorie nach 1989 getrieben wurde, gewinnt man ex post den Ein-
druck, es sei statt einer notgeborenen Beschrdnkung auf diese normative Perspek-
tive um den Beweis gegangen, dass dies die einzig sinnvolle Perspektive der Ge-
sellschaftstheorie sei. Die andere, dunklere Hélfte der Gesellschaftstheorie, die
bei Habermas bislang stiefmiitterlich behandelt worden war, indem fiir sie die
Systemtheorie bemiiht wurde, die aber zugleich als ,,instrumentell oder ,,strate-
gisch® denunziert wurde, fiel auf diese Weise endgiiltig aus der Betrachtung her-
aus. Sieht man sich mafigebliche Werke der jiingsten Zeit auf diese materielle
Seite hin an, zeigt sich erstaunlich durchgéngig eine rein normative Sicht — unab-
héngig davon, ob eher eine liberale, eine kommunitire oder eine libertdre Varian-
te vertreten wird. Dieser Normativismus sei abschlieend an einigen Vertretern
deutscher Sozialphilosophie aufgewiesen.

Otfried Hoffe

Der positivistischen Verkiirzung von Staat und Recht versucht Otfried Hoffe
eine ,,normative” Interpretation derselben gegeniiber zu stellen (Hoffe 1987,
1995, 1996). Allerdings scheint sich ihm durch seine langjihrige Beschéftigung
mit Rawls (1977, 1998)°” der Eindruck aufgedringt zu haben, normative Philo-
sophie habe es ihrerseits mit Normen zu tun. Das muss aber keineswegs der Fall
sein. Die zuweilen recht kruden materiellen Fakten: Leiden, Krankheit und Tod,
Hunger, Ausgrenzung und Unterdriickung, rufen weit eher zu einer normativen
Betrachtung auf, als die im ganzen doch recht erfreulichen bestehenden Normen.
Diese unerfreulichen Fakten ,,sollen” nicht sein. Es gibt niemanden, der dem abs-
trakt nicht zustimmen wiirde — dazu bedarf es keiner weit ausholenden ,,philoso-
phischen” Begriindung. Vielmehr bediirfte es Untersuchungen dariiber, warum
trotz so zahlreich vorhandener Ressourcen und so viel guten Willens Besserun-
gen nicht in Sicht sind. Hoffe dagegen kommt nach langjahrigen Studien zu dem
Schluss, dass ,,normative” Fragen politischer Gerechtigkeit ,,abgekoppelt von
der Okonomie zu stellen seien.”® Was bleibt dem Philosophien dann noch zu tun,
auBer einer apriorischen Konstruktion derselben? So etwas wird in der normati-
vistischen Sozialphilosophie seit Jahren geiibt (3.1, 3.2). Wer hier etwas Neues
leisten will, muss kreativ sein. Zur Erkldrung moralischer Normen will Hoffe
darum nicht auf die ,,Vernunft“, sondern auf andere, schon bestehende Normen
zuriickgreifen: ,,Den Menschenrechten liegt eine Moral zugrunde, die [...] sich
mit einer Ethik der [...] Tauschgerechtigkeit zufrieden gibt™ (Hoffe 1998, 37).

che Sicht jedenfalls nicht mehr naiv vertreten. Habermas ist dieser Unterschied im
Rahmen des Krieges schmerzlich zu Bewusstsein gekommen.

57 Hoffe macht sich um die Rezeption der Klassiker praktischer Philosophie verdient: er
gab Lexika, Kommentarbdnde sowie die Reihe Klassiker Auslegen heraus.

58 ,,Die Legitimation [der Menschenrechte, CH] ist beispielsweise abzukoppeln von der
Debatte um 6konomische Voraussetzungen™ (Hoffe 1998, 30). Das grofite Problem
wird so von Anbeginn herauseskamotiert.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JOHN RAWLS | 483

So ,,begriindet” er eine Normativitét in der anderen — allerdings im affirmati-
ven Sinne. Genau diese Entsprechung, unter der gleichzeitigen Beobachtung,
dass sich trotz der Geltung des Rechtes wenig zum Besseren wandte, war flir den
»Klassiker Marx ein Anlass, die rein normative Sphire theoretisch zu transzen-
dieren. Bei Hoffe findet sich nichts dergleichen. Am Ende dieser selbstbewusst
vorgetragenen Philosophie steht die Forderung nach ,,globaler Menschenliebe*
(Hoffe 1999, 413). Wer aufler Carl Schmitt konnte auch diese Forderung nicht
unterschreiben? Es fragt sich allerdings, was unter einer solchen ,,Weltrepublik*
(Hofte 2000, vgl. 1995, 249 ft.) zu verstehen sei, wenn sie schon in einer globa-
len ,,Tauschgesellschaft fundiert werden kann, und wenn die sonstigen wirt-
schaftlichen Zusammenhinge schlicht ausgeblendet werden.”® Ein solches, wie-
derum freiwillig ,,blindes* Denken stellt funktional eine ,,normative* Verklarung
des globalen Freihandels dar. Zwar spricht Hoffe kaum von demselben,” aber
seine Rede von den ,,Normen®, als seien diese schlechthin gegeben und als sei
mit ihrer Geltung alles erreicht, lenkt das philosophische Denken von einer
Durchleuchtung der realen Geschehnisse eher ab. Er beldsst es zuletzt bei einer
Forderung nach weiteren zu verwirklichenden Normen, die er in einem Katalog
prasentiert, der einen linksliberalen common sense wiedergibt: Weltwettbe-
werbsordnung, Weltwirtschaftspolitik, Weltsozialpolitik, globale Solidaritit und
Weltumweltschutz. Dies stellt eine erneute Replikation des alten Dualismus von
funktionalistisch-neoklassischer Reduktion der Wirtschaft und ihrer Ergédnzung
durch normative oder dsthetische Idealisierungen dar. Hétte Sozialphilosophie
nicht vielmehr zu fragen, wie diese beiden Ebenen eigentlich zusammenhingen?

Wolfgang Kersting

Im Gegensatz zu Hoffe ist Wolfgang Kersting der Auffassung, dass es im In-
teresse der Wirksamkeit bestehender Normen nicht im Vordergrund steht, ,,nor-
mative™ Wunschlisten aufzustellen, sondern eher, den Forderungskatalog zuguns-
ten der basalsten Normen zu minimieren.®' So wird eine staatliche Ausgleichung
von Einkommensunterschieden als paternalistische Einschrankung der libertiren

59 ,,Eine niichterne [auf weitergehende Anspriiche verzichtende, CH] Gerechtigkeits-
theorie beruft sich [...] auf die Tauschgerechtigkeit als ihr neues [?] Paradigma‘ (Hof-
fe 1998, 38, mit Verweis auf Marcel Mauss, Levy-Strauss und Axelrod 1984). Skep-
tiker hétten einen ,,zu engen, [...] ,ungeduldigen’, [...] ,kleinlichen’ Tauschbegriff*
(41). Auf dem Kantkongress 2000 in Berlin, wo Hoffe eine ,,Begriindung sozialer
Rechte nicht extern, sondern aus den Normen selbst herleiten wollte, stellte ihm Ono-
ra O’Neill die Frage, warum er auf das Schwinden des Staates nicht eingehe. Der
Grund liegt wohl darin, dass dies kein ,,normatives Phdnomen ist.

60 Hoffe 1999, 399 ff. spricht von globalen Wettbewerbsordnungen — nicht bemerkend,
dass er die bestehenden Strukturen, normativ tiberh6ht, noch einmal fordert. Zu einer
Kritik derselben jetzt etwa Ziegler 2002.

61 Obwohl Kersting auch zu Klassikern publiziert hat (1988, 1992 und 1993) steht bei
ihm der neuere Kontraktualismus im Vordergrund (1994, 1997, 2000 und 2000a).
Auch eine Auseinandersetzung mit Hoffe findet sich (1996).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

484 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Biirgerfreiheiten und kommunitéren Biirgertugenden angesehen. Im Sinne des
Kommunitarismus (Kersting 1997, 397 ft.) gehe es vielmehr darum, den der Po-
litik vorgéngigen Biirgerstatus (die ,,demokratische Tugend®) zu gewéhrleisten.

In der Uberlegung, was das heiBen kénnte, blendet nun auch Kersting die
Wirtschaft aus, so dass Autonomie nur ,,ethisch®, nicht aber materiell abgesichert
werden kann. Diese Ethik steht den oft beschworenen ,,sozialen Rechten” (Mars-
hall 1950) bewusst entgegen. Indem Kersting die sozialen Rechte des Indivi-
duums gegentiiber dem Staat einschrinken will, bietet er den wirtschaftlichen In-
teressengruppen nicht nur implizit eine philosophische Stiitze wie Hoffe, sondern
er setzt sich auch explizit fur die ohnehin herrschende Tendenz des Sozialabbaus
ein.*? Die Endabsicht einer so verstandenen .Blrgertugend* besteht darin, vor-
mals nur ,,alimentierte* Personen wieder ,,marktfahig* zu machen. Was aber hie-
e das konkret? Es ist absehbar, dass diese Personen (Arme, Alte, Kranke, Be-
hinderte, Studenten, Miitter, Langzeitarbeitslose, Ungelernte u.d.), wenn iiber-
haupt, so meist nur auf dem Billiglohnsektor eine Chance haben.

Die Situation, von der Kersting ausgeht, war auch schon der Ausgangspunkt
des Beginns neuzeitlichen politischen Philosophierens: ein ,,Kampf aller gegen
alle” (Hobbes) um scheinbar von ,Natur aus knappe Ressourcen. Allerdings
hatte die Philosophie einmal den Anspruch, sich nicht von dem ohnehin herr-
schenden Schein blenden zu lassen, sondern dahinter zuriick zu gehen und die
wirklichen Zusammenhinge zu erfassen. Indem Kersting mit einer suggestiven
Vorstellung von ,,Natur” arbeitet, gibt er diesen Aufkldrungsanspruch preis: ,,Es
sollte der privaten Mildtitigkeit der Ameise iiberlassen bleiben, ob sie die Grille
im Winter an ihr Feuer und an ihre Vorréte ldsst. Es kann nicht gerecht sein,
wenn die Grillen die Ameisen in Versorgungshaft nehmen* (2000, 223).

Schon das Beispiel ist paradox: entweder liegt das unterschiedliche Verhalten
in der ,,Natur®, dann konnen sich die Ameisen ihren Fleill nicht anrechnen; oder
es ist freiwillig und damit ,,verdient™ — dann aber ist diese Naturalisierung gerade
unangemessen. Die Sozialitdt, die als Bereich sui generis zwischen Natur und
Moral liegt, wird damit im Ansatz verfehlt — von der spezifischen Gesellschafts-

62 Kersting 2000 ist gegen den ,,Monetarismus des Sozialdemokratismus* (254), weil
dieser ,,ethisch blind“ sei (255). Es scheint also ,,ethisch* zu sein, fiir wenig Geld viel
zu arbeiten. Daher verlangt Kersting ,,Mafinahmen zur Durchbrechung der unverant-
wortlichen Arbeitsmarktblockade der Tarifkartelle®, denn ,,die effektivste Sozialpoli-
tik [ist] die Schaffung von Arbeitspldtzen® (250). Er macht sich gegen die sozialstaat-
liche ,,Betreuungsmaschinerie und Entmiindigungsagentur* (250) stark, die aufgrund
ihrer ,,Daseinswattierung® eine ,,Biirgerlichkeitsverhinderungs- und Biirgerlichkeits-
gefahrdungsanstalt sei. Der Abbau staatlicher Hilfen wird nicht mit knappen Kassen
begriindet, wie in der Politik, oder mit der Schaffung von Arbeitspldtzen, wie in Un-
ternehmerverbinden, sondern ethisiert: ,.es sind auch moralische Uberzeugungen, die
die Minimierung [...] der Wohlfahrtsstaatsbiirokratie verlangen* (249). Das Ziel der
Sozialpolitik sei die ,,Herbeifiihrung der Marktfahigkeit*; denn: ,,Der Markt ist nicht
fiir den Wohlfahrtstaat da, [...] sondern der Wohlfahrtsstaat ist fiir den Markt da“
(247). Erinnert sei an Webers Ausspruch aus 3.1.5, Fn. 118.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JOHN RAWLS | 485

formation des modernen Kapitalismus der Gegenwart ganz zu schweigen. Wer
meint, etwaige Ungleichheiten in der Gesellschaft lieBen sich auf solche in der
Natur zuriickfiithren und seien deshalb nicht zu korrigieren — Reichtum sei also
per se ,verdient” —, der fillt hinter die Erkenntnisse der Soziologie und Okono-
mie schon des 18. Jahrhunderts zuriick (2.4.1).

Kersting verlasst sich folgerichtig auch nicht auf eine soziologische Unterfiit-
terungen seiner Prinzipien, sondern auf die neoklassische Theorie. Seine ,,Ver-
dienstethik® sucht nach dem Muster von Bohm-Bawerk (1884), den Profit als
langfristigen Gewinn aus Verzicht auf kurzfristigen Konsum zu legitimieren. Die
von Egalitaristen wie Dworkin verfochtene Wohlfahrtsgleichheit wiirde ,,dazu
fithren, dass die Fleiligen die Aussteiger alimentieren und die Selterstrinker die
Champagnertrinker subventionieren® (2000, 223). Sein ,,verdienstethischer Natu-
ralismus® (237), die ,,verdienstethische Entdramatisierung der Differenz von Na-
tur und Freiheit” (233), stellt den alten Dualismus von Natur und Freiheit auf den
Kopf: Er will die Vorteile aus der gesellschaftlichen Natur als solche der Freiheit,
des ,,Verdienstes“ legitimieren, wihrend ,,moralische” Forderungen vor dieser
Hayekschen ,,Natur als nicht bestehend abgewiesen werden: ,,Wohlfahrtsgleich-
heit wiirde auch die Ungleichheiten begradigen, die durch unterschiedlichen Ar-
beitseifer, Ehrgeiz und Einsatz entstehen® (223).

Kersting hilt die Ablehnung dieses Prinzips schon fiir eine sozialphilosophi-
sche Analyse. Die Bedeutung von Normen fiir die Sozialphilosophie wird auf
diese Weise sehr hoch veranschlagt. Begibt diese sich, wie Kersting fordert, in
eine ,,begriindungstheoretische Abhingigkeit [...] von normativen Prinzipien®
(Kersting 1997, 138), hat sie es nicht mehr nétig, die Realitdt zu befragen. Ein
solches Denken {iibersetzt den sich naturwiichsig einstellenden Schein nahtlos in
die Theorie und vertritt damit offensiv die Interessen der ohnehin stirksten
Gruppe. Vielleicht hitte die Spitzfeder Marx dafiir polemisch den Titel ,,Vulgér-
philosophie* vergeben (cf. 2.3, Fn. 4, 57, 61; 2.5.5, Fn. 226).

Axel Honneth

Gegeniiber solchen Tendenzen hat Axel Honneth noch das Selbstverstéindnis,
»progressiv zu sein. Er will innerhalb der ,,begrifflichen Weichenstellungen der
Frankfurter Schule, auf die er sich als Nachfolger Horkheimers gar nicht erst be-
rufen muss (2000, 47 f., 89 ff.), zu einer ,,normativ gehaltvollen Gesellschafts-
theorie* gelangen (1992, 7). Die Frage aber, wie eine Philosophie normativ und
zugleich gehaltvoll sein soll, stellt sich auch ihm nicht. Vielmehr gibt es einen in-
flationdren Gebrauch der Worte ,,begrifflich® (d.h. a priori), ,,normativ* (d.h.:
Aussagen nicht tiber die Wirklichkeit, sondern {iber Anspriiche und Wiinsche)
und ,,moralisch“.®® Ziele, die er sich auf diese Weise stecken kann, sind ,,norma-

63 Vieles wird ,,normativ* uminterpretiert, so die ,,moralisch motivierten [!] Kdmpfe so-
zialer Gruppen, [...] wodurch die normativ gerichtete [!] Verdnderung von Gesell-
schaften praktisch vonstatten geht” (Honneth 1992, 149). Allein im Abschnitt Hon-
neth 2003, 131-139 fallen die Worte ,,normativ* und ,,moralisch* 33 mal.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

486 | PHILOSOPHIE NACH MARX

tiv gehaltvollere* Begriffe, beispielsweise der ,,Arbeit” (1980) oder ,,Anerken-
nung® (1992, 2003). Dies kann dazu dienen, einen Wunsch oder Anspruch diffe-
renzierter vorzutragen als etwa Adorno, der je nur zu der Forderung sich durch-
rang, die Welt mége doch endlich ,,erlost™ werden (dazu Honneth 1985). Doch
wie Hoffe meint auch Honneth, mit solchen Katalogen von Wiinschen bereits
Aussagen iiber die Wirklichkeit gemacht, also eine ,kritische Gesellschaftstheo-
rie* erarbeitet zu haben (2000, 88 ff.). Das kann systematisch nur funktionieren,
wenn in einem objektiven Idealismus angenommen wird, diese normativen Beg-
riffe konstituierten die soziale Wirklichkeit (Hosle 1990; 3.1.4, Fn. 82).

Honneth gehort wie Kersting zu den Rezeptionsforderern des Kommunita-
rismus. Doch wie bei jenem unterbleibt auch bei Honneth eine systematische
Kenntnisnahme der Realitdt weitgehend — auch wenn genau das oft programma-
tisch gefordert wird (1992, 111 f.; 2000, 110 ff.; 2003, 131; gerade das ist eine
Nachfolge der dlteren Kritischen Theorie, cf. 2.6.3. Fn. 58; Habermas 1968, 9).
Die einzige Empirie, die ndher untersucht wird, liegt auf dem Feld der Moral:
Die universalen moralischen Prinzipien sollen entwicklungspsychologisch ,,be-
griindet* werden. Erliegt Honneth hier nicht dem naturalistischen Fehlschluss?
Warum sollen Sozialtheoretiker die vorgefundenen Normen und Anspriiche ei-
gentlich noch einmal ,konstruktiv begriinden* miissen? Sie sind je schon gege-
ben. Zunéchst wiren sie empirisch zu erfassen (wer fordert in welcher Situation
was von wem), und dann auf ihren Zusammenhang mit der sozialen Realitit zu
hinterfragen (mit welchem Recht, mit welchem Effekt). Dafiir allerdings miisste
jene zundchst hinreichend empirisch und theoretisch durchdrungen sein. Diese
primére Aufgabe der Sozialtheorie steht noch immer aus. Mit einer moralpsycho-
logischen Philosophisierung ist fiir sie nichts gewonnen.** Schon die empirische
Erfassung der vorgefundenen normativen Anspriiche (,,Unrechtsempfindungen®,
2000, 100) ist durch die Zielvorgabe blockiert, mit ihnen das Dilemma der Kriti-
sche Theorie systematisch 16sen zu wollen (2000, 110 ff.).

Der Einfluss des Kommunitarismus (1993) und von Foucault (Honneth 1986,
121 ff.) fiihrt bei Honneth dazu, die schon bestehende normative Theorie von
Habermas (cf. Honneth 2000, 66 f., 98, 113) ,,material“ — also mit gehaltvolleren
Normen — aufzufiillen. Er bewegt sich somit eine Abstraktionsebene hoher als
Hoffe, der die vorgefundenen normativen Forderungen noch direkt aufgreift.
Honneths ,,normative Sozialphilosophie® fordert nicht nur ,,gleiche Freiheit* oder
ein faires Verfahren bei der Gewinnung formaler Prinzipien, sondern ,,substan-
tiellere* Garantien, die flir die Ausbildung einer intakten Personlichkeit vonnoten
seien. Diese theoretischen Forderungen (,,Anspriiche) an unbestimmte Adressa-
ten werden von der Theorie in abstractu zusdtzlich erhoben. Sie bediirfen somit
im Denkmuster des Normativismus auch einer zusétzlichen ,,Rechtfertigung*.

64 Nicht zufillig trifft man hier auf eine neoklassische Verkiirzung der Okonomie: was
bei Hegel noch ,,Arbeiten und GenieBen* hie3 (1805, 213), heiit bei Honneth Kon-
sum und Tausch (1992, 85). Siche die Kritik bei Fraser 2003.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JOHN RAWLS | 487

Diese will Honneth nun in einer Bewegung einholen, die der Letztbegriin-
dung bei Apel erstaunlich analog ist, ndmlich in einem sich empirisch verstehen-
den Aufweis solch substantieller Anspriiche als ,,immer schon® antizipierter.®’
Das Ergebnis dieser ,,Phdnomenologie* des normativen Geistes (2003, 135 f.) ist
es, dass ein ,,normativer Minimalkonsens® ,,stets schon vorgidngig garantiert” sei
(1992, 72).% Was leistet dieser Verweis auf die ,,vorgingige Intersubjektivitit*
(52)? Entweder soll bereits sie die Probleme 16sen — dann wiirden sie jedoch nur
theoretisch verdeckt. Oder sie 16st sie nicht — dann fragt sich, wozu der Aufweis
derselben theoretisch dienen soll, auler eben dazu, die ,,normativen Anspriiche®
(2000, 107, 113) einer Kritischen Theorie zu rechtfertigen, von der allerdings
nicht mehr gesagt wird, worin sie eigentlich bestehen. Honneth wiinscht sich wie
der Kommunitarismus eine ,.kommunikative Basis®, ,,auf der die durch das
Rechtsverhiltnis voneinander isolierten [!] Individuen sich noch einmal [! ...] zu-
sammenfinden kénnen* (1992, 44). Das ist ein Appell zur ideellen Verdopplung
der Rechtsverhiltnisse, der wie die Forderungen von Rawls und dem Kommuni-
tarismus immer schon erfiillt ist (Fn. 32).

Fiir die Sozialphilosophie fangen die eigentlichen Fragen hier erst an. Wer
stellt hier Forderungen, und an wen? Welche realen Strukturen und Prozesse ste-
hen dahinter? Aus welchen Ideen und Traditionen speisen sich diese Forderun-
gen, und mit welchem Recht werden sie erhoben? Wie wiren sie zu erfiillen?
Wie stehen sie im Verhiltnis zu den tatsdchlichen Prinzipien des liberalen
Rechtsstaates, der rechtlichen Gleichheit und der wirtschaftlichen und politischen
Freiheit? Welche politischen Anderungen wiren vonnéten, um sie ansatzweise

65 Bezog sich Habermas auf Piaget und Kohlberg, so Honneth 1992, 157 ff. (wie schon
Wild 1982) auf Donald W. Winnicot. Doch die Frage ist, was fiir die Liebe zu ,,be-
weisen‘ ist (es ist schlecht, Menschen zu schaden, weil [...] ?). Fiir das Recht behaup-
tet Honneth mit Marshall 1950, einer populdren Vorlesung der Nachkriegszeit, dass
mit den ,sozialen Rechten die Verteilungskdmpfe des 19. Jahrhunderts, die sich
primér um ,,Mitgliedschaft” gedreht hitten, beendet seien. Das erinnert an Walzers
Zurechtstellung sozialer Kdmpfe zu einem Gerangel um Vereinsrechte (1983, 1991).
Hegels staatliche Dimension der ,,Solidaritit™ wird umgedeutet zu einer gesellschaft-
lichen Dimension der ,,Wertschiatzung® (s.u., Fn. 37). Auch sie wird am Ende nicht
erwiesen, sondern gefordert (1992, 287). Sozialforschung kann nicht aus der empiri-
schen Mannigfaltigkeit gerade passende ,,Beweise* fiir ihre Thesen heranziehen (auf
diese Weise lieBe sich alles ,,beweisen®), sondern miisste mogliche Falsifikationen
ihrer Thesen ausrdumen.

66 Brumlik sprach zundchst kritisch von einer ,,Phdnomenologie moralischer Konflikte*
(in: Edelstein 2000, 81). ,,In die Struktur der menschlichen Interaktionsbeziehungen
ist die normative Erwartung, auf die Anerkennung durch die anderen Subjekte zu
stofen, zumindest in Form der impliziten Unterstellung eingebaut, in den Hand-
lungsplanen des Anderen positiv Beriicksichtigung zu finden* (Honneth 1992, 75).
Seit Habermas wird im Begriff der Interaktion die materielle Reproduktion systema-
tisch ausgeblendet. ,,Gesellschaft™ wird wie im Neukantianismus gedacht als , konsti-
tuiert* durch bewusste wertorientierte (,,normative) Handlungen von Individuen. In
diesem ,,subjektiv gemeinten Sinn* wird das ,Material’ gefunden, mit dem Apels
formale Letztbegriindung angereichert wird.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

488 | PHILOSOPHIE NACH MARX

zu erfiillen, und welche Grenzen wéren einem solchen Strukturwandel zu ziehen?
Wie wiire eine solche Anderung der politischen Struktur praktisch in die Wege
zu leiten? Wie ist den theoretischen Gegnern solcher MaBBnahmen zu begegnen,
und wie den politischen? Mit Spannung harrt man auf die Beantwortung dieser
Fragen. Honneth 1992 belisst es bei einer Anreicherung des Forderungskataloges
(,,.Liebe, Recht, Solidaritit”) und einer historisch ausholenden Behandlung von
Gedanken dariiber beim jungen Hegel und G.H. Mead. Er stiitzt sich auf Frag-
mente von Hegels System der Sittlichkeit von 1802, welches eher einen religidsen
Traktat als ein republikanisches Manifest darstellt (siche die ,,wechselseitige An-
schauung®, Honneth 1992, 44).°” Die Berufung auf den ,,frithen Hegel erinnert
etwas an Heideggers Mythologisierung der ,,Frithe” sowie auf die ,,antimarxisti-
sche Hegelstrategie® (R. Mehring 1989) der deutschen Philosophie der 1950er
Jahre (2.5.7). Auch die Berufung auf Mead iiberzeugt soziologisch wenig, denn
dieser interessierte sich als Psychologe vorrangig um die Genese von Bewusst-
sein. Wenn die Gesellschaft vorkam, dann hinsichtlich der Rolle, welche die
Vorstellung von der Gesellschaft auf das Verhalten des Einzelnen nimmt.

Was daran soziologisch ist, ist idealistisch (,,the ideal society*, Mead 1934,
317, cf. 3.4.2, Fn. 34). Wo ist also die versprochene ,.empirische” Einlosung
(1992, 8) der normativen Forderungen? Der Gewinn von Honneths Theorie ist
die negative Herleitung der normativen Anspriiche der Theorie aus dem Verweis
auf eine reale ,,Verletzung von impliziten Regeln“ (1992, 256; 2000, 88 ff.). Das
ist eine einfallsreiche, doch auf den zweiten Blick tautologische Feststellung (zur
Affirmation des Zirkels im deutschen Denkens siehe in 2.5.5). Ein Regelversto3
kann vielleicht als ratio cognoscendi der verletzten Regeln dienen, ,.erkléren®
kann er diese Regel allerdings kaum. Eine theoretische Liste von Anspriichen,
die den Individuen als Intention unterstellt wird, kann nur dann ecine Gesell-
schaftstheorie sein wollen, wenn zugleich unterstellt wird, Gesellschaften ent-
stiinden durch diese Normen und entwickelten sich durch diese. Folgerichtig e-
voziert Honneth das Bild einer gerichteten Evolution der Gesellschaft, die durch
den transzendentalen Mechanismus des moralischen ,,Kampfes um Anerken-
nung® produziert wird.®® Das ist, wie schon in Luhmanns Behauptung, ,,Gesell-

67 Hegels Korrektur an Hobbes war, dass sich die Personen schon im Naturzustand an-
erkennen. Sie tun dasselbe wie bei Hobbes, nur ist die Erklarung ,,normativ gehalt-
voller”. So bekommt der Staat noch eine weitere Stiitze. Hegel geht es darum, sich
versohnt zu wissen — hier mit dem Staat. Es diirfte schwer fallen, damit eine Kritische
Theorie oder gar eine ,.,emanzipatorische* Politik zu begriinden. Eher ist Hegel als
Religionsphilosoph zu deuten (2.6.4, Fn. 88).

68 Die Geschichte wird zu einer Geschichte von Normenauswicklungen: ,.in jeder [...]
Epoche stocken sich die individuellen Vorgriffe auf erweiterte Anerkennungsverhalt-
nisse erneut zu einem System [!] von normativen Anspriichen auf, deren Abfolge die
gesellschaftliche Entwicklung insgesamt zu einer permanenten [d.h. bruchlosen] An-
passung an den Prozess der fortschreitenden Individuierung zwingt* (1992, 135). Die
,,Basis ist ,,kommunikativ* (44; cf. 1.3, Fn. 21). Honneth unterstellt unverbliimt eine
moralische Evolution der Gesellschaft, die insofern identitétsphilosophisch ist, als die

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JOHN RAWLS | 489

schaft” bestiinde aus Kommunikation (2.5.6, Fn. 237), ein klassischer Erzeu-
gungsidealismus. Er setzt als transzendentales Subjekt die Intersubjektivitit, wie
es schon Fichte und Hegel getan hatten. Honneth bleibt auf ihrer Linie, nur nennt
er das Ganze — darin liegt der Unterschied zu Luhmann (2.5.6) — zusétzlich noch
,normativ®.* Marxens Kritik an Hegel trifft auch auf Honneth zu, ja sogar ver-
stirkt, da selbst Hegel der Okonomie noch mehr Raum beimaB und den Individu-
en nicht als Explanans eine {ibergroe Intentionalitét unterstellte.

Axel Honneths langjdhriger Weggefahrte Hans Joas (sieche Honneth/Joas
1980, 1986 und 1987) vollbrachte eine dhnliche theoretische Bewegung in etwas
anderer Ausrichtung: ausgehend von den normativistischen Weichenstellungen
von Habermas versuchte auch er, in der Beriicksichtigung alternativer Theorie-
stromungen (etwa von G.H. Mead und James Dewey) die normativistische Posi-
tion ,gehaltvoller zu prisentieren. Ein Ergebnis dieser Bestrebung war ein
Buch, welches sich mit der ,,Entstehung von Werten* befasste (Joas 1997). Es
beschreibt Theorien, in denen andere Autoren, von Nietzsche bis Charles Taylor,
sich die Entstehung der normativen Wertvorstellungen der Menschen zu verge-
genwirtigen versucht hatten. Joas wie Honneth legen auf die allen Vereinzelun-
gen und formalen Vergesellschaftungen vorausliegende transzendentale ,,Inter-
subjektivitit® theoretisch groBen Wert — trotz der Absetzung von Habermas
(Honneth 1986, 144 ff.; Joas 1992, 171 ff.). Angesichts ihrer geraten reale Kon-
flikte etwas aus dem Blick.”

Struktur der Sittlichkeit ,,in allen Féllen die gleiche” (30) sei. Die normativen Begrif-
fe und Prinzipien sind erkenntnisschwanger, weil sie selbst die Gesellschaft machen:
Fiir Honneth werden ,,soziale Kdmpfe* durch Argumente gefiihrt und entschieden
(188). Dieser normative Vicoismus stammt von Habermas (cf. 2.6.4, Fn. 108).

69 Honneth kritisiert zwar Fichte und Hegel fiir ihre ,,Bewusstseinsphilosophie®, doch
dies ist die einzige Kritik. Sie beruht auf der hermeneutischen Verengung, die Ha-
bermas vorgegeben hat (3.1.5, Fn. 90, Fn. 125). Luckner 1995 verortet Honneth (und
Taylor) auf dem Level von Fichte und Hegel. In der Tat entwickelt sich alles aus ei-
ner ,,vorgingigen* Sittlichkeit des Anerkanntseins, nur dass nicht der althegeliani-
sche ,sittliche Staat* alles lenkt, sondern eine zivile ,,Biirgergemeinschaft”. Auch die
prinzipialistische Geschichtskonstruktion wird neu aufgefahren (unter signifikanter
Benutzung Marx’scher Termini, Fn. 68). Selbst Joachim Ritter und MacPherson
wussten noch mehr iiber die prominente Rolle der kapitalistischen Wirtschaftsweise
im Herzen des modernen biirgerlichen Rechtes.

70 Etwa, wenn Honneth die Geschichte der sozialen Kdmpfe hegelsch in die Selbstent-
faltung moralischer Vorstellungen umschreibt (Fn. 68). Marx umschrieb das Verfah-
ren, ,,das Schlechte auszumerzen und eine Kategorie als Gegengift gegen die andere
zu verabreichen®, so: ,.es gibt keine Dialektik mehr, es gibt hdchstens nur noch pure
Moral“ (MEW 1, 125 ff.). Honneth 1988a will Sartres Negativitit fortreflektieren,
um die ,,Idee kommunikativer Freiheit* (74) nicht zu gefédhrden: Sartre sei ,,nur des-
wegen zu einer negativistischen Konstruktion der menschlichen Interaktion gezwun-
gen, weil er bereits in seinen Grundbegriffen die Moglichkeit personlicher Identitét
ausschlieft (80). Die Analyse bewegt sich auf rein begrifflicher Ebene und bleibt
der Realitdt ,,menschlicher Interaktion* seltsam duferlich — grundlegende Negativitit
ist eines ihrer Grundmerkmale, sie bleibt auch in jeder noch so gelungenen Bewilti-
gung in Kraft (Rentsch 2000, 11 ff., 109 ff.). Joas 1993, 43 ff. will den negativen As-

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

490 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Zwar kann man in der Genese des Selbstbewusstseins so erfreuliche und theo-
rieimmanent wichtige Dinge wie eine Kreativitit des Handelns (Joas 1996) oder
»praktische Intersubjektivitiat (Joas 1980) aufspiiren. Doch wire es ein geneti-
scher Fehlschluss (2.5.1, Fn. 14), wollte man hieraus aktuellen Konflikten ihre
Schérfe nehmen. Die hohe Wertschidtzung von Normen kann den Blick auf die
mit ihnen konfligierende Realitét, die eben nicht in ,,Normgenesen* aufgeht, the-
oretisch leider auch verstellen (3.3).

Dieses Kapitel 3.2 zu verschiedenen Theorien der Gerechtigkeit, die aus den
USA kamen und besonders im ersten postmarxistischen Jahrzehnt die deutsche
akademische Sozialtheorie beherrschten, konnte das Ergebnis von Kapitel 3.1
bestdtigen: der libergrole Schwerpunkt, der hier auf normative Phdnomene ge-
legt wurde, hat den Blick auf die realen Fundamente des Normativen vielfach
verstellt und theoretische Betrachtungen dariiber sogar weitgehend ersetzt. Be-
sonders die Debatte zwischen dem Rawlschen theoretischen Liberalismus und
dem eher hegelianischen Kommunitarismus wurde als eine innernormativistische
deutlich, die tiber die realen Strukturen der sozialen Welt und damit iber die
Verortung des Normativen selbst nur wenig zu sagen hatte. Zugleich wurde
deutlich, dass die Rolle der Theorie sich vom distanzierten ,,Erkldren* sozialer
Prozesse auf ein Rechtfertigen ihrer Ergebnisse verlagert hat. Bevor wir die me-
thodischen Wurzeln dieses ,,pragmatischen” Philosophieverstdndnisses untersu-
chen (3.4), ist noch eine Disziplin zu betrachten, die eine Manifestation des Auf-
schwungs des Normativen in der Philosophie ist: die Wirtschaftsethik (3.3). An
ihr lassen sich die gewonnenen Kritikpunkte erneut als relevant erweisen, da die-
se Disziplin verschiedene bislang untersuchte philosophische und protophiloso-
phische Ansitze fiir ihre Zwecke nutzt. Welche Zwecke dies jenseits einer blo-
Ben Anwendung ethischen Vokabulars sein konnen, zeigt erst der zweite Blick.
Auch bei Autoren dieses Kapitels werden hehre Absichten durch begriffliche
Weichenstellungen funktional ins Gegenteil verkehrt.

soziationen der ,,Gemeinschafsrhetorik* damit einen Unbedenklichkeitsnachweis lie-
fern, dass in Amerika vieles anders verlaufen sei (vielleicht daher die Vorliebe fiir
US-Autoren, cf. 3.4). Joas 2000a verurteilte den damaligen Kosovokrieg in wiin-
schenswerter Deutlichkeit. Doch aus seiner theoretischen Optik scheinen Kriege pri-
mér insofern interessant zu sein, als sie Menschen auf universale Werte hindréngen —
also meist erst dann, wenn sie vorbei sind. Honneth 1992 unterlduft die Antinomie
zwischen sozialen und politischen Rechten (3.1.5, Fn. 121), indem er darin nur eine
,sukzessive Erweiterung® sieht (189). Bismarck vergab Teilhaberechte eher anstelle
von Teilnahmerechten, die dadurch sogar paternalistisch eingeschrankt wurden
(Metzler 2003, cf. 2.4.1). Der Normativismus macht fiir die entscheidende Rechts-
Antinomie zwischen Freiheit und Gleichheit unempfindlich, da sich der Streit dieser
Normen erst auB3erhalb der normativen Sphére bemerkbar macht.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIRTSCHAFTSETHIK | 491

3.3 Wirtschaftsethik: eine ,normativ gehaltvolle“
Gesellschaftstheorie?

3.3.1 Hintergriinde des Aufstiegs dieser Disziplin

»Wettbewerb ist solidarischer als Teilen.” (Karl Homann)
,[D]ie Bereicherung als solche als Selbstzweck der Produktion.” (MEW 24, 63)

Schon in den 1980er Jahren war der Zug der ,,neuen sozialen Bewegungen® na-
hezu génzlich ohne den Marxismus abgefahren, was wohl an den erstarrten
Strukturen der kommunistischen Parteien und dem ergebnisarmen, aber verbisse-
nen Dogmatismus der Marxzirkel lag.' Dieses Abriicken von Marx verstirkte
sich nach 1989 noch erheblich. War es politisch befreiend, sich von den bevor-
mundenden selbsternannten Avantgarden zu 16sen (im Westen etwas friiher als
im Osten), so hinterlie der Marxismus im theoretischen Bereich doch eine Lii-
cke. Auch wenn seine zahlreichen Spielarten intern gravierende Méngel aufwie-
sen (Kapitel 2), so war er doch die Instanz, die die tiefgehendste ,,Kapitalismus-
kritik* geduBert hatte, wie meist zugestanden wurde. In der Friedens- iiber die
Umweltbewegung bis zur Frauen- und Schwulenemanzipation wehrte man sich
nun bewusst gegen Theoretisierungen und theoretisch verkleidete Bevormundun-
gen, die die Vielfalt der Bewegung einengen wiirden; ein Zug, den noch heutige
Globalisierungskritiker wie atfac an den Tag legen. Aufgrund seiner internen
Mingel hitte der damalige Marxismus eine solche theoretische Leitungsfunktion
allerdings gar nicht erfiillen konnen, gelangte er doch selten, jedenfalls selten
iiberzeugend, zu den geforderten ,,konkreten Analysen der konkreten Situation®
(Lenin). Doch an solchen hingen sich die neuen Bewegungen auf (Nato-
Doppelbeschluss, Startbahn West, Wackersdorf etc.). An die Stelle der fehlenden
iibergreifenden Theorie traten nun diverse andere Narrative: in der Umweltbewe-
gung machten sich neben schlichter Emporung bald esoterische Tendenzen be-
merkbar,” die Friedensbewegung hatte etwa iiber die Kirchentage stets eine Nihe
zur Religion,’ und in die sexuellen Befreiungsbewegungen konnte bald der post-
strukturalistische Identitits-Diskurs einflieBen.’

Vgl. Thompson 1980, Habermas 1985a, Roth 1987; Haug 1982, Hirsch 1980, 1990.

Diese konnten seridse Naturphilosophie sein (Jonas 1979, Meyer-Abich 1984, Sche-
fold 1988, Hosle 1991), aber auch in versponnenen Romantizismus oder Nationalis-
mus ausarten (Gruhl 1978, Bahro 1991, Geden 1996, Ditfurth 1997, Markovits

1997). Zu den Urspriingen 6kologischer Kapitalismuskritik Waibl 1989, 119-155.

3 Neben der marxistischen Friedensforschung (Senghaas 1979) etwa Weizsicker 1977,
Schulte 1987, Drewermann 1991. Auch die Psychologie wurde oft bedient, wohl
nicht ganz ohne Berechtigung. Uber die Abldsung nichtmarxistischer Stromungen
aus dem Bewegungsmarxismus berichtet aus der Innerperspektive Koenen 2001.

4 Der Poststrukturalismus erlebte in Deutschland nur eine epigonale Rezeption, er war

besonders in Frankreich und den USA populdr. Dort sind Marx-Substitute deutlich

erkennbar: Baudrillard, Lyotard und Foucault etwa entstammten direkt dem einen
oder anderen Marxismus, dem sie sich dann zu entwinden trachteten. Sie fallen aus

N —

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

492 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Keines dieser Narrative vermochte es aber, eine iibergreifende Erklarung der
gegenwirtigen Weltlage zu leisten, oder gar iiber sich und sein Verhéltnis zur
Gegenwart Rechenschaft abzulegen. So wurden die neuen Forderungen, philoso-
phisch betrachtet, zu einem der Wirklichkeit fremd gegeniiberstehenden Sollen.’
Diese Tendenz zur Moralisierung fand in der akademischen Welt zwar auch ihre
Veridchter, insgesamt aber erlebte die philosophische Ethik eine regelrechte
Boomphase.® Und so macht zugleich mit dem scheinbar endgiiltigen Wegfall des
Marxismus eine Disziplin Karriere, die noch ,,die Okonomie® selbst in das Ethi-
sche zieht oder zumindest ethisch deutet: die Wirtschaftsethik.’

Zwar fanden die Vorbereitungen zu diesem Aufstieg bereits Mitte der 1980er
Jahre statt, aber es ist doch zu beobachten, dass gegen 1989 eine regelrechte Flut
von wirtschaftsethischen Publikationen losbricht.® Ein Hintergrund dafiir mag
gewesen sein, dass es nach Offnung der innerdeutschen Grenze eine Zeitlang so
aussah, als sei die Zukunft der DDR noch offen, so dass von akademischer Seite
Uberzeugungsarbeit zur sozialen Marktwirtschaft vonnoten schien — traditionelle
Wirtschaftsethik war ja wenig mehr als der Versuch einer philosophischen Legi-
timation der schon gefallenen ordnungspolitischen Grundentscheidung zur ,,s0zi-
alen Marktwirtschaft“, gegen den Sozialismus.” Doch schnell wurde klar, dass
sich mit der Wende auch im Westen einiges dndern wiirde, und so erwecken die
diversen Wirtschaftsethiken der Nachwendezeit ex post eher den Eindruck, als

unserem Themenbereich heraus, und wurden bereits eingehend kritisiert (Ferry 1987,
Taureck 1988, Habermas 1985, Frank 1983, 1993, 119 ff.). Auch Derrida kommt
kaum iiber Wortspiele zu Marx hinaus (1995, 2004, cf. Henning 20005c).

5 Diese Tendenz hatte im marxistischen Lager ihre Vorldufer und Parallelen (2.1.4,
2.6.3). Die biirgerliche Soziologie war wesentlich moralistisch aufgebaut (2.4.3). Zu-
dem war der herrschende Zeitgeist, das System Kohl (Friedbert Pfliiger), gegeniiber
neuen Gedanken kaum durchléssig (Hess 1988). Zwar versuchten Gruppen wie die
Kommunarden und alternativen Lebensgemeinschaften auf dem Lande, ihre Ideale zu
leben; aber dies unter Abstraktion vom Rest der Welt. Die Filme Idioten und Zusam-
men behandeln diese Problematik treffend.

6 Zum Ethikboom siche Tiircke 1989, Hosle 1991, Taureck 1992, Piper 1998, Thurn-
herr 2000. Verdchter waren die Rechtshegelianer Marquard 1964, Ritter 1969, Geh-
len 1973, Liibbe 1987, Luhmann 1978 und 1989.

7 Etwa bei Ulrich 2001 wird ,,die Okonomik [...] nicht mit der, sondern in die Ethik in-
tegriert (Korff 1999 1, 871). Auch Koslowski 1988 gliedert die Wirtschaftsethik in
eine iibergreifende ,,ethische Okonomie* ein (s.o., Kapitel 3.3.4).

8 Nach Koslowski 1982, Sen 1987 und Rich 1987 vgl. etwa Enderle 1988, Hesse 1988,
Koslowski 1988; Molitor 1989, Pappi 1989, Waibl 1989; Rich 1990, Schauenberg
1990, Ulrich 1990; EKD 1991, Hengsbach 1991, Steinmann 1991; Furger 1992, Ho-
mann 1992, 1992a, Rich 1992, Spiegel 1992, Enderle 1993, Wieland 1993 etc. Nach
einer Tagung in St. Gallen 1985 war 1986 eine Arbeitsgruppe und 1989 im ,,Verein
fiir Sozialpolitik* ein stindiger Ausschuss ,,Wirtschaftswissenschaft und Ethik* ge-
bildet worden. Mittlerweile gibt es mehrere Lehrstiihle fiir Wirtschaftsethik und ein
,Deutsches Netzwerk Wirtschaftsethik* (vgl. die Zeitschrift Forum Wirtschaftethik).

9 Cf. Miiller-Armack 1946, Eucken 1952, Heimann 1955, Erhard 1957, Grosser 1988,
Rich 1990, Zinn 1992.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIRTSCHAFTSETHIK | 493

sollte hier der Geist der alten Bundesrepublik noch einmal festgehalten, ja be-
schworen werden (als Nachhut vgl. Merkel 2000, cf. Reuter 2001).

Als diese Grundentscheidung auch fiir die Beitrittsgebiete gefillt war, wurde
der politische Streit zwischen iibereifrigen Apologeten dieser Ordnung und de-
nen, die aufgrund sich hiufender Missstinde'” eine kritischere Sicht darauf ent-
wickelten, verstarkt im Medium der nun etablierten Wirtschaftsethik ausgetra-
gen; allerdings ohne dabei zu einer so grundlegenden Kapitalismuskritik zu ge-
langen, wie sie in den 1970er Jahren verbreitet war. Die Popularitit dieser Dis-
ziplin erreichte schlieBlich in einer 3000-seitigen Summa (Korff 1999) ihren Ab-
schluss. Inzwischen ist in Form der Globalisierungskritik die Kapitalismuskritik
wiedergekehrt. Noch in dieser lebt die Wirtschaftsethik fort: auch hier wird bis-
lang eher ethisch argumentiert, und es gibt eine gewisse Theorieabstinenz (3.3.5).
Die kurze Bliite der Wirtschaftsethik soll nun weniger in ihren zuweilen ver-
dienstvollen Einzelheiten als in ihren argumentativen Weichenstellungen verfolgt
werden, denn diese sind symptomatisch.

Warum besinnt sich erst die auflerakademische Globalisierungskritik wieder
auf Marx? Wie ist das Phdanomen der inflationdren Wirtschaftsethiken aus einer
Marx nicht ignorierenden Sicht einzuordnen? Die effektvoll aussehenden Argu-
mente der Wirtschaftsethik sind ja keineswegs neu (3.2.3), sondern entstammen
in ihrer Substanz Diskussionskontexten, die in der historischen Betrachtung der
Reaktionen auf Marx schon begegnet sind; hauptséchlich denen der Religion und
Theologie (2.6), der neoklassischen Okonomie (2.3) und des Historismus (2.5).
Allerdings sind diese zum Teil miteinander unvertréglich: Schnell machte sich in
der Wirtschaftsethik eine Aporie bemerkbar zwischen einer theologisierend-
abstrakten Kritik ,,der Wirtschaft* (3.3.2) und ihrer betriebswirtschaftsblind vor-
laufenden Apologie (3.3.3). Ein dritter, hegelianischer Weg betrachtete den
,Begriff ethischen Wirtschaftens zwar als wirklich, aber noch nicht ganz reali-
siert (3.3.5). Doch eine ,,Integration® von Weltferne und Affirmation fiihrt iiber
keines von beiden hinaus, sondern birgt noch den zusitzlichen Nachteil, dass die
Wirtschaftsethiker nun selbst nicht mehr wissen, was sie eigentlich sagen: Die
Rede von der ,,Okonomie* und gegebenenfalls der ,,Kritik an ihr 1dsst unklar, ob
von der Wirtschaft oder von ihrer Theorie die Rede ist. Hinsichtlich der StoBrich-
tung einer Kritik ist das allerdings ein gravierender Unterschied. Er wird jedoch
gar nicht erst als Problem angesehen. Zur Unklarheit in inhaltlicher gesellt sich
so eine in methodischer Hinsicht. In dieser Verlegenheit befinden sich die meis-
ten der deutschsprachigen Wirtschaftsethiken, am stirksten in der historistischen
Variante (3.3.4). Die folgende nihere Betrachtung soll zeigen, ob die Anreiche-
rung der normativen Gehalte eine bessere Gesellschaftstheorie ergibt.

10 Wachsende Arbeitslosigkeit, Armut, Sozialabbau, Fremdenfeindlichkeit; wachsende
Staatsverschuldung, nationale und internationale Vertiefung der Ungleichheit, Zer-
storung der Umwelt, das Wiederaufleben von Kriegen und nationalem wie religiosen
Fanatismus (vgl. Kapitel 1.2).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

494 | PHILOSOPHIE NACH MARX

3.3.2 Theologische Wirtschaftsethik

Friithe wirtschaftsethische Publikationen im praskriptiven Sinn hatten in Deutsch-
land einen religidsen Hintergrund. Hier hatte man sich recht offen mit der Sozi-
aldemokratie auseinandergesetzt und ging mitunter sogar so weit, den ,,Sozialis-
mus“ zu bejahen, allerdings meist ohne Marx’sche Theoreme zu iibernehmen
(2.6.6)."" Erklarbar ist dies mit der Aquidistanz der christlichen Religion, die der
biirgerlichen Gesellschaft aufgrund des ,,eschatologischen Vorbehalts* ebenso
reserviert gegeniiberstehen sollte wie das Proletariat es lange Zeit tat. ,,Ihr konnt
nicht Gott dienen und dem Mammon* (Mat 6, 24). Die sozialrevolutiondren Imp-
likationen weiter Teile der Bibel lassen sich nur mit groer hermeneutischer Mii-
he in eine marktapologetische Sicht einbinden — ein Problem, welches aufgrund
seines Schriftprinzips (sola scriptura) besonders den Protestantismus betraf. Die
zentrale Forderung nach titiger Nachstenliebe (3. Mos 19, 18; Mat 5, 44; Rom
13, 8) verpflichtete in der Bundesrepublik aber auch Katholiken auf eine umver-
teilende Gemeinwohlorientierung (Uertz 1981).

Zwar hat sich diese Anndherung auf den Grofteil der Arbeiterbewegung eher
miBigend ausgewirkt — was zur Verdammung seitens der Marxisten fiihrte. Doch
ist nach 1989 eine gegenldufige ,Dialektik der MaBigung“ zu beobachten:
schwindet von zwei Polen (a, ¢), zwischen denen eine Vermittlung (b) angestrebt
war, der eine (a) ginzlich, so kann das Vermittelnde (b) inzwischen so viel von
jenem (a) aufgenommen haben, dass es, wenn auch geméaBigt, gegeniiber dem
verbliebenen Extrem (c) nun zu seinem (a’s) Platzhalter wird. Dies ist nicht nur
dort der Fall, wo nach dem Verschwinden oder der Niederschlagung sozialisti-
scher Bestrebungen dhnliche Forderungen nun im Namen der katholischen Sozi-
allehre erhoben werden, wie jiingst in Argentinien, sondern auch in der deutschen
Wirtschaftsethik. Wie ein Warmespeicher wurde die Theologie, als den gesell-
schaftlich und Skonomisch Benachteiligten die Fiirsprecher ausblieben, zum
funktionalen Aquivalent der Kapitalismuskritik, die sie einst zu ,,widerlegen®
versucht hatte. Die zentralen Anst6Be zur Belebung der Wirtschaftsethik um
1989 entstammen daher dem Kontext der theologischen Sozialethik.'?

Die theologische Ethik hatte nur geringe Berithrungsingste mit Marx, auch
wenn er meist nur als moralistischer ,,Entfremdungstheoretiker” in Erscheinung
trat."> Allerdings gab es hierbei das Problem der Unschirfe. Die ethischen Impe-

11 Cf. Scheler 1919, Wiinsch 1927 und Heimann 1931. Heimann 1929 ,,musste sich [...]
der Marx’schen Sichtweise bedienen, auch wenn Marx’sche oder marxistische Ein-
zeltheorien abgelehnt wurden® (308).

12 Siehe auBerdem Rich 1987/1990, EKD 1991, Hengsbach 1991, Herms 1991, Furger
1992, Spiegel 1992, Duchrow 1994, Utz 1994, Erfurt 1997, Schramm 1997.

13 Vgl. bereits Rich 1951, 1962, Duchrow 1969. Duchrow 1994 bezieht sich auf Altva-
ter, Kurz und dariiber auf Marx (30 ff.). Spiegel nennt einige Marx’sche Argumente
(1992, 177 u.6.). Hengsbach, Lehrstuhlnachfolger Nell-Breunings, anerkennt die zi-
vilisierende Wirkung, die die Arbeiterbewegung gehabt, wenn auch nicht intendiert
habe: ,,Auf lingere Sicht muss man anerkennen, dass die alten und neuen sozialen

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIRTSCHAFTSETHIK | 495

rative, die aus der Religion gewonnen werden, kdnnen zwar auf die Gegenwart
appliziert werden, aber diese Applikation wirkt den gegenwértigen Verhéltnissen
gegeniiber oft seltsam duflerlich. Um die gewonnenen Imperative auf den Ge-
genstand anwenden zu kdnnen, miisste dieser zundchst hinreichend erschlossen
werden. Durch ihre scheinbare ethische Uberlegenheit droht sich eine priesterlich
einherschreitende Ethik aber einer genaueren Zurkenntnisnahme des zu beurtei-
lenden Gegenstandes {iberhoben zu diinken. So wird die Abstraktheit des Appli-
candums (,,Ethik*) durch die Unbestimmtheit des Applicans (,,Wirtschaft”) noch
verschérft. Eine Applikation erzeugt nicht selbst ihr Applicans, sondern muss
dieses als gegeben hinnehmen (3.2.2). Eine Ethik mag noch so gut sein, sie kann
dennoch ihren Gegenstand fehlbestimmen — ein Problem, was aus der Genethik
und anderen Anwendungsfillen bekannt ist.

Dass die theologischen Wirtschaftsethiker meist keine Fachokonomen sind,
muss noch kein Nachteil sein, sind doch die Fachékonomen aufgrund des neo-
klassischen Paradigmas selbst betriebsblind geworden (siche 2.3.1). Durch ihre
geringeren Beriihrungsingste mit dem Kapitalismuskritiker Marx hat die christli-
che Wirtschaftsethik nun die Chance, den Kapitalismus besser zu bestimmen als
die Fachékonomie. Doch wie geht sie mit ihm um?

,,Wir nennen gewdhnlich den Okonomen, der das Eigentumsrecht an Kapital vertritt, einen
Kapitalisten. Diese Benennung wird von idealistisch orientierten Moralpredigern bentitzt,
um einen gierigen Gewinnhasardeur zu kennzeichnen. Der Finalethiker dagegen beginnt
bei der Erfahrung und sucht nach der urspriinglichen Definition und zwar fiir den Status, in
dem noch von keiner Eigentumsordnung gesprochen werden kann. Das ist ein zwar empi-
risch gewonnener, aber doch abstrakter Begriff: Mittel der Steigerung der Arbeitsprodukti-
vitdt im Hinblick auf die Bedarfsdeckung des Menschen* (Utz 1994, 6).

Bestimmungen wie diese hinterlassen ein Staunen, welches bekanntlich der Be-
ginn philosophischen Nachdenkens ist. Denn hier liegt gleich eine Fiille von Un-
gereimtheiten vor. Analysieren wir diese Stelle einmal etwas genauer:

,,Wir nennen gewéhnlich den Okonomen, der das Eigentumsrecht an Kapital
vertritt, einen Kapitalisten.” Die iibliche Redeweise meint mit ,,Kapitalist™ nicht
den Okonomen, sondern den Eigentiimer des Kapitals. Hier zeigt sich eine Ver-
mengung von Theorie und Wirklichkeit.

Bewegungen den Kapitalismus in Europa gezdhmt, vielleicht gar umgebogen haben*
(1992, 80). Schon der Terminus ,,Kapitalismus* signalisiert, dass es weniger Beriih-
rungsidngste mit Marx gibt als bei den Fachokonomen, die eher von ,Marktwirt-
schaft” reden: von Markt oder Marktwirtschaft sprechen im Titel wirtschaftsethisch
Kapp 1963, Rich 1990, Koslowski 1991, Forum fiir Philosophie 1994, Thielemann
1997 sowie globalisierungskritisch Saul 1997 und Klein 2001 — das ist ein Theologe
neben sechs Nichttheologen; von Kapital oder Kapitalismus sprechen Waibl 1989,
Furger 1992, Duchrow 1994, Jacob 1996 und Walk 2002 — drei Theologen neben
zwei Nichttheologen. Sogar die Wirtschaft benutzt dieses Wort (Breuer 1999), nur
die apologetische Theorie scheut ihn. Koslowski 1988 titelt ,,Kapitalismus* und
spricht im Buch vom ,,Markt“. Unentschieden bleibt die abstrakte Rede von ,,Wirt-
schaft und ,,Okonomie“ (Horn 1996, Karmasin 1996, Ulrich 2001).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

496 | PHILOSOPHIE NACH MARX

,Diese Benennung wird von idealistisch orientierten Moralpredigern beniitzt,
um einen gierigen Gewinnhasardeur zu kennzeichnen. Marx, der harsche Kriti-
ker von Idealismus und Moral, der zweifelsohne angepeilt ist, wird hier selbst zu
einem Moralprediger, noch dazu einem idealistischen. Zu dieser Fehlwahrneh-
mung fiihrt allein die eigene Vergeistigung der Phdnomene, die nur noch ,,Geist
vom eigenen Geiste” wahrnimmt (2.5.2, 3.4.3). Wie schon ein fliichtiger Blick
ins Kapital zeigt, wollte Marx keineswegs auf Grundlage einer Anthropologie
(,,Habsucht“, Kant 1800, 605 ff.) Einzelne anklagen.14

»Der Finalethiker dagegen beginnt bei der Erfahrung und sucht nach der ur-
spriinglichen Definition, und zwar fiir den Status, in dem noch von keiner Eigen-
tumsordnung gesprochen werden kann. Das ist ein zwar empirisch gewonnener,
aber doch abstrakter Begriff.“ Eine Berufung auf Empirie und Erfahrung ist im-
mer 16blich. Doch ,,urspriingliche Definitionen“ sind in der Erfahrung nicht ge-
geben — genau dieses Problem hat bei Kant die moderne Philosophie allererst
hervorgerufen. Utz geht nun weniger von dieser als vielmehr von einer Teleolo-
gie aus: Der ,,Finalethiker” weifl schon a priori, was ,,gut” ist und muss daher
Mittel und Zweck, Gesinnung und Folge nicht mehr unterscheiden. Zugrunde
liegt hier gerade keine Erfahrung, sondern nur eine theologische ,,.Denkerfah-
rung®. Der finalethisch vorgegebene ,,abstrakte Begriff* wird keineswegs ,,empi-
risch gewonnen®, denn hier wird von der geschichtlichen Realitdt gerade abgese-
hen. Irgendeine ,,Eigentumsordnung® gibt es schlielich immer, das ,,Kapitalver-
hiltnis* (MEW 23, 417 u.0.) ist ja selbst eine historische Eigentumsordnung. Wie
will man von ihr etwas ausmachen, indem man sich in einen ,,Urzustand* hinein
imaginiert und noch von dem Gesuchten selbst abstrahiert?

Obwohl er sich jenseits jeder Eigentumsordnung wihnt, weifl Utz schon im
nichsten Satz jedoch recht prizise Angaben iiber das Kapital zu machen: es sei
ein ,Mittel der Steigerung der Arbeitsproduktivitdt im Hinblick auf die Bedarfsde-
ckung des Menschen.“ Der Finalethiker findet auf diesem abstrakt-empirischen
Weg ,,die urspriingliche Definition* von Kapital, die er zuvor selbst versteckt hat.
Die Ethisierung des Kapitals wird vollbracht, indem eine seiner Funktionen (so-
fern es in neue Technologien investiert wird, steigert es die Produktivitit) isoliert
und zum alleinigen Zweck erklirt wird. Dieser entspricht dem ebenso final-
ethisch gesetzten Wirtschaftsziel ,,Bedarfsdeckung® (1994, 6) perfekt. Von der
Kapitalismuskritik bleibt nichts tibrig. Utz polemisiert sogar gegen das Stillhalten
einer kirchlichen Denkschrift (EKD 1991) gegeniiber den Gewerkschaften:

,~Eigenartigerweise kritisiert die Denkschrift die Politik des Deutschen Gewerkschaftsbun-
des nicht” (Utz 1994, 47). ,,Ist eine der Ursachen der Fehlentwicklung nicht auch darin zu
sehen, dass die Haushalte zuviel Geld in der Hand haben? Ohne Riicksicht auf die wirt-

14 Marx erldutert dort schon im Vorwort [!]: ,,es handelt sich hier um die Personen nur,
soweit sie die Personifikation 6konomischer Kategorien sind, Triger von bestimmten
Klassenverhiltnissen und Interessen. Weniger als jeder andere kann mein Stand-
punkt [...] den Einzelnen verantwortlich machen fiir Verhéltnisse, deren Geschopf er
sozial bleibt“ (MEW 23, 16; ,,Charaktermaske*, a.0. 100; cf. Gamm 2001, 52 ff.).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIRTSCHAFTSETHIK | 497

schaftliche und soziale Gesamtentwicklung werden die Lohne hochgetrieben® (158); durch
»auBeren Druck, vor allem von Seiten der Gewerkschaften® (144). ,,Vor allem der Streik
von Angestellten des 6ffentlichen Dienstes zielt darauf ab, die friedliebenden Biirger zu
quélen® (223).

Der theologische Wirtschaftsethiker Utz vertritt damit offen eine neoliberale Po-
sition.'> Auch kritischere theologische Wirtschaftsethiker werden durch theoreti-
sche Unachtsamkeiten in Positionen gedridngt, die ihren Intentionen schnur-
stracks zuwiderlaufen. So fiihrt schon der Grundbegriff der religids inspirierten
Wirtschaftsethik, die ,,.Lebensdienlichkeit, in ein folgenreiches Dilemma: ent-
weder ndmlich wird der Begriff als faktischer Zweck des Wirtschaftens behaup-
tet, wie dies in der Neoklassik mit der ,,Bedarfsdeckung“ der Fall ist. Dann miin-
det eine solche Wirtschaftsethik zwangsldufig in Apologie: wie auch sollte eine
per Definition dem Leben dienende Wirtschaft diesem zugleich schaden kon-
nen?'® Oder aber der Begriff wird als eine kontrafaktische ,,normative Vorgabe*
(Rich) gelesen — dann ist nicht zu sehen, wie eine solche Wirtschaftsethik iiber
fromme Forderungen hinauskommen sollte.'” Diese kénnen von fachSkonomi-
schen Okonomen doppelsinnig als , jenseitig* abgewiesen werden.'®

15 Sie kulminiert in dem Patentrezept: ,,Bescheiden leben, fleilig arbeiten und sparen®
(Utz 1994, 160). Da die Moraltheologie dass schon ,,in allen Jahrhunderten* wusste
(160), kann Utz die Gegenwart schlicht iibergehen.

16 ,,.Die Dienlichkeit, die Lebensdienlichkeit, ist der primér gottgewollte Zweck der
Wirtschaft” (E. Brunner 1932, 387; Ulrich 2000, 204; Rich 1990, 23, 140). Von ei-
ner Bedarfsdeckung als Ziel ‘der’ Wirtschaft gehen wie selbstverstiandlich aus: Moli-
tor 1989, 36; Utz 1994, 6; Horn 1996, 24; Wieland 1996, 54 (,,Bediirfnisbefriedi-
gung“/,,Allokation knapper Mittel*); Korff 1999 I, 30; Reuter 2000, 342; Ulrich
2001, 11. Eine neoklassische Begriffsdefinition (siche das Motto zu 2.3) wird kurz-
schliissig als Beschreibung der Wirklichkeit genommen — eine Springquelle des I-
dealismus. Diese Definition ist v6llig unspezifiziert: ist sie deskriptiv oder normativ?
Wie wird sie gewonnen? Trigt sie einen historischen Index? Einen solchen hatte
Marx speziell fiir die kapitalistische Wirtschaftsweise geliefert: hier gilt ,,die Berei-
cherung als solche als Selbstzweck der Produktion® (MEW 24, 63), also gerade nicht
die Befriedigung ,der’ Bediirfnisse (vgl. Kapitel 2.3.1). Kriterium fiir die Wahl der
Definition sollte sein, mit welcher Definition sich mehr erklaren lasst.

17 Wenn Rich (1987, 173) die ,,Mitmenschlichkeit, Mitgeschopflichkeit, Partizipation®
als ,,normative Vorgaben® aufruft, bleibt unklar, was das heiflen soll und wie es um-
zusetzen wire. Dasselbe gilt fiir die ,,wirtschaftsethischen Leitthesen” von Spiegel
1992 (Befriedigung der Grundbediirfnisse, Umverteilung, Gesundsein, Recht auf
Arbeit, Humanisierung der Arbeit, Partizipation und Kontrolle, Erhalt der natiirli-
chen Ressourcen und der Umwelt, Begrenzung des Wachstums, Ende der Ver-
schwendung, Einhaltung eines menschlichen MaBles) und Hengsbach 1991 (Gleich-
stellung der Frau, humane Arbeitsgestaltung, dkosozialer Umbau der Gesellschaft,
weltweite Gerechtigkeit; Leben, Wiirde, Beteiligung). Was ist damit gesagt, wenn es
nicht Forderungskataloge sind, die der Wirklichkeit unvermittelt gegeniiberstehen?

18 Dabei weist man sich die ,,Jenseitigkeit™ gegenseitig zu: Homann (1994, 11) wirft —
in Anschuldigungen nicht sparsam — Kant, H. Jonas, Ulrich, Steinmann, Honneth
und Kambartel einen ,,ethischen Imperialismus® vor, welcher ,abstrakt” und ,,un-
fruchtbar* bleibe. Ulrich (2001, 102 f.) gibt diesen Vorwurf an Steinmann und insbe-

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

498 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Mit Bedacht hatte Georg Wiinsch einst wegen dieser Weltfremdheit theologi-
scher Ethik auf einer anspruchsvolleren Vermittlung — und das heifit zunéchst:
Unterscheidung — von 8konomischer und theologischer Logik bestanden."

Eine voreilige Vermischung der Perspektiven macht sich auch bei Ulrich
Duchrow (1994) bemerkbar. Er bestimmt den Kapitalismus in kritischer Absicht,
aber aus zweiter Hand, und kommt so zu einer fatalen Entgegensetzung von
,»@eld“ und ,,Leben®. Kommentieren wir einen Abschnitt (Duchrow 1994, 28):
,.Der entscheidende Punkt des Ubergangs zur Marktwirtschaft des Industriekapi-
talismus war, dass [...] nicht nur Giiter, sondern auch Arbeit, Boden und Geld [...]
zu Waren wurden®. Hier werden kontrire Theoriestringe vermengt: die Begriffe
»Marktwirtschaft und ,,Giiter entstammen der Neoklassik, die Begriffe Ware
und Industriekapitalismus dem Marxismus. Sie laufen einander zuwider und las-
sen sich nicht ungestraft aneinanderreihen (2.3.3). Wie man sieht:

,Das ist aber eine ungeheure Abstraktion oder Fiktion. Denn offensichtlich
sind Arbeit, Boden und Geld konkret gesehen keine Waren, d.h. zum Kauf oder
Verkauf produziert™ (1994, 28). Duchrow mdchte seinen kritischen Impetus kon-
kretisieren. Doch durch sein ,,konkretes Sehen* libergeht er, dass diese Dinge im
Kapitalismus durchaus zu Waren werden. Was er sagen will ist wohl, dass sie
nicht aus zeitlos-notwendigem Zwang Waren sein miissen. Es gab Epochen, in
denen es nicht so war, und es kénnte erstrebenswert sein, so etwas neu anzustre-
ben. ,,Konkret gesehen® ist es aber derzeit so, dass der Arbeiter seine Arbeitskraft
auf dem Arbeitsmarkt verkauft, dass man Geld auf dem Geldmarkt und Boden
auf dem Grundstiicksmarkt handelt: die Preise dieser Waren bezeichnet Marx als
Lohn, Rente und Zins. Es ist schlicht falsch zu sagen, dass Giiter hier nicht fiir
den Verkauf produziert wiirden. Durch eine methodische Unachtsamkeit wird der
Kapitalismus zur Fiktion, zu einem geistigen Phdnomen herabgesetzt.

In letzter Konsequenz hiee dies, dass es ihn eigentlich gar nicht gibt (Duch-
row 1994, 28): ,,Das verweist auf das grundlegende Problem der kapitalistischen
Marktwirtschaft [sic!]: sie ist zutiefst abstrakt, sie geht nicht vom konkreten Le-
ben aus, sondern sie stiilpt dem konkreten Leben das eiserne Gesetz des Geld-
vermehrungsmechanismus {iber”. Anders als Marx, der gerade auf dem Markt
Naturkrifte wirken sah, setzt Duchrow das ,,Leben” dem ,,Geld* abstrakt entge-
gen. Wie es zu dem gegennatiirlichen Kapitalismus kommen konnte, wird ebenso
ritselhaft wie schon seine fiktionalisierte Existenz. Zudem liefert sich Duchrow
der Gefahr einer sozialdarwinistischen Glorifizierung des Lebens aus. Dies wird
manifest, wo er sich affirmativ auf den volkischen Kaufmann und Literaten Sil-
vio Gesell bezieht (38, 248): dieser hatte im Interesse der ,,Hochzucht™ der

sondere Koslowski weiter, welcher ihn wohl seinerseits zuriickweisen wiirde (im-
merhin ist seine ,,Ethik des Kapitalismus®“ eine naturrechtliche, das Sollen liegt bei
ihm also ,,in der Natur der Sache). Die kreisrunde Weitergabe widerlegt den Vor-
wurf aber keineswegs — er bleibt bei allen Genannten berechtigt.

19 Die ,Eigengesetzlichkeit des Wirtschaftens* diirfe ,,nicht mit den Mafistiben der
christlichen Ethik gemessen werden [...], da man sonst beide verderbe (Wiinsch
1932, Sp. 1969; cf. 2.6.6). Auch der Klassiker der modernen Ethik hat religiose Be-
griindungen abgelehnt, da ihre Reichweite stets partikular sei (H. Jonas 1979, 99).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIRTSCHAFTSETHIK | 499

menschlichen Rasse eine Weltsicht entworfen, in welcher der Zins alles be-
herrscht. Er miisse lediglich abgeschafft werden, um wieder einen ,,naturgema-
Ben“ Konkurrenzkampf zwischen den Kapitalisten zu gewéhrleisten. Diese Posi-
tion war in sich unstimmig und politisch hochgradig anfillig. Dass die National-
sozialisten so viel von dem Denken der ,,Freilandbewegung® tibernehmen konn-
ten (etwa die ,,Brechung der Zinsknechtschaft*), mag von diesem nicht beabsich-
tigt gewesen sein, ist aber konsequent.”” Obwohl sich Duchrow kritisch zur
»Marktwirtschaft verhalten will, wird er durch Defizite in der Durchdringung
des Stoffes in fragwiirdige Ecken gedréngt.

Die Beispiele zeigen: Der Bezug auf Marx ist in der theologischen Wirt-
schaftsethik missgliickt. Es bleibt bei der Anwendung neoklassischer Theoreme,
zu denen auch die keynesianischen zu rechnen sind (neben Utz und Duchrow
auch bei Rich 1990, Hengsbach 1991, Furger 1992 und Schramm 1996). Diese
Schriften fiihren wieder in das marktapologetische Lager. Sie unterscheiden sich
nur durch das MaB} an Interventionen, den sie zum gegebenen Zeitpunkt fiir zu-
lassig halten. Nicht nur, dass diese Ethik {iber Andeutungen nicht hinauskommt
und in der Praxis duBerst dehnbar ist,' auch dass sie ausgerechnet im Zeitalter
der Globalisierung mehr staatliche Sicherungen eingefiihrt wissen will, zeigt ih-
ren ,,abgeschiednen Geist“. Sie fasst nicht iire Zeit in Begriffe, sondern die Idea-
le der unmittelbaren Nachkriegszeit. Wird die hier praktizierte Vergeistigung des
Phinomens kritisch, fiihrt sie dahin, Kapitalismus als Religion zu deuten.

20 Der Gedanke geht auf die Sozialreform zuriick, in der John Ruskin u.a. ,,das Leben*
gegen die negativen Folgen des Kapitalismus ausspielten. Er konnte so leicht sozial-
darwinistisch gelesen werden (zu Gesell vgl. Senft 1990, Bartsch 1994, Ditfurth
1994, Geden 1996, 152-167). ,,Marktwirtschaft ohne Kapital* ist in der Moderne ein
Widerspruch: Waren, die auf dem Markt getauscht werden, miissen irgendwo produ-
ziert werden. Werden sie kapitalistisch, also unter Konkurrenz produziert, wird dafiir
Kapital benétigt, und zwar immer mehr, je billiger produziert werden muss. ,,Natur-
wiichsig® entsteht so eine steigende Geldnachfrage, die natiirlich iiber den Geldhan-
del abgedeckt wird. In einer ,,Marktwirtschaft” lassen sich also weder das Kapital
noch der Zins abschaffen. Dieser Vorstellung liegt eine verkiirzte Teilnehmerper-
spektive zugrunde: der Kleinhéndler leidet unter mangelnder Nachfrage. Seine Fra-
gestellung beschrénkt sich darauf, wie die Menschen mehr Geld (bei ihm) ausgeben
konnten: Man denke sich zu einem gegebenen Zeitpunkt einen Faktor weg (etwa den
Zins, so Gesell 1916, oder das Geld, so Proudhon), und die gegebenen Waren schei-
nen sich einmalig giinstiger tauschen lassen (fiir eine Seite). Dabei bleibt offen, wie
es zu den Waren gekommen ist, wie sie und die sie tauschenden Menschen sich re-
produzieren und welche Rolle Geld und Zins iiber den einfachen Tausch hinaus spie-
len. Marx hat diese ,,Philisterutopie” eingehend kritisiert (MEW 4, 98 ff.; MEW 42,
87 ff.; MEW 13, 69; MEW 23, 82 f., 99 f. Nach Rakovitz 2000, 77 ff. bestimmt die-
se Thematik den Aufbau der Grundrisse, MEW 42). Heutige Aufgiisse dieses Ge-
dankens wollen mit Zins und Zinseszins materielle Ungleichheiten zwischen ,,Geld-
besitzern* und Normalmenschen erkldren (Creutz 1983, Kennedy 1991, www.sys-
temfehler.de). Dies iibersieht, dass die grofiten Zinszahler Unternehmen sind, die
folglich auf anderem Wege reich werden. Nach Marx ist der Zins ein Anteil des Pro-
fites, keinesfalls dessen Ursache (MEW 25, 350 ff.; 2.3.5).

21 Cf. 3.2.2, Fn. 28. Neoliberale wie Buchanan 1962 wollen einen ,,Minimalstaat*.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

500 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Marx” Weg von der Religionskritik zur Kritik der politischen Okonomie wird
wieder umgedreht (2.6.3; cf. Wagner 1985, Jacob 1996, Binswanger 1998). Zwar
sah Marx, dass der Kapitalismus religiose Ziige trigt, doch nahm er diese Ziige
nicht als Explanans, sondern als Explanandum. Sich auf die Oberflachenstruktur
einer ,,Religion* zu beschrinken, ja diese als ,,Grund* fiir die materiellen Struk-
turen zu betrachten, galt ihm als Mystizismus. So kommen etwa dem Geld als
Ding Eigenschaften zu, die nicht mehr verstehbar sind.”* Eine Religionskritik
kann zwar ethisch die Macht des Geldes beklagen, aber theoretisch affirmiert sie
diese Sicht so gerade. Die Eigenschaften, die die Theologen am Geld kritisieren,
legen sie ihm erst selbst bei (Delektat 1953, Horisch 1983, Tiircke 1983, Wagner
1985). Ein so verstandenes Geld karikiert die Paradoxie des Christentums: ein
malum wird beklagt und zugleich fiir notwendig erklirt; credo quia absurdum.?

Die theologische Wirtschaftsethik wurde zwar ein Platzhalter der Kapitalis-
muskritik, doch aufgrund ihrer Fehlbestimmungen des Objekts Wirtschaft und
der Vergeistigung seiner Merkmale bis hin zur Theologisierung wurde sie zerris-
sen zwischen einem &dufBerlich bleibenden Moralismus in der ,,Ethik* und einer
unfreiwilligen Apologie in der Theorie der ,,Wirtschaft. Zwischen ihnen oszil-
liert sie unentschieden. Die theologische Wirtschaftsethik hat zwar wichtige Fra-
gen aufgeworfen, muss aber zur Beantwortung derselben verlassen werden.

22 ,Der Standpunkt, auf dem man sich mit solchen Geistergeschichten begniigt, ist
selbst ein religioser, weil man [...] die Religion als causa sui auffasst [...], statt [...]
nachzuweisen, wie bestimmte industrielle und Verkehrsverhdltnisse notwendig mit
einer bestimmten Gesellschaftsform, damit einer bestimmten Staatsform, und damit
einer bestimmten Form des religiésen Bewusstseins verbunden sind“ (MEW 3, 137).
Daran hielt er fest: ,,Es ist in der Tat viel leichter, durch Analyse den irdischen Kern
der religiésen Nebelbildungen zu finden, als umgekehrt, aus den jedesmaligen wirk-
lichen Lebensverhiltnissen ihre verhimmelten Formen zu entwickeln. Die letztre ist
die einzig materialistische und daher wissenschaftliche Methode“ (MEW 23, 393,
vgl. 2.6). Den Theologoumena bei Marx und Engels kommt keinerlei Erklarungs-
oder gar Begriindungsfunktion zu; sie sind — wie die ,,Dialektik™ — als dramaturgi-
sche Darstellungsmethode und heuristische Metaphorik zu interpretieren (Buchbin-
der 1976, cf. 2.5.7,2.6.4).

23 Als felix culpa gelten sonst der Siindenfall und der Tod Christi (cf. MEW 40, 446,
562 ff)). Anlésslich der defizitiren ,jmodernen Okonomie“ (MEW 23, 97) sagte
Marx: ,,Fiir eine Gesellschaft von Warenproduzenten [...] ist das Christentum [...] die
entsprechende Religionsform* (93). Die Vorstellung vom Kapital als dem Absolu-
ten, ,,groBer als er selbst (170), dem ,,automatischen Subjekt (169), vertritt nicht
Marx, sondern er kritisiert dies als ,,Fetischismus®. Die Vergleiche des ISF 2000 fiih-
ren in die Irre: ,,Man hat auf seine theologisierende Metaphorik [...] zu achten, um zu
erkennen, worin die skandaldse Spitze und der denunziative Nerv der Kritik der poli-
tischen Okonomie besteht: In nichts anderem als darin, dass, was Jahrhunderte sich
unter ,Gott* nur im Ungeféhren vorzustellen vermochten, in Begriff und Sache des
Kapitals zum Bewegungsgesetz der Wirklichkeit geworden ist — zum ,automatischen
Subjekt‘. Diese leichthin gebrauchte Floskel [...] ist an sich und objektiv unversténd-
lich, ist so objektiv arational, wie es sich fiir eine ,verriickte Form* gehort* (21). Der
Fetisch wird hier affirmiert (cf. 2.6.4, Fn. 103; Rakowitz 2001).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIRTSCHAFTSETHIK | 501

3.3.3 Betriebswirtschaftliche Wirtschaftsethik
,,Die Moral der Nationalokonomie ist der Erwerb.” (MEW 42, 551)

Die traditionelle Vertreterin des Faches konnte sich so berufen fiihlen, die Initia-
tive zu iibernehmen, und eine sachgeméfere Wirtschaftsethik zu vertreten. Moli-
tor 1989 etwa tritt mit dem Gestus auf, erst einmal die ,,Grundtatsachen® des
Wirtschaftens klarzustellen, bevor {iber etwas Ethisches iiberhaupt gesprochen
werden konne (,,Erst kommt das Fressen, dann die Moral“, so Brecht in der Drei-
groschenoper). Dabei wird die traditionelle ,,Wirtschaftsethik® fortgesetzt, die ei-
ne Ordnungshypothese zur Legitimierung der marktwirtschaftlichen Institutionen
war: ausgehend von neoklassischen Basisannahmen (den ,,Grundtatsachen®, dass
das Ziel der Wirtschaft Bediirfnisbefriedigung und ihre Grundkraft der Tausch
sei) ging es darum, im Systemwettstreit nach aulen die Marktwirtschaft zu legi-
timieren, nach innen die Interventionen klein zu halten (Fn. 9). Die Marktwirt-
schaft sei nicht nur das effizientere Modell, sondern rdume den Menschen auch
mehr Freiheit ein. Zu den klassischen Argumenten, die seit Locke prominent von
Hayek, Friedman und Walter Eucken vertreten wurden,24 kommen in der neueren
Wirtschaftsethik 6konomische Erwéigungen hinzu, denen eine zusdtzliche Mora-
litdt zugeschrieben wird (Molitor 1989, 73):

,,Es ist [...] nicht allein der Freiheitsgrad und die Kapazitit zur Produktivitétssteigerung,
die die Marktwirtschaft auszeichnen. Dieser Ordnungstyp hat seinen moralischen Charak-
ter darin, dass er dem Konsumenteninteresse den Vorzug einrdumt und selbsttétig dafiir
sorgt, dass Produktivititssteigerungen an den Haushalt weitergegeben werden.

Dieses Argument ist keineswegs gegen eine reine Effizienzbetrachtung gerichtet.
Produktivitétssteigerungen fithren dazu, dass mit demselben Ausgangswert an
Produktionsmitteln mehr produziert werden kann, sich die Gewinnspanne also
erhoht. Dieser zusitzliche Gewinn konnte nun dadurch an die ,, Konsumenten®
weitergegeben werden, dass auch deren Lohne stiegen. Das reduzierte zwar Mo-
ralitit auf Effizienz — denn eine Umlegung der Produktivititssteigerung auf den
Konsum ist an sich nicht ,,moralischer als die Produktivitdtssteigerung selbst — ,
doch immerhin kénnte man von einer ,,gerechten* Verteilung des zusitzlichen
Gewinnes auf Unternehmer und Arbeiter sprechen. Aber das ist bei Molitor nicht
gemeint. Vielmehr steckt in der Art, wie Produktivititssteigerungen weitergege-
ben werden sollen, eine Spitze gegen die Arbeiterbewegung.

Das ist keine ideologiekritische Unterstellung, Molitor sagt es selbst: Sie kon-
nen ndmlich nur ,an den Haushalt weitergegeben werden®, wenn die Lohne
langsamer steigen (118), sonst wiirde der Effekt der Giiterverbilligung aufgeso-

24 John Locke meinte, dass ein Indianerhduptling, da sein Volk nicht arbeite, schlechter
lebe als der drmste Englénder: ,,a king of a large and fruitful territory there feeds,
lodges, and is clad worse than a day-labourer in England* (Second Treatise, 1681, §
41). Mandeville moralisierte dieses Argument (Fable of the Bees, 1714; vgl. Stein-
vorth 1981, Waibl 1988).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

502 | PHILOSOPHIE NACH MARX

gen. Moralisch ist es folglich, dass die Gewinne steigen, die Lohne aber nicht —
der ,,Konsument™ profitiert nur davon, dass die Waren sich verbilligen. Davon
profitieren allerdings auch die Unternehmen, da sich ja auch die Produktionsmit-
tel verbilligen. In Wirklichkeit tritt Molitor also fiir die Verschérfung der Aus-
beutung ein. Frither hitte man dies einen ,,biirgerlichen Klassenstandpunkt™ ge-
nannt. Er steckt schon in den dahinterstehenden neoklassischen Grundannahmen
eines statischen Modells: zwar sieht dies, dass billiger produziert wird, nicht a-
ber, dass zugleich auch mehr produziert wird. Das Angebot wichst insgesamt,
auch daher fordern die Gewerkschaften eine Erhéhung der Massenkaufkraft
durch hohere Lohne. Dass neben Reinvestitionen oder Lohnen auch die Unter-
nehmensgewinne anwachsen konnen, wie seit den ,,Reagonomics* verstiarkt der
Fall ist, erwdhnt Molitor nicht. Der ,,Fall Ackermann® beispielsweise erscheint
von hier aus als undenkbar.

Seine Positionierung wird auch an der Verteilung der Rollen von ,,Moral“ und
,.Natur® deutlich: der ,natiirliche* Wettbewerb bediirfe keiner Moral. Diese sei
erst gefragt, wenn das natiirliche Gleichgewicht, Hayeks ,,spontane Ordnung*,
gestort sei — etwa, wenn Gewerkschaften auftriten. Erst hier ist Moral n6tig — um
die Gewerkschaften zu méBigen:

,Bildet sich der Arbeitspreis nicht wie andere Faktorpreise am Markt, sondern wird er
durch periodische Verhandlungen [...] festgesetzt, ergeben sich spezifische volkswirt-
schaftliche Probleme* (Molitor 1989, 117). ,,Wo im wirtschaftlichen Bereich nicht der
Wettbewerb lenkt [...], muss auf der Moral der Beteiligten [...] ein besonderer Nachdruck
liegen. Das ist offensichtlich der Fall beim Typ Verhandlungspreisbildung durch festge-
fiigte Arbeitsmarktorganisationen* (a.O., 121).

Warum stéren Gewerkschaften in Molitors Augen das Gleichgewicht? Was fiir
ein Gleichgewicht ist gemeint? Das Auftreten dieser Akteure auf dem Arbeits-
markt wird vom Kapital deswegen als Regelversto3 gewertet, weil das ,,gesell-
schaftliche Gesamtkapital“ (MEW 23, 428) hier nicht wie sonst zugleich Anbie-
ter und Kéufer, sondern nur Kéufer ist und daher naturgeméa8 einen Preis zu zah-
len hat. Das widerspricht den Regeln des Marktes keineswegs: der Markt ist ja
selbst nichts anderes als eine ,,periodische Verhandlung“ (man denke etwa an die
Borse). Fiir Molitor sind hier nicht mehr die Regeln des Marktes natiirlich (L6h-
ne konnen niedriger oder hoher sein, je nach Marktlage), sondern nur die Interes-
sen der Unternehmer: niedrige Léhne.”

Molitors vorgebliche ,,Grundtatsachen* sind nur die neoklassischen Modell-
annahmen. Sie scheinen nur deswegen als Tatsachen zu ,.existieren, weil Moli-
tor sie jeder Kritik entzieht. Erneut sind Theorie und Wirklichkeit ununterscheid-
bar, Denken und Sein sind eins. Im Unterschied zur theologischen Wirtschafts-
ethik wird die Marx’sche Kapitalismuskritik in der betriebswirtschaftlichen Wirt-

25 Mit Koslowski 1982 ist festzuhalten, dass Rahmeninstitutionen des Marktes wie die
Gewerkschaften derselben Evolution unterliegen wie jener. Die Natur kann also
schwerlich gegen soziale Institutionen ausgespielt werden.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIRTSCHAFTSETHIK | 503

schaftsethik nicht mehr nur fehlerhaft, sondern gar nicht mehr rezipiert.”® Hier
werden nicht Merkmale des Kapitalismus vergeistigt, wie in der theologischen
Variante, sondern umgekehrt Theoriemodelle ontologisiert. Die ,,Losung® ethi-
scher Probleme besteht bei Molitor nur darin, dass sie fortdefiniert werden: sie
sind in diesem Kontext nicht denkbar (das ist durchaus richtig), also scheinen sie
auch nicht zu existieren.”” Weit eher wire jedoch an diesen Problemen die Theo-
rie zu tiberpriifen (nach dem Kriterium der externen Konsistenz, cf. 1.5; 4.1).

Der betriebswirtschaftlichen Wirtschaftsethik entgeht die Besonderheit des
Kapitalismus, und sie stellt zudem die Ethik auf den Kopf. Sie will ,,Synthese
sein, und [...] ist ein zusammengesetzter Irrtum* (MEW 4, 144). Zur Uberprii-
fung dieser These seien weitere Vertreter betrachtet. Symptomatisch ist etwa die
Position von Karl Homann, dem einstigen Nestor der Wirtschaftsethik an der Ka-
tholischen Universitét Eichstétt. Auch er vertritt die traditionelle Ordnungsethik,
dass heifit: auch er schreibt den Axiomen einer bestimmten Theorie objektive
Realitdt zu (Homann 1994): , Marktwirtschaft ist [...] das beste bisher bekannte
Mittel zur Verwirklichung der Solidaritit aller” (14). ,,Gewinnstreben dient der
Solidaritét aller” (15). Wenn dem so wire, fragt sich, warum es liberhaupt jene
Probleme geben sollte, die eine ,,Wirtschaftsethik* auf den Plan gerufen haben.
Will man diese nicht véllig ignorieren (Homann gibt ja durchaus ,,Missstdnde®
zu), so kdnnen sie nicht aus der Logik des Marktes kommen, sondern nur aus et-
was anderem, externen (2.4.1).

Dieses ,,Andere” rechnet Homann nun der Individualmoral zu. Dies entspricht
funktional der damnatio iiber die Gewerkschaften bei Utz und Molitor: ,,Kom-
munikatives Handeln [...] ruiniert die Wirtschaft, wenn es per Gesetz und Plan
[...] durchgesetzt werden soll (Sozialismus)“ (Homann 1994, 15). Nach Homann,
der sich hierfiir auf Luhmann bezieht (Homann 1993, vgl. Wieland 1996), kann

26 Ein Sonderfall der betriebswirtschaftlichen Wirtschaftsethik ist die Unternehmens-
ethik. Sie beschéftigt sich nicht mit der Rahmenordnung, sondern mit dem Verhalten
in und von Firmen. In ihrem Rahmen kann sie keine Apologie der Marktwirtschaft
leisten, folglich muss eine Reflexion der Kapitalismuskritik hier auch weniger ver-
misst werden. Da diese Sparte praxisorientiert ist, hat sie fiir Unternehmen und mog-
liche Kapitalismuskritiker einen hoheren Nutzwert. Es diirfte selbst aus marxistischer
Perspektive nichts gegen eine Unternehmensethik einzuwenden sein, die sich fiir ein
verbessertes Klima unter den Mitarbeitern, fiir kundenfreundliche, nachhaltige oder
umweltschonende Geschiftsstrategien einsetzt (cf. Steinmann 1994, 1998, Wieland
1996, 1998, 1999, Bank und Umwelt 2002). Nur ist die Frage, wie Regeln des Mark-
tes umgesetzt werden, nicht mit der zu verwechseln, ob sie gut sind.

27 Bei der Globalisierung stellt Molitor (1989, 64) realen Problemen theoretische Axi-
ome als hohere Wirklichkeit gegeniiber, hinter denen die Realitdt verschwindet:
»Dass die sog. ,soziale Dimension’ in einem voll ausgebauten gemeinsamen Markt
Schaden nehmen miisste, ist sachlich schwer einzusehen. Hauptgewinner sind ohne-
hin die privaten Haushalte als Konsumenten. Aber auch die Faktorbeschiftigung er-
reicht ein hoheres Niveau mit den entsprechenden Konsequenzen namentlich fiir die
Durchschnittsldhne. Im tibrigen erlaubt die volle Chance zur Freiziigigkeit fiir den,
der sie wahrnimmt, eine Verbesserung des individuellen Nutzenmaximums*.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

504 | PHILOSOPHIE NACH MARX

es ,,in der Moderne* (Homann 1994, 22) eine Individualethik ,,nicht linger mit
Kant® geben, da ,heute”, in der Marktwirtschaft, wie sie das neoklassische Axi-
om sehen will, Klugheit eo ipso moralisch sei, die alte Moral dagegen schadlich:
,»Es ist die auf Kant zuriickgehende Trennung von Moral und Klugheitserwéagun-
gen, die uns in den vergangenen Jahrzehnten blind gemacht hat dafiir, dass alle
Moral auf sozialer Kontrolle gegriindet sein muss* (1994, 22 Fn.).

Damit wird die Ebene kantischer Moral eliminiert. Sie wird ,,in dem eiskalten
Wasser egoistischer Berechnung ertrankt (MEW 4, 465). Die basale lebensprak-
tische Unterscheidung, 50 Euro entweder ,,aus Pflicht” an eine Hilfsorganisation
zu iiberweisen, oder aufgrund von Klugheitserwidgungen auf ein Internetkonto
mit hohen Zinsen (oder am Fiskus vorbei auf ein Schweizer Nummernkonto),
lasst sich nicht mehr vornehmen. Homann will in einer gewagten geschichtsphi-
losophischen Konstruktion der marktstérenden Individualmoral den Boden ent-
ziehen, nennt aber gerade diese amoralistische Operation ,,ethisch®. Das mag
»theoriestrategisch® (Homann 1994) geschickt sein, doch es verdreht den Sinn
des Wortes ,Moral“.®® Dies ist eine LUmwertung aller Werte®, die wie schon
Nietzsche (1887) das Pridikat ,,gut nur an denjenigen vergibt, der im Uberle-
benskampf der Stirkere ist.”” Dem Supernormativismus bei Habermas, der das
System als Ausfluss der Moral behandelte, folgt hier die Dekapitation: der iiber-
fliissige Kropf Moral fillt, das System selbst wird zum wahren Hort der Ethik.

Wie kommt es zu dieser Kehre? Homann gibt darauf keine Antwort, sondern
ontologisiert nur noch einmal eine theoretische Konstruktion — diesmal das in ra-
tional choice-Theorien prominente Gefangenendilemma (1994, 23; cf. Blum
2000, 392 f.). Obzwar von Ahistorismus der Neoklassik (2.3.1, Fn. 12) als zeitlo-
ses entworfen, wird dies nun zu dem Kennzeichen unserer Epoche (vgl. Homann
1997). In ihm sei moralisches Handeln ,,nicht mehr* moglich, da schon eirn Da-
gegenhandeln, und sei es nur potentiell, die Befolgung einer moralischen Norm
fir alle unmoglich mache. Ein mogliches Dagegenhandeln war indes noch nie

28 ,,Unternehmensethik nach dem Strickmuster Homann sollte dazu stehen, dass sie
keine ist (R.Pfriem, in: Maak 1998, 484). Selbst ein Kollege urteilt iiber Homann:
Dieses Denken ,basiert auf einem statischen neoklassischen Marktmodell” (Korff
1999 1, 846). Homann kenne gar keine moderne Ethik, der ,,Anspruch als Ethiktheo-
rie” sei daher ,,fraglich® (847). Eindeutig verfalle Homann seinem eigenen Hierar-
chiemodell: Dominanz der Okonomik iiber die Ethik (Homann 1994, 11).

29 Siehe 3.2.4 zu Kersting. Zur theoriegeschichtlichen Voraussetzung, der Unent-
scheidbarkeit von gut und bdse im dualistischen neoklassischen Modell siehe 2.4.1.
Marx entging diesem Nietzscheanismus, indem er die Sprache der Moral gar nicht
benutzte (3.1.4). Er sah sehr wohl, dass tatsdchliche Verhéltnisse und Entwicklungen
der Moral hohnsprachen. Doch weder schloss er die Augen vor der Realitdt, noch
beschonigte er es moralisch — er nahm es schlicht zur Kenntnis. Fetscher 1999, 136
deutet Marx’ Wertung der britischen Herrschaft in Indien als Opferung des Indivi-
duums (MEW 9, 133). Das projiziert filschlich die antiindividualistische leninisti-
sche ‘Ethik’, wie sie in Brechts Mafinahme aufscheint, auf Marx zuriick. Der vorgeb-
liche Amoralismus bei Marx aber beschrieb nur, was ist. (,,Diese Klasse muss immer
einen Teil ihrer selbst opfern, um nicht ganz zugrunde zu gehen*, MEW 40, 473).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIRTSCHAFTSETHIK | 505

ein Argument gegen moralische Normen, und ist es auch ,heute* nicht. Homann
weicht hier nicht nur von Kant, sondern auch noch von Luhmann ab: Normativi-
tit ist sogar bei jenem durch Enttiuschungsresistenz gekennzeichnet.*

Homann gleicht das Sollen an ein Kénnen an: ,,Eine moralische Norm hat kei-
ne Giiltigkeit, solange ihre Durchsetzbarkeit nicht sichergestellt ist“ (Homann 1993,
37). ! Das ist eine Umdrehung des naturalistischen Fehlschlusses: nicht mehr
wird von einem Sein auf ein Sollen, sondern von einem Nichtkénnen auf ein
Nichtsollen geschlossen. Am moglichen Nichtkénnen zerschellt das Sollen — das
Ende der Moral. Griinde fiir ein Nichtkoénnen sind bekanntlich sehr schnell bei
der Hand. Bei Kant hiel es daher umgekehrt: Du kannst, denn du sollst (KrV, A
542 ft.; KpV, 54). Homann vertritt dagegen einen vollendeten Reduktionismus:

,,Ohne ,pragmatische Reduktion’ (Suchanek 1994) ist Integration nicht mdg-
lich* (Homann 1994, 20 — gemeint ist die ,,Integration* von Ethik und Okonomik,
vgl. Ulrich 2001). Diese begriffliche Umwertung verunmdglicht die moralische
Sichtweise.*? Ubrig bleibt eine von ,,normativen Gehalten® wie von wirtschaftli-
cher Empirie gleichermalien ,,reine* Ordnungslehre: Einen ,individualethischen
Ausweg gibt es nicht; es gibt nur den ordnungsethischen Ausweg, der auf Indivi-
dualinteressen fulit“ (Homann 1994, 23). Notig sei die ,,Umstellung der Ethik
von der kleinen, iiberschaubaren Gruppe [...] auf einen anderen Steuerungsme-
chanismus®“ (13). Diese Spielregeln sind ,,natiirlich” die bewidhrten der Markt-
wirtschaft ohne Adjektive. Wie Molitor vertritt auch Homann eine mehr als
marktapologetische Sicht, ndmlich eine direkte ,,Ethik des Kapitals“. Eher un-
freiwillig tritt dies hervor, wenn Homann trotz der steten Versicherung, alles re-
gele sich von selbst, auf repressives Vokabular zuriickgreift (,,Steuerungsmecha-
nismus®, 1994, 13, ,, Kontrollmechanismus®, 18, ,,soziale Kontrolle* 22).

Andere Autoren variieren dieses Markt-transzendentale Argument. So wertet
auch Ilse Horn die Basisfiktionen der Neoklassik nicht als abstrakte theoretische

30 ,,Kognitive Erwartungen sind mithin durch eine [...] Lernbereitschaft ausgezeichnet,
normative Erwartungen dagegen durch die Entschlossenheit, aus Enttduschungen
nicht zu lernen” (Luhmann 1972 1, 43; Habermas 1992, 70).

31 Suchanek 2001 nennt das: ,,unsere moralischen Intuitionen mit der Wirklichkeit [!]
in Einklang [...] bringen® (VIII). Die Argumentation &hnelt derjenigen von Gehlen
1973, verteidigt aber statt des Staates nun den Markt.

32 Homann sieht das anders — fiir ihn gibt es keinen ,,0konomischen Imperialismus*:
»ich habe diese Position nie vertreten* (1994, 11; vgl. aber 1990, 105 f.). Dennoch
bezeichnet er diese Sicht als ,,lohnend* und empfiehlt, ,,in dieser Richtung weiterzu-
arbeiten (1994, 27). Homann beansprucht kein Reduktionist zu sein, weil er den
Reduktionismus fdlschlich auf eine dualistische Position festlegt. Er folgert, dass er
,keinen Dualismus und deswegen auch keinen dkonomischen Reduktionismus ver-
tritt (19). Doch reduktionistisch ist gerade jener Monismus, der die eine Seite
streicht, indem er sie auf die andere reduziert — wie bei Homann: Moralische Nor-
men sind ,,pragmatische Kurzfassungen langer dkonomischer Kalkulationen® (18).
,»Wiirde, Humanitat, Pflicht [...] sind Kategorien der (Moral-)Philosophie ...; sie kon-
nen in dieser Form [...] keinen direkten Eingang in die Okonomik finden. Ohne eine
Ubersetzung in das Paradigma der Okonomik haben sie in dieser keinen Platz* (17).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

506 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Modelle, sondern als reale Ziige der Wirklichkeit und zugleich auch noch als
Beweis ihrer ,,Moralitdt™ (Horn 1996, 137):

»SchlieBlich ist die Eigennutzhypothese der Neoklassik wie auch schon die Annahme der
Rationalitidt der Wirtschaftssubjekte im Grunde ein ethisch wertvolles Postulat” (Horn
1996, 82). ,Der Markt begrenzt die Mdoglichkeiten selbstsiichtigen Verhaltens, denn im
Wettbewerb kann nur bestehen, wessen Handlungen zugleich fiir andere niitzlich sind [!].
Selbstsucht, Materialismus [!], Unmoral — das sind Verirrungen [...] Der Markt bezieht
seinen ethischen Wert aus seiner ihm innewohnenden Féhigkeit, mit diesen untugendhaf-
ten Verhaltensweisen umzugehen und sie in sozial wertvolle Ergebnisse umzumiinzen®.

Selbst Hayek musste zugeben, dass der Markt gegen ,,gut und bose“ allenfalls
neutral ist.*> Eher noch wire zu sagen, dass er ,,Selbstsucht, Materialismus, Un-
moral“ férdert. Denn man kann Boses auf dem Markt, gerade wegen seiner Indif-
ferenz gegeniiber der Moral, gut verkaufen, sogar als ,,gut” verkaufen: einmal
praktisch, indem man Waren wie Waffen, Horrorfilme, Drogen, kriminelle
Dienstleistungen und sogar Menschen dort sehr profitabel absetzen kann (,,Das
Geld ist das hochste Gut, also ist sein Besitzer gut, MEW 40, 564; cf. 2.4.3, Fn.
50); daneben theoretisch, mit Hilfe der betriebswirtschaftsethischen Reduktion
von ,,;moralisch gut fiir Jemanden® auf ,,quantitativ niitzlich fiir eine rechnerische

Gesamtheit“.** Diese Verkehrung vollzieht Horn:

»Moralisch ,gutes’ Verhalten senkt die Transaktionskosten des wirtschaftlichen Austau-
sches® (Horn 1996, 127). ,,Die Wirtschaftsubjekte sollen sich systemkonform verhalten,
denn innerhalb der marktwirtschaftlichen Regeln wird das Verhalten der Menschen durch
6konomische Anreize in die moralisch gewiinschten Richtungen gelenkt, und nur das un-
gehinderte [!] Wirken des Leistungswettbewerbs kann zu der ethisch erwiinschten ge-
samtwirtschaftlichen Effizienz fithren* (Horn 1996, 127; Hvg. CH; cf. Sen 1985).

33 ,,Der Begriff ‘soziale Gerechtigkeit’ gehort nicht in die Kategorie des Irrtums, son-
dern in die des Unsinns wie der Ausdruck ‘ein moralischer Stein’* (Hayek 1973 II,
98 f.). Daher sei die Marktwirtschaft auch nicht ,,sozial* zu nennen. Das ist deskrip-
tiv und préaskriptiv gemeint: ,,weil wir alle im Kosmos des Marktes stdndig Wohlta-
ten empfangen, die wir in keinem Sinn moralisch verdient haben, sind wir verpflich-
tet, gleichermaBen unverdiente Einkommensminderungen ebenfalls hinzunehmen*
(131) — als ob in beiden Fillen von demselben ,,wir” die Rede wire! Klassen sind bei
Hayek schon definitorisch ausgerdumt. Eine Umverteilung sei auch fiir die Verlierer
von Nachteil, weil eine Verletzung der ,,Spielregeln™ ihre Chancen herabsetze, ein-
mal Gewinner zu werden.

34 Mandeville 1714 hatte noch die Grofle, dieses ,,privat vices* auch als solche zu be-
nennen; nicht als ,,Verirrung®, sondern als Regelfall. Auch Adam Smith sprach, trotz
,unsichtbarer Hand“, den ,,Reichen* Selbstsucht, Raubgier, Bequemlichkeit und un-
ersittliche Begierden zu (1759, 316). Der junge Marx beklagte, dass Nationaloko-
nomie und Moral einen ,,entgegengesetzten Maf3stab* anlegten (MEW 40, 551). Das
Geld korrumpiere, 16se Moral auf: ,,ich bin ein schlechter, unehrlicher, gewissenlo-
ser, geistloser Mensch, aber das Geld ist geehrt, also auch sein Besitzer* (564); eine
,verkehrte Welt“ (566, cf. Helmich 1980). An Shakespeares Diagnose (564) hat sich
nicht viel gedndert.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIRTSCHAFTSETHIK | 507

Das einzige Problem an dieser Umdeutung ist die iibliche Verwendungsweise der
Begriffe Ethik und Moral. Dem soll auch hier Homanns geschichtsphilosophi-
sche Reduktion abhelfen (53): ,,die sozialethische Perspektive dient auch der Auf-
klarung der Individualethik“. Die begriffliche Elimination aller vorigen Moral
fiihrt bei Horn zu einer selbst bei Hayek ungekannten Lobpreisung des Marktes
durch die kapitalistische Ethik. Die ,,Aufklérung* besteht darin, dem Markt zuzu-
sprechen, was der Individualethik vorher abgesprochen wurde:

,.Die Marktwirtschaft stellt unter sozialethischen Gesichtspunkten die beste wirtschaftliche
Gesellschaftsform dar — daran besteht kein Zweifel (Horn 1996, 135). ,,Der systematische
Platz der Moral in der Marktwirtschaft ist der Ordnungsrahmen® (127), dessen Ziel aber
bekanntlich ,,das ungehinderte Wirken des Leistungswettbewerbs® (127).

Auch Andreas Suchanek folgt der Homanschen Verkehrung. Er definiert:

,,Okonomische Ethik befasst sich mit den (empirischen) Bedingungen der Moglichkeit,
wie Moral und Eigeninteresse im Falle ihres Konflikts miteinander kompatibel bzw. fiir-
einander fruchtbar gemacht werden konnen* (Suchanek 2001, 30). ,,Das Grundproblem
der Unternehmensethik besteht darin, zur Losung des Konflikts von Gewinn und Moral
[...] beizutragen® (104).

Die Verbindung von ,,empirisch® mit ,,Bedingung der Mdoglichkeit™ lasst aufhor-
chen — diese Vermengung kiindigt ihre Kurzschliissigkeit bereits semantisch an
(zum Quasitranszendentalismus vgl. 3.1.5, Fn. 90; 3.4.4, Fn. 66). Tatsdchlich 16st
Suchanek keine der von ihm aufgeworfenen ,.empirischen® Fragen.*> Vielmehr
legt er die ,,Bedingungen der Mdglichkeit™ (30) dafiir fest, dass sich ein solcher
Konflikt nicht mehr denken l4sst (vgl. die Parallele in 3.1.4). Diese transzenden-
tale Operation ist an keiner Stelle empirisch. Wie geht er dabei vor? Zunéchst
formuliert er einen , Imperativ der 6konomischen Ethik® — der in seinem appella-
tiven Zuschnitt der zuvor geduBerten Intention auf ,,Spielregeln® statt auf Indivi-
dualethik (16) seltsam zuwiderlduft: ,,Handle so, dass dein [unternehmerisches,
CH] Handeln stets zugleich eine Investition in die Verbesserung der Bedingungen
kiinftiger gesellschaftlicher Zusammenarbeit zum gegenseitigen Vorteil darstellt
(Suchanek 2001, 69, vgl. die anderen Versionen 68, 70).

Was gewihrleistet nun das geforderte ,,stets zugleich“? Gemi3 dem schon
von Homann behaupteten welthistorischen ,,Ubergang® (16, cf. 75) von der Indi-

35 Etwa: ,,Ein Industrieunternehmen stellt Vorprodukte her, die auch fiir die Produktion
von Riistungsgiitern geeignet sind. Soll es auf einen lukrativen Auftrag aus einer
,Krisenregion’ im Nahen Osten verzichten?* (Suchanek 2001, 103). Die empirischen
Beispiele gehen im weiteren Verlauf verloren. Aufschlussreich zur ,,Losung® im
Sinne Suchaneks ist seine Auffassung, ,,dass den Unternehmern Verantwortung zu-
gemutet wird, die sie mdglicherweise gar nicht addquat wahrnehmen kdnnen® (104).
Der Konflikt wird also zum transzendentalen Schein. Denn folgt daraus nicht, dass
das Industrieunternehmen liefern wird, und dies wirtschaftsethisch (und im Wortsin-
ne) in Ordnung ist? Es wire jedenfalls keine gute ,,Investition in Beziehungen*
(114), nicht zu liefern. Das Ethos von Geschiftsbeziehungen basiert ja nicht zuletzt
auf Diskretion, vorbei an der 6ffentlichen Meinung, die ,Krisenregionen’ tabuisiert.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

508 | PHILOSOPHIE NACH MARX

vidualethik auf institutionelle Rahmenethik kann es einzig die Unterstellung sein,
dass dies im Markt immer schon der Fall sei. Die transzendentalempirische ,,Be-
dingung der Mdglichkeit™ fiir die Losung des Konflikts im Sinne seiner Nicht-
denkbarkeit besteht in der Ontologisierung des neoklassischen Modells (2.4.1,
Fn. 22). Diese ,,Folgerung® ist denn auch nur eine repetative Explikation der
neoklassischen Prdmisse: ,.Die Marktwirtschaft stellt das beste bislang bekannte
Instrument fiir eine (wirtschaftliche) Zusammenarbeit zum gegenseitigen Vorteil
dar, indem jeder Akteur mit Anreizen versorgt wird, in diese Zusammenarbeit zu
investieren“ (Suchanek 2001, 80).

In dieser Marktwirtschaft ohne Adjektive ist den Forderungen des ,,0konomi-
schen Imperativs® immer schon Folge geleistet. Suchanek wiederholt nur deren
Apriori. Auch er vertritt wirtschaftsethisch eine neoliberale Position, unter der
obligatorischen Kritik von Interventionen (84 ff.). Wo dariiber hinaus etwas
Lempfohlen® wird (24, 69), ist dies so wenig anwendbar und praxisvermittelt,
wie es sonst Peter Ulrich vorgeworfen wird (hier 105 f.). Neu an dieser Wirt-
schaftsethik ist gegeniiber dlteren Vertretern des Argumentes wie Locke, Mande-
ville, Smith und Hayek (Fn. 24), dass das Gewinnprinzip zu einer ,,moralischen®
oder ,sittlichen Pflicht umgebogen wird (Homann 1992, 38): ,.Langfristige Ge-
winnmaximierung ist nicht ein Privileg der Unternehmer, fiir das sie sich stindig
entschuldigen miissen, es ist vielmehr ihre moralische Pflicht*.*

Diese Position reduziert sich auf eine ,,reine” Marktapologie. Sie bedient sich
der Termini ,,Wirtschaft“ und ,,Ethik* zu Unrecht: Von der Wirtschaft ist kaum
etwas sichtbar, auler jenen spérlichen Modellannahmen, die immer wieder als
moralisch angepriesen werden, ohne ihre Anwendbarkeit auf eine empirische
Wirklichkeit (,,objektive Realitdt™ im Sinne Kants) nachzuweisen. Auch die fiir
iiberholt ausgegebene kantische Ethik wird unterbestimmt. Denn wenn Suchanek
meint, ,,dass die moderne Gesellschaft nicht mehr werte- sondern vielmehr regel-
integriert ist (96), und deswegen fiir ,,heute” fordert: ,,Die Menschen miissen sich
selbst und gemeinsam die Spielregeln ihres Zusammenlebens geben®™ (Suchanek
2001, 19), so ist das gerade die Position Kants, die er die menschliche ,,Autono-
mie* nannte.’” Diese Autonomie des Menschen ist ,heute* jedoch immer stérker

36 Ulrich 2001 zitiert daneben (172 und 406) einen Unternehmer, fiir den ,,das unter-
nehmerische Handeln selber erste sittliche Pflicht® ist: ,,Zwischen dem 6konomisch
Gebotenen und dem moralisch Richtigen besteht fiir ihn insoweit kein Gegensatz:
beide fallen zusammen* (401, Zitat Gert Habermann). Diese ,,normative Uberho-
hung® geht allerdings nicht, wie Ulrich meint (400), auf M. Friedman zuriick, denn
dieser hatte wie Hayek das Gewinnmachen als ,,Ethos“ des Unternehmers gekenn-
zeichnet, welches ,,moralisch® gerade neutral sei.

37 Kant sprach allerdings nicht von Spielregeln, sondern vom ,,Gesetz*. Der Ausdruck
»Spiel“ suggeriert eine Nihe zur Debatte iiber ,,Regelfolgen in der analytischen Phi-
losophie. Doch der Vergleich hinkt (Fn. 45): Das Spielen eines Spiels setzt eine Dis-
tanz zum Alltag voraus: man spielt in der Freizeit, etwa, um Menschen einander né-
her zu bringen; jedenfalls nicht um des Spielens willen (das wire eine Spielsucht).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIRTSCHAFTSETHIK | 509

bedroht, und zwar genau durch jene Instanz, die hier glorifiziert wird: durch den
Markt und die hinter ihm stehende kapitalistische Produktionsweise. Wegen der
hier auftretenden Probleme ist die Wirtschaftsethik allererst auf den Plan getre-
ten.*® Diese Problemebene wird von der sich ,,Wirtschaftsethik nennenden
transzendentalen Betriebswirtschaftslehre 4 la Homanns gar nicht erst erreicht.

3.3.4 Historistische Wirtschaftsethik

Gegeniiber solch iiberapologetischen Tendenzen im Namen der Ethik regten sich
sogar im Lager der Wirtschaftsethik Bedenken. Doch will man die wissenschafts-
internen Reaktionen einordnen, sind die institutionsgeschichtlich bedingten Bre-
chungen eines Diskurses im spezifischen Feld der akademischen Wissenschaft zu
beriicksichtigen. Speziell in den deutschsprachigen Wirtschafts- und Sozialwis-
senschaften schwelt seit langer Zeit ein Streit zwischen natur- und geisteswissen-
schaftlichen Paradigmen (cf. 2.4.3). Dieser erlebt in der Wirtschaftsethik nun ei-
ne Neuauflage, ein ,,Re-Entry” (Luhmann). Diese ist nur bedingt den realen Phi-
nomenen, also den Gegenstidnden dieser Wissenschaften zuzuschreiben; mindes-
tens ebensosehr geht sie auf den Konflikt zwischen Moral und Okonomie als
Wissenschaften zuriick. Der Fehdehandschuh einer reduktionistischen Okono-
mik, die sich ausgerechnet mit dem Lorbeer ,,Ethik* schmiickt, wurde von der
geisteswissenschaftlichen Fraktion allzu gern aufgenommen.

Nicht zufdllig war der institutionelle Hintergrund der Etablierung der Wirt-
schaftsethik an den Universitdten der ,,Verein fiir Sozialpolitik“. Dieser schon fiir
Max Weber wichtige Verein entstand innerhalb des Denkrahmens der histori-
schen Schule. Weber war auch einer der ersten, die das Wort benutzten: in seiner
Religionssoziologie untersuchte er die ,,Wirtschaftsethik der Weltreligionen*
(Weber 1920a, 237 ff.). Wirtschaft war aus dieser Perspektive etwas, das inner-
halb eines kulturellen Gesamtrahmens stand, welcher wiederum durch einen be-
stimmten ,,Geist* geprdgt war. Es schien also iiber ,,die* Wirtschaft etwas aus-
gemacht werden zu kdnnen, indem man sich die Kultur, den ,,Geist* einer Epo-
che ansah — von welchem die Ethik ja ein bedeutender Bestandteil ist.”’

Die Regeln der ,,Marktwirtschaft sind ernst zu nehmen, sie determinieren zuneh-
mend das Gesamt der Verhéltnisse (Sandemose 2001).

38 Dazu aus amerikanischer Sicht Hartley 1993, Wieland 1993a. Uber zum Normalfall
gewordene ,,violations of the public trust Werner 2001, Klein 2001, Mander 2002.

39 Max Weber war aufgrund seines Methodenbewusstseins vorsichtiger: er beschrénkte
sich auf die Analyse der Motivationen der Subjekte und ihrer Genese (,,die in den
psychologischen und pragmatischen Zusammenhéngen der Religionen gegriindeten
praktischen Antriebe zum Handeln®, 1920a, 238; 2.4.6), und stiitzte sich auf reiches
empirisches Material. Doch die ausgesprochen deutsche Rezeption dessen liel die
soziologische Analyse des Geistes bald wieder zu einer unkontrolliert ,,philosophi-
schen* werden (2.5.2), so bei Freyer 1920 oder Werner Sombart, der den Kapitalis-
mus in jedem Buch auf andere geschichtliche Verhéltnisse zuriickfiihrte. ,,Der Kapi-
talismus ist in erster Stelle kein 6konomisches System der Besitzverteilung, sondern
ein ganzes Lebens- und Kultursystem. Dieses System ist entsprungen aus den Ziel-

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

510 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Doch wird sie in der Theorie nicht selbst wieder als Verkehrsform der realen
Verhiltnisse an diese zuriickgekoppelt, so ist es nur noch ein kleiner Schritt, auch
Wirtschaftskrisen oder strukturelle Probleme ,,geistig™ zu erkldaren — als konnten
»geistig-moralische® Haltungen der Einzelnen iiber so etwas wie Geldwertstabili-
tit, ihren Beschiftigungsstatus oder die Hohe ihres Lohnes bestimmen.** Aus
historistischer Perspektive brandet der Kampf also weniger um die politischen
Konsequenzen der reduktiven Okonomik als um die innerakademische Deu-
tungsmacht des Phinomens ,,Wirtschaftsethik™. Es geht zumindest auch um uni-
versitire Besetzungspolitik, Profilierungsmoglichkeiten fiir aufstrebende Wissen-
schaftler und dhnliches. Darin liegt auch ein Weltanschauungskampf, in dem jede
Seite ihre Position im Duktus von ,,Grundtatsachen™ (Molitor) vortrdgt; immer-
hin stehen ganze Lebensentwiirfe in Frage. Allerdings fiihren stilistische Diffe-
renzen nicht notwendigerweise zu einem anderen Ergebnis.

Ein versierter Vertreter geisteswissenschaftlicher Wirtschaftsethik ist der Re-
ligionsphilosoph Peter Koslowski. Seine mehrfach aufgelegte Ethik des Kapita-
lismus (1998) vermag es kennerhaft, aus scholastischen Traktaten (28) ebenso
wie aus Leibniz (38) die ,,Metaphysik des Kapitalismus® herzuleiten (,,katallaxia
versus oikonomia“):

,Jede menschliche Kultur verfiigt iiber eine soziale Metaphysik, in der ihre letzten allge-
meinen Prinzipien der ,Weltanschauung’ beschlossen liegen, und diese [...] iibt einen ent-
scheidenden Einfluss auf die Konzeption des Wirtschaftssystems aus* (Koslowski 1998,
29; vgl. Freyer 1923, 39).

Auf diese Art wird der Kapitalismus schon in den Grundbegriffen vergeistigt, er
wird zu einer ,,Sozialtheorie* (70), einem Stadium der ,,Entwicklung des europii-
schen Geistes” (18). Kein Wunder, dass der Gastkommentator des neoklassisch-
reduktionistischen Stils, James Buchanan, das nicht versteht (,,ich verstehe nicht,
was diese Worte bedeuten sollen®, 80 f.). Theoriestrategisch wird so ndmlich
klar, dass der Kapitalismus nicht auf die Geisteswissenschaft verzichten kann.*!

setzungen und Wertschitzungen eines bestimmten biopsychischen Typus Mensch,
eben des Bourgeois® (Scheler, ,,Die Zukunft des Kapitalismus®, 1913, in: 1999, 113).

40 In eigenartiger Verkehrung von Basis und Uberbau wollte schon Scheler den Kapita-
lismus ,,gesinnungsmafBig” umgestalten, gegen die Sozialdemokratie (so noch die
Empfehlung ,,zur Losung der Arbeitslosenfrage” bei Utz 1994: ,bescheiden leben,
mehr arbeiten [...] und sparen, 159 f.). Eine 6konomische Voraussetzung fiir diese
Ethisierung ist erneut die Neoklassik, nach der Arbeitslosigkeit als freiwillig gilt. Ein
Arbeiter finde immer Arbeit: ,,Es geniigt, dass er seine Lohnforderungen erméfigt
oder Beruf und Arbeitsort wechselt” (Mises 1940, 546).

41 Cf. 3.2.4, Fn. 67. Fiir ,,geistige” Feinschmecker hat Koslowski Delikatessen parat:
Webers These etwa, der Kapitalismus sei eine ungewollte Folge des Calvinismus,
der sonst bedenkenlos gefolgt wird (Ulrich 2001, 134 f.), setzt er entgegen, dass die
Motive ,,Privateigentum®, ,,Gewinn- und Nutzenmaximierung* und ,,Marktkoordina-
tion* lediglich geistig aus ihrer ,,Einbettung® gelost werden mussten (Koslowski
1998, 17), was neben Hobbes (23) vor allem die Jesuiten vollbracht hétten (25). Die
Vermittlung von Mechanismus und Teleologie habe nicht Smith, sondern schon

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIRTSCHAFTSETHIK | 511

Koslowski macht das nochmals deutlich, indem er ein ,,Wertproblem* auf-
wirft (42, 48, 68): der Kapitalismus entlasse die Menschen in die Freiheit, sage
ihnen aber nicht, was sie tun sollten.** Uber den Kapitalismus ist damit wenig ge-
sagt, wohl aber ist so die Ethik, das Lebenselixier der Geisteswissenschaft, als
Disziplin legitimiert. Doch nachdem die Ethik ihren festen Stand hat, erfiillt sie
genau jene Funktion, die sich die Homannschule von ihrer Abschaffung verspro-
chen hatte: die bessere theoretische Legitimierung und politische Stiitzung der
»Marktwirtschaft“. Denn mit Ernst Jiinger (erneut eine Geschmacksfrage) orakelt
Koslowski: falls der Markt nicht unangetastet bleibe, drohe der ,,Terror (67).
Koslowski erweist sich somit gegeniiber den Reduktionisten als der bessere Ideo-
loge, zumindest als der dem alten Europa gemifBere. Er sagt funktional dasselbe,
nur unter Vermeidung von stilistischen und brancheninternen Tabus.*

Er fingt die populdren Vorbehalte gegen eine ,,reine* Marktwirtschaft besser
ab als jene.** Inhaltlich muss er dafiir nicht mehr zulassen als den Minimal- oder
Nachtwichterstaat, den auch hirteste Reduktionisten noch fiir nétig erachten.*

Leibniz geleistet (39). Die Nationalokonomie gerét ihm so kurzschliissig zur Theodi-
zee (38). Recht unvermittelt ist auch der Sprung von Tertullian (,,6konomische Trini-
tat) zu Marx (,,0konomische Heilsgeschichte®, 39; cf. 2.6.6).

42 Koslowski bezieht Kants ethischen Formalismus auf genau den historischen Uber-
gang, mit dem Homann und Suchanek sich Kant gerade entwinden wollen; schlief3-
lich sei Kant ein Smithkenner gewesen (1998, 49; vgl. 1982).

43 Koslowski ist vor allem Rhetor: er bedient sich eines anderen Stils, um dieselben In-
halte zu transportieren wie die Okonomik. Wenn er etwa fordert, die ,,Subsistenzbe-
diirfnisse* miissten gesichert sein (1998, 64), so klingt das innovativ; doch es ist nur
eine Neuauflage der Verelendungstheorie: Real kdnnen daraus Senkungen der Lohne
und der Sozialleistungen abgeleitet werden. Auch seine der Ungleichheit scheinbar
entgegenwirkende ,,Konsumentensouverdnitit“ (59; Egalisierung durch Durch-
schnittskonsum) repliziert lediglich Molitors Argument der Verbilligung durch Pro-
duktivititssteigerung — auch hier durften ja die Lohne auf keinen Fall steigen. Wenn
Koslowski sagt: ,,Wir bediirfen der Institutionen* (63), kann er damit in Europa der
Zustimmung sicher sein. Die Frage ist nur: welcher? Nach Koslowski jedenfalls
nicht solche einer Demokratisierung der Wirtschaft: ,,Es ist mit dem Ubergang vom
Markt zur Abstimmungsdemokratie kaum etwas gewonnen‘ (63).

44 Auch der Papst hatte dekretiert: ,,Der ‘harte’ Kapitalismus [,,capitalismus rigidus®,
»capitalismus primitivus®, CH] bleibt nach wie vor unannehmbar* (Laborem exer-
cens, nach Waibl 1989, 178; cf. Forrester 1997, Gruppe von Lissabon 1997, Saul
1997, Nirnberger 1999, Jenner 1999, Klein 2001, Strasser 2001 etc.). Zweifelhaft
ist, ob fiir eine solche MaBigung der ,,andere”, vorgeblich ethischere Adam Smith
(Meyer-Faje 1991) in Anspruch genommen werden kann, sah er doch seine Ethik
nicht als Begrenzung der Wirtschaft an, sondern umgekehrt die Wirtschaft als Befor-
derung seiner Ethik (Binswanger 1998, 122; vgl. Ballestrem 2000).

45 So spricht Buchanan gern, wenn auch sinnfremd, von ,,constitutions* (1962, 1990,
sowie in Koslowski 1998). Auch Friedman, Hayek oder Nozick haben sich fiir eine
»Rahmenordnung® ausgesprochen (3.2.2, Fn. 29). Koslowski wendet sich gegen
Hayek und Buchanan, solange diese nur die ,,unparteiischen Spielregeln® sehen wol-
len und das zu jedem Spiel gehdrende Neuverteilen der Spielkarten ignorieren (1998,
57). Doch was meint mit ,,Wiedereinbettung des Marktes [...] in soziale und ethische
Normen“ (55); sind sie nicht auch bei ihm immer schon beisammen? Es handelt sich

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

512 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Seine Herleitung desselben kann die Kapitalismuskritik aufnehmen, indem er
der ,reinen” Marktvergesellschaftung, die von niemandem aufler der Homann-
schule vertreten wird, eine ,,ethisch® geordnete entgegenstellt (40). Dem Kapita-
lismus droht hieraus keine Gefahr, denn in wunderbarer Dialektik entsprechen
sich Markt und Staat als harmonisch Entgegengesetzte — Koslowski spricht pro-
saisch von einer ,,Konvergenz (53). Darauf deutet ja schon der Titel hin, der bei
geistigen Werken selten zufillig gewihlt ist — es heil3t nicht: ,,Ethik und Kapita-
lismus* (cf. Scheler 1999, Waibl 1989), sondern ,,Ethik des Kapitalismus*.

Koslowskis historistische Wirtschaftsethik begriindet die Apologie der
Marktwirtschaft also nicht anders, sondern doppelt.*® Er hat neben der affirmati-
ven Theorie des Marktes auch eine der ,,sozialen Genese und normativen Recht-
fertigung der Préferenzbildung]...], der sozialen Institutionen [...] und [...] der politi-
schen Korrektur von ,Kapitalismus-Versagen’ (1998, 71). Von einer solch har-
monistischen ,,Ethischen Okonomie“ hat der Markt nicht einmal theoretisch et-
was zu beflirchten. Dem haben jedoch andere Historisten etwas entgegenzuset-
zen. Hier wiederholt sich das in der Wirtschaftsethik zwischen Theologie und
Betriebswirtschaft aufgetauchte Dilemma in einem anderen Gewand. Denn auch
die der Uberaffirmation urharmonisch entgegengesetzte abstrakte theologische
Kritik kann in historistischer Form neu aufgelegt werden.

Dies ist der Fall bei Peter Ulrich. Seine Forderung, das ,,Gewinnprinzip* der
Moral unterzuordnen, es ,,moralisch“ einzuschrinken, kommt der kapitalistischen
Wirklichkeit nicht ndher als die Modellkonstrukte Homanns und Koslowskis,
auch nicht durch seinen aufwendigen moralphilosophischen ,,Unterbau“ (Ulrich
2001, 124, 429; cf. 1.3; Fn. 21; 3.2.4, Fn. 68). Der Unterschied ist nur, dass jene
einen Seinszustand unterstellen, wihrend Ulrich dem abstrakt ein Sollen gegen-
iiberstellt. Er erstrebt folgenden Sollzustand: ,,Legitimes Gewinnstreben ist stets
moralisch begrenztes Gewinnstreben® (415). Mochte er vermeiden, dass dieser
Satz legitimatorisch gelesen wird, ndmlich als: ,,Gewinnstreben ist legitim und
daher immer schon moralisch begrenzt,” dann muss er zur Unterfiitterung dieser
Forderung noch eine zweite stellen, ndmlich die nach dem ,,Primat der Politik vor
der Logik des Marktes* (334)."” Folglich bemiiht sich Ulrich zunichst, eine an
der Diskursethik orientierte ,,Begriindung seiner moralischen Forderung zu leis-
ten (Kapitel 1, 2 und 6), um ihr dann mit einer politischen Ethik die erforderli-
chen institutionellen Settings maBzuschneidern (Kapitel 7, 8 und 9).

um eine theoretische Wiedereinbettung. Fiir Marx ist es ein Truismus, dass sich kapi-
talistische Produktions- und Verkehrsverhéltnisse in entsprechenden Rechtsverhélt-
nissen sedimentieren (3.1.6).

46 Zum historistischen Hintergrund Koslowski 1995, 2000; 1988 stiitzt er sich auf
Scheler, 1991 auf Schmoller.

47 Ulrich spricht dquivok auch vom ,,Primat der politischen Ethik* (2001, 267, cf. 145,
147), vom ,,Primat der Ethik {iber die Okonomik* (121) und vom Primat des ,,mora-
lischen Wollens* (25). Bereits dies zeigt ein Schlingern zwischen Theorie und Wirk-
lichkeit, Denken und Sein an. Ethik scheint hier selbst schon Politik zu sein.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIRTSCHAFTSETHIK | 513

Allerdings verharrt beides im Normativen.*® Ulrich 16st sogar den Zwang zur
Gewinnerzielung, dem die Unternechmen bei Strafe des Untergangs unterliegen,
normativistisch auf, indem er den Verweis darauf als zu positivistisch brand-
markt: hier werde eine ,,normative Frage [...] empiristisch umgedeutet™ (403), es
liege ein ,,Reflexionsstopp* (100) vor — als konne man sich durch immer weiteres
Reflektieren der Wirklichkeit iiberheben.” Die eingeklagte ethische Dimension,
die zundchst im Gewande eines an Habermas orientierten Dualismus einherkam
(,,Erforderlich ist [...] eine dualistische Gesellschaftstheorie®, 145), mausert sich
so zum Gegenstiick der reduktiven Okonomik, zum ethischen Reduktionismus
(,,Es gibt letztlich nur ein Prinzip: das [...] Moralprinzip* (415).

Moglich ist dieser Ubergang nur durch die konsequente Vergeistigung des
Phidnomens: Ulrich meint die ,,Urgeschichte der Vergeistigung des Kapitalis-
mus, Webers Narrativ (,,Der Puritaner wollte Berufsmensch sein, — wir miissen
es sein®, 1904, 203; s.u., Fn. 39), nicht nur wortlich nehmen (2001, 134 ff.), son-
dern zudem auch umdrehen zu koénnen, als handele es sich nicht um eine Ver-
gangenheit bzw. eine idealtypische Konstruktion derselben. Verwandelte Ho-
mann das Nichtkénnen in ein Nichtsollen, so dreht Ulrich Webers Miissen in ein
Wollen zuriick: Der Zwang des Marktes sei kein echter Zwang, sondern nur das
Wollen derjenigen, die es eben wollen (,,wollen setzt Ulrich mehrmals kursiv,
vgl. 138, 140, 143, 144). Dafiir gebe es keine materiellen Ursachen, nur geistige
Griinde (131 — ,,das, was ist, ist das, was wir wollen“, Konig 1937, 33; cf. 2.5.1).
Erst die Unternehmensethik ndmlich lade die ,,als ob“-Annahme (415) ,,Gewinn-
prinzip“ normativ auf, obwohl sich die ,,Geltung* (399) des Gewinnprinzips ,,ra-
tional nicht begriinden* lasse (401). So griindet zuletzt alles nicht in realen Struk-
turen, sondern in einer ,,Metaphysik des Systems* (142, siehe Koslowski).5 0

48 Die verbleibenden Kapitel 3-5 und 10 kritisieren die traditionelle Wirtschaftsethik;
auch sie kommen also nicht iiber die normative Binnenperspektive hinaus.

49 Statt zu einer normativen Letztbegriindung kommen Begriindungen vielmehr ir-
gendwann an ein Ende, wo sich der ,,Spaten* zuriickbiegt und man nur noch sagen
kann: ,,So handle ich eben* (Wittgenstein, PhU 217; UG 110, 192, 204); in diesem
Fall: ,,it’s economy, stupid“. Doch Ulrich hat ein deutsches Philosophieverstindnis:
HIntegrative Unternehmensethik versteht sich als permanenter Prozess der [...] Refle-
xion“ (2001, 428; vgl. 3.1.5, 3.4.3).

50 Ulrich stellt die Geschichte zurecht, wenn er meint, frither sei alles normativ (,,voll
und ganz von den Normen [...] durchdrungen®, 132) und ganzheitlich gewesen (,,kei-
ne gesonderten Bereiche mit einer speziellen Lebensordnung®, 133). Auch frither
gab es abgetrennte Reproduktionswelten, man denke an die Sklaverei oder die Un-
terdriickung der Frau (im Uberblick Kritke 2002). Geschichte wird auf Ideenge-
schichte reduziert: Untersucht werden nicht vorliegende Probleme, sondern Theorien
(hier von Arendt und Sandel). Werden diese nicht mehr im realen politischen Dis-
kurs verortet, werden Theorie und Wirklichkeit ununterscheidbar. Nach Ulrich habe
etwa Adam Smith einen ,,epochalen Bruch“ mit der Wirtschaftsethik vollzogen (132;
obwohl er nicht der erste Okonom war, der Okonomie nicht mehr als Unterklasse der
Ethik trieb). Wenige Zeilen spiter meint er aber, ,,dass sich Smiths liberale Politische
Okonomie letztlich nur von seiner Moralphilosophie her erschlieBen lisst. Wo ist
der Bruch geblieben? Die geschichtliche Besonderheit der materiellen Bedingungen,

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

514 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Ist das reale Problem erst einmal in ein begriffliches uminterpretiert, so
scheint dem eine philosophische Operation abhelfen zu kénnen — Ulrichs katego-
risch-kategoriale Vorordnung der ethischen Legitimitdt vor der 6konomischen
Rationalitdt (428). Der Preis fiir diesen theoretischen Radikalismus ist allerdings
eine politische Naivitét: Gefahren, die mit einer ,,Sachzwangbegrenzungspolitik*
(162) drohen, werden kaum mehr beleuchtet. Die Machtfiille, die eine solchen
Politik zu ihrer Umsetzung erheischen wiirde, scheint nur wenig Probleme zu
machen. Woher soll sie aber kommen? Wiére nicht weiter zu fragen:

»Wer legt fest, welche Werte als oberste Zielpunkte des Wirtschaftens fiir alle verbindlich
zu gelten haben? Wird die Wirtschaft von irgendeiner Instanz auf einheitliche Zielwerte
verpflichtet, dann haben wir es sehr bald mit einer Lenkungswirtschaft zu tun, die autori-
tar-paternalistische Ziige aufweist, weil sie in Anspruch nimmt zu wissen, was den Men-
schen gut tut und was sie einheitlich zu wollen haben (Waibl 1989, 153; Hvg. CH).

Ulrich miisste zuallererst politische Umwilzungen fordern. Doch es bleibt bei
philosophischen Operationen. Einzig iiber die begriffliche Unterstellung eines
solch rousseauistischen einheitlichen Wollens kann Ulrich den ,,Primat der Poli-
tik” einschmuggeln. Die Benennung der Wirtschaftsbiirgerrechte und -tugenden
als ,,republikanisch® klingt zwar gut (293 ff., cf. Lorenzen 1991, 63), sie iibergeht
aber gerade diesen entscheidenden Punkt, der bereits die Umweltbewegung ge-
spalten hat.>' Auf nationaler Ebene kénnen vorgegebene Richtlinien durch Kapi-
talflucht recht einfach umgangen werden (,.exit option“, Altvater 1996, 343 f;
Habermas 1998, 106). Eine mogliche ,,diskursethisch begriindete und wie auch
immer politisch erzwungene ,,Geltung® solcher Begrenzungen konnte sich darum
als wirkungslos erweisen, da die ,,unmoralischen Wirkungen des Gewinnprin-

deren Resultat die normativen Uberhdhungen der 6konomischen Ethik und normati-
ven Sozialphilosophie sind, kommt nicht vor. Wenn Ulrich erklart, es gehe um die
»Wiederherstellung zwangloser politisch-6konomischer Verstdndigungsverhiltnisse
unter miindigen Biirgern® (124), so sind in dieser Aussage Ethik, Politik, Okonomie
und Reflexion etwas undurchsichtig vermengt.

Die Umsetzung dieser Sachzwangbegrenzungspolitik ist kaum anders als autoritar
vorstellbar (Fn. 20). Die autoritdren Tendenzen scheinen Ulrich nicht zu stdren; die
angestrebte Position wird schlicht ,,Republikanischer Liberalismus* (296) genannt,
ohne den darin angelegten Widerstreit zu sehen: ein spekulativ-,,dialektischer* (319)
Zusammenfall der Gegensitze. Ein Konzept ist nicht schon damit legitim, dass es ir-
gendwie genannt wird. Vertraut Ulrich dagegen der ,,konsensbasierten Dissensrege-
lung“, die sich auf den ,,Basiskonsens iiber die formalen Grundsitze und Prozedu-
ren beschrinkt (314), wére seine Position zwar politisch moderater, die inhaltlichen
Forderungen aber kaum erfiillbar — sie verurteilten sich zur Belanglosigkeit. Vorge-
schaltet ist der ,,Ethik* erneut eine Fehlbestimmung des Objektes, die eine Handlung
letztlich eriibrigt, da ,,im Grunde®, in den Grundkategorien, bereits alles zum besten
bestellt ist. Die andere, sozialdarwinistische Lesart seines Grundbegriffs ,,Lebens-
dienlichkeit”, den er zwar im Titel fiihrt, aber nicht erldutert, ibergeht Ulrich. Am
ehesten kommt Ulrich dem Elitismus von Habermas nahe, dessen Legitimation iiber
Argumente nicht auf reale gesellschaftliche Entscheidungen, sondern auf eine , kriti-
sche Priifung® durch Intellektuelle hinauslauft (148).

5

—_

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIRTSCHAFTSETHIK | 515

zips (Ausbeutung, Umweltbelastung, Krisenanfilligkeit) damit nur verlagert
werden, und zudem als nur kurzfristig, da ein Nationalstaat mit einer solchen
Kapitalflucht nicht lange wird leben konnen, und daher solche Regelungen ent-
weder selbst umgehen oder wieder zuriicknehmen wird.>?

Der deutsche Supernormativismus kommt also in der historistischen Wirt-
schaftsethik nicht aus seiner ,,geistigen” Selbstghettoisierung heraus, er kommt
nicht in die wirkliche Welt hinein (cf. MEW 3, 40). Er beschrénkt sich auch hier
auf ein Aufstellen von Forderungskatalogen. Nicht das Fordern als solches ist
misslich, sondern ein Fordern von etwas, das unter gegebenen Umstinden ent-
weder unmoglich oder immer schon erfiillt ist. Zugrunde liegt auch hier die
deutsch-philosophische Unterbestimmung sozialer Wirklichkeit, von der die
»~Normativitdt“ nur ein kleiner Teil ist. Sie wird umso weniger verstanden, je
mehr sie isoliert wird. Das Dilemma der Wirtschaftsethik, zwischen der abstrak-
ten Kritik der Theologie und der ebenso abstrakten Uberaffirmation der Be-
triebswirtschaft unvermittelt hin und her zu schwanken, hat sich auch durch seine
Ubertragung in ,,geisteswissenschaftliche® Gewinder nicht auflsen lassen. Die
philosophischen Anbauten haben das Problem nicht geldst, sondern verschirft.

3.3.5 Der Hegelianismus der Wirtschaftsethik

Im deutschsprachigen Kontext fiel angesichts dieses unversohnten Gegensatzes
zweier theoretischer Positionen das Augenmerk bald auf einen Denker, dessen
Spezialitit das Aufheben theoretischer Gegensitze war: auf Hegel. In der Tat
fehlt hier die Mitte, weil das zugrundeliegende Kind , Kapitalismus® mit dem
Bad ,,Marx“ zugleich ausgeschiittet wurde. Angesichts der fehlenden ,,Synthese®
zwischen den Extremen erhebt nun jede Position unter Bezug auf Hegel den An-
spruch, selbst schon diese Synthese zu sein: Es geht darum, mit der eigenen
Wirtschaftsethik zugleich die ,,vermittelnde Mitte aller anderen Ethiken zu sein.
Doch ,.ein trockenes Versichern gilt [...] gerade so viel als ein anderes” (Hegel
1807, 71). Der Bezug auf Hegel dndert an den einzelnen Positionen nichts. Er
zeigt den Kampf um Deutungsmacht nur noch einmal an. Bezeichnenderweise
erhebt Karl Homann, der am wenigsten philosophische unter den Wirtschafts-
ethikern, den Anspruch auf die wahre Nachfolge Hegels am offensten. Es gelte,
»den Dualismus schon im Ansatz zu vermeiden® (Homann 1994, 11): , Eine in
Hegels Sinne systematische Integration von [...] Moral und Okonomie verlangt [...],
sie aus einer urspriinglichen Einheit — Identitdt — abzuleiten (a.O., 13).

Dies war Homann und seiner Schule ja griindlich gelungen: aus dem ,,Paral-
leldiskurs (17) von Okonomik und Ethik ist dadurch, dass eine der beiden Seiten
durch begriffliche Vorentscheidungen verabschiedet wurde, eine ,,Identitétsphi-

52 Ulrich streift diese Fragen am Ende (2001, 377-91), ohne dass sie Einfluss auf die
Forderungen hétten. Es wiirden sich ,,iiber kurz oder lang Leitplanken [...] aufdrin-
gen (384), eine globale ,,vitalpolitische Einbindung® sei unauthaltbar, sei nur erst
die realidealistische Verkehrung von Voraussetzung und Folge verstanden (385).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

516 | PHILOSOPHIE NACH MARX

losophie* (12) geworden: ,,Okonomik ist — lediglich — Ethik mit anderen, zuséitzli-
chen Mitteln® (18). Eine reduktive Elimination ist aber weder eine Synthese noch
eine Authebung. Wer Hegel nahe steht, muss den Bezug auf Hegel hier als miss-
gliickt bezeichnen. (Man konnte aber auch umgekehrt argumentieren, dass gerade
ein solches Vorgehen die ,,Wahrheit Hegels ist.)*

Koslowski zehrt ebenso vom Nimbus Hegels, wenn er unbescheiden eine phi-
losophische ,,Theorie der Gesamtwirklichkeit zu geben beansprucht (1994, 4).
Bei ihm wird die Ethik dank der beispiellosen Vergeistigung zwar nicht elimi-
niert, doch als eine dem vorliegenden Marktmodell immer schon entsprechende
wird sie auch von ihm zurechtgestellt. Seine ideologischen Verherrlichungen des
gesellschaftlichen Gesamtorganismus gegen eine blof3 moralisierende Kritik stel-
len eine Replikation weniger Hegels als vielmehr des Rechtshegelianismus dar.

Auch der Linkshegelianismus erlebt seinen wirtschaftsethischen ,,redivivus®:
Zunichst ganz Hegelsch will Peter Ulrich ,,die Zwei-Welten-Konzeption von
Ethik und reiner Okonomik [...] von Grund auf iiberwinden* (2001, 119). Doch
was ist dieser ,,Grund“? Das schon in der Fragestellung vertheoretisierte Problem
meint Ulrich auflésen zu konnen, indem er die ethischen Begriffe in der bei ihm
gegeniiber Theorie und Praxis indifferenten ,,Okonomie* selbst entdeckt.’* Will
er damit keine offene Affirmation betreiben, ist er gezwungen, die Begriffe zu
verdndern. Zur Kritik an realen Phdnomenen scheint es auszureichen, bestimmte
Geisteshaltungen oder Rationalititstypen zu brandmarken, die seinen Begriffen
nicht gerecht werden. Er beschriankt sich wie die Linkshegelianer auf die Kritik
an Begriffen. Die Analogie reicht bis ins Detail der Religionskritik: Ulrich ver-
folgt den ,,Wirtschaftsliberalismus* als Theologie.

,,Die naturalistische Systemperspektive des ,freien’ Marktes [als Theorie, CH] ist demnach
die ,natiirliche’ Perspektive [nicht etwa einer material bestimmten Gruppe, CH, sondern]
derjenigen, die eine dkonomisch determinierte Marktgesellschaft als normativ richtig und
sinnvoll begriinden wollen, weil sie an die immanente Sinnhaftigkeit [...] des von der ,un-
sichtbaren Hand’ wohlgeordneten 6konomischen Kosmos glauben [!]* (Ulrich 2001, 143).

Ulrich kann das Gewinnprinzip deswegen so problemlos preisgeben, weil es fiir
ihn nur ein von Theoretikern wie Erich Gutenberg (397 ft.) erdachter Glaube ist
(,,Uberall hatte man es nur mit Dogmen und dem Glauben an Dogmen zu tun*,
MEW 3, 19). Diesen Glauben will Ulrich ins ,,,héhere’* (144) autheben. Die be-
griffliche Operation seiner Wirtschaftsethik 1duft also darauf hinaus, ein ,,neues
Denken® zu fordern (siche zu dieser Bewegung bereits Heidegger und Lowith,
2.5.5,2.6.6). Daher stellt er nach seiner Okonomismuskritik neue Kategorien be-

53 Der Reduktionismusvorwurf ldsst sich auf Hegel ausdehnen, auch wenn er auf etwas
anderes zuriickfiihrt. Immerhin hat schon Hegel in seinen ,,Synthesen das, was sich
gegen eine ,,Authebung™ sperrte (Kants Freiheit, die Natur, das Ding an sich), durch
begriftliche Operationen eliminiert (vgl. Kapitel 2.5.2, Fn. 74; 2.5.7, 4.2.2).

54 Ulrich will ,,das Normative [...] im 6konomischen Denken und [!] Handeln* entde-
cken (2001, 117; 3,1.2, Fn. 24). Der Begriff der ,,0konomischen Vernunft* um-
schliet hier Theorie und Praxis — was verniinftig ist, ist auch wirklich.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIRTSCHAFTSETHIK | 517

reit. Eine vers6hnlichere Beschreibung desselben Phénomens ist aber nur eine
etwas verdecktere Affirmation (ein ,,verschonerter Schatten*, MEW 4, 105).55
Marx bemerkte dazu vorwegnehmend:

,,Bin wackrer Mann bildete sich einmal ein, die Menschen ertrinken nur im Wasser, weil
sie vom Gedanken der Schwere besessen wiren. Schliigen sie sich diese Vorstellung aus
dem Kopfe, etwa indem sie dieselbe fiir eine abergldubige, fiir eine religiése Vorstellung
erkldrten, so seien sie iiber alle Wassergefahr erhaben (MEW 3, 13 f.; cf. 7).

Angesichts der Komplexitit heutiger Wirtschaftskreisldufe, die schon von her-
kémmlichen 6konomischen Theorien nicht vollends erfasst werden, kann die
Forderung nach einer nochmaligen Anderung der ,,Kategorien* nicht sonderlich
iiberzeugen. Will die Ethisierung der Kategorien mehr sein als Prolegomenon, so
miisste die ,,Wirtschaftsethik* iiber ihren Gegenstand weit mehr inhaltliches sa-
gen. Solange sie dies verabsdumt, kann sie mit ihren gefilligen Grundbegriffen
die problematische Wirklichkeit gerade nicht mehr erfassen — und iiberlésst sie so
den Praktikern und deren offenen Apologeten.™

55 Was heif3t ,kritische Reflexion der ethischen Voraussetzungen legitimen Gewinn-
strebens® (395)? Was ist am ,,systematische[n] Bedenken der unaufléslichen Wech-
selbeziehungen® (396) kritisch, wenn sie ,,unaufloslich® sind? Ulrichs Website
(www.iwe.unisg.ch/iwe/web.nsf) fordert eine ,,Wirtschaftsethik, die [...] das Norma-
tive allererst in den 6konomischen Kategorien und Denkmustern sucht®. Wenn er
fortfahrt: ,,und kritischer Reflexion zugénglich macht®, dementiert er zugleich den
Anspruch, die Kategorien nur hermeneutisch ,,aufzudecken* (2001, 13). Es kommt
ihm darauf an, sie zu verdndern. Ulrich 1986 fordert ein anderes ,,Denken® {iber
Wirtschaft (2001, 13, 397 ff.; Suchanek 1994). Schon der esoterische Teil der Um-
weltbewegung forderte ein Umdenken: ,,Was not tut, ist eine Wirtschaftskultur, die
uns befahigt, in weitrdumigen und langfristigen Zusammenhéngen zu denken [!], und
die uns zur Einsicht befihigt, dass es einen Gegensatz von Okonomie und Okologie
gar nicht gibt, sondern nur den Gegensatz von Kurzzeit- und Langzeitkonomie*
(Waibl 1989, 152). Die Einsicht ist offensichtlich bereits gegeben. Wird eine Kultur
grundlegender von einer ,,Einsicht® oder ihren materiellen Strukturen geprigt? Was
hindert diese Einsicht daran, sich durchzusetzen? Ulrich stellt wie die Junghegelianer
die Ideale der Wirklichkeit gegen diese selbst, ohne ihre dialektische Einheit zu se-
hen: ,,die philosophischen Grundideen [!] des politischen Liberalismus [...] sind zu
wichtig, um sie resignativ der Aushohlung [...] zu iiberantworten” (260). Die Wirk-
lichkeit ist bereits eine ,,Realisierung® dieser Begriffe, da sie dieser erst entspringen.
Sie gegeneinander aufzufahren heifit, die Wirklichkeit in der Idee zu verdoppeln
(3.1.6). ,,.Diese Forderung, das Bewusstsein zu verdndern, lduft auf die Forderung
hinaus, das Bestehende anders zu interpretieren, d.h. es vermittelst einer andren In-
terpretation anzuerkennen™ (MEW 3, 20).

56 Ulrich hebt mehrmals hervor, dass er nur eine Programmatik vorlege: Es werde eine
».Denklinie’ zu legen versucht* (2001, 15; ,,Ein integratives Ethikprogramm [...]
wiirde idealerweise ....“, 461, etc.). Ein materiales Defizit beklagen auch Korff 1999
I, 870 und R. Pfriem: ,,Ulrich sollte sich dazu durchringen, dass eine [...] Entwick-
lungsperspektive [...] allenfalls zustande kommt {iber Beitrdge zur [...] Entwicklung
moderner Gesellschaften — jedenfalls nicht iiber die prinzipielle Verurteilung des
Gewinnstrebens* (in Maak 1998, 484).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

518 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Wie einst der Kapitalismuskritik der Kirche oder der Volkischen droht ihr die
Gefahr, aufgrund ihrer Vagheit eine erbauliche Begleitmusik zur ungebremsten
Weiterentwicklung der kapitalistischen Wirtschaftsweise zu werden.”” Nur unter
der Unterstellung, dass mit diesen theoretischen Operationen auch praktisch et-
was gewonnen ist, ist die Rede von einer ,,Einbettung® (Polanyi) mehr als Beg-
riffsdichtung. Aber eben diese Unterstellung ist problematisch: Dem Predigen
der Moral l4uft bei den rechts- und linkshegelianischen Wirtschaftsethiken ein
Uberspringen der Welt entgegen. Ulrich trifft sich mit Homann darin, dass im
Begriff der ,,Okonomie* Theorie und Gegenstand zu wenig unterschieden wer-
den.’® Die ,.Synthese* von Okonomie und Moral wird dadurch erméglicht, dass
okonomische Begriffe sich ethisch ausdeuten lassen — bei Homann durch eine
»Freilegung® unterschobener moralischer Implikate des Marktes, bei Ulrich
durch eine ,,begriffliche” Unterordnung desselben unter die Moral. Theorie und
Praxis, Sollen und Sein, Denken und Wirklichkeit werden von beiden als Einheit
gefasst, nur gilt in dem identitdtsphilosophischen Konglomerat ,,Wirtschafts-
ethik” hier der Begriff der Wirtschaft, dort der der Ethik als das wirklichere — ein
subjektives Subjekt-Objekt steht gegen ein objektives Subjekt-Objekt (Hegel
1801, 17 £, 85). Voraussetzung fiir beide Synthesen ist die vorgéingige Vergeisti-
gung des Phidnomens. Auch bei der Wirtschaftsethik fallt der Gegenstand ,,Kapi-
talismus® durch alle theoretischen Netze hindurch.

57 Pépstliche Forderungen sprechen von einem ethischen ,,Prinzip des Vorrangs der
Arbeit vor dem Kapital“ (Laborem exercens, nach Waibl 1989, 182). ,,Ohne den frei-
en Markt abzuschaffen, sollte man doch den Wettbewerb in Grenzen halten, die ihn
gerecht und sozial, also menschlich machen® (Populorum progressio, a.0., 179). Ei-
nerseits, andererseits; doch was geschehen soll, erfahrt man nicht. Politisch be-
schrinkte sich die Kirche darauf, ein anderes Denken zu fordern. So wurde nur das
Bestehende normativ iiberhoht: Die ,,berufsstandische Ordnung™ soll zu einer ,,ein-
trichtigen Zusammenarbeit der Stdnde* fithren, die Menschen sollen sich ,,jenseits
des Unterschieds zwischen Arbeitgeber und Arbeitnehmer* als ,,hdhere Einheit” be-
greifen (Quadragesimo anno, a.0., 183). ,,Es handelt sich blofl um eine Beruhigung
des erkldrenden Subjekts* (MEW 40, 277). Die Volkischen forderten von der Wirt-
schaft eine ,,Dienstbarkeit dem Volke gegeniiber (F. Nonnenbruch, nach Waibl
1989, 158). ,,.Das Volk lebt nicht fiir die Wirtschaft ..., sondern die Finanz und die
Wirtschaft, die Wirtschaftsfiihrer und alle Theorien [!] haben ausschlieBlich diesem
Selbstbehauptungskampf unseres Volkes zu dienen” (Hitler, a.0. 261 f.). Mithilfe
von Vergeistigungen machten auch sie daraus eine Operation des Denkens: ,,.Der Be-
sitz der Wirtschaft durch das Volk ist keine materielle, sondern eine seelische und
geistige Tatsache” (Nonnenbruch, a.0. 259). Fiir Moeller van den Bruck war die
,,Wirtschaft ein Uberbau, wihrend die Ideen, Macht, Recht, Staat der Unterbau sind,
der die Wirtschaft triagt“ (a.O., 157).

58 So ,etwas wie ,Erkenntnis der Wirklichkeit’ ist kein sinnvolles Forschungspro-
gramm* (Homann 1994, 21). Auch Ulrich will keine ,,Problemldsungen fiir konkrete
Fragen wirtschaftlichen Handelns bzw. wirtschaftspolitischen Gestaltens bereitstel-
len, sondern nur die ,,Form verniinftigen Denkens* kldren (2001, 14).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIRTSCHAFTSETHIK | 519

3.3.6 Globalisierungskritik als Platzhalter

Angesichts dieser Selbstabschliefung des Gedankens gegen die Wirklichkeit ver-
lieB die 6konomische Vernunft die Seminar- und Vortragsraume und ging, um
mit Hegel zu reden, in ihr Anderes iiber: Sie ging auf die Strasse. Auch ohne dass
der Gedanke zur Wirklichkeit dringte, kam nun die Wirklichkeit zum Gedanken
(MEW 1, 386). Es waren weniger die praktischen Okonomen, die den theoreti-
schen ins Wort fielen,” sondern die von Marx stets beschworenen wirklichen
Menschen in Form der ,,Massen®, die die gegenwértigen Diskussionen um die
o6konomische Weltlage angefacht und veridndert haben. Aus dieser Sicht markiert
nicht nur das Jahr 1989 einen Epochenbruch, sondern auch das Jahr 1999.%

Die in dem dazwischenliegenden Jahrzehnt praktizierte Ethisierung (Kuschel
1999, Weiler 1999) und die von ihr genutzten Institutionen werden geschildert
wie folgt — und damit ist zumindest die Infention der radikalsten Fraktion der
Wirtschaftsethik wiedergegeben:

,»,Das Denken in Interessen, in Macht- und Herrschaftsverhdltnissen wurde nach dem Epo-
chenbruch von 1989 fiir obsolet erklért. Vor allem die Vertreterlnnen der lobbyistischen
Nichtregierungsorganisationen (NGO) versuchen, ,die Wirtschaft’ davon zu iiberzeugen,
dass es in ihrem eigenen ,wohlverstandenen Interesse’ lage, weltweit eine sozialere und
okologischere Politik zu machen® (Tatort Globalisierung, wie Fn. 60, 2).

Schon die Initialziindung der ,,Ethisierung™ hatte sich vorwiegend als Politikbera-
tung verstanden (H. Jonas 1979, 153 ff.). Diese Erbschaft war in den Folgejahr-
zehnten eher an die Unternehmensberatung iibergegangen (Steinmann 1994,
Wieland 1999). Angesichts mangelnder Ergebnisse wird die Ethisierung von der
Globalisierungskritik kurzum fiir gescheitert erklért: ,,Eine andere Welt ist nur
moglich,”’ wenn wir sie auch erkimpfen. Diese Gegenkrifte diirfen sich nicht an
,den Staat’ oder ,die Politik’ mit der Bitte wenden, er mége doch bitte fiir eine 6ko-
logischere und sozialere Politik sorgen” (2). Als wichtigste Frage wird die in der
akademischen Theorie vernachldssigte nach dem Subjekt empfunden (cf. 2.2.2,
2.6.5). Dahingestellt, ob sich die Globalisierung auf konkrete Exekutoren zu-
riickverfolgen lésst (daher die Rede von einem ,,Tatort®, cf. Gray 1999) oder ob
eher anonyme, nicht zuschreibbare ,,Sachzwinge“ dahinterstehen (Altvater
1987); die ,,Verlierer” der Globalisierung (Mander 2002) haben selbst begonnen,

59 Cf. Tobin 1978, Scott 1997, Gray 1999, Krugmann 1999, Soros 1999, Stiglitz 2002.

60 ,,Spitestens mit den Protesten in Seattle 1999 wurde offenbar, dass ein breiter Protest
in den Metropolen nicht nur moglich ist, sondern die versteinerten Verhiltnisse auch
zum Tanzen bringen kann. Es folgten: Davos, Prag, Goteborg, Genua im Sommer
2001. Sie alle gelten als Synonyme eines weltweiten vielstimmigen Aufbruchs und
militanter Verweigerung gegeniiber dem globalisierten Kapitalismus und seinen de-
sastrosen Auswirkungen* (Tatort Globalisierung. Die Zeitung zum BUKO 25 — Kon-
gress, Fr/M, 9.-12. Mai 2002, 1).

61 Zu dieser Losung von attac vgl. Cassen 2002, Grefe 2002, Lowy 2002.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

520 | PHILOSOPHIE NACH MARX

sich zum Zwecke des Widerstands gegen ihre Folgen als politisches Subjekt zu
konstituieren.®> Doch was sagt diese Politisierung iiber die Wirtschaftsethik aus?

Die Sozialgeschichte des 20. Jahrhunderts in der westlichen Hemisphére lésst
sich verkiirzt wiedergeben wie folgt: aufgrund sozialer Fehlentwicklungen wie
der Verarmung breiter Schichten und der wachsenden Einkommensschere kam es
politisch wiederholt zur ,,direkten Aktion* der Betroffenen. Sie provozierte von
Seiten des Staates eine Verrechtlichung auch sozialer Anspriiche, um den Klas-
senkampf stillzustellen und der zwischenzeitlich entstandenen Systemalternative
etwas entgegenzusetzen.” Dies erwirkte eine weitgehende Besserung der sozia-
len Lage, aber auch eine paternalistische Entpolitisierung. Doch diese Entspan-
nung war nur in den Zeiten des wirtschaftlichen Nachkriegsbooms mdglich.
Nach dem Krisenjahrzehnt 1967-1977 setzte eine globale ,,Liberalisierung®, also
eine Reprivatisierung und ein Abbau weniger von Protektionen als vielmehr von
staatlichen Sozialleistungen ein (Huffschmid 1999, 98 ff.). So wich die Instituti-
onalisierung einer Re-Individualisierung sozialer Nachteile (Beck 1983). Das
Schwinden verrechtlichter Strukturen aus der sozialokonomischen und 6kologi-
schen Sphire bedeutet, dass die dortigen Standards nicht mehr erzwingbar sind,
sondern nur mehr auf Freiwilligkeit, auf ,,Selbstverpflichtung* beruhen.®

Der damit einhergehende Verlust an Rechtssicherheit und materiellen Errun-
genschaften des ,,sozialdemokratischen Jahrhunderts“ (Dahrendorf) kann aller-
dings ethisch kaum kompensiert werden (3.2.3). Die Ethisierung wird funktional
zum Deckmantel institutionellen Abbaus. Mit der fortschreitenden Auflosung der

62 Bezeichnenderweise sind Teile der Kirchen, die ja schon die Dekade der ,,Wirt-
schaftsethik® einlduteten, wieder mit von der Partie. Die Kirche fungiert nun nicht
mehr als Stellvertreterin der Entrechteten in einem nur theoretischen Diskurs, son-
dern kann gemaB ihrer alten Rolle nun wieder vermittelnd eingreifen (2.6.6, 3.3.2).

63 Zur ,,Verrechtlichung* Habermas 1981, Kiibler 1985. Unter Mafigabe gegebener ma-
terieller Verbesserungen in der Arbeiterschaft hatte der westliche Marxismus der
Nachkriegszeit selbst eine ,,ethische“ Linie eingeschlagen: es ging nicht mehr um
weitere Verbesserungen, sondern um unversehrte Identitit, mehr Freiheit und ,,Repo-
litisierung* (vgl. 2.6.3, 3.1.1, 3.2.4).

64 In der Unterstiitzung dieser Entinstitutionalisierung sind sich die Wirtschaftsethiker
einig: Voraussetzung fiir eine ,,ethisch-verniinftige* Praxis ist nach Ulrich (2001, 13)
ein verdndertes Denken — Denken kénnen aber nur Individuen. Ulrich vertraut auf
den ,,guten Willen zur autonomen moralischen Selbstverpflichtung aus Einsicht in
deren menschliche Bedeutung fiir uns selbst und fiir andere* (25). ,,Die im Wettbe-
werb stehenden Unternehmen [auch eine Antwort auf die Frage nach dem Subjekt,
CH] legen [...] Standards ihres Verhaltens fest, z.B. hinsichtlich des Umweltschutzes
[...] wichtigste Form einer solchen kollektiven Selbstbindung ist die einer freiwilli-
gen Selbstverpflichtung. Solche Selbstverpflichtungen lassen sich definieren als [...]
rechtlich unverbindliche Erklarung® (Suchanek 2001, 117). Dies bleiben meist scho-
ne Worte, denn: ,,Wichtige Voraussetzungen fiir eine solche Strategie sind: [...] Die
Selbstverpflichtung muss fiir die teilnehmenden Unternehmen grundsitzlich vorteil-
haft sein (117). Doch das Zuriickgehen staatlicher Macht ist nicht generell: Der
Schutz der ,,Sicherheit” wird innen (Polizei, Verfassungsschutz) wie auflen (Militér,
Biindnispolitik) heute eher verstarkt (Hirsch 1996, Zugehor 1998, 105).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIRTSCHAFTSETHIK | 521

Verrechtlichung sozialer Konflikte ist die Riickkehr zur politischen Aktion eine
verbleibende Moglichkeit zur Verdnderung: es kommt wieder vermehrt zu
Streiks und GroBdemonstrationen. Das ist die von der deutschen Theorie lange
geforderte , Repolitisierung.®® Ex post ist die ,,Ethisierung® als ein Interludium
im Zuge der sikularen Entrechtlichung zu lesen. Langsam dhnelt die Situation
auch duBerlich wieder der, von der Marx einmal ausgegangen war. Es ist kein
Zufall, dass in dieser Konstellation eine Riickbesinnung auf ihn erfolgt. Aller-
dings beschrinkt sie sich bislang auf feuilletonistische Beschworungen und epi-
gonale Alleinvertretungsanspriiche iiberlebter Kaderparteien gegeniiber der glo-
balisierungskritischen Bewegung.®® Solange der Marxismus sich seiner eigenen
katastrophalen Geschichte verweigert, ist die Angst vor erneuter dogmatischer
Erstarrung berechtigt. Auf diese Weise wird es zu einer Aufgabe der Philosophie,
der Begriffslosigkeit angesichts der weltpolitischen Umbriiche abzuhelfen. Sie ist
nicht unmittelbar praxisrelevant und daher des Extremismus unverdéchtig. Es ist
an ihr, die Gehalte des Marx’schen Denkens priasent zu halten.

Dieses Kapitel 3.3. zeigte in der Analyse eines weiteren Zweiges deutscher nor-
mativer Sozialphilosophie auf, dass aus der dlteren dualistischen Aufspaltung in
Technik und Ethik (Kapitel 2) nach dem Ende des theoretischen Marxismus ein
ethischer Alleinvertretungsanspruch geworden ist. In ausdriicklichem Bezug auf
Hegel wird versucht, aus je einer ethisierten Perspektive — auch der vormals
normfrei verstandenen — die soziale Totalitdt zu erfassen, ohne dass die Theorie
damit gehaltvoller geworden wire. Sie hat sich durch diese hegelianische Abson-
derung von der Welt vielmehr anfélliger fiir eine Marx’sche Kritik gemacht.

65 Der islamistische Terrorismus ist kaum als Gegenbewegung zu bewerten, da er den
Verlust sozialer Errungenschaften wie Toleranz, Religionsfreiheit und Gleichberech-
tigung sowie den Ubergang zu einem militarisierten ,,Sicherheitsstaat eher be-
schleunigt. Er arbeitet den unangenehmen Seiten der Globalisierung zu, fiir die er
sich im Ubrigen auch gar nicht interessiert. El Quaida geht es um ein Ende der ame-
rikanischen ,,Besatzung® Saudi Arabiens; es ist eine klassische Gegenelite, die sich
auf halbwegs gut ausgebildete, aber relativ schlecht situierte junge Méanner stiitzt.

66 Einen Artikel der Financial Times Deutschland vom 22.8.2002 schmiickt ein Portrait
von Marx (cf. 1.1, Fn. 4). Auf der 2001 von Slavoj Zizek ins Leben gerufenen Kon-
ferenz iiber Lenin stritten in Realsatire iibriggebliebene marxistische Splittergruppen
iiber die Hegemonie iiber die Globalisierungskritik (cf. Bensaid 2002).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

522 | PHILOSOPHIE NACH MARX

3.4 Neopragmatismus oder die Permanenz Hegels

Bei der Betrachtung der sich um verschiedene Wertvorstellungen streitenden und
sich in Synthesen ,,verséhnenden* (Habermas 1996, 65 ff.) Philosophien der Ge-
genwart stieen wir auf den seltsamen Sachverhalt, dass iiber die zugrunde lie-
genden Gegenstiinde kaum noch etwas ausgesagt wurde. Dies wire als Riickkehr
der Prinzipienphilosophie zu deuten, stiinde dem nicht das post- bzw. ,,nachme-
taphysische* Selbstverstindnis im Wege.' Was fiir eine Art Philosophie ist das?
Der Blick auf die Genese dieses nichtmetaphysischen Prinzipialismus st6f3t bald
auf den Einfluss einer dlteren Richtung, die schon genau dies zu sein beanspruch-
te: den Pragmatismus.” Er stellte von Peirce bis Brandom eine nochmals reflek-
tiertere Philosophie dar, welche sich auf die selbst schon gegenstandslose Philo-
sophie richtete (eine Philosophiephilosophie, Raatzsch 2000; Dilthey, GS VIII).
Er wollte nicht die Inhalte, sondern die A7t des Philosophierens umkrempeln, und
zwar, wie schon der Name sagt, von einer ,,dualistischen® und kontemplativen
Philosophie in den Bahnen von Descartes und Locke zu einem um das Handeln
zentrierten Neuansatz. Diese Transformation der Philosophie hat fiir die US-
amerikanische Tradition eine Uberwindung damals vertretener, vermeintlich alt-
europdischer Idealismen erkdmpft und die ,,amerikanische Philosophie* allererst
begriindet. Nach dem Verebben der analytischen Tradition kam diese ur-
amerikanische Philosophie wieder zum Vorschein, protegiert u.a. von Rorty.

Dies soll nicht erneut gewiirdigt werden, sondern vielmehr ist zu fragen, was
diese Transformation gegeniiber der in Europa bereits vollzogenen eigentlich an
systematischen Gewinnen brachte (3.4.2). Aus der Perspektive einer immanenten
Funktionsanalyse von Texten (1.4) kann man in der ,,Renaissance des Pragma-
tismus® (Sandbote 2001) auch, zumindest was die politischen und sozialphiloso-
phischen Momente angeht, eine Reaktion auf die Wellen des westlichen Marxis-
mus der 1970er Jahre sowie, nach seinem Ende in den 1990er Jahren, einen theo-
retischen Rettungsring fiir Ex- oder Postmarxisten sehen. Der Neopragmatismus
riickte in eine Liicke ein, die das Verschwinden der Marxismen in der akademi-
schen Welt nach 1989 gerissen hat (3.4.3). Dies war moglich durch eine ober-
flichliche Verwandtschaft von Marxismus und Pragmatismus. Einem ndheren
Blick erschlieBen sich jedoch prignante Unterschiede (3.4.4). Speziell in
Deutschland erdffnete die spit einsetzende ernsthafte Rezeption des Pragmatis-
mus die Moglichkeit, alte Positionen deutschen Denkens nicht abzulegen, son-
dern modernisiert zu ,,rekonstruieren*. Daher ist kritisch anzufragen, ob die deut-
sche postmarxistische Rezeption des eher technizistisch orientierten Pragmatis-
mus nicht als normativistische Re-Idealisierung zu verstehen ist. Die anhaltenden
Debatten dariiber lassen diese Moglichkeit zumindest offen. Man kann den Neo-
pragmatismus hier wie dort als neu aufgelegten Hegelianismus verstehen (3.4.1).

1 Habermas 1988, Rawls 1993, siehe auch Forst 1999.
2 Apel 1975; 1973 11, 157ff.; Habermas 1968, 116ff., 1988, 187ff.; R. Bernstein 1971.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEOPRAGMATISMUS | 523

3.4.1 Die deutsche Pragmatismusrezeption als Problemanzeige

In der deutschen Philosophie, die im 19. Jahrhundert noch Weltruhm hatte, hat es
lange vor dem amerikanischen Pragmatismus einen Bruch gegeben, und zwar
den mit Hegel.” Notig geworden war er wegen der Unhaltbarkeiten der nachkan-
tischen Einheitsphilosophie, vor allem derjenigen Hegels. Kierkegaard, Nietz-
sche und, beide vollendend, Heidegger verabschiedeten sich von zentralen Ratio-
nalitdtsstandards der Philosophie (2.5.5). Sollte Philosophie nach Heidegger noch
weiter betrieben werden (und dies war oft ein existentiell empfundenes Problem),
musste sie hinter den Bruch zuriick, ohne sich Hegels Hypotheken aufzuladen.
Die nétig gewordene ,,Transformation der Philosophie* (Apel) wollte also dem
,Bruch® mit der Philosophie zuvorkommen.”

Nun wurde bereits deutlich, dass es vergleichbare Hypotheken bei Kant nicht
gab. Er hatte die wissenschaftliche Rationalitdt in kritischer Reflektiertheit so-
wohl behandelt wie praktiziert (2.5.2). Und schon Marx hatte einen Bruch mit
Hegel vollzogen, ohne zugleich mit der Rationalitit zu brechen (2.5.7). Diese
Transformation der Philosophie hat das deutsche Denken lange Zeit befruchtet,
wenn auch je nur partiell oder defizitir (2.4-2.6). Zwar war Marx dabei aus der
Philosophie ausgeschert, doch war er im Rahmen der Philosophie Kants integ-
rierbar, wie Ansitze im Austromarxismus zeigten (2.1.3, 4.2.3). Etwa die Rolle,
die hierzulande Marx gespielt hat, spielte in Amerika der Pragmatismus. Auch
dort hatte es, mit einiger Verspétung, einen einflussreichen Hegelianismus gege-
ben, der Spuren noch in seiner Uberwindung hinterlieB (Fn. 15). Wohl daher
wurde der Pragmatismus nach dem Verschwinden des Marxismus von der philo-
sophischen Biihne in Deutschland begeistert aufgegriffen. Doch was soll eine
neuerliche , kopernikanische Revolution® leisten?” Warum wird sie fiir notig
gehalten? Was bewirkt die erneute ,,Transformation® einer Philosophie, die be-
reits in ein soziologisch aufgeklirtes Denken transformiert wurde?®

3 Cf. Lowith 1942. Autoren wie Kierkegaard, Bakunin oder Ciesowski gehoren in den
weiteren Kontext der ,,deutschen Philosophie®, da sie in Hegelschen Bahnen dachten.
Franzosische und englische Autoren dagegen hatten einen solchen Bruch oft weniger
nédtig, da in Materialismus und politischer Okonomie lingst ,,weltlich* gedacht wur-
de. Die Internationalitit der Rezeption auch solcher Schriften unterschied Marx von
den Junghegelianern.

4 Habermas hat ,,den amerikanischen Pragmatismus von Anfang an als die [...] dritte
produktive Antwort auf Hegel verstanden” (1985b, 215). ,,Der eigentliche Durch-
bruch in der Rezeption des Pragmatismus (...) ist [...] das Verdienst von Karl-Otto
Apel“ (Joas 2000, 9). Apels Peirce-Vorworte (1967, 1970) leisteten Pionierarbeit;
Konsequenzen zog Apel 1973; cf. 1988.

5 Fn. 33. Der Pragmatismus gleicht einer Gegenrevolution: Kant fragte nach den Mog-
lichkeitsbedingungen. Der Pragmatismus lenkte den Blick auf die Folgen (Fn. 27).

6 Marx muss weder re- noch detranszendentalisiert werden, da seine Methode — wie je-
de ernstzunehmende Wissenschaft — den von Kant ausgewiesenen ,,transzendentalen‘
Voraussetzungen schlicht unterliegt (3.4.4, 4.2.3). Howard 1985 und Negt 2003 be-
leuchten beziiglich Kant und Marx andere Zusammenhénge (siche bereits 2.1.3).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

524 | PHILOSOPHIE NACH MARX

In der bundesdeutschen Nachkriegsphilosophie war es erstmals wieder zu ei-
ner ernsthaften Rezeption angelsichsischen Denkens gekommen. Dies riss viele
deutsche Denker aus ihrem dogmatischen Schlummer. Im Vordergrund stand da-
bei die analytische Philosophie, die die Sprache als eine neue Instanz zwischen
alte philosophische Probleme und ihre Beantwortung schob.” In Reflexion auf die
Sprachvermitteltheit des Denkens machte man sich an die Strukturen derselben,
in der Hoffnung, dadurch Aufschluss tiber alte Fragen zu gewinnen, oder wenigs-
tens ,,sinnlose” Fragen auszusortieren. Der Hauptunterschied innerhalb dieser
Bewegung dhnelte dem zwischen Rawls und den Kommunitaristen (3.2.3):
glaubte eine Fraktion, die zentrale Struktur der Sprache in der reinen Aussage
(Proposition) ausmachen und alles weitere davon abhingig machen zu kdnnen
(Russel, der frithe Wittgenstein, Carnap, Brandom), so ging die andere Fraktion
von einem irreduziblen Pluralismus von Sprachspielen aus (der spite Wittgen-
stein, Austin, Searle). Gemeinsam war man der Auffassung, dass eine Untersu-
chung der Sprache fortan das erste und wichtigste Betédtigungsfeld philosophi-
scher Analysen sein miisse. Diese Analyse konnte man freilich auf unterschiedli-
che Weisen durchfiihren, entsprechend kam man auch zu verschiedenen Ergeb-
nissen (siehe im Uberblick Hiigli 1992, Blume 1998, Demmerling 2002).

Die Frage ist nun: welche Konzeption steht hinter dieser Weichenstellung?
Der im wahrsten Sinne ,,grundlegende” Baustein war die Auffassung, dass die
menschliche Wirklichkeit sprachlich konstituiert sei (,,Die Logik erfiillt die
Welt“, Tractatus 5.61; cf. Carnap 1928). Einerlei, ob dies mehrere unterschiedli-
che ,,Sprachhandlungen® oder ein zentraler Mechanismus der Weltkonstitution
vollbringt, wird das Sprechen so primir als welterzeugendes Handeln, weniger
als ein Ausdriicken von Gedanken oder Gefiihlen begriffen (Lafont 1994). Durch
die Fokussierung auf die Sprache wurde diese in der Reflexion allerdings zu ei-
nem dhnlichen Schleier zwischen Subjekt und Objekt, wie es zuvor ,,Vorstel-
lung® und ,,Empfindung® waren. Die Frage, wie das Subjekt zu einem Objekt
kommt, war so keineswegs iiberwunden, sondern nur verschoben auf die Frage,
wie sich Worte auf Gegenstinde beziehen.® So fiel in der Reflexions-Reflexion,
der Reflexion auf die Voraussetzungen und Implikationen der ihrerseits schon re-
flexiven analytischen Philosophie, das Augenmerk bald auf den Pragmatismus.

7 Ein Trostpflaster fiir philosophische Patrioten mag gewesen sein, dass zentrale Griin-
derviter derselben wie Frege, Wittgenstein und Carnap deutschsprachig waren. Ahn-
liches galt ja auch fiir die Reimporte der Soziologie, denn auch die US-Soziologie
verstand deutsche Denker wie Marx, Simmel und Weber als Griindervéter (2.4.1).

8 Mit Quine 1960; oder wie sich ,,Sétze* auf ,Tatsachen™ beziehen (Wittgenstein
1984). Die verdnderte Stellung der Frage ist indes noch nicht ihre Losung. Auch die
analytische Sprachphilosophie entkam den in Deutschland besonders gefiirchteten
Dualismen (von Geist und Korper etc.) nicht; siche dazu jiingst Demmerling 2003.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEOPRAGMATISMUS | 525

Dieser hatte nicht nur wichtige Schritte hin zu einer Analyse der Sprache zu-
riickgelegt,” sondern auch die nétige fundamentale Weichenstellung vollbracht.
,»Nicht mehr das vorgeblich einst als konstitutiv betrachtete Bewusstsein stand
im Mittelpunkt wie in der , Bewusstseinsphilosophie*, sondern das Handeln.'" In
der Rolle, die der Pragmatismus dem Handeln und Sprechen zuspielte, schien be-
reits eine vorgéngige Intersubjektivitit zu liegen, die die Rezipienten dazu ein-
lud, die leidigen Dualismen aufzuldsen, und zugleich die in ihren Ergebnissen
bislang diinne Sozialphilosophie alternativ zu ,,fundieren” (Habermas 1968).
Doch kann der Pragmatismus diese Aufgabe {iberhaupt iibernehmen? Eine ,,Be-
griindung® der Sozialphilosophie hatte der Pragmatismus am wenigsten ange-
peilt. Ihm ging es um ein anderes Konzept der Logik, und er wollte die Ergebnis-
se der idealistischen Systemphilosophie in eine zeitgemiBe Form bringen.!' Da-
bei kam es natiirlich darauf an, was fiir ein Verstindnis desselben an den Tag ge-
legt wurde. Fatal wirkte sich daher aus, dass die Optik sowohl des Pragmatismus
wie seiner Adepten nicht hinreichend zwischen Kant und Hegel unterschied: Die
Binnendifferenzen innerhalb der Kantischen Philosophie wurden aus der durch
Fichte und Hegel getriibten Sicht eingezogen. Auf die Philosophie Kants, auf die
man nun einmal fixiert war, wurden so Schwéchen projiziert (,,psychologische
Requisiten®, ,,metaphysische Hintergrundiiberzeugungen®, ,,Idealismus®), die e-
her Fichte und Hegel zukamen (3.1.5, Fn. 125). Doch zugleich erwartete man
von ihr genau das, was die Philosophie Hegels versprochen hatte.

Nur aufgrund dieser zu hohen Erwartung an Kant, zusammen mit einer ver-
einheitlichenden Wahrnehmung, erschien eine ,, Transformation der Philosophie®
iiberhaupt als notwendig. Darum sah es im Weltbild des Neopragmatismus so
aus, als gebe es eine Einheitsphilosophie, die es lediglich von ihrem vermeintlich
iiberweltlich-metaphysischen Ross zuriick auf die Erde zu bringen gelte, aber oh-
ne dass sie aufhoérte, ,transzendental® zu sein.'? Die Plausibilitit dieses Zieles

9 ,,Another such deception is to mistake a mere difference in the grammatical con-
struction of two words for a distinction between the ideas they express* (Peirce, Col-
lected Papers — fortan kurz CP —, 5.399).

10 Die Tiefendimension des Pragmatismus bestand weniger in der ,,pragmatischen* Lo-
sung philosophischer und anderer Fragen (obwohl er dies propagierte), sondern in
der erkenntnistheoretischen Beriicksichtigung der Konstitutionsleistung der Hand-
lung (gr. pragma) vor allem Denken (Nagl 1998). Als ,,.Bewusstseinsphilosophie*
prominent war aber nicht die Philosophie Kants, sondern in Deutschland vielmehr
die Fichtes, in den USA eine Mischung aus Lockescher Psychologie und Emerson-
schem ,,Transzendentalismus® (s.u., Fn. 15).

11 Dewey 1920, 60 forderte einen neuen (epistemischen, nicht metaphysischen) Idea-
lismus. Schon Peirce sah den Pragmatismus als den ,,wahren Idealismus“ an (CP
8.284; ,,pragmatism is closely allied to the Hegelian absolute idealism”, CP 5.436).
Die Ansidtze waren aber ganz dem alten Idealismus verhaftet — ein Diamant ist erst
hart, wenn man ihn als harten wahrnimmt (CP 5.403/Apel 1975, 147).

12 Beliebte ,,Detranszendentalisierer” waren Wittgenstein und Heidegger (Apel 1973,
Rentsch 1985, Habermas 2001). Doch allein im Inhaltsverzeichnis von Apel 1973 11

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

526 | PHILOSOPHIE NACH MARX

hing allerdings an der zu vereinheitlichenden Auffassung und Lesart von Philo-
sophie. Es kam zu misslichen Ergebnissen, da die neopragmatische Transforma-
tion auf die verschiedenen Teile der durch Marx bereits transformierten Philoso-
phie (3.4.4) gleichermaflen angewandt wurde, sowohl auf die wissenschaftliche
Theorie und ihre Reflexion, wie auf Ethik und Politik und die Reflexion auf sie.
Die bei Kant und Marx wohlunterschiedenen Disziplinen der Fundamental-
philosophie und der Gesellschaftstheorie werden einander derart angenihert, dass
am Ende beide verderben. So hort die Philosophie auf, Grundlagenreflexion zu
sein: die immanenten Moglichkeitsbedingungen von Theorie und Moral werden
»detranszendentalisiert™, obwohl sie das nicht vertragen — ein Apriori ldsst sich
per Definition nicht aposteriorisch einholen."”> Zugleich wurde die Theorie der
Gesellschaft ,retranszendentalisiert™, indem der Theoriepragmatist Habermas sie
nacheinander von der Erkenntniskritik, der Ethik und einer transzendentalisierten
Sprache abhingig machte (3.1). Jede Einzelwissenschaft hort auf, Wissenschaft
zu sein, wenn ihr sinnfremde ,,philosophische” Begriindungslasten aufgebiirdet
werden (3.2.4). Zu konkreten Urteilen kann man mit einer solch iterierten Be-
griindungspflicht nicht kommen."* Theoretische und moralische Urteile werden
vermengt (3.3) und geraten im Laufe ihrer kumulativen ,,Begriindungen® aus
dem Blick. Empirische Wahrheit und moralische Urteilskraft werden abstrakt in
Frage gestellt. Die Ergebnisse dieser ,,normativen Sozialphilosophie* haben die
vorigen Kapiteln (3.1-3.3) bereits kritisiert. Der theoriegeschichtliche Hinter-
grund dieser re-idealisierenden Transformation sei nun daraufhin untersucht, ob
und inwiefern er als ein Aquivalent zur Marx’schen Transformation dienen kann.

kommt das Wort ,transzendental* noch sechsmal vor, vgl. Rentsch 1990, Habermas
1999, 29; auch Schelsky 1959, 95; Kersting 1997, 41 ff., 121 ff.; cf. 3.1.5; Fn. 90.

13 Apel 1973 11, 163 verfocht eine sprachanalytische und semiotische ,,Detranszenden-
talisierung des erkennenden Subjekts”, Habermas will es mit Hegel ,,in diesseitige
Kontexte* zurtickholen (Habermas 1999, 191, 186; 2001).

14 Habermas wendet sich zwar gegen den vorgeblichen ,,Mentalismus“ Kants (1999,
189), mochte aber das ,transzendentale Bewusstsein [...] sozialisiert und vervielfil-
tigt” wiedergewinnen (28). Schon Apel wollte zu Kant ,,zuriickfinden* (besser: zu
Quasi-Kant, 1973 II, 161 f., 173). Kant wurde als Erzeugungsidealist interpretiert
(Habermas 1999, 209). Erst Habermas problematisierte, was bei Kant noch fest
stand: Er wollte die Geltung der Wahrheit im Diskurs ,,begriinden. Dies scheiterte,
da ein herrschaftsfreier Diskurs niemals stattfindet, wihrend Wahrheit doch stindig
»geschieht®. Der Diskurs beschrieb nur eine vielversprechende Genese von Wahrheit
(Habermas 1973a) bzw. forderte sie in seinen ,,Anspriichen® (1981b). Selbst den
transformierten® kategorischen Imperativ wollte Habermas noch begriinden (1983,
104). Dies kann nach Kant nicht gelingen, da das Sittengesetz unbedingt ist: es kennt
keine ,.transzendentale Deduktion®, vielmehr weist es allererst ,,Freiheit* auf. Es ist
»Faktum der Vernunft“ (KpV, 81, cf. 56), der Wahrheit und Realitit in der Wissen-
schaft vergleichbar (KrV, A 371).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEOPRAGMATISMUS | 527

3.4.2 Eine Transformation des Deutschen Idealismus?

,»Sie wissen es nicht, aber sie tun es.” (MEW 23, 88)

.- The proof of the pudding is the eating.” (Engels)

Die sich erst im 19. Jahrhundert herauskristallisierende Wissenschaftslandschaft
der USA bewegte sich anfangs in starker Abhdngigkeit von europdischen Ideen.
Diese wurden allerdings in eigenstdndiger Weise vertreten. Aufgrund der Vor-
herrschaft des Idealismus im philosophischen Europa jener Zeit (2.5.2) waren es
folglich auch bestimmte Formen des Idealismus, die den ,,point of departure® fiir
den Pragmatismus bildeten."® Von diesen wollte sich der Pragmatismus absetzen.
Das gelang ihm nur bedingt, da er die Fragestellungen iibernahm, und sie nur ei-
ner anderen Beantwortung unterzog. Der ,,Griinder Peirce etwa fiihlte sich le-
benslang Kant verpflichtet: er wollte eine neue Transzendentalphilosophie ent-
werfen, die den Naturwissenschaften ndher kam. Peirce ist daher mit dem zeitge-
nossischen fichteanischen Neukantianismus zu vergleichen (so erstellte er 1867
eine ,,New List of Categories): Eine Naturalisierung des Erkenntnissubjektes hat
es auch dort gegeben.'® Originell war hingegen sein Ausweichen nicht in die
Psychologie, sondern in die Semiotik, sowie sein scotistischer Unversalienrea-
lismus.!” Fiir unser Thema ist Peirce nur mittelbar von Interesse, nimlich auf-
grund seiner Idee des ,,logischen Sozialismus* (Apel 1973, 177; 1975, 367), mit
der er die ,,Sozialphilosophie des Pragmatismus* (Schliiter 2000) und des neo-
pragmatischen Normativismus erst ermoglicht hat. Wie kam es dazu?

Schon Peirce hat in seiner Naturalisierung die Differenz von apriorischem
und empirischem Wissen eingezogen."® Dadurch war nicht mehr eindeutig zu

15 Gemeint sind etwa der Neohegelianismus von F.H. Bradley und B. Bosanquet oder
der Tranzendentalismus von R.W. Emerson und Thoreau (vgl. Tenbruck 1985, 239
f., cf. 198; Baumgarten 1938, im Uberblick H. Schneider 1957).

16 Peirce, CP 6.545 ff., Apel 1975, 78; vgl. A.F. Lange 1866 oder Vaihinger 1911. Die
Naturalisierung steckt bei Peirce nicht in der Neubestimmung des denkenden Sub-
jektes, sondern in der des Denkens selbst: Peirce bemerkte die pragmatische Genese
der Theorie (,,irritation of doubt ...is the motive fiir thinking*; ,,belief is a rule fiir ac-
tion“, CP 5.397), reduzierte nun aber auch die Inhalte und den Geltungsmodus auf
diese Genese (,,and nothing else*, CP 8.13).

17 Zur Semiotik Schonrich 1990, zu Peirce’ scotistischen Realismus Honnefelder 1990.

18 Peirce legt die von Kant als ,transzendental” gekennzeichneten Denkstrukturen in
den tatsdchlichen Forschungsprozess. Das vermengt Genesis und Geltung: ,,Dass
Peirce 1877 einer subtilen Variante der ,naturalistic fallacy’ erlegen ist, ldsst sich
kaum bezweifeln” (Apel 1975, 121): ,tief engagiert in der Analyse der Bedingungen
des konkreten Forschungsprozesses, reflektiert er nicht auf die Bedingungen der
Moglichkeit der eigenen wissenschaftstheoretischen Analyse* (123). Eine ,,, Verkiir-
zung’ der Transzendentalphilosophie“ (75) besteht darin, dass Peirce die geltungsre-
levante Funktion der apriorischen Sitze (die bleibt, auch wenn sie nur jeweilig sind)
mit einer genetischen Betrachtung kurzschlieft: ,,Die Kantische Unterscheidung zwi-
schen ,Phainomena’ und ,Noumena’ wird [...] durch die Unterscheidung zwischen
faktisch Erkanntem und unendlich Erkennbarem ersetzt [...] an Stelle der Kantischen

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

528 | PHILOSOPHIE NACH MARX

bestimmen, wann ein Satz wahr ist. Er war gezwungen, die Postulatenlehre der
Metaphysik schon fiir einfachste Dinge einzufiihren."” Durch seine Naturalisie-
rung verliert Peirce also genau das, was bei Kant das Zentrum ausgemacht hat:
wie schon bei den Kantianern und bei Heidegger gerdt das Verlangen, das ,,Ding
an sich® loszuwerden,’ zu einem Verlust der sicheren Erkenntnis empirischer
Sachverhalte (2.5.2, Fn. 25). Nun kann der common sense mit einer Theorie, die
behauptet, wir wiissten weder, was wahr, noch was real sei, wenig anfangen,
denn im Alltag funktionieren diese Worte sehr wohl. Kant wusste dies. Die Ab-
lehnung der einzigen durchgefiihrten common-sense-Philosophie, Kants Lehre
vom ,,Ding an sich“,21 flihrt letztlich — hier wie dort — zu aufwendigen Konstruk-
tionen. Sie werden auch dann nicht verstdndlicher, wenn sie sich auf den ,,com-
mon cense* berufen.”

Alternative von synthetischen Sétzen a priori und [...] a posteriori tritt der fruchtbare
Zirkel von Hypothese [...] und Erfahrungskontrolle* (74; Kempski 1952).

19 For ,,every premise we require faith ... this is overlooked by Kant and others who
drew a distinction between knowledge and faith” (Peirce, nach Apel 1975, 29 und
77; Murphey 1961, 27; vgl. Hegel 1802, James 1897). Wie bei Fichte war damit
auch die Unterscheidung zwischen theoretischer und praktischer Vernunft hinfillig.
Fiir Kant ist ein Satz empirisch wahr, wenn er mit der Realitét {ibereinstimmt. Die
»transzendentale Wahrheit“, die objektive Giiltigkeit der Kategorien, erzeugt noch
keine empirische. Dass die analytische Philosophie Schwierigkeiten mit der ,,Theorie
der Wahrheit“ bekam, hat auch damit zu tun, dass sie viele Unterscheidungen Kants
preisgab (etwa analytisch und synthetisch bei Quine 1960). Im Gegensatz zum Hege-
lianismus geht diese Arbeit von der so Unterscheidung von Denken und Sein aus.
Damit ist auch der Unterschied zwischen Glauben und Wissen wieder fassbar: Wis-
sen richtet sich auf Seiendes und ist prinzipiell wahrheitsfdhig, da es empirisch tiber-
priifbar ist. Glauben folgt einer anderen Grammatik (2.6.4, Fn. 94, Fn. 101).

20 Dass dieses auch Peirce leitete, zeigt Apel 1975 (29, 67; Peirce, CP 5.452, 5.525).

21 Es gibt verschiedene Perspektiven auf denselben Gegenstand. Dies ist eine tdglich
erfahrene Tatsache (deine Sich ist nicht meine, und wie es sich ,,wirklich“ zutrug,
weifl niemand). Dennoch zweifeln wir nicht an der Realitét. Als problematisch er-
scheint diese Tatsache erst, wenn man auf sie reflektiert: Durch die Mehrheit der
Perspektiven wird der Gegenstand einer vollstindigen Erkenntnis entriickt und wird
zum ,,Ding an sich“. Damit wird jedoch nur die Alltagswahrnehmung gegen iiber-
hohte Anspriiche der Wissenschaften festgehalten.

22 Peirce beruft sich 1905 auf den ,,Critical Common-sensism* (CP 5.438, vgl. James
1907, 111 ff.; Mead 1968, 402. Peirce, James und Dewey vermengen das sichere
Wissen, welches im Alltag wie in den Einzelwissenschaften gegeben ist, mit einem
vorgeblich metaphysischen ,,Wissen* von Uberwelten und Urprinzipien. Daher ver-
abschieden sie mit der Aufgabe des letzteren auch das erstere. Dies ist eine Erkla-
rung der Ausnahme zur Regel, eine Umkehr der Theorie der Krise in die Krise der
Theorie (cf. 2.5.1). Kant hatte das Kennzeichen ,,pragmatisch fiir den Ausnahmefall
reserviert, dass bei nichtvorhandener Erkenntnis gehandelt werden miisse: ,,Der Arzt
muss bei einem Kranken, der in Gefahr ist, etwas tun, aber er kennt die Krankheit
nicht. Er sieht auf die Erscheinungen [!] und urteilt, weil er nichts besseres weil3, es
sei die Schwindsucht. Sein Glaube ist selbst in seinem eigenen Urteil bloB zufillig,
ein anderer mochte es vielleicht besser treffen. Ich nenne dergleichen zufalligen
Glauben, der aber dem wirklichen Gebrauche der Mittel zu gewissen Handlungen zu
Grunde liegt, den pragmatischen Glauben“ (KrV, A 824, vgl. die ,hypothetischen

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEOPRAGMATISMUS | 529

Die Alternativlosung von Peirce machte nun die ,,objektive Giiltigkeit®, also
die Wahrheit von Sitzen, zugleich aber auch die Realitit des Satzinhalts, von ei-
nem Konsens der Meinungen dariiber abhéngig: ,,consensus... constitutes reali-
ty“ (CP 8.16). ,,Real” und ,,wahr sei das und nur das, worauf sich alle Wissen-
schaftler letztlich einigen — was allerdings ,,noch nicht* der Fall ist.

Der Konsens wurde, angesichts des anhaltenden Dissenses unter Wissen-
schaftlern, in die ungewisse Zukunft der ,,final opinion* (CP 8.17) verlegt und so
noch weiter abstrahiert.”® Dies war eine ungedeckte Rekonstruktion der Gel-
tungsbedingungen der Rede von Wahrheit nach der Preisgabe der ,,transzenden-
talen“ Unterscheidung von Denken und Sein. Sie {ibertrifft ihren vorgeblich ,,me-
taphysischen” Vorgéinger Kant allerdings deutlich an Spekulativitit. Die Erkla-
rung der ,,Realitit der AuBlenwelt“ wurde zum Problem, dhnlich wie schon bei
Berkeley (und noch bei Dilthey, GS V, 90 ff., cf. 2.5.2). Nicht zufillig griffen
Peirce wie James gerade auf Berkeley zuriick.?*

Besonders bei James, dem Popularisator des Pragmatismus, wird der ,,Welt-
verlust™ (Putnam 1998, 30) manifest. Zwar vertritt er in seiner Wahrnehmungs-
theorie einen ,,natiirlichen Realismus®, aber seine ,,conception of truth®, die viele
ablehnende Reaktionen hervorrief, lisst davon wenig tibrig.”’

Klugheitsimperative® der Ethik). Der Pragmatismus prinzipialisiert diese Ausnahme
zur Regel: Anders als im Modus des ,,Glaubens* sei keine Erkenntnis moglich (Peir-
ce 1877 in ,,Fixation of Belief*, CP 5.358 ff.; James 1897).

23 ,,Everything, therefore, that will be brought to exist in the final opinion is real, and
nothing else* (CP 8.13). ,,The opinion which is fated [!] to be ultimately agreed to by
all who investigate, is what we mean by the truth, and the object represented in this
opinion is the real“ (CP 5.407). Leider nur ist gerade der ,,catholic consent® (CP
8.13) eine anfechtbare Behauptung, auch historisch: auf soziale und ethische Fragen
etwa gibt es keine eindeutige Antwort. Neben anderen unterschldgt Peirce hier die
transzendentale Dialektik: ,,non entis nulla sunt praedicata“ (KrV, A 793). Eine, und
zwar eine zeitlich verjenseitigte Sicht wird zur einzigen erkldrt. Nimmt man diese
Stelle ernst, kommt ein futurischer, scientio-spekulativer Onto-Monismus heraus, der
sich neben Ernst Bloch nicht schimen miisste.

24, Berkeley’s Criticism of ,matter’ was [...] absolutely pragmatistic* (James 1907, 68).
Pragmatismus sei ,.kaum mehr als eine konsequente Durchfiihrung der ,pragmati-
schen’ Methode®, die Locke und Berkeley ,,als erste benutzten (James 1912, 10; cf.
Peirce, CP 5.219, 5.310, 6.481, 8.30). Lenins hergeholt wirkender Vergleich des
Pragmatismus mit Berkeley (1908, 355) traf also durchaus. Kant erfasste das Di-
lemma: ,,Der transzendentale Realist stellt sich also &uflere Erscheinungen [...] als
Dinge an sich selbst vor [... Er] ist es eigentlich, welcher nachher den empirischen
Idealisten spielt, und nachdem er filschlich von Gegenstdnden der Sinne vorausge-
setzt hat, dass [...] sie an sich selbst auch ohne Sinn ihre Existenz haben miissten, in
diesem Gesichtspunkt alle unsere Vorstellungen der Sinne unzureichend findet, die
Wirklichkeit derselben gewiss zu machen® (KrV, A 369). Mead hatte iibrigens einmal
vor, bei Dilthey zu promovieren.

25 Erst im NS wurde der Pragmatismus ernstgenommen (Baumgarten 1938, Gehlen
1940, 295). Zu den frithen Diskussionen in Deutschland vgl. Joas 1992, 114 f{f.; zur
Rezeption im italienischen Faschismus Diggins 1972. Putnam 1998 betont unter
Verweis auf Russels und Austins Rezeption von James seinen ,,natiirlichen Realis-

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

530 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Die reflexive Bestimmung von Peirce, dass der Begriff eines Dinges fiir uns
identisch ist mit den Vorstellungen, die wir von den Wirkungen des Dinges ha-
ben,% wurde bei James zu einer reduktionistischen ,,Theorie der Wahrheit®. Die-
se besagte, dass ,,wahr genau die Annahme ist, deren langfristige Folgen sich als
»gut® herausstellen. Dies ist zwar nicht falsch, aber keine Vollbestimmung des
Begriffes.”” Diese Unterbestimmung fiihrt in die Nihe dessen, was man im pejo-
rativen Sinne ,,pragmatisch® nennt: Wird der common sense nicht nur als Fun-
dament alles hoherstufigen Wissens gesehen, sondern filschlich selbst zu einer
,»Theorie“ erhoben (4.1, Fn. 4), kann er andere Theorien schwerlich noch auf ei-
nen identischen Gegenstand beziehen und muss sie abweisen. James’ ,,natiirli-
cher Realismus® kann so einer kritischen Priifung von Aussagen {iber die Realitét
entgegengestellt werden. Aus immanent-funktionaler Perspektive betrachtet hat
diese ,,Theoriestrategie” eine Stiitzung von Vorurteilen und Ideologien gegen
wissenschaftliche Aufklarung zur Folge (siehe 2.5.5). Trotz aller Unterschiede
zwischen James und Nietzsche gibt es eine groe Gemeinsamkeit. Beide gaben
einer vitalistischen Vorstellung von Wahrheit statt, die ,,Wahrheiten* vor ihrer
Uberpriifung damit abweisen konnte, dass sie schidlich fiir ,,das Leben* seien.”®

mus®. James kommt allerdings dem Idealismus Husserls (,,natiirliche Einstellung®)
und dem , kritischen Realismus* von Kiilpe und Schwarz niher (Henning 1999, 54
ff.), heiflit es doch Will und nicht Reason to belief (1897).

26 Was ,,ein Ding bedeutet, besteht einfach in den Verhaltensweisen, die es involviert”
(CP 5.400). Dabei geht es primir um Begriffe: ,,Consider what effects, that might
conceivably have practical bearings, we conceive the object of our concept to have.
Then, our conception of these effects is the whole of our conception of the object”
(CP 5.402, Apel 1975, 143).

27 Eine Begriffsbestimmung kann es nicht bei einzelnen Beispielen belassen, sie muss
die Sache soweit bestimmen, dass sich die Beispielfille als Anwendungen des Beg-
riffes verstehen lassen. Sie hat wenig zu tun mit Befriedigung: ,,Why should truth be
at the service of our interest, yield satisfaction rather than frustration, pleasure rather
than pain?* (Diggins 1998, 220). James dagegen propagierte die ,.attitude of looking
away from [...] principles ..., and of looking towards [...] fruits“ (1907, 47). Von den
unzdhligen Formulierungen dieser Theorie sind sicherlich einige besser als andere.
Es ist jedoch fragwiirdig, eine davon herauszupicken, um diese, technisch verbessert,
zum Malistab der anderen zu machen, und auf diese Art Kritik an James als ,,Miss-
verstandnisse abzutun. James hat nun einmal unmissversténdlich gesagt: ,,Sollen
wir nicht wirklich immer das glauben, was fiir uns besser ist?* (James 1907, 77).
Diesen epistemischen Voluntarismus muss man beim Wort nehmen; zumal genau
dieses technisierte Denken (Fn. 40) sogar Peirce veranlasst hat, seine eigene Theorie
in ,,Pragmatizismus® umzubenennen.

28 ,,The method of ,pragmatic hermeneutics’ may only lead to a consensus-contrived
interpretation that reflects little more than a specific generations subjective disposi-
tions* (Diggins 1998 224). James’ Vorstellung von Wahrheit ist subjektivistisch
(,,eine zufriedenstellende Beziehung zu anderen Teilen unserer Erfahrung®, 1907, 57
— eine hedonistische Kohirenz), technoid (,, Wahrheit unserer Gedanken* ist gleich-
bedeutend ,,mit ihrer Macht zu wirken®, 57), utilitir (,,Ein Gedanke ist solange wahr,
als der Glaube an ihn fiir unser Leben niitzlich ist®, 75; ,,Das Wahre ist [...] das, was
uns in unserem Denken niitzt*, 222); konstruiert (,,Die Wahrheit wird [...] erzeugt®,
218), oberflachlich (,,Die pragmatische Methode bedeutet ein Wegsehen von den

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEOPRAGMATISMUS | 531

Andere Theorien kdnnen so leicht abgelehnt oder ignoriert (oder, wenn sie ei-
nen hoheren ,vitalen Wert“ haben, auch einmal ibernommen) werden. Dies
kennzeichnet wohlgemerkt ein pragmatisches Verhalten, nicht eine ,,Theorie®.
Doch gerade daran will der Pragmatismus herkdmmliche Theorien ja messen. Er
muss sich folglich auch selbst daran messen lassen.

Kant hatte das Wort ,,pragmatisch* in der Bedeutung ,,folgenorientiert, provi-
sorisch benutzt. In genau dieser Bedeutung griff es Peirce auf.”’ Er wollte damit
der Intuition Ausdruck verleihen, dass ein festes Wissen von den meisten Dingen
nicht moglich sei, sondern dass wir oft mit einer Wahrscheinlichkeit vorlieb
nehmen miissen. Es wiirde hier ausreichen, sich bei der Erkenntnis einer Sache
»pragmatisch® an ihre Folgen zu halten. Dem hitte Kant fiir den Alltag und Aris-
toteles beziiglich der phronesis wohl zugestimmt. Der Philosophie geht es aller-
dings weniger darum, selbst solch festes Wissen zu erzeugen, sondern vielmehr
darum, sinnkritisch zu bestimmen, was wir mit den Worten ,,Wissen*“ und
»Wahrheit* dort, wo sie ihren Platz haben, tiberhaupt meinen, und wie sie mog-
lich sind. Wenn Peirce meint, mit den Folgen bereits die ,,ganze ,Bedeutung’ ei-
nes Begriffes” zu haben, macht er aus dem pragmatischen Notfall eine pragma-
tistische Regel.”” Bei einem Sammeln von Beispielen fiir mogliche Folgen muss
ich aber sagen konnen, was diese zu Folgen macht — so Kant (KrV, A 790):

»Wenn die Griinde, von denen eine gewisse Erkenntnis abgeleitet werden soll, zu man-
nigfaltig oder zu tief verborgen liegen: so versucht man, ob sie nicht durch die Folgen
zu erreichen sei. Nun wire der modus ponens, auf die Wahrheit einer Erkenntnis aus der
Wahrheit ihrer Folgen zu schliefen, nur alsdann erlaubt, wenn alle moglichen Folgen
daraus wahr sind [...] Dieses Verfahren [...] ist untunlich, weil es iliber unsere Krifte
geht, alle moglichen Folgen von irgendeinem angenommenen Satze einzusehen.*

Eine alleinige Folgebetrachtung ist also nach Kant eine Unterbestimmung der
Begriffe von Wahrheit und Realitdt. Dies ist auch eine Kritik an Berkeley, von
dem Peirce’s Maxime inspiriert ist (CP 6.481, s.0., Fn. 24).>' Wenn die richtige

grundlegenden Dingen®, 54) und irrationalistisch (es geht ,,antiintellektualistisch®,
54, um ,,vitale Vorteile* in den ,,praktischen Kdmpfen des Lebens®, 77; ,,Wenn wah-
re Gedanken [...] nichts enthielten, was fiir das Leben dient, oder wenn die Kenntnis
dieser wahren Gedanken nachweislich nachteilig und falsche Gedanken die einzig
niitzlichen wiren, dann wire es eher unsere Pflicht, die Wahrheit zu meiden®, 76).

29 Apel 1975, 109 verweist auf Stellen bei Peirce, wo er auf seine Anregung durch Kant
eingeht (CP 5.1, 5.412). Die von uns fiir zentral gehaltene Stelle (pragmatisch = zu-
falliger Glaube, KrV, A 824, s.u., Fn. 22) ist nicht darunter. Hochkeppel 1989 erldu-
tert den Alltagsgebrauch so: ,,.Der Fiihrungsstil eines Politikers wird [...] als ,Pragma-
tismus’ bezeichnet”, wenn er ,,seine Entscheidungen danach [trifft], ob sie sich hier
und heute bewdhren®, und wenn sie sich ,,nicht an einer iibergreifenden Theorie ...,
sondern [...] nach den gegebenen Erfolgsaussichten richtet”. Das entspricht funktio-
nal der Rolle Bernsteins gegeniiber Marx (270, s.o., Fn. 49).

30 The ,,whole ,meaning’ of a conception expresses itself in practical consequences®
(Pierce CP 5.2; s.0., Fn. 22).

31 Auch der Begriff des ,,Regelfolgens* ersetzt den der Wahrheit nicht, sondern erldu-
tert nur dessen Genese. Lernen an Beispielen bleibt vage, Theorie braucht Exaktheit.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

532 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Einsicht, dass sicheres Wissen im Ergebnis der Wissenschaft selten zu haben ist
(etwa weil sich Faktoren kaum wirklich isolieren lassen), zu einer Voraussetzung
derselben prinzipialisiert wird, so hort sie auf, Wissenschaft zu sein; es bleibt ein
okkasionelles Problemldsen, ein bloBes ,,Durchwursteln®. Am Endpunkt dieser
pragmatistischen Depotenzierung wissenschaftlicher Rationalitdt steht Deweys
agnostische Forderung, man habe ,heute” die Begriffe ,,Notwendigkeit“ und
,Regel* aufzugeben.*> Schon die wissenschaftliche Grundoperation, der Schluss
aus allgemeinen Gesetzen und Antecedensbedingungen (Hempel/Oppenheim
1948), wire so nicht mehr mdglich. Ohne Regeln sind auch keine Regelverstoe
mehr denkbar, womit die Erkenntniskritik gleichfalls entfillt. Indem diese Prob-
leme aus den Augen des Pragmatisten ,,verschwinden®, erfahren sie allerdings
nur Scheinlosungen. Auf diese Weise verschwindet allein die wissenschaftliche
Rationalitit — dies gleicht einer Zerstorung des Verstandes (Coletti).”> Die Prag-
matisten haben sich nicht davor schiitzen kénnen, zu Idealisten und Metaphysi-
kern sowie, was die politische Philosophie angeht, zu Ideologen zu werden.*

32 ,,Wie Notwendigkeit und die Suche nach einem einzigen allumfassenden Gesetz fiir
die geistige Atmosphire der vierziger Jahre des vorigen Jahrhunderts typisch waren,
so sind Wahrscheinlichkeit und Pluralismus die Merkmale des jetzigen Standes des
Wissenschaft“ (Dewey 1939, 80). Dewey ,,iberwindet” auch die Unterscheidung
zwischen Philosophie und Wissenschaft. Er fithrt Ergebnisse der Wissenschaften an;
diese waren nie so eindeutig, wie Dewey suggeriert. Doch um zu ihnen zu kommen,
miissen logische Notwendigkeit wie die Wirksamkeit von Gesetzen, welche man
sucht, vorausgesetzt werden. Dewey kontaminiert wie Peirce den philosophischen
Aufweis der Moglichkeitsbedingungen von Wissenschaft mit ihren Folgerungen.

33 2.5.4, Fn. 165, cf. Habermas 2001, 21. ,,We do not solve them, we get over them.
Old Questions are solved by disappearing” (Dewey 1910, 14; cf. Wittgenstein 1984,
85). Rortys Aufgabe der Erkenntniskritik (1979) liegt in der Konsequenz der Dua-
lismus-Uberwindungen seit Peirce. Kants Unterscheidungen waren kriteriale, der
Kritik dienende. Die von uns geforderte Verschlankung der Philosophie ist das Ge-
genteil dieser Beschrankung der Wissenschaft.

34 Rorty beklagt den mangelnden Patriotismus der Philosophen (Rorty 1999, 252; in
Joas 2000, 339; s.0., Fn. 55). Die Philosophie solle ohne Entsprechung zur Realitit,
ohne Wesensbegriffe und Prinzipien arbeiten und stattdessen politische Hoffnungen
artikulieren und warme Gruppenidentititen erzeugen (,,Solidaritdt”, Rorty 1989). Die
,Begriindung der Demokratie durch die Logik™ (Westbrook in Joas 2000) fordert le-
diglich eine Demokratisierung der Wissenschaft (jeder soll berechtigt sein, an den
Hypothesen mitzufeilen). Das dhnelt dem ,,Kommunismus“ Feuerbachs (Joas 1980,
55, 138 vergleicht Mead mit den Junghegelianern, cf. Habermas 1985b, 215). De-
weys Begriff von ,,Demokratie” ist abstrakt (er beschreibt nicht das konkrete Fungie-
ren politischer Institutionen eines Landes) und appellativ-fordernd, zuweilen predi-
gend (Joas 1980, 214). Peirce und James wollten Gott beweisen, Mead war Sohn ei-
nes Theologen, Royce selbst einer. Dewey schrieb 1939, ,.er habe sich ein Leben
lang darum bemiiht, die religidsen Werte explizit zu machen, die im Geist der Wis-
senschaft stecken, und ebenso ,the religious values implicit in our common life,
especially in moral significance of democracy as a way of living together’. Die De-
mokratie wird Deweys sdkularisierte Religion* (Joas 2000, 157; das Thema der
»Sakralisierung der Demokratie” wehrt er ab, 17). Die wenig pragmatische ,,ideale
Gesellschaft” (Peirce CP 5.311, Mead 1934, 317) hatte religiése Ziige. Marx formu-

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEOPRAGMATISMUS | 533

Ein theoretischer Okkasionalismus (cf. Lowith 1935) zeigt sich nicht nur an
AuBerlichkeiten, sondern selbst in den Fundamenten pragmatistischer Theorien.
Joas (1979) bemerkte, der Unterschied der Anthropologien von Gehlen und
Mead sei in ihrer verschiedenen politischen Stellung begriindet. Das ist ein Bei-
spiel fiir den theoretischen Relativismus: die philosophische Anthropologie, die
ein Fundament fur alle weiteren Humanwissenschaften sein will, ist selbst noch
einmal abhingig — von Werturteilen. Wenn wahr ist, was ,.fiir uns gut” ist, so
héngt unsere Auffassung davon, was ,,wahr* sei, zundchst davon ab, wer ,,wir*
sind,”” sodann davon, was wir fiir gut halten. Erst danach werden verfiigbare ,,0b-
jektive™ Sdtze um diese Entscheidungen herumgruppiert. Dies mag eine zuweilen
treffende Beschreibung gesellschaftlicher Meinungsbildung sein. Das fehlende
Wabhrheitskriterium ersetzt es jedoch nicht. Viele Pragmatisten verschrieben sich
folgerichtig direkt der politischen Agitation — und zwar durchaus nicht nur einer
fiir die Demokratie, sondern auch fiir den Sozialismus oder den italienischen Fa-
schismus (siehe 2.5.1, Punkt 8).%°

Im Bewusstsein der Neopragmatisten {ibriggeblieben ist nur die ,,demokrati-
sche® Variante, die sich flir eine Richtung einsetzte, die ,,wir* fiir noch immer
malgeblich erachten (Honneth 1999a, Joas 2000). Darum erscheint dieser theore-
tische Voluntarismus als ein verzeihlicher, dem nur weitere ,,Begriindungen®
nachzureichen sind. Doch erst wenn der ,,priareflexive Voluntarismus® seiner
Grundlagen bewusst wird, ldsst sich der Pragmatismus als sinnvolles Ganzes
deuten. Der Neopragmatist Rorty etwa hat zundchst konsequent pragmatistisch
die Erkenntnistheorie verabschiedet (1979), um dann, vor allem in der Linie De-
weys, die ,,Demokratie” an die Stelle der Theorie zu setzen. Wenn ,,die Demo-
kratie® allerdings ahistorisch in der menschlichen Natur verankert wird (Dewey
1918, Mead 1934), so hat der Pragmatismus sich damit selbst aufgehoben, hatte
er sich doch einst aus dem Motiv der Ablehnung solch metaphysischer Grof3be-
hauptungen gespeist. Die Pragmatisten vertraten zuletzt eigene metaphysische
Systeme, genau wie damalige europdische Denker auch.’’

lierte bedacht: ,,Fiir Deutschland ist die Kritik der Religion im wesentlichen been-
digt“ (MEW 1, 378, Hvg. CH. Im Umweg {iber den Kommunitarismus bewahrte sich
Habermas seine Wurzeln im Gummersbacher Pietismus, 1985b, 202).

35 Auch Karl Mannheim diagnostizierte eine ,,Seinsverbundenheit” des Denkens (1929,
229 ft.), er wollte sie aber durch Aufdeckung entscharfen. Rortys ,,Wir* (1989, 108,
307) ist dehnbar und leer — und zuweilen patriotisch (Rorty 1999a).

36 Darauf macht Diggins 1992 und 1998 aufmerksam. Der Pragmatist William Y. Elli-
ot (The Pragmatic Revolt in Politics) setzte sich fiir den Faschismus ein (Diggins
1972), Deweys Schiiler Sidney Hook fiir den Marxismus (Hook 1933).

37 Cf. Peirce 1891 (Apel 1975, 259 ff.), James 1912, Dewey 1929. Der pragmatistische
Voluntarismus hatte im deutschen Denken eine Parallele, die sich kontingenterweise
anderen Inhalten verschrieben hatte (2.5.2, 2.5.5, Joas 1992, 114 ff.; 1993). Auch
Horkheimers Diktum, das Interesse bleibe der Vernunft nicht duBerlich, war von die-
ser Art. Daher lief sich Kritische Theorie trotz fritherer Skepsis (Dahms 1994, 191
ff.) gut mit dem Pragmatismus verbinden.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

534 | PHILOSOPHIE NACH MARX

3.4.3 Neopragmatismus und Marxismus als feindliche Briider

Angesichts der Schwierigkeiten der Vergleichbarkeit von Theorien aus verschie-
denen Kontexten ist zundchst die Frage zu stellen, was eine philosophische
GroBoperation eigentlich theoretisch und — dariiber vermittelt — gesellschaftlich
leisten soll.*® Das immanent-funktionale Verstindnis hingt an der Interpretation
der theoretischen Ausgangslage aus den Augen der Agenten. Die Wahrmehmung
Kants etwa war sowohl bei den Kantianern wie auch bei Peirce eine psychologis-
tische (Fn. 10): Kants Termini wurden als Eigennamen von Entititen verstanden,
die ja irgendwo ,,sein“ mussten: sie ldgen entweder ,,im Bewusstsein“ (eine In-
terpretation, die sich durch die Permanenz des britischen Empirismus aufdring-
te)3 ? oder in einer ,,Uberwelt“, wie der Einfluss des angelséchsischen ,, Transzen-
dentalismus* nahe legte.* Beides erschien als unattraktiv. Hegel lag den Pragma-
tisten weniger fern, da sie sein spekulatives ,,Bediirfnis* teilten.*! Bin Bediirfnis

38 Rehberg 1985, 61 f.; Tenbruck 1985. Der Pragmatismus verglich sich mit der koper-
nikanischen Wende (Dewey 1899, 13) und der Reformation (Dickstein 1998, 3).

39 Peirce deutete Kant als Vertreter des ,,psychological transcendentalism® (Apel 1973
11, 168, nach Murphey 1961, 26). Seine Transformation war eine von einer einsamen
Naturalisierung zu einer intersubjektiven: Kants ,,hochster Punkt™ wurde, diesen ver-
dinglichend, verschoben ,,on the future thought of the community* (Peirce CP 5.316;
Apel 1973 11, 169). Verfehlt ist aber schon die erste Lesart, die hier lediglich verlegt
wird. Nicht die Strukturen des Subjekts ,,rechtfertigen eine sichere Erkenntnis, son-
dern umgekehrt: die Sicherheit der empirischen Erkenntnis ldsst riickschliefen auf
die Strukturen des Denkens. ,,Wo* diese ,,sind* ist philosophisch eine uninteressante
Frage, die Kant nicht zu beantworten beanspruchte (KrV A 141). Wichtig ist, dass
wir selbst diese vollziehen, und zwar ,,immer schon®. Kant ist keineswegs ,,nothing
but a [...] confused pragmatist* (CP 5.525; Apel 1973 11, 169).

40 S.o., Fn. 10, 15; 3.1.5; Fn. 90. ,,All philosophies of the classic type have made a fi-
xed and fundamental distinction between two realms of existence. [...] Over against
this absolute and noumenal reality which could be apprehended only by the systema-
tic discipline of philosophy itself stood the ordinary empirical, relatively real, phe-
nomenal world of everyday experience” (Dewey 1920, 42 f.). Die normale Welt der
Menschen ist nie die ,,reine” Welt der Physik gewesen, der noch einmal eine Uber-
welt gegeniiberstand, wie Dewey meint (35; dieser ,,common sense* war hochstens
das Weltbild einiger Ingenieure im 19. Jahrhunderts, Hortleder 1970). Auch die me-
taphysische Tradition meinte meist die von Dewey angepeilte ,,Welt“. Bei der Be-
trachtung derselben kam sie allerdings zu kritischen Unterscheidungen — welche
Dewey aufgibt, weil er ihnen keinen Sinn mehr abringen kann. Dafiir ist er um so
freigiebiger in selbst metaphysischen Behauptungen (etwa: ,,every individual into the
full state of his possibility, 147; ,.liberating of human capacity®, 164 — das sind kon-
ventionell metaphysische Positionen).

41 ,,Wenn die Macht der Vereinigung aus dem Leben der Menschen verschwindet, [...]
entsteht das Bediirfnis der Philosophie als eines nach Einheit (Hegel 1801, 22).
Zum Hegelianismus bei Pierce vgl. Apel 1975, 30, 50; bei Mead vgl. Joas 1980, 57
ff., Honneth 1992 und Nagl 1998, 89 ff.; bei Dewey vgl. Rorty 1994 und Joas 2000,
124 und 228. Peirce behauptete von sich eine ,,enge Verwandtschaft mit Hegel, in-
dem er eine ,,objektive Logik™ anerkenne und ,gleich Hegel“ bemiiht sei, ,die
Wahrheit, die aus vielen System zu gewinnen ist, zu assimilieren” (CP 8.283). Er

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEOPRAGMATISMUS | 535

nach Uberwindung des ,,quilenden Dualismus“ (Joas 2000, 16) von Geist und
Korper, Subjekt und Objekt, Religion und Wissenschaft, eine ,,Revolt against
Dualism“ (Lovejoy 1929); ein Bediirfnis nach ,Einheit“ und ,,Vers6hnung®
(2.5.2, Fn. 29), scheint ndmlich auch den Pragmatismus getrieben zu haben.

In der Tat hat er Geltung und Genese, Theorie und Praxis, Logik und Ethik
wieder ,,zusammengedacht™ — sprich: vermengt, wie dies schon vor Kant und im
deutschen Idealismus praktiziert wurde.* Wie die deutsche Weltanschauungsphi-
losophie war auch die pragmatistische Einheitsphilosophie so gezwungen, volun-
taristisch vorzugehen, ,,parteiisch® zu sein (Fn. 36). Ihre abweichenden Grade an
Beliebtheit haben mit diesen Parteinahmen zu tun.** G.H. Mead praktizierte die
Parteinahme der Philosophie, indem er unter dem Banner des ,,Amerikanismus*
in erster Linie gegen Europa, in zweiter Linie gegen die Ostkiiste polemisierte.**

meint, ,,dass die einzige verstdndliche ,intelligible’ Theorie des Universums diejeni-
ge des objektiven Idealismus ist, dass die Materie erstarrter Geist ist“ (CP
6.25/6.605, cf. Apel 1975, 20). Fiir Dewey war Hegel die ,,Quintessenz des wissen-
schaftlichen Geistes* (Early Works 3, 134; nach Rorty 1994, 35).

42 Habermas will mit Heidegger das ,,Subjekt-Objekt-Modell der Bewusstseinsphiloso-
phie* iiberwinden und rechnet die ,,bewusstseinskritischen Richtungen* Sprachphi-
losophie und Verhaltenstheorie dem Pragmatismus zu (1981b 11, 11; zu Peirce’ ,,Wil-
le zum System“ Apel 1975, 30 ff.). Ein Einheitsstreben findet sich auch bei James,
der oft von ,,Versohnung® spricht (1907, 33, 55, 172). Obwohl er damals einen vor-
schnellen Monismus abwies (108), vertrat er ihn bald selbst (James 1912). Ahnlich
Dewey, dessen Begriffe der ,,Gewohnheit* (Dewey 1922) und ,,Erfahrung* iber- und
vorgegensitzliche sein wollten, mit Anleihen bei Bergson (Dewey 1929; vgl. Rorty
1982, 72 ft.; Shusterman 2000). Joas nennt als Motive Meads die Vereinheitlichung
des Wissens (mit dem Vorbild der ,.experimentellen Naturwissenschaften™, 1980,
40) und eine ,,Authebung der Trennung von praktischer und theoretischer Vernunft
(41; Rehberg 1985, 63 und 83). Der Pragmatismus war primér eine Weltanschauung.

43 The ,,great systems have not been free from party spirit exercised in preconceived
beliefs” (Dewey 1920, 41); ,,what philosophy has been unconsciously [...], it must
henceforth be openly and deliberately” (46). Die Philosophie soll also offen partei-
lich sein (2.2.2). ,,Wenn die Philosophie nicht die Begriindung von Erkenntnis, son-
dern die Erzeugung von besserer gelebter Erfahrung [?] fiir ihr pragmatisches Ziel
hilt, dann braucht sie sich weder auf den Bereich diskursiver Wahrheiten noch auf
irgendwelche Sprachspiele fiir deren Rechtfertigung beschrianken. Die Philosophie
kann viel direkter [reflexionslos, CH] auf das praktische Ziel der Verbesserung von
Erfahrung abzielen, indem sie fiir entsprechende Praktiken eintritt oder diese verkor-
pert (Shustermann 2000, 108). Auch Heidegger konnte 1933 in Konsequenz der
Einheitsphilosophie nur noch proklamieren: ,,Wir wollen uns selbst!*“ (2.5.5).

44 Tenbruck 1985 verortet Mead in seinem Kontext. Die Abhéngigkeit von politischen
Stromungen wie des ,,social science movement® (eine Gruppe von Technokraten, die
das ,,hull house* betrieb) habe die amerikanische Soziologie unprofessionell starten
lassen, wie A. Small spiter zugab (190). Mead verfechte kruden Amerikanismus:
,»50 fithrt Mead uns den Menschen nicht vor, wie Erfahrung, Biographie und Ge-
schichte ihn zeigen, sondern wie die ,American Community’ ihn wiinscht* (229).
,»» The American pioneer was spiritually stripped for the material conquest of a Con-
tinent and the formation of a democratic community’. Er benétigte fiir seine Hand-
lungen und Entscheidungen keine andere Rechtfertigung als die spiirbare Verbesse-
rung des Lebens in der Gemeinde® (197). Der ,,Erkldrung der Unabhédngigkeit von

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

536 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Theorien, die ihm nicht ,,gut* schienen, wurden ausgeschlossen (nach James’
Wahrheitstheorie ist das legitim); darunter, kaum iiberraschend, die von Marx.*
Durch diesen Voluntarismus wird sowohl Meads Theorie wie auch die unterge-
mengte Ethik fragwiirdig.** An Deweys Prinzipialisierung dieser Parteinahme
halten Neopragmatisten allerdings noch heute fest.*’

Wenn es Kritikern auch selten gegliickt ist, dem Pragmatismus inhaltlich bei-
zukommen, hier konnten sie eine Angriffsfliche finden: in der Parteinahme fiir
etwas steckte auch eine Parteinahme gegen etwas.”® Dass unter diesen Feindbil-
dern des Pragmatismus auch der Marxismus zu finden ist, sollte niemanden iiber-
raschen. Einen Versuch, die ,,Demokratie” gegen den Marxismus auszuspielen,
hatte es bereits bei Eduard Bernstein gegeben (2.1.1). Wie viel ndher musste eine
solche Abwigung in Lindern liegen, die eine weit demokratischere Kultur ha-
ben?*’ Mead, Dewey und Rorty wenden sich funktional, ob implizit oder explizit,
gegen den Marxismus, indem sie sich fiir ,,die” Demokratie aussprachen, sie so-
gar der Philosophie vorordneten. Thre ,,Sozialphilosophie* (Schliiter 2000) erhalt
damit allerdings einen atheoretischen und dezisionistischen Beigeschmack. Denn

der europdischen Kultur folgt dann ein Preislied, das den Pragmatismus als die rich-
tige Philosophie der amerikanischen Demokratie und Nation verherrlicht [...] Wer
sich auf die europdische Kultur einlie, musste seine amerikanische Seele aufgeben*
(197 f.). Der Amerikanismus barg auch eine inneramerikanische Konkurrenz
(Brooks 1915). Mead, der in Chicago lehrte, trat gegen die Ostkiiste fiir den mittleren
Westen ein (Tenbruck 1985, 199, 228), dessen Idealvorstellungen er als universale
Realitdt (213) oder als Ziel der Geschichte (200) propagierte.

45 Zur Meads Marxrezeption Joas 1980, 50, 56, 138 f. Mead wollte dem Interessenge-
gensatz von ,,capital and labor* mit Erziehung beikommen (,,organization of com-
mon attitudes*, ,,social control“, 1934, 323). Der Begriff ,Interesse” wird im Rah-
men der ,.theory of the self* vorab subjektiviert. Noch Rorty gibt an, Marx nie richtig
gelesen zu haben (1999, 210), um dessen ungeachtet zur Erkldrung anzusetzen, wa-
rum man das auch nicht miisse (220, cf. 1998). Auch Rorty hat vorab um die Theorie
gekiirzt (vgl. insgesamt T. Schifer 2001).

46 Tenbruck kritisiert die Unterbietung der deutschen Problemstellungen, obwohl Mead
in Deutschland studiert hatte (1985, 183, 203, 206; vgl. Diggins 1998, 216). ,,Meads
Ethik ist kaum mehr als eine engagierte Verbramung der Kulturideale seiner Gesell-
schaft” (213). ,,Durchweg gibt die idealisierte Erfahrung der amerikanischen Ge-
meinde das Muster fiir Mensch, Moral und Gesellschaft vor [...] Meads Ethik ist eine
unabldssige Polemik gegen alle Auffassungen, die dem Individuum eine Féhigkeit
oder gar Pflicht zumuten, eigene ,standards and criteria’ [...] zu besitzen. In seiner
Unschuld darf der amerikanische Adam [Lewis 1955] nicht vor die moralische Wahl
zwischen ,conflicting ends’ gestellt sein (...). All sein Wollen ist unschuldig, weil na-
tiirlich, und gewinnt seine moralische Dimension erst in der Gemeinschaft™ (209, cf.
242). Vgl. Dewey: ,,Growth itself is the only moral ,end’ (1920, 141).

47 Dewey 1918; 1920, 46; 1939; cf. Rorty 1989, 84 ff.; Putnam 1992, Joas 2000; vgl.
Ryan 1995, Westbrook 1991, sowie ihre Beitrdge in Joas 2000, in denen sie Demo-
kratie und Logik einander anndhern.

48 Diggins (1998, 219) und Fraser (ebd., 172) sehen z.B. einen verdeckten Rassismus.

49 Schon Bernsteins Argument war an England abgelesen: er strebte nach einer ,,Einheit
von Theorie und Wirklichkeit™ (brieflich 1898, nach Lehnert 1983, 95). Meads Posi-
tion stiitze sich wiederum explizit auf die deutschen Revisionisten (Joas 1980, 34).

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEOPRAGMATISMUS | 537

diese Ablehnung von Marx beruht nicht auf Argumenten. Denn folgt man der
pragmatischen Maxime, sind die Theorien von Marx nicht mehr von ihren ,,Fol-
gen® — also der Gestalt des politischen Marxismus — zu unterscheiden.

So zeigt sich etwa in der Auseinandersetzung Deweys mit Trotzki, dass De-
wey (1938) kaum auf einen theoretischen Gehalt eingeht. Er erkldrt sich mit
Trotzki gegen eine ,,absolutistische Ethik* und natiirlich gegen Stalin, wehrt aber
den Marxismus ab.”” Was aber hat er gegen Marx einzuwenden? Da sind zu-
néchst die Vorbehalte gegen eine vorgeblich deterministische Geschichtsphiloso-
phie und einen 6konomischen Reduktionismus. Es ist in Kapitel 2 deutlich ge-
worden, dass diese Vorwurfe an den Theorien von Marx vorbeigehen.”!

Daneben opponiert Dewey der Behauptung, ,,dass menschliche Zwecke in die
Struktur und Beschaffenheit der Existenz eingewoben seien. Da er ebendies
sonst selbst vertreten hatte,”> wird an diesem Beispiel der Dezisionismus gut
deutlich. Man kann angesichts dessen wohl die These wagen, dass der Pragma-
tismus, der zunichst nur ein Name fiir eine uneingeldste Programmatik ist, seine
anhaltende Popularitit vor allem dem verdankt, dass er kein Marxismus ist.”* Er

50 Dewey setzte sich wihrend der Moskauer Prozesse von den USA aus fiir Trotzki ein,
welcher damals in Mexiko weilte (Deutscher 1972, 403 ff., Kohlmann 2001).

51 Dewey 1939, 14, 75 ff. Wells 1957 rdumt diesen Vorwurf pikanterweise sogar an
Schriften Stalins aus (211 f.). Dewey will dem eine ,,pluralistische” Faktorentheorie
entgegenstellen (23, 80). Soweit dies die Unvoreingenommenheit des Sozialwissen-
schaftlers vor einer Analyse abbildet, ist sie berechtigt. Sie kann aber keine Ergeb-
nisse vorwegnehmen (Noch Miinch 1984 macht aus dieser methodischen Erwédgung
vorschnell eine inhaltliche Vorentscheidung iiber die ,,Struktur der Moderne®). De-
weys Ergebnis ist jedoch selbst monofaktoriell: fiir ihn ist die (amerikanische) Ge-
sellschaft ,heute* von der Moral abhédngig (164 ft.): ,,Alles, was die grundlegend [!]
moralische Natur des Sozialproblems verwischt, ist schadlich* (171).

52 Dewey 1938, nach Joas 1980, 141. Eine Verankerung menschlicher Zwecke in der
Natur vertrat Dewey in der Ethik (1908, 1922), der Demokratietheorie (1918, 1939)
und Kosmologie (1929). Darin gerade steckt ja die fiir Dewey so charakteristische
Verbindung von Hegel und Darwin (Rorty 1994, cf. Dewey 1910, Heyer 1982).

53 Zum Pragmatismus als Gegenmodell zu Marx vgl. Wells 1957, 206 ff. (,,Deweys
Angriff auf den marxistischen historischen Materialismus®) oder Novack 1975, 269
ff. (,,Deweyism and Marxism“ — diese Kampfschrift hatte noch Trotzki beauftragt).
Weder Lenin 1908 noch Wells 1957 oder Novack 1975 sahen die Stiarken des Prag-
matismus. Sie blieben an philosophischer Einsicht in vielem noch hinter ihm zuriick,
ihre Kritik 1duft leer. Zudem setzen sie einer Parteinahme nur eine andere entgegen,
ohne dariiber noch Rechenschaft abzulegen. (Novack gehdrt heute zu den Unter-
zeichnern von Walzer 2002). Goff 1980 wie Joas 1978 und 1980 bemiihten sich um
eine ,,Synthese® zwischen Pragmatismus und Materialismus. Eine vage Erinnerung
an die Ndhe von Dewey und Marx gibt es nach Gavin 1988 wieder bei Honneth
1999a. Aus amerikanischer Sicht vgl. Wald 1987, 118 ff.; Diggins 1992, Guibaut
1997, 41 ff.; Lloyd 1997. Die obige Wendung soll daran erinnern, dass Apel einst in
allen dreien die philosophisch noch gangbaren Wege sah: Nur ,,Marxismus, Existen-
tialismus und Pragmatismus [...] haben das Problem der vorgdngigen Vermittlung
des theoretischen Sinns durch reale” oder ,,zukiinftige Praxis* erkannt (1975, 61,
138, vgl. auch 11 ff. sowie Sartre 1964, 1965). Im philosophischen Bewusstsein
blieb allerdings nur der letztere.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

538 | PHILOSOPHIE NACH MARX

erlaubte es, dasjenige, was am Marx’schen Denken fiir die Philosophie wichtig
erschien, in einer Weise zu ,,denken”, die von Marx unabhingig machte, indem
sie es alternativ ,,rekonstruierte” (Dewey 1920, cf. 2.5.5, 3.1.3).

Nach dem Untergang der ,,groBen Erzdhlungen* (Lyotard 1979, 31 ff.), be-
sonders nach 1989, wurde Dewey so zur Auffangstation vieler amerikanischer
Intellektueller; marxistischer, postanalytischer oder post-poststrukturalistischer.™*
Er konnte dies aufgrund seiner theoretischen Indifferenzen: Jeder kann das ihm
Zusagende herausgreifen. Darin steckt aber auch ein Stiick jener ,,Selbstbehaup-
tung®, die den Vergleich mit der deutschen Lebensphilosophie so nahe legt.>

Doch warum sollte man nun den Pragmatismus eigentlich mit Marx verglei-
chen?*® Die Antwort liegt auf der Hand: weil Marx bereits 50 Jahre vor den
Pragmatisten theoretisch eine ,,praktische Weltkonstitution® vertreten hatte, und
dabei ebenso wie sie von Hegel ausging, sich dann aber auf materiale Untersu-
chungen stiitzte.”” Was also unterscheidet die beiden Ausarbeitungen dieses Ge-
dankens theoretisch, jenseits der verschiedenen Parteinahmen? Bereits Kant war
sich dariiber klar, dass die grundlegenden Kategorien von den Menschen selbst
vollzogen werden (KrV, A 141; Kaulbach 1978). Hegel hatte diese Einsicht histo-
risiert: gerade die reinen Verstandesbegriffe selbst seien noch geschichtlich ent-
standen. Die Frage, wie die Einsicht in die Historizitit der Begriffe sich auf ihre
Geltung auswirkt, blieb offen.

54 ,,Not long before I made my break with Marxism-Leninism, I [...] argued [...] that
Marxism should no longer be taught as the official doctrine... What I was suggesting
[...] was [...] a different way of thinking, one more congenial to the American spirit
... I had in mind the philosophy of John Dewey” (Ph. Selznick in Walzer 1995,
128f.). ,,On my view, James and Dewey were not only waiting at the end of the dia-
lectical road which analytic philosophy travelled, but are waiting at the end of the
road which [...] Foucault and Deleuze are currently travelling” (Rorty 1980, xviii).
Dewey lag vor allem am Ende der Strae von Rorty selbst, die einmal von Trotzki
ausgegangen war (Rorty 1999, 3 ff.). Aber tatséchlich setzt auch Lyotard an die Stel-
le der groBen Erzdahlungen nun ,,Pragmatismen® (1979, 18 ff.).

55 ,,.Die Begriffe der ,Rationalitét’ oder der ,Demokratie’ enthalten offensichtlich genug
Spielraum, um sehr unterschiedliche Beziige auf sie zuzulassen. Sie allein verhindern
nicht, dass Ethik zum &ufBerlichen ideologischen Gegenargument gegen soziale Be-
wegungen wird“ (Joas 1980, 138; cf. 3.1). Die amerikanische Selbstbehauptung in
der Philosophie war in Rortys Lektion sichtbar, die Welt kdnne erst als ,,verwestlich-
te in Frieden leben (Ende 2001 in einem Berliner Vortrag, cf. Rorty 1999, 252 ff.;
1999a). Auf die Frage, ob es nur einen westlichen Weg gebe, wirkte Rorty kon-
staniert. Zwischen Amerika und Europa hatte er bislang nicht unterschieden (jetzt
Rorty 2003, zur militdrischen Selbstbehauptung vgl. Walzer 2002). Diese Bemer-
kungen sind iibrigens schon daher nicht ,,antiamerikanisch®, weil sie am Pragmatis-
mus gerade die Nidhe zum deutschen Denken kritisiert.

56 Diese Frage stellte sich bereits bei der Lebensphilosophie (2.5.2). Thre Ndhe zum
Pragmatismus hob Joas 1996, 173 hervor — ohne noch auf die Gemeinsamkeit mit
dem Marxismus einzugehen (dagegen Joas 1980, 41, 56, 138).

57 Zwar hat Dewey eine praktische Weltkonstitution vor Heidegger und Wittgenstein
vertreten (Joas 2000, 8 mit L. Hickman), aber Marx war noch frither — und reicher.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEOPRAGMATISMUS | 539

Hegel hatte die Geschichte in die Geschichte des Begriffs hineingesogen, so
dass das richtige Verstindnis der Begriffe (ndmlich Hegels) sie mit der Geschich-
te wie auch der sonstigen Wirklichkeit ,,versohnte. In dieser ,,Aufhebung® der
Dualismen erkannte der Pragmatismus sein Vorbild, nur wollte er die intellektua-
listische Fixierung vermeiden. Zu einer ,,Einheitsphilosophie® ist schlielich
auch er gekommen; die Modifikation gegeniiber Hegel bestand in der Darwini-
sierung des Monismus. Dies kam zwar durchaus in die Ndhe des dialektischen
Materialismus, es war aber nicht die Lésung von Marx.™

3.4.4 Die Bewahrung von Rationalitit und Normativitat bei Marx
,»Sie haben daher gehandelt, bevor sie gedacht haben.” (MEW 23, 101)

Marx hat die Fundamentalphilosophie, ganz wie angekiindigt, ,,beiseite liegen
lassen” (MEW 3, 218; cf. 4.1). Er hat sich fiir Fragen der Transzendentalphiloso-
phie nicht interessiert. Sie war um 1840 ohnehin kaum von Bedeutung (K6hnke
1986, 23 ff.). Dennoch suspendierte Marx Kants Aussagen zur Gegenstandskon-
stitution und Kausalitit nicht, wie Hegel und die Pragmatisten, sondern er wandte
sie schlicht an, indem er materiale Forschung betrieb.”’ Indem Marx hinsichtlich
der Grundlagen wissenschaftlicher wie praktischer Vernunft genetische Fragen
von denen der Geltung trennte, ging er von Hegel zuriick auf Kant. Marx’ beson-
dere Begriffe unterscheiden sich von denen Hegels, doch prinzipiell weicht er
nicht von Kant ab. Kant hatte der empirischen Forschung stets Raum gelassen
(KrV, A 820). In diesem Raum der wissenschaftlichen Griinde, jenseits bloBer
Werturteile, bewegte sich Marx. Er wusste um ,,die titige Seite* in der Weltkon-
stitution (MEW 3, 5; MEW 40, 573), versuchte allerdings nicht wie Hegel, diese
selbst noch einmal fundamentalphilosophisch einzuholen — was als in Theorie
aufgehobene Praxis zu jenen Kopfgeburten fiihrt, die Marx so treffend kritisierte,
und die nach Kant nicht mdglich sind. Er versuchte vielmehr, die pragmatische
Konstitution von bestimmten Begriffen aposteriorisch, erfahrungswissenschaft-
lich aufzuweisen (2.6.4, 3.1.4, 3.1.6).%°

58 Wie James Wert darauf legte, ,,anti-intellectualist” zu sein (1907, 47), so wollte auch
Dewey die Philosophie weniger wissenschaftlich, sondern vielmehr als ,,a form of
desire, of effort at action* verstanden wissen (1918, 43). Dieser ,,naturalisierte Links-
hegelianismus* (A. Ryan in Joas 2000, 320) blieb Hegel verhaftet (cf. Fn. 41).
Merkwiirdig ist, wie selten die strukturelle Parallele dieses Monismus zum ,,dialekti-
schen Materialismus* vermerkt wurde.

59 Fiir Engels blieb neben der Ideengeschichte auch die Logik in Kraft (MEW 20, 24).
Genau daraus macht Dewey dem Marxismus einen Vorwurf: er sei ,.hinsichtlich sei-
nes Anspruches, besonders wissenschaftlich zu sein, veraltet (Dewey 1939, 80).

60 Aus reinen Begriffen ohne Anschauung lésst sich nichts folgern. Die Behauptung der
Hegelianer, Hegels ,,Begriffe” seien doch erfahrungsgesittigt, bleibt eben das — Be-
hauptung. Sie wird als solche erkennbar an den zahlreichen Fehlbestimmungen in
den Details, auf die es in der Erfahrung gerade ankommt. Nur weil Marx die Details
je fiir sich untersucht hat und feststellte, dass sie sich eben nicht der Hegelschen ,,Lo-

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

540 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Thre Geltung erwies sich ihm oft als eng umgrenzt und als eine die realen Ver-
hiltnisse nur insofern transzendierende, wie jeder Begriff von etwas das unter
ihm Begriffene transzendiert, ohne dass im Geisterreich etwas zu Verwirklichen-
des tibrig bliebe.®! Marx wusste wie Hegel, dass auch ethische Begriffe eine Ge-
schichte haben, nur konnte er, weil er Genesis und Geltung trennte, die wirkliche
Geschichte, denen die Begriffe entstammten, gegen ihre ,,Aufhebung“ in Hegels
transzendentale Geschichte der Begriffe stark machen, in der sich die Begriffe
gegenseitig erzeugten. So machte Marx es zur Hypothek, zu jedem philosophi-
schen Begriff die konkret dahinterstehende Praxis sowie ihre Geschichte zu be-
trachten, und zwar ohne schon in diese Beschreibung eigene Wiinsche und For-
derungen (,,normative Gehalte) einzuschmuggeln.®* Damit ging er forschungs-
praktisch weit {iber Hegel, die Lebensphilosophie und den Pragmatismus hinaus.

Der Pragmatismus von Marx bestand nicht in dem Versuch, seine eigene
Theorie durch eine mysteriése Praxis ,,wahr zu machen, wie es Lenin, Lukacs
und Korsch verstanden (2.5.4), sondern aus der Ausbuchstabierung dessen, was
im Pragmatismus eine abstrakte Formel blieb. Marx unterscheidet sich aber nicht
nur forschungspraktisch, sondern auch methodisch vom Pragmatismus. Seine
,»ransformation der Philosophie* vermied zwei missliche Schritte: Er hat ge-
geniiber der pragmatistischen Version die Rationalitit und die Normativitdt nicht
hegelsch ,,vernichtet™ (2.5.2; Fn. 88). Er hat die Wissenschaftlichkeit nicht unter-
graben miissen, wie es die Gefahr im Pragmatismus ist, und wofiir neuerdings
Rorty das beste Beispiel ist.”> Marx war weit entfernt davon, die ,,alteuropiische

gik® fiigen (2.5.2, Fn. 74), konnte er sagen, Hegels Methode stehe auf dem Kopf.
Diese Aussage ist Resultat, kein Prinzip (2.5.7, 3.1.6).

61 Man mag den darin liegenden Kontextualismus wertend verdammen — argumentativ
ist damit wenig gewonnen. Philosophische Debatten um Realismus und Universa-
lismus wurden meist begrifflich, kaum je konkret und sozialhistorisch unterfiittert
gefiihrt. Auf diese Weise — wenn sie die Ebene, auf der sich ihre ,,begrifflichen” O-
perationen zu bewdhren hétten, von vornherein ausblendet — gewinnt die ,,normative
Philosophie* allzu leicht.

62 Dies ist nur in einem Denken mdglich, das die Unterscheidung zwischen theoreti-
scher und praktischer Vernunft eingezogen hat. Dies taten aufler Fichte und Heideg-
ger auch Peirce (Apel 1975, 77) und Dewey (1930, 77). Lohmann 1980 und 1991
will bei Marx die Welt der Technik (die erst seine eigene Lesart auf eine solche re-
duziert) um eine Lebenswelt aufstocken, in deren ,,Beschreibung® er die Normen fin-
den will, die er in Marx’ Erkldrung derselben nicht zu finden vermag. Dabei geht es
auch Marx mitunter um Normen, nur eben nicht ,,normativ. Lohmann hat vorab ent-
schieden, ,,Kritik® konne nur normativ sein. Dies verstellt ihm die Sicht auf das Ma-
terial, das theoretische wie das sozial Gegebene (3.1.4, Fn. 66, 77, 137).

63 Die kriteriale Unterscheidung von Représentation und Gegenstand ist eine vorletzte
Frage, die in einer gegebenen Forschungs- oder Alltagssituation nicht zu ersetzen ist.
Sie wird untergraben, wenn sie in eine ,,letzte Frage* darliber uminterpretiert wird,
was diese Représentationen eigentlich seien. Der Neopragmatismus von Rorty 1979
und Brandom 1994 will statt Reprisentationen (der ,,Reprisentationalismus* sei eine
verfehlte erkenntnistheoretische ,Theorie’) nur noch konkrete Sprachhandlungen in
einer Sprachgemeinschaft zulassen. Diese Philosophisierung der Wissenschaftspra-

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEOPRAGMATISMUS | 541

Rationalitit nachmetaphysisch aufzugeben. Und wie er sich im Raum der Griinde
aufhielt, soweit es die Wissenschaft betraf, so unterstellte er sich der unbedingten
Forderung, was das Handeln betraf. Dem Schweigen zu Begriindungen des kate-
gorischen Imperativs entspricht seine schlichte Befolgung.®* Marx raumte den
Ubergang der praktischen Vernunftideen zur Praxis frei, indem er sie gegen den
theoretizistischen Rabulismus wieder zur Anwendung hin 6ffnete. Anders als die
Pragmatisten lieferte Marx nicht Vermutungen oder Appelle, sondern handfeste
Analysen iiber konkrete pragmatische Zusammenhinge.” Durch die Konkretion
seiner einzelnen Analysen der pragmatischen Konstitution sozialer Phinomene
und Begrifflichkeiten hat Marx es vermieden, mit ungedeckten und letztlich ideo-
logischen Begriffen hantieren zu miissen.

Indem er die tatsidchlichen Bedeutungsspielraume solcher Termini wie ,,Pra-
xis“, ,,menschlich“ oder ,,Gerechtigkeit* aufwies, indem er Analysen der wirklich
dahinterstehenden Praxis und ihrer Geschichte so weit wie moglich mitlieferte,
wusste er zugleich um die Begrenzung solcher grolen Worte. Dadurch wurde er

xis klart jene nicht auf, sondern verbaut vielmehr ein Verstdndnis ihrer Binnenlogik.
Dabhinter steht der ungebrochen idealistische Glaube, alles hénge von ,letzten Fra-
gen“ ab (cf. 2.6.4, Fn. 107; 2.6.6, Fn. 177).

64 Kants Imperativ ,,Handle so, dass du die Menschheit sowohl in deiner Person, als in
der Person eines jeden andern jederzeit zugleich als Zweck, niemals blo8 als Mittel
brauchest (Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, 428) prizisierte Marx in dem
Kategorischen Imperativ, alle Verhdltnisse umzuwerfen, in denen der Mensch ein
geknechtetes Wesen ist“ (MEW 1, 385). Den Primat der praktischen Vernunft nahm
Marx ernst, indem er von praktischen Vernunftideen nicht redete (aufler, um deren
Htranszendentale Dialektik® nachzuweisen), sondern sie anwandte. Die Einsicht in
die Nichttheoretisierbarkeit der moralisch-praktischen Fundamente setzte er funda-
mentaler um als Wittgenstein, der sich in eine private ,,Praxis“ als Klostergirtner und
Volksschullehrer fliichtete (Rubinstein 1981), und Heidegger, dessen politische Pra-
xis irrational war (2.5.5). Der common sense sagt: ,,Es gibt nichts Gutes, aufler man
tut es* (Erich Késtner). Was ,,gut” ist, weill wohl jeder. Warum dies gilt, ist eine eitle
Frage, die an der Geltung zudem nichts dndert. Es gilt, zu eruieren, was genau zu tun
ist, und dies umzusetzen.

65 Deweys ,,Sozialphilosophie lief auf die Aussage hinaus, dass Projekt der amerikani-
schen Demokratie sei noch ,,in the making®. Man miisse wieder an ,,den Menschen*
glauben, damit ,,gemeinsam handelnde Menschen die individuelle Freiheit erwerben
konnen, die zu briiderlicher Gemeinschaft fiihren wird“ (1939, 164, cf. Fn. 40). Seine
verkiirzte Sozialgeschichte der Philosophie will, dass eine elitdre Philosophenkaste
seit der Antike mit ,,Uberwelten® eine iiberkommene Herrschaft habe absichern wol-
len (,,But when it comes to convincing men of the truth of doctrines which are no
longer to be accepted upon the say-so of custom ..., there is no recourse save to mag-
nify the signs of rigorous thought [...] Thus arises that appearance of abstract defini-
tion and ultra-scientific argumentation”, 1920, 41). Dem habe stets ein rein techni-
sches Wissen entgegengestanden (,,the matter of fact positivistic knowledge*, 1920,
34, s.0., Fn. 40). Dabei ist jedes, auch das technische Wissen, eingelassen in holisti-
sche Verweisungszusammenhénge, um so mehr, je ldnger man in der Geschichte zu-
riickblickt. Deweys Klassenzurechnung ist dhnlich reduktionistisch wie die des dia-
lektischen Materialismus. Daneben unterschldgt er die progressive Philosophie, die
nie in nur technischem Wissen aufging.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

542 | PHILOSOPHIE NACH MARX

davon abgehalten, zum Ideologen zu werden, zu dem er dank seiner Wortgewalt
und seines aufbrausenden Wesens wahrlich das Zeug hatte. Zugleich verfiigte er
damit tiber ein Handwerkszeug, um andere, die sich diesem Geschift hingaben,
der Ideologizitit zu zeihen.*® Wo wire im Pragmatismus vergleichbares geleistet
worden? Die unvermittelte Anwendung des Pragmatismus in der gegenwértigen
deutschen Philosophie nach Marx ist nach alledem ebenso fragwiirdig, wie es
dessen Verstindnis der europdischen Tradition war. Die neopragmatistisch
»detranszendentalisierte Vernunft“ dient ironischerweise gerade einer Respiritua-
lisierung der Soziatheorie (,,Idealisierung“, Habermas 2001, 5, 33 ff.).

Der Pragmatismus versuchte, die Tatigkeit der Philosophie alternativ zu begriin-
den. Er hat somit einen methodenkritischen und wissenschaftstheoretischen
Schwerpunkt, der aber in diesem Kapitel gegeniiber den Marx’schen Reflexionen
als defizitir aufgewiesen wurde. Speziell die deutsche Rezeption des Pragmatis-
mus hatte eine zweifelhafte Wirkung, da sie ihn fiir die notorischen Begriin-
dungsprobleme ihrer ,normativen Sozialphilosophie“ einspannte (eines Amal-
gams aus unvollendeter Gesellschaftstheorie und partikularen Werturteilen). Die
Rezeption des Pragmatismus diente der normativen deutschen Sozialphilosophie
als — nachgereichte — ,,.Begriindung* ihrer ,,Anspriiche®, die dadurch allerdings
kaum ,,gehaltvoller” wurden. In ihrem Gefolge war selten auszumachen, was als
Philosophie und was als Wissenschaft zu verstehen sei, was der theoretischen
und was der praktischen Seite zugehérte.®” Die ,,Dualismen® von Theorie und
Praxis, Philosophie und Wissenschaft, Ethik und Politik, Denken und Sein wur-
den auf eine Weise ,,iiberwunden®, die einen unverdaulichen Block hinterlief3.
Die Marx’sche Philosophiekritik ist also auch durch den Pragmatismus nicht hin-
fillig geworden. Gehen wir damit zur systematischen Auswertung dessen iiber,
was in den Kapiteln 2 und 3 am Material untersucht wurde.

66 Marx behauptete nicht abstrakt, kein Begriff konne seinen Kontext transzendieren,
sondern zeigte, dass bestimmte Begriffe nur in einem besonderen Kontext Sinn ma-
chen. Wer sie sinnfremd ,,universalisiert, unterliegt der Ideologiekritik, und kann
selbst keine solche mehr artikulieren: Der moralische Universalismus verunmoglicht
die Ideologiekritik, wenn er erhobene ,,Anspriiche* immer schon als berechtigt un-
terstellt. ,,Kontextualismus“ ermdglicht eine Ideologiekritik, solange er nicht Denken
und Sein, Geltung und Genese vermengt.

67 ,,Es ist [...] nahezu unmdglich, in den Werken von [...] Mead oder Jirgen Habermas
den genuin philosophischen und den sozialwissenschaftlichen Argumentationsgang
klar zu trennen* (H. Wenzel in Joas 2000, 237). H.P. Kriiger nennt dies nobel ,,Inter-
penetration® (Joas 2000, 199). Dewey wollte das ,,Projekt” Bacons von Skrupeln be-
freien (1920, 61). Die Forderung einer technischen ,,Verbesserung* der Welt erhob
bereits Descartes (1637, 53); nur war ihm Kklar, dass dafiir sicheres theoretisches
Wissen vonndten ist, wihrend moralische Fragen einer anderen Behandlungsart zu-
zufiihren sind. Diese Unterscheidungen weicht Dewey auf.

hittps://dol.org/10.14361/6783839403879-007 - am 14.02.2026, 14:23:1.



https://doi.org/10.14361/9783839403679-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

