Asthetik und Vernunft.

Jacques Ranciéres politische Philosophie

LEANDER SCHOLZ

In seinem Buch Das Unvernehmen. Politik und Philosophie (1995) hat
Jacques Ranciere eine Problematik zum Ausgangspunkt der Beziehung
von Politik und Philosophie gemacht, die als systematische Problema-
tik im philosophischen Diskurs des 18. Jahrhunderts auftaucht und
seitdem unter dem Titel einer philosophischen Asthetik ein eigenstin-
diges Feld der Reflexion darstellt. Wéhrend die rationale Metaphysik
der Aufkldrung, prominent vertreten durch Christian Wolff, die logi-
sche Immanenz von Begriffsbeziehungen ins Zentrum ihrer theoreti-
schen Bemiithungen um eine reine Vernunft gestellt hat, kennt die kriti-
sche Philosophie Immanuel Kants zwei Quellen der Erkenntnis, ndm-
lich Sinnlichkeit und Verstand, deren jeweilige Eigenstindigkeit eine
philosophische Logik erfordert, die nicht nur in der Lage sein muss,
Begriffe mit Begriffen verkniipfen zu konnen, sondern deren Leistung
vor allem darin besteht, eine Beziehung zwischen Begriffen und Ge-
genstinden herzustellen.' Als transzendentale Asthetik antwortet diese
philosophische Logik bei Kant auf die historische Diskussion um den
Vorrang von Verstand oder Sinnlichkeit, von Metaphysik oder Em-
pirismus, indem im Zentrum der Erkenntnisfahigkeit eine Synthesis-
leistung vermutet wird, in der Sinnlichkeit und Verstand in einem
Schematismus urspriinglich aufeinander bezogen sind. Aus diesem
Grund ist fiir Kant die Frage entscheidend, ob synthetische Urteile a

1 Zu dieser Problematik vgl. Heidegger, Martin: Die Frage nach dem Ding.
Zu Kants Lehre von den transzendentalen Grundsitzen, Tiibingen 1987,
S. 92ff.

https://dol.org/10.14361/8783838416730-012 - am 15.02.2026, 00:22:20, https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839416730-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198 | LEANDER SCHOLZ

priori moglich sind, das heif3t, ob sich etwas iiber die Synthesisleistung
von Sinnlichkeit und Verstand sagen lisst, bevor ein Gegenstand der
Erfahrung tiberhaupt als Gegenstand der Erfahrung gegeben ist.

Neben den empiristischen Philosophien gibt es allerdings noch ei-
nen zweiten Diskursstrang, der zur Aufwertung einer Sinnlichkeit bei-
getragen hat, die traditionell meist abwertend als unteres Erkenntnis-
vermogen verstanden wurde, ndmlich die rhetorische Logik, die es im
Unterschied zur Begriffslogik und deren allgemeinen Aussagen stets
mit konkreten Einzelbeispielen zu tun hat.* Besonders deutlich kommt
dieser rhetorische Diskursstrang im 18. Jahrhundert bei Alexander
Gottlieb Baumgarten zum Ausdruck, wenn er in seiner umfangreichen
Schrift Aesthetica (1750/58) eine »idsthetikologische« Verkniipfung
von einer logischen abhebt, indem er nicht die klassischen Kriterien
clara et distincta in den Vordergrund riickt, sondern die gesteigerte
Merkmalsfiille eines Gegenstandes, die bei seiner begrifflichen Erfas-
sung zum Vorschein kommen kann.’ Die historischen Bemiihungen,
eine philosophische Logik auszuformulieren, die Begriffe und Gegen-
stinde aufeinander beziehen konnen soll, miinden im 18. Jahrhundert
daher in zwei gegenldufige Betonungen der Beziehung von Verstand
und Sinnlichkeit: In der transzendentalen Asthetik steht die grundsiitz-
liche Moglichkeit der begrifflichen Reprdsentation eines empirischen
Gegenstandes im Zentrum. Und in der reflexionstheoretisch ausgerich-
teten Asthetik, die Kant in der Kritik der Urteilskraft (1790) im An-
schluss an die Systematisierung des rhetorischen und poetologischen
Wissens bei Baumgarten ausgearbeitet hat, soll dagegen die Prdsenz
eines empirischen Gegenstandes als solche zur Geltung kommen, inso-
fern diese in keiner begrifflichen Erfassung aufgehen kann. Im ersten
Fall geht es darum, entlang der angenommenen Synthesisleistung des
Verstandes die Umwandlung von Differenz in Einheit nachvollziehen
zu konnen. Im zweiten Fall geht es darum, die Moglichkeit zu er-

2 Vgl. dazu Baeumler, Alfred: Das Irrationalititsproblem in der Asthetik und
Logik des 18. Jahrhunderts bis zur Kritik der Urteilskraft, Darmstadt 1967,
S. 211ff.

3 Vgl. Baumgarten, Alexander Gottlieb: Theoretische Asthetik, Lateinisch-
Deutsch, hg. u. tibers. v. Hans Rudolf Schweizer, Hamburg 1988, § 427,
S. 57 u. § 556, S. 139f. Vgl. dazu Paetzold, Heinz: Asthetik des deutschen
Idealismus. Zur Idee &sthetischer Rationalitit bei Baumgarten, Kant,
Schelling, Hegel und Schopenhauer, Wiesbaden 1983, S. 48ff.

https://dol.org/10.14361/8783838416730-012 - am 15.02.2026, 00:22:20, https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839416730-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ASTHETIK UND VERNUNFT | 199

schlieBen, das Differente als Differentes zur Kenntnis nehmen zu kon-
nen. In der Terminologie der kritischen Philosophie wird die jeweilige
Beziehung von Verstand und Sinnlichkeit derart gefasst, dass die Ur-
teilskraft im ersten Fall »bestimmend« und im zweiten Fall »reflektie-
rend« verfihrt.*

Bis in die Gegenwart hinein bildet diese Unterscheidung den
wirkmichtigen Hintergrund fiir den Umstand, dass das theoretische
Feld der Asthetik von einer komplexen Verdoppelung der Sinnlichkeit
einmal im Sinne von Aisthesis und einmal im Sinne von Asthetik kon-
stituiert und heimgesucht wird. Denn der Versuch, das Differente der
Sinnlichkeit mittels einer synthetischen Logik in die rationale Meta-
physik zu integrieren, um dadurch die Krise der rationalen Metaphysik
zu bewiiltigen, hat zugleich die Kluft zwischen Prisenz und Reprisen-
tation prézise benannt. Und um diese Kluft geht es Jacques Ranciere,
wenn er die theoretischen Reflexionen im Diskurs des 18. Jahrhunderts
auf diese Problematik zum Ausgangspunkt seiner Bestimmung des
Verhiltnisses von Politik und Philosophie macht und den zentralen
politischen Konflikt in der stets strittigen Frage gegeben sieht, wer
sprechen und seine Argumente vortragen darf und wer nicht. Denn fiir
Ranciere besteht der politische Konflikt nicht allein in einer Auseinan-
dersetzung zwischen unterschiedlichen Parteien, die einen gemeinsa-
men Raum der Wahrnehmung voraussetzt, in dem diese Parteien fiir-
einander sichtbar sind und sich daher iiberhaupt als solche begegnen
konnen. Vielmehr muss der politische Konflikt schon dort lokalisiert
werden, wo es noch keinen gemeinsamen Raum der Wahrnehmung
gibt, bei dem fiir alle sichtbar ist, wer gerade spricht, wer die Biihne
betreten hat und wer zum Publikum dieser Bithne gehort. Weil die
Austragung eines politischen Konflikts fiir Ranciere unmittelbar mit
der Einrichtung einer politischen Biihne einhergeht, kann es sich auch
nicht um einen in erster Linie diskursiv zu verstehenden Konflikt han-
deln, sondern bedarf es einer theoretischen Perspektive, die es erlaubt,
den vorgidngigen Konflikt der Sichtbarkeit angemessen zu beschreiben.
Im Folgenden soll daher Rancieres Riickgriff auf das theoretische Feld
der Asthetik im Hinblick auf diese Problemstellung rekonstruiert und

4 Vgl. Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, hg. v. Karl Vorlander, Ham-
burg 1990, Einleitung, IV, S. 15ff. Vgl. dazu Simon, Josef: »Erhabene
Schonheit. Das dsthetische Urteil als Destruktion des logischen«, in: Her-
man Parret (Hg.), Kants Asthetik, Berlin/New York 1998, S. 246-274.

https://dol.org/10.14361/8783838416730-012 - am 15.02.2026, 00:22:20, https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839416730-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200 | LEANDER SCHOLZ

die Frage diskutiert werden, welche Verschiebungen der traditionellen
Fragestellungen der politische Philosophie daraus resultieren.

DER OPERATOR DES STREITS

Dass die philosophische Asthetik als Gegenmodell zur vorwiegend
juridischen Auffassung von Politik im 18. Jahrhundert verstanden
wird, ist an sich nichts unbedingt Bemerkenswertes. Denn von Fried-
rich Schiller bis Hannah Arendt wurde die zweite Asthetik von Kant als
mogliche Quelle fiir eine Korrektur des vernunfttheoretischen Ansat-
zes begriffen, insofern hier die »exemplarische Giiltigkeit« einer poli-
tischen Auseinandersetzung im Vordergrund steht und nicht das vorab
gegebene Allgemeine.” Bemerkenswert ist vielmehr, dass ein Philo-
soph, der wie Jacques Ranciere in der marxistischen Tradition steht
oder zumindest einmal stand, sich auf eine Problematik der idealisti-
schen Philosophie bezieht, um dadurch eine neue Interpretation des
marxistischen Verstdndnisses von Politik in Gang zu setzen. Beson-
ders deutlich wird dieser Anspruch, wenn Ranciere der Meinung ist,
die »Schriften des jungen Marx« hitten der idealistischen Asthetik ihre
entscheidende Grundlage zu verdanken, und damit das Ziel verfolgt,
der Kunstpraxis zu einer fiir die materialistische Tradition ungew6hn-
lichen Aufwertung zu verhelfen: »Die Schriften des jungen Marx, die
die Arbeit zum Ausweis des Menschen als Gattungswesen machen,
sind einzig auf der Basis des dsthetischen Programms des deutschen
Idealismus moglich: Kunst als Umwandlung des Gedankens in die
sinnliche Erfahrung der Gemeinschaft.<’ Um die Reichweite dieser
Aussage begreifen zu konnen, muss man sich in Erinnerung rufen,

5 Arendt, Hannah: Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philosophie,
iibers. v. Ursula Ludz, hg. v. Ronald Beiner, Miinchen/Ziirich 1985,
S. 102. Zur Bezugnahme auf Friedrich Schiller bei Jacques Ranciere vgl.
Hartle, Johan Frederik: »Die Tragheit der Juno Ludovisi. Schillers politi-
sche Ontologie in der zeitgendssischen Debatte«, in: Friedrich Balke/
Harun Maye/Leander Scholz (Hg.), Asthetische Regime um 1800, Miin-
chen 2009, S. 241-257.

6 Rancigre, Jacques: »Die Aufteilung des Sinnlichen. Asthetik und Politik«,
in: ders., Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und ihre Pa-
radoxien, hg. v. Maria Muhle, Berlin 2006, S. 21-70, hier S. 69.

https://dol.org/10.14361/8783838416730-012 - am 15.02.2026, 00:22:20, https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839416730-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ASTHETIK UND VERNUNFT | 201

dass die Problematik der Sinnlichkeit in der zweiten Hilfte des 19.
Jahrhunderts und damit auch fiir Karl Marx eine vollkommen andere
ist als in der idealistischen Asthetik. Wihrend sich das theoretische
Feld der Asthetik im 18. Jahrhundert aus dem Interesse an einer syn-
thetischen Logik ergibt und somit in erster Linie einer begrifflichen
Problematik geschuldet ist, die G.W.F. Hegel in seinen Vorlesungen
iiber die Asthetik (1835/42) als das »sinnliche Scheinen der Idee«’ auf-
gefasst hat, wird der philosophische Komplex der Sinnlichkeit im 19.
Jahrhundert vor allem im Hinblick auf eine materielle Logik des So-
zialen fundamental reformuliert. Zwar wird das damit verbundene
Primat der Sinnlichkeit von Ludwig Feuerbach bis Friedrich Nietzsche
sehr unterschiedlich entfaltet, aber gemeinsam ist den jeweiligen theo-
retischen Interessen an den materiellen Grundlagen, auch der intellek-
tuellen Produktion, dass sich diese in deutlicher Frontstellung zur idea-
listischen Asthetik ausbilden.® Bemerkenswert ist deshalb insbesonde-
re der Vorschlag von Ranciere, einen zentralen Text der marxistischen
Philosophie, ndmlich die Einleitung zur Kritik der Hegelschen Rechts-
philosophie (1843/44), in dem Marx die idealistische Philosophie
grundsitzlich kritisiert und sich um einen Loslosung von deren Pri-
missen bemiiht, aus der Perspektive der idealistischen Asthetik noch
einmal neu zu lesen.

Um die weitreichenden Folgen dieser Relektiire fiir das Verstind-
nis der Beziehung von Politik und Philosophie nachvollziehen zu kon-
nen, muss man sich vor allem die ungewohnliche Interpretation des
Klassenbegriffs bei Marx vor Augen fiihren, die Ranciere im Riickgriff
auf die idealistische Asthetik vornimmt. Fiir Marx ist der Begriff der
Klasse in sozialer Hinsicht unmittelbar aus der Position abgeleitet, die
eine bestimmte Gruppe innerhalb der materiellen Produktion ein-
nimmt, sodass jede Klasse solche Interessen verfolgt, die mit dieser
besonderen Position verbunden sind. Politisch wird der Klassenbegriff
fiir Marx erst dann, wenn sich eine bestimmte Klasse selbst als »all-

7  Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen iiber die Asthetik I, Werke
in 20 Bd. auf der Grundlage der Werke von 1832-1845, Bd. 13, hg. v. Eva
Moldenhauer u. Karl Markus Michel, Frankfurt a.M. 1986, S. 151.

8 Vgl. dazu Lowith, Karl: Von Hegel zu Nietzsche. Der revolutionédre Bruch
im Denken des neunzehnten Jahrhunderts, Hamburg 1986, S. 65ff.

https://dol.org/10.14361/8783838416730-012 - am 15.02.2026, 00:22:20, https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839416730-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 | LEANDER SCHOLZ

gemeiner Reprdsentant«9 der Gesellschaft versteht und als solcher
auch anerkannt wird. Das gilt fiir Marx sowohl fiir die historische
Herrschaft des Adels im Sinne eines die Allgemeinheit verkorpernden
Standes als auch fiir die Herrschaft des Biirgertums als diejenige Klas-
se, die ithrem Selbstverstiandnis nach seit der Franzosischen Revolution
die Menschheit reprisentiert. Nicht ohne Grund paraphrasiert Marx in
diesem Zusammenhang die beriihmte Parole des dritten Standes, die
Joseph Sieyes in seiner Abhandlung Was ist der Dritte Stand? von
1789 weitldufig entfaltet hat: »Ich bin nichts, und ich miifite alles
sein.«'’ Die Forderungen einer besonderen Klasse nach einer sozialen
Verbesserung ihrer Lage héngen fiir Marx unmittelbar mit der jeweili-
gen Klassenlage und den jeweiligen historischen Machtverhéltnissen
unter den verschiedenen Klassen zusammen. Politisch im engeren Sin-
ne werden diese Forderungen, wenn sie iiber das Interesse einer ein-
zelnen Klasse hinausgehen und auf die allgemeine Emanzipation der
Gesellschaft abzielen. Weil dann mit der Emanzipation einer besonde-
ren Klasse das Versprechen einer allgemeinen Befreiung der Gesell-
schaft einhergeht, ist der Anspruch einer besonderen Klasse, zur »all-
gemeinen Herrschaft« zu gelangen, fiir Marx ein legitimer Anspruch.”
Erst in diesem Ubergang von sozialen zu politischen Forderungen qua-
lifiziert sich eine besondere Klasse, bei der sich »alle Mingel der Ge-
sellschaft« verdichten, als die entscheidende Klasse, die in der Lage
ist, diese gesellschaftlichen Méngel zu beheben:

»Damit die Revolution eines Volkes und die Emanzipation einer besondern
Klasse der biirgerlichen Gesellschaft zusammenfallen, damit ein Stand fiir den
Stand der ganzen Gesellschaft gelte, dazu miissen umgekehrt alle Méngel der
Gesellschaft in einer anderen Klasse konzentriert, dazu muf} ein bestimmter
Stand der Stand des allgemeinen Anstof3es, die Inkorporation der allgemeinen

Schranke sein, dazu muf} eine besondre soziale Sphire fiir das notorische Ver-

9 Marx, Karl: »Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung«,
in: Marx/Engels, Werke, Bd. 1, Berlin 1956, S. 378-391, hier S. 388.

10 Ebd. S. 389.

11 Vgl. dazu Lenin, Wladimir Iljitsch: Staat und Revolution. Die Lehre des
Marxismus vom Staat und die Aufgabe des Proletariats in der Revolution,
Berlin 1980, S. 30ff.

https://dol.org/10.14361/8783838416730-012 - am 15.02.2026, 00:22:20, https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839416730-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ASTHETIK UND VERNUNFT | 203

brechen der ganzen Sozietit gelten, so daf3 die Befreiung von dieser Sphire als

die allgemeine Selbstbefreiung erscheint.«'>

Zur Gewinnung der historischen Moglichkeit, dass aus der Emanzipa-
tion einer Klasse die emanzipative Umwilzung des Gemeinwesens
werden kann, muss diese Klasse zum »negativen Représentanten der
Gesellschaft«" werden, um so als allgemeiner Sachwalter dieser Um-
wilzung fungieren zu konnen.

Wenn Ranciere im Hinblick auf diese Passage bei Marx meint, der
Klassenbegriff miisse vorrangig als ein »Operator des Streits«'* ver-
standen werden, der vor allem dazu dient, den politischen Kampf der
»Anteilslosen« um ihren nicht zugestandenen »Anteil« am Gemein-
wesen in Gang zu setzen, insofern er es erlaubt, dass sich die Ausge-
schlossenen allererst als Subjekte dieses Kampfes verstehen und kon-
stituieren konnen, dann 16st er den politischen Begriff der Klasse der-
art von seinem sozialen Fundament ab, dass das fiir Marx mit dem po-
litischen Kampf zwingend verbundene rélos der Umgestaltung des Ge-
meinwesens sehr weit in den Hintergrund riickt. Wihrend fiir Marx der
Begriff der Klasse zunichst ein sozialer Begriff ist, der seine Grundla-
ge in der sinnlichen Wirklichkeit der materiellen Produktion hat und
der erst durch den politischen Bezug zum Gemeinwesen ein strategi-
scher Begriff wird, kehrt Rancicre diese Perspektive geradezu um,
wenn er den strategischen Einsatz des Klassenbegriffs zum Ausgangs-
punkt seiner politischen Philosophie macht. Wo bei Marx der Klassen-
begriff in der sinnlichen Wirklichkeit fundiert ist, erscheint bei Ran-
ciere aus diesem Grund die Namensgebung als das politisch vorran-
gige Problem der Existenz und der Wirkmichtigkeit der Klasse: »Der
Name des Proletariats ist der reine Name der Ungezihlten, eine Weise
der Subjektivierung, die den Anteil der Anteilslosen in einen neuen
Streit stellt.«”” Bei Marx ist die Klasse sozial schon vorhanden, bevor
sie die Biihne der Politik betritt und dort als politischer Akteur um die
Wahrnehmung und die Erfiillung ihrer Forderungen kdmpft. Fiir Ran-
ciere ist der historische Auftritt der Klasse auf der Biihne der Politik

12 Marx, Kritik der Rechtsphilosophie, S. 388.

13 Ebd. S. 389.

14 Ranciere, Jacques: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frank-
furt a.M. 2002, S. 95.

15 Ebd. S. 95.

https://dol.org/10.14361/8783838416730-012 - am 15.02.2026, 00:22:20, https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839416730-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204 | LEANDER SCHOLZ

zugleich der Akt ihrer Formierung. Nur vor dem Hintergrund dieser
Verschiebung des Klassenbegriffs von seiner sozialen zu seiner politi-
schen Fundierung ldsst sich verstehen, warum Ranciere der Meinung
sein kann, dass die Klasse vor ihrem Auftritt auf der Biihne der Politik
nicht existiert und sich aus »Ungezéhlten« zusammensetzt, die keine
Stimme im politisch-juridischen Sinne haben.'® Denn dieser Umstand
gilt nur im Hinblick auf die politische Dimension der Klasse und allein
im Rahmen einer Auffassung von Politik, bei der die Stimmabgabe
zum zentralen politischen Akt aufriickt und die daher seit dem 18.
Jahrhundert mit einem gesteigerten Interesse an einer polizeilichen
Identitiitsfeststellung einhergeht.'” Dass Ranciére das Problem der
Klasse in erster Linie aus der Perspektive einer juridischen Politiktra-
dition aufwirft, von der sich Marx in der Kritik der Hegelschen Rechts-
philosophie zu 16sen versucht hat, fithrt den marxistischen Politikbe-
griff zuriick in die Bahnen dieser juridischen Tradition, die nicht mehr
mittels einer Umwilzung des Gemeinwesens tiberschritten, sondern ei-
ner permanenten Kritik seitens der »Anteilslosen« ausgesetzt werden
soll.

DIE PoOLITIK DES NAMENS

Besonders anschaulich lidsst sich diese Verschiebung anhand der »ge-
schichtlichen Episode« verdeutlichen, die in der von Ranciére vorge-
nommenen Interpretation des Klassenbegriffs aus der Perspektive des
18. Jahrhunderts als eine politische Urszene fungiert und die er selbst
als Szene bezeichnet, die einen »der ersten politischen Fille des mo-
dernen proletarischen Subjekts« darstellt. Dabei handelt es sich um
den »beispielhaften Dialog anldsslich des Prozesses, der 1832 dem
Revolutionidr Auguste Blanqui« gemacht wurde:

16 Zur demokratischen Paradoxie des Zihlens vgl. Derrida, Jacques: »Das
Recht des Stirkeren (Gibt es Schurkenstaaten?)«, in: ders.: Schurken. Zwei
Essays iiber die Vernunft, iibers. v. Horst Brithmann, Frankfurt a.M. 2003,
S. 15-158, hier S. 66-83.

17 Zum Verhiltnis von Politik und Polizei vgl. Balke, Friedrich: »Die grofle
Hymne an die kleinen Dinge. Jacques Ranciére und die Aporien des &sthe-

tischen Regimesx, in: ders./Maye/Scholz: Asthetische Regime, S. 9-36.

https://dol.org/10.14361/8783838416730-012 - am 15.02.2026, 00:22:20, https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839416730-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ASTHETIK UND VERNUNFT | 205

»Vom Gerichtsprasident gebeten, seine Profession anzugeben, antwortet dieser
einfach: >Proletarier<. Gegen diese Antwortet wendet der Prisident ein: >Das ist
doch keine Profession¢, nur um genauso schnell den Angeklagten antworten zu
horen: >Das ist die Profession von dreifiig Millionen Franzosen, die von ihrer
Arbeit leben und keine politischen Rechte haben.< Worauf der Président zu-

. . . . . . 18
stimmt, diese neue >Profession< vom Gerichtsschreiber notieren zu lassen. «

Auf die Problematik, dass Blanqui in sozialer Hinsicht kein Proletarier
war und im Gegensatz zu Marx an eine politische Revolution von oben
glaubte, geht Ranciére nicht weiter ein.'” Friedrich Engels hat Blanqui
als einen politischen Revolutionir beschrieben, der »weder eine sozia-
listische Theorie noch bestimmte praktische Vorschlige sozialer Ab-
hiilfe« hatte und die Ansicht der »vorigen Generation« vertrat, dass
»eine kleine wohlorganisierte Minderzahl, die im richtigen Moment
einen revolutiondren Handstreich versucht, durch ein paar erste Erfol-
ge die Volksmasse mit sich fortreilen und so eine siegreiche Revoluti-
on machen kann«.”” Was Ranciere an der geschilderten juridisch-poli-
tischen Szene interessiert, besteht ganz im Sinne dieser Charakterisie-
rung in dem symbolischen Akt der Identifizierung des Revolutionirs
mit der Profession des »verachtenswerten manuellen Arbeiters«.”'
Denn Ranciére begreift die Aussage von Blanqui als eine »Zu-
gehorigkeitserkldrung zu einem Kollektiv«, die imstande sein soll, die-
ses Kollektiv allererst als politisches Subjekt hervorzubringen: »Die
proletarische Zugehorigkeitserkldarung [...] erkldrt den Abstand zwi-
schen zwei Volkern: demjenigen der erklirten politischen Gemein-
schaft und dem, das sich als von dieser ausgeschlossen definiert. [...]
Blanqui schreibt unter dem Namen der Proletarier die Ungezéhlten in
den Raum ein, in dem sie als Ungezihlte zihlbar sind.«* Erst dann,
wenn der Gerichtsschreiber den Namen der Proletarier notiert, kann
die von Blanqui herbeigefiihrte Unterbrechung des Verfahrens als er-

18 Ranciere: Unvernehmen, S. 49.

19 Vgl. dazu Deppe, Frank: Verschworung, Aufstand und Revolution.
Blanqui und das Problem der sozialen Revolution im 19. Jahrhundert,
Frankfurt a.M. 1970, S. 83ff.

20 Engels, Friedrich: »Programm der blanquistischen Kommunefliichtlinge,
in: Marx/Engels, Werke, Bd. 18, Berlin 1973, S. 528-535, hier S. 528.

21 Ranciere: Unvernehmen, S. 49.

22 Ebd. S. 50.

https://dol.org/10.14361/8783838416730-012 - am 15.02.2026, 00:22:20, https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839416730-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206 | LEANDER SCHOLZ

folgreich angesehen werden. Zunichst zogert der Gerichtsprisident, ob
er die neue Kategorie der Proletarier als Bezeichnung einer Profession
zulassen soll. Aber in dem Moment, in dem das geschieht, existieren
die Proletarier fiir Ranciere aufgrund ihrer juridischen Anerkennung
im politischen Raum als wahrnehmbares Subjekt.

Entscheidend an dieser politischen Urszene, die den erstmaligen
Auftritt der Klasse der Proletarier auf der Biithne der Politik zwingend
an die Akzeptanz des Namens der Proletarier bindet, ist fiir Ranciere,
dass es sich um ein Sprachereignis handelt, das die performative Po-
tenz besitzt, der Klasse der Proletarier zur Existenz zu verhelfen. Nicht
die sinnliche Wirklichkeit ist dabei der Ausgangspunkt des Klassenbe-
griffs, sondern die Namensgebung, die in die Wahrnehmung der sinn-
lichen Wirklichkeit interveniert und die Ranciere unter dem Titel einer
Poetik des Wissens von soziologischen und historischen Kategorien
abgrenzt:

»Der Name >Proletarier< expliziert seine lateinische Etymologie (die zur einfa-
chen Reproduktion bestimmte Menge) weit besser als die >strengen< Definitio-
nen, mit denen Historiker und Soziologen sich abplagen. Was immer man tiber
Aufstieg und Niedergang des Handwerks vorbringen mag, wenn ein Mechani-
ker ein sozialer Kdmpfer wird, ist er in erster Linie ein Mann des Eisens, ein
Schriftsetzer ein Mann des Buchstabens und ein Schneider ein Mann des

. o0n
Scheins.«

Diese von Ranciere entfaltete Logik der Sprachereignisse verweist
nicht mehr auf die materialistische Philosophie, sondern hat ihre Vor-
laufer in der kulturellen Tradition der adamitischen Namensgebung,
die Hegel in einem berithmten Satz programmatisch zusammengefasst
hat: »Es ist in Namen, daB wir denken.<** Noch bevor ein Gegenstand
in seine zentralen Merkmale zergliedert und begrifflich gefasst werden
kann, muss dieser Gegenstand demnach schon als Name im »Reich der
Vorstellung« existieren. Nicht der unmittelbare Gegenstand ist daher

23 Ranciere, Jacques: Die Namen der Geschichte. Versuch einer Poetik des
Wissens, iibers. v. Eva Moldenhauer, Frankfurt a.M. 1994, S. 142.

24 Hegel, G.W.F.: Enzyklopiddie der philosophischen Wissenschaften III,
Werke in 20 Bd. auf der Grundlage der Werke von 1832-1845, Bd. 10, hg.
v. Eva Moldenhauer u. Karl Markus Michel, Frankfurt a.M. 1986, § 462,
S. 278.

https://dol.org/10.14361/8783838416730-012 - am 15.02.2026, 00:22:20, https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839416730-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ASTHETIK UND VERNUNFT | 207

der Ausgangspunkt der Begriffsbildung, sondern der Name des Ge-
genstandes: »Der Name ist so die Sache, wie sie im Reich der Vor-
stellung vorhanden ist und Giiltigkeit hat.«** Zwischen eine gegebene
Sache und ihrem adidquaten Begriff schiebt sich der Name einer Sache,
der zwischen der Prisenz des Gegenstandes und seiner Reprisentation
sowohl eine Kluft erzeugt als auch diese Kluft tiberbriickt: »Der erste
Act, wodurch Adam seine Herrschafft iiber die Thiere constituirt, ist,
daf} er ihnen Nahmen gab, d.h. sie als seyende vernichtete und sie zu
fiir sich ideellen machte.«*® Im Namen wird die unmittelbare Prisenz
des Gegebenen »vernichtet« und fiir ihre »ideelle« Représentation ver-
fiigbar gemacht. Die von Jacques Lacan formulierte psychoanalytische
Theorie der symbolischen Ordnung, bei der die Relation von Sprache
und Sein im Rahmen einer negativen Ontologie verstanden wird,
schlieB3t unmittelbar an diese Problematik bei Hegel an, wenn der Na-
me eines Menschen von der Existenz dieses Menschen in dem Sinne
abgesetzt wird, dass »sein Name nichts zu tun hat mit seiner lebendi-
gen Existenz, sie iiberschreitet und sich jenseits fortsetzt«.” Aus dieser
Theorietradition heraus muss man die theoretische Aufmerksamkeit
fiir eine Politik des Namens begreifen, um verstehen zu kénnen, wa-
rum der symbolische Akt der Namensgebung bei Ranciere zur ent-
scheidenden politischen Auseinandersetzung aufriickt und warum die-
se Auseinandersetzung den juridischen Horizont des klassisch-
liberalen Politikbegriffs nicht iiberschreiten kann.

DAS PRIMAT DER PRAXIS

Weil sich fiir Aristoteles das Sein im l6gos offenbart, ist der Philosoph
auf besondere Weise befihigt, das Wesen der Politik zu definieren,
iiber die Gerechtigkeit und die Tugenden der pdlis zu sprechen und

25 Ebd.

26 Hegel, G.W.F.: Jenaer Systementwiirfe I: Das System der spekulativen
Philosophie, hg. v. Klaus Diising, Hamburg 1975, S.288. Vgl. dazu
Agamben, Giorgio: Die Sprache und der Tod. Ein Seminar iiber den Ort
der Negativitit, iibers. v. Andreas Hiepko, Frankfurt a.M. 2007, S. 74ff.

27 Lacan, Jacques: Die Psychosen. Das Seminar von Jacques Lacan, Buch III
(1955-56), iibers. v. Michael Turnheim, hg. v. Jacques-Alain Miller,
Weinheim/Berlin 1997, S. 116.

https://dol.org/10.14361/8783838416730-012 - am 15.02.2026, 00:22:20, https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839416730-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208 | LEANDER SCHOLZ

festzuhalten, wer von Natur aus der politischen Freiheit féhig ist und
wer nicht. Selbst der politische Praktiker ist daher noch auf die philo-
sophischen Weisungen angewiesen, die sich aus einer Offenbarung des
Seins im logos herleiten lassen, wenn er nicht gegen die Ordnung des
Seins handeln will, was fiir Aristoteles auf lange Sicht unmdoglich ist.
Aus dieser Perspektive vollzieht sich politisches Handeln stets in ei-
nem ethischen Rahmen, durch den im Vorhinein festgelegt ist, was
zum Bereich der Politik gehort und was nicht. Im Unterschied dazu
offenbart sich das Sein fiir Marx nicht in philosophischen Interpre-
tationen, sondern in den diversen Praktiken, durch die das Sein expli-
ziert wird.”® Weil das praktische Verhalten zum Sein der theoretischen
Reflexion dieses Verhaltens vorausgeht, kann es umgekehrt keinen
theoretischen Standpunkt geben, der sich nicht dem Bereich der Praxis
zu verdanken hat. Jede theoretische Reflexion verweist zwingend auf
einen praktischen Kontext, aber keine Praxis bedarf einer the-
oretischen Reflexion, um sich als solche etablieren und entwickeln zu
konnen. Auch die politische Praxis existiert bereits, bevor es eine The-
orie politischer Handlungen gibt und bevor diese Praxis als politische
Praxis begrifflich gefasst ist. Aus dieser Neubestimmung des Verhilt-
nisses von Theorie und Praxis bei Marx hat Louis Althusser den
Schluss gezogen, dass der Ubergang zur theoretischen Reflexion selbst
als eine »spezifische Form der Praxis« verstanden werden muss: »Un-
ter Theorie verstehen wir also in dieser Beziehung eine spezifische
Form der Praxis, die ebenfalls zur komplexen Einheit der >sozialen
Praxis«< einer bestimmten menschlichen Gesellschaft gehort. Die theo-
retische Praxis geht ein in die allgemeine Definition der Praxis.«”
Althusser fasst die theoretische Reflexion als eine »theoretische Pra-
xis« auf, weil sie als Reflexion einer Praxis in dem historischen Mo-
ment auftritt, in dem die reflektierte Praxis problematisch geworden
und daher nicht mehr selbstverstindlich ist. Im Sinne dieses histori-
schen Moments ist die Theorie politischer Handlungen der politischen
Praxis gegeniiber stets nachtréglich:

28 Zum Begriff der Praxis bei Marx vgl. Axelos, Kostas: Einfithrung in ein
kiinftiges Denken. Uber Marx und Heidegger, Tiibingen 1966, S. 61-86.

29 Althusser, Louis: Fiir Marx, iibers. v. Karin Brachmann u. Gabriele
Sprigath, Frankfurt/M. 1968, S. 105. Vgl. dazu Rheinberger, Hans-Jorg:
»Die erkenntnistheoretischen Auffassungen Althussers«, Das Argument
11/12, 1975, S. 922-951.

https://dol.org/10.14361/8783838416730-012 - am 15.02.2026, 00:22:20, https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839416730-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ASTHETIK UND VERNUNFT | 209

»Sie kann ohne sie existieren, Bestand haben, sogar fortschreiten, wie es jede
andere Praxis tut, — bis zu dem Augenblick, wo ihr Gegenstand (die existieren-
de Welt der Gesellschaft, die sie verdndert) ihr geniigend Widerstand leistet,
um sie dazu zu zwingen, diese Liicke auszufiillen, ihre eigene Methode zu prii-
fen und zu denken, um die angemessenen Losungen zu produzieren, die Mittel,
und im besonderen, um in der >Theoriex, die ihre Grundlage ist (die Theorie der
existierenden Gesellschaftsformation) die neuen Erkenntnisse zu produzieren,

die dem Inhalt des neuen >Stadiums« ihrer Entwicklung entsprechen. «™°

Auch wenn sich dieses Zitat auf die politische Praxis des Marxismus
bezieht, die wie jede Praxis im Unterschied zur theoretischen Praxis
keine Erkenntnis produziert, sondern verdndernd in die sozialen Ver-
hiltnisse eingreift, so generalisiert Althusser seine am Verhiltnis des
theoretischen und des praktischen Marxismus gewonnene Einsicht da-
hingehend, dass die theoretische Praxis stets einen Eingriff in eine be-
stehende Praxis darstellt, der von der Wirklichkeit erzwungen wird.
Weil demnach jeder theoretische Standpunkt zugleich praktische
Auswirkungen hat, kann es in der Beziehung zwischen Philosophie
und politischer Praxis keinen neutralen Standpunkt geben, der sich zur
bestehenden Praxis indifferent verhélt. Entweder wird die Krise der
bestehenden Praxis in der dadurch in Gang gesetzten theoretischen Re-
flexion geleugnet,31 oder die theoretische Reflexion bewirkt eine Ver-
dnderung der bestehenden Praxis. In beiden Fillen wird der Einsatz
der theoretischen Reflexion durch die Praxis bestimmt.

Auch fiir das Verstandnis der Beziehung von Politik und Philoso-
phie, wie es Ranciere im kritischen Anschluss an Althusser entfaltet,
ist es entscheidend, dass die politische Praxis nicht auf einer theoreti-
schen Erkenntnis basiert, die in der Lage ist, die »natiirliche Ordnung«
zu erfassen und damit vorab zu definieren, was zur Politik gehort und
was nicht: »Es gibt Politik, weil bzw. wenn die natiirliche Ordnung der
Hirtenkonige, der Kriegsherren oder der Besitzenden durch eine Frei-
heit unterbrochen ist, die die Gleichheit aktualisiert, auf der jede ge-

30 Althusser: Fiir Marx, S. 116.

31 Zur psychoanalytisch inspirierten Ideologietheorie bei Althusser vgl.
Bosch, Herbert/Rehmann, Jan Christoph: »Ideologische Staatsapparate und
Subjekteffekt bei Althusser, in: Projekt Ideologie-Theorie (Hg.), Theorien
iiber Ideologie, Berlin 1986, S. 105-129.

https://dol.org/10.14361/8783838416730-012 - am 15.02.2026, 00:22:20, https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839416730-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210 | LEANDER SCHOLZ

sellschaftliche Ordnung beruht.«* Insofern die jeder gesellschaftlichen
Ordnung zugrunde liegende Gleichheit in der Fihigkeit eines jeden
Einzelnen begriindet ist, das Sein im /dgos offenbar werden zu lassen,
scheint sich Ranciere weder der aristotelischen noch der marxistischen
Tradition anzuschlieen und sich dennoch auf beide zu berufen. Mit
Aristoteles teilt er die Bindung der Politik an die Offenbarung des
Seins im logos, insofern politische Herrschaft wesentlich an die
Sprachfihigkeit gebunden erscheint:

»Es gibt Ordnung, weil die einen befehlen und die anderen gehorchen. Aber
um einem Befehl zu gehorchen, bedarf es mindestens zweier Dinge: man muss
den Befehl verstehen, und man muss verstehen, dass man ihm gehorchen muss.
Und um das zu tun, muss man bereits dem gleich sein, der einen befehligt.

Dies ist die Gleichheit, die jede natiirliche Ordnung aushohlt.«*

Was Ranciere jedoch von Aristoteles trennt, ist die Annahme, dass die
Offenbarung des Seins im ldgos nicht zu einer erhohten Kompetenz
des Philosophen fiihrt, tiber die natiirliche Ordnung zu sprechen und
das Wesen der Politik zu definieren, sondern im Gegenteil, dass die
Sprachfihigkeit, die prinzipiell jedem Einzelnen zukommt, jede beste-
hende Ordnung auf die »duflerste Kontingenz«34 dieser Ordnung ver-
weist. Unter der Bedingung, dass es keine Experten des l6gos gibt, de-
nen die Kompetenz zukommt, die rationalen von den weniger rationa-
len Argumentationen zu unterscheiden, besteht die entscheidende poli-
tische Frage nicht darin, wie man angesichts verschiedener Meinungen
Zu einer gemeinsamen Ubereinkunft kommen kann, sondern was es fiir
das Verstdndnis von Politik und Philosophie bedeutet, dass jeder die
Fahigkeit hat, das Sein im logos offenbar werden zu lassen. Der politi-
sche Diskurs zeichnet sich fiir Ranciére nicht dadurch aus, dass sich
jeder der gleichen Rationalitit bedient, um seine Meinung oder sein
Anliegen zu vertreten,35 sondern dass die Rationalitét des einen fiir die

32 Ranciere: Unvernehmen, S. 29.

33 Ebd.

34 Ebd.

35 Vgl. dagegen Habermas, Jiirgen: »Diskursethik — Notizen zu einem Be-
griindungsprogramme, in: ders.: Moralbewuftsein und kommunikatives
Handeln, Frankfurt a.M. 1983, S. 53—125. Zu kritischen Diskussion einer

am Konsens ausgerichteten Theorie politischen Handelns vgl. Luhmann,

https://dol.org/10.14361/8783838416730-012 - am 15.02.2026, 00:22:20, https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839416730-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ASTHETIK UND VERNUNFT | 211

Rationalitdt des anderen als solche nicht vernehmbar ist: »Die Fille
des Unvernehmens sind jene, bei denen der Streit dariiber, was Spre-
chen heifit, die Rationalitit der Sprechersituation selbst ausmacht.«*®
Weil das Sein im Sinne einer negativen Ontologie niemals angemessen
im logos offenbar werden kann, besteht der Streit nicht nur im Ringen
um die richtige philosophische Interpretation, sondern schon in der
vorgingigen Frage, was iiberhaupt als philosophische Interpretation
gelten kann und was nicht. Im Unterschied zu einer Diskursethik im
Sinne von Jiirgen Habermas, die nach moglichen Diskusregeln fragt,
betrifft die »Rationalitidt der Sprechersituation« fiir Ranciere daher
weniger »die Argumentation als das Argumentierbare«, das heif3t, die
Definitionsmacht iiber den Gegenstand des Streits: »Vor aller Kon-
frontation der Interessen und der Werte, vor aller Unterwerfung der
Behauptungen unter Giiltigkeitsanforderungen zwischen konstituierten
Partnern, gibt es den Streit iiber den Gegenstand des Streits, den Streit
iber die Existenz des Streits und der Parteien, die in ihm einander ge-
genubeﬂreten.«3 7 Aus dieser Perspektive kann es keinen theoretischen
Zugang zur Politik geben, der es erlauben wiirde, Politik als einen phi-
losophischen Gegenstandsbereich unabhingig von der bestehenden
politischen Praxis zu behandeln. Vielmehr ist jede philosophische Po-
sition prinzipiell in den Streit iiber den »Gegenstand des Streits« und
iiber »die Existenz des Streits« derart involviert, dass jegliche liberge-
ordnete Sicht auf den Streit schon eine Leugnung der Beteiligung am
Streit darstellt.

Was Ranciere daher mit Marx teilt, ist das Primat der Praxis, zu
der sich jede theoretische Position auf die eine oder andere Weise ef-
fektiv verhilt. Diese Auffassung bestimmt auch das Verstindnis politi-
scher Sprechakte bei Ranciere: Die sprachliche Fihigkeit, die jedem
zukommt, meint weder, einen theoretischen Zugang zum Sein zu ha-
ben, noch eine kommunikative Handlung auszufiihren. Sprechen lésst
sich nicht auf Beschreiben oder Argumentieren reduzieren, sondern ist
ein genuiner Akt der Hervorbringung, der den Gegenstand, iiber den
gesprochen wird, allererst als solchen erzeugt. Vor diesem Hintergrund
wird nachvollziehbar, warum es fiir Ranciere so entscheidend ist, dass

Niklas: Die Politik der Gesellschaft, hg. v. André Kieserling, Frankfurt/M.
2002, S. 51ff.

36 Ranciere: Unvernehmen, S. 10.

37 Ebd. S. 66f.

https://dol.org/10.14361/8783838416730-012 - am 15.02.2026, 00:22:20, https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839416730-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 | LEANDER SCHOLZ

Politik in der Konfrontation unterschiedlicher »Welten« besteht: »Die
Politik ist nicht aus Machtverhiltnissen, sie ist aus Weltverhéltnissen
gemacht.«’® Verhandelbar sind Meinungen und Interessen immer nur
im Rahmen eines schon gemeinsam geteilten Weltverstindnisses.
Denn nur in diesem Rahmen lassen sich die Meinungen und Interessen
der jeweils anderen Partei als solche wahrnehmen und ausgleichen.
Dass es aber iiberhaupt Politik gibt, liegt fiir Ranciere darin begriindet,
dass es niemals ein Weltverstindnis geben kann, das von allen geteilt
wird: »Die Politik, das ist der Tatigkeitsbereich eines Gemeinsamen,
das nicht anders als strittig sein kann, das Verhéltnis zwischen den
Teilen, die nur Parteien und Anspriiche sind, deren Zusammenrech-
nung immer ungleich dem Ganzen ist.«<’> Im Rahmen einer negativen
Ontologie handelt es sich bei dem Allgemeinen, das jede iibergeordne-
te Sicht zu formulieren beansprucht, zwangsldufig um ein »leeres
Prinzip des Allgemeinen«, wie Slavoj ZiZek im Hinblick auf Ranciere
schreibt.” Die praktische Wirksamkeit dieses »leeren Prinzips« be-
steht darin, dass kein Weltverstindnis den Anspruch einldsen kann,
das Weltverstindnis aller zu sein. Aus diesem Grund gehort jeder
Sprechakt einer bestimmten Weltsicht an, die sich mit einer anderen
Weltsicht prinzipiell nicht verrechnen ldsst. In der argumentativen
Auseinandersetzung geht es daher immer auch um die Konfrontation
unterschiedlicher Weltverhéltnisse, zum Beispiel der Welt des Ange-
stellten und der Welt des Unternehmers. Im engeren Sinne politisch ist
ein Sprechakt dann, wenn er die Unterschiedlichkeit der Weltsichten,
denen die einzelnen Sprechakte angehoren, in die Auseinandersetzung
einbezieht und damit das »Dasein einer gemeinsamen Biihne«*' be-
wirkt.

38 Ebd. S. 54.

39 Ebd. S. 27.

40 Ziiek, Slavoj: Die Tiicke des Subjekts, iibers. v. Eva Gilmer, Andreas Hof-
bauer, Hans Hildebrandt u. Anne von der Heiden, Frankfurt a.M. 2001,
S. 256.

41 Ranciere: Unvernehmen, S. 38.

https://dol.org/10.14361/8783838416730-012 - am 15.02.2026, 00:22:20, https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839416730-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ASTHETIK UND VERNUNFT | 213

POLITIK UND PHILOSOPHIE

Fiir das Verhiltnis von Politik und Philosophie bedeutet das vor allem,
dass die Philosophie den politischen Streit niemals beenden kann. Sie
ist nicht nur selbst in den Streit involviert, sondern die Einlosung des
Anspruchs, den Streit zu beenden, miisste zugleich die Philosophie
selbst aufheben, insofern der Anlass, eine theoretische Perspektive
auszubilden, unmittelbar durch den Streit selbst gegeben wird. Politi-
sche Philosophie kann demnach nicht darin bestehen, auf einer Meta-
ebene iiber den Streit zu sprechen und nach Diskursregeln zu fragen,
unter denen der Streit verniinftigerweise stattzufinden hat, sondern al-
lein darin, dem Streit eine sichtbare Gestalt zu verleihen und ihn in
dem Sinne auszutragen, dass die »Aporie der Politik«* als solche zum
Gegenstand der Philosophie wird. Das Ineinander von Freiheit und
Gleichheit, das fiir Ranciére daraus resultiert, dass jeder aufgrund der
je individuellen Offenbarung des Seins im /dgos in einer besonderen
Welt lebt, die niemals die allgemeine Welt sein kann, gilt daher auch
fiir die Philosophie. Wie im Falle eines politischen Sprechakts wird die
Philosophie in dem Moment politisch, in dem sie eine Intervention in
das vermeintlich allgemeine Weltverstindnis bewirkt und dadurch die
Geltung der symbolischen Ordnung unterbricht. Wihrend fiir Alt-
husser die politische Praxis, in die interveniert wird, noch selbstver-
standlich als Klassenkampf zu bestimmen ist und die Philosophie da-
her denjenigen »theoretischen Bereich« darstellt, der den »Klas-
senkampf, also die Politik représentiert«,” wird die politische Praxis
bei Rancicre als ein Kampf um politische Partizipation verstanden, der
sich am nicht zugestandenen »Anteil der Anteilslosen« entziindet:

»Es gibt Politik, weil diejenigen, die kein Recht dazu haben, als sprechende
Wesen gezihlt zu werden, sich dazuzihlen und eine Gemeinschaft dadurch
einrichten, dass sie das Unrecht vergemeinschaften, das nichts anderes ist als
der Zusammenprall selbst, der Widerspruch der zwei Welten, die in einer ein-

zigen beherbergt sind: die Welt, wo sie sind, und jene, wo sie nicht sind, die

42 Ebd. S. 12.

43 Althusser, Louis: Lenin und die Philosophie, iibers. v. Klaus-Dieter Thie-
me, Frankfurt a.M. 1968, S.42. Vgl. dazu Sandkiihler, Hans Jorg (Hg.):
Betr. Althusser. Kontroversen iiber den >Klassenkampf in der Theories,
Koln 1977.

https://dol.org/10.14361/8783838416730-012 - am 15.02.2026, 00:22:20, https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839416730-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214 | LEANDER SCHOLZ

Welt, wo es etwas gibt >zwischen< ihnen und jenen, die sie nicht als sprechende

zdhlbare Wesen kennen, und die Welt, wo es nichts gibt.«44

Weil es aus der Perspektive eines »leeren Prinzips des Allgemeinen«
kein #élos einer gemeinsamen Welt geben kann, besteht die politische
Intervention in der Sichtbarmachung des »Widerspruchs der zwei Wel-
ten«, die unaufhebbar miteinander im Konflikt liegen. Wihrend die
Bestimmung der politischen Praxis als Klassenkampf auf das politische
Ziel einer Uberwindung des Klassenantagonismus verweist, kann die
Sichtbarmachung des »Widerspruchs der zwei Welten« ihr Ziel allein
in einer »Weltoffnung« haben, die stets dann gegeben ist, wenn die
»Zugehorigkeit der sprechenden Wesen zur Gemeinschaft der Spra-
che«* anerkannt wird.

Was Ranciere deshalb grundsitzlich von Marx trennt, ist die Auf-
fassung der menschlichen Gemeinschaft als eine Gemeinschaft der
»sprechenden Wesen« im Sinne von Aristoteles und damit verbunden
das Verstindnis der sinnlichen Wirklichkeit, in der diese Gemeinschaft
erfahren wird. Nicht die Sprache sondern die Arbeit ist fiir Marx, wie
Ranciere selbst festhilt, der »Ausweis des Menschen als Gattungs-
wesen«, was jedoch nicht nur bedeutet, dass der Mensch als Gat-
tungswesen etwa im Unterschied zum Tier durch die in der Arbeit
stattfindende »Umwandlung der sinnlichen Materie«*® definiert ist,
sondern dass sich der Mensch im Prozess dieser Hervorbringung auch
selbst hervorbringt: »Die Arbeit ist zundchst ein Prozel zwischen
Mensch und Natur, ein Prozef3, worin der Mensch seinen Stoffwechsel
mit der Natur durch seine eigne Tat vermittelt, regelt und kontrol-
liert.«*” Dabei tritt der Mensch dem »Naturstoff« nur zunéchst als eine
»Naturmacht« gegeniiber. Denn im Verlauf der fortgesetzten Produk-
tion aus vorangegangenen Produkten wird er seinerseits zu einem Pro-
dukt dieses Prozesses der Hervorbringung. Vor diesem Hintergrund

44 Ranciere: Unvernehmen, S. 38.

45 Ebd. S. 67.

46 Ranciere: Aufteilung des Sinnlichen, S. 69.

47 Marx, Karl: »Das Kapital. Kritik der politischen Okonomie. Erster Band,
in: Marx/Engels, Werke, Bd. 23, Berlin 1962, S. 192. Vgl. dazu Schmidt,
Alfred: Zum Verhiltnis von Geschichte und Natur im dialektischen Mate-
rialismus, in: ders. (Hg.), Existentialismus und Marxismus, Frankfurt/M.
1965, S. 103-155.

https://dol.org/10.14361/8783838416730-012 - am 15.02.2026, 00:22:20, https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839416730-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ASTHETIK UND VERNUNFT | 215

lasst sich nachvollziehen, warum fiir Marx der Ursprung von politi-
schen Kémpfen in den ungleich verteilten Moglichkeiten liegt, die
Mittel der eigenen Hervorbringung ausschépfen zu konnen, und wa-
rum aus dieser Perspektive politische Herrschaft bedeutet, dass sich
die einen die Mittel der anderen aneignen, um ihre eigene Hervorbrin-
gung steigern zu konnen.

Im Unterschied zu Ranciére, der die menschliche Gemeinschaft
vor allem als eine sprachliche Gemeinschaft versteht und daher politi-
sche Herrschaft als eine Beziehung zwischen dem Befehlenden und
dem Gehorchenden auffasst, deren Legitimitidt durch eine politische
Intervention in die symbolische Ordnung in Frage gestellt und dadurch
erneut ausgehandelt werden soll, erlaubt es die Aufmerksamkeit auf
den gesamten Prozess der sinnlichen Hervorbringung, die politische
Frage der Partizipation viel tiefgreifender zu stellen. Denn fiir Marx
kann es nicht ausreichen, die politische Partizipation allein auf demo-
kratische Rechte zu beschrinken und damit im Rahmen des klassisch-
liberalen Politikbegriffs zu verbleiben. Das »Reich der Freiheit«, das
Marx dem juridisch geprigten Verstindnis von Freiheit entgegensetzt,
basiert daher auf der Beriicksichtigung auch der materiellen Bedin-
gungen einer gelungenen Selbstproduktion:

»Die Freiheit in diesem Gebiet kann nur darin bestehen, daf} der vergesell-
schaftete Mensch, die assoziierten Produzenten, diesen ihren Stoffwechsel mit
der Natur rationell regeln, unter ihre gemeinschaftliche Kontrolle bringen, statt
von ihm als von einer blinden Macht beherrscht zu werden; ihn mit dem ge-
ringsten Kraftaufwand und unter den ihrer menschlichen Natur wiirdigsten und

adiiquatesten Bedingungen vollziehn.«*®

Um das »Reich der Freiheit« zu verwirklichen, miisste sich demnach
der gesamte Prozess der Hervorbringung »rationell« vollziehen, was
voraussetzt, dass der »Stoffwechsel mit der Natur« als solcher voll-
stindig erfasst und dementsprechend planbar gemacht werden kann.

48 Marx, Karl: Das Kapital. Kritik der politischen Okonomie. Dritter Band,
in: Marx/Engels, Werke, Bd. 25, Berlin 1964, S. 828. Zum Freiheitsbegriff
bei Marx vgl. Bluhm, Harald: »Freiheit in Marx’ Theorien«, in: Ingo
Pies/Martin Leschke (Hg.): Karl Marx’ kommunistischer Individualismus,
Tiibingen 2005, S. 57-80.

https://dol.org/10.14361/8783838416730-012 - am 15.02.2026, 00:22:20, https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839416730-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216 | LEANDER SCHOLZ

Weil sich das télos einer gelungenen Selbstproduktion, das sich bei
Marx aus der Analyse des Prozesses der Hervorbringung ergibt, nur
unter der Bedingung realisieren ldsst, dass zwischen der sinnlichen
Wirklichkeit und ihrer begrifflichen Représentation keine uniiber-
briickbare Kluft herrscht, hat Marshall Sahlins in Marx einen »vorsym-
bolischen Gesellschaftstheoretiker« gesehen, bei dem die Eigenlogik
symbolischer Bedeutungsproduktion nicht hinreichend beriicksichtigt
wird: »Das Vermogen der Menschen, natiirlichen Unterschieden eine
Bedeutung zu verleihen, wird auf einen Widerhall praktisch-intrinsi-
scher Bedeutung reduziert.«*’ An dieser Problematik setzt auch Ran-
ciére an, wenn er auf die philosophische Asthetik des 18. Jahrhunderts
zuriickgreift, um die Kluft zwischen Pridsenz und Reprisentation in
dem Sinne zur Geltung zu bringen, dass sich der Raum des Politischen
dort auftut, wo der Einspruch der Prisenz gegen ihre Reprisentation
sichtbar wird. Dies ist weder im begrifflichen Erfassen des Seins der
Fall, wie in der aristotelischen Tradition, insofern die Prisenz durch
ihre Reprisentation stets auch verfehlt wird und dieses Verfehlen nicht
noch einmal begrifflich erfasst werden kann. Noch kann diese Kluft in
der marxistischen Tradition ihre kritische Wirksamkeit entfalten, wenn
das Ziel darin besteht, dass sich der Prozess der Hervorbringung selbst
durchsichtig wird, was letztlich bedeutet, dass die Prisenz ihre eigene
Reprisentation umfassen konnen muss.

Die philosophische Asthetik des 18. Jahrhunderts ist fiir Ranciére
der entscheidende Schauplatz, an dem sich beide Traditionen in einer
unaufhebbaren Problematik treffen, insofern dort die Begegnung des
Begrifflichen mit dem Nicht-Begrifflichen als solche zu einem Thema
der theoretischen Reflexion wird.”® Aus diesem Grund kann Politik fiir
Ranciere weder im Streit der Meinungen bestehen, der auf der Biihne
der Politik nach allgemeinen Diskursregeln ausgetragen wird, noch
unmittelbar aus dem Prozess der sinnlichen Hervorbringung und den
damit verbundenen Bediirfnissen resultieren, sondern ihren Ursprung
allein in der Kluft zwischen Pridsenz und Reprisentation haben, die
keiner allgemeingiiltigen Regel zu unterstellen ist und deren Wirksam-
keit vor allem in der Kunstpraxis anschaulich wird: »Dort, wo die Phi-

49 Sahlins, Marshall: Kultur und praktische Vernunft, iibers. v. Brigitte
Luchesi, Frankfurt a.M. 1994, S. 204.

50 Vgl. dazu Menke, Christoph: »Noch nicht. Die philosophische Bedeutung
der Asthetik«, in: Balke/Maye/Scholz: Asthetische Regime, S. 39-48.

https://dol.org/10.14361/8783838416730-012 - am 15.02.2026, 00:22:20, https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839416730-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ASTHETIK UND VERNUNFT | 217

losophie gleichzeitig der Politik und der Dichtung begegnet, beruht das
Unvernehmen auf der Frage, was es heiflt, ein Wesen zu sein, das sich
des Wortes bedient, um etwas zu diskutieren.<>' Weil die »Weltoft-
nung« im Vernehmen einer solchen Meinung besteht, die sich noch
nicht als artikulierte Meinung in der vermeintlich allgemein geteilten
Weltsicht etabliert hat, besteht die Leistung der Kunstpraxis fiir
Ranciere darin, die Kluft zwischen der sinnlichen Wirklichkeit und
ihrer begrifflichen Erfassung offen zu halten:

»Die Produktion [der Kunst] erweist sich als das Prinzip einer neuen Auftei-
lung des Sinnlichen, insofern sie die traditionell gegensitzlichen Begriffe von
herstellender Titigkeit und Sichtbarkeit in einem Konzept vereinigt. [...] Die
Kunst antizipiert die Arbeit, weil sie deren Prinzip verwirklicht, namlich die
Umwandlung der sinnlichen Materie in die Selbstdarstellung der Gemein-

schaft.«*

Weder die Referenz auf einen gemeinsam geteilten l6gos noch auf die
sinnliche Wirklichkeit, in der alle Menschen leben, kann demnach aus-
reichen, um den politischen Raum zu beschreiben, in dem die Gemein-
schaft erfahrbar wird. Weil keine Gemeinschaft an sich gegeben ist,
sondern sich fiir sich entlang ihrer Selbstdarstellung konstituiert, fallt
der politische Raum weder mit einer unmittelbar sinnlich gegebenen
Gemeinschaft noch mit der vollzogenen Selbstdarstellung der Gemein-
schaft zusammen, sondern 6ffnet sich in der Problematik des Uber-
gangs vom An sich der sinnlichen Pridsenz zum Fiir sich der
intellegiblen Reprisentation.”” Wihrend die Bemiithung um eine philo-
sophische Asthetik bei Kant von der Anstrengung getragen wird, die
Moglichkeit des Zusammenspiels von Verstand und Sinnlichkeit zu-
mindest zu demonstrieren, ist der Riickgriff auf diese Problematik bei
Ranciere geradezu gegenldufig motiviert. Nicht um das Entgegen-
kommen von Verstand und Sinnlichkeit, das in dem beriihmten Frag-
ment Das dlteste Systemprogramm des deutschen Idealismus
(1796/97) den zentralen Programmpunkt ausmacht, geht es Ranciére.
Verstand und Sinnlichkeit sind prinzipiell nicht ineinander {iberfiihr-

51 Ranciere: Unvernehmen, S. 11.

52 Ranciere: Aufteilung des Sinnlichen, S. 68f.

53 Vgl. dazu Laclau, Ernesto: Emanzipation und Differenz, iibers. v. Oliver
Marchart, Wien 2002, S. 125-149.

https://dol.org/10.14361/8783838416730-012 - am 15.02.2026, 00:22:20, https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839416730-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218 | LEANDER SCHOLZ

bar, und aus dieser unlosbaren Problematik resultiert der Streit der Po-
litik. Auch wenn sich Ranciere von den é&sthetischen Vermittlungen
des 18. Jahrhunderts distanziert, in denen Terry Eagleton den Aus-
druck einer »imaginiren Beziehung«’* zu den sozialen Verhiltnissen
gesehen hat, so bleibt seine Philosophie dennoch an die epistemologi-
schen Primissen der philosophischen Asthetik gebunden, insofern er
die Kunstpraxis als das fraglose Terrain seiner Problemstellung akzep-
tiert und die sozialhistorischen Bedingungen der Kunstpraxis nicht
weiter thematisiert. Aus diesem Grund miindet seine politische Philo-
sophie letztlich in einer Theorie der Kunstpraxis.

LITERATURVERZEICHNIS

Agamben, Giorgio: Die Sprache und der Tod. Ein Seminar iiber den
Ort der Negativitdt, iibers. v. Andreas Hiepko, Frankfurta.M.
2007.

Althusser, Louis: Fir Marx, iibers. v. Karin Brachmann u. Gabriele
Sprigath, Frankfurt a.M. 1968.

Althusser, Louis: Lenin und die Philosophie, tibers. v. Klaus-Dieter
Thieme, Frankfurt a.M. 1968.

Arendt, Hannah: Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philosophie,
iibers. v. Ursula Ludz, hg. v. Ronald Beiner, Miinchen/Ziirich
1985.

Axelos, Kostas: Einfiihrung in ein kiinftiges Denken. Uber Marx und
Heidegger, Tiibingen 1966.

Baeumler, Alfred: Das Irrationalititsproblem in der Asthetik und Lo-
gik des 18. Jahrhunderts bis zur Kritik der Urteilskraft, Darmstadt
1967.

Balke, Friedrich/ Maye, Harun/Scholz, Leander (Hg.): Asthetische
Regime um 1800, Miinchen 2009.

Balke, Friedrich: »Die grofe Hymne an die kleinen Dinge. Jacques
Ranciere und die Aporien des dsthetischen Regimes«, in:
ders./Harun Maye/Leander Scholz (Hg.), Asthetische Regime um
1800, Miinchen 2009, S. 9-36.

54 Eagleton, Terry: Asthetik. Die Geschichte ihrer Ideologie, iibers. v. Klaus
Leiermann, Stuttgart/Weimar 1994, S. 104.

https://dol.org/10.14361/8783838416730-012 - am 15.02.2026, 00:22:20, https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839416730-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ASTHETIK UND VERNUNFT | 219

Baumgarten, Alexander Gottlieb: Theoretische Asthetik, Lateinisch-
Deutsch, hg. u. iibers. v. Hans Rudolf Schweizer, Hamburg 1988.

Bluhm, Harald: »Freiheit in Marx’ Theorien«, in: Ingo Pies/Martin
Leschke (Hg.), Karl Marx” kommunistischer Individualismus, Tii-
bingen 2005, S. 57-80.

Bosch, Herbert/Rehmann, Jan Christoph: »Ideologische Staatsapparate
und Subjekteffekt bei Althusser«, in: Projekt Ideologie-Theorie
(Hg.), Theorien iiber Ideologie, Berlin 1986, S. 105-129.

Deppe, Frank: Verschworung, Aufstand und Revolution. Blanqui und
das Problem der sozialen Revolution im 19. Jahrhundert, Frank-
furt a.M. 1970.

Derrida, Jacques: »Das Recht des Stirkeren (Gibt es Schurkenstaa-
ten?)«, in: ders., Schurken. Zwei Essays iiber die Vernunft, iibers.
v. Horst Brithmann, Frankfurt a.M. 2003, S. 15-158.

Eagleton, Terry: Asthetik. Die Geschichte ihrer Ideologie, iibers. v.
Klaus Leiermann, Stuttgart/Weimar 1994.

Engels, Friedrich: »Programm der blanquistischen Kommune-
fluchtlinge«, in: ders./Karl Marx, Werke, hg. v. Institut fiir Mar-
xismus-Leninismus beim ZK der SED, Bd. 18, Berlin 1973,
S. 528-535.

Habermas, Jiirgen: »Diskursethik — Notizen zu einem Begriindungs-
programm, in: ders., Moralbewuftsein und kommunikatives Han-
deln, Frankfurt a.M. 1983, S. 53-125.

Hartle, Johan Frederik: »Die Trigheit der Juno Ludovisi. Schillers po-
litische Ontologie in der zeitgenossischen Debatte«, in: Friedrich
Balke/Harun Maye/Leander Scholz (Hg.), Asthetische Regime um
1800, Miinchen 2009, S. 241-257.

Hegel, G.W.F.: Enzyklopédie der philosophischen Wissenschaften III,
Werke in 20 Bd. auf der Grundlage der Werke von 1832-1845, Bd.
10, hg. v. Eva Moldenhauer u. Karl Markus Michel, Frankfurt a.M.
1986.

Hegel, G.W.F.: Jenaer Systementwiirfe I: Das System der spekulativen
Philosophie, hg. v. Klaus Diising, Hamburg 1975.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen iiber die Asthetik I,
Werke in 20 Bd. auf der Grundlage der Werke von 1832-1845, Bd.
13, hg. v. Eva Moldenhauer u. Karl Markus Michel, Frankfurt a.M.
1986.

Heidegger, Martin: Die Frage nach dem Ding. Zu Kants Lehre von den
transzendentalen Grundsétzen, Tiibingen 1987.

https://dol.org/10.14361/8783838416730-012 - am 15.02.2026, 00:22:20, https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839416730-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220 | LEANDER SCHOLZ

Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, hg. v. Karl Vorldnder, Ham-
burg 1990.

Lacan, Jacques: Die Psychosen. Das Seminar von Jacques Lacan,
Buch IIT (1955-56), tibers. v. Michael Turnheim, hg. v. Jacques-
Alain Miller, Weinheim/Berlin 1997.

Laclau, Ernesto: Emanzipation und Differenz, tibers. v. Oliver
Marchart, Wien 2002.

Lenin, Wladimir Iljitsch: Staat und Revolution. Die Lehre des Mar-
xismus vom Staat und die Aufgabe des Proletariats in der Revolu-
tion, Berlin 1980.

Lowith, Karl: Von Hegel zu Nietzsche. Der revolutionédre Bruch im
Denken des neunzehnten Jahrhunderts, Hamburg 1986.

Luhmann, Niklas: Die Politik der Gesellschaft, Frankfurt a.M. 2002.

Marx, Karl/Engels, Friedrich: Werke, hg. v. Institut fiir Marxismus-
Leninismus beim ZK der SED, Berlin.

Marx, Karl: »Das Kapital. Kritik der politischen Okonomie. Dritter
Band, in: Marx/Engels, Werke, Bd. 25, Berlin 1964.

Marx, Karl: »Das Kapital. Kritik der politischen Okonomie. Erster
Band, in: Marx/Engels, Werke, Bd. 23, Berlin 1962.

Marx, Karl: »Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einlei-
tung, in: Marx/Engels, Werke, Bd. 1, 1956, S. 378-391.

Menke, Christoph: »Noch nicht. Die philosophische Bedeutung der
Asthetik«, in: Friedrich Balke/Harun Maye/Leander Scholz (Hg.),
Asthetische Regime um 1800, Miinchen 2009, S. 39-48.

Paetzold, Heinz: Asthetik des deutschen Idealismus. Zur Idee istheti-
scher Rationalitit bei Baumgarten, Kant, Schelling, Hegel und
Schopenhauer, Wiesbaden 1983.

Rancigre, Jacques: »Die Aufteilung des Sinnlichen. Asthetik und Poli-
tik«, in: ders., Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst
und ihre Paradoxien, hg. v. Maria Muhle, Berlin 2006, S. 21-70.

Ranciere, Jacques: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, tibers.
v. Richard Steurer, Frankfurt a.M. 2002.

Ranciere, Jacques: Die Namen der Geschichte. Versuch einer Poetik
des Wissens, iibers. v. Eva Moldenhauer, Frankfurt a.M. 1994,

Rheinberger, Hans-Jorg: »Die erkenntnistheoretischen Auffassungen
Althussers«, Das Argument 11/12, 1975, S. 922-951.

Sahlins, Marshall: Kultur und praktische Vernunft, iibers. v. Brigitte
Luchesi, Frankfurt a.M. 1994.

https://dol.org/10.14361/8783838416730-012 - am 15.02.2026, 00:22:20, https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839416730-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ASTHETIK UND VERNUNFT | 221

Sandkiihler, Hans Jorg (Hg.): Betr. Althusser. Kontroversen iiber den
>Klassenkampf in der Theorie<, Kéln 1977.

Schmidt, Alfred: Zum Verhiltnis von Geschichte und Natur im dialek-
tischen Materialismus, in: ders. (Hg.), Existentialismus und Mar-
xismus, Frankfurt/M. 1965, S. 103-155.

Simon, Josef: »Erhabene Schonheit. Das idsthetische Urteil als De-
struktion des logischen«, in: Herman Parret (Hg.), Kants Asthetik,
Berlin/New York 1998, S. 246-274.

Zizek, Slavoj: Die Tiicke des Subjekts, iibers. v. Eva Gilmer, Andreas
Hofbauer, Hans Hildebrandt u. Anne von der Heiden, Frank-
furt a.M. 2001.

https://dol.org/10.14361/8783838416730-012 - am 15.02.2026, 00:22:20, https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (IR


https://doi.org/10.14361/9783839416730-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/6783838416730-012 - am 15.02.2028, O

0. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [N


https://doi.org/10.14361/9783839416730-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

