
Soziale Welt 55 (2004), S. 347 - 368

Vom Exil- zum Diaspora-Islam. 
Muslimische Identitäten in Europa1

Von Werner Schiffauer

Die Muslime in Europa stehen vor der Herausforderung, eine Rolle für den Islam außerhalb
der klassischen islamischen Länder, des dar al Islam, zu definieren. Dies bedeutet, sich als
Muslime in dreierlei Hinsicht neu zu verorten − in Bezug auf das Einwandererland, in Bezug
auf das Herkunftsland und in Bezug auf den globalen Islam. 

Die Verortung als Muslim in der Einwanderergesellschaft im Besonderen und in Europa
im Allgemeinen wird durch zwei Besonderheiten erschwert: Zum einen gibt es eine lange
(und von beiden Seiten immer wieder gepflegte) Tradition, Islam und Christen in einer Be-
ziehung von Alterität zu sehen, d.h. ein vorgeblich »islamisches« und ein vorgeblich »christ-
lich-jüdisches« Wertverständnis in einen Antagonismus zueinander zu setzen. Zum anderen
sind die Trägerschichten des Islam zum größten Teil Arbeitsmigranten und ihre Abkömmlin-
ge. Es handelt sich um Neuankömmlinge, die in Europa die unteren Positionen der Berufs-
skala eingenommen haben und sich über die Generationen langsam hocharbeiten. Der Islam
ist somit nicht nur die andere Religion schlechthin, sie ist auch die Religion der Arbeiter, der
underclass, der Ausgegrenzten und der Ghettobewohner. Diese beiden Aspekte unterschei-
den die Situation des Islam in Europa von der in anderen Regionen, in der der Islam in der
Minderheit steht.

Die Muslime müssen zweitens den Bezug zum Herkunftsland neu denken. Die durch eine
geteilte Lebenswelt gestifteten Selbstverständlichkeiten verlieren ihre Plausibilität. Man be-
trachtet das Herkunftsland (und die Rolle, die die Religion in ihm spielt) von außen, auf der
Folie und in der Differenz zur Einwanderungsgesellschaft.

Zum dritten entfaltet sich ein neuer Bezug zum Islam als Weltreligion und damit zur um-
ma, der islamischen Weltgemeinschaft. Zumindest in den Ländern des Nahen und Mittleren
Ostens existiert im Alltagsverständnis eine ethnozentrisch bedingte und wenig reflektierte
Identifikation von Nation und Islam. Man weiß natürlich, dass außerhalb der arabischen Na-
tion respektive türkischen Nation Muslime leben, aber im Grund ist Araber-Sein und Muslim-
Sein respektive Türke-Sein und Muslim-Sein identisch.2 Auch diese Identifikation bricht mit
der Migration auf. In Europa wird man als Muslim identifiziert und für die Ereignisse in der
islamischen Welt haftbar gemacht. Man muss sich zu Körperstrafen, Burka und dem 11.
September erklären, auch wenn diese Phänomene für die eigene islamische Praxis und die
der Umwelt nie eine Rolle spielten.

Es entspricht dieser Vielfalt der Bezüge, dass der sich in Europa etablierende Islam äu-
ßerst vielfältig erscheint. Die Versuche sich zu verorten brachten eine Vielzahl von Antwor-
ten hervor. Anders als das Klischee es will, entsteht nicht ein, vorgeblich liberaler »europäi-
scher Islam«, sondern der Islam in Europa ist durch gegensätzliche Strömungen und

1) Ich möchte an dieser Stelle meinen Dank an die vielen Personen ausrichten, die mit mir den Text kri-
tisch durchgegangen sind und ihn kritisiert haben. Zu nennen sind zunächst meine Frau Julia Eckert
und die Teilnehmer des Forschungskolloquiums in Frankfurt/Oder. Besonders hervorheben möchte
ich auch den Beitrag der anonymen Rezensenten, deren Kritik mir sehr wichtig war. 

2) In dieser Hinsicht unterscheidet sich das alltägliche Bewusstsein in den islamischen Ländern nicht
von der Situation im Christentum. Die Identifikation von Christentum und Nation spiegelte sich in
Europa besonders deutlich in der Militärgeschichte etwa in dem Brauch, die Waffen auch in Kriegen
der christlichen Nationen untereinander zu segnen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 23:41:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347


348

Richtungen charakterisiert. Allerdings gilt es über die übliche (und mittlerweile etwas lang-
weilige) Konstatierung von pluraler Identität oder Multivokalität hinaus und einen Schritt
weiter zu gehen. Die Vielfalt der Stimmen und Positionen, die sich entwickeln, stehen näm-
lich nicht unverbunden nebeneinander, sondern sie beziehen sich aufeinander, ergänzen oder
widersprechen sich. Sie können sich schon deshalb nicht gegenseitig ignorieren, weil sie,
worauf Zygmunt Bauman hingewiesen hat, seitens der Mehrheitsgesellschaft als Kollektiv-
person, als Zurechnungsgemeinschaft, betrachtet werden (Bauman 1991: 42). Sie werden
füreinander verantwortlich gemacht. Weil die Äußerungen oder Taten einzelner islamischer
Gemeinden auf alle anderen Muslime zurückzufallen drohen, müssen sie Stellung beziehen
und sich gegebenenfalls distanzieren. Dies ist besonders deutlich bei extremen Vorkommnis-
sen wie der Bücherverbrennung in Bradford oder dem 11. September, gilt aber auch in weni-
ger dramatischen Fällen. Weil dies so ist, konstituieren diese vielen Stimmen einen Raum
von Debatten, eine Diskursarena oder ein Diskursfeld. Diskursfelder sind durch strittige The-
men und eine daraus abgeleitete Konstellation von Positionen charakterisiert. 

In diesem Text geht es darum, am Beispiel der türkischen Einwanderer die Vielfalt und
die Gemeinsamkeit der Debatten über die Verortung des Islam in Europa zu rekonstruieren.
Die Debatte der ersten Generation, so die These, zentrierte sich um andere Punkte, hatte an-
dere Themen und führte zu anderen Gruppenkonstellationen als die Debatte der zweiten Ge-
neration. Für die erste Generation stellte sich das Problem, einen »Islam im Exil« zu definie-
ren. Europa war für sie »gurbet«, Fremde. Sie fand sich in einer ex-zentrischen Position, die
sie zwang, bewusster als im Heimatland zu dem islamischen kulturellen Repertoire Stellung
zu beziehen und die es ihr ermöglichte, einen regard de loin auf ihr Heimatland zu richten.3

Die Fraktionen, die sich in dieser Generation herausbildeten, reflektierten die Rolle, die der
Islam in der Türkei spielen sollte. Wenn dieser Islam auch türkeibezogen war, so unterschied
er sich doch deutlich vom türkischen Islam, vor allem was die pointierte Schärfe betraf, mit
der die Fraktionen einander gegenübertraten. Die Debatten in der zweiten Generation stellen
sich dagegen der Notwendigkeit, in »den Kulturen, in denen sie leben, zurechtzukommen,
ohne sich einfach zu assimilieren und ihre eigene Identität vollständig zu verlieren« (Hall
1992:310). Der Islam dieser Generation lässt sich als diasporischer Islam charakterisieren,
insofern diese Generation in Europa heimisch ist, aber das starke Gefühl von transnationalen
Zusammengehörigkeiten (etwa zu Türken in anderen europäischen Ländern und in der Tür-
kei) pflegt. Dem korrespondiert ein größeres Bewusstsein von der umma, der islamischen
Weltgemeinschaft.4 Ich möchte im Folgenden zeigen, dass in der Auseinandersetzung mit
dem Anerkennungsproblem in der Aufnahmegesellschaft bei dieser Generation ähnliche
Fraktionierungen entstehen, wie sie auch für andere Diasporagemeinden typisch sind − näm-
lich Flügel von einer Ultraorthodoxie, einer Orthodoxie und einer wertepluralen Position.
Hier liegt eine meiner Differenzen zu Autoren wie Hall, Bhabha, Clifford oder Gilroy, denen
ich, wie deutlich werden wird, ansonsten viel verdanke. Sie sehen in Hybridität den Kern ei-

3) Die von einer ersten Generation zu erbringenden Definitionsleistungen werden oft unterschätzt. Sie-
he in diesem Zusammenhang die Fallstudien von Yasșar Fuad und Fatma Eren in Schiffauer 1997. 

4) Es bedarf noch einiger Anmerkungen zu der Unterscheidung zwischen Exil-Islam und Diaspora-Is-
lam, da aus der jüdischen Religionsgeschichte stammende Begriff Diaspora zwar wörtlich »Ausbrei-
tung« meint, semantisch aber am besten als Exil zu fassen ist. In diesem Text bezieht sich der Begriff
Exil auf das existenzielle Gefühl, in der Fremde zu leben. Ihm korrespondiert das Gefühl des Verlus-
tes der Heimat und eine entsprechende Sehnsucht nach Rückkehr. Diaspora bezieht sich dagegen auf
das vor allem bei einer zweiten Generation auftretende Gefühl einer Alterität in einer neuen Heimat.
Die hier vorgenommene Unterscheidung von exilischer und diasporischer Identität knüpft an die
Überlegungen von Daniel und Jonathan Boyarin zur jüdischen Diaspora (1993) an. Sie argumentie-
ren, dass jüdische Identität nur als Diaspora-Identität denkbar ist und nicht als abgeschlossenes, be-
grenztes Phänomen (1993:721) (siehe dazu auch Clifford 1994:323. Das Argument der Boyarins
wurde von Philip Roth in seinem Roman Operation Shylock aufgenommen). 

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 23:41:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347


349

ner Diaspora-Identität und werten ethnischen oder religiösen Fundamentalismus als bedauer-
liche Entgleisung. Ich betrachte dagegen gerade die fast notwendige Koexistenz dieser Flü-
gel als Charakteristikum von Diaspora-Identität. 

Theoretisch ist es mein Anliegen, die wichtigen Einsichten, die zum Verhältnis von Macht
und Identität in der postkolonialen Diskussion entwickelt wurden, für die Diskussion der Ent-
wicklung des europäischen Islam der zweiten und dritten Generation von Einwanderern frucht-
bar zu machen. Dies bedeutet mehr als die Anwendung einer Theorie auf ein neues Gebiet. Der
Islam ist nämlich nicht aus Zufall in der Diaspora-Diskussion bislang stiefmütterlich behandelt
worden. Diese Vernachlässigung steht in Zusammenhang mit einer häufigen Vermengung nor-
mativer und empirischer Gehalte, die ihrerseits eine Folge der politischen Emphase der Theorie
ist. Die von Brüchen, komplexen Verwerfungen, Zerstreuungen, Ausgrenzungen etc. charakte-
risierte Diaspora-Situation schien für viele postkoloniale Theoretiker die Chance zu bergen, die
Fallen der Subjektzentriertheit zu überwinden, die Foucault herausgearbeitet hat. Die Diaspora
bot Raum für eine kreative, kosmopolitische Existenz und damit eine Chance, sich zu emanzi-
pieren. Die afro-karibische Diaspora galt dabei als das Lieblingskind: Sie brachte Formen des
Protestes hervor, in denen sich die europäische Linke wiedererkennen konnte, weil sie ihr so
nahe standen. In sie konnte man hineinprojizieren, wofür man sich aus einer linksrevolutionä-
ren Perspektive begeistern konnte. Die Folge war ein systematischer normativer bias der post-
kolonialen Theorie. Dieser bias tritt aus der Behandlung der Kultur, die sich unter den musli-
mischen Einwanderern entfaltete, deutlich hervor. Diese Diaspora-Kultur war nicht weniger
radikal als die der karibischen Einwanderer. Aber es war deutlich, dass die islamischen Formen
des Protestes nicht diejenigen waren, die eine europäische Linke mit Emanzipation assoziierte.
Beispielhaft lässt sich dies in Bezug auf die Rolle, die der Inszenierung von Körperlichkeit in
der Protestkultur nach Paul Gilroy zukommt, belegen: »The body,« schreibt Gilroy, »has be-
come, in various ways, a cultural locus of resistance and desires. A sense of the body‘s place in
the natural world can provide, for example, a social ecology and an alternative rationality that
articulates a cultural and moral challenge to the exploitation and domination of the ›nature
within us and without us‹.« (1993: 407). All dies lässt sich sehr genau auf die Kopftuchbewe-
gung (politics of veiling) beziehen. Dennoch war es eindeutig nicht diese Form von
Körperpolitik, über die Gilroy sich mit solcher Begeisterung äußerte. 

Die Hinwendung zu islamischen Formen des Protestes kann helfen, den normativen bias
der postkolonialen Theorie zu überwinden. Der kulturvergleichende Blick erlaubt Distanz
und stiftet eine gewisse Nüchternheit. Er öffnet damit den Blick für Empirie: Er kann dazu
beitragen, die Gemeinsamkeit und Differenzen der Träume von Befreiung zu sehen, und
macht es möglich, die Verschiedenartigkeit dieser Träume zu beschreiben. Er sensibilisiert
für die Tatsache, dass die Träume der Befreiung der einen Gruppe nicht unbedingt identisch
sind mit den Träumen der Befreiung einer anderen Gruppe – was soweit gehen kann, dass
das, was im Namen der Befreiung von kultureller Fremdbestimmung etwa von Islamisten ge-
fordert wird5, für andere, die Befreiung mit einer Bewegung zu mehr individueller Autono-
mie und Selbstbestimmung assoziiert, als Alptraum erscheinen kann.6

5) Zu diesen Träumen im Islamismus siehe Sivan 1985:1-15
6) Ich halte es für wichtig, den Begriff der »Befreiung« relativistisch zu bestimmen – auch wenn man

sich damit das Problem einhandelt, dass der Begriff in einem islamischen Diskurs andere Konnotati-
onen enthält als in einem antirassistischen Diskurs. Zum einen kann auch innerhalb eines Diskursfel-
des der Begriff schon sehr unterschiedlich besetzt sein – eine radikal-feministische Bestimmung kann
sich unterscheiden von einem antirassistischen oder indigenistischen (was beispielsweise bei den
Zaptistas zu Problemen führte). Zum anderen trägt eine Relativierung der Binnensicht Rechnung und
beugt einem Alterierungsdiskurs vor. 

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 23:41:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347


350

Ich beziehe mich im Folgenden auf Material, das ich in mehr als zwanzig Jahren vor allem
in der Auseinandersetzung mit der türkischen Diaspora in Deutschland erhoben habe. Eine in
der letzten Zeit fertiggestellte vergleichende Untersuchung (Schiffauer et al. 2002) zeigt,
dass sich zahlreiche Einsichten mit gewissen Einschränkungen auch auf die anderen europäi-
schen Länder übertragen lassen.

Der Islam im Exil 

Kollektive Identität entfaltet sich im Zusammenspiel von kollektiver Erfahrung und der poli-
tischen Organisation dieser Erfahrung. Erfahrung begründet eine − nicht selten diffuse − Be-
dürfnislage. Diese wird allerdings erst dann zu einem bewussten Selbstverhältnis, wenn sie
ausgedrückt bzw. »repräsentiert« wird − und zwar in dem Doppelsinn des Wortes, wenn sie
»dargestellt« und politisch vertreten wird. Dies geschieht manchmal »bottom up«, wenn
etwa soziale Bewegungen ein Bedürfnis aufgreifen und ihm Ausdruck verleihen. Genauso
häufig geschieht dieser Prozess »top down«: Dann reagieren bereits existierende Organisati-
onen auf ein Bedürfnis und formulieren ein Deutungsangebot. In diesem Fall entsteht ein
Verhältnis von Nachfrage und Angebot. Dies ist regelmäßig dann der Fall, wenn nicht nur
eine Organisation, sondern eine Vielzahl von Organisationen auftritt, die mit ihren Deu-
tungsangeboten untereinander konkurrieren.

Der Schlüsselbegriff zum Verständnis der religiösen Bedürfnislage bei Migranten der ers-
ten Generation lautet »gurbet«, die Fremde.7 Die Erfahrung von Fremdheit hat mehrere Fa-
cetten. Eine erste ist die Angst vor Selbstverlust. Der Migrant bewegt sich, oft als Alleinste-
hender, in einem Raum, in dem ihn niemand kennt. Oft gewöhnt an ein hohes Ausmaß von
sozialer Kontrolle findet er sich plötzlich in einem Feld, in dem soziale Kontrolle so gut wie
nicht existiert. Dies führte oft zum Gefühl von Haltlosigkeit. Unter den Migranten der ersten
Generation zirkulierten Erzählungen von türkischen Arbeitern, die in Deutschland »unter die
Räder kamen«, Beziehungen zu Frauen aufnahmen, Alkoholiker wurden und darüber ihre
Lebensperspektive opferten. Der Islam bot einen gewissen Halt gegen diese tendenziell sinn-
bedrohenden Erfahrungen – nicht zuletzt, weil man sich in einer Gemeinde von Gleichge-
sinnten aufhielt, die sich gegenseitig stützen konnten. Eine zweite Facette der Fremdheitser-
fahrung war die Konfrontation mit einer Sinnkrise. Wohl jeder Migrant stellt sich
irgendwann die Frage, was er eigentlich in der als leidvoll empfundenen Fremde verloren
hatte, ob er nicht besser zu Hause geblieben wäre. Die türkischen Migranten drückten dies
oft mit der Metapher der Kälte aus. Auch hier hilft eine religiöse Orientierung, diese Frage
zumindest besser zu bewältigen, wenn vielleicht auch nicht, sie zu beantworten. Auch bietet
eine Gemeinde einen gewisse »Wärme«. Ein dritter und wohl der wesentlichste Aspekt des
Erlebnisses von Fremdheit hing mit dem zu Beginn der siebziger Jahre einsetzenden Famili-
ennachzug zusammen. Er bedeutete zum einen, dass man sich nun auf einen längeren Auf-
enthalt in Europa einrichtete. Er bedeutete zum anderen, dass man nun damit konfrontiert
wurde, die Kinder in einer fremden Umgebung aufziehen zu müssen. Man konnte nicht mehr
wie in der Türkei darauf vertrauen, dass die Kinder die eigenen Normen und Werte in der
weiteren Umgebung aufgreifen würden. »Gurbet« stand hier für die Angst, die Kinder zu
verlieren. Kurz: Die Migrationssituation erzwang eine Besinnung auf die eigenen Normen
und Werte. Die von den Gemeinden angebotenen Korankurse spielten hier eine große Rolle.
Sie waren, wie die folgende, aus dem Jahre 1977 stammende Äußerung eines Migranten
zeigt, weit mehr als eine Unterweisung in Glaubensgründen: »Zwischen Kindern [die zum
Korankurs gehen] und anderen gibt es einen sehr großen Unterschied, was die Erziehung,
was die Achtung gegenüber dem Vater betrifft, was die Achtung dir [als Gast] gegenüber be-
trifft. Wenn ein Gast das Haus betritt, wird das Kind ihn respektieren. Aber ein anderes Kind

7) Zu »gurbet« als Schlüsselbegriff bei Migranten der ersten Generation siehe Greve 2002.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 23:41:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347


351

wird unnötig losquatschen, es wird einem auf die Nerven gehen, es wird einen zornig ma-
chen... Also es handelt sich um unsere Sitten und Gebräuche. Die lernt ein Kind im Koran-
kurs. Es lernt sie nicht in der Schule.«(zitiert bei Schiffauer 1993:243)

So weit die religiöse Bedürfnislage, die aus der Migrationssituation resultierte: Sie gab der
Religiosität der ersten Generation eine dezidiert defensive Einfärbung. Sie zentrierte sich um
Behauptung und Wahrung der eigenen Werte und Lebensentwürfe in einer fremden Umwelt.

Dieses Bedürfnis ließ Migranten überall in der Bundesrepublik die Initiative ergreifen,
Moscheen zu gründen. Diese Initiativen wurden in der Regel von unten getragen8, von Mig-
ranten, die institutionell nicht weiter gebunden waren. Die Initiatoren standen schnell vor
dem Problem, dass die Gründung einer Organisation in einer fremden Umgebung Know-
how erfordert. Man musste einen Verein gründen, sich eine Satzung geben, braucht juristi-
sche Beratung etc. Dieses praktische Handlungsbedürfnis wurde nun von Organisationen
aufgegriffen, die ihren Ursprung in der Türkei hatten und in Deutschland aktiv wurden.
Wichtig waren die Süleymancı, die Nurcu, die Milli Görüș und die Idealistenvereine bezie-
hungsweise »Grauen Wölfe«: 

– Die in der Türkei verbotenen Süleymancı und die Nurcu entstammen der islamischen Bru-
derschaftsreligiosität. Sie waren schon während der ersten Jahre nach der kemalistischen
Revolution gegründet worden, um dem, was sie als Verarmung des Islam empfanden, eine
islamische Erziehung entgegenzusetzen, und operierten seitdem im Untergrund. 

– Die Milli Görüș war in den sechziger Jahren mit dem Ziel gegründet worden, die Islamisie-
rung der Türkei durchzusetzen. Aus ihr sind nacheinander eine Reihe islamisch-konserva-
tiver Parteien hervorgegangen (Nationale Ordnungspartei, Nationale Heilspartei,
Wohlfahrtspartei, Tugendpartei und schließlich Wohlergehenspartei) Die Abfolge der Na-
men reflektiert die prekäre rechtliche Stellung dieser Partei in der Türkei: Sie wurde immer
wieder verboten und unter einem neuen Namen wiedergegründet. 

– Zu diesen drei islamistischen Organisationen gesellten sich die Idealistenvereine (bzw.
Graue Wölfe), der europäischen Zweig der rechtsnationalistischen Nationalen Bewegungs-
partei, die für eine Synthese von Turkismus und Islam eintritt. 

– Bemerkenswerterweise wurde das Staatliche Amt für Glaubensangelegenheiten, der Sach-
walter des kemalistischen Islam, in den ersten Jahren nicht von sich aus aktiv (wenn auch
Gläubige sich bei der Moscheegründung an das Amt wenden konnten, um Hilfestellung zu
erhalten). Der türkische Staat überließ also den Gemeinden des politischen Islam weitge-
hend das Feld. Dies änderte sich erst Anfang der achtziger Jahre, als die Türkei von einer
Politik der weitgehenden Ignorierung der Migranten zu einer konservativen Kulturpolitik
überging, deren Ziel es war, die Bindung der Auslandstürken an den türkischen Staat zu er-
höhen9: Die D÷T÷B wurde als europäische Niederlassung des Amtes gegründet. Sie steht für
einen Islam, der die Rolle von Religion strikt auf den privaten Raum beschränkt wissen will. 

– Als letzte Organisation kam schließlich die radikal-islamistische Gemeinde des Cemaled-
din Kaplan, der spätere Kalifatsstaat, hinzu, der sich 1983 von der Milli Görüș abspaltete.
Er strebte für die Türkei eine islamische Revolution nach iranischem Vorbild an.

8) Nur ausnahmsweise ging bei der ersten Welle der Moscheegründungen die Initiative von transnatio-
nalen Organisationen aus: Freilich erfolgte die Bindung an eine Organisation sehr schnell, wenn der
Anstoß von Personen, die sich der Milli Görüș oder den Süleymancı verbunden sind, ausging. Ich
habe dies am Beispiel von Augsburg dargestellt (Schiffauer 2000:17-26).

9) Es muss darauf hingewiesen werden, dass in den neunziger Jahren bis auf den Kalifatsstaat alle Ge-
meinden der Einführung der Scharia in der Türkei abschworen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 23:41:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347


352

Mitte der achtziger Jahre hatte sich das Feld sortiert. Fast alle Moscheen hatten sich der ei-
nen oder anderen Organisation zugeordnet. Die Repräsentation des Islam der Arbeitsmigran-
ten durch diese Organisationen hatte eine weit gehende Konsequenz. Das Bedürfnis nach ei-
ner defensiven Religiosität, das Europa den Rücken zukehrte, wurde aufgegriffen und auf eine
klare Türkeiorientierung hin zugespitzt. Die Gemeinden unterschieden sich darin, welche
Rolle sie für den Islam in der Türkei sahen. Gemeinden, die ein affirmatives Verhältnis zur la-
izistischen Türkischen Republik hatten, distanzierten sich von Gemeinden, die zumindest in
den achtziger Jahren eine islamistische Umgestaltung anstrebten. Letztere unterschieden sich
im Einzelnen im Hinblick auf die Strategie, die sie für die Einführung der Scharia ins Auge
fassten: Die Nurcu und die Süleymancı setzten auf consciousness raising durch Korankurse
und Ausbildungswerke; die Milli Görüș auf den parlamentarischen Weg, der Kalifatsstaat
wiederum auf eine Revolution.

Gegenüber dieser türkeiorientierten Perspektive trat das Engagement für die Rolle, die der
Islam in Deutschland spielen sollte, zurück. Besonders deutlich wird dies an den gescheiter-
ten Versuchen, Religionsunterricht an den deutschen Schulen zu etablieren. Ein derartiger
Unterricht wäre ganz im Sinne einer defensiven Religiosität gewesen, weil er zur Wertever-
mittlung in der Fremde beigetragen hätte. Er hätte sich auch gegenüber der deutschen Gesell-
schaft durchsetzen lassen, wenn die islamischen Gemeinden sich zusammengefunden hätten
und gemeinsam als Ansprechpartner deutschen Institutionen gegenüber aufgetreten wären
(Schiffauer 1997). Die Interessengegensätze in Bezug auf die Türkei machten dies jedoch
unmöglich. Auch dieser Umstand trug dazu bei, dass das Einwanderungsland nicht als »eige-
nes« Land wahrgenommen wurde, als ein Raum, den man irgendwie aktiv mitgestalten
könnte. Deutschland war und blieb »gurbet«, die als leidvoll wahrgenommene Fremde.

Wenn im Exil auch türkischstämmige Organisationen aktiv wurden, so unterschied sich
der Exilislam doch deutlich vom Islam in der Türkei und zwar sowohl, was den gelebten Is-
lam betrifft wie auch was die Stellung der islamischen Organisationen angeht. Wichtig war
vor allem die Vielzahl von Gemeinden, die in Europa in der Öffentlichkeit agieren konnten.
Das in der Türkei existierende Monopol des Staatlichen Amtes für Glaubensangelegenheiten
war in Europa gebrochen, auch wenn nach wie vor die größte Zahl der Muslime ihm treu
bleiben. Dabei kam in Europa nicht nur eine ohnehin existierende latente Fraktionierung des
Islam zum Ausdruck. Gruppen wie die Süleymancı oder auch die Milli Görüș sind in Europa
prozentual stärker vertreten als in der Türkei. Bemerkenswert war auch die Gründung des
Kalifatsstaats, die in der Türkei keine Entsprechung hatte. Es handelt sich bei ihm um ein
Phänomen, das man im Anklang an Benedict Andersons »long distance nationalism« (An-
derson 1998) »long distance religiousness« nennen könnte. In der Sicherheit und der Distanz
der Migrationssituation wurden bei einem Teil der Gläubigen kompromisslose Positionen
entwickelt, die in der Türkei selbst unplausibel waren.10 

Ein derartiger Pluralismus zieht von selbst ein bewussteres Verhältnis zur Religion nach
sich als es in der Türkei existiert: Man hat die Option zwischen verschiedenen Gemeinden.
In Europa entfaltet sich damit die Wettbewerbssituation zwischen religiösen Anbietern, die
Peter Berger (1967/1973) als charakteristisch für die moderne Religiosität ansieht. Auf die-
ses strukturelle Moment werde ich weiter unten zurückkommen. Es wird seine Wirkung voll
mit der Veränderung der religiösen Bedürfnislage der zweiten Generation entfalten.

Eine größere institutionelle Aufsplitterung wirkte sich allerdings negativ auf die Debatten-
kultur aus. In der Türkei, wo die Parteiungen unterirdisch existierten, kam es zu einem leb-
haften Austausch von Positionen und zu einer lebendigen Debattenkultur. In Europa, wo die

10) Dieser Pluralismus ist ein strukturelles Kennzeichen von Diaspora-Religionen (Vertovec 2002:13).
Er reflektiert die Rekonstituierung von Religion in einer neuen Situation.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 23:41:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347


353

Parteiungen manifest waren, nahm die Exit-Option (Hirschman 1974) zu. Man betonte die
Grenzen zueinander, distanzierte sich voneinander und bekämpfte sich gegenseitig. Während
also die Auseinandersetzungen zwischen den Positionen in der Türkei oft diskursiv geführt
wurden, waren sie in Europa oft nicht-sprachlich. Die Gespaltenheit des europäischen Islam
wurde damals in der Türkei mit Verwunderung registriert.11

Die Idee eines Exil-Islam wurde von den verschiedenen Gemeinden explizit auf den Be-
griff gebracht. In den D÷T÷B-Moscheen nahm sie die Form einer Heimatrhetorik an. Die
Vermittlung islamischer Normen und Werte wurde mit der Sozialisation zum Türken und
der Vermittlung von Vaterlandsliebe identifiziert. So wurden in der religiösen Unterweisung
Unterrichtseinheiten zu Themen wie »Wir lieben unser Vaterland« oder »Liebe zum Vater-
land − Die Pflichten gegenüber dem Vaterland − Auch in der Fremde denken wir an die Hei-
mat« angeboten. In der Milli Görüș wurde zu Beginn der Achtziger die Differenz zwischen
Eigenem und Fremdem auf die bezeichnende Opposition von dar al Islam – »Land des Is-
lam« und dar al harb – wörtlich »Territorium des Kriegsgeschehens«12 gebracht. Der domi-
nante Terminus in dieser Opposition ist »Dar al Islam«. Er formulierte in Bezug auf die Tür-
kei das damalige politische Programm der Milli Görüș: Die Türkei ist nach dieser
Auffassung »eigentlich« ein islamisches Land. Es ist von den Kemalisten entfremdet wor-
den. Der Kampf um die Islamisierung ist deshalb ein legitimer Kampf: Es geht um die Wie-
deraneignung des eigenen Raums. Der sekundäre Terminus, also »Land des Feindes«, klingt
militanter als er gemeint war: Er drückt aus, dass man sich in Deutschland im Prinzip in ei-
nem feindseligen Land befand − einem Land, das einem nicht gehörte und auf das man kei-
nen Anspruch haben und das man deshalb nicht gestalten würde. Diesem Land braucht man
sich nicht verpflichtet zu fühlen. Eine dritte Formel, mit der der Exil-Islam auf den Punkt ge-
bracht wurde, war der Begriff des Hedschra, der vor allem in der Kaplan-Gemeinde populär
war. Hedschra bezieht sich auf den Akt der Auswanderung der jungen islamischen Gemein-
de nach Medina im Jahr 622, ein Akt, der durch die politische Unterdrückung notwendig ge-
macht worden war. Diese Auswanderung findet zehn Jahre später mit der triumphalen
Rückkehr nach Mekka ein Ende. Vor allem während des Ausnahmezustands in der Türkei
zwischen 1980 und 1983 war diese Definition populär. 

Die Entwicklung des Diaspora-Islam 

Auf dem Hintergrund des Exil-Islam der ersten Generation entfaltet sich der wesentlich
komplexere Diaspora-Islam der zweiten Generation. Komplexer deshalb, weil die Fraktio-
nierungen, die aus der türkeispezifischen Perspektive resultieren, beibehalten werden, aber
nun durch Positionierungen, die sich aus der Auseinandersetzung mit der Einwanderergesell-
schaft ergeben, überlagert werden. Für die Entfaltung dieser Positionen ist, dies soll im Fol-
genden am Beispiel der Muslime in Deutschland13 gezeigt werden, der Kampf um
Anerkennung entscheidend.14

Die zweite und dritte Generation von Muslimen steht vor der Situation, dass sie – anders
als die Eltern – Europäer sind: Sie sind in der einen oder anderen europäischen Gesellschaft
aufgewachsen, sind durch ihre Institutionen gegangen und haben vielfältige Beziehungen zu

11) Siehe etwa die Bestandsaufname bei Mumcu (1987).
12) Der Terminus wurde in der Regel metaphorisch gebraucht, nämlich für Gebiete, in denen die Her-

schaft nicht islamisch ist oder in denen die Mehrheit der Bevölkerung sich nicht zum Islam bekennt.
13) Die Frage der Anerkennung der islamischen Einwanderer ist in keinem europäischen Land gelöst.

Die konkrete Ausbuchstabierung des Kampfes hängt jedoch von den unterschiedlichen politischen
Kulturen ab. Siehe hierzu Schiffauer et al. 2002.

14) Zur zentralen Rolle der Anerkennung siehe vor allem Taylor 1992; Honneth 1992; Düttmann 1997.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 23:41:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347


354

der Gesellschaft hier aufgebaut. Sie sind deutsche, englische, französische Muslime und
nicht nur Muslime in Deutschland, England oder Frankreich. Dies ist nun nichts Gegebenes,
sondern ein praktisches Verhältnis – eine Aufgabe oder ein Projekt. Sie müssen sich als
Muslime in der jeweiligen Gesellschaft verorten und in dieser Verortung ein Selbstverhältnis
entwickeln. Diese Aufgabe wird nun allerdings durch zwei Faktoren verkompliziert. Erstens
wird sowohl von der Einwanderergesellschaft wie von der ersten Generation das Verhältnis
von »europäischer Kultur« und Islam als Verhältnis von Eigenem und Fremdem konstruiert
– und damit in ein Verhältnis von Opposition (und nicht von Komplementarität) gesetzt. Der
zweite Faktor ist, dass dieses Verhältnis von einer Machtasymmetrie beherrscht wird. Es
handelt sich nicht um ein Verhältnis unter Gleichen, sondern die europäische Seite ist un-
gleich mächtiger. Neuankömmlinge, die einen Platz für ihre Religion erkämpfen wollen,
sind immer in einer strukturell benachteiligten Situation gegenüber den Platzinhabern, die
die Bedingungen für die Zulassung definieren.

Die Konstruktion des »Muslim-Other« ist immer wieder analysiert worden und braucht
deswegen hier nur angedeutet zu werden. Sie macht sich heute insbesondere an zwei Feldern
fest, die als zentral für die europäische Wertegemeinschaft gelten. Zum einen existiert der
Verdacht einer prinzipiellen Demokratieunfähigkeit auf Grund einer nicht vollzogenen Auf-
klärung. Die Trennung von Politik und Religion ist, so die Unterstellung, dem Islam im We-
sentlichen fremd. Der zweite große Bereich ist der der Gleichheit von Mann und Frau. Die
islamische Familie wird als Hort von Autoritarismus, Patriarchalismus, Frauenfeindlichkeit
und häuslicher Gewalt gesehen – als der genaue Gegenentwurf zur egalitären und »befrei-
ten« europäischen Familie. Dem Islam als Weltreligion wird zwar prinzipiell ein Wert zuge-
standen – im Einzelnen fällt es den meisten Europäern schwer, sich vorzustellen, welchen
schätzenswerten Beitrag der Islam zu der europäischen Zivilgesellschaft leisten könnte oder
was Europäer vom Islam lernen könnten. Dabei paart sich das Misstrauen mit Angst um die
eigene Identität: Man fürchtet einen wachsenden Einfluss der Muslime; an Äußerungen, die
das belegen, gibt es keinen Mangel. Vielleicht lohnt es sich, eine zu zitieren, weil sie von ei-
nem sozialdemokratischen und der Migration insgesamt positiv gegenüberstehenden Politi-
ker stammt.

»Ich glaube, dass die Frage Islam/Islamunterricht zugleich, das spürt man als Politiker,
große Ängste und Besorgnisse in unserer Bevölkerung aktiviert. Das spürt man insbesonde-
re, wenn man zu Diskussionen in Stadtquartieren in Berlin unterwegs ist. Da gibt es – das
sage ich zugespitzt – die Sorge, dass sich über Islam, über Menschen islamischen Glaubens
in Deutschland, die dann auch noch in die Schule kommen, die Art und Weise unserer Kul-
tur, die ja durch und durch abendländisch geprägt ist, gewissermaßen schleichend verän-
dert.« (Klaus Böger in Senatsverwaltung 2000:4) 

Diese Denkfiguren bestimmen die Debatte auf den unterschiedlichsten Ebenen: Bei fast
jeder Debatte über Identität und Grenzen Europas  − etwa im Zusammenhang mit einem EU-
Beitritt der Türkei − wird der Grundverdacht geäußert, dass die judeo-christliche und die is-
lamische Wertgemeinschaft unvereinbar seien. Der generalisierte Fundamentalismusver-
dacht hat nach dem 11. September eine bestimmte Zuspitzung erfahren. Besonders entschei-
dend dürfte jedoch sein, dass der Alterierungsdiskurs auch die schulische Realität zumindest
in einigen Ländern Europas nachdrücklich prägt (Schiffauer et al. 2002). 

All dies führt zu einem verbreiteten Gefühl bei der zweiten Generation, dass man doppelt
diskriminiert ist, nämlich sowohl als Einwanderer als auch als Muslim. Die Europäer würden
sich früher oder später mit der Einwanderung von säkularen Türken oder Arabern abfinden,
nicht aber mit der Einwanderung von bekennenden Muslimen, meinte ein junger Muslim der
zweiten Generation zu mir.15

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 23:41:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347


355

Die Abwertung wäre allerdings weniger problematisch, wenn sie nicht mit der Machtdif-
ferenz verbunden wäre, die Neuankömmlinge von Platzinhabern trennt. Es geht um die For-
derungen einer Minderheit, die gegen die herrschenden Selbstverständlichkeiten durchge-
setzt und einer skeptischen Mehrheit oft gegen ihren Widerstand abgetrotzt werden müssen.
Dies wäre an sich nicht so problematisch. Im Unterschied zu vielen anderen Minderheiten
werden die Muslime jedoch mit einem bemerkenswerten gesellschaftlichen Schulterschluss
konfrontiert. Anders als bei anderen Fragen, die Immigranten betreffen, fehlen den Musli-
men die Koalitionspartner auf der Seite der Linken16. Im Gegenteil: In Bezug auf den Islam
sind die aus einer Mischung von Säkularismus und Feminismus gespeisten Einwände der
Linken oft massiver als die von Seiten der Rechten. So haben viele Muslime oft das Gefühl,
gegen eine Mauer anzurennen, wenn sie Forderungen erheben − beginnend beim Bau von
Moscheen, der gegen den expliziten Widerstand der Anrainer, manchmal auch den der Be-
hörden durchgesetzt werden muss, über das Recht auf islamische Kleidung in der Schule
oder am Arbeitsplatz bis hin zu dem Wunsch, die Schamgrenzen etwa beim Schwimm- oder
Sportunterricht respektiert zu sehen. In all diesen Bereichen erleben sie, dass ihre Forderun-
gen auf Skepsis, Zurückhaltung und nicht selten auf Widerstand stoßen. Nicht selten ergibt
sich die Situation, trotz eindeutiger Rechtslage auch von Behörden hingehalten zu werden
oder das, was man als Recht erachtet, nur über langwierige Gerichtsverfahren durchsetzen zu
können. Die Konfrontation mit Macht bedeutet bei solchen Auseinandersetzungen häufig ge-
rade auch die Begegnung mit Definitionsmacht. Nicht selten muss man es sich in solchen
Auseinandersetzungen als Muslim gefallen lassen, dass die eigenen Anliegen −  aber auch
man selbst − von Nicht-Muslimen danach klassifiziert und beurteilt werden, ob sie dem »ei-
gentlichen humanen Islam« entsprechen oder »fundamentalistisch pervertiert« sind.

Unter den geschilderten Bedingungen, so meine These, spitzt sich die Suche nach Aner-
kennung fast notwendigerweise zu einem agonalen, konflikthaften Kampf um Anerkennung
zu. Das Verhältnis von Macht und Gegenmacht wird in solchen Situationen zentral. Es
kommt zu einer Verhärtung, die eine zwanglose Ausprägung von Identität nicht möglich
macht. Bevor wir uns dem Material zuwenden, muss dieses Problem kurz entfaltet werden.17

Die Suche nach Anerkennung bezieht sich auf ein prekäres Verhältnis von Gleichheit und
Differenz. Man will als Gleicher anerkannt werden − weil Ungleichheit meist Ausgrenzung
und Diskriminierung bedeutet. Man will aber auch als besonders und einmalig wahrgenom-

15) Das Bild wäre allerdings unvollständig, wenn man nicht auch sehen würde, dass ebenso verzerrende
Bilder des Westens von der ersten Einwanderergeneration gezeichnet werden. Die »europäische Kul-
tur« wird als Inversion zur eigenen islamisch-türkischen Kultur konstruiert – als Hort der sexuellen
Libertinage, der Freizügigkeit in Bezug auf Alkohol und Drogen und des Verfalls der familialen Bin-
dungen.

16) Es gibt natürlich Ausnahmen, z.B. in der Person der Bundesausländerbauftragten Marie-Luise Beck
(Bündnis 90/DIE GRÜNEN). Die Geschichte von islamischen Gemeinden und der Linken ist viel-
schichtig und kompliziert. In der Türkei standen sich in den siebziger Jahren die Linke und islamische
und islamistische Gemeinden als Gegner gegenüber. Dabei hielten sich die islamischen Gruppen
zwar weitgehend aus den blutigen innenpolitischen Auseinandersetzungen zwischen Rechten und
Linken heraus. Dennoch war die Kluft in Bezug auf Lebensstile und Lebensentwürfe zwischen isla-
mischen Gemeinden und der Linken größer als zwischen letzterer und den oft säkularen rechten
Gruppen. Mit der Migration nach Deutschland hatten die türkischen Linken in Gewerkschaften und
den Parteien (vor allem der SPD) maßgebenden Einfluss auf die Ausprägung der Positionen dieser
Gruppen gegenüber den islamischen Gemeinden. Die Muslime wiederum zogen sich in die Gemein-
den zurück, die sie als Inseln im Meer von Ungläubigen wahrnahmen. Die zweite Generation hat heu-
te die Konsequenz dieser Auseinandersetzungen zu tragen.

17) Es ist im Rahmen dieses Textes nicht möglich, auf alle Fragen einzugehen, die in der umfangreichen
sozialphilosophischen Literatur zu dem Problem von Macht und Anerkennung diskutiert wurden. Be-
sonders wichtig sind hier Goffman 1963/1980; Bhabha 1993; Butler 1997; Fanon 1981.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 23:41:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347


356

men oder zumindest in seiner Besonderheit respektiert werden. Die amerikanische Redewen-
dung »to make a difference«, mit der Anerkennung ausgedrückt wird, bezeichnet dies sehr
genau. Es ist deutlich, dass in diesem doppelten Anerkennungsbegehren eine Spannung an-
gelegt wird. Es scheint mit dem Problem der Quadratur des Zirkels vergleichbar zu sein.
Kaum wird man als different und besonders gesehen, stellt sich das Problem der Gleichheit;
kaum ist man als gleich behandelt, stellt sich die Frage nach dem Recht auf Differenz, er-
wacht das Unbehagen darüber, dass Unvergleichbares über den gleichen Kamm geschoren
wird. Nun wird dies gelegentlich zu einer Paradoxie stilisiert (etwa bei Düttmann 1997). Ich
würde nicht so weit gehen. Das Verhältnis von Gleichheit und Differenz ist nämlich dann
unproblematisch, wenn die Besonderheit Anerkennung findet oder zumindest auf eine ge-
wisse wohlwollende Offenheit und Neugier stößt. Dies ist dann der Fall, wenn, wie Charles
Taylor (1993:66) es formuliert, man sich im Kulturkontakt von der Annahme leiten lässt,
dass die jeweils andere Kultur einen Wert besitzt, was nicht heißt, dass man dann schließlich
zu dem gleichen Urteil kommen muss. Der Zen-Buddhismus beispielsweise erfreut sich in
Europa einer grundsätzlichen Anerkennung, und bestimmte Praktiken, die auf seinem Hin-
tergrund erwachsen, können mit einer neugierigen, grundsätzlich positiv gestimmten Hal-
tung eines weiten Teils der Öffentlichkeit rechnen18. Jemand, der sich dieser Religionsgrup-
pe zuordnet, kann seine Besonderheit ausspielen, ohne dass die Frage der Gleichheit aktuell
wird. Wenn dies jedoch nicht so gesehen wird – wie im Fall des orthodoxen Islam –, dann
treten die Anerkennung von Differenz und die Anerkennung von Gleichheit in ein fast un-
auflösbares Dilemma. Dann nämlich geht das Betonen von Besonderheit auf Kosten der
Gleichheit – und umgekehrt. Die Betonung der Besonderheit wird dann nicht als besonderer
oder möglicher Beitrag zur »Wertegemeinschaft«, sondern als Verletzung ihrer Prinzipien
gesehen. Der Schritt zur Ausgrenzung ist dann leicht. Eine Vierzehnjährige, die sich für das
Tragen einer streng islamischen Kleidung entscheidet, gehört dann irgendwie nicht mehr zu
der deutschen Klassengemeinschaft. Sie wird in einem elementaren Sinn nicht mehr als
gleich empfunden; sie ist »anders«, aber nicht »besonders«. Umgekehrt stellt sich bei denje-
nigen, die versuchen, als Gleiche anerkannt zu werden, sehr schnell und leicht das Gefühl
ein, dass dies nur möglich ist, wenn man seine Besonderheit und damit sich selbst verleug-
net. Auf dieser Folie kommt man dann leicht zu der Position, dass die Suche nach Anerken-
nung per se schon ein Zwangsverhältnis impliziert.

Auf dieser Folie werden die Identitätsdilemmata verständlich, in die sich die zweite Gene-
ration in der Auseinandersetzung mit der europäischen Gesellschaft verstrickt. Um es zuge-
spitzt zu formulieren: Die europäischen Gesellschaften machen es fast unmöglich, sich ohne
Windungen, Verdrehungen oder Selbstverleugnungen als europäischer Muslim zu definieren
oder, wie man es abstrakter formulieren könnte, eine selbstverständliche islamische Identität
in Europa auszubilden. Ich möchte dies zeigen, indem ich idealtypisch die Identitätsoptionen
durchmustere, die von der zweiten Generation in der Auseinandersetzung mit der europäi-
schen Gesellschaft entwickelt werden. In guter Weberscher Tradition werde ich die Positio-
nen sich gegenseitig kommentieren und kritisieren lassen. Es wird dabei deutlich werden,
dass jede der Positionen sich als Antwort auf die Schwierigkeiten versteht, die sich aus den
anderen Positionen ergeben – nur um selbst wieder in Sackgassen zu führen. 

Option 1: Der Kampf um Gleichheit 

Die vielleicht naheliegendste Forderung für eine religiöse Minderheit ist der Kampf um
Gleichheit und Gleichberechtigung. Der islamische Lebensentwurf soll nicht weniger aner-
kannt werden als der christliche oder der jüdische. Man muss sich als Muslim – individuell

18) Siehe zur unterschiedlichen Wahrnehmung von Islam und Buddhismus auch Klinkhammer
2000:253. Weitere Verweise dort.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 23:41:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347


357

oder kollektiv – an den gesellschaftlichen Debatten der Bürgergesellschaft über Abtreibung,
Scheidungsrecht etc. genauso beteiligen können wie andere religiöse Gruppen, und den isla-
mischen Stellungnahmen muss das gleiche Gewicht zugemessen werden wie den jüdischen
und christlichen. Es geht dabei im Wesentlichen um Individualrechte in einer offenen
Bürgergesellschaft. Diese Individualrechte umfassen auch eine »von den Bürgern selbst ge-
steuerte Gleichbehandlung ihrer identitätssichernden Lebenskontexte«, wie es Jürgen Haber-
mas formulierte (1992:158). Tatsächlich hat man den Eindruck, dass die Vertreter dieser
Position, wenn man ihre Äußerungen auf ein implizites Gesellschaftsideal hin abtastet, den
Habermas‘schen Traum weitgehend teilen. Diese Position stellt den Kampf gegen Diskrimi-
nierung, also gegen jede Form von Ungleichbehandlung, in den Vordergrund. 

Diese Position ist für Muslime besonders plausibel, die den Islam als Privatsache, als An-
gelegenheit zwischen Individuum und Gott betrachten. Diese Position ist notwendigerweise
werteplural, insofern sie es ablehnt, das gesellschaftliche Leben methodisch vom Standpunkt
der Religion her durchzugestalten. Dies geht Hand in Hand mit einer Subjektivierung und
Privatisierung des islamischen Kults. Eine systematische Studie zu einem derartigen Islam-
verständnis steht noch aus.19 Hinweise, die freilich nicht mehr als ein Schlaglicht auf das
Phänomen werfen, lassen sich einer Fallstudie entnehmen, die in jüngerer Zeit von Aylin
Gençel angefertigt wurde (2003). Die von ihr beschriebenen Mitglieder einer Berliner
türkischstämmigen Familie bekennen sich zu einem »bewussten« Islam. Sie meinen damit
einen Islam, dem man sich aus eigener Entscheidung zuwendet, und vor allem einen Islam,
den man sich eigenständig aneignet. Der »bewusste Islam« setzt sich von einem traditionalen
(sie sagen: »dörflichen«) Islam ab, den man ohne viel zu reflektieren und zu prüfen von sei-
nen Eltern übernimmt. Die Mitglieder der Familie folgern aus der individuellen Hinwendung
zu Gott, dass es im Islam keinen Zwang gibt. »Dann gibt es das auch nicht, dass einer den
anderen zu etwas zwingt. Warum bete ich denn den namaz? Für meinen eigenen Seelenfrie-
den. Warum faste ich? Ich faste nicht für dich, meine Mutter, die Kinder oder meinen Mann.
Sondern ich faste für mich.« (nach Gençel 2003:44) In der familialen Praxis sieht dies so
aus, dass Frauen mit Kopftuch und Frauen ohne Kopftuch zusammenleben; dass die älteren
regelmäßig beten, während die jüngeren sich damit noch Zeit lassen. Die Kinder werden
zum Korankurs geschickt. Aber es wird auch toleriert, wenn die Tochter einen Nicht-Muslim
heiratet – und die Familie setzt sich mit einem gewissen Stolz auf ihre Toleranz von Ver-
wandten ab, die diese Entscheidung verurteilen. Die Mitglieder der beschriebenen Familie
sind ebenfalls skeptisch gegen eine zu starke Stellung der islamischen Gemeinden. Sie sehen
in ihnen Institutionen, die sich prinzipiell zwischen Individuum und Gesellschaft stellen und
oft dirigistische Ansprüche stellen. Man wirft den Gemeindeangehörigen »Autoritätsgläu-
bigkeit« vor: Die Gläubigen würden oft blind den Hodschas folgen, ohne sich selbst ein Bild
zu machen. Der Dogmatismus, der, so die Vertreter dieser Position, die Gemeinden charak-
terisiere, ist mit ihrer eigenen Form der individuellen Aneignung nicht vereinbar.

Das hier formulierte Ideal der individuellen Aneignung der Tradition ist weit verbreitet,
auch wenn viele einräumen würden, dass sie selbst − leider − nicht die Zeit dazu fänden, es
auch in der Praxis umzusetzen. Dies geht einher mit einer gegenseitigen Respektierung un-
terschiedlicher Lesarten. All dies gilt als Voraussetzung dafür, den Islam so weiterzuentwi-
ckeln, dass er in die Moderne passt − was auch die Voraussetzung dafür ist, den wichtigen
Beitrag des Islam zur Moderne zur Geltung zu bringen. »Der Westen hinkt hinter dem Koran
her; aber wir hinken hinter dem Westen her« ist eine gerne bemühte Redewendung, die dies
zum Ausdruck bringt.

19) Dies ist kein Zufall. Das Phänomen dieses Mehrheitsislams (musluman de culture) lässt sich natur-
gemäß schwieriger beschreiben, als der kommunalistische oder revolutionäre Islam, weil er keine ei-
genen Organisationsformen und Dogmen hervorbringt. 

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 23:41:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347


358

Diese Vision eines individuierten Islam ist wahlverwandt zu einem »liberalen« Islam, d.h.
einem Islam, der sich selbstbewusst zu Wertepluralität, Stimmenvielfalt und individuell be-
sonderen Glaubenswegen bekennt. Damit eine derartige Position zur Entfaltung gelangt,
wäre es allerdings notwendig, dass das oben entfaltete Problem von Macht und Diskriminie-
rung gelöst wird. Nur dann wird eine derartige Position nicht mit Selbstaufgabe, Assimilati-
on und Schwäche assoziiert werden. Die europäischen Gesellschaften müssten den Islam als
ernstzunehmende Stimme zulassen. Dies würde u.a. die Bereitschaft erfordern, der Haber-
mas‘schen Forderung zu entsprechen, die universalistischen Gehalte ihrer Verfassungen von
den lokalen und partikularistischen Traditionen zu trennen − einmal vorausgesetzt, dass dies
überhaupt möglich ist (Habermas 1992:166ff.). Im Prinzip ist die englische Gesellschaft mit
ihren Versuchen, Britishness neu zu definieren, in Europa bei diesem Versuch am weitesten
gegangen. In den kontinentalen Gesellschaften ist dies noch kaum sichtbar. 

Die Konfrontation mit islamophoben Zuschreibungen, mit Ausgrenzungs- und Ohn-
machtserfahrungen stellt die Vertreter eines individuierten Islam vor das Problem, für ihre
Positionen kämpfen zu müssen. Wie wir dies bei der Darstellung der nächsten Position sehen
werden, hieße dies aber, einige ihrer Grundprinzipien opfern zu müssen. Wenn sie nicht dazu
bereit sind, führt dies zu einem fast resignativen Rückzug. Man lebt dann, wie die von Aylin
Gençel beschriebene Familie, seinen Islam im Privatraum. Dort wird dann eine fast perfekte
türkische Welt (mit dezidiert urbanem Charakter) gelebt. Sie leben in Berlin und halten zu
der deutschen Gesellschaft technische Beziehungen aufrecht. Anpassungsforderungen wird
eine entschiedene Abfuhr erteilt:

»Die größe Frage ist die Anpassungsfrage an die Deutschen. Nun ist der Ministerpräsident
Mesut Yilmaz gekommen und hat folgendes verkündet: ›Die Türken müssen sich an die
Deutschen anpassen.‹ Also in welcher Hinsicht sollen wir uns anpassen? OK – mit der Spra-
che, das akzeptiere ich. Aber in Bezug auf Arbeit oder Leben, was weiß ich − in welchem
Grade sollte ich mich anpassen? Ich weiß nicht − aber wenn ich das höre, empfinde ich Wi-
derwillen. Also ich lebe hier, ich muss Deutsch sprechen können..aber abgesehen davon,
wieso sollte ich mich einem Deutschen anpassen? Ich glaube nicht, dass meine Kinder, ich,
mein Gatte, uns an die Deutschen anpassen müssen. Ich sehe die Notwendigkeit nicht. Ich
arbeite in diesem Land, zahle meine Steuern, ziehe meine Kinder auf, schicke sie zur Schule,
einer von ihnen arbeitet schon, aber ich habe nicht wie die Deutschen gelebt ..ich lebe wie
ein Türke und habe auch noch keine Reaktion von deutscher Seite darauf bekommen.« (un-
publiziertes Interview von Gençel 2003) Die Anpassungsleistung, die für Vertreter des indi-
viduierten Islam im Grunde unproblematischer zu erbringen wäre als für Vertreter des kom-
munalistischen Islam, weil religiöse Normen niedriger gehängt oder weniger streng beachtet
werden, wird dann zum Problem, wenn sie in der Konfrontation mit einem Machtdiskurs in
den Ruch symbolischer Unterwerfung kommt.20 

Option 2: Der Kampf für das Recht auf Differenz

Die Vertreter der zweiten Position, die man mit »kommunalistisch engagiert« bezeichnen
könnte, setzen an dieser Stelle an. Sie halten die individuierte Position für aussichtslos. Ist es
wirklich realistisch zu meinen, die Differenz im Privatraum leben und behaupten zu können?
Hat man dann nicht von vorne herein verloren? Man verbirgt den Islam, die Religion, wie
ein Stigma, dessen man sich schämen müsste. Es ist klar, dass die deutsche Gesellschaft mit

20) Zu dieser Reaktion tendieren auch durchaus säkulare Muslime. Unvergessen geblieben ist mir der
Wutausbruch eines jungen Berliner Türken: »Wer sind wir denn überhaupt...Und wenn die noch so
weiter gackern, dann lass ich meine Frau auch Schleier anziehen, obwohl sie Hosen anhat.« (Schif-
fauer 2002:21)

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 23:41:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347


359

den individuierten Muslimen gut leben könnte. Sie bräuchte sich nämlich dann mit dem Is-
lam nicht auseinander zu setzen und würde sich deshalb auch nicht bewegen. In Bezug auf
Anerkennung − etwa der Tatsache, dass man für sein Recht eintritt, ein Kopftuch zu tragen −
kommt man in dieser Hinsicht nicht weiter. Ein Mädchen mit Kopftuch wird auch weiterhin
einfach isoliert sein. Deshalb ist es notwendig, dem Islam in der Öffentlichkeit einen Platz zu
erkämpfen. Es müssen islamische Räume geschaffen werden. Der Islam muss ein akzeptier-
ter way of life in der europäischen Gesellschaft werden. Eine islamische Kleidung muss die
gleiche Selbstverständlichkeit bekommen wie ein Kette mit dem Kruzifix. Ein islamisches
Mädchen muss selbstbewusst und stolz ein Kopftuch tragen können. Nur dann wird die Be-
sonderheit als Besonderheit wahrgenommen und nicht mehr als Andersheit gesehen, als eine
Differenz, die man ausgrenzen muss. Kurz: Während die Vertreter der ersten Position von
der Forderung der Gleichheit ausgehen, stellen die kollektivistisch engagierten Muslime das
Recht auf Differenz an erste Stelle und leiten daraus die Forderung nach Gleichheit ab. Wir
sind anders und wir haben ein Recht anders zu sein und wir können von der Mehrheitsgesell-
schaft erwarten, dass sie dieser Andersheit Respekt zollt. Die Auseinandersetzungen bezie-
hen sich hier auf kollektive Rechte der Religionsgemeinschaft − etwa auf das Recht,
islamische Kleidung in Schule, Universität und am Arbeitsplatz zu tragen, auf das Recht auf
ein Passbild mit Schleier oder Ähnliches.

Nur gemeinsam hat man eine Chance, den Kampf um die Rechte auch zu gewinnen. Als
Einzelner ist man dagegen verloren. Aus dieser Einsicht heraus tendieren die Vertreter dieser
Position von vorne herein dazu, Solidarität stärker zu betonen als die Vertreter der ersten Po-
sition. Wie auch in anderen Gruppen erscheint community building als Möglichkeit von Wi-
derstandspolitik. Was Paul Gilroy für »black Britain« festhält, bezieht sich auch auf die isla-
mischen Gemeinden: »Community, therefore, signifies not just a distinctive political
ideology but a particular set of values and norms in everyday life: mutuality, cooperation,
identification and symbiosis. For black Britain, all these are centrally defined by the need to
escape and transform the forms of subordination which bring ›races‹ into being« (Gilroy
1993:414). Eine nachdrückliche Betonung der Bedeutung des Gemeindelebens folgt daraus.
Ein lebendiger Islam ohne ein lebendiges Gemeindeleben erscheint den Kommunalisten un-
denkbar − sie sehen in der liberal-individualistischen Position einen blässlichen Abklatsch
eines geistbeseelten Șuurlu Islam.

Wie Anthony P. Cohen (1985) gezeigt hat, verlangt Gemeindebildung die Konstruktion
von Symbolen, auf die man sich einigt und mit denen man sich abgrenzt. Beim kommunalis-
tischen Islam ist die Körpersymbolik zentral. Über die Kleidung, insbesondere der von Frau-
en, wird ein starkes Symbol der Differenz zur Mehrheitsgesellschaft, aber auch zum libera-
len Islam geschaffen. Das Abzeichen ist besonders der »türban«, die besondere Form der
islamischen Verhüllung, die in der Türkei nach 1980 aufkam und die sich deutlich vom tra-
ditionellen Kopftuch unterscheidet. Dieses Symbol steht allgemein für das Bekenntnis zu ei-
nem islamischen Familialismus. Was sich allerdings von außen (und auch in der Selbstwahr-
nehmung) als homogen darstellt, entpuppt sich bei näherer Betrachtung als sehr heterogen.
Wie bei allen anderen Gemeinden stellt die Kleiderordnung eine Gemeinsamkeit der Form
her, weit weniger aber der Inhalte. So kann man zeigen, dass sich hinter der Hinwendung
zum »türban« sehr verschiedene Motive verbergen (Jouli 2003), die sich manchmal kombi-
nieren, manchmal aber auch auseinander treten. Der »türban« kann für eine Kritik der westli-
chen Sexualmoral, für eine asketische Körpertechnik oder auch für die empfundene Notwen-
digkeit stehen, sich sichtbar zum Islam zu bekennen. Besonders interessant, und für unsere
Zwecke wichtig, ist es, wenn das Tragen des türban zu einer Voraussetzung für argumentati-
ve Rebellion wird. Dies ist bei engagierten feministischen Muslima der Fall. Ich erlebte etwa
bei einer Milli Görüș-Veranstaltung, wie mehrere Referentinnen sehr deutlich und massiv
gegen Gewalt in der Ehe, gegen arrangierte Heiraten, für das Engagement von Frauen in der

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 23:41:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347


360

Öffentlichkeit Stellung bezogen und − um letzteres zu ermöglichen − für die Beteiligung der
Männer an der Hausarbeit eintraten. Es war sehr deutlich, dass diese Argumentation vielen
der anwesenden Männer zu weit ging. Die symbolische Eindeutigkeit, die die Frauen mit ih-
rer Kleidung herstellten, zwang die Männer jedoch dazu, sich mit ihren Forderungen ausein-
ander zu setzen. Man hat den grundsätzlichen Punkt der Loyalität geklärt − und kann nun
umso nachdrücklicher zur Sache kommen.

Eine kommunalistische Position weist eine gewisse Wahlverwandtschaft mit Orthodoxie
und zwar im genauen Sinn von Recht-Gläubigkeit auf. Die Einbindung in die Gemeinde geht
mit der Bejahung der gemeinsam verbindenden Gesetzlichkeit einher. Dies ist allerdings al-
les andere als statisch: Gerade in der Diaspora entfaltet sich hier ein Bemühen darum, wie
man rechtlich einwandfreie Lösungen für neue Herausforderungen finden kann. Dem Kampf
um das Recht auf Differenz in der Gesellschaft korrespondiert eine theologische Suche nach
der Begründung dieses Rechts im religiösen Gesetz und der gleichzeitigen Bejahung der
Notwendigkeit, in Bezug auf die Umsetzung die neue Situation zu berücksichtigen, die sich
aus dem Leben in Europa ergibt.21

Die Betonung von Gemeindebindung geht nicht selten mit einer starken Betonung von
Gruppensolidarität einher. Dies steigert sich in Situationen, die von Machtungleichgewicht
charakterisiert sind, leicht zu einem Loyalitätszwang. Wer um kollektive Rechte kämpft, ten-
diert dazu, in innerer Geschlossenheit ein wichtiges Moment zum Aufbau von Gegenmacht
zu sehen. Dem fällt in der Regel innere Kritik, insbesondere die an der Führung der Gemein-
de, zum Opfer. Eine hohe soziale Kontrolle geht oft mit der Sanktionierung von Aussteigern
und Außenseitern einher. Widerspruch wird oft aus Angst vor Ausgrenzung nicht öffentlich
formuliert, sondern allenfalls hinter vorgehobener Hand. Dabei wäre es ein Missverständnis,
dies auf eine Kontrolle von oben nach unten zu reduzieren. Die Kontrolle wird durchaus
auch von unten und aus freien Stücken ausgeübt, nämlich von Gemeindeangehörigen, die in
einer intakten Führung den Garant für den Zusammenhalt der Gemeinde sehen. Ein Beispiel
für diese Argumentation lieferte die Vertreterin der Muslimischen Jugend, Riem Hawi, auf
einer Veranstaltung im Dezember 2003 im Tempodrom. Laut der Journalistin Claudia
Dantschke führte sie aus, dass die keine Probleme gehabt habe, solange sie die einzige Mus-
lima an einer Schule gewesen sei. »Als andere Muslime hinzukamen, habe sie immer be-
gründen müssen, warum andere am Sportunterricht teilnehmen würden, sie aber nicht. ›Wir
müssen enger zusammen arbeiten und konsequenter in unseren Ausführungen sein.‹« Wie
Claudia Dantschke (2004) richtig, wenn auch in völliger Unsensibilität für die eine solche
Position begründenden Zwänge, anmerkt, wird darin »ein wenig von dem Gruppenzwang
sichtbar,der an manchen Schulen dazu führt, dass muslimische Kinder keine Wurstbrote
mehr essen wollen...« 

In solchen Situationen wird, um es mit Bourdieu zu formulieren, einer der beiden »genuin
politischen Modi«, nämlich der der eigenständigen Meinungsbildung, zugunsten des ande-
ren, der Übertragung der Vollmacht, zurückgenommen, d.h. zugunsten der »Wahl von
Wortführern und Bevollmächtigten im Sinn der Entscheidung für bestimmte Ideen, Überzeu-
gungen, Entwürfe, Programme, Pläne, die, da inkarniert in Persönlichkeiten, in ihrer Wirk-
lichkeit und Glaubwürdigkeit eben auch von der Wirklichkeit und Glaubwürdigkeit dieser
›Persönlichkeiten‹ abhängen« (Bourdieu 1982:665).

Die Tendenz zur »Zurückstellung des Selbst« (Bourdieu) scheint mit der Einsicht zusam-
menzuhängen, dass das Bekenntnis zur Individualität − zur eigenständigen Meinungsbildung

21) Diese Suche findet u.a. im European Council for Fatwa and Research statt, wo ein Islam für Minder-
heiten definiert wird. Die Islamische Gemeinschaft Milli Görüș ist Mitglied in diesem Gremium (Ca-
eiro 2003).

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 23:41:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347


361

−  unter bestimmten Umständen die Sache schwächen kann, weil sie der Isolation, Überwa-
chung und Vereinzelung des individuellen Subjekts Vorschub leistet. 

Allerdings wird hier die Problematik der Position einer kollektiven Selbstbehauptung
deutlich. Sie ist angetreten, um angesichts von Ohnmacht und Diskriminierung eine Gegen-
macht aufzubauen. Gleichwohl gibt es eine problematische Tendenz, die Machtstrukturen
nach innen zu verdoppeln − und zwar umso ausgeprägter, je größer der Druck der Gesell-
schaft ist, auf den man antwortet. Eben dies lässt diese Gemeinden leicht zu Orten eines in-
neren Autoritarismus werden. Unter den Bedingungen der Machtlosigkeit und Diskriminie-
rung schlägt Solidarität leicht in Loyalitätserwartungen um.

Gerade diese »Autoritätshörigkeit« des kommunalistischen Islam erscheint Vertretern ei-
nes liberalen Islam häufig problematisch. Andererseits würde, so die Vertreter des orthodo-
xen Islam, die Position der Liberalen zur Selbstaufgabe führen. 

Option 3 : Die Ablehnung des Kampfes um Anerkennung

Die dritte Position, die man unter den Muslimen der zweiten Generation findet, ließe sich als
antihegemoniale charakterisieren. Sie hält den Vertretern eines individuierten Islam und den
des kommunalistisch-orthodoxen Islams vor, dass die Suche nach Anerkennung, sei es in
Form der Anerkennung von Gleichheit oder von Differenz, immer in die Sackgasse führt.
Diese Position ist extrem sensibel gegenüber dem Problem von Macht und Identität, so wie
sie am deutlichsten von subjekttheoretischen Denkern entfaltet wurde (Butler 1997/2001;
Foucault 1981)22.

Sobald man überhaupt beginnt, in der feindlich gestimmten Gesellschaft um Anerkennung
zu werben − ob nun um Anerkennung als Gleicher oder als Differenter −, habe man sich
schon aufgegeben. Man überlässt nämlich dann dem anderen, der nicht der Gemeinde ange-
hört, die Definitionsmacht darüber, wer als guter und wer als schlechter Muslim zu gelten
hat. Dies ist nicht nur kränkend, sondern es ist auch eine Spirale, an deren Ende die Selbst-
verleugnung steht, weil man sich am Ende den Werturteilen der anderen Religion unterwor-
fen hat. Was aber − so fragen die Vertreter dieser Position − legitimiert die Mehrheitsgesell-
schaft denn überhaupt dazu, sich als Richter über den Islam aufzuspielen? Ganz sicher nicht
die moralische Überlegenheit. Tatsächlich war es einer der zentralen Inhalte der Zeitschrift
D.I.A. (»Die islamische Alternative«), die als Organ der mittlerweile verbotenen Hizb-ut
Tahrir ein Forum für die revolutionäre Variante diese Position darstellte, die moralische
Selbstgefälligkeit des Westens anzugreifen. Welche Gesellschaft hat Faschismus und Kolo-
nialismus hervorgebracht, welche hat den Massenmord an den Juden verübt? Die Gewalt,
die den Westen in seiner gesamten Geschichte charakterisiert, richtet sich heute, so die Ver-
treter dieser Position, primär gegen den Islam. Israel, Tschetschenien, Afghanistan und der
Irak werden immer wieder als Beispiele einer imperialistischen Politik aufgeführt. Das Ziel
dieser Politik sei es, die einzige Stimme, die sich dem global geltenden hegemonialen Dis-
kurs entgegenstelle, zu zerschlagen. Wer, wie die Vertreter des individuierten oder des kom-
munalistischen Islam, versuche, sich mit der Hegemonialmacht zu arrangieren (oder sich in
ihrem Schatten einzurichten), werde letztendlich das Potenzial des Islam verspielen, eine ra-

22) Hierzu siehe insbesondere Butlers Diskussion von Althussers Szene der Interpellation. Die Suche
nach Anerkennung bedeutet immer auch, sich affirmativ zu dem Prozess des asujetissements zu ver-
halten. In unserem Fall: Die Muslime in Europa werden als Subjekte durch Interpellation der Staats-
macht konstituiert. Wer diese Interpellation als an sich gerichtet annimmt, akzeptiert damit auch »die
durch diese Stimme bewirkte Unterordnung und Normalisierung« (Butler 2001:11). Die antihegemo-
niale Position besteht in dem verzweifelten, weil zum Scheitern verurteilten, Versuch, sich dieser In-
terpellation zu entziehen. 

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 23:41:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347


362

dikale Alternative zu sein. Dies ist auch theologisch nicht zu rechtfertigen. Man muss an der
absoluten Unverhandelbarkeit islamischer Positionen festhalten.

Die antihegemoniale Position ist mit einer Wendung zur Ultraorthodoxie wahlverwandt.
Sie betont Reinheit und Authentizität und grenzt sich von weniger puristischen Positionen
ab. Die Grenze, die gegenüber der Mehrheitsgesellschaft gezogen werden, werden auch
gegenüber den anderen Muslimen gezogen, denen vorgeworfen werde, sich auf das System
einzulassen und damit den Islam zu verraten. Die Abgrenzung nach außen produziert einen
Dogmatismus nach innen und eine Sanktionierung aller möglichen Abweichungen von der
reinen und wahren Lehre. Diese Position existiert in einer weltzugewandten und einer
weltablehnenden Variante. Die weltzugewandte Position betont, dass man den wahren Islam
nur in einem wahrhaft islamischen Staat leben kann – und leitet daraus die Notwendigkeit
zur Revolution ab. Die revolutionäre Hoffnung richtet sich dabei auf die Herkunftsländer.
Europa wird primär als Basis wahrgenommen, von der aus revolutionäre Aktivitäten organi-
siert werden können. Die weltablehnende Variante findet sich in der Regel in mystischen
Zirkeln, die sich aus der Gesellschaft zurückziehen und den Kontakt nach Möglichkeit ein-
schränken. 

Die antihegemoniale Position wird von den beiden anderen Positionen entschieden kriti-
siert. Die Kritik aus den Kreisen des individuiert-wertepluralen Islam lautet, dass diese Posi-
tion unrealistisch sei. Es sei eine Illusion zu meinen, man könne aus der Gesellschaft heraus-
optieren. Tatsächlich leugnet die antihegemoniale Position, dass das Leben als Muslime in
der europäischen Gesellschaft bedeutet, dass sie − wie Stuart Hall es formuliert − »unwider-
ruflich das Produkt mehrerer ineinander greifender Geschichten und Kulturen sind und zu
ein und derselben Zeit mehreren ›Heimaten‹ und nicht nur einer besonderen Heimat angehö-
ren« (Hall 1992:310). Dies gilt auch schon deshalb, weil sich Vertreter dieser Positionen ih-
rer eigenen Tradition mit dem Rüstzeug zuwenden, das sie an europäischen Schulen und
Universitäten vermittelt bekommen haben (Kepel 1987; Al Azmeh 1993; Schiffauer 1999;
2000). Dies prägt nachhaltig ihre Sprache und ihren Denkstil. Am deutlichsten wird dies,
wenn die Wortwahl und die Thematik ihrer Positionen manchmal bis in die Details die Rhe-
torik der radikalen Linken aufgreift, wie es bei dem revolutionären Flügel der Fall ist. Aber
auch der quietistische Zirkel ist nicht von der weiteren Gesellschaft unbeeinflusst geblieben.
Wie Gerdien Jonker jüngst gezeigt hat unterscheidet sich z.B. die Stellung der Frauen in der
Süleymancı-Gemeinde wesentlich von der in traditionalen Gemeinden in der Türkei (Jonker
2002). Die Betonung von kultureller Reinheit und religiösem Absolutismus leugnet die Tat-
sache, dass sie, wie Hall es formuliert, »unwiderruflich Übersetzer« sind. 

Die zweite Kritik aus dem Kreis des werteplural-individuierten Islam betrifft die Tendenz
zur sektiererischen Intoleranz vor allem bei den Vertretern der revolutionär antihegemonia-
len Position. Gerade die Tendenz zur Abgrenzung und Intoleranz erscheint den anderen
Muslimen als Widerspruch zu dem Einheitsgebot des Islam und der damit verbundenen prin-
zipiellen Offenheit. Auf besondere Kritik in diesem Zusammenhang waren die Fetwas gesto-
ßen, in denen Kaplan Muslime, die eine andere Haltung zum Staat einnahmen als er, zu
Apostaten erklärte.

Vertreter des kommunalistisch-orthodoxen Islam würden sich dieser Kritik zum Teil an-
schließen: Sie würden aber darüber hinaus kritisieren, dass die antihegemoniale Politik poli-
tisch völlig illusionär sei. Sie wäre nachgerade kontraproduktiv für jede Politik, die versucht,
einen Raum für den Islam zu schaffen. Letztendlich würde die antihegemoniale Politik nur
den Feinden des Islam in die Hände arbeiten.

Auf diese Kritik antworten die Ultraorthodoxen – etwas hilflos – mit einem Hinweis auf
Gottes Willen. Gott kann es doch einfach nicht wollen, dass ein Teil der Gläubigen sich ver-
westlicht und ein anderer Teil der Gläubigen wichtige Positionen räumt, einfach um sich mit

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 23:41:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347


363

den Feinden des Islam gut zu stellen. Man kann also hoffen, dass er diejenigen unterstützt,
die seine Offenbarung ernst nehmen.

Das folgende Schema benennt die drei Positionen des Diaspora-Islam der zweiten Genera-
tion und führt stichwortartig die Kritik auf:

Das Schema führt die drei Positionen auf, die sich in der Diaspora herausbilden. Die Positio-
nen neben den Pfeilen benennen jeweils die zentralen Kritikpunkte aneinander; die Pfeilspit-
ze zeigt auf die Position, an der Kritik geübt wird.

Vertreter des individuierten Islam kritisieren am kommunalistischen Islam den Autorita-
rismus. Dieser widerspricht ihren Konzeptionen eines »bewussten« Islam, der sich nicht von
Autoritäten leiten lässt, sondern durch eine individuelle und kritische Aneignung der Schrif-
ten bestimmt ist. Sie kritisieren am antihegemonialen Islam den sektiererischen und darüber
hinaus intoleranten Geist, der im Widerspruch zu dem steht, was für sie den Kern des Islam
ausmacht, nämlich ein Bekenntnis zu Frieden, Toleranz und Offenheit. 

Vertreter des kommunalen Islam kritisieren am individuierten Islam umgekehrt einen »li-
beralistischen« Individualismus eines »anything goes«. Dies würde letztendlich zu Anpas-
sung, Selbstverlust, Auflösung führen. An der antihegemonial-ultraorthodoxen Position kri-
tisieren sie neben dem Sektierertum vor allem auch eine unrealistische Politikhaltung. Die
Politik der Ultraorthodoxie würde letztendlich eine Politik der Verortung in Europa völlig
unmöglich machen.

Vertreter der antihegemonial-ultraorthodoxen Position kritisieren am individuierten Islam
die »Verwestlichung«. Für sie haben die von diesen Kreisen bezogenen Positionen nichts
mehr mit dem Islam zu tun. Das Bekenntnis zu einer privaten Religion entspräche dem
Christentum, nicht aber dem Islam. Der kommunalistischen Position konzedieren sie, dass
sie zwar im Prinzip gegen diese Auflösungserscheinungen angeht; da sie sich aber der Defi-
nitionsmacht von Nicht-Muslimen unterwirft, wird sie früher oder später Positionen einneh-
men, die mit dem Islam nichts zu tun haben.

Jede dieser Positionen hat ihre innere Logik − und verstrickt sich in Widersprüche, die von
den anderen Positionen benannt werden. Mein Anliegen war es zu zeigen, dass diese Wider-
sprüchlichkeit die Zerrissenheit der Migrationssituation und die Abwertung, die der Islam in
Europa erfährt, reflektiert. Die Erfahrung der Macht schreibt sich in diese Formierungen ein.

Werteplural-individuierter Islam

Selbstpreisgabe Autoritätsfixiertheit Sektiererhafte Verwestlichung
Preisgabe der islamischen Einheit Verchristlichung

Radikalismus schadet dem Kampf um einen 
islamischen Raum in der Gesellschaft

Kommunalistisch- Antihegemonial-
orthodoxer ultraorthodoxer
Islam Islam

Räumung entscheidender islamischer Positionen 
im Kampf um Anerkennung

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 23:41:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347


364

Die Rezeption des Diaspora Islam in den Gemeinden

Die drei Haltungen der zweiten Generation haben (noch) zu keiner eigenen Organisations-
form gefunden, wie dies bei den entsprechenden Gemeinden in der jüdischen Diaspora der
Fall ist. Vielmehr finden sich Vertreter aller Positionen in allen Gemeinden wieder, die sich
in den ersten Jahren der Migration in Europa etabliert haben. In jeder Gemeinde finden sich
Personen mit individuierten, kommunalistisch-orthodoxen und antihegemonial-ultraorthodo-
xen Einstellungen − wenn auch in unterschiedlichem Ausmaß. Die individuierte Haltung fin-
det sich primär in der D÷T÷B – und zwar wegen des von dieser Gemeinde vertretenen
Bekenntnisses zu einem Islam, der die Religion als Privatsache zwischen Mensch und Gott
betrachtet. Die kommunalistisch-orthodoxe Position findet sich dagegen vorwiegend in der
Milli Görüș. Die radikal antihegemoniale Position wird in ihrer revolutionären Variante im
Kalifatsstaat und in ihrer quietistischen von den Süleymancı vertreten. Während also auf der
Ebene zwischen den Organisationen nach wie vor die Ausrichtung an der Türkei bestimmend
ist, vertreten in den Gemeinden (meist) Angehörige der zweiten Generation Positionen, die
in Bezug auf die Aufnahmegesellschaft entwickelt werden. Damit ergibt sich also ein kom-
plexes Webmuster, das auch die Möglichkeiten neuer Koalitionen bietet.

Die Organisationen haben in unterschiedlichem Ausmaß auf diese Verschiebung der reli-
giösen »Nachfrage« reagiert. Die D÷T÷B, die − was ihre Anhängerschaft betrifft − eigentlich
die natürliche Sachwalterin eines liberalen Islam sein könnte, hat bislang versagt. Dies liegt
an dem Charakter als staatliche Behörde und der engen Anbindung an den türkischen Staat.
Dieser Umstand erschwert eine eigene Entwicklung von Positionen, die auf die Entwicklung
in Europa reagieren könnten. Es ist beispielsweise bezeichnend, dass die D÷T÷B sich im Jahr
2000, als lebhafte Diskussionen um die Etablierung eines islamischen Religionsunterrichts
in Berlin stattfanden, außerstande sah, an den Debatten teilzunehmen (Senatsverwaltung
2000:8). In zentralen Fragen − etwa ob der Unterricht auf Türkisch oder auf Deutsch stattfin-
den sollte − hatte sich die Organisation noch nicht zu einer Meinung durchringen können.

Im Gegensatz dazu hat in der Milli Görüș seit der Mitte der neunziger Jahre ein Füh-
rungswechsel stattgefunden. Die leitenden Positionen wurden systematisch mit Angehörigen
der zweiten Generation besetzt, die in Europa aufgewachsen waren. Seitdem versucht die
Führungsspitze der Milli Görüș die kollektivistisch engagierte Position aufzugreifen und sie
zu einem neo-orthodoxen Diaspora-Islam weiter zu entwickeln. Die türkeibezogenen Kon-
flikte, die die Gemeinden in den siebziger und achtziger Jahren entzweiten, werden von der
Führungsspitze für überholt erklärt. Die Aufgabe des Tages sei es, dem Islam einen Platz in
der europäischen Öffentlichkeit zu schaffen. In diesem Zusammenhang begann die Gemein-
de sich durch eine Reihe bemerkenswerter Positionierungen zu profilieren: Sie trat für einen
Islamunterricht auf Deutsch ein, startete unter ihren Anhängern eine Kampagne zur Annah-
me der deutschen Staatsbürgerschaft und verabschiedete Stellungnahmen, in denen die Gläu-
bigen ermutigt werden, ihre Kinder auf deutsche Bildungsinstitutionen, insbesondere Gym-
nasien, zu schicken. In internen Diskussionen wurde versucht, die Rolle des Islam im
säkularen Rechtsstaat, das Verhältnis zum Christentum und die Rolle der Frau im Islam zu
bestimmen. Die Differenz des Diaspora- zum Exil-Islam wurde explizit auf den Punkt ge-
bracht, als Mehmet Sabri Erbakan, der zwischen 1999 und 2002 der Organisation vorstand,
in seiner Antrittsansprache verkündete, dass man als Muslim in Europa in einer privilegier-
ten Situation sei: 90 Prozent der Muslime lebten schließlich in Situationen staatlicher Op-
pression, materiellen Elends oder in Kriegsgebieten. Aus der Privilegierung der europäi-
schen Muslime ergebe sich eine Verantwortung gegenüber dem Welt-Islam. Bei der Milli
Görüș hat man, was die Entwicklung eines Diaspora-Islam betrifft, einen umgekehrten Ein-
druck zur Situation bei der D÷T÷B. Während die D÷T÷B hinter den Entwicklungen in den Ge-
meinden hinterher hinkt, setzt sich die Leitung der Milli Görüș an die Spitze dieser Entwick-

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 23:41:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347


365

lungen. Zeitweise hatte man den Eindruck, dass die Positionen, die in der Führungsspitze
entwickelt wurden, der ersten Generation in der Gemeinde zu weit gingen. All dem korres-
pondiert eine vorsichtige Lockerung der Beziehung zu der Türkei.23

Die antihegemonial-ultraorthodoxe Position revolutionärer Ausprägung findet sich vor al-
lem im »Kalifatsstaat« vertreten, der, obwohl im Dezember 2001 in Deutschland verboten,
weiterhin aktiv ist. Der Kalifatsstaat steht für einen islamistischen revolutionären Panisla-
mismus. Der Traum des Gründers Cemaleddin Kaplan war die islamische Revolution in der
Türkei, die Wiedererrichtung des Kalifats und darüber die weltweite Wiederherstellung des
eigentlichen Islam. In der auf türkisch erscheinenden Verbandszeitschrift »Ümmet-i Mu-
hammed« (»Die Gemeinde Muhammeds«), nach dem Verbot der Gemeinde in Deutschland
2001 in »Asr-i Saadet« (»Das Zeitalter der Glückseligkeit«) umbenannt, wird die weltweite
Unterdrückung des Islam unter besonderer Berücksichtigung der Türkei dargestellt. Europa
spielt in dieser Zeitung kaum eine Rolle; die Themenstellungen sind vielmehr diejenigen ei-
nes globalen Islamismus. Dies ist grundlegend anders bei der auf deutsch erscheinenden Mo-
natszeitschrift D.I.A. (Der Islam als Alternative). Schon die Abfolge der Themenstellungen
zeigt die Entwicklung einer antihegemonialen Position in der Auseinandersetzung mit Euro-
pa an. Mit »Schutz der fünf Grundwerte«; »Menschen mit Rechten − Menschen ohne Rech-
te«, »Ausländer«, »Dschihad«, »Globaler Kapitalismus«, »Nationalismus« werden Themen
aufgegriffen, die in den europäischen Debatten eine zentrale Rolle spielen. Für die antihege-
monial-ultraorthodoxe Position weltflüchtiger Prägung steht die Süleymancı-Gemeinde. Die
Gemeinde ist deshalb interessant, weil es Ende der neunziger Jahre so aussah, als würden
sich Vertreter von orthodoxen Positionen durchsetzen und sich die Gemeinde zur Gesell-
schaft hin öffnen. Diese Entwicklung in der Diaspora-Gemeinde wurde 2000 vom Zentrum
in der Türkei abrupt gestoppt (hierzu Jonker 2002) 

Wenn in all den drei Gemeinden unter Mitgliedern der zweiten Generation, sagen wir, Po-
sitionen eines individuierten Islam existieren, dann heißt dies natürlich nicht, dass diese Po-
sitionen deckungsgleich wären: Vielmehr ergeben sich komplexe Synthesen, die zu sehr un-
terschiedlichen Ausprägungen führen. Wer im Kalifatsstaat liberale Positionen vertritt, wird
beispielsweise darauf insistieren, dass man sich die Schriften individuell aneignen und eine
Pluralität von Lesarten respektieren muss. Er wird auch Kritik an Tendenzen zu sektenhaften
Verkrustungen in der Gemeinde üben. Gleichzeitig wird er aber ein sehr dezidiertes politi-
siertes Weltbild vertreten und sich in dieser Hinsicht stark von einem Liberalen bei der
D÷T÷B unterscheiden. 

Ausblick

In der Diskussion wird die Entwicklung eines europäischen Islam in der Regel mit der Assi-
milierung des Islam assoziiert: Der europäische Islam wird »unser« Islam sein: verhand-
lungsbereit, tolerant und weltoffen. Es war die Absicht des Textes zu zeigen, dass unter den
Bedingungen faktischer Diskriminierung eine derartige Entwicklung unwahrscheinlich ist.
Auch der indviduierte Islam (der noch die meisten Ähnlichkeiten mit dem Phantasma der
Europäer hat) wird angesichts der europäischen Haltung seine Widerständigkeit behalten,
auch wenn dieser Widerstand oft wenig sichtbar sein wird, weil er sich in Rückzug äußert.
Daneben werden sich kommunalistisch-orthodoxe und antihegemonial-ultraorthodoxe Posi-
tionen weiter entfalten. Es gibt nicht den europäischen Islam, sondern eine Vielfalt von Hal-

23) Es bleibt abzusehen, wie diese Entwicklung angesichts der Führungskrise in der Milli Görüș weiter-
geht. Der charismatische Mehmet Sabri Erbakan trat im Oktober 2002 von seinem Amt zurück, offi-
ziell aus Gesundheitsgründen, nach einem Bericht der Zeitschrift Hürriyet wegen einer Affäre. Sein
Nachfolger, Yavuz Celik Karahan, setzt die Linie fort.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 23:41:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347


366

tungen, die sich über die Verortung des Islam in Bezug auf Europa, auf das Herkunftsland
und auf den globalen Islam explizit oder implizit auseinander setzen. Es gibt jedoch nicht
nur eine Vielzahl von Stimmen, sondern auch eine prozessuale Dynamik. Sie ergibt sich
schon daraus, dass jede Position, die in der Suche nach einem Ort in Europa entwickelt wird,
ihre Probleme birgt. Diese Probleme sind aber ein Stachel, der die Suche weiter vorantreibt.

Dabei ist in diesem Text auf eine besondere Quelle der religiösen Pluralität in Europa
noch nicht eingegangen worden: Wenn hier von »Europa« die Rede war, dann ist dies eine
problematische Verallgemeinerung. Tatsächlich sind die Migranten ja mit sehr unterschiedli-
chen politischen Kulturen in Europa konfrontiert. Die Migration hat in allen europäischen
Zivilgesellschaften eine Diskussion über ihr Selbstverständnis ausgelöst. Dies hat wiederum
sehr unterschiedliche Lösungen gefunden. Während in Großbritannien beispielsweise be-
wusst versucht wird, »Britishness« neu zu definieren, findet man in Frankreich ein Rück-
besinnen auf die Werte des republikanischen Universalismus. Während der Exil-Islam der
ersten Generation europaweit sehr ähnliche Positionen entwickelt hatte, weil er Europa ins-
gesamt den Rücken zukehrte, gilt dies für die Positionen einer zweiten Generation nicht
mehr. Die Differenzen zwischen liberalen, orthodoxen und ultraorthodoxen Positionen wer-
den sich aller Voraussicht nach in England anders entwickeln als in Frankreich, in den Nie-
derlanden anders als in Deutschland. Die schrittweise Ersetzung des Türkischen als Sprache,
in der die Debatten geführt werden, durch die jeweiligen Landessprachen wird die Diversifi-
zierung weiter vorantreiben. Der europäische Islam wird also immer vielstimmiger werden.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 23:41:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347


367

Literatur

Al-Azmeh, Aziz. 1993. Islams and Modernities. London: Routledge.

Anderson, Benedict (1998). Long Distance Nationalism. In ders. The Spectre of Comparisons. Nationa-
lism, Southeast Asia and the World. London/New York, Verso: 58-74.

Atacan, Fulya. 1993. Kutsal Göç. Radikal Islamcı bir grubun anatomisi. Ankara: Bağlam Yayıncılık.

Berger, Peter L. 1967/1973. Zur Dialektik von Religion und Gesellschaft. Frankfurt am Main: Fischer.

Bhabha, Homi. 1993. Remembering Fanon: Self, psyche and the colonial condition. In Colonial discourse
and post-colonial theory. A reader, hrsg. von Williams, Patrick und Laura Chrisman. Hemel Hemp-
stead: Harvester, 112-123.

Boyarin, D. and J. Boyarin (1993). »Diaspora: Generational Ground of Jewish Identity.« Critical Inquiry
19(4): 693-725.

Butler, Judith. 2001/1997. Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung. Gender Studies. Frankfurt
am Main. Suhrkamp.

Caeiro, Alexandre. 2003. The European Council for Fatwa and Research. Paper read at Fourth Mediter-
ranean Social and Political Research Meeting, at Florenze – Montecatini Terme.

Çaglar, Ayșe. 2003. Encountering the State in migration driven transnational fields: Turkish immigrants
in Europe. Habilitation. FU Berlin. 

Clifford, James. 1986. On Ethnographic Allegory. In Writing Culture. The Poetics and Politics of Ethno-
graphy, hrsg. von Clifford, James und George E.Marcus. Berkeley: University of California Press, 98-
121.

Clifford, James 1994. »Diasporas.« Cultural Anthropology 9(3): 302-38.

Cohen, Anthony P. 1985. The Symbolic Construction of Community. London und New York: Routledge.

Dantschke, Claudia: Das Ziel ist die »Islamische Republik Deutschland« www.politikforum.de/forum/ar-
chive/6/2004/abgelesen am 1.12.2004

Düttmann, Alexander G. 1997. Zwischen den Kulturen. Spannungen im Kampf um Anerkennung. Frank-
furt am Main: Suhrkamp.

Fanon, Frantz. 1981. Die Verdammten dieser Erde. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Foucault, Michel. 1991. Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Gençel, Aylin. 2003. Images of Islam in the Diaspora. An Ethnographic Study of a Turkish Family in Ber-
lin. Masterarbeit. Fakultät für Kulturwissenschaften, Europa-Universität Viadrina Frankfurt (Oder).

Gilroy, Paul. 1993. Urban Social Movements, ›Race‹ and Community. In Colonial discourse and post-
colonial theory. A reader, hrsg. von Williams, Patrick und Laura Chrisman. Hemel Hempstead: Har-
vester: 404-420. 

Goffman, Erving. 1963/1980. Stigma. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Greve, Martin. 2002. Die Musik der imaginären Türkei. Musik und Musikleben im Kontext der Migration
aus der Türkei nach Deutschland. Habilitation. Fakultät für Geisteswissenschaften, Technische Univer-
sität Berlin.

Habermas, Jürgen. 1992. Anerkennungskämpfe im demokratischen Rechtsstaat. In Multikulturalismus
und die Politik der Anerkennung, hrsg. von Taylor, Charles. Frankfurt am Main: Fischer, 147-196.

Hall, Stuart. 1994. Die Frage der kulturellen Identität. In Hall, Stuart: Rassismus und kulturelle Identität.
Hamburg: Argument Verlag, 180-222. ORIGINAL.

Honneth, Axel. 1992. Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte. Frankfurt
am Main: Suhrkamp.

Jonker, Gerdien. 2002. Eine Wellenlänge zu Gott: Der Verband der islamischen Kulturzentren in Europa.
Bielefeld: Transcript.

Kepel, Gilles. 1987. Les Banlieues de l'Islam. Paris: Editions du Seuil.

Klinkhammer, Grit 2000. Moderne Formen islamischer Lebensführung. Marburg, Diagonal.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 23:41:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347


368

Mumcu, Uğur. 1987. Rabita. Istanbul: Tekin.

Roth, Philip 1993. Operation Shylock. A Confession. New York, Simon&Schuster.

Schiffauer, W. (2000). Die Gottesmänner. Türkische Islamisten in Deutschland. Eine Studie zur Herstel-
lung religiöser Evidenz. Frankfurt am Main, Suhrkamp.

Schiffauer, Werner, Gerd Baumann, Riva Kastoryano und Steven Vertovec (Hrsg). 2002. Staat-Schule-
Ethnizität. Münster: Waxmann Verlag.

Schiffauer, Werner. 1997. Islam as a Civil Religion: Political Culture and the Organisation of Diversity
in Germany. In The Politics of Multiculturalism in the New Europe, hrsg. von Modood, Tariq und Pnina
Werbner. London und New York: Zed Books.

Schiffauer, Werner. 1988. Migration and Religiousness. In The New Islamic Presence in Western Europe,
hrsg. von Gerholm, Lithman. London: Mansell Publ. Lim. 

Schiffauer, Werner. 1997.Islamic Vision and Social Reality. The Political Culture of Sunni Turks Muslim
in Germany. In Islam in Europe – The Politics of Religion and Community, hrsg. von Vertovec, Steven
und C. Peach. London: McMillan. 

Schiffauer, Werner. 1999. Islamism in the diaspora. The fascination of political Islam among second ge-
neration German Turks. Oxford. Transnational Communities Programme – Working Paper Series.
http://www.transcomm.ox.ac.uk

Schiffauer, W. 2004. Die Islamische Gemeinschaft Milli Görüș – ein Lehrstück zum verwickelten Zusam-
menhang von Migration, Religion und sozialer Integration. Migrationsreport 2004. Fakten – Analysen
– Perspektiven. K. J. Bade, M. Bommes and R. Münz. Frankfurt; New York, Campus Verlag: 67 – 96.

Senatsverwaltung für Schule, Jugend und Sport (Hrsg). 2000. Islamischer Religionsunterricht an Berliner
Schulen. Probleme, Fragen, Antworten. Podiumsdiskussion am 29.3.2000 in der Friedrich-Ebert-Stif-
tung. Berlin.

Sivan, Emmanuel 1985. Radical Islam. Medieval Theology and Modern Politics. New Haven and Lon-
don, Yale University Press.

Taylor, Charles. 1992. Die Politik der Anerkennung. In Taylor, Charles: Multikulturalismus und die Po-
litik der Anerkennung. Frankfurt am Main: Fischer,13-78.

Vertovec, Steven. 2002. Religion in Migration, Diasporas and Transnationalism. Vancouver Centre of
Excellence. Research on Migration and Integration in the Metropolis. Working Paper Series No.02-07.

Prof. Dr. Werner Schiffauer
Europa-Universität Viadrina

Postfach 775
15207 Frankfurt (Oder)

schiffauer@euv-frankfurt-o.de

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 23:41:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347

