Vom Exil- zum Diaspora-Islam.
Muslimische Identititen in Europal

Von Werner Schiffauer

Die Muslime in Europa stehen vor der Herausforderung, eine Rolle fiir den Islam auflerhalb
der klassischen islamischen Linder, des dar al Islam, zu definieren. Dies bedeutet, sich als
Muslime in dreierlei Hinsicht neu zu verorten — in Bezug auf das Einwandererland, in Bezug
auf das Herkunftsland und in Bezug auf den globalen Islam.

Die Verortung als Muslim in der Einwanderergesellschaft im Besonderen und in Europa
im Allgemeinen wird durch zwei Besonderheiten erschwert: Zum einen gibt es eine lange
(und von beiden Seiten immer wieder gepflegte) Tradition, Islam und Christen in einer Be-
ziehung von Alteritit zu sehen, d.h. ein vorgeblich »islamisches« und ein vorgeblich »christ-
lich-jlidisches« Wertverstindnis in einen Antagonismus zueinander zu setzen. Zum anderen
sind die Trégerschichten des Islam zum grofiten Teil Arbeitsmigranten und ihre Abkommlin-
ge. Es handelt sich um Neuankommlinge, die in Europa die unteren Positionen der Berufs-
skala eingenommen haben und sich iiber die Generationen langsam hocharbeiten. Der Islam
ist somit nicht nur die andere Religion schlechthin, sie ist auch die Religion der Arbeiter, der
underclass, der Ausgegrenzten und der Ghettobewohner. Diese beiden Aspekte unterschei-
den die Situation des Islam in Europa von der in anderen Regionen, in der der Islam in der
Minderheit steht.

Die Muslime miissen zweitens den Bezug zum Herkunftsland neu denken. Die durch eine
geteilte Lebenswelt gestifteten Selbstverstindlichkeiten verlieren ihre Plausibilitit. Man be-
trachtet das Herkunftsland (und die Rolle, die die Religion in ihm spielt) von aufien, auf der
Folie und in der Differenz zur Einwanderungsgesellschaft.

Zum dritten entfaltet sich ein neuer Bezug zum Islam als Weltreligion und damit zur um-
ma, der islamischen Weltgemeinschaft. Zumindest in den Lindern des Nahen und Mittleren
Ostens existiert im Alltagsverstidndnis eine ethnozentrisch bedingte und wenig reflektierte
Identifikation von Nation und Islam. Man weil} natiirlich, dass auB3erhalb der arabischen Na-
tion respektive tiirkischen Nation Muslime leben, aber im Grund ist Araber-Sein und Muslim-
Sein respektive Tiirke-Sein und Muslim-Sein identisch.2 Auch diese Identifikation bricht mit
der Migration auf. In Europa wird man als Muslim identifiziert und fiir die Ereignisse in der
islamischen Welt haftbar gemacht. Man muss sich zu Korperstrafen, Burka und dem 11.
September erkldren, auch wenn diese Phinomene fiir die eigene islamische Praxis und die
der Umwelt nie eine Rolle spielten.

Es entspricht dieser Vielfalt der Beziige, dass der sich in Europa etablierende Islam 4u-
Berst vielfiltig erscheint. Die Versuche sich zu verorten brachten eine Vielzahl von Antwor-
ten hervor. Anders als das Klischee es will, entsteht nicht ein, vorgeblich liberaler »europi-
scher Islam«, sondern der Islam in Europa ist durch gegensitzliche Stromungen und

1) Ich mochte an dieser Stelle meinen Dank an die vielen Personen ausrichten, die mit mir den Text kri-
tisch durchgegangen sind und ihn kritisiert haben. Zu nennen sind zunidchst meine Frau Julia Eckert
und die Teilnehmer des Forschungskolloquiums in Frankfurt/Oder. Besonders hervorheben mochte
ich auch den Beitrag der anonymen Rezensenten, deren Kritik mir sehr wichtig war.

2) In dieser Hinsicht unterscheidet sich das alltégliche Bewusstsein in den islamischen Lindern nicht
von der Situation im Christentum. Die Identifikation von Christentum und Nation spiegelte sich in
Europa besonders deutlich in der Militirgeschichte etwa in dem Brauch, die Waffen auch in Kriegen
der christlichen Nationen untereinander zu segnen.

Soziale Welt 55 (2004), S. 347 - 368

i X 21873.218.80, am 25.01.2026, 23:41:45. © itzter Inhal 3
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347

348

Richtungen charakterisiert. Allerdings gilt es iiber die iibliche (und mittlerweile etwas lang-
weilige) Konstatierung von pluraler Identitit oder Multivokalitit hinaus und einen Schritt
weiter zu gehen. Die Vielfalt der Stimmen und Positionen, die sich entwickeln, stehen ndm-
lich nicht unverbunden nebeneinander, sondern sie beziehen sich aufeinander, ergénzen oder
widersprechen sich. Sie konnen sich schon deshalb nicht gegenseitig ignorieren, weil sie,
worauf Zygmunt Bauman hingewiesen hat, seitens der Mehrheitsgesellschaft als Kollektiv-
person, als Zurechnungsgemeinschaft, betrachtet werden (Bauman 1991: 42). Sie werden
fiireinander verantwortlich gemacht. Weil die AuBerungen oder Taten einzelner islamischer
Gemeinden auf alle anderen Muslime zuriickzufallen drohen, miissen sie Stellung beziehen
und sich gegebenenfalls distanzieren. Dies ist besonders deutlich bei extremen Vorkommnis-
sen wie der Biicherverbrennung in Bradford oder dem 11. September, gilt aber auch in weni-
ger dramatischen Fillen. Weil dies so ist, konstituieren diese vielen Stimmen einen Raum
von Debatten, eine Diskursarena oder ein Diskursfeld. Diskursfelder sind durch strittige The-
men und eine daraus abgeleitete Konstellation von Positionen charakterisiert.

In diesem Text geht es darum, am Beispiel der tiirkischen Einwanderer die Vielfalt und
die Gemeinsamkeit der Debatten iiber die Verortung des Islam in Europa zu rekonstruieren.
Die Debatte der ersten Generation, so die These, zentrierte sich um andere Punkte, hatte an-
dere Themen und fiihrte zu anderen Gruppenkonstellationen als die Debatte der zweiten Ge-
neration. Fiir die erste Generation stellte sich das Problem, einen »Islam im Exil« zu definie-
ren. Europa war fiir sie »gurbet«, Fremde. Sie fand sich in einer ex-zentrischen Position, die
sie zwang, bewusster als im Heimatland zu dem islamischen kulturellen Repertoire Stellung
zu beziehen und die es ihr ermoglichte, einen regard de loin auf ihr Heimatland zu richten.?
Die Fraktionen, die sich in dieser Generation herausbildeten, reflektierten die Rolle, die der
Islam in der Tiirkei spielen sollte. Wenn dieser Islam auch tiirkeibezogen war, so unterschied
er sich doch deutlich vom tiirkischen Islam, vor allem was die pointierte Schirfe betraf, mit
der die Fraktionen einander gegeniibertraten. Die Debatten in der zweiten Generation stellen
sich dagegen der Notwendigkeit, in »den Kulturen, in denen sie leben, zurechtzukommen,
ohne sich einfach zu assimilieren und ihre eigene Identitit vollstindig zu verlieren« (Hall
1992:310). Der Islam dieser Generation ldsst sich als diasporischer Islam charakterisieren,
insofern diese Generation in Europa heimisch ist, aber das starke Gefiihl von transnationalen
Zusammengehorigkeiten (etwa zu Tiirken in anderen europiischen Lindern und in der Tiir-
kei) pflegt. Dem korrespondiert ein groBeres Bewusstsein von der umma, der islamischen
Weltgemeinschaft.* Ich mochte im Folgenden zeigen, dass in der Auseinandersetzung mit
dem Anerkennungsproblem in der Aufnahmegesellschaft bei dieser Generation #hnliche
Fraktionierungen entstehen, wie sie auch fiir andere Diasporagemeinden typisch sind — ndm-
lich Fliigel von einer Ultraorthodoxie, einer Orthodoxie und einer wertepluralen Position.
Hier liegt eine meiner Differenzen zu Autoren wie Hall, Bhabha, Clifford oder Gilroy, denen
ich, wie deutlich werden wird, ansonsten viel verdanke. Sie sehen in Hybriditét den Kern ei-

3) Die von einer ersten Generation zu erbringenden Definitionsleistungen werden oft unterschitzt. Sie-
he in diesem Zusammenhang die Fallstudien von Yassar Fuad und Fatma Eren in Schiffauer 1997.

4) Es bedarf noch einiger Anmerkungen zu der Unterscheidung zwischen Exil-Islam und Diaspora-Is-
lam, da aus der jiidischen Religionsgeschichte stammende Begriff Diaspora zwar wortlich » Ausbrei-
tung« meint, semantisch aber am besten als Exil zu fassen ist. In diesem Text bezieht sich der Begriff
Exil auf das existenzielle Gefiihl, in der Fremde zu leben. Ihm korrespondiert das Gefiihl des Verlus-
tes der Heimat und eine entsprechende Sehnsucht nach Riickkehr. Diaspora bezieht sich dagegen auf
das vor allem bei einer zweiten Generation auftretende Gefiihl einer Alteritit in einer neuen Heimat.
Die hier vorgenommene Unterscheidung von exilischer und diasporischer Identitdt kniipft an die
Uberlegungen von Daniel und Jonathan Boyarin zur jiidischen Diaspora (1993) an. Sie argumentie-
ren, dass jiidische Identitdt nur als Diaspora-Identitdt denkbar ist und nicht als abgeschlossenes, be-
grenztes Phdnomen (1993:721) (siehe dazu auch Clifford 1994:323. Das Argument der Boyarins
wurde von Philip Roth in seinem Roman Operation Shylock aufgenommen).

i X 21873.218.80, am 25.01.2026, 23:41:45. © itzter Inhal 3
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347

349

ner Diaspora-Identitit und werten ethnischen oder religiosen Fundamentalismus als bedauer-
liche Entgleisung. Ich betrachte dagegen gerade die fast notwendige Koexistenz dieser Flii-
gel als Charakteristikum von Diaspora-Identitit.

Theoretisch ist es mein Anliegen, die wichtigen Einsichten, die zum Verhiltnis von Macht
und Identitét in der postkolonialen Diskussion entwickelt wurden, fiir die Diskussion der Ent-
wicklung des europédischen Islam der zweiten und dritten Generation von Einwanderern frucht-
bar zu machen. Dies bedeutet mehr als die Anwendung einer Theorie auf ein neues Gebiet. Der
Islam ist ndamlich nicht aus Zufall in der Diaspora-Diskussion bislang stiefmiitterlich behandelt
worden. Diese Vernachlidssigung steht in Zusammenhang mit einer hdufigen Vermengung nor-
mativer und empirischer Gehalte, die ihrerseits eine Folge der politischen Emphase der Theorie
ist. Die von Briichen, komplexen Verwerfungen, Zerstreuungen, Ausgrenzungen etc. charakte-
risierte Diaspora-Situation schien fiir viele postkoloniale Theoretiker die Chance zu bergen, die
Fallen der Subjektzentriertheit zu iiberwinden, die Foucault herausgearbeitet hat. Die Diaspora
bot Raum fiir eine kreative, kosmopolitische Existenz und damit eine Chance, sich zu emanzi-
pieren. Die afro-karibische Diaspora galt dabei als das Lieblingskind: Sie brachte Formen des
Protestes hervor, in denen sich die europdische Linke wiedererkennen konnte, weil sie ihr so
nahe standen. In sie konnte man hineinprojizieren, wofiir man sich aus einer linksrevolutioné-
ren Perspektive begeistern konnte. Die Folge war ein systematischer normativer bias der post-
kolonialen Theorie. Dieser bias tritt aus der Behandlung der Kultur, die sich unter den musli-
mischen Einwanderern entfaltete, deutlich hervor. Diese Diaspora-Kultur war nicht weniger
radikal als die der karibischen Einwanderer. Aber es war deutlich, dass die islamischen Formen
des Protestes nicht diejenigen waren, die eine europdische Linke mit Emanzipation assoziierte.
Beispielhaft ldsst sich dies in Bezug auf die Rolle, die der Inszenierung von Korperlichkeit in
der Protestkultur nach Paul Gilroy zukommt, belegen: »The body,« schreibt Gilroy, »has be-
come, in various ways, a cultural locus of resistance and desires. A sense of the body ‘s place in
the natural world can provide, for example, a social ecology and an alternative rationality that
articulates a cultural and moral challenge to the exploitation and domination of the »>nature
within us and without us<.« (1993: 407). All dies ldsst sich sehr genau auf die Kopftuchbewe-
gung (politics of veiling) beziehen. Dennoch war es eindeutig nicht diese Form von
Korperpolitik, tiber die Gilroy sich mit solcher Begeisterung duflerte.

Die Hinwendung zu islamischen Formen des Protestes kann helfen, den normativen bias
der postkolonialen Theorie zu iiberwinden. Der kulturvergleichende Blick erlaubt Distanz
und stiftet eine gewisse Niichternheit. Er 6ffnet damit den Blick fiir Empirie: Er kann dazu
beitragen, die Gemeinsamkeit und Differenzen der Traume von Befreiung zu sehen, und
macht es moglich, die Verschiedenartigkeit dieser Trdume zu beschreiben. Er sensibilisiert
fiir die Tatsache, dass die Traume der Befreiung der einen Gruppe nicht unbedingt identisch
sind mit den Trdumen der Befreiung einer anderen Gruppe — was soweit gehen kann, dass
das, was im Namen der Befreiung von kultureller Fremdbestimmung etwa von Islamisten ge-
fordert wird>, fiir andere, die Befreiung mit einer Bewegung zu mehr individueller Autono-
mie und Selbstbestimmung assoziiert, als Alptraum erscheinen kann.®

5) Zu diesen Triumen im Islamismus siehe Sivan 1985:1-15

6) Ich halte es fiir wichtig, den Begriff der »Befreiung« relativistisch zu bestimmen — auch wenn man
sich damit das Problem einhandelt, dass der Begriff in einem islamischen Diskurs andere Konnotati-
onen enthélt als in einem antirassistischen Diskurs. Zum einen kann auch innerhalb eines Diskursfel-
des der Begriff schon sehr unterschiedlich besetzt sein — eine radikal-feministische Bestimmung kann
sich unterscheiden von einem antirassistischen oder indigenistischen (was beispielsweise bei den
Zaptistas zu Problemen fiihrte). Zum anderen trigt eine Relativierung der Binnensicht Rechnung und
beugt einem Alterierungsdiskurs vor.

i X 21873.218.80, am 25.01.2026, 23:41:45. © itzter Inhal 3
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347

350

Ich beziehe mich im Folgenden auf Material, das ich in mehr als zwanzig Jahren vor allem
in der Auseinandersetzung mit der tiirkischen Diaspora in Deutschland erhoben habe. Eine in
der letzten Zeit fertiggestellte vergleichende Untersuchung (Schiffauer et al. 2002) zeigt,
dass sich zahlreiche Einsichten mit gewissen Einschriankungen auch auf die anderen européi-
schen Linder iibertragen lassen.

Der Islam im Exil

Kollektive Identitit entfaltet sich im Zusammenspiel von kollektiver Erfahrung und der poli-
tischen Organisation dieser Erfahrung. Erfahrung begriindet eine — nicht selten diffuse — Be-
diirfnislage. Diese wird allerdings erst dann zu einem bewussten Selbstverhiltnis, wenn sie
ausgedriickt bzw. »reprisentiert« wird — und zwar in dem Doppelsinn des Wortes, wenn sie
»dargestellt« und politisch vertreten wird. Dies geschieht manchmal »bottom up«, wenn
etwa soziale Bewegungen ein Bediirfnis aufgreifen und ihm Ausdruck verleihen. Genauso
hiufig geschieht dieser Prozess »top down«: Dann reagieren bereits existierende Organisati-
onen auf ein Bediirfnis und formulieren ein Deutungsangebot. In diesem Fall entsteht ein
Verhiltnis von Nachfrage und Angebot. Dies ist regelmiBig dann der Fall, wenn nicht nur
eine Organisation, sondern eine Vielzahl von Organisationen auftritt, die mit ihren Deu-
tungsangeboten untereinander konkurrieren.

Der Schliisselbegriff zum Verstindnis der religiosen Bediirfnislage bei Migranten der ers-
ten Generation lautet »gurbet«, die Fremde.” Die Erfahrung von Fremdheit hat mehrere Fa-
cetten. Eine erste ist die Angst vor Selbstverlust. Der Migrant bewegt sich, oft als Alleinste-
hender, in einem Raum, in dem ihn niemand kennt. Oft gewohnt an ein hohes Ausmal3 von
sozialer Kontrolle findet er sich plotzlich in einem Feld, in dem soziale Kontrolle so gut wie
nicht existiert. Dies fiihrte oft zum Gefiihl von Haltlosigkeit. Unter den Migranten der ersten
Generation zirkulierten Erzdhlungen von tiirkischen Arbeitern, die in Deutschland »unter die
Réder kamen«, Beziehungen zu Frauen aufnahmen, Alkoholiker wurden und dariiber ihre
Lebensperspektive opferten. Der Islam bot einen gewissen Halt gegen diese tendenziell sinn-
bedrohenden Erfahrungen — nicht zuletzt, weil man sich in einer Gemeinde von Gleichge-
sinnten aufhielt, die sich gegenseitig stiitzen konnten. Eine zweite Facette der Fremdheitser-
fahrung war die Konfrontation mit einer Sinnkrise. Wohl jeder Migrant stellt sich
irgendwann die Frage, was er eigentlich in der als leidvoll empfundenen Fremde verloren
hatte, ob er nicht besser zu Hause geblieben wire. Die tiirkischen Migranten driickten dies
oft mit der Metapher der Kilte aus. Auch hier hilft eine religiose Orientierung, diese Frage
zumindest besser zu bewiltigen, wenn vielleicht auch nicht, sie zu beantworten. Auch bietet
eine Gemeinde einen gewisse » Wirme«. Ein dritter und wohl der wesentlichste Aspekt des
Erlebnisses von Fremdheit hing mit dem zu Beginn der siebziger Jahre einsetzenden Famili-
ennachzug zusammen. Er bedeutete zum einen, dass man sich nun auf einen lingeren Auf-
enthalt in Europa einrichtete. Er bedeutete zum anderen, dass man nun damit konfrontiert
wurde, die Kinder in einer fremden Umgebung aufziehen zu miissen. Man konnte nicht mehr
wie in der Tiirkei darauf vertrauen, dass die Kinder die eigenen Normen und Werte in der
weiteren Umgebung aufgreifen wiirden. »Gurbet« stand hier fiir die Angst, die Kinder zu
verlieren. Kurz: Die Migrationssituation erzwang eine Besinnung auf die eigenen Normen
und Werte. Die von den Gemeinden angebotenen Korankurse spielten hier eine grofle Rolle.
Sie waren, wie die folgende, aus dem Jahre 1977 stammende AuBerung eines Migranten
zeigt, weit mehr als eine Unterweisung in Glaubensgriinden: »Zwischen Kindern [die zum
Korankurs gehen] und anderen gibt es einen sehr grolen Unterschied, was die Erziehung,
was die Achtung gegeniiber dem Vater betrifft, was die Achtung dir [als Gast] gegeniiber be-
trifft. Wenn ein Gast das Haus betritt, wird das Kind ihn respektieren. Aber ein anderes Kind

7) Zu »gurbet« als Schliisselbegriff bei Migranten der ersten Generation siehe Greve 2002.

i X 21873.218.80, am 25.01.2026, 23:41:45. © itzter Inhal 3
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347

351

wird unnétig losquatschen, es wird einem auf die Nerven gehen, es wird einen zornig ma-
chen... Also es handelt sich um unsere Sitten und Gebriuche. Die lernt ein Kind im Koran-
kurs. Es lernt sie nicht in der Schule.«(zitiert bei Schiffauer 1993:243)

So weit die religitse Bediirfnislage, die aus der Migrationssituation resultierte: Sie gab der
Religiositit der ersten Generation eine dezidiert defensive Einfarbung. Sie zentrierte sich um
Behauptung und Wahrung der eigenen Werte und Lebensentwiirfe in einer fremden Umwelt.

Dieses Bediirfnis lieB Migranten iiberall in der Bundesrepublik die Initiative ergreifen,
Moscheen zu griinden. Diese Initiativen wurden in der Regel von unten getragen$, von Mig-
ranten, die institutionell nicht weiter gebunden waren. Die Initiatoren standen schnell vor
dem Problem, dass die Griindung einer Organisation in einer fremden Umgebung Know-
how erfordert. Man musste einen Verein griinden, sich eine Satzung geben, braucht juristi-
sche Beratung etc. Dieses praktische Handlungsbediirfnis wurde nun von Organisationen
aufgegriffen, die ihren Ursprung in der Tiirkei hatten und in Deutschland aktiv wurden.
Wichtig waren die Siileymanci, die Nurcu, die Milli Goriis und die Idealistenvereine bezie-
hungsweise »Grauen Wolfe«:

— Die in der Tiirkei verbotenen Siileymancit und die Nurcu entstammen der islamischen Bru-
derschaftsreligiositit. Sie waren schon wihrend der ersten Jahre nach der kemalistischen
Revolution gegriindet worden, um dem, was sie als Verarmung des Islam empfanden, eine
islamische Erziehung entgegenzusetzen, und operierten seitdem im Untergrund.

— Die Milli Goriis war in den sechziger Jahren mit dem Ziel gegriindet worden, die Islamisie-
rung der Tiirkei durchzusetzen. Aus ihr sind nacheinander eine Reihe islamisch-konserva-
tiver Parteien hervorgegangen (Nationale Ordnungspartei, Nationale Heilspartei,
Wohlfahrtspartei, Tugendpartei und schlielich Wohlergehenspartei) Die Abfolge der Na-
men reflektiert die prekére rechtliche Stellung dieser Partei in der Tiirkei: Sie wurde immer
wieder verboten und unter einem neuen Namen wiedergegriindet.

— Zu diesen drei islamistischen Organisationen gesellten sich die Idealistenvereine (bzw.
Graue Wolfe), der europdischen Zweig der rechtsnationalistischen Nationalen Bewegungs-
partei, die fiir eine Synthese von Turkismus und Islam eintritt.

— Bemerkenswerterweise wurde das Staatliche Amt fiir Glaubensangelegenheiten, der Sach-
walter des kemalistischen Islam, in den ersten Jahren nicht von sich aus aktiv (wenn auch
Gldubige sich bei der Moscheegriindung an das Amt wenden konnten, um Hilfestellung zu
erhalten). Der tiirkische Staat iiberlief also den Gemeinden des politischen Islam weitge-
hend das Feld. Dies @nderte sich erst Anfang der achtziger Jahre, als die Tiirkei von einer
Politik der weitgehenden Ignorierung der Migranten zu einer konservativen Kulturpolitik
iiberging, deren Ziel es war, die Bindung der Auslandstiirken an den tiirkischen Staat zu er-
hohen®: Die DITIB wurde als europiische Niederlassung des Amtes gegriindet. Sie steht fiir
einen Islam, der die Rolle von Religion strikt auf den privaten Raum beschrinkt wissen will.

— Als letzte Organisation kam schlieBlich die radikal-islamistische Gemeinde des Cemaled-
din Kaplan, der spitere Kalifatsstaat, hinzu, der sich 1983 von der Milli Goriis abspaltete.
Er strebte fiir die Tiirkei eine islamische Revolution nach iranischem Vorbild an.

8) Nur ausnahmsweise ging bei der ersten Welle der Moscheegriindungen die Initiative von transnatio-
nalen Organisationen aus: Freilich erfolgte die Bindung an eine Organisation sehr schnell, wenn der
Anstofl von Personen, die sich der Milli Goriis oder den Siileymanci verbunden sind, ausging. Ich
habe dies am Beispiel von Augsburg dargestellt (Schiffauer 2000:17-26).

9) Es muss darauf hingewiesen werden, dass in den neunziger Jahren bis auf den Kalifatsstaat alle Ge-
meinden der Einfiihrung der Scharia in der Tiirkei abschworen.

i X 21873.218.80, am 25.01.2026, 23:41:45. © itzter Inhal 3
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347

352

Mitte der achtziger Jahre hatte sich das Feld sortiert. Fast alle Moscheen hatten sich der ei-
nen oder anderen Organisation zugeordnet. Die Reprisentation des Islam der Arbeitsmigran-
ten durch diese Organisationen hatte eine weit gehende Konsequenz. Das Bediirfnis nach ei-
ner defensiven Religiositit, das Europa den Riicken zukehrte, wurde aufgegriffen und auf eine
klare Tiirkeiorientierung hin zugespitzt. Die Gemeinden unterschieden sich darin, welche
Rolle sie fiir den Islam in der Tiirkei sahen. Gemeinden, die ein affirmatives Verhéltnis zur la-
izistischen Tiirkischen Republik hatten, distanzierten sich von Gemeinden, die zumindest in
den achtziger Jahren eine islamistische Umgestaltung anstrebten. Letztere unterschieden sich
im Einzelnen im Hinblick auf die Strategie, die sie fiir die Einfiihrung der Scharia ins Auge
fassten: Die Nurcu und die Siileymanci setzten auf consciousness raising durch Korankurse
und Ausbildungswerke; die Milli Goriis auf den parlamentarischen Weg, der Kalifatsstaat
wiederum auf eine Revolution.

Gegenliiber dieser tiirkeiorientierten Perspektive trat das Engagement fiir die Rolle, die der
Islam in Deutschland spielen sollte, zuriick. Besonders deutlich wird dies an den gescheiter-
ten Versuchen, Religionsunterricht an den deutschen Schulen zu etablieren. Ein derartiger
Unterricht wire ganz im Sinne einer defensiven Religiositit gewesen, weil er zur Wertever-
mittlung in der Fremde beigetragen hitte. Er hitte sich auch gegeniiber der deutschen Gesell-
schaft durchsetzen lassen, wenn die islamischen Gemeinden sich zusammengefunden hétten
und gemeinsam als Ansprechpartner deutschen Institutionen gegeniiber aufgetreten wéren
(Schiffauer 1997). Die Interessengegensitze in Bezug auf die Tiirkei machten dies jedoch
unmoglich. Auch dieser Umstand trug dazu bei, dass das Einwanderungsland nicht als »eige-
nes« Land wahrgenommen wurde, als ein Raum, den man irgendwie aktiv mitgestalten
konnte. Deutschland war und blieb »gurbet«, die als leidvoll wahrgenommene Fremde.

Wenn im Exil auch tiirkischstimmige Organisationen aktiv wurden, so unterschied sich
der Exilislam doch deutlich vom Islam in der Tiirkei und zwar sowohl, was den gelebten Is-
lam betrifft wie auch was die Stellung der islamischen Organisationen angeht. Wichtig war
vor allem die Vielzahl von Gemeinden, die in Europa in der Offentlichkeit agieren konnten.
Das in der Tiirkei existierende Monopol des Staatlichen Amtes fiir Glaubensangelegenheiten
war in Europa gebrochen, auch wenn nach wie vor die grof3ite Zahl der Muslime ihm treu
bleiben. Dabei kam in Europa nicht nur eine ohnehin existierende latente Fraktionierung des
Islam zum Ausdruck. Gruppen wie die Siileymanci oder auch die Milli Goriis sind in Europa
prozentual stdrker vertreten als in der Tiirkei. Bemerkenswert war auch die Griindung des
Kalifatsstaats, die in der Tiirkei keine Entsprechung hatte. Es handelt sich bei ihm um ein
Phénomen, das man im Anklang an Benedict Andersons »long distance nationalism« (An-
derson 1998) »long distance religiousness« nennen konnte. In der Sicherheit und der Distanz
der Migrationssituation wurden bei einem Teil der Glaubigen kompromisslose Positionen
entwickelt, die in der Tiirkei selbst unplausibel waren.!°

Ein derartiger Pluralismus zieht von selbst ein bewussteres Verhiltnis zur Religion nach
sich als es in der Tiirkei existiert: Man hat die Option zwischen verschiedenen Gemeinden.
In Europa entfaltet sich damit die Wettbewerbssituation zwischen religiosen Anbietern, die
Peter Berger (1967/1973) als charakteristisch fiir die moderne Religiositit ansieht. Auf die-
ses strukturelle Moment werde ich weiter unten zuriickkommen. Es wird seine Wirkung voll
mit der Verdnderung der religiosen Bediirfnislage der zweiten Generation entfalten.

Eine groBere institutionelle Aufsplitterung wirkte sich allerdings negativ auf die Debatten-
kultur aus. In der Tiirkei, wo die Parteiungen unterirdisch existierten, kam es zu einem leb-
haften Austausch von Positionen und zu einer lebendigen Debattenkultur. In Europa, wo die

10) Dieser Pluralismus ist ein strukturelles Kennzeichen von Diaspora-Religionen (Vertovec 2002:13).
Er reflektiert die Rekonstituierung von Religion in einer neuen Situation.

i X 21873.218.80, am 25.01.2026, 23:41:45. © itzter Inhal 3
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347

353

Parteiungen manifest waren, nahm die Exit-Option (Hirschman 1974) zu. Man betonte die
Grenzen zueinander, distanzierte sich voneinander und bekdampfte sich gegenseitig. Wéhrend
also die Auseinandersetzungen zwischen den Positionen in der Tiirkei oft diskursiv gefiihrt
wurden, waren sie in Europa oft nicht-sprachlich. Die Gespaltenheit des européischen Islam
wurde damals in der Tiirkei mit Verwunderung registriert.!!

Die Idee eines Exil-Islam wurde von den verschiedenen Gemeinden explizit auf den Be-
griff gebracht. In den DITIB-Moscheen nahm sie die Form einer Heimatrhetorik an. Die
Vermittlung islamischer Normen und Werte wurde mit der Sozialisation zum Tiirken und
der Vermittlung von Vaterlandsliebe identifiziert. So wurden in der religiosen Unterweisung
Unterrichtseinheiten zu Themen wie »Wir lieben unser Vaterland« oder »Liebe zum Vater-
land — Die Pflichten gegeniiber dem Vaterland — Auch in der Fremde denken wir an die Hei-
mat« angeboten. In der Milli Goriis wurde zu Beginn der Achtziger die Differenz zwischen
Eigenem und Fremdem auf die bezeichnende Opposition von dar al Islam — »Land des Is-
lam« und dar al harb — wortlich »Territorium des Kriegsgeschehens«!? gebracht. Der domi-
nante Terminus in dieser Opposition ist »Dar al Islam«. Er formulierte in Bezug auf die Tiir-
kei das damalige politische Programm der Milli Goriis: Die Tiirkei ist nach dieser
Auffassung »eigentlich« ein islamisches Land. Es ist von den Kemalisten entfremdet wor-
den. Der Kampf um die Islamisierung ist deshalb ein legitimer Kampf: Es geht um die Wie-
deraneignung des eigenen Raums. Der sekundire Terminus, also »Land des Feindes«, klingt
militanter als er gemeint war: Er driickt aus, dass man sich in Deutschland im Prinzip in ei-
nem feindseligen Land befand — einem Land, das einem nicht gehorte und auf das man kei-
nen Anspruch haben und das man deshalb nicht gestalten wiirde. Diesem Land braucht man
sich nicht verpflichtet zu fiihlen. Eine dritte Formel, mit der der Exil-Islam auf den Punkt ge-
bracht wurde, war der Begriff des Hedschra, der vor allem in der Kaplan-Gemeinde populér
war. Hedschra bezieht sich auf den Akt der Auswanderung der jungen islamischen Gemein-
de nach Medina im Jahr 622, ein Akt, der durch die politische Unterdriickung notwendig ge-
macht worden war. Diese Auswanderung findet zehn Jahre spdter mit der triumphalen
Riickkehr nach Mekka ein Ende. Vor allem wihrend des Ausnahmezustands in der Tiirkei
zwischen 1980 und 1983 war diese Definition populér.

Die Entwicklung des Diaspora-Islam

Auf dem Hintergrund des Exil-Islam der ersten Generation entfaltet sich der wesentlich
komplexere Diaspora-Islam der zweiten Generation. Komplexer deshalb, weil die Fraktio-
nierungen, die aus der tiirkeispezifischen Perspektive resultieren, beibehalten werden, aber
nun durch Positionierungen, die sich aus der Auseinandersetzung mit der Einwanderergesell-
schaft ergeben, iiberlagert werden. Fiir die Entfaltung dieser Positionen ist, dies soll im Fol-
genden am Beispiel der Muslime in Deutschland!?® gezeigt werden, der Kampf um
Anerkennung entscheidend.!#

Die zweite und dritte Generation von Muslimen steht vor der Situation, dass sie — anders
als die Eltern — Européer sind: Sie sind in der einen oder anderen europdischen Gesellschaft
aufgewachsen, sind durch ihre Institutionen gegangen und haben vielfiltige Beziehungen zu

11) Siehe etwa die Bestandsaufname bei Mumcu (1987).

12) Der Terminus wurde in der Regel metaphorisch gebraucht, ndmlich fiir Gebiete, in denen die Her-
schaft nicht islamisch ist oder in denen die Mehrheit der Bevolkerung sich nicht zum Islam bekennt.

13) Die Frage der Anerkennung der islamischen Einwanderer ist in keinem européischen Land geldst.
Die konkrete Ausbuchstabierung des Kampfes hingt jedoch von den unterschiedlichen politischen
Kulturen ab. Siehe hierzu Schiffauer et al. 2002.

14) Zur zentralen Rolle der Anerkennung siehe vor allem Taylor 1992; Honneth 1992; Diittmann 1997.

i X 21873.218.80, am 25.01.2026, 23:41:45. © itzter Inhal 3
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347

354

der Gesellschaft hier aufgebaut. Sie sind deutsche, englische, franzosische Muslime und
nicht nur Muslime in Deutschland, England oder Frankreich. Dies ist nun nichts Gegebenes,
sondern ein praktisches Verhiltnis — eine Aufgabe oder ein Projekt. Sie miissen sich als
Muslime in der jeweiligen Gesellschaft verorten und in dieser Verortung ein Selbstverhéltnis
entwickeln. Diese Aufgabe wird nun allerdings durch zwei Faktoren verkompliziert. Erstens
wird sowohl von der Einwanderergesellschaft wie von der ersten Generation das Verhéltnis
von »europdischer Kultur« und Islam als Verhiltnis von Eigenem und Fremdem konstruiert
— und damit in ein Verhiltnis von Opposition (und nicht von Komplementaritit) gesetzt. Der
zweite Faktor ist, dass dieses Verhiltnis von einer Machtasymmetrie beherrscht wird. Es
handelt sich nicht um ein Verhiltnis unter Gleichen, sondern die europiische Seite ist un-
gleich méchtiger. Neuankommlinge, die einen Platz fiir ihre Religion erkdmpfen wollen,
sind immer in einer strukturell benachteiligten Situation gegeniiber den Platzinhabern, die
die Bedingungen fiir die Zulassung definieren.

Die Konstruktion des »Muslim-Other« ist immer wieder analysiert worden und braucht
deswegen hier nur angedeutet zu werden. Sie macht sich heute insbesondere an zwei Feldern
fest, die als zentral fiir die europdische Wertegemeinschaft gelten. Zum einen existiert der
Verdacht einer prinzipiellen Demokratieunfahigkeit auf Grund einer nicht vollzogenen Auf-
kldarung. Die Trennung von Politik und Religion ist, so die Unterstellung, dem Islam im We-
sentlichen fremd. Der zweite groie Bereich ist der der Gleichheit von Mann und Frau. Die
islamische Familie wird als Hort von Autoritarismus, Patriarchalismus, Frauenfeindlichkeit
und héuslicher Gewalt gesehen — als der genaue Gegenentwurf zur egalitiren und »befrei-
ten« europdischen Familie. Dem Islam als Weltreligion wird zwar prinzipiell ein Wert zuge-
standen — im Einzelnen fillt es den meisten Europdern schwer, sich vorzustellen, welchen
schitzenswerten Beitrag der Islam zu der europdischen Zivilgesellschaft leisten konnte oder
was Européder vom Islam lernen konnten. Dabei paart sich das Misstrauen mit Angst um die
eigene Identitit: Man fiirchtet einen wachsenden Einfluss der Muslime; an AuBerungen, die
das belegen, gibt es keinen Mangel. Vielleicht lohnt es sich, eine zu zitieren, weil sie von ei-
nem sozialdemokratischen und der Migration insgesamt positiv gegeniiberstehenden Politi-
ker stammt.

»Ich glaube, dass die Frage Islam/Islamunterricht zugleich, das spiirt man als Politiker,
groBe Angste und Besorgnisse in unserer Bevolkerung aktiviert. Das spiirt man insbesonde-
re, wenn man zu Diskussionen in Stadtquartieren in Berlin unterwegs ist. Da gibt es — das
sage ich zugespitzt — die Sorge, dass sich iiber Islam, iiber Menschen islamischen Glaubens
in Deutschland, die dann auch noch in die Schule kommen, die Art und Weise unserer Kul-
tur, die ja durch und durch abendléndisch geprigt ist, gewissermaflen schleichend verin-
dert.« (Klaus Boger in Senatsverwaltung 2000:4)

Diese Denkfiguren bestimmen die Debatte auf den unterschiedlichsten Ebenen: Bei fast
jeder Debatte tiber Identitidt und Grenzen Europas — etwa im Zusammenhang mit einem EU-
Beitritt der Tiirkei — wird der Grundverdacht gedufert, dass die judeo-christliche und die is-
lamische Wertgemeinschaft unvereinbar seien. Der generalisierte Fundamentalismusver-
dacht hat nach dem 11. September eine bestimmte Zuspitzung erfahren. Besonders entschei-
dend diirfte jedoch sein, dass der Alterierungsdiskurs auch die schulische Realitidt zumindest
in einigen Lindern Europas nachdriicklich prégt (Schiffauer et al. 2002).

All dies fiihrt zu einem verbreiteten Gefiihl bei der zweiten Generation, dass man doppelt
diskriminiert ist, ndmlich sowohl als Einwanderer als auch als Muslim. Die Europier wiirden
sich frither oder spéter mit der Einwanderung von sikularen Tiirken oder Arabern abfinden,
nicht aber mit der Einwanderung von bekennenden Muslimen, meinte ein junger Muslim der
zweiten Generation zu mir.!?

i X 21873.218.80, am 25.01.2026, 23:41:45. © itzter Inhal 3
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347

355

Die Abwertung wire allerdings weniger problematisch, wenn sie nicht mit der Machtdif-
ferenz verbunden wire, die Neuankommlinge von Platzinhabern trennt. Es geht um die For-
derungen einer Minderheit, die gegen die herrschenden Selbstverstindlichkeiten durchge-
setzt und einer skeptischen Mehrheit oft gegen ihren Widerstand abgetrotzt werden miissen.
Dies wire an sich nicht so problematisch. Im Unterschied zu vielen anderen Minderheiten
werden die Muslime jedoch mit einem bemerkenswerten gesellschaftlichen Schulterschluss
konfrontiert. Anders als bei anderen Fragen, die Immigranten betreffen, fehlen den Musli-
men die Koalitionspartner auf der Seite der Linken!®. Im Gegenteil: In Bezug auf den Islam
sind die aus einer Mischung von Sikularismus und Feminismus gespeisten Einwinde der
Linken oft massiver als die von Seiten der Rechten. So haben viele Muslime oft das Gefiihl,
gegen eine Mauer anzurennen, wenn sie Forderungen erheben — beginnend beim Bau von
Moscheen, der gegen den expliziten Widerstand der Anrainer, manchmal auch den der Be-
horden durchgesetzt werden muss, iiber das Recht auf islamische Kleidung in der Schule
oder am Arbeitsplatz bis hin zu dem Wunsch, die Schamgrenzen etwa beim Schwimm- oder
Sportunterricht respektiert zu sehen. In all diesen Bereichen erleben sie, dass ihre Forderun-
gen auf Skepsis, Zuriickhaltung und nicht selten auf Widerstand stoflen. Nicht selten ergibt
sich die Situation, trotz eindeutiger Rechtslage auch von Behorden hingehalten zu werden
oder das, was man als Recht erachtet, nur iiber langwierige Gerichtsverfahren durchsetzen zu
konnen. Die Konfrontation mit Macht bedeutet bei solchen Auseinandersetzungen héufig ge-
rade auch die Begegnung mit Definitionsmacht. Nicht selten muss man es sich in solchen
Auseinandersetzungen als Muslim gefallen lassen, dass die eigenen Anliegen — aber auch
man selbst — von Nicht-Muslimen danach klassifiziert und beurteilt werden, ob sie dem »ei-
gentlichen humanen Islam« entsprechen oder »fundamentalistisch pervertiert« sind.

Unter den geschilderten Bedingungen, so meine These, spitzt sich die Suche nach Aner-
kennung fast notwendigerweise zu einem agonalen, konflikthaften Kampf um Anerkennung
zu. Das Verhiltnis von Macht und Gegenmacht wird in solchen Situationen zentral. Es
kommt zu einer Verhirtung, die eine zwanglose Ausprigung von Identitit nicht moglich
macht. Bevor wir uns dem Material zuwenden, muss dieses Problem kurz entfaltet werden.!”

Die Suche nach Anerkennung bezieht sich auf ein prekires Verhiltnis von Gleichheit und
Differenz. Man will als Gleicher anerkannt werden — weil Ungleichheit meist Ausgrenzung
und Diskriminierung bedeutet. Man will aber auch als besonders und einmalig wahrgenom-

15) Das Bild wire allerdings unvollstdndig, wenn man nicht auch sehen wiirde, dass ebenso verzerrende
Bilder des Westens von der ersten Einwanderergeneration gezeichnet werden. Die »europidische Kul-
tur« wird als Inversion zur eigenen islamisch-tiirkischen Kultur konstruiert — als Hort der sexuellen
Libertinage, der Freiziigigkeit in Bezug auf Alkohol und Drogen und des Verfalls der familialen Bin-
dungen.

16

=

Es gibt natiirlich Ausnahmen, z.B. in der Person der Bundesausldnderbauftragten Marie-Luise Beck
(Biindnis 90/DIE GRUNEN). Die Geschichte von islamischen Gemeinden und der Linken ist viel-
schichtig und kompliziert. In der Tiirkei standen sich in den siebziger Jahren die Linke und islamische
und islamistische Gemeinden als Gegner gegeniiber. Dabei hielten sich die islamischen Gruppen
zwar weitgehend aus den blutigen innenpolitischen Auseinandersetzungen zwischen Rechten und
Linken heraus. Dennoch war die Kluft in Bezug auf Lebensstile und Lebensentwiirfe zwischen isla-
mischen Gemeinden und der Linken groBer als zwischen letzterer und den oft sikularen rechten
Gruppen. Mit der Migration nach Deutschland hatten die tiirkischen Linken in Gewerkschaften und
den Parteien (vor allem der SPD) maBigebenden Einfluss auf die Auspridgung der Positionen dieser
Gruppen gegeniiber den islamischen Gemeinden. Die Muslime wiederum zogen sich in die Gemein-
den zuriick, die sie als Inseln im Meer von Ungldubigen wahrnahmen. Die zweite Generation hat heu-
te die Konsequenz dieser Auseinandersetzungen zu tragen.

17) Es ist im Rahmen dieses Textes nicht moglich, auf alle Fragen einzugehen, die in der umfangreichen

sozialphilosophischen Literatur zu dem Problem von Macht und Anerkennung diskutiert wurden. Be-
sonders wichtig sind hier Goffman 1963/1980; Bhabha 1993; Butler 1997; Fanon 1981.

i X 21873.218.80, am 25.01.2026, 23:41:45. © itzter Inhal 3
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347

356

men oder zumindest in seiner Besonderheit respektiert werden. Die amerikanische Redewen-
dung »to make a difference«, mit der Anerkennung ausgedriickt wird, bezeichnet dies sehr
genau. Es ist deutlich, dass in diesem doppelten Anerkennungsbegehren eine Spannung an-
gelegt wird. Es scheint mit dem Problem der Quadratur des Zirkels vergleichbar zu sein.
Kaum wird man als different und besonders gesehen, stellt sich das Problem der Gleichheit;
kaum ist man als gleich behandelt, stellt sich die Frage nach dem Recht auf Differenz, er-
wacht das Unbehagen dariiber, dass Unvergleichbares iiber den gleichen Kamm geschoren
wird. Nun wird dies gelegentlich zu einer Paradoxie stilisiert (etwa bei Diittmann 1997). Ich
wiirde nicht so weit gehen. Das Verhiltnis von Gleichheit und Differenz ist ndmlich dann
unproblematisch, wenn die Besonderheit Anerkennung findet oder zumindest auf eine ge-
wisse wohlwollende Offenheit und Neugier stoft. Dies ist dann der Fall, wenn, wie Charles
Taylor (1993:66) es formuliert, man sich im Kulturkontakt von der Annahme leiten lisst,
dass die jeweils andere Kultur einen Wert besitzt, was nicht heiflt, dass man dann schlielich
zu dem gleichen Urteil kommen muss. Der Zen-Buddhismus beispielsweise erfreut sich in
Europa einer grundsitzlichen Anerkennung, und bestimmte Praktiken, die auf seinem Hin-
tergrund erwachsen, konnen mit einer neugierigen, grundsitzlich positiv gestimmten Hal-
tung eines weiten Teils der Offentlichkeit rechnen!8. Jemand, der sich dieser Religionsgrup-
pe zuordnet, kann seine Besonderheit ausspielen, ohne dass die Frage der Gleichheit aktuell
wird. Wenn dies jedoch nicht so gesehen wird — wie im Fall des orthodoxen Islam —, dann
treten die Anerkennung von Differenz und die Anerkennung von Gleichheit in ein fast un-
auflosbares Dilemma. Dann ndmlich geht das Betonen von Besonderheit auf Kosten der
Gleichheit — und umgekehrt. Die Betonung der Besonderheit wird dann nicht als besonderer
oder moglicher Beitrag zur »Wertegemeinschaft«, sondern als Verletzung ihrer Prinzipien
gesehen. Der Schritt zur Ausgrenzung ist dann leicht. Eine Vierzehnjihrige, die sich fiir das
Tragen einer streng islamischen Kleidung entscheidet, gehort dann irgendwie nicht mehr zu
der deutschen Klassengemeinschaft. Sie wird in einem elementaren Sinn nicht mehr als
gleich empfunden; sie ist »anders«, aber nicht »besonders«. Umgekehrt stellt sich bei denje-
nigen, die versuchen, als Gleiche anerkannt zu werden, sehr schnell und leicht das Gefiihl
ein, dass dies nur moglich ist, wenn man seine Besonderheit und damit sich selbst verleug-
net. Auf dieser Folie kommt man dann leicht zu der Position, dass die Suche nach Anerken-
nung per se schon ein Zwangsverhiltnis impliziert.

Auf dieser Folie werden die Identititsdilemmata verstindlich, in die sich die zweite Gene-
ration in der Auseinandersetzung mit der europdischen Gesellschaft verstrickt. Um es zuge-
spitzt zu formulieren: Die europdischen Gesellschaften machen es fast unmoglich, sich ohne
Windungen, Verdrehungen oder Selbstverleugnungen als europdischer Muslim zu definieren
oder, wie man es abstrakter formulieren konnte, eine selbstverstindliche islamische Identitit
in Europa auszubilden. Ich mochte dies zeigen, indem ich idealtypisch die Identitdtsoptionen
durchmustere, die von der zweiten Generation in der Auseinandersetzung mit der européi-
schen Gesellschaft entwickelt werden. In guter Weberscher Tradition werde ich die Positio-
nen sich gegenseitig kommentieren und kritisieren lassen. Es wird dabei deutlich werden,
dass jede der Positionen sich als Antwort auf die Schwierigkeiten versteht, die sich aus den
anderen Positionen ergeben — nur um selbst wieder in Sackgassen zu fiihren.

Option 1: Der Kampf um Gleichheit

Die vielleicht naheliegendste Forderung fiir eine religiose Minderheit ist der Kampf um
Gleichheit und Gleichberechtigung. Der islamische Lebensentwurf soll nicht weniger aner-
kannt werden als der christliche oder der jiidische. Man muss sich als Muslim — individuell

18) Siehe zur unterschiedlichen Wahrnehmung von Islam und Buddhismus auch Klinkhammer
2000:253. Weitere Verweise dort.

i X 21873.218.80, am 25.01.2026, 23:41:45. © itzter Inhal 3
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347

357

oder kollektiv — an den gesellschaftlichen Debatten der Biirgergesellschaft iiber Abtreibung,
Scheidungsrecht etc. genauso beteiligen konnen wie andere religiose Gruppen, und den isla-
mischen Stellungnahmen muss das gleiche Gewicht zugemessen werden wie den jiidischen
und christlichen. Es geht dabei im Wesentlichen um Individualrechte in einer offenen
Biirgergesellschaft. Diese Individualrechte umfassen auch eine »von den Biirgern selbst ge-
steuerte Gleichbehandlung ihrer identititssichernden Lebenskontexte«, wie es Jiirgen Haber-
mas formulierte (1992:158). Tatsédchlich hat man den Eindruck, dass die Vertreter dieser
Position, wenn man ihre AuBerungen auf ein implizites Gesellschaftsideal hin abtastet, den
Habermas‘schen Traum weitgehend teilen. Diese Position stellt den Kampf gegen Diskrimi-
nierung, also gegen jede Form von Ungleichbehandlung, in den Vordergrund.

Diese Position ist fiir Muslime besonders plausibel, die den Islam als Privatsache, als An-
gelegenheit zwischen Individuum und Gott betrachten. Diese Position ist notwendigerweise
werteplural, insofern sie es ablehnt, das gesellschaftliche Leben methodisch vom Standpunkt
der Religion her durchzugestalten. Dies geht Hand in Hand mit einer Subjektivierung und
Privatisierung des islamischen Kults. Eine systematische Studie zu einem derartigen Islam-
verstiindnis steht noch aus.!® Hinweise, die freilich nicht mehr als ein Schlaglicht auf das
Phianomen werfen, lassen sich einer Fallstudie entnehmen, die in jlingerer Zeit von Aylin
Gengel angefertigt wurde (2003). Die von ihr beschriebenen Mitglieder einer Berliner
tiirkischstimmigen Familie bekennen sich zu einem »bewussten« Islam. Sie meinen damit
einen Islam, dem man sich aus eigener Entscheidung zuwendet, und vor allem einen Islam,
den man sich eigenstindig aneignet. Der »bewusste Islam« setzt sich von einem traditionalen
(sie sagen: »dorflichen«) Islam ab, den man ohne viel zu reflektieren und zu priifen von sei-
nen Eltern tibernimmt. Die Mitglieder der Familie folgern aus der individuellen Hinwendung
zu Gott, dass es im Islam keinen Zwang gibt. »Dann gibt es das auch nicht, dass einer den
anderen zu etwas zwingt. Warum bete ich denn den namaz? Fiir meinen eigenen Seelenfrie-
den. Warum faste ich? Ich faste nicht fiir dich, meine Mutter, die Kinder oder meinen Mann.
Sondern ich faste fiir mich.« (nach Gengel 2003:44) In der familialen Praxis sieht dies so
aus, dass Frauen mit Kopftuch und Frauen ohne Kopftuch zusammenleben; dass die élteren
regelmiBig beten, wihrend die jiingeren sich damit noch Zeit lassen. Die Kinder werden
zum Korankurs geschickt. Aber es wird auch toleriert, wenn die Tochter einen Nicht-Muslim
heiratet — und die Familie setzt sich mit einem gewissen Stolz auf ihre Toleranz von Ver-
wandten ab, die diese Entscheidung verurteilen. Die Mitglieder der beschriebenen Familie
sind ebenfalls skeptisch gegen eine zu starke Stellung der islamischen Gemeinden. Sie sehen
in ihnen Institutionen, die sich prinzipiell zwischen Individuum und Gesellschaft stellen und
oft dirigistische Anspriiche stellen. Man wirft den Gemeindeangehdrigen »Autorititsglidu-
bigkeit« vor: Die Gldubigen wiirden oft blind den Hodschas folgen, ohne sich selbst ein Bild
zu machen. Der Dogmatismus, der, so die Vertreter dieser Position, die Gemeinden charak-
terisiere, ist mit ihrer eigenen Form der individuellen Aneignung nicht vereinbar.

Das hier formulierte Ideal der individuellen Aneignung der Tradition ist weit verbreitet,
auch wenn viele einrdumen wiirden, dass sie selbst — leider — nicht die Zeit dazu fdnden, es
auch in der Praxis umzusetzen. Dies geht einher mit einer gegenseitigen Respektierung un-
terschiedlicher Lesarten. All dies gilt als Voraussetzung dafiir, den Islam so weiterzuentwi-
ckeln, dass er in die Moderne passt — was auch die Voraussetzung dafiir ist, den wichtigen
Beitrag des Islam zur Moderne zur Geltung zu bringen. »Der Westen hinkt hinter dem Koran
her; aber wir hinken hinter dem Westen her« ist eine gerne bemiihte Redewendung, die dies
zum Ausdruck bringt.

19) Dies ist kein Zufall. Das Phdnomen dieses Mehrheitsislams (musluman de culture) lédsst sich natur-
gemil schwieriger beschreiben, als der kommunalistische oder revolutionire Islam, weil er keine ei-
genen Organisationsformen und Dogmen hervorbringt.

i X 21873.218.80, am 25.01.2026, 23:41:45. © itzter Inhal 3
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347

358

Diese Vision eines individuierten Islam ist wahlverwandt zu einem »liberalen« Islam, d.h.
einem Islam, der sich selbstbewusst zu Wertepluralitit, Stimmenvielfalt und individuell be-
sonderen Glaubenswegen bekennt. Damit eine derartige Position zur Entfaltung gelangt,
wire es allerdings notwendig, dass das oben entfaltete Problem von Macht und Diskriminie-
rung gelost wird. Nur dann wird eine derartige Position nicht mit Selbstaufgabe, Assimilati-
on und Schwiche assoziiert werden. Die europédischen Gesellschaften miissten den Islam als
ernstzunehmende Stimme zulassen. Dies wiirde u.a. die Bereitschaft erfordern, der Haber-
mas ‘schen Forderung zu entsprechen, die universalistischen Gehalte ihrer Verfassungen von
den lokalen und partikularistischen Traditionen zu trennen — einmal vorausgesetzt, dass dies
tiberhaupt moglich ist (Habermas 1992:166ft.). Im Prinzip ist die englische Gesellschaft mit
ihren Versuchen, Britishness neu zu definieren, in Europa bei diesem Versuch am weitesten
gegangen. In den kontinentalen Gesellschaften ist dies noch kaum sichtbar.

Die Konfrontation mit islamophoben Zuschreibungen, mit Ausgrenzungs- und Ohn-
machtserfahrungen stellt die Vertreter eines individuierten Islam vor das Problem, fiir ihre
Positionen kiimpfen zu miissen. Wie wir dies bei der Darstellung der nichsten Position sehen
werden, hiefe dies aber, einige ihrer Grundprinzipien opfern zu miissen. Wenn sie nicht dazu
bereit sind, fiihrt dies zu einem fast resignativen Riickzug. Man lebt dann, wie die von Aylin
Gengel beschriebene Familie, seinen Islam im Privatraum. Dort wird dann eine fast perfekte
tiirkische Welt (mit dezidiert urbanem Charakter) gelebt. Sie leben in Berlin und halten zu
der deutschen Gesellschaft technische Beziehungen aufrecht. Anpassungsforderungen wird
eine entschiedene Abfuhr erteilt:

»Die grofBe Frage ist die Anpassungsfrage an die Deutschen. Nun ist der Ministerpréasident
Mesut Yilmaz gekommen und hat folgendes verkiindet: >Die Tiirken miissen sich an die
Deutschen anpassen.< Also in welcher Hinsicht sollen wir uns anpassen? OK — mit der Spra-
che, das akzeptiere ich. Aber in Bezug auf Arbeit oder Leben, was weif} ich — in welchem
Grade sollte ich mich anpassen? Ich weil3 nicht — aber wenn ich das hore, empfinde ich Wi-
derwillen. Also ich lebe hier, ich muss Deutsch sprechen konnen..aber abgesehen davon,
wieso sollte ich mich einem Deutschen anpassen? Ich glaube nicht, dass meine Kinder, ich,
mein Gatte, uns an die Deutschen anpassen miissen. Ich sehe die Notwendigkeit nicht. Ich
arbeite in diesem Land, zahle meine Steuern, ziehe meine Kinder auf, schicke sie zur Schule,
einer von ihnen arbeitet schon, aber ich habe nicht wie die Deutschen gelebt ..ich lebe wie
ein Tiirke und habe auch noch keine Reaktion von deutscher Seite darauf bekommen.« (un-
publiziertes Interview von Gengel 2003) Die Anpassungsleistung, die fiir Vertreter des indi-
viduierten Islam im Grunde unproblematischer zu erbringen wiire als fiir Vertreter des kom-
munalistischen Islam, weil religiose Normen niedriger gehédngt oder weniger streng beachtet
werden, wird dann zum Problem, wenn sie in der Konfrontation mit einem Machtdiskurs in
den Ruch symbolischer Unterwerfung kommt.?

Option 2: Der Kampf fiir das Recht auf Differenz

Die Vertreter der zweiten Position, die man mit »kommunalistisch engagiert« bezeichnen
konnte, setzen an dieser Stelle an. Sie halten die individuierte Position fiir aussichtslos. Ist es
wirklich realistisch zu meinen, die Differenz im Privatraum leben und behaupten zu knnen?
Hat man dann nicht von vorne herein verloren? Man verbirgt den Islam, die Religion, wie
ein Stigma, dessen man sich schdamen miisste. Es ist klar, dass die deutsche Gesellschaft mit

20) Zu dieser Reaktion tendieren auch durchaus sikulare Muslime. Unvergessen geblieben ist mir der
Wautausbruch eines jungen Berliner Tiirken: »Wer sind wir denn {iberhaupt...Und wenn die noch so
weiter gackern, dann lass ich meine Frau auch Schleier anziehen, obwohl sie Hosen anhat.« (Schif-
fauer 2002:21)

i X 21873.218.80, am 25.01.2026, 23:41:45. © itzter Inhal 3
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347

359

den individuierten Muslimen gut leben konnte. Sie briuchte sich ndmlich dann mit dem Is-
lam nicht auseinander zu setzen und wiirde sich deshalb auch nicht bewegen. In Bezug auf
Anerkennung —etwa der Tatsache, dass man fiir sein Recht eintritt, ein Kopftuch zu tragen —
kommt man in dieser Hinsicht nicht weiter. Ein Méadchen mit Kopftuch wird auch weiterhin
einfach isoliert sein. Deshalb ist es notwendig, dem Islam in der Offentlichkeit einen Platz zu
erkdmpfen. Es miissen islamische Riaume geschaffen werden. Der Islam muss ein akzeptier-
ter way of life in der europidischen Gesellschaft werden. Eine islamische Kleidung muss die
gleiche Selbstverstindlichkeit bekommen wie ein Kette mit dem Kruzifix. Ein islamisches
Maidchen muss selbstbewusst und stolz ein Kopftuch tragen konnen. Nur dann wird die Be-
sonderheit als Besonderheit wahrgenommen und nicht mehr als Andersheit gesehen, als eine
Differenz, die man ausgrenzen muss. Kurz: Wihrend die Vertreter der ersten Position von
der Forderung der Gleichheit ausgehen, stellen die kollektivistisch engagierten Muslime das
Recht auf Differenz an erste Stelle und leiten daraus die Forderung nach Gleichheit ab. Wir
sind anders und wir haben ein Recht anders zu sein und wir konnen von der Mehrheitsgesell-
schaft erwarten, dass sie dieser Andersheit Respekt zollt. Die Auseinandersetzungen bezie-
hen sich hier auf kollektive Rechte der Religionsgemeinschaft — etwa auf das Recht,
islamische Kleidung in Schule, Universitit und am Arbeitsplatz zu tragen, auf das Recht auf
ein Passbild mit Schleier oder Ahnliches.

Nur gemeinsam hat man eine Chance, den Kampf um die Rechte auch zu gewinnen. Als
Einzelner ist man dagegen verloren. Aus dieser Einsicht heraus tendieren die Vertreter dieser
Position von vorne herein dazu, Solidaritit stirker zu betonen als die Vertreter der ersten Po-
sition. Wie auch in anderen Gruppen erscheint community building als Moglichkeit von Wi-
derstandspolitik. Was Paul Gilroy fiir »black Britain« festhélt, bezieht sich auch auf die isla-
mischen Gemeinden: »Community, therefore, signifies not just a distinctive political
ideology but a particular set of values and norms in everyday life: mutuality, cooperation,
identification and symbiosis. For black Britain, all these are centrally defined by the need to
escape and transform the forms of subordination which bring >races< into being« (Gilroy
1993:414). Eine nachdriickliche Betonung der Bedeutung des Gemeindelebens folgt daraus.
Ein lebendiger Islam ohne ein lebendiges Gemeindeleben erscheint den Kommunalisten un-
denkbar — sie sehen in der liberal-individualistischen Position einen blisslichen Abklatsch
eines geistbeseelten Suurlu Islam.

Wie Anthony P. Cohen (1985) gezeigt hat, verlangt Gemeindebildung die Konstruktion
von Symbolen, auf die man sich einigt und mit denen man sich abgrenzt. Beim kommunalis-
tischen Islam ist die Kérpersymbolik zentral. Uber die Kleidung, insbesondere der von Frau-
en, wird ein starkes Symbol der Differenz zur Mehrheitsgesellschaft, aber auch zum libera-
len Islam geschaffen. Das Abzeichen ist besonders der »tiirban«, die besondere Form der
islamischen Verhiillung, die in der Tiirkei nach 1980 aufkam und die sich deutlich vom tra-
ditionellen Kopftuch unterscheidet. Dieses Symbol steht allgemein fiir das Bekenntnis zu ei-
nem islamischen Familialismus. Was sich allerdings von aufien (und auch in der Selbstwahr-
nehmung) als homogen darstellt, entpuppt sich bei niherer Betrachtung als sehr heterogen.
Wie bei allen anderen Gemeinden stellt die Kleiderordnung eine Gemeinsamkeit der Form
her, weit weniger aber der Inhalte. So kann man zeigen, dass sich hinter der Hinwendung
zum »tiirban« sehr verschiedene Motive verbergen (Jouli 2003), die sich manchmal kombi-
nieren, manchmal aber auch auseinander treten. Der »tiirban« kann fiir eine Kritik der westli-
chen Sexualmoral, fiir eine asketische Korpertechnik oder auch fiir die empfundene Notwen-
digkeit stehen, sich sichtbar zum Islam zu bekennen. Besonders interessant, und fiir unsere
Zwecke wichtig, ist es, wenn das Tragen des tiirban zu einer Voraussetzung fiir argumentati-
ve Rebellion wird. Dies ist bei engagierten feministischen Muslima der Fall. Ich erlebte etwa
bei einer Milli Goriis-Veranstaltung, wie mehrere Referentinnen sehr deutlich und massiv
gegen Gewalt in der Ehe, gegen arrangierte Heiraten, fiir das Engagement von Frauen in der

i X 21873.218.80, am 25.01.2026, 23:41:45. © itzter Inhal 3
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347

360

Offentlichkeit Stellung bezogen und — um letzteres zu ermoglichen — fiir die Beteiligung der
Minner an der Hausarbeit eintraten. Es war sehr deutlich, dass diese Argumentation vielen
der anwesenden Ménner zu weit ging. Die symbolische Eindeutigkeit, die die Frauen mit ih-
rer Kleidung herstellten, zwang die Ménner jedoch dazu, sich mit ihren Forderungen ausein-
ander zu setzen. Man hat den grundsitzlichen Punkt der Loyalitdt gekldrt — und kann nun
umso nachdriicklicher zur Sache kommen.

Eine kommunalistische Position weist eine gewisse Wahlverwandtschaft mit Orthodoxie
und zwar im genauen Sinn von Recht-Gldubigkeit auf. Die Einbindung in die Gemeinde geht
mit der Bejahung der gemeinsam verbindenden Gesetzlichkeit einher. Dies ist allerdings al-
les andere als statisch: Gerade in der Diaspora entfaltet sich hier ein Bemiihen darum, wie
man rechtlich einwandfreie Losungen fiir neue Herausforderungen finden kann. Dem Kampf
um das Recht auf Differenz in der Gesellschaft korrespondiert eine theologische Suche nach
der Begriindung dieses Rechts im religiosen Gesetz und der gleichzeitigen Bejahung der
Notwendigkeit, in Bezug auf die Umsetzung die neue Situation zu beriicksichtigen, die sich
aus dem Leben in Europa ergibt.2!

Die Betonung von Gemeindebindung geht nicht selten mit einer starken Betonung von
Gruppensolidaritit einher. Dies steigert sich in Situationen, die von Machtungleichgewicht
charakterisiert sind, leicht zu einem Loyalititszwang. Wer um kollektive Rechte kdmpft, ten-
diert dazu, in innerer Geschlossenheit ein wichtiges Moment zum Aufbau von Gegenmacht
zu sehen. Dem fillt in der Regel innere Kritik, insbesondere die an der Fithrung der Gemein-
de, zum Opfer. Eine hohe soziale Kontrolle geht oft mit der Sanktionierung von Aussteigern
und AuBenseitern einher. Widerspruch wird oft aus Angst vor Ausgrenzung nicht 6ffentlich
formuliert, sondern allenfalls hinter vorgehobener Hand. Dabei wiire es ein Missversténdnis,
dies auf eine Kontrolle von oben nach unten zu reduzieren. Die Kontrolle wird durchaus
auch von unten und aus freien Stiicken ausgeiibt, nimlich von Gemeindeangehéorigen, die in
einer intakten Fiihrung den Garant fiir den Zusammenhalt der Gemeinde sehen. Ein Beispiel
fiir diese Argumentation lieferte die Vertreterin der Muslimischen Jugend, Riem Hawi, auf
einer Veranstaltung im Dezember 2003 im Tempodrom. Laut der Journalistin Claudia
Dantschke fiihrte sie aus, dass die keine Probleme gehabt habe, solange sie die einzige Mus-
lima an einer Schule gewesen sei. »Als andere Muslime hinzukamen, habe sie immer be-
griinden miissen, warum andere am Sportunterricht teilnehmen wiirden, sie aber nicht. >Wir
miissen enger zusammen arbeiten und konsequenter in unseren Ausfithrungen sein.<« Wie
Claudia Dantschke (2004) richtig, wenn auch in volliger Unsensibilitit fiir die eine solche
Position begriindenden Zwinge, anmerkt, wird darin »ein wenig von dem Gruppenzwang
sichtbar,der an manchen Schulen dazu fiihrt, dass muslimische Kinder keine Wurstbrote
mehr essen wollen...«

In solchen Situationen wird, um es mit Bourdieu zu formulieren, einer der beiden »genuin
politischen Modi«, ndmlich der der eigenstindigen Meinungsbildung, zugunsten des ande-
ren, der Ubertragung der Vollmacht, zuriickgenommen, d.h. zugunsten der »Wahl von
Wortfiihrern und Bevollméchtigten im Sinn der Entscheidung fiir bestimmte Ideen, Uberzeu-
gungen, Entwiirfe, Programme, Pline, die, da inkarniert in Personlichkeiten, in ihrer Wirk-
lichkeit und Glaubwiirdigkeit eben auch von der Wirklichkeit und Glaubwiirdigkeit dieser
>Personlichkeiten< abhidngen« (Bourdieu 1982:665).

Die Tendenz zur »Zuriickstellung des Selbst« (Bourdieu) scheint mit der Einsicht zusam-
menzuhédngen, dass das Bekenntnis zur Individualitit — zur eigenstindigen Meinungsbildung

21) Diese Suche findet u.a. im European Council for Fatwa and Research statt, wo ein Islam fiir Minder-
heiten definiert wird. Die Islamische Gemeinschaft Milli Goriis ist Mitglied in diesem Gremium (Ca-
eiro 2003).

i X 21873.218.80, am 25.01.2026, 23:41:45. © itzter Inhal 3
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347

361

— unter bestimmten Umstinden die Sache schwichen kann, weil sie der Isolation, Uberwa-
chung und Vereinzelung des individuellen Subjekts Vorschub leistet.

Allerdings wird hier die Problematik der Position einer kollektiven Selbstbehauptung
deutlich. Sie ist angetreten, um angesichts von Ohnmacht und Diskriminierung eine Gegen-
macht aufzubauen. Gleichwohl gibt es eine problematische Tendenz, die Machtstrukturen
nach innen zu verdoppeln — und zwar umso ausgeprigter, je grofer der Druck der Gesell-
schaft ist, auf den man antwortet. Eben dies lidsst diese Gemeinden leicht zu Orten eines in-
neren Autoritarismus werden. Unter den Bedingungen der Machtlosigkeit und Diskriminie-
rung schligt Solidaritit leicht in Loyalitdtserwartungen um.

Gerade diese »Autorititshorigkeit« des kommunalistischen Islam erscheint Vertretern ei-
nes liberalen Islam hiufig problematisch. Andererseits wiirde, so die Vertreter des orthodo-
xen Islam, die Position der Liberalen zur Selbstaufgabe fiihren.

Option 3 : Die Ablehnung des Kampfes um Anerkennung

Die dritte Position, die man unter den Muslimen der zweiten Generation findet, lieBe sich als
antihegemoniale charakterisieren. Sie hilt den Vertretern eines individuierten Islam und den
des kommunalistisch-orthodoxen Islams vor, dass die Suche nach Anerkennung, sei es in
Form der Anerkennung von Gleichheit oder von Differenz, immer in die Sackgasse fiihrt.
Diese Position ist extrem sensibel gegeniiber dem Problem von Macht und Identitit, so wie
sie am deutlichsten von subjekttheoretischen Denkern entfaltet wurde (Butler 1997/2001;
Foucault 1981)%2.

Sobald man tiberhaupt beginnt, in der feindlich gestimmten Gesellschaft um Anerkennung
zu werben — ob nun um Anerkennung als Gleicher oder als Differenter —, habe man sich
schon aufgegeben. Man iiberldsst ndmlich dann dem anderen, der nicht der Gemeinde ange-
hort, die Definitionsmacht dariiber, wer als guter und wer als schlechter Muslim zu gelten
hat. Dies ist nicht nur krinkend, sondern es ist auch eine Spirale, an deren Ende die Selbst-
verleugnung steht, weil man sich am Ende den Werturteilen der anderen Religion unterwor-
fen hat. Was aber — so fragen die Vertreter dieser Position — legitimiert die Mehrheitsgesell-
schaft denn iiberhaupt dazu, sich als Richter tiber den Islam aufzuspielen? Ganz sicher nicht
die moralische Uberlegenheit. Tatsichlich war es einer der zentralen Inhalte der Zeitschrift
D.ILA. (»Die islamische Alternative«), die als Organ der mittlerweile verbotenen Hizb-ut
Tahrir ein Forum fiir die revolutionire Variante diese Position darstellte, die moralische
Selbstgefilligkeit des Westens anzugreifen. Welche Gesellschaft hat Faschismus und Kolo-
nialismus hervorgebracht, welche hat den Massenmord an den Juden veriibt? Die Gewalt,
die den Westen in seiner gesamten Geschichte charakterisiert, richtet sich heute, so die Ver-
treter dieser Position, primér gegen den Islam. Israel, Tschetschenien, Afghanistan und der
Irak werden immer wieder als Beispiele einer imperialistischen Politik aufgefiihrt. Das Ziel
dieser Politik sei es, die einzige Stimme, die sich dem global geltenden hegemonialen Dis-
kurs entgegenstelle, zu zerschlagen. Wer, wie die Vertreter des individuierten oder des kom-
munalistischen Islam, versuche, sich mit der Hegemonialmacht zu arrangieren (oder sich in
ihrem Schatten einzurichten), werde letztendlich das Potenzial des Islam verspielen, eine ra-

22) Hierzu siehe insbesondere Butlers Diskussion von Althussers Szene der Interpellation. Die Suche
nach Anerkennung bedeutet immer auch, sich affirmativ zu dem Prozess des asujetissements zu ver-
halten. In unserem Fall: Die Muslime in Europa werden als Subjekte durch Interpellation der Staats-
macht konstituiert. Wer diese Interpellation als an sich gerichtet annimmt, akzeptiert damit auch »die
durch diese Stimme bewirkte Unterordnung und Normalisierung« (Butler 2001:11). Die antihegemo-
niale Position besteht in dem verzweifelten, weil zum Scheitern verurteilten, Versuch, sich dieser In-
terpellation zu entziehen.

i X 21873.218.80, am 25.01.2026, 23:41:45. © itzter Inhal 3
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347

362

dikale Alternative zu sein. Dies ist auch theologisch nicht zu rechtfertigen. Man muss an der
absoluten Unverhandelbarkeit islamischer Positionen festhalten.

Die antihegemoniale Position ist mit einer Wendung zur Ultraorthodoxie wahlverwandt.
Sie betont Reinheit und Authentizitit und grenzt sich von weniger puristischen Positionen
ab. Die Grenze, die gegeniiber der Mehrheitsgesellschaft gezogen werden, werden auch
gegeniiber den anderen Muslimen gezogen, denen vorgeworfen werde, sich auf das System
einzulassen und damit den Islam zu verraten. Die Abgrenzung nach aufien produziert einen
Dogmatismus nach innen und eine Sanktionierung aller moglichen Abweichungen von der
reinen und wahren Lehre. Diese Position existiert in einer weltzugewandten und einer
weltablehnenden Variante. Die weltzugewandte Position betont, dass man den wahren Islam
nur in einem wahrhaft islamischen Staat leben kann — und leitet daraus die Notwendigkeit
zur Revolution ab. Die revolutiondre Hoffnung richtet sich dabei auf die Herkunftsldnder.
Europa wird primir als Basis wahrgenommen, von der aus revolutionére Aktivititen organi-
siert werden konnen. Die weltablehnende Variante findet sich in der Regel in mystischen
Zirkeln, die sich aus der Gesellschaft zuriickziehen und den Kontakt nach Mdglichkeit ein-
schrinken.

Die antihegemoniale Position wird von den beiden anderen Positionen entschieden kriti-
siert. Die Kritik aus den Kreisen des individuiert-wertepluralen Islam lautet, dass diese Posi-
tion unrealistisch sei. Es sei eine Illusion zu meinen, man konne aus der Gesellschaft heraus-
optieren. Tatséchlich leugnet die antihegemoniale Position, dass das Leben als Muslime in
der europdischen Gesellschaft bedeutet, dass sie — wie Stuart Hall es formuliert — »unwider-
ruflich das Produkt mehrerer ineinander greifender Geschichten und Kulturen sind und zu
ein und derselben Zeit mehreren >Heimaten< und nicht nur einer besonderen Heimat angehd-
ren« (Hall 1992:310). Dies gilt auch schon deshalb, weil sich Vertreter dieser Positionen ih-
rer eigenen Tradition mit dem Riistzeug zuwenden, das sie an europdischen Schulen und
Universitidten vermittelt bekommen haben (Kepel 1987; Al Azmeh 1993; Schiffauer 1999;
2000). Dies prigt nachhaltig ihre Sprache und ihren Denkstil. Am deutlichsten wird dies,
wenn die Wortwahl und die Thematik ihrer Positionen manchmal bis in die Details die Rhe-
torik der radikalen Linken aufgreift, wie es bei dem revolutionéren Fliigel der Fall ist. Aber
auch der quietistische Zirkel ist nicht von der weiteren Gesellschaft unbeeinflusst geblieben.
Wie Gerdien Jonker jlingst gezeigt hat unterscheidet sich z.B. die Stellung der Frauen in der
Siileymanci-Gemeinde wesentlich von der in traditionalen Gemeinden in der Tiirkei (Jonker
2002). Die Betonung von kultureller Reinheit und religiosem Absolutismus leugnet die Tat-
sache, dass sie, wie Hall es formuliert, »unwiderruflich Ubersetzer« sind.

Die zweite Kritik aus dem Kreis des werteplural-individuierten Islam betrifft die Tendenz
zur sektiererischen Intoleranz vor allem bei den Vertretern der revolutiondr antihegemonia-
len Position. Gerade die Tendenz zur Abgrenzung und Intoleranz erscheint den anderen
Muslimen als Widerspruch zu dem Einheitsgebot des Islam und der damit verbundenen prin-
zipiellen Offenheit. Auf besondere Kritik in diesem Zusammenhang waren die Fetwas gesto-
Ben, in denen Kaplan Muslime, die eine andere Haltung zum Staat einnahmen als er, zu
Apostaten erklirte.

Vertreter des kommunalistisch-orthodoxen Islam wiirden sich dieser Kritik zum Teil an-
schlieBen: Sie wiirden aber dariiber hinaus kritisieren, dass die antihegemoniale Politik poli-
tisch vollig illusionér sei. Sie wire nachgerade kontraproduktiv fiir jede Politik, die versucht,
einen Raum fiir den Islam zu schaffen. Letztendlich wiirde die antihegemoniale Politik nur
den Feinden des Islam in die Hiande arbeiten.

Auf diese Kritik antworten die Ultraorthodoxen — etwas hilflos — mit einem Hinweis auf
Gottes Willen. Gott kann es doch einfach nicht wollen, dass ein Teil der Gldubigen sich ver-
westlicht und ein anderer Teil der Gldubigen wichtige Positionen rdumt, einfach um sich mit

i X 21873.218.80, am 25.01.2026, 23:41:45. © itzter Inhal 3
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347

363

den Feinden des Islam gut zu stellen. Man kann also hoften, dass er diejenigen unterstiitzt,
die seine Offenbarung ernst nehmen.

Das folgende Schema benennt die drei Positionen des Diaspora-Islam der zweiten Genera-
tion und fiihrt stichwortartig die Kritik auf:

Werteplural-individuierter Islam

Autorititsfixiertheit Sektiererhafte
Preisgabe der islamischen Einheit

Selbstpreisgabe Verwestlichung

Verchristlichung

Radikalismus schadet dem Kampf um einen
islamischen Raum in der Gesellschaft

Kommunalistisch- — » Antihegemonial-
orthodoxer ultraorthodoxer
Islam Islam

Réumung entscheidender islamischer Positionen
im Kampf um Anerkennung

Das Schema fiihrt die drei Positionen auf, die sich in der Diaspora herausbilden. Die Positio-
nen neben den Pfeilen benennen jeweils die zentralen Kritikpunkte aneinander; die Pfeilspit-
ze zeigt auf die Position, an der Kritik getibt wird.

Vertreter des individuierten Islam kritisieren am kommunalistischen Islam den Autorita-
rismus. Dieser widerspricht ihren Konzeptionen eines »bewussten« Islam, der sich nicht von
Autoritéten leiten ldsst, sondern durch eine individuelle und kritische Aneignung der Schrif-
ten bestimmt ist. Sie kritisieren am antihegemonialen Islam den sektiererischen und dariiber
hinaus intoleranten Geist, der im Widerspruch zu dem steht, was fiir sie den Kern des Islam
ausmacht, ndmlich ein Bekenntnis zu Frieden, Toleranz und Offenheit.

Vertreter des kommunalen Islam kritisieren am individuierten Islam umgekehrt einen »li-
beralistischen« Individualismus eines »anything goes«. Dies wiirde letztendlich zu Anpas-
sung, Selbstverlust, Auflosung fithren. An der antihegemonial-ultraorthodoxen Position kri-
tisieren sie neben dem Sektierertum vor allem auch eine unrealistische Politikhaltung. Die
Politik der Ultraorthodoxie wiirde letztendlich eine Politik der Verortung in Europa vollig
unmoglich machen.

Vertreter der antihegemonial-ultraorthodoxen Position kritisieren am individuierten Islam
die »Verwestlichung«. Fiir sie haben die von diesen Kreisen bezogenen Positionen nichts
mehr mit dem Islam zu tun. Das Bekenntnis zu einer privaten Religion entspriche dem
Christentum, nicht aber dem Islam. Der kommunalistischen Position konzedieren sie, dass
sie zwar im Prinzip gegen diese Auflosungserscheinungen angeht; da sie sich aber der Defi-
nitionsmacht von Nicht-Muslimen unterwirft, wird sie frither oder spiter Positionen einneh-
men, die mit dem Islam nichts zu tun haben.

Jede dieser Positionen hat ihre innere Logik — und verstrickt sich in Widerspriiche, die von
den anderen Positionen benannt werden. Mein Anliegen war es zu zeigen, dass diese Wider-
spriichlichkeit die Zerrissenheit der Migrationssituation und die Abwertung, die der Islam in
Europa erfihrt, reflektiert. Die Erfahrung der Macht schreibt sich in diese Formierungen ein.

i X 21873.218.80, am 25.01.2026, 23:41:45. © itzter Inhal 3
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347

364

Die Rezeption des Diaspora Islam in den Gemeinden

Die drei Haltungen der zweiten Generation haben (noch) zu keiner eigenen Organisations-
form gefunden, wie dies bei den entsprechenden Gemeinden in der jiidischen Diaspora der
Fall ist. Vielmehr finden sich Vertreter aller Positionen in allen Gemeinden wieder, die sich
in den ersten Jahren der Migration in Europa etabliert haben. In jeder Gemeinde finden sich
Personen mit individuierten, kommunalistisch-orthodoxen und antihegemonial-ultraorthodo-
xen Einstellungen — wenn auch in unterschiedlichem Ausmaf. Die individuierte Haltung fin-
det sich primir in der DITIB — und zwar wegen des von dieser Gemeinde vertretenen
Bekenntnisses zu einem Islam, der die Religion als Privatsache zwischen Mensch und Gott
betrachtet. Die kommunalistisch-orthodoxe Position findet sich dagegen vorwiegend in der
Milli Gériis. Die radikal antihegemoniale Position wird in ihrer revolutionédren Variante im
Kalifatsstaat und in ihrer quietistischen von den Siileymancl1 vertreten. Wihrend also auf der
Ebene zwischen den Organisationen nach wie vor die Ausrichtung an der Tiirkei bestimmend
ist, vertreten in den Gemeinden (meist) Angehorige der zweiten Generation Positionen, die
in Bezug auf die Aufnahmegesellschaft entwickelt werden. Damit ergibt sich also ein kom-
plexes Webmuster, das auch die Moglichkeiten neuer Koalitionen bietet.

Die Organisationen haben in unterschiedlichem Ausmal auf diese Verschiebung der reli-
giosen »Nachfrage« reagiert. Die DITIB, die — was ihre Anhiingerschaft betrifft — eigentlich
die natiirliche Sachwalterin eines liberalen Islam sein konnte, hat bislang versagt. Dies liegt
an dem Charakter als staatliche Behorde und der engen Anbindung an den tiirkischen Staat.
Dieser Umstand erschwert eine eigene Entwicklung von Positionen, die auf die Entwicklung
in Europa reagieren konnten. Es ist beispielsweise bezeichnend, dass die DITIB sich im Jahr
2000, als lebhafte Diskussionen um die Etablierung eines islamischen Religionsunterrichts
in Berlin stattfanden, auBerstande sah, an den Debatten teilzunehmen (Senatsverwaltung
2000:8). In zentralen Fragen — etwa ob der Unterricht auf Tiirkisch oder auf Deutsch stattfin-
den sollte — hatte sich die Organisation noch nicht zu einer Meinung durchringen konnen.

Im Gegensatz dazu hat in der Milli Goriis seit der Mitte der neunziger Jahre ein Fiih-
rungswechsel stattgefunden. Die leitenden Positionen wurden systematisch mit Angehorigen
der zweiten Generation besetzt, die in Europa aufgewachsen waren. Seitdem versucht die
Fiihrungsspitze der Milli Goriis die kollektivistisch engagierte Position aufzugreifen und sie
zu einem neo-orthodoxen Diaspora-Islam weiter zu entwickeln. Die tiirkeibezogenen Kon-
flikte, die die Gemeinden in den siebziger und achtziger Jahren entzweiten, werden von der
Fiihrungsspitze fiir iiberholt erklirt. Die Aufgabe des Tages sei es, dem Islam einen Platz in
der europiischen Offentlichkeit zu schaffen. In diesem Zusammenhang begann die Gemein-
de sich durch eine Reihe bemerkenswerter Positionierungen zu profilieren: Sie trat fiir einen
Islamunterricht auf Deutsch ein, startete unter ihren Anhéngern eine Kampagne zur Annah-
me der deutschen Staatsbiirgerschaft und verabschiedete Stellungnahmen, in denen die Gliu-
bigen ermutigt werden, ihre Kinder auf deutsche Bildungsinstitutionen, insbesondere Gym-
nasien, zu schicken. In internen Diskussionen wurde versucht, die Rolle des Islam im
sakularen Rechtsstaat, das Verhiltnis zum Christentum und die Rolle der Frau im Islam zu
bestimmen. Die Differenz des Diaspora- zum Exil-Islam wurde explizit auf den Punkt ge-
bracht, als Mehmet Sabri Erbakan, der zwischen 1999 und 2002 der Organisation vorstand,
in seiner Antrittsansprache verkiindete, dass man als Muslim in Europa in einer privilegier-
ten Situation sei: 90 Prozent der Muslime lebten schlieflich in Situationen staatlicher Op-
pression, materiellen Elends oder in Kriegsgebieten. Aus der Privilegierung der europdi-
schen Muslime ergebe sich eine Verantwortung gegeniiber dem Welt-Islam. Bei der Milli
Goriis hat man, was die Entwicklung eines Diaspora-Islam betrifft, einen umgekehrten Ein-
druck zur Situation bei der DITIB. Wihrend die DITIB hinter den Entwicklungen in den Ge-
meinden hinterher hinkt, setzt sich die Leitung der Milli Goriis an die Spitze dieser Entwick-

i X 21873.218.80, am 25.01.2026, 23:41:45. © itzter Inhal 3
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347

365

lungen. Zeitweise hatte man den Eindruck, dass die Positionen, die in der Fiihrungsspitze
entwickelt wurden, der ersten Generation in der Gemeinde zu weit gingen. All dem korres-
pondiert eine vorsichtige Lockerung der Beziehung zu der Tiirkei.?3

Die antihegemonial-ultraorthodoxe Position revolutiondrer Ausprigung findet sich vor al-
lem im »Kalifatsstaat« vertreten, der, obwohl im Dezember 2001 in Deutschland verboten,
weiterhin aktiv ist. Der Kalifatsstaat steht fiir einen islamistischen revolutionéren Panisla-
mismus. Der Traum des Griinders Cemaleddin Kaplan war die islamische Revolution in der
Tiirkei, die Wiedererrichtung des Kalifats und dariiber die weltweite Wiederherstellung des
eigentlichen Islam. In der auf tiirkisch erscheinenden Verbandszeitschrift »Ummet-i Mu-
hammed« (»Die Gemeinde Muhammeds«), nach dem Verbot der Gemeinde in Deutschland
2001 in »Asr-i Saadet« (»Das Zeitalter der Gliickseligkeit«) umbenannt, wird die weltweite
Unterdriickung des Islam unter besonderer Beriicksichtigung der Tiirkei dargestellt. Europa
spielt in dieser Zeitung kaum eine Rolle; die Themenstellungen sind vielmehr diejenigen ei-
nes globalen Islamismus. Dies ist grundlegend anders bei der auf deutsch erscheinenden Mo-
natszeitschrift D.I.A. (Der Islam als Alternative). Schon die Abfolge der Themenstellungen
zeigt die Entwicklung einer antihegemonialen Position in der Auseinandersetzung mit Euro-
pa an. Mit »Schutz der fiinf Grundwerte«; »Menschen mit Rechten — Menschen ohne Rech-
te«, »Ausldnder«, »Dschihad«, »Globaler Kapitalismus«, »Nationalismus« werden Themen
aufgegriffen, die in den europiischen Debatten eine zentrale Rolle spielen. Fiir die antihege-
monial-ultraorthodoxe Position weltfliichtiger Priagung steht die Siileymanci-Gemeinde. Die
Gemeinde ist deshalb interessant, weil es Ende der neunziger Jahre so aussah, als wiirden
sich Vertreter von orthodoxen Positionen durchsetzen und sich die Gemeinde zur Gesell-
schaft hin 6ffnen. Diese Entwicklung in der Diaspora-Gemeinde wurde 2000 vom Zentrum
in der Tiirkei abrupt gestoppt (hierzu Jonker 2002)

Wenn in all den drei Gemeinden unter Mitgliedern der zweiten Generation, sagen wir, Po-
sitionen eines individuierten Islam existieren, dann heif3t dies natiirlich nicht, dass diese Po-
sitionen deckungsgleich wiren: Vielmehr ergeben sich komplexe Synthesen, die zu sehr un-
terschiedlichen Ausprigungen fithren. Wer im Kalifatsstaat liberale Positionen vertritt, wird
beispielsweise darauf insistieren, dass man sich die Schriften individuell aneignen und eine
Pluralitdt von Lesarten respektieren muss. Er wird auch Kritik an Tendenzen zu sektenhaften
Verkrustungen in der Gemeinde iiben. Gleichzeitig wird er aber ein sehr dezidiertes politi-
siertes Weltbild vertreten und sich in dieser Hinsicht stark von einem Liberalen bei der
DITIB unterscheiden.

Ausblick

In der Diskussion wird die Entwicklung eines europdischen Islam in der Regel mit der Assi-
milierung des Islam assoziiert: Der europdische Islam wird »unser« Islam sein: verhand-
lungsbereit, tolerant und weltoffen. Es war die Absicht des Textes zu zeigen, dass unter den
Bedingungen faktischer Diskriminierung eine derartige Entwicklung unwahrscheinlich ist.
Auch der indviduierte Islam (der noch die meisten Ahnlichkeiten mit dem Phantasma der
Européer hat) wird angesichts der europdischen Haltung seine Widerstindigkeit behalten,
auch wenn dieser Widerstand oft wenig sichtbar sein wird, weil er sich in Riickzug duf3ert.
Daneben werden sich kommunalistisch-orthodoxe und antihegemonial-ultraorthodoxe Posi-
tionen weiter entfalten. Es gibt nicht den europiischen Islam, sondern eine Vielfalt von Hal-

23) Es bleibt abzusehen, wie diese Entwicklung angesichts der Fiihrungskrise in der Milli Goriis weiter-
geht. Der charismatische Mehmet Sabri Erbakan trat im Oktober 2002 von seinem Amt zurtick, offi-
ziell aus Gesundheitsgriinden, nach einem Bericht der Zeitschrift Hiirriyet wegen einer Affére. Sein
Nachfolger, Yavuz Celik Karahan, setzt die Linie fort.

i X 21873.218.80, am 25.01.2026, 23:41:45. © itzter Inhal 3
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347

366

tungen, die sich iiber die Verortung des Islam in Bezug auf Europa, auf das Herkunftsland
und auf den globalen Islam explizit oder implizit auseinander setzen. Es gibt jedoch nicht
nur eine Vielzahl von Stimmen, sondern auch eine prozessuale Dynamik. Sie ergibt sich
schon daraus, dass jede Position, die in der Suche nach einem Ort in Europa entwickelt wird,
ihre Probleme birgt. Diese Probleme sind aber ein Stachel, der die Suche weiter vorantreibt.

Dabei ist in diesem Text auf eine besondere Quelle der religiosen Pluralitit in Europa
noch nicht eingegangen worden: Wenn hier von »Europa« die Rede war, dann ist dies eine
problematische Verallgemeinerung. Tatsdchlich sind die Migranten ja mit sehr unterschiedli-
chen politischen Kulturen in Europa konfrontiert. Die Migration hat in allen européischen
Zivilgesellschaften eine Diskussion iiber ihr Selbstverstindnis ausgelost. Dies hat wiederum
sehr unterschiedliche Losungen gefunden. Wihrend in GroBbritannien beispielsweise be-
wusst versucht wird, »Britishness« neu zu definieren, findet man in Frankreich ein Riick-
besinnen auf die Werte des republikanischen Universalismus. Wéhrend der Exil-Islam der
ersten Generation europaweit sehr dhnliche Positionen entwickelt hatte, weil er Europa ins-
gesamt den Riicken zukehrte, gilt dies fiir die Positionen einer zweiten Generation nicht
mehr. Die Differenzen zwischen liberalen, orthodoxen und ultraorthodoxen Positionen wer-
den sich aller Voraussicht nach in England anders entwickeln als in Frankreich, in den Nie-
derlanden anders als in Deutschland. Die schrittweise Ersetzung des Tiirkischen als Sprache,
in der die Debatten gefiihrt werden, durch die jeweiligen Landessprachen wird die Diversifi-
zierung weiter vorantreiben. Der europdische Islam wird also immer vielstimmiger werden.

i X 21873.218.80, am 25.01.2026, 23:41:45. © itzter Inhal 3
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347

367

Literatur
Al-Azmeh, Aziz. 1993. Islams and Modernities. London: Routledge.

Anderson, Benedict (1998). Long Distance Nationalism. In ders. The Spectre of Comparisons. Nationa-
lism, Southeast Asia and the World. London/New York, Verso: 58-74.

Atacan, Fulya. 1993. Kutsal Gog. Radikal Islamct bir grubun anatomisi. Ankara: Baglam Yayincilik.
Berger, Peter L. 1967/1973. Zur Dialektik von Religion und Gesellschaft. Frankfurt am Main: Fischer.

Bhabha, Homi. 1993. Remembering Fanon: Self, psyche and the colonial condition. In Colonial discourse
and post-colonial theory. A reader, hrsg. von Williams, Patrick und Laura Chrisman. Hemel Hemp-
stead: Harvester, 112-123.

Boyarin, D. and J. Boyarin (1993). »Diaspora: Generational Ground of Jewish Identity.« Critical Inquiry
19(4): 693-725.

Butler, Judith. 2001/1997. Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung. Gender Studies. Frankfurt
am Main. Suhrkamp.

Caeiro, Alexandre. 2003. The European Council for Fatwa and Research. Paper read at Fourth Mediter-
ranean Social and Political Research Meeting, at Florenze — Montecatini Terme.

Caglar, Ayse. 2003. Encountering the State in migration driven transnational fields: Turkish immigrants
in Europe. Habilitation. FU Berlin.

Clifford, James. 1986. On Ethnographic Allegory. In Writing Culture. The Poetics and Politics of Ethno-
graphy, hrsg. von Clifford, James und George E.Marcus. Berkeley: University of California Press, 98-
121.

Clifford, James 1994. »Diasporas.« Cultural Anthropology 9(3): 302-38.
Cohen, Anthony P. 1985. The Symbolic Construction of Community. London und New York: Routledge.

Dantschke, Claudia: Das Ziel ist die »Islamische Republik Deutschland« www.politikforum.de/forum/ar-
chive/6/2004/abgelesen am 1.12.2004

Diittmann, Alexander G. 1997. Zwischen den Kulturen. Spannungen im Kampf um Anerkennung. Frank-
furt am Main: Suhrkamp.

Fanon, Frantz. 1981. Die Verdammten dieser Erde. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Foucault, Michel. 1991. Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefingnisses. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Gengel, Aylin. 2003. Images of Islam in the Diaspora. An Ethnographic Study of a Turkish Family in Ber-
lin. Masterarbeit. Fakultit fiir Kulturwissenschaften, Europa-Universitidt Viadrina Frankfurt (Oder).

Gilroy, Paul. 1993. Urban Social Movements, >Race< and Community. In Colonial discourse and post-
colonial theory. A reader, hrsg. von Williams, Patrick und Laura Chrisman. Hemel Hempstead: Har-
vester: 404-420.

Goffman, Erving. 1963/1980. Stigma. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Greve, Martin. 2002. Die Musik der imaginéren Tiirkei. Musik und Musikleben im Kontext der Migration
aus der Tiirkei nach Deutschland. Habilitation. Fakultit fiir Geisteswissenschaften, Technische Univer-
sitét Berlin.

Habermas, Jirgen. 1992. Anerkennungskdmpfe im demokratischen Rechtsstaat. In Multikulturalismus
und die Politik der Anerkennung, hrsg. von Taylor, Charles. Frankfurt am Main: Fischer, 147-196.

Hall, Stuart. 1994. Die Frage der kulturellen Identitit. In Hall, Stuart: Rassismus und kulturelle Identitdit.
Hamburg: Argument Verlag, 180-222. ORIGINAL.

Honneth, Axel. 1992. Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte. Frankfurt
am Main: Suhrkamp.

Jonker, Gerdien. 2002. Eine Wellenlinge zu Gott: Der Verband der islamischen Kulturzentren in Europa.
Bielefeld: Transcript.

Kepel, Gilles. 1987. Les Banlieues de l'Islam. Paris: Editions du Seuil.
Klinkhammer, Grit 2000. Moderne Formen islamischer Lebensfiihrung. Marburg, Diagonal.

i X 21873.218.80, am 25.01.2026, 23:41:45. © itzter Inhal 3
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347

368

Mumecu, Ugur. 1987. Rabita. Istanbul: Tekin.
Roth, Philip 1993. Operation Shylock. A Confession. New York, Simon&Schuster.

Schiffauer, W. (2000). Die Gottesméinner. Tiirkische Islamisten in Deutschland. Eine Studie zur Herstel-
lung religioser Evidenz. Frankfurt am Main, Suhrkamp.

Schiffauer, Werner, Gerd Baumann, Riva Kastoryano und Steven Vertovec (Hrsg). 2002. Staat-Schule-
Ethnizitdt. Miinster: Waxmann Verlag.

Schiffauer, Werner. 1997. Islam as a Civil Religion: Political Culture and the Organisation of Diversity
in Germany. In The Politics of Multiculturalism in the New Europe, hrsg. von Modood, Tariq und Pnina
Werbner. London und New York: Zed Books.

Schiffauer, Werner. 1988. Migration and Religiousness. In The New Islamic Presence in Western Europe,
hrsg. von Gerholm, Lithman. London: Mansell Publ. Lim.

Schiffauer, Werner. 1997 Islamic Vision and Social Reality. The Political Culture of Sunni Turks Muslim

in Germany. In Islam in Europe — The Politics of Religion and Community, hrsg. von Vertovec, Steven
und C. Peach. London: McMillan.

Schiffauer, Werner. 1999. Islamism in the diaspora. The fascination of political Islam among second ge-
neration German Turks. Oxford. Transnational Communities Programme — Working Paper Series.
http://www.transcomm.ox.ac.uk

Schiffauer, W. 2004. Die Islamische Gemeinschaft Milli Goriis — ein Lehrstiick zum verwickelten Zusam-
menhang von Migration, Religion und sozialer Integration. Migrationsreport 2004. Fakten — Analysen
— Perspektiven. K. J. Bade, M. Bommes and R. Miinz. Frankfurt; New York, Campus Verlag: 67 — 96.

Senatsverwaltung fiir Schule, Jugend und Sport (Hrsg). 2000. Islamischer Religionsunterricht an Berliner
Schulen. Probleme, Fragen, Antworten. Podiumsdiskussion am 29.3.2000 in der Friedrich-Ebert-Stif-
tung. Berlin.

Sivan, Emmanuel 1985. Radical Islam. Medieval Theology and Modern Politics. New Haven and Lon-
don, Yale University Press.

Taylor, Charles. 1992. Die Politik der Anerkennung. In Taylor, Charles: Multikulturalismus und die Po-
litik der Anerkennung. Frankfurt am Main: Fischer,13-78.

Vertovec, Steven. 2002. Religion in Migration, Diasporas and Transnationalism. Vancouver Centre of
Excellence. Research on Migration and Integration in the Metropolis. Working Paper Series No.02-07.

Prof. Dr. Werner Schiffauer
Europa-Universitit Viadrina
Postfach 775

15207 Frankfurt (Oder)
schiffauer @euv-frankfurt-o.de

i X 21873.218.80, am 25.01.2026, 23:41:45. © itzter Inhal 3
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-347

