
Teil I
Die Bedeutung von Erzählungen für Individuum

und Gesellschaft in der Postmoderne

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Was ist der Mensch? Anthropologische und
sozialwissenschaftliche Bestimmungen des
Menschen und ihre Wesensmerkmale im Vergleich

Die Frage nach dem Wesen des Menschen ist eine der grundlegendsten
und gleichzeitig komplexesten Fragen, mit der sich die Geisteswissen‐
schaften beschäftigen. Bereits seit der Antike und damit den Anfängen
der Philosophie beschäftigen den Menschen Gedanken über sich selbst,
über das Verhältnis zu seiner Umgebung und angenommenen transzen‐
denten Mächten (vgl. Bohlken 2009, 1). Die Anthropologie, gemäß
der griechischen Wortherkunft die „Lehre vom Menschen“, beschäftigt
im Kern zwei Grundfragen, welche aus verschiedenen Perspektiven zu
betrachten und zu beantworten sind. Zum einen geht es um die Frage
„Wer bin ich?“ bzw. „Wer sind wir?“, also die Frage nach der eigenen
Identität. Ausgangspunkt ist hier der Mensch selbst, der innerhalb eines
Selbstbezuges sowohl zum fragenden Subjekt als auch zum zu erfragen‐
den Objekt wird. Da auch nur das Individuum selbst sich diese Frage
beantworten kann und sich dieser autonom, ohne fremd erstellte Kate‐
gorien oder Voraussetzungen widmen kann, wird so das primäre Ziel
der Anthropologie eine Selbstverständigung über die eigene Identität
als Mensch. Die zweite und gewissermaßen weiterführende Grundfrage
ist die in der Überschrift aufgegriffene Frage „Was ist der Mensch?“.
Aus einer objektivierenden Perspektive heraus wird versucht, den Men‐
schen von außen zu betrachten und das Wesen oder die grundlegen‐
den Wesensmerkmale des Menschen zu bestimmen. Im Fachdiskurs
wird zwischen philosophischer Anthropologie als Disziplin der Philo‐
sophie (neben anderen klassischen Disziplinen der Philosophie wie
der Erkenntnistheorie, Ethik, Ästhetik oder Metaphysik) und Philoso‐
phischer Anthropologie als Paradigma und spezifischer Theoriebildung
unterschieden. Grundlegender Unterschied ist hier, dass in der Tradi‐
tion der Philosophischen Anthropologie ein gemeinsames Verfahren

9

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vorherrscht, nämlich den Menschen in einem theorieinternen Bezug
zur Biologie, zunächst von der Natur und des Lebens aus zu betrach‐
ten und erst dann nach seinem Wesen und Geist zu fragen. Klassiker
dieser Art des philosophischen Denkens sind Max Scheler, Helmuth
Plessner und Arnold Gehlen6. (Vgl. Bohlken 2009, 217f.). Im Fokus
dieses Kapitels steht die philosophische Anthropologie als Gesamtdis‐
ziplin und die in ihr vorgenommenen klassischen Bestimmungen des
Menschen. Die moderne Philosophie ist sich dahingehend nämlich kei‐
nesfalls einig und hat keine allgemeingültige Antwort – vielmehr kann
sich aus dem Diskurs und den verschiedenen Einfärbungen und Per‐
spektiven (beispielsweise aus der Wirtschaft, Politik oder Pädagogik),
die diesen Diskurs mitbegründet und systematisiert befruchtet haben,
eine Art Orientierungswissen ergeben und nutzbar gemacht werden.
(Vgl. Thies 2013, 10f.). Einigkeit als solche besteht darin, dass zwar die
Fragestellung zeitlich überdauert, die Antworten aber innerhalb der
2000-jährigen Kulturgeschichte der Menschheit geschichtlich deutlich
variieren können, bzw. sich der selbstbeschreibende Blick verändert
hat (vgl. Hartung 2008, 12–14). Neben der Anthropologie befassen
sich auch die Sozialwissenschaften maßgeblich mit der Frage, was die
Identität eines Menschen ausmacht. Dabei wird aber nicht, wie oben
beschrieben, nach den Grundmerkmalen der Gattung Mensch gefragt,
sondern mit weniger objektivem und verallgemeinerbarem Anspruch
versucht, sich der Frage zu nähern: „Wer oder was bin ich?“ oder
„Was will ich sein?“ (Nunner-Winkler 2009, 353). Um zu verstehen,
wie der Erzähldrang und die Wirkung von Erzählungen den Menschen
bestimmen, müssen beide Ebenen betrachtet werden und sowohl phi‐
losophische Überlegungen als auch psychologische und kognitionswis‐
senschaftliche Erkenntnisse in Zusammenhang gebracht werden.

6 Max Scheler – Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928), Helmuth Plessner –
Die Stufen des Organischen und der Mensch (1928), Arnold Gehlen – Der Mensch:
Seine Natur und seine Stellung in der Welt (1940). Obgleich ein Klassiker der deut‐
schen Philosophiegeschichte, muss das Wirken Arnold Gehlens kritisch betrachtet
werden. Gehlen gilt als Profiteur des nationalsozialistischen Regimes ab 1933 und
gestaltete durch seine Arbeiten die philosophisch-anthropologische Untermauerung
der nationalsozialistischen Ideologie mit. Ausführlich hierzu Klinger (2000).

Was ist der Mensch?

10

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es folgt zunächst eine Darstellung einiger klassischer Bestimmungen
des Menschen bzw. Kategorien menschlicher Kondition. Zugleich gilt
es festzuhalten, dass die dargestellte Auswahl anthropologischer und
sozialwissenschaftlicher Überlegungen keineswegs einen Anspruch auf
(geschichtliche) Vollständigkeit erheben kann, sondern in ihren Aus‐
führungen begrenzt ist und als Grundlage für die weiteren Kapitel
dient.

2.1 Denken: Das animal rationale oder
„der vernunftbegabte Mensch“

Schon seit den Ursprüngen der griechischen Philosophie wird behaup‐
tet, die ureigenste menschliche Eigenschaft sei seine Fähigkeit zur ver‐
nunftorientierten und rationalen Denkweise. Damit unterscheidet sich
der Mensch grundlegend vom Tier – er kann reflektieren, denken und
planen und ihm wird die Fähigkeit attestiert, moralische Entscheidun‐
gen abwägen und treffen zu können (vgl. Thies 2013, 55f.). Die Bezeich‐
nung des animal rationale ist hierbei die lateinische Übersetzung des
von Aristoteles bestimmten zoon logon echon (des Lebewesen, das den
Logos besitzt). Mit der Übersetzung aus dem Griechischen traten ne‐
ben sprachlichen Ungenauigkeiten aber auch inhaltliche Verschiebun‐
gen des Konzeptes zu Tage, die sich lange und bis in die Philosophie
des 18. Jahrhunderts zogen. So hat logos im Griechischen die Bedeu‐
tung Vernunft und/oder Sprache, während das lateinische ratio eher als
rechnen, überlegen, begründen zu übersetzen ist (vgl. Schnädelbach
2009, 296f.). Den immanenten Zusammenhang von menschlichem
Denken und Sprachvermögen – ohne Sprache kann es kein Denken
geben (Humboldt et al. 1963, 191) – welcher in Aristoteles‘ nikomani‐
scher Ethik auch als solcher beabsichtigt war, stellte die Übersetzung
so in den Hintergrund. Wichtig ist hier festzuhalten, dass die These
des animal rationale nicht behauptet, der Mensch handele immer
vernunftgeleitet, sondern dass er viel mehr die Fähigkeit hierzu hat,

Denken: Das animal rationale oder „der vernunftbegabte Mensch“

11

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


welche sich situationsgebunden verschieden ausgeprägt zeigen kann7

(Thies 2013, 56).
Gewissermaßen kann die Definition des Menschen als denkendes We‐
sen als „Basisfigur“ gesehen werden, an der sich weitere anthropologi‐
sche Denkansätze orientieren, diese entweder weiterentwickelt oder
zum Kern ihrer Kritik genommen haben (vgl. Braun 2020, 12). So
knüpft Max Scheler an den Gedanken des Menschen als animal ratio‐
nale an und sieht den Menschen als denkendes Tier, das sich auf einer
gewissen evolutionären Stufe befindet. Durch seine geistige Dimension
sei es außerhalb der Natur stehend und somit fähig sich selbst zu
beobachten, Sachverhalte zu beurteilen und sich zu den verschiedenen
Schichten der Natur8 zu verhalten (vgl. Mittelstraß 2004, 25f.).
Seit der Neuzeit und insbesondere mit Beginn der Moderne und ihren
mehrdimensionalen Begleiterscheinungen9 steht die philosophische
und anthropologische Auseinandersetzung vermehrt im Zeichen der
Kritik am Vernunftverständnis des animal rationale. Maßgeblich bei‐
getragen zu einem funktionalen Vernunftverständnis, welches seither
Grundlage vieler weiterer Anthropologien ist, hat Arthur Schopenhau‐
er. Es wird nicht bestritten, dass der Mensch Vernunft hat, diese wird
aber nicht in das Zentrum der Überlegungen über den Menschen ge‐
stellt, sondern seine rationalen Fähigkeiten werden als Funktionen sei‐
ner Lebensvollzüge betrachtet. Vernunft ist in diesem Verständnis nicht
das Grundmerkmal des Menschen, sondern vielmehr ein Werkzeug
oder eine Kategorie des menschlichen Willens und Seins. Auch Martin
Heidegger, die Dialektik der Aufklärung um Max Horkheimer und
Theodor Adorno sowie poststrukturalistische Theoretiker (Foucault,

7 Immanuel Kant beschreibt den Menschen daher später als ein animal rationabile (die
Fähigkeit besitzend), das aus sich selbst ein animal rationale machen kann (ebd.).

8 Er nennt hier die (1) Schicht des Gefühlsdranges, (2) die Schicht des Instinkts,
(3) die Schicht des assoziativen Gedächtnisses sowie (4) die Schicht der praktischen
Intelligenz. Versteht man die vier Schichten als sich mit der Intelligenzfähigkeit
von Tieren steigernd, steht der Mensch durch seine geistigen Fähigkeiten außerhalb
dieser Schichten, was nicht bedeutet, dass diese ihn nicht beeinflussen. (vgl. ebd.).

9 Siehe Industrialisierung, Urbanisierung und Individualisierung, Säkularisierung.

Was ist der Mensch?

12

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Derrida, Lyotard) breiten in ihren Werken vernunftkritische Überle‐
gungen aus. (Vgl. Schnädelbach 2009, 298f.).

2.2 Fühlen: Der homo passionis

Eine zweite grundlegende Perspektive über das menschliche Sein nach‐
zudenken, stellt nicht die Vernunft, sondern die Gefühle und Emotio‐
nen des Menschen in den Mittelpunkt. Da das Fühlen dem Denken
im Rückblick fast immer untergeordnet wurde, hat bei der Betrachtung
des Menschen als homo passionis einen deutlich innewohnenden ver‐
nunftkritischen Charakter. (Vgl. Thies 2013, 66f.). Schon die Vielfalt an
Begriffen, die in Bezug zu menschlichem Fühlen Verwendung finden10,
erschwert aber eine stabile, umfassende Terminologie und verdeutlicht
die Probleme der Anthropologie mit der Kategorie Fühlen (vgl. Hastedt
2009, 308f.) Lange hielt sich in der philosophischen Anthropologie ein
Dualismus, der Vernunft und Gefühle entgegensetzt und damit eine
eigentlich unzulässige Hierarchisierung beider Kategorien vornimmt.
(vgl. Hastedt 2009, 308) Einer der bekanntesten Gefühlsphilosophen,
David Hume, versucht sogar den Dualismus zugunsten des menschli‐
chen Fühlens ganz aufzuheben:

„Die Vernunft ist nur der Sklave der Affekte und soll es sein; sie darf niemals
eine andere Funktion beanspruchen, als die, denselben zu dienen und zu
gehorchen.“ (Hume 1989, Bd. 3, 153).

Während sich auf Seiten der Philosophie seit dem 18. Jahrhundert
nicht mehr viel an den Gefühlstheorien verändert hat, haben andere
Humanwissenschaften wie die Psychologie, Soziologie und die Kogni‐
tionswissenschaften empirische Ergebnisse gewonnen, die universelle
und kulturübergreifende Elemente des menschlichen Fühlens heraus‐
stellen. (Thies 2013, 66). Denn das limbische System des Gehirns, ver‐
antwortlich für die Verbindung emotional-affektiver Zustände mit Vor‐
stellungen, Gedächtnisleistungen und Entscheidungsfindungen (Roth

10 Man denke an die Begriffe Emotion, Leidenschaft, Affekt, Lust/Unlust, Stimmung,
Temperament, usw.

Fühlen: Der homo passionis

13

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2018, 256), funktioniert in der Regel bei jedem Menschen gleich. Ent‐
stehen Störungen des limbischen Systems, ob durch äußere Einflüsse
im Laufe des Lebens oder angeboren, haben diese großen Einfluss auf
die menschliche Wahrnehmung von Situationen und die Verhaltens‐
folgen darauf. So fanden Hanna und Antonio Damasio heraus, dass
Menschen mit Störungen des limbischen Systems nicht nur weniger
gefühlvoll waren, sondern sich auch irrational in Bezug zu sich selbst
und ihrer Umgebung, z. B. normalerweise bekannter Gefahren, ver‐
hielten (Roth 2018, 290f.). Die Verbindung also zwischen limbischem
System und rationaler Welteinschätzung, man könnte sagen zwischen
den menschlichen Konditionen Fühlen und Denken – animal rationale
und homo passionis, ist für den Menschen und sein Verhalten von
besonderer Bedeutung. Insbesondere die Fähigkeit zur Empathie wird
im Folgenden noch in Bezug zum Konzept narrativer Identität gesetzt.

2.3 Arbeit: Der homo faber

Die Bilder des animal rationale und des homo passionis beziehen
sich vornehmlich auf das menschliche Innenleben. Praktische Hand‐
lungen werden als Folge der Vernunft- oder Gefühlsorientierung des
Menschen gesehen, nicht aber als dessen primäres Wesensmerkmal.
Das Menschenbild des homo faber hingegen stellt genau das in den
Mittelpunkt – den Menschen als machendes, herstellendes und auf sei‐
ne Umwelt verändernd einwirkendes Wesen. Die evolutionäre Mensch‐
werdung und Entwicklung vom homo erectus zum homo sapiens haben
maßgeblich mit der entwickelten Fähigkeit zu tun, Werkzeuge nicht
nur zu benutzen11, sondern auch zu verschiedenen Zwecken herzustel‐
len. (Vgl. Ropohl 2008, 259–262). Obwohl die herstellende Tätigkeit
des Menschen den Ursprüngen der Philosophie in der Antike noch
hunderttausende Jahre voraus geht, widmet diese sich dem Herstellen
und Arbeiten als menschlichem Merkmal bis ins 19. und 20. Jahrhun‐

11 Solches unterscheidet den Menschen nicht grundlegend vom Tier, können doch
manche Tiere artspezifische Werkzeuge verwenden.

Was ist der Mensch?

14

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dert kaum12. Eingeführt in die anthropologische Philosophie haben
den Begriff des homo faber im 20. Jahrhundert Max Scheler (1928 –
Die Stellung des Menschen im Kosmos) und Henri Bergson (1933 –
Die beiden Quellen der Moral und der Religion) (vgl. Karafyllis 2009,
341)13. Weiter gefasst beschreibt homo faber nicht nur die herstellende
Tätigkeit des Menschen, sondern „die Künstlichkeit des menschlichen
Lebens insgesamt“ (Karafyllis 2009, 340). Diese versteht den Menschen
als zwischen der materiellen und ideellen Sphäre lebend und sich eine
Welt durch künstlich herbeigeführte, nicht natürliche Veränderungen
schaffend (ebd.Karafyllis 2009). Auch das technische Einwirken auf das
menschliche Leben durch medizinische, biologische, wissenschaftliche
Fortschritte kann darunter gefasst werden. Hannah Arendt unterschei‐
det in Vita activa (Erstausgabe 1958) zwischen Arbeiten, Herstellen
und Handeln14 als menschliche Tätigkeiten. Während das Arbeiten
die unproduktiven Tätigkeiten beschreibt, die der Mensch für die Be‐
wältigung seines Lebens sowie seiner Überdauerung vollzieht15, wird
beim Herstellen etwas Greifbares, Artefaktisches geschaffen, zu dem
der Mensch in Beziehung treten kann (vgl. Arendt 2018, 104f.). Durch
das Herstellen schafft sich der Mensch seine Welt, die ihn in einer
Wechselwirkung beeinflussen kann.

12 Für viele durchaus ein Grund für Kritik an der Fokussierung der abendländischen
Philosophie auf das Denken ihrer eigenen Philosophen. Die herstellenden Schich‐
ten der früheren Gesellschaften beinahe aus ihrem Denken ausgeschlossen, kann
eine Kritik an einer „Philosophie aus dem Elfenbeinturm“ nur schwer erwidert
werden (vgl. Ropohl 2008, 259).

13 Nachdem, so schreibt Karl Marx in „Das Kapital“ (Erstausgabe 1867, 2022, 194), der
Amerikaner Benjamin Franklin im 18. Jahrhundert den Menschen als tool making
animal bezeichnet hatte.

14 Wobei die Tätigkeit des Handelns eher eine Rolle im folgenden Unterkapitel spielt
und ebenso ein Merkmal des zoon politikon ist.

15 Man denke an Essen/Trinken, Toilettengang, Fortpflanzung, etc.

Arbeit: Der homo faber

15

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4 Soziales und politisches Handeln: Das zoon politikon
oder der homo sociologicus

Eine weitere Kategorie menschlichen Daseins widmet sich der Form
und Organisation menschlichen Zusammenlebens. Platon und Aristo‐
teles bezeichnen den Menschen als zoon politikon, als ein soziales
und politisches Wesen. Ohne die Fähigkeit des Zusammenlebens mit
anderen Menschen sei der Einzelne hilflos und nicht in der Lage zu
leben. Zu menschlichen Gemeinschaften gehört dann die Notwendig‐
keit einer Ordnung, die zwischen dem Privaten und dem Öffentlichen,
für die Gemeinschaft Handelnden, unterscheidet. (Vgl. Sedmak 2006,
21f.). Dabei ist in der griechischen Wortherkunft und Bedeutung für
das Zusammenleben keine Unterscheidung zwischen dem Politischen
und dem Sozialen vorhanden – vielmehr ist das Politische im griechi‐
schen Kosmos das gesamte öffentliche Zusammenleben (vgl. Schmi‐
dinger 2006, 7f.). Nach Aristoteles haben eine Vielzahl von Philosophen
und politischen Theoretikern diesen Grundgedanken aufgegriffen und
erweitert (zum Überblick (Schwaabe 2018). Der Ausgangspunkt des
Menschen als nach geordneter Gemeinschaft und Herrschaft strebend,
ist dabei aber oftmals ähnlich. Der geordnete Zusammenschluss von
Menschen zu Stämmen ist Ausgangspunkt dieses Menschenbildes und
zugleich Beginn der Entwicklung von Städten, Königreichen und später
Demokratien.
Auch Ralf Dahrendorf nimmt bei seiner Definition des Menschen als
homo sociologicus den Menschen in der Gesellschaft als Ausgangspunkt
seiner Überlegungen auf. Dies aber zum Ende der 1950-er Jahre in einer
grundlegend anderen gesellschaftlichen Situation. Dahrendorf teilt die
grundlegende Annahme des Menschen als Gesellschaftswesen, verfei‐
nert diese aber in seiner Theorie über den Menschen als Träger sozialer
Rollen in modernen Gesellschaften.16 Diese kann jedoch der Soziolo‐
gie und Gesellschaftstheorie zugehörig gesehen werden, während das
vorherig beschriebene eher der politischen Theorie und Philosophie
entspringt.

16 Tiefergehend hierzu Dahrendorf (2006).

Was ist der Mensch?

16

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.5 Erzählen als anthropologische Praxis: Der homo narrans

Mittlerweile besteht Einigkeit darüber, dass es in der philosophischen
Anthropologie nicht darum gehen kann, eine Einzigartigkeit zu finden,
die über allen anderen steht und den Menschen primär ausmacht. Dass
der Mensch mit Verstand und Vernunft, Erfindergeist, Gesellschaftlich‐
keit und Sprache ausgestattet ist, bietet die Grundlage für moderne
Gesellschaftstheorien sowie die Menschenrechte und Vorstellungen
von Moral und Schuld. Keines der genannten Merkmale menschlichen
Daseins ist aber ausschließlich bei Menschen und sonst bei keinem
anderen Tier zu finden. Lediglich in der Ausprägung dieser Merkma‐
le ist der Mensch anderen Tieren überlegen. (Roth 2021, 42). Die
dargestellten Menschenbilder sind immer auch im Spiegel ihrer Zeit
und der gesellschaftlichen und kulturellen Kontexte zu betrachten, in
denen Denker:innen diese entwickelt haben. Gerade deshalb stellt sich
die Frage, welche Wesenszüge des Menschen die Identitäten und die
Gesellschaften im postmodernen 21. Jahrhundert in all ihren Dimen‐
sionen wesentlich prägen. Grundlegende These dieser Arbeit ist, dass es
Erzählungen sind, die diese prägende Funktion übernehmen und der
Mensch in der modernen Gesellschaft demnach als homo narrans zu
interpretieren ist. Erzählungen sind zwar auch schon in vormodernen
und antiken Gesellschaften ein prägendes Mittel der Kulturbildung ge‐
wesen. Mit dem Wandel, den moderne Gesellschaften vollzogen haben
und vollziehen, bestimmen aber immer weniger große Meta-Narrative,
sondern auch viele kleine, identitätsbezogene Narrative die Individuen
und Gesellschaften. Menschen sind nicht nur denkende und handelnde
Vernunftwesen, sondern auch fühlende und spürende, leibliche Lebe‐
wesen, die in Gesellschaft leben und nach Gesellschaft streben. Eine
akzentuierte Unterscheidung ist nicht zwingend notwendig – vielmehr
können Erzählungen als anthropologische Praxis verstanden werden,
innerhalb derer sich die beschriebenen Wesensmerkmale vollziehen
und im Fall von gesellschaftlichem Zusammenleben ordnen.
Vor diesem Hintergrund kann davon gesprochen werden (im Folgen‐
den wird dies weiter deutlich), dass auch die beschriebenen Menschen‐
bilder im Kern nur Erzählungen des Menschen über sich selbst sind.

Erzählen als anthropologische Praxis: Der homo narrans

17

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sich selbst als vernunftbegabtes, rational entscheidendes Wesen zu be‐
schreiben, kann beispielsweise ein Mehr an subjektiver Handlungsfä‐
higkeit ermöglichen als die Eigenbeschreibung als zuallererst gefühlsge‐
leitetes Wesen.
In den Sozial- und Kulturwissenschaften ist innerhalb der letzten
30 Jahre von einem narrative turn die Rede. Das Erzählen findet
transdisziplinär in der Philosophie und Anthropologie, der Geschichts‐
wissenschaft, der Literatur- und Kommunikationswissenschaft, der So‐
ziologie, der Psychologie und der Pädagogik eine Beachtung und es
wird davon ausgegangen, dass die ,,Konstitution, Stabilisierung und
Transformation individueller wie kollektiver Identitäten“ (Neumann
2000b, 7) innerhalb von Erzählungen stattfindet (Fahrenwald 2012,
82). Zwar hat die Psychologie diese Entwicklungen zeitlich erst versetzt
in ihren Fachdiskurs aufgenommen17und sich im Vergleich beispiels‐
weise zur Anthropologie erst spät mit den Wirklichkeitskonstruktionen
und Sinnaufladungen von Individuen beschäftigt (vgl. Bruner 1998, 51f;
Straub 2020, 7f.). Mit den Ausarbeitungen von Walter Fisher, der zum
ersten Mal konkret vom Menschen als homo narrans spricht (Fisher
1989, 11), sowie Jerome Bruner, Kenneth Gergen und Theodore Sarbin,
entwickelte sich ab den 1980-er Jahren aber die narrative Psychologie
als theoretische Richtung der Psychologie.
Das Erzählen berührt die individuelle Dimension des Menschen, aber
auch die kulturelle und soziale Dimension auf verschiedene Weisen.
Zum einen kann Erzählen als anthropologisches Grundbedürfnis und
zentrales Medium der individuellen Identitätsstiftung betrachtet wer‐
den. Zum anderen sind Erzählungen durch ihre wirklichkeitserzeugen‐
de Funktion essenziell für die Entstehung und Ordnung von Gesell‐
schaften und Kulturen (vgl. Nünning 2013a, 18). Beide dieser Ebenen
sollen in den Folgekapiteln ausgiebig betrachtet werden. Nach einer
begrifflichen und theoretischen Klärung des Identitätsbegriffs wird

17 Die tiefergehende Auseinandersetzung mit der Wirklichkeitskonstruktion von In‐
dividuen folgte in der Psychologie aus dem Unbehagen und der Kritik an ratio‐
nalistischen und empiristischen Auffassungen der Wirklichkeitskonstruktion und
Sinnbildung heraus, wie sie die „Lerntheorie“ und auch in abgemilderter Form der
konstruktivistische Rationalismus Piaget’s vorsahen. (vgl. Bruner 1998, 48f.).

Was ist der Mensch?

18

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zunächst in die narrativen Dimensionen des modernen Individuums
sowie der postmodernen Gesellschaft eingeführt, bevor ausgewählte
Beispiele die Wirkmacht von Narrativen im historischen wie aktuellen
(Rück-)Blick zeigen sollen. Im zweiten Teil dieser Arbeit wird dann
die dargelegte Schnittstelle zwischen narrativer Identität und narrativer
Gesellschaft als Ausgangspunkt genommen, um den Versuch zu wagen,
eine im Kern narrativ orientierte Soziale Arbeit theoretisch und prak‐
tisch mit handlungsfeldbezogenen Beispielen zu beschreiben.

Erzählen als anthropologische Praxis: Der homo narrans

19

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Narratives Selbst und narrative Identität –
die individuelle Bedeutung des Erzählens

Zunächst wird in diesem Kapitel mithilfe eines identitätstheoretischen
Konzeptes von Jürgen Straub (2019, 2021) eine Annäherung an den
Identitätsbegriff vorgenommen, welche auch für eine Verwendung im
Kontext Sozialer Arbeit fruchtbar gemacht werden kann. Darauffol‐
gend wird in das Verständnis von narrativer Identität und in die Funk‐
tionen von Erzählungen für das moderne Individuum eingeführt. Hier
werden sowohl erzähltheoretische als auch philosophische und psycho‐
logische Ausarbeitungen und empirische Ergebnisse zusammengefügt.

3.1 Identität – Annäherung an die Semantik eines vielschichtigen
Begriffs

Kaum ein Begriff hat eine solche semantische Kontingenz und wird
in verschiedenen wissenschaftlichen Disziplinen, aber auch im alltägli‐
chen Sprachgebrauch, so unterschiedlich verwendet wie der Begriff der
‚Identität‘. Zunächst muss festgestellt werden, dass es in dieser Arbeit
um menschliche Identität und ihre kollektiven Ausprägungen geht.
Das heißt, der Mensch und sein identitäres Selbstverständnis stehen
zur Debatte, nicht aber Identitätsverständnisse mit mathematischer
Prägung oder einer gegenstandsbeschreibenden Wirkung18. Es ist der
Prozess, der im Vordergrund steht, wie der Mensch sich eine Identi‐

18 So ist in der Mathematik und Logik von numerischer Identität die Rede, wenn
zwei Gegenstände a und b identisch sind, also die gleiche Identität haben. Der
Stift, mit dem ich heute eine Notiz schreibe, wird morgen noch derselbe sein und
seine Identität nicht verändern. Im alltäglichen Sprachgebrauch ist zumeist eine
qualitative Identität gemeint, wenn wir Menschen oder Gegenständen die gleichen
oder sehr ähnliche Eigenschaften zuschreiben. Ein Zwillingsgeschwisterpaar sind
zwei Personen, die qualitativ identische Merkmale aufweisen können. Sie sind
vermeintlich gleich, aber doch offensichtlich zwei verschiedene Dinge/Menschen.

21

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tät anzueignen versucht, wie er sie im Laufe verschiedener Lebensab‐
schnitte wandelt und in verschiedenen sozialen Bezügen verändert.
Auch der Unterschied zwischen dem eigenen Identitätskonzept und
der Identitätszuschreibung anderer Personen spielen hier eine entschei‐
dende Rolle und es besteht eine Reziprozität, die im weiteren Verlauf
deutlich werden sollte.

„Der Mensch als Individuum stellt eine Singularität dar, die sich in seinem
spezifischen Personsein äußert. Nur über dieses Personsein lässt sich die We‐
senseinheit des Menschen erfassen und entsprechend würdigen.“ (Eisenmann
2012, 17).

Während zuvor eher in Personengruppen gedacht wurde, stellte sich
mit Beginn der Neuzeit und den wachsenden Individualisierungsdy‐
namiken vermehrt die Frage, was die Identität der einzelnen Person
eigentlich ausmacht und welche Gründe dafür ausschlaggebend sind
(vgl. Burkard 2008, 444f.). Die wachsende Bedeutung des Identitäts‐
begriffs in beinahe allen sich mit dem Menschen befassenden Wissen‐
schaftsdisziplinen19 ist also eng verwoben mit den gesellschaftlichen
Veränderungen, die sich seit dem Ende des Mittelalters vollzogen ha‐
ben. Erst in der sich etablierenden Moderne, in der gegebene Struktu‐
ren und vermeintliche Autoritäten aufklärerisch hinterfragt wurden,
begreift sich der Mensch selbst als Zentrum seiner Welt (vgl. Keupp
2018, 647). Der Mensch ist in der bürgerlichen Gesellschaft nicht mehr
automatisch einer Gruppe von Menschen qua Geburt zugehörig, son‐
dern versteht sich losgelöst von Kirche und Feudalherrschaft mehr
und mehr „als Eigentümer seiner selbst“ (Macpherson 2016, 15).20 Eine
personale Identität wurde damit , so Straub (2010), zu einer Aspiration

Im Alltag kommen numerische und qualitative Identität oft in den Verwendungen
„dasselbe“ und „das gleiche“ zum Ausdruck. (Henning 2012, 20f.).

19 Psychologie, Pädagogik, Philosophie, Soziologie, Ethnologie, Sozial- und Kulturan‐
thropologie, Geschichts- und Literaturwissenschaft. Schon die Vielzahl an Diszi‐
plinen, die sich mit Identität befasst, verdeutlicht die umfassende Semantik und
Vielseitigkeit des Begriffes.

20 Dieser Wendepunkt zeigt deutlich, dass außerhalb einiger Grundelemente mensch‐
licher Kondition, welche oben erläutert wurden – die psychische Verfasstheit des
Menschen immer sozio-kulturell geprägt ist und in Abhängigkeiten zu den zeitge‐
nössischen gesellschaftlichen Verhältnissen steht (vgl. Keupp 2018, 647f.).

Narratives Selbst und narrative Identität

22

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und einem Fluchtpunkt in der sozialen Praxis (Straub 2010, 279f.)
und kann weitergehend als ein „selbstreflexives Scharnier zwischen der
inneren und der äußeren Welt“ (Keupp 2018, 649) gesehen werden. Im
folgenden Kapitel über kollektive Identitäten und die gesellschaftliche
Bedeutung von Narrativen wird auf die gesellschaftlichen Entwicklun‐
gen in der Moderne näher eingegangen.
Aufgrund der enormen Polyvalenz des Begriffes ist zunächst eine Ver‐
gewisserung des Identitätsverständnisses in dieser Arbeit von Nöten. In
Anlehnung an G. H. Mead und J. Marcia, vor allem aber E. Erikson21,
entwickelte Jürgen Straub das untenstehende Kontinuum, auf welchem
die kommunikative Selbst- und Weltbeziehung eines Menschen sich
ausdrücken kann und visualisieren lässt. An dieser Stelle wird bereits
deutlich, dass der Identitätsbegriff und der Gegenstand seiner Beschrei‐
bung, in Nordamerika und Teilen von Europa in modernen, hoch‐
industrialisierten Gesellschaften entwickelt worden und eng mit den
gesellschaftlichen Entwicklungen dort verwoben ist.
Es lassen sich drei grundlegende Typen bezeichnen, die auf einem
Kontinuum, also nicht plastisch und starr, verortbar sind. Vielmehr
bewegt sich jeder Mensch im Laufe seines Lebens kontinuierlich inner‐
halb des Spektrums und schwingt zu den verschiedenen Polen aus
(vgl. Straub und Niebel 2021, 88f.). In modernen Gesellschaften22 in
einer vernetzten, globalisierten Welt, sieht sich das Subjekt einer deut‐
lich erhöhten Komplexität ausgesetzt. Durch weniger gewordene und
werdende Verbindlichkeiten und erheblich mehr Möglichkeiten der
individuellen Lebensgestaltung entsteht für das Subjekt ein immerwäh‐
rendes Kontingenzgefühl – es könnte immer auch alles anders sein23.
(vgl. Straub 2019, 27f.) Identität meint innerhalb des Kontinuums genau

21 Letzterer prägte die wissenschaftliche Debatte und die Popularität des Identitätsbe‐
griffes durch seine Arbeiten maßgeblich.

22 „Als moderne Gesellschaft gilt die bürgerlich-kapitalistische Gesellschaft westlichen
Formats mit demokratisch-politischen Strukturen.“ (Miller 2021, 52).

23 Umgangssprachlich wird dieses Kontingenzbewusstsein oft mit „Zufall“ gleichge‐
setzt, wobei außerhalb einiger wirklich zufälligen Aspekten menschlichen Seins wie
des Geburtsorts, Herkunftsfamilie o. ä. eigentlich wenige Dinge in der biographi‐
schen Entwicklung eines Menschen wirklicher Zufall sind.

Identität – Annäherung an die Semantik eines vielschichtigen Begriffs

23

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieses dynamische, komplexe Selbstverhältnis, in welchem die Person
sich der Vielheit und den Veränderungen ständig wandelnder Kulturen
und Subkulturen, an denen sie teilnimmt, bewusst ist. (vgl. Straub und
Niebel 2021, 89f; Nünning 2013b, 148f.)

Totalität__________________Identität__________________Multiplizität 

 

Adaptive Rigidität   Adaptive Diffusion 

 Schematisches Kontinuum struktureller kommunikativer Selbst- und
Weltbeziehungen (Straub und Niebel 2021, 85)

In der Abwesenheit dieser Wandlungsfähigkeit und -bereitschaft wird
weiter deutlich, was diese Struktur von Identität ausmacht. Was um‐
gangssprachlich und politisch, aber auch von einigen poststrukturalisti‐
schen Kritikern, häufig als Identität missverstanden und falsch verwen‐
det wird, meint auf dem untenstehenden Kontinuum eigentlich den Pol
der Totalität. Diese repräsentiert eine geschlossene Struktur, die darauf
ausgerichtet ist, sich selbst zu reproduzieren, sich möglichst starr zu
verfestigen und unnachgiebig zu behaupten. Ein Austausch zwischen
Selbst- und Weltbeziehung beschränkt sich nur auf das zuvor als sol‐
ches verstandene Eigene und Vertraute und es entstehen klare Gren‐
zen, die sich durch eine Widerstandsfähigkeit gegen Veränderungen,
durch Kommunikationshürden, Kontaktsperren und einer Abwehr von
Neuem und Fremden auszeichnen. (Straub und Niebel 2021, 87f.). In
diesem „Zwangsgehäuse“ (ebd.) befinden sich zuhauf Menschen und
Personengruppen, die für sich eigentlich proklamieren eine Identität zu
haben oder identitär zu sein24.
Auf dem gegenüberliegenden Pol verortet Straub die sogenannte Mul‐
tiplizität. Darunter versteht er eine Diffusion oder Fragmentierung

I:

24 Man denke hier an die „Identitäre Bewegung“ als rechtsextremistische, islamfeind‐
liche Bewegung (tiefergehend Verfassungsschutz Baden-Württemberg 2023), aber
auch an Wortwahl und Eigendarstellung der Alternative für Deutschland und zum
Teil auch anderer Parteien.

Narratives Selbst und narrative Identität

24

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der kommunikativen Selbst- und Weltbeziehung, wie sie beispielswei‐
se bei psychischen Erkrankungen wie Persönlichkeitsstörungen auftre‐
ten können. Die Selbstbeziehung der Person ist hierbei (zum Teil in
zeitlich, sozial und situativ gleichbleibenden Kontexten) so offen, flexi‐
bilisiert und dynamisiert, dass die Struktur der Identität komplett zer‐
bricht. Die flexible Handlungsautonomie und auch das Selbstvertrau‐
en, dass die Identität in einer offenen, flexiblen Struktur auszeichnet,
geht in der Form der Multiplizität gänzlich verloren. (Vgl. Straub und
Niebel 2021, 87–90). Das Hinzufügen der beiden Zwischenebenen ad‐
aptiver Rigidität und adaptiver Diffusion verdeutlicht die Wanderung
von Personen in ihrem Selbstverhältnis auf diesem Kontinuum. Die
komplexen gesellschaftlichen Anforderungen an das Individuum ma‐
chen eine adaptive Anpassung des Welt- und Selbstverhältnisses (adap‐
tive Diffusion) funktional, notwendig und gesellschaftlich erwünscht.
Ebenso kann aber eine zeitweise Schließung oder Verweigerung von
Veränderung in Richtung der Totalität für ein Individuum funktional
sein, um das Gesamtverhältnis zu sich selbst und der Welt aufrechtzu‐
erhalten. (Vgl. ebd.).
Weniger bezogen auf die Form und Struktur von Identität, aber das
theoretisierte Kontinuum ergänzend, zielt ein Verständnis von soge‐
nannter qualitativer Identität, d. h. der charakteristischen Gesamtheit
der Merkmale, die eine Person ausmachen. Dies geht klassischerweise
von Persönlichkeitseigenschaften über Werte und Überzeugungen, In‐
teressen oder Ziele bis zum persönlichen Lebensstil und Präferenzen.
Während mit der Formalbeschreibung von Identität eine Verallgemei‐
nerung bzw. begriffliche Typologie vorliegt, betreffen die qualitative
Identität eben jene persönlichen Eigenschaften, die dieses Konstrukt
inhaltlich füllen. Für die personale, qualitative Identität sind zwei wei‐
tere Elemente von Bedeutung, nach denen die Person im Sinne einer
Aspiration (siehe oben) strebt: Kontinuität und Kohärenz. Es geht um
ein Gefühl der personalen Kontinuität, d. h. sich zeitlich überdauernd
und in wechselnden Umständen – auch wenn sich die eigenen Werte,
Haltungen, Orientierungen und Wünsche, Ziele, Interessen und auch
das physische Erscheinungsbild des Menschen ändern – als die gleiche

Identität – Annäherung an die Semantik eines vielschichtigen Begriffs

25

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Person wahrzunehmen. Eine Person kann im Laufe ihres Lebens von
Kindheit, über Jugend bis ins Erwachsenenalter tiefgreifende Verände‐
rungen seiner:ihrer Selbst erfahren, dennoch bleibt er:sie dieselbe Per‐
son. Während Kontinuität also auf die zeitlich überdauernde Gleichheit
der Person innerhalb entstehender Differenzen beschreibt, bezieht sich
das Kohärenzgefühl auf diese Verträglichkeit in der Gegenwart. Es
bezieht sich auf den als kohärent wahrgenommenen Zusammenhang
zwischen den verschiedenen sozialen Positionen und Rollen, die eine
Person in ihrem alltäglichen Leben einnimmt, d. h. auf ihre reale
und gewollte Vereinbarkeit25 (Vgl. Straub und Niebel 2021, 83–87)
oder (Straub 2019, 19–21). Gleiches ermittelt in seinem Aufsatz auch
D. Herman (2009). Er geht davon aus, dass Menschen beim Lesen
einer komplexen und schwer verständlichen Geschichte eine Welt als
Modell darum konstruieren, damit eine temporale, kausale und the‐
matische Kohärenz entstehen kann. (Herman 2009, 80–84). In einer
funktional-differenzierten Gesellschaft (ausführlicher in Kapitel 4)26, in
der immer nur bestimmte Teile einer Person für die Kommunikation
relevant sind, wird diese Kohärenz der Identität immer bedeutsamer
und gleichsam immer brüchiger.

3.2 Narrative Identität

Die Verbindung des Selbst und der dahinterstehenden Lebensgeschich‐
te wurde in der Philosophie schon innerhalb verschiedener Ansätze
aufgegriffen27, die tiefere Auseinandersetzung zwischen Erzählung und
Identität im Sinne einer Theorie der narrativen Identität erfolgte aber

25 Ein homosexueller katholischer Priester dürfte bei einem Coming-Out auch im
Jahr 2023 noch mit von außen entstehenden Kohärenzproblemen konfrontiert
sein. (ebd.) Ein:e professionelle Sozialarbeiter:in als Mitglied einer rechtsextremen
Partei oder Bewegung dürfte sich ebenfalls mit innerpersonalen und äußerlichen
Kohärenzproblemen auseinandergesetzt sehen.
Anhand der beiden Beispiele wird deutlich, wie abhängig das Kohärenzgefühl von
äußeren Einflüssen ist, die historisch, kulturell oder berufsethisch variabel sind.

26 Ganz ausführlich in Luhmann (2021).
27 Deutlich ausgearbeitet schon bei Hannah Arendt (2018, 231f.) sowie Wilhelm

Schapp (1976, 100 und 105).

Narratives Selbst und narrative Identität

26

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erst ab den 1990er Jahren durch Alasdair MacIntyre, Charles Taylor
und David Hume, prominent und vielrezipiert aber vor allem durch
Paul Ricoeur (Tengelyi 2013, 265). In gewisser semantischer Nähe zur
Kontinuität und Kohärenz (s.o.) führt Ricoeur die Begriffe idem und
ipse als zwei Teile von Identität ein. Als idem kann dabei „derselbe/die‐
selbe“ verstanden werden, also die zeitlich überdauernde Gleichheit
oder Gleichbleibung einer Person. Diese steht in einem dialektischen
Verhältnis zu ipse, zum „man selbst“, das sich durch die permanente
Selbstreflexion und Selbstverwirklichung des Menschen entwickelt und
so eben doch das idem, das Gleichbleibende im Charakter einer Per‐
son Veränderungen unterwirft. Auch Ricoeur macht also die immer‐
währende Ambivalenz zwischen Gleichbleibung und Veränderung, die
auch Straub als Grundvoraussetzung von Identität hervorhebt, deut‐
lich.
Um ein Gleichgewicht zwischen idem und ipse herzustellen und gleich‐
zeitig innerhalb des lebenslangen Entwicklungsprozesses zwischen den
beiden Polen zu bleiben, nutzt der Mensch sein narratives Selbst.
(vgl.Felden 2023, 143)

„Indem sie den Charakter narrativisiert, gibt die Erzählung ihm seine Bewe‐
gung zurück, die in den erworbenen Dispositionen und den sedimentierten
Identifikationen mit verschwunden war. Indem sie die Ausrichtung auf das
wahre Leben narrativisiert, verleiht sie dieser die wiedererkennbaren Züge
geliebter oder verehrter Figuren. Die narrative Identität hält beide Enden der
Kette zusammen: die Beständigkeit in der Zeit des Charakters und diejenige
der Selbst-Ständigkeit“ (Ricœur 2005, 203)

 

Narrative Identität

27

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Erzählen von Geschichten – innerlich wie nach außen – soll
eine Wahllosigkeit und Orientierungslosigkeit in der Veränderung des
Selbst- und Weltverständnisses einer Person verhindern und ein Ge‐
fühl der Kontinuität und Kohärenz der Identität erzeugen. Für die
gesamte innere Auseinandersetzung mit dem eigenen Gewordensein,
dem gegenwärtigen Selbst und dem als Ziel verfolgten zukünftigen
Selbst – Wer/was war ich? Wer/was bin ich? Wie bin ich so geworden?
Wer/was will ich sein? – ist der Modus Operandi das Erzählen von Ge‐
schichten und der Herstellung einer narrativen, sich stetig im Wandel
befindenden und durch neue Erzählungen ergänzten Konstruktion der
eigenen Identität.

3.3 Weitere Funktionen des Erzählens für das Individuum

Neben der Herstellung einer als kohärenten erlebten Identität erfüllen
Erzählungen weitere Funktionen für das Individuum. Dabei können
Narrationen neben einzelnen Funktionen als ganzer Modus des Den‐
kens und der menschlichen Strukturierung der Wahrnehmung betrach‐
tet werden. Bruner (1986) unterscheidet zwei solcher Modi des Den‐
kens: das logisch-wissenschaftliche Denken und das narrative Denken.
Das narrative Erleben und Denken zeichnet sich vor allem durch eine
Verknüpfung von einzelnen Ereignissen miteinander und im Allgemei‐
nen mit Intention und Kausalität aus. (Vgl. Bruner 1986, 17). Eine
Narration entsteht somit nicht durch Tinte auf einem Blatt Papier oder
in anderer Textform, sondern sie ist eine gedankliche Konstruktion im
Gehirn des Rezipienten (ebd., 24). Sehen wir z. B. einen Ball auf einer
Leinwand erscheinen und ein anderer Ball rollt weg, erkennen wir
dahinter eine Flucht oder zumindest einen kausalen Zusammenhang
zwischen dem Kommen des einen und Verschwinden des anderen Bal‐
les. Gleiches gilt für weitere Ereignisse und Situationen, in denen der

Narratives Selbst und narrative Identität

28

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mensch innerhalb von Narrationen ganz individuelle Verknüpfungen
herstellt28.
Neben  der  Verknüpfung  von  Wahrnehmung  und  Sinn,  ist  auch  die
menschliche Erinnerung und das Gedächtnis maßgeblich durch Narra‐
tionen geprägt. Eine Erzählung kann erlebte Zeit durch die Füllung mit
Sinn und dem klassisch erzählerischen Anfang-Mitte-Ende-Schema eine
Struktur verleihen. Das hochkomplexe Erleben und Erinnern des Men‐
schen kann durch die Einteilung in Sinnabschnitte in Narrationen über‐
führt werden, die das erinnernde Subjekt in den Mittelpunkt stellt oder als
Teilnehmer:in  oder  Beobachter:in  an  der  Erzählung  teilhaben  lässt.
Durch das „Ausblenden“ des Vorher und Nachher der Narration, muss
der Mensch sich nicht an die Gesamtheit seiner Erfahrungen erinnern,
sondern stellt nur die für die Narration bedeutsamen Abschnitte, Perso‐
nen usw. in einen Zusammenhang.29 (Vgl. Bruner 1998, 52f; Lehmann
2011, 30f; Ricœur 2007, 88f.). Für Ricoeur konzipiert der Mensch daher
seine erlebte, menschliche Zeit als erzählte Zeit innerhalb eines intrinsi‐
schen  Verhältnisses  –  menschliches  Zeiterfahren  wird  demnach  erst
durch Erzählung möglich (vgl. Jaeger 2009, 117f.). Eine Lebensgeschichte
ist nicht eingerahmt in Geburt und Tod, sondern in viele kleine und
größere sinngefüllte, narrativ-strukturierte Zeitabschnitte. (Straub 2013,
86f. nach Riceour 1988). Es werden Elemente aus dem Fluss der Zeit und
den Geschehnissen ausgeschnitten und mit einer Perspektive, Plausibili‐
tät und Kohärenz versehen (Breithaupt 2020, 117). Das kann aber auch
zur Folge haben, dass die Narrationen, anhand derer ein Mensch sich

28 Es hat geschneit und ein Radfahrer liegt auf dem Boden – er wird ausgerutscht und
hingefallen sein. Zwei Autos stehen mit Dellen an der Front respektive Heckseite
hintereinander  –  es  wird  einen  Auffahrunfall  gegeben haben.  Beide  Situationen
werden durch das Individuum in einen gedanklichen Zusammenhang gestellt, dem
eine recht konkrete Vorstellung zu Grunde liegt, was passiert sein muss. Während die
beschriebenen  Situationen  wahrscheinlich  von  vielen  Menschen  gleichermaßen
verknüpft würden, gibt es Situationen – insbesondere zwischenmenschlicher Art – bei
denen die Transformation aus Wahrnehmung in Narration sehr subjektiv ist. Ist mein
Gegenüber wütend auf mich, oder schaut er grimmig, weil er morgens mit dem Rad im
Schnee ausgerutscht ist?

29 Paul Ricoeur stellt diesen Zusammenhang in seinem Theorievokabular sehr aus‐
führlich als Mimesis I, Mimesis II und Mimesis III dar. (Ricœur 2007, 88–137).

Weitere Funktionen des Erzählens für das Individuum

29

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbst in der Gegenwart beschreibt, nicht mit den konkret gemachten
Erfahrungen übereinstimmen. Erinnerungen können innerhalb narrati‐
ver  Strukturen verändert,  bestimmte Dinge ausgelassen und nur das
integriert werden, was zu der personalen Identität passt, die man in der
Gegenwart haben möchte. (Vgl. Mazzoni 2019, o. S.).
Die zeitliche Verknüpfung von Ereignissen und eine Segmentierung und
Bündelung kleiner zeitlicher Episoden machen aber auch das Leben im
Hier und Jetzt erwartbarer und reduzieren Komplexität.  Ein Mensch
weiß, wie er einen Holzhaufen und Wärme/Feuer in einen Zusammen‐
hang bringen kann. Klingelt es an der Haustür, wird jemand davorstehen
und etwas wollen, vielleicht etwas Erwartetes abgeben oder zu einer
Verabredung erscheinen. Durch die narrative Verarbeitung von Erfah‐
rungen und die Bildung von geschlossenen, zeitlichen Einheiten kann der
Mensch seine Umwelt verstehen und sie wird berechenbar. So ist der
Mensch auch in der Lage, eine Narration über die Zukunft zu entwickeln
und Prognosen über zukünftige Ereignisse und erwartbare Kausalitäten
herzustellen. (Breithaupt 2022, 42–44).
In Anlehnung an Sigmund Freud und Konrad Lorenz kann dies auch
als „mentales Probehandeln“ bezeichnet werden. Durch das imaginäre
Austesten von Handlungsabläufen, kann der Mensch die Risiken umge‐
hen, die ein reales Ausprobieren von Möglichkeiten mit sich brächten30.
(Neumann 2000a, 286f.).

„Auf diese Weise erschließen sich dem Menschen mit Hilfe des Erzählens
imaginär neue Handlungsspielräume und Sinnperspektiven, die mit Hilfe der
Sprache intersubjektiv kommunizierbar werden.“ (Fahrenwald 2012, 85).

Die Einheiten, die gebildet werden, können in einem Kontinuum von
Allgemein bis Besonders verstanden werden. Während die Schwerkraft
oder die Benutzung eines Lichtschalters keine besondere Erzählung
mehr braucht, sondern in sicherer Kontinuität erwartbar ist, werden
unerwartete, einmalige, auf die eigene Person bezogene Ereignisse in‐
tensiver narrativ aufgearbeitet. (Breithaupt 2022, 42–44).

30 Auch die evolutionsbiologische Erfolgsgeschichte des Menschen kann aufgrund
dieser Tatsache erklärt werden. (ebd.)

Narratives Selbst und narrative Identität

30

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erzählungen und menschliche Sprache erfüllen weitergehend die Funk‐
tion, erweiterte soziale Beziehungen und eine Teilnahme mehrerer Per‐
sonen an einer Gruppe und einem sozialen Beziehungssystem zu ermög‐
lichen. Sprachunfähige, vormenschliche Affen nutzten das sogenannte
Grooming31,  eine  gegenseitige  Fellpflege,  um ihre  Sozialbeziehungen
aufrechtzuerhalten  und  innerhalb  ihrer  Gruppe  (teils  auch  darüber
hinaus) Kontakte zu knüpfen. Die menschliche Sprache und das gegen‐
seitige Erzählen von Geschichten kann als ‚verbales Grooming‘ verstan‐
den werden. Es dient den Individuen, Vertrauen untereinander aufzu‐
bauen, andere Perspektiven kennenzulernen und das eigene Wissen über
die  Erfahrungen anderer  Menschen zu erweitern.  (Neumann 2000a,
280–284; vgl. Siefer 2015, 36f.). Entgegen Annahmen, dass die menschli‐
che Fähigkeit zur Werkzeugherstellung einen evolutionären Vorteil be‐
deutete und das Überleben des homo sapiens zur Folge hatte, führt Brian
Hare daher im Buch „Survival of the friendliest“ an, dass der evolutionäre
Fortschritt in der Freundlichkeit in den Beziehungen, vermittelt durch
Sprache und Erzählungen, liegt und daher das Zusammenleben größerer
Menschengruppen ermöglichte (Hare und Woods 2021).
Zusammen genommen wirken Erzählungen in mindestens dreierlei Art
und  Weise  auf  die  Wirklichkeit:  (1)   Im  Medium  der  Tradition  und
Erinnerung kann auf die Erfahrung früherer Generationen zurückge‐
griffen werden, (2) Im Zuge der sozialen Orientierung wird das Wissen
anderer Teilnehmer des Beziehungssystems zugänglich, (3) Über das in
Erzählungen stattfindende mentale Probehandeln können Prognosen
und Möglichkeiten zukünftiger Wirklichkeit geschaffen werden. (Neu‐
mann 2000a, 294).
Mit dem Beginn der frühkindlichen Gefühlsspiegelung von primärer
Bezugsperson zu  Kleinkind fühlt  sich  der  Mensch immer wieder  in
andere  Menschen  ein  und  versucht  die  Aktionen  anderer  im  Kopf
nachzuvollziehen. Das sogenannte Mentalisieren ist „eine imaginative

31 Heute wird der Begriff ‚grooming’ oft im Sinne eines ‚sexual grooming‘, einer gezielten
Kontaktaufnahme Erwachsener mit Minderjährigen in Missbrauchsabsicht, verwen‐
det.  Diese  in  der  Pädokriminalität  verwendete  Form ist  hier  ausdrücklich nicht
gemeint, sondern die im evolutionsbiologischen Sinne verwendete Form als soziale
Körperpflege.

Weitere Funktionen des Erzählens für das Individuum

31

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fähigkeit, bei der wir Verhaltensweisen von Menschen auf intentionale
mentale Zustände zurückführen“ (Asen und Fonagy 2023, 15). Gleichsam
funktioniert auch die menschliche Fähigkeit zur Empathie32 im Allge‐
meinen in Form von narrativem Denken. Während in Mentalisierungs‐
prozessen narrative Erklärungen zwischen vermutetem Gefühl und Rea‐
litätsbezug unmittelbar vorhanden sind, ist die Frage bei der menschli‐
chen Grundbereitschaft zur Empathie eher, ob diese zugelassen wird oder
nicht. Insbesondere wenn ein Mensch seine Empathie filtern, beschrän‐
ken oder gänzlich blockieren will, wird dies in Form von Narrationen
legitimiert (vgl. Breithaupt 2020, 114f.). Warum wird einer Person oder
Personengruppe Empathie zu Teil und einer anderen nicht? Der Grund
liegt in der Erzählung, die ein Mensch aufbaut, um diese Entscheidungen
– auch unbewusster Art – zu rechtfertigen. Die Verbindung aus individu‐
ellen  Narrationen und gesellschaftlichen Narrativen  mit  denen auch
kollektiv Empathie gefiltert werden kann, erzeugt „Kulturen der Empa‐
thie“ (Breithaupt 2020) in modernen Gesellschaften.

3.4 Narrativität und Emotionalität

Die Verbindung von narrativem Bewusstsein und der Anregung emotio‐
naler Zustände des Menschen, sozusagen die Erzählung als Transport‐
medium menschlicher Emotionen, nehmen Kenneth Gergen (1998) und
Fritz Breithaupt (2022) ausführlich in den Blick. In einer umfassenden
Studie kommt Breithaupt zu dem Ergebnis, dass ein essenzielles Merkmal
von Narrationen die Weitergabe und Kommunikation von Emotionen
ist. (Breithaupt 2022, 135). Dazu wurden in einem Verfahren der seriellen
Reproduktion untersucht, wie Nacherzählungen von Menschen weiter‐
gegeben werden. Bei einer Stichprobe von rund 12 000 Menschen wurden
ca. 19 000 Nacherzählungen von diesen untersucht, um die Weitergabe

32 Mentalisieren oder theory of Mind wird oft mit Empathie gleichgesetzt oder synonym
verwendet. Dabei ist Empathie eher als grundsätzliche Fähigkeit zu verstehen, sich in
andere  Menschen hineinversetzen zu können,  ihre  Gefühle,  Empfindungen und
Persönlichkeitsmerkmale zu verstehen. Mentalisieren ist die über eine stabile Bindung
zu erreichende Fähigkeit, bei sich selbst und bei anderen, Gefühle zu vermuten und
diese dann auf die Realität zu beziehen. (vgl. Steinmair et al. 2021, o. S.).

Narratives Selbst und narrative Identität

32

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der emotionalen Dimensionen einer Situation zu untersuchen. (Breit‐
haupt 2022, 115f.).

Prozess des Nacherzählens (Breithaupt 2022, 132)

Während in der ersten Phase die Kernemotion der Geschichte verdichtet
wird, nimmt die zweite Phase, in der die Erzählung reproduziert wird, die
übertragene Emotion zum Ausgangspunkt der Konstruktion der Nach‐
erzählung. In der Nacherzählung wird die transportierte Kernemotion
zum Mittelpunkt und ganze Erzählelemente können danach ausgerichtet
werden, ob sie kongruent zu der Erzählung sind oder nicht – was auch das
Hinzufügen von zuvor nicht transportierten Elementen zur Folge haben
kann. (Breithaupt 2022, 131).
Weitergehend stellt Breithaupt die These auf, Emotionen funktionierten
in einer Art Belohnungssystem. Sie seien eine Belohnung für den Men‐
schen, der die Narration im Kopf erarbeitet oder rezipiert und damit
gleichzeitig  Produkt  wie  Motivation narrativen Denkens.  (ebd.,  137).
Neben explizit von ihm aufgegriffenen Emotionen wie Fröhlichkeit und
Trauer, Triumph, Staunen, Genugtuung, Rührung und Überraschung

II:

Narrativität und Emotionalität

33

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lassen sich viele weitere in Erzählungen transportierte Emotionen aus‐
machen. Schon vor einer Erzählepisode veranlasse den Menschen die am
Ende der Erzählung erwartete Emotion im Sinne eines Ziels, sich auf die
Erzählung  erst  einzulassen.  Diese  Erwartbarkeit  ist  mit  bestimmten
Abläufen und Routinen in der  Erzählkommunikation gebunden,  die
Menschen lernen und verinnerlichen können. Die Emotionen sind dabei
eng mit dem Ende der Narration verbunden, was auch zur Folge hat, dass
die oben beschriebene Erinnerungsfähigkeit mit dem Bewusstsein der
erlebten Emotion in narrativer Form als Erzählung stattfindet. Wichtig ist
auch hier wieder die Kombination aus Empathiefähigkeit und Narration.
Bei jedweder Erzählung ist nicht die in der Erzählung befindliche Figur
ein:e Gefühlsträger:in, sondern Gefühlsträger:in ist die beobachtende/
zuhörende Person, die aus dem Erzählten eine Emotion zieht. (Breit‐
haupt 2022, 181–184).
Auch Gergen (1998) definiert Gefühle nicht nur als Auswirkung, sondern
als konstitutives Merkmal sozialen Lebens. Demnach sind Gefühle ge‐
lebte Erzählungen, einerseits durch den Transport der Gefühle in der
Erzählung, andererseits durch die angenommene Erzählung im Kopf
über die Herkunft eines Gefühls des gegenüberstehenden Menschen.
(Gergen 1998, 192–194).

„Das Gefühl ist jedoch als solches nicht zu verstehen ohne die Handlungen
anderer, die dem Ausdruck einer Emotion vorrausgehen, ihn begleiten oder
auf ihn folgen. Wenn sie von allen bestehenden Gefügen abgetrennt würden,
kämen Emotionen (bzw. deren performativer Ausdruck) entweder gar nicht
vor, oder sie wären unsinnig.“ (Gergen 1998, 194)

Der Transport von Emotionen braucht daher Narrationen als Medium,
um narrative  Erklärungen entweder  gleich  aktiv  mit  zu  liefern  oder
innerlich eine erklärende Narration über das Verhalten des Gegenübers
zu entwickeln (vgl. ebd.). Hier sind z. B. emotionale Ausbrüche hoch‐
traumatisierter Kinder zu nennen, die ohne eine professionelle narrative
Begleitung und Reflexion durch eine Fachkraft, ohne Kontextualisierung,
nicht  zu  verstehen und kaum bearbeitbar  sind.  Aber  auch leichtere,
alltägliche  Emotionen,  wie  ein  wütender  Busfahrer  o.   ä.,  sind  ohne
Narrationen weder kognitiv aufzunehmen noch nachzuvollziehen.

Narratives Selbst und narrative Identität

34

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Die narrative Gesellschaft – Die gesellschaftliche
und kulturelle Bedeutung des Erzählens

Betrachtet man nun menschliches Zusammenleben im Rückblick und
in heutigen Gesellschaften, wird die besondere Wirkmacht von Erzäh‐
lungen weiter deutlich. Gleichzeitig ist aber im Verlauf der Veränderung
von Gesellschaften auch eine deutliche Verschiebung von großen Me‐
tanarrativen, die komplette Gesellschaften geordnet und strukturiert
haben, hin zu nur noch wenigen großen, eher kleinen und personenbe‐
zogenen Narrativen zu beobachten. Zunächst wird grob der Weg in
die postmoderne Gesellschaft skizziert, um diese dann intensiv struktu‐
rell und charakteristisch zu beschreiben. Während auch hier immer
wieder Erzählungen zur Veranschaulichung eine Rolle spielen, wird
ihre besondere Funktion für moderne Gesellschaften im Folgekapitel
ausführlich dargelegt. Über das Foucaultsche Machtverständnis wird
ein Blick auf Aspekte von Macht in und für Erzählungen geworfen,
bevor zum Ende dieses Oberkapitels mit dem Internet und Sozialen
Medien eine Triebfeder narrativen Denkens analysiert wird.

4.1 Der Weg in die (post-)moderne Gesellschaft

Zur Analyse von gesellschaftlicher Evolution unterscheidet Niklas Luh‐
mann (1987) eine Zeitdimension, Sachdimension und Sozialdimension33

(Luhmann 1987, 112–116). In der zeitlichen Betrachtung differenziert
Luhmann zwischen archaischen Gesellschaften, hochkultivierten Ge‐
sellschaften und modernen Gesellschaften, während letztere noch je‐
weils grob in Mittelalter, Aufklärung und Klassik/Idealismus respektive
in Industrialisierung, Modernde und Spät- oder Postmoderne unter‐

33 Die Sozialdimension, in der Luhmann vor allem den Wandel des menschlichen
Helfens untersucht, wird an dieser Stelle weniger aufgegriffen.

35

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


teilbar sind. Da Luhmann aber die Entwicklung der Gesellschaften
in ihren Differenzen untereinander als Ausgangspunkt nimmt, misst
er klassischen Epochenzuordnungen nur eine geringe Bedeutung bei.
In der Sachdimension betrachtet und analysiert Luhmann die jeweili‐
ge gesellschaftliche Struktur und die Prinzipien der Strukturbildung.
(Lambers 2018, 23f.). Anhand der Zeit und Sachdimension lässt sich
gut die Entwicklung in die postmoderne Gesellschaft nachzeichnen, in
der Narrationen und Narrativen eine im Vergleich noch bedeutsamere
Stellung zukommt. Gleichzeitig sollte deutlich werden, dass Erzählun‐
gen als anthropologische Praxis des Menschen auch mit Blick auf ver‐
gangene Gesellschaften eine enorme Bedeutung haben.
Archaische Gesellschaften zeichnen sich vor allem durch ihren Triba‐
lismus, der Zugehörigkeit der Menschen zu verschiedenen, voneinan‐
der abgegrenzten Stämmen, in denen sie leben, aus. Das Zusammen‐
leben ist recht simpel strukturiert, nur segmentär differenziert34 und
der Mensch definiert seine Identität primär durch die Zugehörigkeit
zu seinem Stamm und kaum über persönliche Merkmale und ein indi‐
viduelles Selbst- und Weltverhältnis (vgl. Lambers 2018, 29). Narratio‐
nen und Narrative betreffen daher weniger das Individuum, sondern
spielen zuvorderst eine Rolle für die Aufrechterhaltung des Stammes,
seiner Abgrenzung zu anderen Stämmen und der Organisation von
Jagd und Kampf und der Mitteilung von Gefahren. Gleichsam kann
auch hier davon ausgegangen werden, dass in Form eines verbalen
Groomings (siehe oben) das Erzählen als ein Zweck an sich, zur Pflege
von Beziehungen zu anderen Stammesmitgliedern, verwendet wurde.
Mit dem Übergang ins Mittelalter (ca. 500 n. C.) beginnt die Zeit der
hochkultivierten Gesellschaften35. Die vorher voneinander getrennten

34 Gesellschaften sind in Stämme differenziert, die an sich aber relativ ähnlich zuein‐
ander und intern kaum eine Differenzierung der Aufgaben ihrer Mitglieder vorneh‐
men – wenn, dann anhand von Merkmalen wie Geschlecht und Alter. (Lambers
2018, 28f.).

35 Zeitlich ist dies nur schwer einzugrenzen, da sich Hochkulturen sehr unterschied‐
lich schnell entwickelt habe. Als Älteste sind Gesellschaften im antiken Griechen‐
land (ca. 4500 v. Chr.) sowie Ägypten ca. 400 v. Chr.) zu nennen. Über das
römische Reich (ca. 600 v. bis 600 n. Chr.) und dessen Zusammenbruch erreichte

Die narrative Gesellschaft

36

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stämme verbanden sich langsam zu größeren Stammesgesellschaften
mit Herrschaftssystem und einer erhöhten kulturellen Pluralität. Es
entwickelten sich Städte, die Mittelpunkt von Handel und Verkehr
waren. Landwirtschaft war nicht mehr nur auf die Selbstversorgung
ausgelegt und entwickelte sich auch technisch weiter und es bildete sich
eine Arbeitsteilung und gesellschaftliche Klassen mit Spezialisierun‐
gen und hierarchischen Unterschieden aus. Hierdurch entstand eine
erhöhte Komplexität, die stratifikatorische Differenzierung in Schich‐
ten, Stände und Klassen teilte die Gesellschaften und ihre Mitglieder
aber hierarchisch auf und erlaubte nur im Ausnahmefall einen Stan‐
deswechsel. (Lambers 2018, 42–45). Die wohl größte gesellschaftliche
Erzählung in den verschiedenen Phasen des Mittelalters ist die narrati‐
ve Legitimation der Hierarchisierung der Gesellschaft aufgrund einer
gottgegebenen Ordnung. Ebenso zu nennen ist die jahrhundertelange
Verfolgung und Verbrennung vermeintlicher Hexen. Auch religiös mo‐
tivierte Kriege wie die Kreuzzüge als „heiliger Krieg“, als Akt der Liebe
und des Gottesfriedens (vgl. Jaspert 2020, 12–21) wurden innerhalb
kollektiver Erzählungen legitimiert.
Der Beginn der europäischen Aufklärung36 war in vielerlei Hinsicht
Ausgangspunkt von Veränderungen. Die zuvor regierenden Erzählun‐
gen, mit denen die gesellschaftliche Ordnung in Stände und auch das
wissenschaftliche Verständnis von Mensch und Natur geprägt und legi‐
timiert wurden, erfuhren nach und nach eine Ablösung durch neue
Erzählungen37. Aufklären, wie es die Denker:innen dieser Epoche taten,
ist als Erzählen zu verstehen, denn die durch die aus einer bestimm‐
ten Perspektive betrachteten und veranschaulichten Inhalte stifteten
in ihrer Erzählform Sinn (Berndt und Fulda 2018, XIII). Der Fokus
aller neuen Erzählungen beruhte auf dem Perspektivwechsel, dass der
Mensch selbstbestimmt und fähig selbständig zu denken für sein Han‐

die Form der hochkultivierten Gesellschaft auch Mittel und Nordeuropa. (Lambers
2018, 42f.).

36 Die Renaissance als Übergang zwischen Mittelalter und dem Beginn der Aufklä‐
rung wird hier nicht explizit aufgegriffen, da die gesellschaftlichen Charakteristika
denen des Mittelaltes zu großen Teilen sehr ähnlich sind.

37 Ausführlich in Berndt und Fulda (2018).

Der Weg in die (post-)moderne Gesellschaft

37

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deln und Leben verantwortlich ist. Mit der Abschaffung des Absolutis‐
mus bildeten sich erste Volksregierungen und die Ständeordnung wur‐
de aufgelöst. Damit war es formal jedem:r möglich und erlaubt Zugang
zu Bildung und Wohlstand zu erhalten. Auch die Säkularisierung, die
Lösung des Individuums, gesellschaftlicher Gruppen und des Staates
aus der Abhängigkeit zur Kirche, findet als Folge der aufklärerischen
Erzählung statt. Während die materielle Emanzipation des Individu‐
ums durch die Abkehr vom Absolutismus und der Loslösung von der
Kirche schon während der Aufklärung erreicht werden konnte, ist die
mentale Emanzipation – von gesellschaftlichen Zwängen und Abhän‐
gigkeiten – auch in der Postmoderne immer noch ein unvollendeter
Prozess, der auch die Soziale Arbeit beschäftigt. (vgl. Lambers 2018,
70f.).
Die mit den technologischen Fortschritten und der Erfindung der
Dampfmaschine beginnende Industrialisierung läutete die Epoche der
Moderne (ab ca. 1820 bis heute) ein. Ausgehend von Großbritannien
wurde aus der zuvor bestehenden Agrargesellschaft eine Industriege‐
sellschaft. Der damit verbundene steigende Wohlstand kam zu Beginn
jedoch nicht bei allen gleichsam an, zwischen Arbeiter:innen und Fa‐
brikant:innen entstand eine zunehmende Ungleichheit (vgl. Schubert
und Klein 2021, 279). Das Streben nach schnellem Geld in den Fa‐
briken trieb immer mehr Menschen vom Land in die Städte, wofür
sie ihre bestehenden sozialen Beziehungs- und Unterstützungssysteme
und teils Berufe verlassen mussten. Der entstehende Kampf gegen die
Ausbeutung der Arbeitskraft38 und die vielen sozialen Problemlagen39

führten zu Gegenbewegungen, wie der Bildung von Gewerkschaften
und Parteien, die bis heute Bestand haben. (Vgl. ebd.). Die Gesell‐
schaften wurden zu funktional differenzierten Gesellschaften, d. h. sie
bildeten Funktionssysteme aus, die für die Gesellschaft als Gesamtsys‐
tem jeweils spezifische Aufgaben übernehmen. Dazu gehören z. B.

38 Kinderarbeit, keine Unfallversicherungen, Arbeitszeiten.
39 Krankheiten durch die engen Wohnverhältnisse, fehlende soziale Hilfe durch die

fehlenden Unterstützungssysteme (zuvor wurde Hilfe v.a. im familiären Umfeld
geleistet).

Die narrative Gesellschaft

38

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Recht, Wirtschaft, Politik oder Wissenschaft. Diese Differenzierung
ermöglicht kapitalistischen Gesellschaften und ihren Systemen enor‐
me Leistungssteigerungen, konfrontiert das Individuum aber mit einer
deutlich erhöhten Komplexität in seiner Lebens- und Alltagswelt. (vgl.
Miller 2021, 51f.) Identität wird zu einer Privatsache, zur Aspiration
in einer Gesellschaft, in dessen Teilsystemen das Individuum immer
nur noch in bestimmten Kommunikationseigenschaften und nicht als
ganzes Subjekt relevant ist (vgl. Lambers 2018, 110). Die Moderne präg‐
te in gewisser Hinsicht ein Doppelgesicht (Nassehi 2001) aus. Zum
einen bietet sie den Gesellschaftsmitgliedern die Selbstvergewisserung
mit den eigenen Fähigkeiten, dem wissenschaftlichen Fortschritt, der
Herausbildung von Demokratien und der florierenden Wirtschaft nicht
nur eine kurzfristige Stimmung, sondern tiefgehende gesellschaftliche
Veränderungen herbeigeführt zu haben. Im Verhältnis zur Mensch‐
heitsgeschichte hat sich in relativ kurzer Zeit das Zusammenleben
von Menschen durch die Entwicklungen in Wissenschaft, Technik und
Medizin, sowie der Produktionskraft der Wirtschaft grundlegend ver‐
ändert und der Wohlstand und Lebensstandard ist deutlich höher als in
vorangegangenen Gesellschaften. Gewissermaßen auf der anderen Seite
der Medaille erfährt das Individuum in modernen Gesellschaften aber
eine grundlegende Verunsicherung (Nassehi 2001, 211):

„Moderne steht nicht nur für produktive Entfaltungsmöglichkeiten, nicht nur
für Aufbruchstimmung und Gestaltung, sondern auch für ein ungeheures
Zerstörungspotential, (…).“ (Nassehi 2001, 211f.)

Dieses Zerstörungspotential geht weitestgehend mit dem vielfach ver‐
wendeten Begriff der Individualisierung einher. Die vielfache Verwen‐
dung des Begriffs lässt ihn unscharf und missverständlich werden,
gleichzeitig umrandet er aber die wesentlichen Elemente seiner Bedeu‐
tung. Ulrich Beck (1986) definiert die Individualisierung des modernen
Subjekts innerhalb dreier Kategorien, mit denen er auch eine Abgren‐
zung zu anderen Wortverwendungen vornimmt. Mit der (1) Freiset‐
zungsdimension betont Beck die Herauslösung aus den zuvor histo‐
risch vorgegebenen Formen der sozialen Bindungen und Beziehungen
in den absolutistischen Herrschafts- und Versorgungszusammenhän‐

Der Weg in die (post-)moderne Gesellschaft

39

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen. Die (2) Entzauberungsdimension bezieht sich auf den Stabilitäts‐
verlust, der mit den Veränderungen der traditionalen Sicherheiten,
die der Glaube, das gesellschaftliche Handlungswissen und die leiten‐
den Normen bereitstellten, einhergeht. Zuletzt beschreibt Beck die
(3) Kontroll- bzw. Reintegrationsdimension. Das Subjekt muss sich
mit den neuen Formen des Sozialen auseinandersetzen und sich in
die Strukturen einbinden. (Beck 2016, 206f.). Beck hebt die proble‐
matische Gleichsetzung der objektiven Beschreibung von modernen
Lebenslagen als individualisiert mit einer auf das Subjekt bezogenen
Personwerdung, Einmaligkeit und Emanzipation – einer Identitätsstif‐
tung – hervor. Zwar ist im Sinne Becks die Individualisierung eine
Voraussetzung für die subjektbezogene Selbstverwirklichung und einer
Identitätsbildung des modernen Menschen. Wie brüchig, prozesshaft
und fließend diese Herausbildung und Stabilisierung einer Identität im
Spiegel der Ambivalenz wachsender Optionsspielräume von modernen
Gesellschaften (Habermas 2013, 124) aber ist, zeigen die Darstellungen
aus Kapitel 3. Auch Jürgen Habermas (1992) betont daher die Zweideu‐
tigkeit der gesellschaftlichen Modernisierung:

„Der Öffnungsimpuls geht von neuen Märkten, Kommunikationsmitteln,
Verkehrswegen und kulturellen Vernetzungen aus, wobei die Öffnung selbst
für die betroffenen Individuen die zweideutige Erfahrung zunehmender
Kontingenz bedeutet: die Desintegration haltgebender, im Rückblick autori‐
tärer Abhängigkeiten, die Freisetzung aus gleichermaβen orientierenden und
schützenden wie präjudizierenden und gefangennehmenden Verhältnissen.
Kurzum, die Entbindung aus einer stärker integrierten Lebenswelt entläβt
die Einzelnen in die Ambivalenz wachsender Optionsspielräume.“ (Haber‐
mas 2013, 123f.)

In den 1980er Jahren entstand in den Sozialwissenschaften ein bis heute
unvollendeter, breiter Diskurs über die Grenzen der Moderne und
die Bezeichnung der Gegenwartsgesellschaft und ihres Wandels und
Selbstverständnisses als postmodern. Dieser Diskurs kann hier nicht
in angemessenem Umfang aufgegriffen, wohl aber die ihn betreffenden
Elemente und Veränderungen in zusammenfassender Form dargestellt
werden. Mit der Globalisierung, der zunehmenden Vernetzung der
Welt und damit der Verschiebung und Verschmelzung von Gesellschaf‐
ten zueinander und weg von geschlossenen Nationalstaaten, wird der

Die narrative Gesellschaft

40

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gesellschaftliche Bezugsrahmen deutlich größer und unübersichtlicher
(vgl. Nassehi 2001, 238). Die Moderne zuvor war nach Zygmunt Bau‐
man (1992) immer damit beschäftigt, möglichst stabile und eindeutige
Strukturen zu entwickeln, um der Gefahr der gestiegenen Ambivalenz
und Kontingenz zu entgehen (vgl. Bauman 2016, 105) – es wurden
einfache Erzählungen zur Bewältigung der gestiegenen Kontingenz
verwendet. Damit war die Moderne durchaus erfolgreich in der Ord‐
nung sozialer Strukturen und wirtschaftlich leistungsstark, wenngleich
dies auch einen Nationalismus, Ausgrenzung von/des Fremden und
Ausblendung der Kontingenz und Ambivalenz zu Folge hatte (Nassehi
2001, 239f.). Mit der Öffnung von Gesellschaften durch die Globalisie‐
rung und anderen gesellschaftlichen Veränderungen, wie Migrationsbe‐
wegungen und innergesellschaftlichen Bewegungen wie der Student:in‐
nenbewegung 1968, wurden die Eindeutigkeiten, welche die Moderne
sich selbst aufgebaut hat, immer brüchiger. Die Postmoderne ist nach
Zygmunt Bauman keine neu zu beschreibende Epoche, vielmehr ist
sie „die Moderne, die sich mit ihrer eigenen Unmöglichkeit abfindet,
eine sich selbst kontrollierende Moderne, eine, die bewußt aufgibt, was
sie einstmals unbewußt getan hat.“40 (Bauman 2016, 429). Luhmann
verweist auf ein ungewöhnliches Maß an Kontingenz, er spricht von
„Kontingenz als Eigenwert der Moderne“ (Luhmann 1992, 93).
Was schon in analysierender Perspektive schwer treffend zu beschrei‐
ben ist41, bedeutet für das Individuum eine kontinuierliche Anpas‐
sungsleistung an die sich verändernden Umstände, an die immer nur
mit Teilen der eigenen Person vollzogene Teilnahme an verschiedenen
sozialen Systemen, sowie umfangreiche Optionsspielräume in der indi‐
viduellen Lebensgestaltung und dem immerwährenden Bewusstsein:
machst du nichts aus deinen Entfaltungsmöglichkeiten oder klappt
etwas nicht, bist nur du selbst verantwortlich.

40 Beck spricht anstelle von Postmoderne von „Reflexiver Moderne“ oder zweiter
Moderne (Beck et al. 2019, Ea 1996).

41 Dies zeigen auch die Vielzahl an Publikationen, die sich mit der (Post-)modernen
Gesellschaft auseinandersetzen und der breite Diskurs verschiedener Denker:in‐
nen. Umfangreich zusammengefasst in Zima (2016).

Der Weg in die (post-)moderne Gesellschaft

41

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Kultursoziologe Andreas Reckwitz beschreibt die postmoderne
Gesellschaft als eine „Gesellschaft der Singularitäten“ (2018) und hat
damit eine der populärsten Gesellschaftsdiagnosen der sozialwissen‐
schaftlichen Gegenwart geschaffen. Im Gegensatz zur Moderne nach
dem Nationalsozialismus, in der noch Logiken der Rationalisierung,
Standardisierung, Formalisierung und des Allgemeinen vorherrschend
waren (Reckwitz 2018, 28) attestiert er der späten Moderne seit den
1970er Jahren eine zunehmende und heute dominierende Logik des Be‐
sonderen. Alle Einheiten des Sozialen – Objekte, Subjekte, Räume, Zei‐
ten und Kollektive – werden zum Gegenstand von Singularisierungs‐
prozessen (ebd., 57.f.). Das heißt, im Streben und auf der Suche nach
Einzigartigkeit werden alle Einheiten innerhalb einer Logik des Beson‐
deren kulturalisiert und zu einer Singularität stilisiert. So sind nicht
nur Geschichten und Gemälde schon per se singulär, sondern auch
Gegenstände, die in Massenproduktion hergestellt und millionenfach
gleich sind, werden mit einer Geschichte versehen, die das Produkt
einzigartig machen und von anderen abheben soll (siehe z.B. Apple’s
IPhone oder die Autoproduktion). Menschen verhandeln ihre Indivi‐
dualität mit sich selbst und der Welt innerhalb des Anspruchs eine ein‐
zigartige Geschichte über sich erzählen zu können. Auch Räume und
Zeitlichkeiten werden singularisiert, sollen besonders und möglichst
unverwechselbar sein. Insbesondere Kollektive und Gruppen, die als
emergentes Produkt ihrer Mitglieder zu verstehen und analysieren sind,
ringen um Singularität und befinden sich damit nicht selten auch in
Aushandlung und Abgrenzung zu anderen Gruppen (Reckwitz 2018,
58–63). Eine Gesellschaft der Singularitäten, die in ihren Strukturen
und Prozessen stark mit einer Kulturalisierung und Affektintensivie‐
rung verbunden ist (ebd., 17), ist damit in hohem Maße auf Erzählfor‐
men als Modus der zwischenmenschlichen Kommunikation und der
Aushandlung der individuellen Selbst- und Weltbeziehung ihrer Mit‐
glieder angewiesen. Durch die Zunahme an Singularisierungsprozessen
nehmen auch unmittelbar die Menge an Erzählungen in der postmo‐
dernen Gesellschaft zu – was sie in ihrem konstituierenden Modus zu
einer narrativen Gesellschaft macht.

Die narrative Gesellschaft

42

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.2 Gesellschaftliche und kulturerzeugende Funktionen
des Erzählens

Warum sind insbesondere postmoderne Gesellschaften narrativ konsti‐
tuiert? Bevor diese Frage beantwortet werden kann, gilt es zunächst
einige grundsätzliche Funktionen des Erzählens für das menschliche
Zusammenleben hervorzuheben. Diese Form der Analyse ist durch
eine gegenseitige Befruchtung zwischen literarischer Narratologie, al‐
so der klassischen Erzählforschung, und den Kulturwissenschaften
gekennzeichnet. Mit dieser transdisziplinären Verbindung rückt „die
Narrativität von Kulturen und die Kulturalität von Narrativen in den
Blick“ (Nünning 2013a, 27). Aus dieser Perspektive kann man Kulturen
als Kollektive konzeptualisieren, die über ein gemeinsames Repertoire
an Erzählungen und Narrativen verfügen:

„Zweifelsohne sind es Erzählungen, die kollektiven, nationalen Gedächtnis‐
sen zu Grunde liegen und Politiken der Identität bzw. Differenz konstituie‐
ren. Kulturen sind immer auch als Erzählgemeinschaften anzusehen, die
sich gerade im Hinblick auf ihr narratives Reservoir unterscheiden.“ (Müller-
Funk 2013, 14)

Was hier zu Beginn des Zitates aufgegriffen wird, das kollektive Ge‐
dächtnis und die Bildung kollektiver Identitäten, ist in ähnlicher Weise
aus den bereits beschriebenen Funktionen für das Individuum abzulei‐
ten. Über Erzählungen können Gesellschaften, auch über die Lebens‐
spanne einzelner hinaus, erlebte Zeit intersubjektiv konstruieren und
erlebbar machen. Diese Weitergabe von Erfahrungen, von Erfolgen
und Scheitern kann Grundlage gesellschaftlichen Fortschritts ebenso
wie konservativer Strömungen sein, in jedem Fall jedoch regen Erzäh‐
lungen über die vergangene, erlebte und zukünftige Zeit Diskussionen
und innergesellschaftlichen Austausch an. Einer Gruppe von Menschen
eine narrative Identitätskonstruktion zu attestieren, ist aber nicht un‐
problematisch. Zwar wird schon seit längerer Zeit von kollektiven
Identitäten von Gruppen, Gesellschaften oder ganzen Nationen gespro‐
chen, eine Vereinheitlichung mehrerer Personen zu einem konstruier‐
ten Kollektiv geht aber immer mit Zuschreibungen, Etikettierungen
und Praktiken der Inklusion und Exklusion von Kollektivmitgliedern

Gesellschaftliche und kulturerzeugende Funktionen des Erzählens

43

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder Nichtmitgliedern einher (vgl. Kreckel 1994, 15). Als „Homogeni‐
sierung vieler Einzelner aus einer ideologisch und strategisch operie‐
renden Außenperspektive“ (Straub 1999, 102) ist sie somit empirisch
unhaltbar. Diese Art der Identitätszuschreibung wird und wurde viel‐
mehr in manipulativer Art und Weise innerhalb ideologischer Kon‐
strukte vorgenommen und politisch nutzbar gemacht. Erinnerungen
Einzelner können nicht einfach in eine Gussform gemeinsamer Erfah‐
rung gegossen und so von gemeinsamen Identitätsmustern oder natio‐
naler Geschichtserfahrung gesprochen werden:

„Wer den einheitsstiftenden Mythos will, muß warten, bis die Differenz der
Erfahrung schweigt.“ (Niethammer 1994, 395f.).

Was  zunächst  inkompatibel  zum  obenstehenden  Zitat  Müller-Funks
erscheint, ist jedoch mitnichten ein Widerspruch. Kollektive Identitäten,
betrachtet aus einer rekonstruktiven, wissenschaftlich-empirischen Per‐
spektive42, aus einer Innenperspektive des betreffenden, sich im Kollektiv
verortenden Individuums haben als Begriff durchaus einen Analysewert
(vgl. Straub 1999, 104). Dabei kommt es drauf an, inwiefern ein Individu‐
um die Merkmale, die es in einer Gruppe als charakteristisch erkennt43, in
das eigene Selbst- und Weltverhältnis einbetten kann und dann als Teil
der Gruppe reproduziert. Dieser Prozess ist ein hoch narratives Unter‐
fangen:  Die  eigene  Identität  in  eine  narrative  Aushandlung mit  den
personenübergreifenden Erzählungen von oder über eine in ihrer Größe
variablen Gruppe zu bringen44. Darüber können gemeinsame Erzählun‐
gen oder Selbstbeschreibungen entstehen, die aber immer in Abhängig‐
keit zur Identifikation der beteiligten Individuen stehen (vgl. Assmann
2018, 132): „Es gibt sie nicht ‚an sich‘, sondern immer nur in dem Maße,
wie  sich  bestimmte  Individuen  zu  ihr  bekennen.“ (ebd.).  In  diesem
Kreislaufprozess kann auch bei kollektiven Identitäten die Formalstruk‐
tur personaler Identität auf dem Kontinuum zwischen Totalität, Identität

42 Im Gegenteil hierzu steht die oben beschriebene normierende, oftmals manipulati‐
ve und ideologisierende Perspektive von außen (vgl. ebd.).

43 Hier ist, wie weiter oben beschrieben, die qualitative Identität gemeint.
44 Die immanente Rolle von Macht innerhalb dieser Erzählungen und der sie erzäh‐

lenden Personen ist Gegenstand im folgenden Unterkapitel.

Die narrative Gesellschaft

44

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Multiplizität beschrieben werden. Im Gegensatz zu Kollektiven kann
sich ein einzelnes Individuum der Auseinandersetzung mit dem eigenen
Selbst- und Weltverhältnis aber nicht entziehen. Während eine kollektive
Identität bis in eine tiefe Inhaltslosigkeit sinken kann, hätte dies für den
Menschen deutliche psychische Folgen (vgl. Assmann 2018, 133). Für ein
kollektives  oder  nationales  Gedächtnis  braucht  es  ein  Geschichtsbe‐
wusstsein der teilnehmenden Personen, denn für die narrative Selbstde‐
finition als Kollektiv oder Nation ist die erlebte Vergangenheit inklusive
eines Anfangs, eines Vorher/Nachher-Punktes von Nöten. Für die Imagi‐
nation eines stabilen „Sozialkörpers“ braucht es eine erlebte Kontinuität
desselben in der erlebten Zeit. (Vgl. Assmann 2018, 132f.).
Führt man die in Kapitel 2 beschriebenen Menschenbilder des animal
rationale oder zoon logon echon und des zoon politicon zusammen, ist der
Mensch ein denkendes, sprachbegabtes Wesen, dass einen ausgeprägten
Trieb zum Leben in Gemeinschaften und Gruppen hat. Erst der Ge‐
brauch der Sprache und das Erzählen von Erfahrungen und Geschichten,
erlaubt ein Zusammenleben von Menschen in derart komplexen Ge‐
meinschaften,  dass sie  sich evolutionär von anderen Tieren abheben
konnten. Der Vorrat an Erfahrungen und Erwartungen, gemeinsamer
Werte, zusammengefasst die erlebte soziale Wirklichkeit und ihre Ord‐
nung und Interpretation wird über das Miteinanderreden von Menschen
teilbar und zu einem intersubjektiv verfügbaren Wissen (vgl. Assmann
2018, 140f.).  Die Formen der Erzählungen unterliegen dabei deutlich
historischem Wandel, kontextueller Bedingtheit und damit auch kultu‐
reller Variabilität. Diese Kohärenzbildungsleistung des Narrativen be‐
zieht sich nicht nur auf Alltagserzählungen, sondern wird ebenso inner‐
halb von Journalismus und Medien, sowie in verschiedenen Diskursräu‐
men wie dem Ökonomischen, Politischen, Philosophischen oder Mora‐
lisch-ethischen vollzogen (Nünning 2013a, 43).Der Vorgang des Spre‐
chens und die Kommunikation über die reale oder fiktive Welt in Form
von Erzählungen erzeugt über episodische Einteilungen wie Anfang und
Ende hinaus auch Kategorien wie Aufstieg und Abstieg, Gewinn und
Verlust, Schuld oder Unschuld, Ursache und Wirkung und liefert damit
eigene Kategorien und auch auf andere Erzählungen übertragbare Deu‐

Gesellschaftliche und kulturerzeugende Funktionen des Erzählens

45

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tungs-  und  Interpretationsmuster  (Klausnitzer  2008a,  216).  Aus  den
kollektiven Erzählungen einer Gemeinschaft entsteht nach Jerome Bru‐
ner eine folk psychology, die sich innerhalb narrativer Muster konstituiert
und in der Kultur als eine Art common sense gilt (Bruner 2000, 33).
Diesen ordnenden Charakter von Erzählungen, bzw. ihre sinnverleihen‐
de, interpretative Funktion, betont auch Yuval Noah Harari (2021):

„Wir wollen glauben, dass unser Leben einen objektiven Sinn hat, dass unsere
Opfer zu mehr gut sind als nur für die Geschichten in unserem Kopf. In
Wahrheit jedoch hat das Leben der meisten Menschen nur in dem Geflecht
der Geschichten, die sie einander erzählen, einen Sinn.“ (Harari 2021, 230)

Harari kommt zu dem Schluss, dass die Sapiens anderen Tieren überlegen
sind und die Welt beherrschen, weil sie ein Geflecht aus intersubjektivem
Sinn erzeugen können. Der Mensch lädt innerhalb der Kommunikation
mit anderen Menschen Entitäten mit Sinn auf, indem er ihnen fiktionale
Geschichten zuschreibt, die eine Bedeutung und gesellschaftsstrukturie‐
renden Zweck erfüllen (ebd., 238). So hat beispielsweise Geld als überaus
machtvolles Mittel menschlicher Austauschprozesse und damit der Hier‐
archisierung  von Menschen eigentlich  keinen  materiellen  Wert.  Das
Stück Metall oder Papier wird erst in dem Moment wertvoll, in dem es mit
dem Glauben und einer übergreifenden Erzählung einer Vielzahl von
Menschen verbunden ist. Ähnliches kann über die plurale, repräsentative
Demokratie45 oder Gesetze46 behauptet werden. (Vgl. ebd., 228). So kann
ein  Großteil  des  zivilisatorischen  Vorsprungs,  den  der  Mensch  sich
erarbeitet hat, durch seine Vorstellungskraft erklärt werden, welche er
mithilfe von Erzählungen artikulieren und intersubjektiv verfügbar wer‐
den lassen kann (vgl. ebd., 244).

45 In der deutschen und vielmehr noch in der amerikanischen Gegenwartsgesellschaft
zeigt sich, in welcherlei Aushandlung selbst eine Demokratie mit feststehender, auf den
Menschenrechten basierender Verfassung sich befinden kann, wenn der Glaube an die
übergreifende Erzählung hinter einer Entität schwindet.

46 Neben dem fiktiven Glauben an Gesetze kann die Einhaltung dieser auch mit dem
narrativen Denkmodus des mentalen Probehandelns (Kapitel 3.3) erklärt werden.
Durch eine prognostizierende,  in der Zukunft stattfindende Erzählung kann der
Mensch die  Folgen und Konsequenzen seines  Handelns  erahnen,  ohne real  ein
Verbrechen o. ä. zu begehen.

Die narrative Gesellschaft

46

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gleichzeitig sind Erzählungen und Formen des Erzählens aber auch ein
entscheidendes Medium gesellschaftlicher Konfliktbewältigung und der
Aushandlung inner- wie interkultureller Spannungen (Nünning 2013a,
44f.) – d. h. wenn Handlungen gegen die geltende folk-psychology versto‐
ßen oder diese in Frage stellen. Erzählungen entwickeln sich nach Bruner
genau in diesem Konfliktverhältnis:

„Note that it is only when constituent beliefs in a folk psychology are violated
that narratives are constructed“ (Bruner 2000, 39).

Damit sind Erzählungen zum einen im Begriff, durch ihr breites Spek‐
trum an Themen, Perspektiven und Stimmen gesellschaftliche und kul‐
turelle  Strukturen  in  Frage  zu  stellen  und  zur  Konfliktaushandlung
beizutragen. Zum anderen können sie aber auch zur Legitimation und
Erklärung von Inkompatibilitäten und Ungerechtigkeiten beitragen. Was
in Kapitel 3.3 über die Empathieblockade oder Filterung von Einzelper‐
sonen beschrieben wird, kann demnach auch auf Kulturen und Gesell‐
schaften übertragen werden. Erzählungen können also eine solidaritäts‐
entziehende und selektierende Funktion übernehmen, indem narrative
Legitimationen erstellt werden (vgl. Breithaupt 2020, 114f.). Am Beispiel
des Antisemitismus wird dies in Kapitel 5.1 ausgeführt.

4.3 Wer erzählt, wann, was? Die Rolle von Macht in Erzählungen

„Erzählungen (..) manifestieren zudem Verteilung und Legitimierung diskur‐
siver Macht. Denn stets spricht eine Instanz, die mit der Erschaffung einer
Textwelt zugleich Deutungshoheit über die von ihren narrativen und episte‐
mischen Dispositiven geordneten Ereignisse beansprucht und diese in allen
ihren offensichtlichen und versteckten Verfahren realisiert – aber eben auch
täuschen und den Leser in die Irre führen kann.“ (Klausnitzer 2008b, 216).

Was Klausnitzer hier in einem literarischen Bezug erläutert, ist in ho‐
hem Maße auf nichtliterarische Formen von Erzählungen übertragbar.
Hierzu ist das macht- und diskursanalytische Verständnis, welches
Michel Foucault in seinen Werken ausgebreitet und weiterentwickelt
hat, gut hinzuzuziehen und ist insbesondere in Bezug zur Sozialen Ar‐
beit sehr ergiebig. Foucault hebt den wirklichkeitserzeugenden Faktor

Wer erzählt, wann, was? Die Rolle von Macht in Erzählungen

47

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Diskursen heraus und beschreibt, diese seien als „Praktiken zu be‐
handeln, die systematisch die Gegenstände bilden, von denen sie spre‐
chen“. (Foucault 1981, 74). In seiner „Archäologie des Wissens“ (1981)47

fasst Foucault den Diskursbegriff in einem „Macht-Wissen-Komplex“
zusammen, innerhalb dessen Macht und Wissen eng miteinander ver‐
woben und für den Diskurs konstitutiv sind (vgl. Schacht, 45f.). So
schreibt er,

„[...] daß die Macht Wissen hervorbringt (und nicht bloß fördert, anwendet,
ausnutzt); daß Macht und Wissen einander unmittelbar einschließen; daß es
keine Machtbeziehungen gibt, ohne daß sich ein entsprechendes Wissensfeld
konstituiert, und kein Wissen, das nicht gleichzeitig Machtbeziehungen vor‐
aussetzt und konstituiert.“ (Foucault 1994, 34).

Die in einer Gesellschaft und bei ihren Mitgliedern herrschenden
Wissensordnungen werden innerhalb von Diskursen untereinander
ausgetauscht, vermittelt, verschärft und interpretiert. Diese diskursive
Vermittlung übernimmt eine eminente Rolle in der Ordnung sozialer
Wirklichkeit und der Wahrnehmung und Interpretation eben dieser.
(vgl. Schacht, 45). Die Diskurse folgen, wie menschliche Kommunika‐
tion untereinander und die Selbst- und Weltbeziehung des Individu‐
ums, innerhalb narrativer Erzeugungs- und Verarbeitungsmodi. Das
relationale Wirkungsverhältnis zwischen Wissen und Macht in Diskur‐
sen und damit auch in Erzählungen ist somit entscheidend für die
Wirklichkeitskonstruktion des Menschen und in dieser Form kritisch
auf ihren Ursprung und Prozess zu prüfen. Den Blick dabei zurück auf
das Zitat von Klausnitzer (2008) gerichtet und mit dem Diskursbegriff
Foucaults verknüpft, sind Erzählungen damit immer durchzogen von
Macht und Wissen, bzw. dem (unbewussten) Versuch, innerhalb dieser
beiden relationalen Pole einen Standpunkt zu vertreten.

„In Wirklichkeit ist die Macht produktiv; und sie produziert Wirkliches. Sie
produziert Gegenstandsbereiche und Wahrheitsrituale: das Individuum und
seine Erkenntnisse sind Ergebnisse dieser Produktion.“ (Foucault 1994, 250)

47 Der Ursprung seines Verständnisses ist hier entscheidend, da Foucault’s Arbeiten
sich im Laufe der Jahre stetig weiterentwickelt haben und in Form und Begrifflich‐
keiten daher deutlich Veränderungen aufweisen (vgl. Sarasin 2005, 13).

Die narrative Gesellschaft

48

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese produktive Wirkung von Macht und ihre Allgegenwärtigkeit
in modernen Gesellschaften und interpersonellen Beziehungen muss
in Narrativen kritisch analysiert werden. Jede Erzählung muss auf
ihr dahinterstehendes und innewohnendes Netz aus Machtstrukturen
und die erzählende Person auf ihren machtbezogenen Ausganspunkt
geprüft werden (vgl. Fix 2008, 394). D. h. im Kern, dass die menschli‐
che Wahrnehmung, transportiert und zum Ausdruck gebracht in der
Fähigkeit des Erzählens, im Kern innerhalb von Mustern der Macht
stattfindet und diese reproduziert. Erzählungen können als „geronne‐
ne“ Machtverhältnisse (Fix 2008, 395) verstanden werden, gleichzeitig
können sie auch deutlich machtgestaltend wirken. So kann die Erfin‐
dung von Menschenrassen durch die europäischen Kolonialisten als
Startpunkt vielschichtiger rassistischer Erzählungen betrachtet werden,
die in dieser Form nur aufgrund der Machtposition und des Eurozen‐
trismus der Kolonialisten eine solche Wirkmacht entfaltet haben. Dem‐
gegenüber kann in weniger hierarchisierender Form die Erzählung
der Aufklärung und ihre nach und nach eingetretenen Folgeprozesse
der Demokratisierung angeführt werden, die die Machtverhältnisse
aus einer weniger machtvollen Position einer enormen Umwälzung
zugeführt haben.
In Foucaults machttheoretischen Überlegen entsteht eine gewisse Un‐
schärfe, wenn es um den Begriff der Subjektivität in ihrem Verhältnis
zur Macht geht. Macht kann weder isoliert als objektive Struktur, die
von außen das Individuum beeinflusst, noch als subjektive Intention,
die ein Individuum innerlich entscheidet, betrachtet werden. (Ricken
2004, 134). Ricken plädiert für das Verständnis von menschlicher Sub‐
jektivität als „relationale Relationalität“ (ebd.), welches mit dem wei‐
ter oben beschriebenen Modell von Identität als diffuses Selbst- und
Weltverhältnis vergleichbar ist. Das Subjekt ist ebenso wenig isoliert
Ausgangspunkt der Macht wie es isoliert das Produkt von Machtstruk‐
turen ist. Vielmehr ist das Individuum nicht nur in der grundsätzlichen
prozesshaften Auseinandersetzung mit dem eigenen Selbst- und Welt‐
verhältnis von Machtprozessen betroffen, sondern auch in der konkre‐
ten Art und Weise der Identitätsbildung durch Narrationen, in denen

Wer erzählt, wann, was? Die Rolle von Macht in Erzählungen

49

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Macht inhärent ist. Denn die Identität als „diskursive Errungenschaft“
(Gergen 1998, 191) lebt vom in die „Sphäre sozialer Beziehungen“ einge‐
betteten Diskurs (ebd.).
Innerhalb Foucaults Diskurslogik können auch Verschwörungstheorien
und Mythen verstanden werden, denen Menschen trotz fehlender fakti‐
scher Grundlegung Glauben schenken und sie verbreiten. Zwar sind
diese Theorien zumeist nicht aus einem großen öffentlichen Diskurs
entstanden und durch Wissensvorräte einer Mehrheit angereichert,
aber sie erzeugen das Gefühl einer Macht beim Individuum, mehr
zu wissen als andere, die sich in einem falschen Diskurs verorten –
falschen Erzählungen glauben.

4.4 Das Internet – neue Triebfeder für Narrativität?

Bisher wurde bei der Betrachtung der postmodernen, narrativen Ge‐
sellschaft sowie der Macht von Narrationen für die Identitätsbildung
des Menschen auf den Bezug zum Internet verzichtet. Grund hierfür
ist, dass die Veränderungen und Möglichkeiten, die das Internet in
Gesellschaften gebracht hat, so grundlegend sind, dass eine nebensäch‐
liche Erwähnung ihnen kaum gerecht werden kann.
Das Internet und seine vielseitigen Ausprägungen (Messenger-Dienste,
Social Media in verschiedenen Formen, Foren, usw.) bilden Räume
für Erzählungen und sind Gegenstand vieler Erzählungen in der Mo‐
derne – Narrativität als anthropologischer Modus der Welterzeugung
ist im Internet in verschiedener Hinsicht von enormer Bedeutung. Das
betrifft die Verbreitung und Bedeutung von konkreten Erzählungen,
die zuvor in analogen Interaktionen erzählt wurden; Erzählungen und
Geschichten über das Internet und Prozesse der Mediatisierung und
Digitalisierung, sowie Meta-Narrative, die die damit verbundenen Um‐
wälzungen in Gesellschaft, Politik und privatem Raum aufgreifen; die
Bedeutung von digitalen Räumen für die Herausbildung einer narrati‐
ven Identität. Beispiellos in der Menschheitsgeschichte ist das Internet
zur Plattform und zum Medium narrativer Welterzeugung geworden
und damit von hoher Bedeutung für die Entwicklung der Postmoderne

Die narrative Gesellschaft

50

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als narrative Gesellschaft. (Vgl. Grimm und Müller 2016, 7f.). Durch
das Internet entgrenzen sich die Orte des Erzählens in den digitalen
und damit globalen Raum und die pure Fülle an Erzählungen, aktiv
erzählbar sowie passiv rezipierbar, hat rasant zugenommen.

4.4.1 Erzählungen im und über das Internet

Zunächst kann hier die strukturelle Form der Erzählung im Internet
betrachtet werden. Erzählungen konnten vor Öffnung des Internets
primär in zwei Kontexten rezipiert werden. Zum einen innerhalb von
persönlichen Interaktionen und damit der persönlichen Weitergabe48,
zum anderen durch die Niederschrift der Erzählung oder Geschichte in
Büchern, Briefen, Zeitschriften oder anderen analogen Medien. Schon
die Entwicklung des Fernsehers sowie des Radios hat hier eine Verän‐
derung herbeigeführt und die Reichweite von Erzählungen immens
gesteigert. Mit dem Internet kommen aber weitere Strukturmerkmale
hinzu, wie Schachtner (2016) ausführlich darlegt.
Anders als in den älteren visuell-auditiven Medien zeichnen sich digi‐
tale Medien im Internet zu einem großen Teil durch einen heterarchi‐
schen Aufbau aus, der eine Reziprozität zwischen den teilnehmenden
Individuen erlaubt. D. h. die Nutzer:innen haben innerhalb einer weit‐
gehenden Gleichberechtigung die Möglichkeit, auf eine dargestellte Er‐
zählung zu reagieren, diese zu diskutieren und damit auch verändernd
einwirken zu können. Grundlage dieses Geben und Nehmens von
Erzählungen ist die Fülle an verschiedenen Erzählungen, die ein „Sich-
aufeinander-beziehen“ erst ermöglicht. Damit zeichnen sich digitale Er‐
zählungen und Erzählräume durch eine deutlich höhere Dynamik und
Prozesshaftigkeit aus, da eine unüberschaubare Vielzahl an Menschen
am Diskurs teilnehmen und diesen verändern können (Schachtner
2016, 80–82).

48 Durch die Weitergabe von Personen zu wiederum anderen Personen oder durch die
Weitergabe vor einem größeren Publikum.

Das Internet – neue Triebfeder für Narrativität?

51

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mittlerweile haben mit ca. 5,4 Milliarden Menschen rund zwei Drittel
der Weltbevölkerung einen Zugang zum Internet (ITU - Internatio‐
nal telecommunication union 2023, o. S.) und rund 4,7 Milliarden
Menschen ein Smartphone (Statista 2023, o. S.). Nicht nur spielen im
Erzählraum Internet räumliche Entfernungen und nationale Grenzen49

kaum mehr eine Rolle (Mitchell 2010, 181), sondern auch der zahlen‐
mäßige Zugang von Menschen ermöglicht eine enorme Ausweitung
des menschlichen, kommunikativen Handelns und macht Globalität zu
einem Strukturmerkmal von im Internet platzierten Erzählungen (vgl.
Schachtner 2016, 87). Das bedeutet auch, dass sich die diskursiven und
Macht erzeugenden und reproduzierenden Prozesse (siehe oben) nicht
mehr so einfach beschränken und eingrenzen lassen, sondern auch im
digitalen Raum zu analysieren sind. Gleichzeitig können Erzählungen
im digitalen Raum durch die Möglichkeiten des anonymisierten Erzäh‐
lens mit von „Nicknames“ oder „Fakeprofilen“ leichter Grenzen eines
im analogen Raum bestehenden Werte- und Normenverständnisses
überschreiten, da weniger die Gefahr der persönlichen Haftung und
Rechtfertigung droht. Mentales Probehandeln in Form von Erzählun‐
gen (siehe Kapitel 3.3) ist so im Sinne sprachlicher Proben weniger
notwendig geworden, da bei Grenzüberschreitungen kaum Konsequen‐
zen zu erwarten sind.
Auch die Form der Erzählung verändert sich im Vergleich zu analo‐
gen Erzählungen in Bücher u. a. und dem direkten interpersonellen
Erzählen. Da beinahe Jeder/Jede die Möglichkeit besitzt mit offener
Reichweite Erzählungen und Gedanken zu veröffentlichen, wird das
Erzählen insbesondere in den neueren Sozialen Medien zu einem deut‐
lich subjektfokussierteren bottom-up-Prozess (Reichert 2016, 33).

49 Diese spielen teilweise eine Rolle, blickt man auf Länder mit autoritärer Regie‐
rung und eingeschränkter Nutzung bestimmter Internetplattformen wie China oder
Russland.

Die narrative Gesellschaft

52

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.4.2 Soziale Medien und digitale, narrative Identität

Eine narrative Identität im digitalen Raum, bzw. eine digitale Identität
kann aus zweierlei Perspektive betrachtet werden. Zum einen, und im
Folgenden ausdrücklich nicht gemeint, kann die Identität einer Person
gemeint sein, die im Internet anhand der Datenmengen, die mit ihr in
Verbindung stehen, von anderen gebildet wird.50 Hier ist aber gemeint,
inwiefern Soziale Medien und das Internet Einfluss auf das weiter oben
skizzierte Identitätsverständnis und der narrativen Konstruktion von
Identität haben. Neue und soziale Medien können als „Bühnen der
Selbstdarstellung“ (Vogelsang 2010, 39) beschrieben werden.
Die digitalen Kommunikationsräume bieten in verschiedenen Arten
eine ideale Grundlage für die narrative Auseinandersetzung mit dem
eigenen Selbst- und Weltverhältnis. Zunächst kann in der profilartigen
Inszenierung des Selbst in Medien wie Facebook, Instagram, X (vor‐
mals Twitter), aber auch LinkedIn oder Xing ein Bild von sich selbst
gezeichnet werden, das Makel beschönigen, Stärken hervorheben oder
fiktive Eigen- und Errungenschaften hinzufügen kann. Dabei muss die
gezeichnete Identität nicht der direkten Überprüfung und Irritation in
einer persönlichen Interaktion standhalten, sondern erst in der digita‐
len Interaktion und der Resonanz auf die eigenen Erzählungen. (Vgl.
Seiffge-Krenke 2021, 172f.).

„Dabei schaut das Selbst auf die Anderen, um aus deren Perspektive etwas
über sich zu erfahren. Diese selbstreflexive Blickbewegung (…) ist für die
Neukonstruktion der Identität besonders wichtig. Beschämende, kränkende
Selbsterfahrungen können aktiv verändert, überarbeitet werden.“ (ebd., 173)

Durch das Smartphone und die ständige Möglichkeit sich dauerhaft
online zu bewegen, befindet sich der Mensch dauerhaft im Resonanz‐
raum Internet und damit auch in dauerhafter Identitätsarbeit (vgl. ebd.,
171).

50 Eine solche Identität besitzt jeder:jede User:in des Internets. Sie wird z. B. von
großen Unternehmen zu Werbezwecken verwendet und ist daher auch Teil eines
Marktgeschehens mit den Daten der digitalen Identität von Menschen.

Das Internet – neue Triebfeder für Narrativität?

53

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Möglichkeiten des Internets stoßen auf das narrative Bewusstsein
des Menschen, aktivieren und fördern es und zugleich gestaltet der
Mensch den Erzählraum Internet aktiv mit. Dabei ist der Mensch ei‐
nerseits anfällig für die Aufmerksamkeit anderer Personen, die ihm:ihr
zu Teil werden kann (Altmeyer 2019, 15), andererseits werden digita‐
len Medien durch die unbegrenzte Anzahl an Erzählungen eine Art
Transportmedium der Wirklichkeitserzeugung des Menschen. Nicht
nur, aber maßgeblich durch das Internet und die neuen Medien, wird
die postmoderne Gesellschaft zur narrativen Gesellschaft.

4.4.3 Fake News und Verschwörungstheorien

Falschinformationen und Verschwörungstheorien sind keine Erfindung
der Moderne, unter dem Begriff der Fake News ist seit Mitte der 2010er
Jahre51 aber eine allgegenwärtige Dynamik entstanden, die sich von der
politischen Sphäre tief bis in private Räume und Unterhaltungen zieht
(vgl. Bendheim und Pavlik 2022, 7). Durch das Internet und die sozia‐
len Medien braucht es keine großen Verlags- und Medienhäuser oder
Rundfunk- und Fernsehsender mehr52, um Beiträge an eine immens
große Zahl an potentiellen Rezipienten zu senden (vgl. Appel und
Doser 2019, 12). Immer öfter ist seither die Rede von der Gegenwarts‐
diagnose einer „postfaktischen Gesellschaft“ (Preuß 2021, 42f.) – 2016
wurde der Begriff post-faktisch von der Gesellschaft für deutsche Spra‐
che e.V. (GfdS) und den Oxford Dictionaries53 zum Wort des Jahres
gekürt (Bär 2016). Götz-Votteler und Hespers subsumieren unter dem
Begriff des Postfaktischen drei Phänomene, die zusammengenommen
durch das Schlagwort einer „alternativen Wirklichkeit“ (Götz-Votteler
und Hespers 2019, 12) zusammengeführt werden können:

51 Deutlich in Verbindung stehend mit dem Wahlkampf und der Wahl von Donald
Trump zum US-Amerikanischen Präsidenten.

52 Damit fällt die sogenannte Gatekeeper-Funktion von Nachrichtenorganisationen
weg (ebd.).

53 Hier das Wort post-truth.

Die narrative Gesellschaft

54

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(1) Fake News als bewusst falsche Tatsachenbehauptung, um politi‐
sche Gegner zu schädigen und Themen und Diskurse zu lenken,

(2) Alternative Fakten werden in einem Selbstbewusstsein und ohne
folgende Konsequenzen verbreitet,

(3) Verschwörungstheorien werden immer verbreiteter und als Ant‐
wort auf komplexe Gemengelagen weltweit genutzt. (ebd.)

Diese als „alternative Wirklichkeit“ zu bezeichnen, kommt aber einer
Verharmlosung nahe. Vielmehr ist sie eine narrative Wirklichkeit, die
durch ihre Anschlussfähigkeit an Gefühle und Emotionen (siehe Ka‐
pitel 3.4) auch handlungsleitend und identitätsstiftend für Individuen
werden kann. Ob faktisch überprüfbar oder nicht, spielt kaum mehr
eine Rolle. Um die 20% der Bevölkerung in Deutschland vertrauen
laut dem „Reuters Institute Digital News Report 2023“ nicht mehr
auf etablierte Nachrichtenformate, während Social Media auch zum
Nachrichtenkonsum immer bedeutsamer wird (Newman et al. 2023,
77). Tik-Tok, in dieser Studie bezogen auf Deutschland nicht unter
den Top 6 aufgeführt, erfährt insbesondere unter jüngeren Menschen
einen enormen Aufschwung. Die kurzen, vereinfachten Beiträge und
Videos in den Sozialen Medien finden perfekten Anschluss an das
narrative Bewusstsein und die Identitätsbildung von Individuen. Auch
wenn nicht immer eine kurze abgeschlossene Erzählung vorliegt, lösen
die konsumierten Beiträge eigene Erzählungen aus und tragen damit
zum Selbst- und Weltverhältnis des Individuums bei.
Menschen brauchen daher eine ausgeprägtere Fähigkeit bei Narratio‐
nen ein eigenes Filtersystem zu entwickeln als in vormodernen Gesell‐
schaften. Auch Soziale Arbeit muss hier filternd, dekonstruierend und
öffentlich wirken, mehr hierzu ab Kapitel 7.

Das Internet – neue Triebfeder für Narrativität?

55

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Rekonstruktion wirkmächtiger Narrative –
historisch wie aktuell

An dieser Stelle können viele Narrative und sie betreffende gesellschaft‐
liche Konfliktfelder genannt und rekonstruiert werden. Dazu gehören
neben den beiden im Folgenden auszuführenden Narrativen unter an‐
derem das Geschlecht als narrative Identitätskonstruktion, Rassismus
als jahrhundertealte Erzählung einer konstruierten Hierarchie verschie‐
dener Menschengruppen zur Legitimation von Ungleichbehandlung,
Unrecht und Repressionen54, die Verwendung von Narrativen in der
Politik – insbesondere im Populismus als politische Strategie55, die
mit zugespitzten, simplifizierten Antworten auf die hochkomplexen
Gemengelagen weltweit an Aufschwung gewinnt. Ebenso muss auf
die Wirkung von Narrativen in den aktuellen Kriegen in der Ukrai‐
ne und Israel bzw. dem Gazastreifen hingewiesen werden, auch hier
würde eine detaillierte und dem Leid aller Beteiligten angemessene
Auseinandersetzung aber den Rahmen dieser Arbeit übersteigen. Auch
der jahrhundertelangen und weltweit nach wie vor bestehenden Un‐
gleichbehandlung von Frauen wohnen narrative Wirkweisen inne. Um
dennoch zweierlei narrative Phänomene ausführlicher betrachten zu
können, dienen Antisemitismus als sich wandelndes, aber zeitlich über‐
dauerndes narratives Gebilde, sowie das Narrativ der Meritokratie als
moralische Legitimation sozialer Ungleichheit in kapitalistischen Ge‐
sellschaften. Beide Beispiele verdeutlichen, im Falle des Antisemitismus
auch über die schmerzlichen Verletzungen der Würde des Menschen,
dass das narrative Selbst des Menschen und die großen, wirkmächtigen
Narrative keineswegs immer faktenbasiert gestützt sind, geschweige
denn faktenbasiert widerlegt werden können.

54 Siehe z. B. Arndt (2021) oder etwas populärwissenschaftlicher El-Mafaalani (2021).
55 Siehe z. B. umfassend Rosanvallon (2020); Heitmeyer (2018); Müller (2016).

57

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5.1 Antisemitismus

Es gibt wohl kaum Narrative, die eine so zerstörerische Kraft einer
Menschengruppe gegenüber entfacht haben, wie antisemitische Erzäh‐
lungen. Diese gibt es seit „der jüdischen Diaspora selbst, das heißt
wie die Begegnung von Juden und Nichtjuden in den verschiedenen
kulturellen Zentren des antiken Vorderen Orients“ (Schäfer 2020, 9).
Betrachtet man die Geschichte und Entwicklung judenfeindlicher Er‐
zählungen aus heutiger Perspektive, zeigt sich in Bezug zur geschichtli‐
chen Epoche, kultureller Rahmung und der Perspektive zugleich eine
enorme Wandelbarkeit und eine zerstörerische Kontinuität.
Schon in der vorchristlichen, griechisch-römisch geprägten Antike
wurden Jüdinnen und Juden auf verschiedene Art diskriminiert und
verfolgt. Im hellenistischen Ägypten unter der Herrschaft Alexander
des Großen (3. Jahrhundert vor Christus) ist zum ersten Mal in
schriftlichen Überlieferungen die Rede von Jüdinnen und Juden als
„bestimmtes heimtückisches Volk“, das „sich gegen alle Menschen ohne
Ausnahme feindselig verhält“ und „durch das Schwert ihrer Feinde
radikal ausgerottet werden muss“ die Rede56. Diese, dem persischen
König nahegebrachten Worte, bedingen deutlich die Einstellung der
Griechen und Römer. (Schäfer 2020, 24f.). Zwar sind die Aspekte jüdi‐
schen Lebens, die feindselig betrachtet wurden, in griechischen und
römischen Schriften unterschiedlich stark ausgeprägt, im Kern wurden
aber die gleichen Instrumente der Judenfeindschaft weiterverwendet.
Die zumeist verwendeten narrativen Zuschreibungen bezogen sich da‐
bei auf das jüdische Tabu, Schweinefleisch zu essen – oft provokativ
ausgedrückt in der Erzählung, Jüdinnen und Juden würden einen
Schweinegott anbeten – der Beschneidung und des Sabbatfestes. (ebd.
35f.).
Mit der Entstehung des Christentums aus dem Judentum heraus be‐
ginnt auch die Zeit der christlichen, religiös motivierten Judenfeind‐

56 Weit später, im Alexandria des Jahres 38 n. Christus, fand das erste Pogrom der
Geschichte statt, bei dem Jüdinnen und Juden in Gettos gesperrt, gefoltert und
ermordet wurden. (vgl. ebd., 37–40).

Rekonstruktion wirkmächtiger Narrative – historisch wie aktuell

58

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schaft, auch Antijudaismus genannt. Paulus‘ Schriften im neuen Testa‐
ment zeugen als Erstes von massiven judenfeindlichen Haltungen im
Christentum. Dabei knüpfte er an hellenistische Stereotype und der
Zuschreibung der Juden als „Feinde aller Menschen“ an, erweiterte die
antijüdischen Narrative aber um einen entscheidenden Punkt. Nicht
nur verurteilte er die Sitten und Bräuche des Judentums massiv, son‐
dern erklärte die Jüdinnen und Juden als verantwortlich für den Mord
an Jesus Christus57. (Vgl. Maccoby 2020, 35f.).

„Das antisemitische Schema der Kirchenväter könnte folgendermaßen zu‐
sammengefasst werden: Nach einer langen Geschichte voller Verbrechen,
darunter die Ermordung von Propheten, verwirkten die Juden schließlich
durch ihren Gottesmord an Jesus die Gnade Gottes.“ (Maccoby 2020, 37).

Im weiteren Verlauf der Jahrhunderte wurde das Christentum zur
Staatsreligion in mitteleuropäischen Staatsformen. Der Glaubensgegen‐
satz zwischen Judentum und Christentum stellte die Basis für weitere
antisemitische Erzählungen dar und bildete die Grundlage für die so‐
ziale Ablehnung, tätliche Angriffe und exkludierende Gesetze gegen
Jüdinnen und Juden. Da sie von den sich als christlich verstehenden
Zünften und Gilden ausgeschlossen wurden und somit kaum in Hand‐
werk und Warenhandel tätig sein konnten, mussten sich Jüdinnen und
Juden auf Geldleihgeschäfte und Pfand- oder Kleinhandel konzentrie‐
ren. Dies ließ die Erzählung über den Juden/die Jüdin als Wucherer
und Finanzhaie wachsen, eine Erzählung, die es bis heute beinahe un‐
gebrochen geschafft hat, zu existieren. In den Gesellschaften entwickel‐
te sich – auch ohne aktives Zutun der Kirchenoberen – die sogenann‐
te „Ritualmordlegende“ und Erzählungen über „Brunnenvergiftungen“,
nach welchen Jüdinnen und Juden christliche Kinder entführen und
sie für rituelle Zwecke grausam ermorden bzw. verantwortlich für
den Ausbruch einer Seuche (früher Pest) durch die Vergiftung eines
Brunnens waren (vgl. Bergmann 2020, 9). Die Erzählungen gingen in
solcher Fülle in die Stadt- und Dorfgemeinschaften ein, dass sie zu

57 Es ist heute unumstritten, dass Jesus Christus von den Römern gekreuzigt wurde.
Auch im Matthäusevangelium und dem Johannesevangelium sind antisemitische
Passagen zu finden.

Antisemitismus

59

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kollektiven Narrativen wurden und bis ins 20. Jahrhundert hinein als
Anlässe und Legitimation für Gewalt und soziale Anfeindungen gegen
Jüdinnen und Juden verwendet wurden.
Leider stellt sich die begründete Annahme, dass mit der europäischen
Aufklärung und den damit einhergehenden tiefgreifenden Veränderun‐
gen, der christlich motivierte Judenhass eigentlich hätte abklingen müs‐
sen, als falsch heraus. Einige der bekanntesten Aufklärer ihrer Zeit,
Voltaire und Immanuel Kant, schafften es nicht, in ihrem aufkläreri‐
schen Denken die ihnen innewohnende Judenfeindschaft abzulegen,
sondern rezipierten diese bewusst, um Religion und das Christentum,
sowie das Judentum als Teil davon anzugreifen. Das Judentum war
also nicht Hauptziel der Kritik, bestehende antisemitische Stereotype
und Narrative wurden aber aufgegriffen und gewannen durch ihre Re‐
zeption im intellektuellen, aufklärerischen Diskurs eine noch größere
Verbreitung und Legitimation. (Vgl. Maccoby 2020, 84–89). Auch über
Karl Marx‘ Ausarbeitungen, welche antisemitische Narrative aus dem
Mittelalter ebenfalls deutlich integrierten, konnte der religiös motivier‐
te Antisemitismus aus der Antike, über das Mittelalter bis in die Neuzeit
konserviert werden und in einen antisemitischen Kommunismus (Sta‐
lin, DDR) übergehen. Die Begriffe Antisemit und Antisemitismus, die
heute zur relativ pauschalen Zusammenfassung jeder Judenfeindlich‐
keit dienen, entstanden als solche erst in den 1870er Jahren – verwendet
durch den radikalen Journalisten und Antisemiten Wilhelm Marr. Der
Antisemitismus nahm in dieser Zeit nationalistisch-xenophobe Formen
an, die in rassentheoretischer Hierarchisierung mündete und wurde
als wirksames Mittel politischer Agitation in der Massenpolitik euro‐
päischer Staaten genutzt (Bergmann 2020, 38f.). Das Feindbild der
Jüdinnen und Juden als Schuldige für die als krisenhaft erlebte Moder‐
nisierung wurde dabei vielfach umgedeutet58 und entwickelte sich zu
einer ganzheitlichen antisemitischen Ideologie. So wurden Jüdinnen
und Juden z.B. aus Sicht der stärker werdenden antikapitalistischen, so‐

58 Während der Wirtschaftskrise in den 1870ern wurde der Liberalismus als jüdisch
abgewertet, später wurde der Kommunismus als jüdische Weltverschwörung gedeu‐
tet, etc.

Rekonstruktion wirkmächtiger Narrative – historisch wie aktuell

60

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zialistischen Bewegung aufgrund ihres angeblichen Handelsgeistes als
Gefahr dargestellt, gleichzeitig aber von anderer Seite der Kommunis‐
mus als jüdisches Phänomen gesehen (Maccoby 2020, 219). Durch die
deutsche oberste Heeresleitung mittels der „Dolchstoßlegende“ für die
Niederlage im 1. Weltkrieg verantwortlich gemacht und im wachsenden
Nationalismus und Volksgeist als Andersartige und unerwünschte Ras‐
se ausgesondert (ebd.), wurden Jüdinnen und Juden immer weiter zum
Feindbild deklariert. Mit dem Scheitern der deutschen Demokratie
und der Machtübernahme der Nationalsozialisten nach der Weltwirt‐
schaftskrise und Inflation der 1920er Jahre erreicht der Antisemitismus
seinen menschenverachtenden Höhepunkt – den Holocaust. Trotz der
Beispiellosigkeit der Verbrechen des Holocausts, geht die Geschichte
des Antisemitismus weiter, wiederum transportiert innerhalb sich ver‐
änderter Erzählungen und Narrative. Viele der modernen antisemiti‐
schen Erzählungen bauen aber auf den jahrhundertealten Geschichten
auf, werden aber bewusst durch intellektuell wirkende Formulierungen,
Chiffren und Codes verschleiert. Beispiele sind hier:

(1) Der Glaube, eine aus Jüdinnen und Juden bestehende Elite würde
eine neue Weltordnung oder einen großen Neustart (engl. great
reset) anstreben und ein vermeintliches „Weltjudentum“ versuche
im Hintergrund eine Weltverschwörung zu planen. Vorherigen
Erzählungen über Ritualmorde, Brunnenvergiftungen und Teufels‐
pakten werden hier auf eine geheime Elite ausgeweitet, die global
agiert59. Als Ursprung dieser Erzählung können die sogenannten
„Protokolle der Weisen von Zion“ verstanden werden – ein anti‐
semitisches Pamphlet, das Anfang des 20. Jahrhunderts veröffent‐
licht wurde und Jüdinnen und Juden unterstellt, die Weltherrschaft
übernehmen zu wollen.

(2) Auch die Corona-Pandemie wurde innerhalb dieses Verschwö‐
rungsdenkens als von einer Elite bewusst ausgelöst dargestellt.

59 Werden innerhalb dieser verschwörungserzählerischen Semantik auch „Globalis‐
ten“ genannt.

Antisemitismus

61

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(3) Das Narrativ von Jüdinnen und Juden als Finanzelite, die die
Welt beherrscht. Der Begriff „Ostküstenjude“ und Verweise auf die
Familie Rothschild, aber auch Personen wie George Soros oder
Bill Gates (wobei dieser nicht jüdisch ist, dennoch antisemitisch
instrumentalisiert wird), ist dabei sinnbildlich für die angebliche
jüdische Allmacht in der Finanzwelt.

Es müssen verschiedene Formen des modernen Antisemitismus unter‐
schieden werden, um nicht Gefahr zu laufen, durch eindimensiona‐
le Verwendungen des Begriffs politischen Instrumentalisierungen Vor‐
schub zu leisten60. Nach dem Holocaust und der Gründung des Staates
Israel tritt Antisemitismus neben den beschriebenen Verschwörungs‐
narrativen vielfach in israelbezogener Art und Weise in Erscheinung.
Innerhalb der gleichen Muster, die narrativ jedoch anders aufbereitet
werden, kann israelbezogener Antisemitismus in einer Minimaldefini‐
tion unter den drei D’s Delegitimierung, Dämonisierung und doppelte
Standards zusammengefasst werden (Sharansky 2004). So wird die
grundsätzliche Legitimation des Staates Israel in Frage gestellt, israeli‐
sche Politik anhand von doppelten Standards zu messen und prinzipiell
anders zu bewerten als von anderen Staaten oder es werden Stereotype,
Metaphern oder Erzählungen verwendet, die Israel mit traditionellen
antisemitischen Bildern identifizieren oder sogar Vergleiche zwischen
Israel und dem nationalsozialistischen Deutschland herstellen (Salz‐
born 2022, 151f.).

„(…): Es gibt keinen säuberlichen Bruch zwischen mittelalterlichem religiö‐
sem Judenhass und modernem rassistischen Antisemitismus. Beiden sind am
besten zu verstehen als die ständig wechselnden Verkleidungen des antiken
Mythos.“ (Maccoby 2020, 15)

Maccoby verdeutlicht treffend die Wirkweise von Narrativen: Sie sind
wirklichkeitserzeugend, wandelbar in verschiedenen kulturellen und
gesellschaftlichen Kontexten durch das narrative Bewusstsein des Men‐

60 Siehe z. B. die undifferenzierten Äußerungen vereinzelter deutscher Politiker über
„importierten Antisemitismus“ in Bezug zu islamisch-geprägtem Antisemitismus,
innerhalb derer die lange deutsche Geschichte des Antisemitismus gänzlich ausge‐
blendet wird.

Rekonstruktion wirkmächtiger Narrative – historisch wie aktuell

62

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen in der Lage, Einfluss auf das Handeln oder Nicht-Handeln von
Menschen zu nehmen.

5.2 „Vom Tellerwäscher zum Millionär“ – Aufstiegsversprechen
in modernen Gesellschaften

Im soziologischen Diskurs ist von sozialer Ungleichheit die Rede, wenn
Einzelpersonen, üblicherweise aber größere Gruppen bis hin zu ganzen
Bevölkerungsgruppen, über einen längeren Zeitraum nicht in gleichem
Maße die Möglichkeit zur gesellschaftlichen Teilhabe, d. h. zur Verfü‐
gung über gesellschaftlich relevante Güter haben (vgl. Burzan 2011, 7;
Krause 2020, 812). Solche Güter und gleichermaßen Dimensionen, in
denen soziale Ungleichheit gemessen wird, sind z. B. Bildungsgrad,
Erwerbstätigkeit, Einkommen und Vermögen oder die berufliche Stel‐
lung einer Person. Anhand welcher Güter sich die Ungleichverteilung
praktisch konstituiert, kann je nach gesellschaftlicher Grundstruktur in
Verbindung mit ihrer zeitgeschichtlichen Episode variieren. Entschei‐
dend ist nämlich zum einen, in welcher Art von politischer Ordnung
sich eine Gesellschaft entwickelt und zum anderen, welche Güter in‐
nerhalb dieser Gesellschaft als relevant und wichtig bewertet werden
(vgl. Burzan 2011, 7). So können in illiberalen Demokratien oder Län‐
dern mit totalitären Regimen universelle Grund- und Freiheitsrechte
ungleich verteilt sein und somit zu hochgradig relevanten Gütern wer‐
den61. Eine solche Ungleichverteilung von Rechten, aber auch von an‐
deren gesellschaftlichen Gütern, wurde in Gesellschaften in der Antike
und des Mittelalters bis zum Beginn der Erzählungen der Aufklärung
gar als „natürlich“ und „gottgegeben“ betitelt (ebd., 8). Was z. B. in der
Ständegesellschaft üblich war, ist in heutigen westlichen Gesellschaften
nicht mehr zu beobachten. Die Wahrscheinlichkeit aber, dass sich ein
Mensch in der sozialen Schicht, in die er hineingeboren wird, auch
während des Rests seines/ihres Lebens wiederfinden wird, ist auch

61 Man denke hier an die Rechte von LGBTQ-Personen beispielsweise in Ungarn oder
die Unterdrückung der Uiguren durch die Regierung in China.

Aufstiegsversprechen in modernen Gesellschaften

63

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heute noch sehr hoch (vgl. Brockmann et al. 2021, 8). Um dies erklären
zu können, ist ein Blick auf das theoretische Konzept der Meritokratie62

und des in modernen Gesellschaften durchaus manifestierten Glaubens
an den zugrundeliegenden Prinzipien notwendig. Anders als in feuda‐
len Gesellschaften wird das Maß an Ungleichheit durch den Grad der
individuellen Leistung und des Verdienstes der gesellschaftlich Höher‐
gestellten legitimiert. Es erscheint zunächst gerecht – gerade im Ver‐
gleich zu historischen Gesellschaften – dass Menschen, die mehr leisten
oder geleistet haben als andere, auch einen höheren Status, ein höheres
Einkommen und mehr Macht haben. Mit diesem Leistungsprinzip ist
der Grundgedanke verbunden, dass alle Mitglieder der Gesellschaft im
Sinne einer formalen Chancengleichheit gleiche externe Voraussetzun‐
gen63 vorfinden, um ihren individuellen Fähigkeiten nach, Leistung
zu erbringen und sich eine soziale Stellung zu erarbeiten (vgl. Becker
und Hadjar 2017, 35). Gesellschaftlicher Status und soziale Anerken‐
nung sind in modernen Gesellschaften eng mit der Position auf dem
Arbeitsmarkt und dem damit verbundenen Einkommen verknüpft. Die
Verteilung dieser Güter ist wiederum fundamental abhängig vom Bil‐
dungserwerb und seiner institutionellen Zertifizierung als Zugangsvor‐
aussetzung für Positionen auf dem Arbeitsmarkt. (Vgl. ebd., 33f.). Ge‐
mäß der Chancengleichheit als meritokratischem Grundprinzip ist bei
der Erforschung und für das Entgegenwirken von sozialer Ungleichheit
also Bildung ein, wenn nicht das, zentrale Element. Was auf dem Papier
anschlussfähig erscheint, gestaltet sich in der Realität weitaus differen‐
zierter. Zwar teilt aufgrund der Chancengleichheit der Großteil der
Gesellschaft das meritokratische Prinzip64, die Beweggründe für diese
Akzeptanz sind aber durchaus unterschiedlich (vgl. Hadjar 2015, 164).

62 Das klassische Konzept der Meritokratie hat der britische Soziologe Michael Young
1958 in einem fiktiven Szenario in Form einer zukünftigen, kritisch-mahnenden
Gesellschaftsbeschreibung des Jahres 2034 dargelegt. Heute wird im allgemeinen
Fachdiskurs von „meritokratischen Prinzipien“ und weniger von der Meritokratie
als vorherrschender Gesellschaftsform gesprochen. (Vgl. Hillmert 2019, 3f ).

63 D. h. Geschlecht, Herkunft, Nationalität – auch leistungsfremde Kriterien genannt –
sollen bei den Aufstiegschancen keine Rolle spielen.

64 Ausführlich hierzu Hadjar (2015).

Rekonstruktion wirkmächtiger Narrative – historisch wie aktuell

64

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Entscheidend bei einer kritischen Betrachtung des meritokratischen
Prinzips ist die hochgehaltene und praktisch betonte Individualität in
der Gestaltung der Lebenschancen der/des Einzelnen. Wenn alle die
gleichen Startchancen haben und die Verteilung von Positionen und
Gütern in der Gesellschaft gerecht nach der erbrachten Leistung erfolgt,
dann trägt auch der/die Einzelne die individuelle Verantwortung für
den erreichten Status. Für den Kapitalismus in seiner Ausprägung als
soziale Marktwirtschaft ist daher eine real bestehende, nicht nur postu‐
lierte, Bildungsgerechtigkeit eine Grundbedingung (Wissenschaftlicher
Beirat beim Bundesministerium für Wirtschaft und Energie 2019).
Dass Chancen in modernen Gesellschaften trotz aller Erzählungen von
Chancengleichheit und Leistungsgerechtigkeit aber nicht gleich verteilt
sind, verdeutlichen verschiedene Studien65.
So zeigt sich eine hohe Korrelation zwischen Bildungsstand, Netto‐
einkommen und Migrationshintergrund der Eltern und den Bildungs‐
chancen der Kinder. Während bei Kindern mit zwei Elternteilen mit
Abitur, ohne Migrationshintergrund und aus dem obersten Einkom‐
mensviertel (Haushaltsnettoeinkommen > 5000€) eine Wahrschein‐
lichkeit von 80,3% besteht, dass sie das Gymnasium besuchen, sinkt
diese Wahrscheinlichkeit bei einem Kind mit alleinerziehendem Eltern‐
teil aus dem untersten Einkommensviertel und mit Migrationshinter‐
grund auf 21,5%. (Wößmann et al. 2023, 35). Im nachschulischen
Werdegang setzt sich diese Beobachtung fort. Während rund 79% der
Kinder aus einem Elternhaus mit mindestens eine:r Akademiker:in
ebenfalls ein Hochschulstudium aufnehmen, sind es bei Eltern ohne
akademischen Abschluss nur 27% (Kracke et al. 2018, 7f.).
Als erstaunlich, aber auch die Wichtigkeit zeigend, Erzählungen auf
ihre Machtdynamiken zu analysieren zu müssen, kann der ZDF-Polit‐
barometer aus dem September 2023 betrachtet werden. Obwohl nur
rund 36% der Befragten angeben, in Deutschland gehe es eher gerecht
zu (ZDF Politbarometer September 2023), gibt es bisher kaum Absich‐

65 Hier sind, wie oben beschrieben, vor allem Studien heranzuziehen, die Bildungs‐
chancen in den Blick nehmen, da sozialer Aufstieg in meritokratischen Gesellschaf‐
ten maßgeblich über Bildungsaufstieg erfolgt.

Aufstiegsversprechen in modernen Gesellschaften

65

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten – entgegen der Erzählung der Meritokratie – Maßnahmen für mehr
soziale Gerechtigkeit in Deutschland vorzunehmen.
Hillmert resümiert daher treffend Meritokratie sei „Mythos, Maßstab
und Motor gesellschaftlicher Ungleichheit“66 (Hillmert 2019). Mythos,
da zwar empirisch eine große Zustimmung zum Leistungsprinzip unter
gleichen Chancen besteht und so Ungleichheiten legitimiert werden. In
der Realität sind die Verteilungsprozesse aber nicht so verallgemeinert
erklärbar und beobachtbar. Ebenso seien meritokratische Prinzipien
ein Motor gesellschaftlicher Ungleichheit, da es gerade die meritokrati‐
schen Prinzipien sind, die gesellschaftliche Ungleichheiten generieren.

66 Die Benennung als Maßstab wird im Folgenden nicht näher erläutert, da diese sich
eher an die systematische Ausrichtung der soziologischen Ungleichheitsforschung
richtet (vgl. Hillmert 2019, 8–10).

Rekonstruktion wirkmächtiger Narrative – historisch wie aktuell

66

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Zwischenfazit

Als Resultat der Annäherung an weit verbreitete anthropologische Men‐
schenbilder kann der Menschen als homo narrans begriffen werden, dem
das  Erzählen  als  anthropologisches  Grundbedürfnis  innewohnt.
Menschliches Kommunizieren über Erzählungen kann dabei nicht als
beiläufig in der Evolution entstanden, sondern vielmehr als einer der
evolutionären Meilensteine des homo sapiens anerkannt werden, der es
ermöglichte,  in  größeren  Gruppen  zusammenzuleben.  Menschliche
Narrationen und Narrative  bestimmen in der  gesellschaftlichen Ent‐
wicklung in hohem Maße die Hierarchien, ob in Bezug zur Staatsform
und der Obermacht religiöser Institutionen oder innerhalb einer Abwer‐
tung und Diskriminierung gesellschaftlicher Gruppen. In den Erzählun‐
gen der europäischen Aufklärung konnten große Narrative aufgebrochen
werden und die Subjektwerdung des Individuums rückte in den Mittel‐
punkt. Prozesse der Individualisierung, Industrialisierung, Demokrati‐
sierung und Säkularisierung münden in einer Gesellschaft, die sich als
postmodern und narrativ beschreiben lässt. Wie in keiner gesellschaftli‐
chen Epoche zuvor bestimmen kleine und große Erzählungen die gesell‐
schaftliche Ordnung und die Identitätskonstruktion der in ihr lebenden
Subjekte.
Obwohl die Wirkung und Bedeutung von Sprache und Erzählungen seit
den  1970er  Jahren  in  vielen  wissenschaftlichen  Disziplinen  wie  der
Literaturwissenschaft,  Kulturwissenschaft,  (Sozial-)Psychologie,  Ge‐
schichtswissenschaft, Philosophie und selbst wirtschaftswissenschaftli‐
chen Diskursen aufgegriffen wurde, gilt dies bisher kaum für die Wissen‐
schaft Soziale Arbeit in ihren theoretischen Grundzügen. Dies gilt es im
zweiten  Teil  vor  dem  Hintergrund  der  vorangegangenen  Kapitel  zu
adressieren und einen theoretisch-reflexionsfähigen Ansatz zu entwi‐
ckeln, welcher anknüpfungsfähig für die Profession ist und bestehende
Methoden und Konzepte aufgreift.

67

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783689002374-7 - am 20.01.2026, 16:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783689002374-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2 Was ist der Mensch? Anthropologische und sozialwissenschaftliche Bestimmungen des Menschen und ihre Wesensmerkmale im Vergleich
	2.1 Denken: Das animal rationale oder „der vernunftbegabte Mensch“
	2.2 Fühlen: Der homo passionis
	2.3 Arbeit: Der homo faber
	2.4 Soziales und politisches Handeln: Das zoon politikon oder der homo sociologicus
	2.5 Erzählen als anthropologische Praxis: Der homo narrans

	3 Narratives Selbst und narrative Identität – die individuelle Bedeutung des Erzählens
	3.1 Identität – Annäherung an die Semantik eines vielschichtigen Begriffs
	3.2 Narrative Identität
	3.3 Weitere Funktionen des Erzählens für das Individuum
	3.4 Narrativität und Emotionalität

	4 Die narrative Gesellschaft – Die gesellschaftliche und kulturelle Bedeutung des Erzählens
	4.1 Der Weg in die (post-)moderne Gesellschaft
	4.2 Gesellschaftliche und kulturerzeugende Funktionen des Erzählens
	4.3 Wer erzählt, wann, was? Die Rolle von Macht in Erzählungen
	4.4 Das Internet – neue Triebfeder für Narrativität?
	4.4.1 Erzählungen im und über das Internet
	4.4.2 Soziale Medien und digitale, narrative Identität
	4.4.3 Fake News und Verschwörungstheorien


	5 Rekonstruktion wirkmächtiger Narrative – historisch wie aktuell
	5.1 Antisemitismus
	5.2 „Vom Tellerwäscher zum Millionär“ – Aufstiegsversprechen in modernen Gesellschaften

	6 Zwischenfazit

