
7 Empirische Diskussion

Nach der Ausführung meines methodischen Vorgehens, komme ich

nun auf die Auswertung der Experteninterviews zu sprechen: Acht

Experten äußerten sich zu meinen Fragen über die Gehörlosen-

Community und über das Verhältnis zwischen Gehörlosen und Hören-

den, welche Faktoren die aktuellen gesellschaftlichen Entwicklungen

beeinflussen und welche Perspektiven sich ergeben, um Räume inner-

halb einer Verstrickung von Inklusion und Interkulturalität erschließen

zu können.

7.1 Gehörlose und Hörende

Die Gehörlosen-Community ist eine kulturelle Gemeinschaft (vgl. EK:

Z. 222f.). Diese Tatsache sei für Hörende nicht präsent, meint Manuel

Löffelholz (vgl. ML: Z. 19f.).1 Es ist eine (nur) unbekannte Gruppe – die

Gehörlosen.Gehörlose formulieren jedoch im inneren Zirkel ein starkes

kulturelles Wir-Verständnis, das als geschlossene Zugehörigkeit nach

außen vermittelt wird:2 »Wir haben die eigene Sprache […] die eigene

Kultur. Wir haben so ganz typische Eigenheiten in unserer Welt« (RG:

Z. 168ff.). Gleichermaßen wird implizit von einer homogenen Gruppe

1 Gemeint sind Hörende, die weithin keine Berührungspunkte mit gehörlosen

Menschen haben.

2 Schon die Betrachtung von inneren und äußeren Dynamiken weisen auf die

Problematisierung von Räumen, auf die im folgenden Verlauf näher eingegan-

gen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Gehörlose und Hörende

der Hörenden ausgegangen (vgl. RG: Z. 58f.). So werden vorweg Men-

schen (gegenseitig) durch ihren Hörstatus kognitiv einer als homogen

betrachteten Gruppe zugeteilt: die Gehörlosen und dieHörenden.3

7.1.1 Sind Gehörlose behindert?

Welche Mechanismen führen zu dieser Homogenitätsauffassung? Hö-

rende nehmen zwar eine Geschlossenheit als Community wahr, die sie

allerdings nicht mit einer Repräsentation von Kulturzugehörigkeit ver-

binden. Das Paradigma von biologischer Sinneseinschränkung ist vor-

herrschend gegenüber einem Kulturalitätsschwerpunkt. Das Resultat

ist, dass für Hörende (alle) gehörlosen Menschen behindert sind. »Wir

betrachten uns anders, nur die Gesellschaft sieht uns als ›behindert‹

an«, sagt Elisabeth Kaufmann (EK: Z. 498ff.). Gehörlose Menschen se-

hen sich nicht als behindert an: »Also wir Gehörlose sehen uns nicht

medizinisch, nicht als medizinischer Versorgungsfall. […] Ich bin ge-

hörlos, ich nutze Gebärdensprache, ich sehe mich nicht als behindert«

(EK: Z. 449ff.). Die Annahme von Behinderung seitens der Hörenden ist

in keinerlei Hinsicht mit einer diskriminierenden Absicht verbunden,

sondern ist für sie die Annehmenden eine neutrale (nicht paternalisti-

sche) Tatsache (vgl. JD: Z. 116-122; RM: Z. 429; RK: Z. 208f.). Hörende

verkennen dabei allerdingsmehrheitlich die Unterscheidung vonGehör-

losigkeit und Hörbehinderung, die vonseiten der Gehörlosen-Community

eingeleitet wird: »Also Hörbehinderung kann Gehörlosigkeit bedeuten,

kann auch Schwerhörigkeit bedeuten, oder Leute, die mit CI versorgt

sind, oder Ertaubte, Leute, die resthörig sind. Hörbehinderung, das

sind Leute, die technische Hilfsmittel nutzen« (EK: Z. 184ff.).

Das innereHierarchiegefälle der Community4, wonach ein innerge-

sellschaftlicher Status zwischen Gehörlosen und Hörbehinderten verhan-

3 Nach Rita Mohlau ist diese Generalisierung zwar im Zuge der langsamen Auf-

hebung, wonach die innere Heterogenität einer Gruppe erkannt wird, die je-

doch (noch) nicht weitreichend etabliert ist (vgl. RM: Z. 924-930).

4 Mit der Community ist an dieser Stelle und fortwährend die deutsche Gehörlo-

sengemeinschaft gemeint.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Empirische Diskussion 91

delt wird – und sich dabei dasselbe (möglicherweise paternalistische)

Geschehen abspielt wie zwischen Gehörlosen und Hörenden (vgl. EK:

Z. 189ff.) – ist Hörenden, die nur wenig bis keine Berührungspunkte

mit der Gehörlosen-Community haben, ebenfalls weitgehend nicht be-

wusst (vgl. ML: Z. 19f.).

7.1.2 Die Frage nach Identität

Ausgehend von einem Hierarchiegefälle ist ein inneres Machtgefüge er-

sichtlich, das anhand des weiterführenden Aspekts – der Frage nach

der Identität als gehörloser Mensch – verdeutlicht wird. Athina Lan-

ge beschreibt sehr genau die inneren Verstrickungen in Bezug auf eine

ansozialisierte (taub sozialisierte) und eine angenommene (hörend so-

zialisierte bzw. spätertaubte5) Identität Gehörloser (vgl. AL: Z. 483-486):

»Mir war das einfach nicht klar, dass es diesen internen Krieg in der

Tauben-Community gibt, sozusagen. Also für mich ist das eine Form

von Krieg. Ganz klar: Wer kann denn besser gebärden? Wer kann bes-

ser taub sein? Wessen Eltern sind taub, schon in wie viel Generatio-

nen« (AL: Z. 483-486)?6

So kann es wiederum eine Frage von Status im inneren Zirkel sein, ob

ein gehörloser Mensch in einem gehörlosen Umfeld sozialisiert wurde

oder nicht. Martin Vahemäe-Zierold erklärt diesen Vorgang mit dem

Begriff bio-taub (vgl.MVZ: Z. 70f.), der heute zwar nichtmehr gebraucht

werde, sich nach Auslegung der Experteninterviews jedoch in Bestre-

bungen von Deaf Power wiederfinden lasse (vgl. AL: Z. 129ff.), ebenso

wie die Verwendung der Begriffe gehörlos oder taub exemplarisch für

5 Die Gründe für den erworbenen Hörstatus wie im Fall von spätertaubt (postlin-

guale Taubheit) sind mehrheitlich Krankheiten wie Hirnhautentzündung oder

Medikamente, aber auch durch einen Unfall kann Taubheit »erworben« (Issing

o.J.) werden (vgl. ebd.). Allerdings fallen die Gründe für diese Studie nicht ins

Gewicht und werden daher außen vor gelassen.

6 Raúl Krauthausen verweist auf den Aspekt, dass es diese Frage eines erworbe-

nen Zustands unter Menschen mit Körperbehinderung schlichtweg nicht gibt

(vgl. RK: Z. 61ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Gehörlose und Hörende

das Maß der inneren und äußeren Identitätsrepräsentation stehe. In-

nerhalb der Gehörlosen-Community gehen die Haltungen auseinander,

welcher Begriff aufgrund seiner Bedeutung verwendet werden möchte.

Rafael Grombelka (vgl. RG: Z. 81-84) und Martin Vahemäe-Zierold (vgl.

MVZ: Z. 64-70) plädieren für die Verwendung des Begriffs taub, denn

»›gehörlos‹ ist ja wie hilflos, irgendwie, da fehlt immer was. Das ist im-

mer noch defizit-orientiert, weist auf einen Mangel hin. Da kann man

nicht so wahnsinnig viel finden, worauf man stolz sein kann. Bei ›taub‹

schon« (MVZ: Z. 68ff.). Elisabeth Kaufmann (vgl. EK: Z. 487) und Athina

Lange dagegen sehen beide Begriffe neutral in ihrer Verwendung und

ohne eine politische Komponente von Empowerment: »Ich benutze ei-

gentlich beides. Für mich ist das jetzt nicht so ein großes Thema, ob

ich jetzt ›taub‹ oder ›gehörlos‹ sage« (AL: Z. 9f.). Damit besteht eine Ge-

meinsamkeitmit Hörenden, die primär den Begriff gehörlos verwenden,

womit keinerlei Konnotation verbunden ist. Sie orientieren sich dabei

aber an den Strömungen, die von der Community ausgehen, sodass

auch beide Begriffe während eines Gesprächs verwendet werden: »Ich

bin ja der Meinung,man sollte die Worte benutzen, die die Community

will« (JD: Z. 91f.).

Die konsensuale Ausprägung von Identität wird von Gehörlosen un-

abhängig davon, ob es sich um eine ansozialisierte oder angenommene

Identität handelt, als Akt der Überzeugung nach innen gestärkt und ge-

festigt (vgl. AL: Z. 74f.). Für Hörende ist die Identitätsfrage Gehörloser

keine Frage von Überzeugung, sondern vielmehr eine Form des inne-

ren Empowerments gegenüber einer hegemonialen Mehrheit aufgrund

eines Faktums, wofür oder wogegen man sich nicht entscheiden kann

(RM: Z. 725-730). Ein Mensch ist gehörlos, ein Mensch ist hörend, ohne

es sich ausgesucht zu haben. Diese Tatsache, dass ein Mensch hört, ist

für den hörenden Menschen ebenso wenig relevant wie die sich daraus

ergebende Frage nach der eigenen Identität eines hörenden Menschen

(in der Gegenüberstellung zur Identität Gehörloser).7 Auch diese An-

nahme ist keinem respektlosen Verhalten Hörender gegenüber Gehör-

7 Ausgenommen für CODAs, die sich in einem ständigenWeltentransit befinden

(vgl. RM: Z. 1077f.).

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Empirische Diskussion 93

losen geschuldet. Es besteht schlichtweg (aktuell) kein relevanter Bedarf

für Hörende, ihr Hörend-Sein zu erklären oder zu hinterfragen,weil sie

durch das Hören keine Einschränkungen erfahren (vgl. ML: Z. 143f.).

7.1.3 Die Unbekannten

Für Gehörlose wiederum besteht der Grund in der Verhomogenisierung

hörender Menschen einerseits in der ständigen Konfrontationshal-

tung gegen eine hegemoniale hörende Mehrheitsgesellschaft, die

ihre Sprache nicht verwendet, das heißt, als Aggressor gilt und

mit der alles verbunden wird, was sich außerhalb der Belange der

Gehörlosen-Community befindet (vgl. MVZ: Z. 177-180). Andererseits

bzw. tiefergehend ist die Hörenden-Welt aufgrund ihrer zugrunde

liegenden und bislang unhinterfragten Omnipräsenz schlichtweg nicht

fassbar (vgl. ML: Z. 143f.), weshalb zwangsläufig von einer anonymen

homogenen Masse der Hörenden ausgegangen wird.8 Die Hörenden-

Welt ist zu allgegenwärtig, als dass sie in eigenen Kultureigenschaften

jemals beschrieben worden ist, soll heißen: Es gibt keine Hörendenkultur,

daher kann sie auch nicht benannt und nicht adressiert werden.

7.2 Begegnung

Raúl Krauthausen deklariert Begegnung als zentrales Anliegenmensch-

licher Interaktion (vgl. RK: Z. 458-465).

»EinNarrativ, dass ich die ganze Zeit höre:Wirmüssen die Barrieren in

denKöpfen senken […]Diese Floskeln helfen nicht, weil wenndu sagst,

8 Die gegenseitige Zusprechung von Homogenität ist ein strukturelles Phäno-

men. Die Betrachtung des Menschen gilt beiderseits als heterogen. Innerhalb

der jeweiligen Gruppen ist klar, dass es Persönlichkeiten mit verschiedenen In-

teressen und Erfahrungshintergründen gibt (vgl. RG: Z. 402f.; RM: Z. 708ff.). Es

geht in der strukturellen Betrachtung vielmehr um greifbare oder eher nicht

greifbare Werte einer kulturellen Gemeinschaft.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Gehörlose und Hörende

wir müssen die Barrieren in den Köpfen senken und den Raum ver-

lässt, dann weiß niemand, was konkret der nächste Schritt ist. […] mit

dieser Erzählung: ›Wir müssen die Barrieren in den Köpfen senken‹

vergessen wir, dass die einzige Möglichkeit Barrieren in den Köpfen

abzubauen, die Begegnung ist. Nicht eine Broschüre, nicht ein Wer-

bespot, auch nicht der Unterricht durchNicht-Betroffene« (RK: Z. 469-

479).

7.2.1 Außerhalb der eigenen Blase

Wer macht den ersten Schritt? Die Meinungen der Experten gehen

auseinander. Manuel Löffelholz präzisiert die impulsgebende Richtung

einer Begegnung von Gehörlosen und Hörenden, womit alle hörenden

Experten einhergehen: »Da ist ein stückweit Bewegung notwendig,

nicht die Gehörlosen müssen sich an die Hörenden anpassen. Anders-

rum« (ML: Z. 72f.). Der erste Schritt muss von den Hörenden kommen,

sagen hörende Gebärdensprachverwender und hörende Experten für

Inklusionsfragen:

»Ich gehe da schon mit der Gehörlosen-Community mit, wenn die

sagt: ›Die Mehrheitsgesellschaft muss sich an dem Punkt bewegen.

Weil die Exklusion führt eigentlich dazu, dass sich die Mehrheits-

gesellschaft unter dem Argument der besten Förderung und des

Schutzes der Behinderten, weil die ja dann da unter sich sind und

sich austauschen können, in Wirklichkeit die Mehrheitsgesellschaft

schützt vor Veränderung« (RK: Z. 219-223).

Athina Lange bringt eine andere Perspektive ins Spiel: »Man hat diese

Blase, in der man ist und in der man sich bewegt, und da dann raus-

zukommen, das ist sehr schwierig, diesen ersten Schritt zu machen,

aus einer Bequemlichkeit heraus. Es muss ja auch ein Umdenken statt-

finden bei den hörenden und bei den gehörlosen Menschen« (AL: Z.

91-94). Die gehörlosen Experten meinen gegenüber den hörenden Ex-

perten: »Jeder muss sich auf denWegmachen, Gehörlose wie Hörende«

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Empirische Diskussion 95

(EK: Z. 132f.). Beide Kulturträger9 sollten sich aufeinander zu bewegen

und Wege finden. Es ist (in Hinblick der Interviewaussagen) nicht der

Fall, dass Gehörlose warten, dass etwas passiert, wie Hörende mehr-

heitlich meinen. Ein Warten und Ausharren der Dinge, die da kom-

men, trüge die Folge einer Bedarfskenntnislücke von Hörenden über Ge-

hörlose. Im Prinzip desmit nicht über kann Initiierung einer Begegnung

nicht allein in der Hand der Hörenden liegen: »DasWichtige ist immer:

Gehörlose fragen. Wir sind die Experten« (EK: Z. 254). Die Hörenden

müssen Bedürfnisse kennenlernen und kennenlernen dürfen. Genauso

müssen Gehörlose die Bedürfnisse der Hörenden kennenlernen dür-

fen. Das Kennenlernen der Bedürfnisse des jeweils anderen passiert

außerhalb der eigenen Komfortzone (vgl. AL: Z. 91-94) was verspricht

zunächst Unsicherheit zu schüren. »Wenn jemand überhaupt keine Ah-

nung hat über den Umgangmit tauben Menschen, kommt das in erster

Linie als Unsicherheit rüber bzw. auch so ein bisschen als Angst oder

Hemmung« (RG: Z. 53ff.). Auch Jürgen Dusel meint: »Angst ist ja in der

Regel oder Vorurteile entstehen immer dort, wo Menschen sich nicht

begegnen und wenig voneinander wissen. Unsicherheiten auch. Und

zwar in allen Bereichen« (JD: Z. 336f.).

7.2.2 Begegnung von klein auf

Wie lässt sich die Angst überwinden? Ausnahmslos alle Experten sind

sich einig: Eine Begegnung, die ein Kulturverständnis impliziert, muss

von Kindebeinen an angelegt sein. »Also dieses Bewusstsein dafür zu

schaffen, das wäre schon sehr hilfreich. Deswegen bin ich der festen

Überzeugung, dass wir es hinkriegen müssen, dass die Menschen ge-

meinsam zusammen leben und gemeinsam zusammen groß werden«

sagt Jürgen Dusel (Z. 151ff.). Das Verhältnis von Gehörlosen und Hören-

den verankert sich den Experten zur Folge kulturell-linguistisch: »Ich

bin der Meinung, wenn man das in der Schule schon etabliert, wie das

9 Kulturträger meint in diesem Zusammenhang Akteure innerhalb einer Kultur

und ihrer Repräsentanten, wobei ebenfalls vonHörenden als Kulturangehörige

aufgrund ihres Hörend-Seins ausgegangen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Gehörlose und Hörende

jetzt bei uns in der bilingualen Schule läuft und dann als Wahlpflicht-

fachGebärdensprache anbietet, dann habenwir in einigen Jahren schon

eine breitere Möglichkeit und grundlegende Kenntnisse in vielen Be-

reichen der Gebärdensprache da« (ML: Z. 95-98).10 »Ja und wenn taube

und hörende Kinder, oder wenn hörende Kinder von klein auf schon

einen Einblick kriegen, dann wachsen die auch ganz anders und selbst-

verständlich auf« (RG: Z. 306ff.), meint auch Rafael Grombelka. Athina

Lange untermauert die weitreichenden Konsequenzen:

»Und wenn die Gesellschaft das schaffen würde, dass es diese kleinen

Kontakte gibt zu Behinderung, dann würde sich automatisch in Zu-

kunft die Gesellschaft ändern, wenn das von klein auf passiert. Dann

wäre die Angst, diese Beklommenheit, wie man sich jetzt verhalten

soll, das würde automatisch verschwinden dadurch« (AL: Z. 170-173).

Es geht primär darum, dass Hörenden ein Einblick in die Kultur und

die Sprache Gehörloser vermittelt wird. Es geht nicht um die Frage von

willentlicher Bereitschaft. Es geht um die Frage nach den Möglichkei-

ten.

7.2.3 Dritte Menschen

Die Experten sind sich einig, »dass die Aufklärung und die Informati-

on tatsächlich wichtig ist« (RG: Z. 71f.). Es geht um ein weitreichendes

Kulturverständnis. Athina Lange merkt an: »Wie sollen dennMenschen

den Erstkontakt bekommen, zur Gehörlosenkultur, wenn sie gar nicht

wissen, dass es die Gebärdensprache gibt oder wenn sie sie halt nie se-

hen sozusagen. Es braucht da, glaube ich, sehr viel Aufklärungsarbeit«

(AL: Z. 226ff.). Rafael Grombelka ergänzt: »Das Problem ist die Kommu-

nikation« (RG: Z. 300).Wie ist die Aufklärungsarbeit unter der schwieri-

gen Bedingung zu leisten, dass eine Vorstellbarkeit über die Lebenswelt

10 Durch Bilingualität erweist sich eine interkulturelle Herangehensweise.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Empirische Diskussion 97

einer anderen Hörstatus-Kultur11 nicht gegeben ist (vgl. EK: Z. 210f.)?12

Dazu bedarf es eines geeignetenMediums: »Vor allem wenn ein Dolmet-

scher natürlich dabei ist. Ich fühl mich wohl, wenn wir zum Beispiel in

einer Situation wie jetzt sind, Sie verstehenmich, ich verstehe Sie« (RG:

Z. 117ff.). Rafael Grombelka zielt damit auf die Vermittlung von Sprache

als Dialogermöglichung. Rita Mohlau sieht in einer Vermittlung primär

einen authentischen Transfer kulturspezifischen Wissens: »Wenn ich

aber als Hörende rausgehe, ist es schonmal eine Begegnung auf Augen-

höhe. Vielleicht hört man mir zu [Betonung auf: hört]. Und dann kann

ich in Return der Gesellschaft was zurückgeben« (RM: Z. 446ff.). Exter-

nes13 Wissen steht wiederum in Ergänzung zu internem Wissen: »Der

taube Dolmetscher, also ich, würde dann übersetzen, aber würde dann

trotzdem gleichzeitig auch die taube Identität mit rüberbringen« (RG:

Z. 235ff.). Die Zusammensetzung des externen und internen Wissens

erscheint als sinnstiftend für eine neue Ebene der Eigen- und Fremd-

wahrnehmung. EinMediumwird dahingehend alsMensch, alsVermittler

und als derjenige begriffen, der Brücken bauen kann: Ein (Kultur-)Ver-

mittler.14 Er wird von den Experten nicht als solcher benannt, jedoch

latent gesucht, ein Mensch der eine authentische Wissensvermittlung

vor allem innerhalb derselben Hörstatus-Gruppe vertreten kann. »Aber

das passiert natürlich auch immer im […] persönlichen Kontakt. […]

11 Der BegriffHörstatus-Kultur verweist auf eine globale Sicht der Teilung der Ge-

samtbevölkerung in gehörlos und hörend, wobei die Tatsache des Hörens oder

Nicht-Hörens (benannt alsHörstatus) für die Sozialisation einesMenschen aus-

schlaggebend ist, was wiederum auf eine Hörendenkultur schließen lässt, die

jedochnochweitgehendunerforscht ist. DerHörstatus als Anlass der Verortung

wird im Folgenden untersucht.

12 »Und ich glaube, dass Hörende sich nicht vorstellen können, wie unsere Welt

funktioniert« (EK: Z. 210f.). Hörende können sich nicht vorstellen, wie es ist,

nicht zu hören.

13 Die Begriffe extern und intern beziehen sich auf die Verortung hinsichtlich der

Gehörlosenkultur: intern steht für einen gehörlosenMenschen, der sichmit der

Gehörlosenkultur identifiziert, extern bedeutet als wissender Hörender.

14 (Kultur-)Vermittler ist nicht gleichzusetzen mit Behinderten- oder Inklusions-

beauftragten und zielt auf eine anderen Ebeneder Interaktion undVernetzung.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Gehörlose und Hörende

da im Kleinen anzufangen aufzuklären, die eigene gelebte Mischkultur

und Sprache eben rüberzubringen« (ML: Z. 21-24).

Ein Aspekt von anschaulicher Normalität bei intensiver Auseinan-

dersetzung jedoch von äußerster Maßgeblichkeit sind hierbei die Wor-

te: die eigene gelebte Mischkultur. Hörende können nicht davon sprechen,

wie es ist, gehörlos zu sein, wie sich die Lebenswelt eines gehörlosen

Menschen gestaltet. Ebenso können Gehörlose nicht davon sprechen,

wie sich die Lebenswelt eines hörenden Menschen gestaltet (vgl. EK: Z.

278ff.). Es geht nicht um ein über im Sinne von einer anderen Lebens-

perspektive sprechen, wie Rita Mohlau kommentiert: »Ich rede mit dir

jetzt auch über Gehörlose. Über meinen Job. […] Aus meiner Perspek-

tive« (RM: Z: 771ff.). Es geht darum, von meiner Perspektive ausgehend,

über einen Sachverhalt zu sprechen, was immer beidseitig angelegt ist. Ein

absoluter Perspektivwechsel ist beiderseits nicht zu leisten, das heißt,

ein hörender Mensch kann sich nicht vorstellen, wie es ist, gehörlos zu

sein und vice versa kann sich ein gehörloser Mensch nicht vorstellen,

wie es ist, hörend zu sein.

7.2.4 Relevanz: Was hat das mit mir zu tun?

Begegnung sollte selbstverständlich sein. Raúl Krauthausen plädiert

nicht für den Wunsch eines Weges, sondern viel grundlegender für die

Sichtbarkeit des Weges:

Diese zarten Ansätze evozieren dritte Menschen, die als Kommuni-

kations- und Informationsträger von Kulturspezifika unabhängig agie-

ren. Sie vermitteln (Sprache und Wissen), sie vernetzen und machen

neugierig.DritteMenschen sind jetzt das unabdingbare, unausgeschöpfte

Potenzial, das mit guter Entwicklung eines Tages obsolet ist. Dieses Tä-

tigkeitsspektrum geht über eine Dialogermöglichung weit hinaus, wes-

halb zwar vonDolmetschern gesprochenwird, jedochwohlweislich eine

andere Funktion gemeint ist.Neben Gebärdensprachdolmetschern geht

es um (Kultur-)Vermittler, die innerhalb möglicher dritter Themen agie-

ren (wobei der Fokus auf einem gemeinsamen Gegenstand gerichtet ist

und unabhängig im Raum steht).

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Empirische Diskussion 99

»Und wenn es vielmehr diese Unterstützungsleistungen gäbe in Form

von Dolmetscherleistungen zum Beispiel oder auch in Sichtbarkeit in

den Nachrichten, eine Sichtbarkeit in Filmen, im Theater und nicht

immer so als Special-Inklusionsfolklore, sondern einfach so im Main-

stream, […] dass einfach standardmäßig Gebärdensprache dabei ist,

dann könnte ich mir schon vorstellen, dass das Interesse der Mehr-

heitsgesellschaft, der hörenden Mehrheitsgesellschaft steigt« (RK: Z.

160-166).

Ist dem tatsächlich so? Steigt das Interesse bei höherer Sichtbarkeit?

Was hat das mit mir zu tun? Die Frage nach Begegnung geht mit zwei

Fragen einher: Ist es wichtig? – Die Frage nach Notwendigkeit –Warum

ist es wichtig? – Die Frage nach dem Grund von Relevanz. Jeder Mensch

muss handeln wollen, um handeln zu können. Dies geschieht nur mit

einem individuell verstehbaren Grund, einem persönlichen Antriebs-

mechanismus.

Die Frage nach der Notwendigkeit für Hörende in der Begegnung

mit Gehörlosen kann nicht eindeutig benannt werden (vgl. JD: Z. 280-

288). FürHörende gibt es keineNotwendigkeit, denn sie können ein Leben

bewerkstelligen, ohne eine andere Sprache als ihre Muttersprache ver-

wenden zumüssen und ohne sich in einer (ihnen) fremdenWelt aufhal-

ten zu müssen. Hier spiegelt sich ein Ungleichgewicht. Für Gehörlose

gibt es eine strukturale Notwendigkeit von Lebenspragmatismus. Sie müs-

sen bilingual agieren (gebärdensprachlich und schriftsprachlich15). Hö-

rende können sich die Gebärdensprache aneignen, das heißt als Fremd-

sprache erlernen:

»Ich sage immer, es ist auch vielen Hörenden nicht bewusst, also die

jetzt weniger Kontakt mit Gehörlosen haben, ich sage immer: ›Leu-

te, ihr habt zwei gesunde Hände, ihr könnt Gebärdensprache lernen,

15 Gebärdensprache unterliegt keinem Schriftbild, das heißt es gibt keine allge-

mein angewandte Schriftform vonGebärdensprache. Die Aussage bilingual be-

zieht sich auf die der Lautsprache verwandte Schriftsprache, die eine vollkom-

men andere Grammatik besitzt als Gebärdensprache (vgl. RG: Z. 107-110).

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Gehörlose und Hörende

[…] die Gehörlosen können nicht hören lernen, das funktioniert nicht‹.

Allein dieses Bewusstsein klarzumachen« (ML: Z. 67-70).16

Es besteht also ein wesentlicher Unterschied zwischen muss und kann.

Daher steht die Frage nach Relevanz –Wenn ich nicht muss, warum sollte

ich? – für Hörende viel dringlicher im Raum als für Gehörlose, für die

die Frage der Relevanz mit der Aussage der Notwendigkeit überschrie-

ben wird. Die Frage der Relevanz lässt für sie damit keinen Freiraum zu

überhaupt gestellt zu werden. Ein muss versus kann ist (nach aktuellem

gesellschaftlichem Status quo) nicht aufhebbar und nicht änderbar.Wir

können aber damit umgehen. Das fängt damit an, dass die Frage nach Re-

levanz legitim gestellt wird, meint Rita Mohlau: »Das ist superehrlich.

Und ich glaube, das ist die Person, wenn die wirklich mal auf einen

Gehörlosen trifft, die auch kommen lässt« (Z. 360f.). Political Correctness

würde demnach kaum weiterhelfen und in den seltensten Fällen zu Er-

folgen führen. Ein »overthinking« (RM: Z. 363) hemmt die eigentliche

Begegnung (vgl. ebd.). »Ich finde so eine offene und ehrliche Auseinan-

dersetzung, ohne das zu sehr zu verkopfen, ohne das zu sehr zu ver-

politisieren, finde ich immer ganz angenehm, weil dann sprechen wir

über das, was eigentlich zugrunde liegt« (RM: Z. 357ff.). Die Frage nach

dem Warum kann einzig mit einer gesellschaftlichen Wertebasis und

weitreichender Bereicherung durch ein Kulturverständnis beantwortet

werden:

»Es muss ja nicht dazu führen, dass sich jetzt plötzlich alle um den

Hals fallen und derMeinung sind: ›Juhu, alles ist gut‹. Sondern es geht

ja umErkenntnisgewinn. Es geht um Interaktion. Es geht umZuhören,

es geht umZusehen, es geht umAustausch und das ist für eine Gesell-

schaft unglaublich wichtig« (JD: Z. 324-327).

Es geht um eine Öffnungsperspektive, meint Athina Lange: »Es muss

einfach sein, dass die Leute, egal, ob sie taub oder hörend sind, dass

16 Hörende Kinder gehörloser Eltern (Child of Deaf Adults, kurz CODA), diemehr-

heitlich bilingual muttersprachlich – gebärdensprachlich und lautsprachlich –

aufwachsen, sind hiervon ausgenommen.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Empirische Diskussion 101

sie sich öffnen für andere Sachen« (AL: Z. 154f.). Der Anfang geht von

zwei Menschen aus: »So sollten sich zwei Menschen begegnen – offen,

respektvoll, wertschätzend, kommen lassen. […] Undwennman das von

zwei Menschen auf alles, jede größere Gruppe,Welten,Weltenordnung

usw. projiziert, also man muss immer beim kleinsten Ding anfangen«

(RM: Z. 618-621).

7.3 Macht und Repression

Gehörlose Menschen erfahren nach Berichten der Experten eine Ent-

mächtigung von nicht gehörlosen Menschen, die sich mehrheitlich als

unbewusst paternalistisch auslegen lässt (vgl. RK: Z. 362). Man spricht

von einer mehrheitlichen hörenden Hegemonialgesellschaft, »wenn taube

Menschen mit Hörenden zusammen sind, da gibt es ja ein Machtge-

fälle. Und taube Menschen müssen sich in der Regel anpassen« (RG: Z.

217f.). Die Entmächtigung tritt in Form von stigmatisierender Patholo-

gisierung des Nicht-Hörens (Gehörlosigkeit17) zutage durch Menschen,

die hören, in Form von struktureller Benachteiligung und alltäglichen

Rechtfertigungszwängen: »Ich merke schon, ich bin unter Hörenden

unterwegs, aber trotzdem werde ich vielleicht, wenn jemand merkt,

dass ich taub bin, nicht unbedingt als gleichwertig angesehen« (RG: Z.

104f.). Eine Stigmatisierung führt zu traumatischen Erlebnissen und

Frusterscheinungen (vgl. RG: Z. 333ff.; AL: Z. 176ff.).18 Alltägliche Dis-

17 Ich möchte den Begriff Gehörlosigkeit oder Taubheit nach Möglichkeit vermei-

den, kommt er doch der Auffassung von Krankheit sehr nahe und von einneh-

mender Homogenisierung der Betroffenen und dahingehender Relativierung

des Individuums.Darüber hinaus gehtHörigkeit als gegenübergestellter Begriff

in eine andere Richtung als die des Dialogs auf Augenhöhe.

18 Athina Lange berichtet von einer Situation, die das Ausmaß der täglichen Dis-

kriminierungserfahrung gehörloser Menschen pointiert beschreibt: »Und die-

se Person meinte dann zu mir: ›Hm, ja, ihr müsst euch doch auch ein bisschen

mehr bemühen ihr Tauben für die Hörenden. Ihr müsst euch doch bemühen,

dass die Kommunikation klappt oder ihr müsst doch von den Lippen ablesen.

Ihr müsst euch da bemühen, ihr müsst das können, damit es für die Hörenden

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Gehörlose und Hörende

kriminierungserfahrungen drohen die zarten Ansätze der Begegnung

auf eine Zerreißprobe zu stellen, wo sie doch wichtig sind thematisiert

zu werden um Hintergründe, die Menschen mitbringen oder denen sie

täglich ausgesetzt sind, verstehbar zu machen (vgl. RM: Z. 103f.):

»Also, es ist ja schon eine Menge erreicht worden, aber wir dürfen

nicht vergessen […] da gibt’s auch noch eineMengeWunden zu heilen

in der Gehörlosen-Community. Die Diskriminierungserfahrung ist für

viele ja noch real und aus der Kindheit kommend. Und da sind noch

viele Tabus, die wir klären müssen und ansprechen müssen, die auch

die Community selber unter sich erstmal diskutieren und ansprechen

muss« (RK: Z. 227-233).

7.3.1 Koloniale Verhältnisse?

Es bleibt eben nicht bei traumatischen Kindheitserlebnissen. Es sind

alltäglich erlebte Diskriminierungserfahrungen, die so schwerwiegend

sind, dass von Unterdrückenden (Hörenden) und Unterdrückten (Gehörlo-

sen) gesprochen wird:

»Wir haben viele Jahre der Unterdrückung hinter uns als Minderhei-

tengruppe, als marginalisierte Gruppe. […] Und jeder von uns Gehör-

losen kennt das, dass wir in der dritten, vierten Reihe Holzbankklasse

sitzen, ganz hinten, somal gesagt. Alsowir sind in der Gesellschaft die

Letzten, die mitgedacht werden« (EK: Z. 382-386).

einfacher wird‹. Und ich dachtemir:Wie bitte? Ichwar so sauer in der Situation.

Also ich bin wirklich richtig sauer geworden. Was hat denn diese Person über-

haupt für ein Bild von der Welt?« (AL: Z. 516-521). Ich zitiere diese Erzählung

ausführlich für die Nachvollziehbarkeit hörender Menschen, die selbst keine

Erfahrung mit täglicher Diskriminierungserfahrung haben oder hatten, denn

nur durch solche Erzählungen kann der Mensch authentischen Narrativen be-

gegnen,mit denen er umgehen kann. Erzählungen vonDiskriminierungserleb-

nissen werden zu Angehörigen der fremden Hörstatus-Gruppe allerdings nicht

oft geäußert.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Empirische Diskussion 103

Mit jeglichem Ansatz der Begegnung ist der Grundgedanke verbunden,

dass ein Angehöriger einer hegemonialen Mehrheit einem Angehöri-

gen einer unterdrückten Minderheit vorschreibt, wie er ist und was er

ist. Auch von »Herrschaftsverhältnissen« (MVZ: Z. 185f.) und kolonialen

Zuständen (vgl. MVZ: Z. 163ff.) ist die Rede.19 Martin Vahemäe-Zierold

erläutert, dass es Schubladen für verschiedene Diskriminierungsfor-

men gebe und sie für dieThemen von Gehörlosen anwendbar seien (vgl.

MVZ: Z. 213ff.). Rita Mohlau berichtet aus der Hörenden-Perspektive,

dass gehörlose Menschen gelernt haben, für ihre Rechte zu kämpfen

bzw. kämpfen zu müssen, sonst würden sie nicht gehört. Daher kom-

me die vehemente Eindringlichkeit (vgl. RM: Z. 114ff.).

7.3.2 Yes Deaf can

Rita Mohlau bringt eine Umkehrung der Entwicklung zur Sprache, das

heißt eine Zurückweisung von Repression, ein Empowerment der Ge-

hörlosen, wie auch Martin Vahemäe-Zierold konstatiert: »Wir müssen

politisch dafür kämpfen, dass wir als sprachliche Minderheit und nicht

als Verwaltungskategorie anerkannt werden« (MVZ: Z. 114f.). Begrif-

fe wie Kampf und Widerstand machen die Brisanz der aktuellen Lage

sehr deutlich (vgl. MVZ: Z. 187f.). Man müsse allerdings sehr vorsich-

tig mit diesen Begriffen umgehen, warnt Athina Lange. Empowerment

sei wichtig, aber man sollte sehr genau darauf achten, wo die Gren-

zen sind (vgl. AL: Z. 299f.), denn die Gefahr einer Radikalisierung von

Untergruppen ist weder einladend und dialogorientiert noch nach in-

nen gerichtet gemeinschaftsstiftend (vgl. AL. Z. 295ff.; Z. 101ff.). Rafael

19 Mit der Verbindung zu Kolonialismus, das heißt der vermeintlichen Unterdrü-

ckungGehörloser durch hörendeKolonialherren,wird eine Perspektive von unter-

drückter Rasse (Rassismus) eröffnet, das heißt, eine Selbstwahrnehmung als

Rasse subtil kommuniziert. Bis heute wird bei einigen Verfechtern von Deaf

Power darauf Wert gelegt, in wie viel Generationen bereits Gehörlosigkeit vor-

handen ist: »Wir haben früher oft gesagt ›bio-taub‹. Umdarzustellen, dassman

wirklich taub ist. Also durch und durch« (MVZ: Z. 70f.). Der Ernst der Lage kann

dabei bestehen, selbst rassistisch zu handeln.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Gehörlose und Hörende

Grombelka meint entgegen einer inneren Zersplitterung: »Unter uns tau-

ben Menschen ist mir das gar nicht so ein großes Bedürfnis, weil die

anderen sind ja auch taub, da muss ich ja nicht zeigen, was ein tauber

Mensch kann. Da bin ich einfach ich« (Z. 44ff.). Er spricht von einem

Empowerment in Form einer Repräsentation von Deaf-can: »Taube Men-

schen können« (RG: Z. 43f.) womit er vermittelt: »Hey, im Prinzip bin

ich wie du, ich kann halt nur nicht hören« (RG: Z. 188).

Das Empowerment Gehörloser ist, wie Rita Mohlau meint, ein ak-

tuell normal verlaufender Prozess. Fronten wurden aufgemacht und es

muss noch viel passieren, damit die Fronten schrittweise aufgelöst wer-

den können (vgl. RM: Z. 725-730).Diese nach außengerichteten Fronten,

die an den Aggressor der Hörenden-Welt gerichtet sind, sind mit Frust,

Repressionsüberdruss und Kulturrevolution Gehörloser verbunden. Sie

sind Barrieren, die nur schrittweise abgebaut werden können. Es ist

noch nicht so weit, dass die Fronten gänzlich aufgelöst werden können

(vgl. RM: Z. 422ff.). »Ja, es ist ein langer Weg und wir sind noch lange

nicht am Ziel. Aber es ist wichtig, sich auf den Weg zu machen« (EK: Z.

139f.).

7.3.3 Ich bin hörend, ich habe die Macht

Hörende haben also nach Auffassung der Experten die Macht. Ein we-

sentlicher Punkt ist der Gedanke einer zahlenmäßigen Überlegenheit,

die augenscheinlich für die gehörlosen Experten besonders ins Gewicht

fällt: »Na die Gehörlosen-Welt ist halt klein. Wenn man das statistisch

auswertet, dann ist das ja 0,1 %, was wir da sind. Kann ich schon ver-

stehen, dass man mit dieser Minderheit nicht so einfach in Kontakt

kommt« (MVZ: Z. 306ff.). Nach dieser Aussage ist Quantität ausschlag-

gebend: Die Mehrheit hat die Macht. Die hörenden Experten thema-

tisieren hingegen diesen Quantitätsunterschied kaum: Es gehe um in-

haltliche Ziele, für die eine zahlenmäßige Aufstellung keine Bedeutung

habe (vgl. RK: Z. 281ff.). Es wird allerdings ein allgegenwärtig quantitativ

vorherrschendesNormen- undWertesystem zugrunde gelegt, das einMacht-

gefälle verursacht.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Empirische Diskussion 105

Hörende sind sich dessen nicht bewusst, das heißt weder ihrer zu-

geschriebenen Machtposition noch einem vorherrschenden System ge-

genüber möglichen anderen Systemen: »Die Hörenden sind sich gar

nicht bewusst […] was sie sozusagen vereint und was sie an Barrie-

ren nicht vorfinden« (ML: Z. 143f.). So stoßen Handlungsbemächtigung

und Unwissenheit aufeinander. Unwissenheit über die Normen- und

Wertekultur der eigenen Hörstatus-Kultur, Unwissenheit über das Ge-

genüber. Angehörige der Hörenden-Welt trifft der Vorwurf, über das

von ihnen unerkannte Privileg zu hören, das sogenannte Hearing Privi-

lege. Damit ist in der Regel das Bild eines nicht behinderten, biologisch

hörenden, nicht gebärdensprach-kompetenten, weißen, mittel-/west-

europäischen Paternalisten gemeint. Das Privileg zu hören verkörpert

demzufolge einen Aggressor (vgl.ML: Z. 67-70; RK: Z. 310f.).20 Tatsäch-

lich ist das Faktum des Hörens oder Nichthörens unaufhebbar, wird

allerdings zum Anlass von Stigmatisierung genutzt, weil entsprechen-

de sprachlich gebundene Strukturen nicht für beide Unaufhebbarkeiten

gegeben sind, wie Manuel Löffelholz meint und womit sich eine Blo-

ckade aus einem Unwissen heraus ergibt: »Es ist natürlich so, dass in

unserer lautsprachlich geprägten Gesellschaft man als Hörender Privi-

legien hat, aber das liegt daran, dass es natürlich die Angebote in DGS

nicht gibt« (ML: Z. 115f.). Die hörenden Experten nehmen die Frage des

Privilegs sehr ernst:

»Es ist ein Privileg, das ich hören kann, wenn ich aber irgendwann

an den Punkt gekommen bin, zu begreifen, dass ganz viel von dem

was mich ausmacht, von einer Minderheitengesellschaft kommt die

immer noch unterdrückt wird, diskriminiert wird, immer noch, dann

kann und muss ich was zurückgeben. Das ist mein Verständnis« (RM:

Z. 450-453).

Der Begriff Hearing Privilege ist als Teil des Deaf Empowerment zu se-

hen und als solches zu behandeln. Kein Mensch muss sich dafür ent-

20 Alle anderenGruppierungen (hörende, nicht behinderteMenschen, die sich für

die Gehörlosen-Community einsetzen, oder hörendeMenschen, die sich als be-

hinderte Menschen verstehen) werden nicht als Aggressor interpretiert.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Gehörlose und Hörende

schuldigen, dass er hört oder dass er nicht hört. Athina Lange hat den

Menschen im Blick, den Menschen – ob gehörlos oder hörend – der

gegenüber anderen Menschen über Privilegien verfügt: »Also wir müs-

sen ganz genau schauen, was sind unsere einzelnen Privilegien und wir

müssen uns dessen auch bewusstwerden. […] Beispielsweise habe ich ja

auch Privilegien« (AL: Z. 312-316).21 Insofern ist die Privilegienfrage im-

mer eine Frage der Grundgegebenheit von Dialog und ein Zeichen für

einen nicht vorhandenen oder nicht zufriedenstellenden Dialog.

7.3.4 Audistische Zustände

So verhält es sich auch mit dem Schlagwort Audismus. Die Repres-

sionen Gehörloser stammen Martin Vahemäe-Zierold zur Folge von

einer oralen Ideologie (vgl. MVZ: Z. 323ff.), die bislang omnipräsent

gesellschaftlich verankert ist und mit ihr die Forderung nach An-

passung an normale Zustände, die gegen jegliche Form menschlicher

Selbstbestimmung sprechen: »Aber natürlich sehen mich Ärzte, dass

ich technische Hilfsmittel bräuchte, um die Lautsprache besser zu

erlernen« (EK: Z. 451f.).22 Allerdings gibt es Unterschiede, räumt

Martin Vahemäe-Zierold ein. Wo struktureller Audismus23 angelegte

21 Das Privileg der muttersprachlichen Gebärdensprachkompetenz findet in den

Interviews keine Erwähnung.

22 Gehörlose, diemutter- oder erstsprachlich gebärdensprachkompetent sindund

sichmit der Gehörlosenkultur als kulturelle Gehörlose identifizieren, lehnen das

CI (Cochlea-Implantat) als technisches Hilfsmittel ab (vgl. EK: Z. 451f.; AL: Z.

388-392). Hier greift wieder der Aspekt von Behinderung bzw. Nichtbehinde-

rung, der von Hörenden, die hinter dem Nicht-hören keine kulturelle Verbin-

dung vermuten, nicht nachvollzogenwird bzw. durch kulturellesUnverständnis

nicht nachvollzogenwerden kann. Ein CI birgt in seiner Bedeutung eine Abhän-

gigkeit von und eine Unterwürfigkeit zu einer hegemonialen hörenden Mehr-

heit.

23 Struktureller Audismus meint, dass »bestimmte bestehende öffentliche Maß-

nahmen oder Reglementierungen zu Diskriminierungen führen« (MVZ: Z.

268f.).

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Empirische Diskussion 107

Maßnahmen beschreibt, zielt der aversive Audismus24 in seiner Be-

schreibung auf aktive menschliche Handlungen, die jedoch unbewusst

und in der Regel gut gemeint sind (vgl. MVZ: Z. 229-237). Wann ge-

nau eine Handlung als audistisch bezeichnet wird und wo genau die

Trennschärfen liegen, bleibt allerdings unklar und befindet sich im

Rahmen von persönlichen Sichtweisen. Audistisch handeln heißt für

Rita Mohlau, »dass ein Hörender einfach bestimmt, was jetzt passiert,

einfach über die Köpfe der Betroffenen hinweg. Aufgrund der Tatsache

alleine, dass er hört, bestimmt er über die Bedürfnisse der Menschen

mit den ›Needs‹. Das ist für mich Audismus« (RM: 224ff.). Hier zeigt

sich ein schmaler Grat von audistischem (bewusstem) und aversiv

audistischem (unbewusstem) Handeln, eine Gemengelage von Kon-

notation, denn die Beschreibung der Handlung kommt nicht von den

Handelnden (stereotypisch Hörenden) selbst, sondern ist immer eine

Interpretation (von Gebärdensprachverwendern). Der Begriff selbst er-

weist sich eben nicht als konkret anwendbar und wird möglicherweise

(deshalb) widersprüchlich verwendet (vgl. ML: Z. 165f., 168f.). Wird

ein Begriff allzu leichtfertig übernommen, geht die Begriffsdynamik

ersichtlich dazu über, nicht am Ausgangspunkt anzusetzen, sondern

auf einen Generalzustand aufmerksam zu machen. Im Grunde geht es

um die Beschreibung unguter Zustände und eines desolaten Zustands

einer nicht gegebenen Verortung und folglich einer leichten Verfrem-

dung oder Anpassung an Situationsbenennungen und ist leicht als

heikles Instrument von Empowerment (und demzufolge von Macht)

benutzbar.

So wird auch die Bezeichnung kulturelle Aneignung angesichts der

Gebärdensprache macht-instrumentell ausgelegt. Die Auslegungen

und Haltungen zu diesemThema sind sehr unterschiedlich, sodass bei

unklarer Grundlage ein umfangreicher Diskussionsbedarf herrscht.

24 Der (unbewusste) aversive Audismus liegt beispielsweise vor, wenn ein hören-

der Mensch einen gehörlosen Menschen selbstverständlich lautsprachlich an-

spricht und eine lautsprachliche Reaktion erwartet und nicht weiß, dass dieser

Mensch gehörlos ist und die Gebärdensprache alsMutter- oder Erstsprache ver-

wendet (vgl. MVZ: Z. 229-237).

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Gehörlose und Hörende

Von Klauen ist die Rede (MVZ: Z. 202f.): Hörende klauen Gehörlosen

die Gebärdensprache. Die landestypische Gebärdensprache wird mit-

unter von Gehörlosen unter Besitzanspruch genommen (vgl. MVZ: Z.

131f.), was für Hörende wiederum nicht einleuchtend erscheint, weil

Sprache dem gehört, der sie verwendet, das heißt jedem, »der bereit

ist, die Sprache zu lernen« (RM: Z. 1125) und damit ein Allgemeingut

darstellt und keinem Menschen oder keiner Kulturgruppe vorbehalten

ist, wenn auch eine Sprache von einer Gruppe mehr oder weniger

praktiziert wird. Somit fragen sich Hörende, ob es für Gehörlose eine

kulturelle Aneignung ist, wenn sie die Gebärdensprache erlernen, um

mit gehörlosen Gebärdensprachmuttersprachlern oder -erstsprachlern

kommunizieren zu können. Elisabeth Kaufmann erklärt den eigentli-

chen Reibungspunkt:

»Wenn Hörende Gebärdensprache lernen, um mit Gehörlosen kom-

munizieren zu können, hat das nichts mit kultureller Aneignung zu

tun.WennHörende aber Gebärdensprache lernen, um damit bekannt

zuwerden, sich auch darzustellen, und sagen: ›Ich erkläre dir jetztmal

wie Gebärdensprache funktioniert, ich erkläre euch jetzt mal, wie die

Welt der Gehörlosen funktioniert‹, Botschaften verbreitet, ohne die

Gehörlosen mit ins Boot zu holen, das ist für mich kulturelle Aneig-

nung« (EK: Z. 376-380).

Es geht überhaupt nicht um Musik, worüber sich die Debatte entzün-

dete (vgl. EK: Z. 310f.) und als Ausgangspunkt der größtmöglichen Kon-

trastfläche der Welten dementsprechend für eine Angriffsfläche sorgt.

Es geht nicht einmal primär um Sprache. Es geht ganz einfach um eine

fehlende Absprache auf Augenhöhe: »Aber wirklich, die Gehörlosen selber

hat niemand gefragt« (EK: Z. 292). Es geht um einen ungeklärten Zu-

stand, indemHörendemeinenGehörlosen, etwas Gutes tun zumüssen,

aber das Gegenteil damit bewirken, wie Raúl Krauthausen meint:

»Ich glaube, diese Obsession hörender Menschen gehörlosen Men-

schen Töne beizubringen, in Form von Musik, ist anmaßend. […] Und

vor allem müssen wir da auch ein bisschen gucken, dass wir da auch

den Bedarf und die Kulturen der Gehörlosen auch akzeptieren und

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Empirische Diskussion 109

auch sagen, vielleicht ist Musik auch nicht so relevant, sondern so ein

Fetisch der Hörenden« (RK: Z. 332-338).

Der Vorwurf an Hörende zielt im Grunde auf ein paternalistisches

Showbusiness und hat nach Rita Mohlau nichts mit kultureller An-

eignung zu tun, denn kulturelle Aneignung sei ein normaler Prozess,

um eine Kultur kennenzulernen. Die Aneignung von Fähig- und

Fertigkeiten gehöre beispielsweise grundlegend zum Studium der Ge-

bärdensprachdolmetscher dazu: »Wir mussten Hospitationsstunden

nachweisen, dass wir auf Gehörlosen-Veranstaltungen teilgenommen

haben, weil uns immer gesagt wurde: ›Du musst kulturelle Aneignung

machen, weil sonst wirst du nie ein guter Dolmetscher‹. Und jetzt,

zwanzig Jahre später, wirft man es uns vor« (RM: Z. 766-769).

7.3.5 Persönliche Befindlichkeit und strukturelle Angelegenheit

Auch Hörende werden und fühlen sich diskriminiert durch das Em-

powerment von Gehörlosen: »Ich würde mal trotzdem sagen, auch bei

Gehörlosen, auch bei Gebärdensprachlern, dass die auch teilweise ihre

Vorurteile gegenüber Hörenden haben und Lautsprachverwender. Und

da hat man auch ganz schnell mal das Stigma: ›Ach ja, Hörender‹« (ML:

Z. 265-268). Der Frust von Hörenden wird wiederum als marginal oder

als Angriff gedeutet, was durchaus das Potenzial in sich trägt, die La-

ge zu verschärfen (vgl. RM: Z. 455-459). Die Schilderungen weisen auf

den Drahtseilakt von persönlicher Befindlichkeit und struktureller An-

gelegenheit, die, wenn es zu Erfahrungen der persönlichen Repression

kommt, als Symbiose gehandhabt wird: strukturell angelegt, persön-

lich aufgenommen und ausgetragen.25 Mit der Gewichtung von per-

sönlicher Befindlichkeit lässt sich strukturell keine Änderung erzielen.

Die Schwierigkeit liegt in der Balance: Es braucht eine strukturelle Begeg-

nung, es kann aber keine strukturelle Begegnung geben. Begegnung ist

25 Natürlich ist die Diskriminierungserfahrung Gehörloser viel tiefgehender ver-

ankert als Frusterscheinungen von Hörenden und zieht sich durch geteilte Er-

fahrungen von Generationen. Es muss dennoch formuliert werden, dass es im-

mer eine beidseitige Angelegenheit ist.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Gehörlose und Hörende

immer persönlich (vgl. ML: Z. 201f.). Es greift ein benötigter und breit

aufgestellter Kompetenzrahmen für einenmöglichen Dialog, der sich bis

zur Entscheidungsträgerebene durchzieht, wie Raúl Krauthausen her-

vorhebt. Er meint, wenn wir mit Vorurteilen gegenüber Menschen auf-

wachsen, die wir nie getroffen haben und plötzlich in Verantwortungs-

positionen Entscheidungen treffen müssen, »dann müssen wir auf ein-

mal ganz viel, was wir gelernt haben, hinterfragen. Und das tut weh,

das ist ein ganz schmerzhafter Prozess« (RK: Z. 109-115). Dieser Prozess

verweist zurück auf ein Format der Begegnung, das bereits im Kindes-

alter verankert werden sollte26: Inklusion.

7.4 Inklusion

»Inklusion ist nichts anderes als eine S-Bahn-Fahrt«, sagt Raúl Kraut-

hausen (RK: Z. 288):

»Wir sitzen alle im Zug, haben alle ein Ziel. Die einen steigen früher

ein, die anderen später aus und niemand, der in diesem Zug sitzt, hat

das Recht zu entscheiden, wer mitfahren darf. Wenn mir meine Sitz-

nachbarin nicht passt, dann hab ich das Recht,mich umzusetzen, aber

ich habe nicht das Recht, der Person zu sagen, sie soll sich umsetzen.

[…] Und die einzige Person, die entscheiden darf, wer mitfahren darf

oder nicht, ist die Schaffnerin. Und auch nur dann, wenn ich kein Ti-

cket habe. Oder wenn ich mich nicht regelkonform verhalte. Die Re-

geln gelten aber für alle. Wenn ich mich an die Regeln halte und ein

Ticket habe, dann kann auch die Schaffnerin mich nicht rausschmei-

ßen. Weil, es gibt ja Rechte. Und wenn die S-Bahn barrierefrei ist und

der Bahnhof einen Aufzug hat, dann ist es auch egal, ob ich eine Be-

hinderung habe oder nicht. Und das ist Inklusion: Inklusion ist eine

S-Bahn-Fahrt« (RK: Z. 288-300).

In diesem Sinne wird der Dachbegriff Inklusion als eine Richtung in ei-

nemZug gesehen, auf denwir aufspringen können, indemwir selbstbe-

26 Siehe den Abschnitt Begegnung von klein auf.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Empirische Diskussion 111

stimmt und unter Beachtung des kategorischen Imperativs27 handeln,

das heißt, eine Umwelt geschaffen wird, in der »alle so leben können,

dass sie ihre Wünsche, Träume, Ziele erreichen können« (RK: Z. 284f.).

So ist Inklusion konzeptuell als Leitgedanke von sozialer und poli-

tischer Gleichberechtigung angelegt jedoch weniger als konkrete Maß-

nahme handhabbar und daher auch nicht messbar.28 Es ist vielmehr

ein Wertekanon, der eine Orientierung bietet. Hierbei stellt sich die

Frage, ob Inklusion einer operativen Implementierung überhaupt ent-

sprechen kann und ob Inklusion eine Vision bleiben sollte, um nicht

in einen neuen Einheitskodex zu verfallen, der zwangsläufig einen Ge-

genstrom bewirkt, oder ob Inklusion nicht vielmehr einer Utopie nahe-

kommt.

7.4.1 Inklusion ist keine Einbahnstraße

Der Gedanke des Einheitskodexes wird von Jürgen Dusel mit dem

Grundprinzip von Demokratie ausgeglichen: »Demokratie braucht

Inklusion, das heißt, wenn man sich um Inklusion kümmert, kümmert

man sich auch um Demokratie« (JD: Z. 69ff.). Jürgen Dusel spricht von

einer herzensbildendenWillkommenskultur, ausgehend von »der soge-

nanntenMehrheitsgesellschaft.Wir brauchen eineWillkommenskultur

für Menschen mit Behinderungen« (JD: Z. 234f.). Eine Willkommens-

kultur ist in diesem Sinne angelegt als Öffnung von vielen für wenige.

Das würde heißen, behinderte Menschen zu inkludieren. »Jemanden

inkludieren, ist jemanden integrieren« (RK: Z. 280), gibt Raúl Kraut-

hausen zu bedenken. »Jemanden inkludieren kann ja gar nicht gehen,

das ist ja ein Widerspruch in sich, weil es keine Mehrheit gibt, in die

man inkludiert. Wir sind ja alle Minderheiten« (RK: Z. 281f.). Inklusion

27 Handle so, dass die Maxime deiner Handlung stets zum allgemeinen Gesetz werden

kann (Immanuel Kant).

28 »Ich werde oft gefragt: Wie weit sind wir denn mit der Inklusion? Dann sage

ich: Zwölf. Also was ist das denn für eine Annahme? Eine Annahme, wie wenn

das eine Check-Liste wäre, die wir abhaken und dann ist das Thema abgehakt«

(RK: Z. 446-449).

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Gehörlose und Hörende

ist keine Einbahnstraße, meint Rita Mohlau (vgl. Z. 336), sondern muss

immer in der Beidseitigkeit gedacht und behandelt werden. Dabei geht

es um eine wesentliche und bislang nicht beachtete Tatsache, eine

Bewegung aufeinander zu: Die Ermöglichung für nicht behinderte

Menschen, behinderten Menschen überhaupt zu begegnen, um die

relevantenThemen, die jeweils von Belang sind, allseits präsent werden

lassen zu können, das heißt eine Form der teilhabenden Integration

von nicht behinderten Menschen. »Das Beidseitige würde ich gerne

nochmal relativieren«, meint Raúl Krauthausen.

»Weil das führt natürlich dazu, dass die Mehrheitsgesellschaft immer

sagen kann: ›Naja, ihrmüsst euch zuerst bewegen‹. […] Unddie Betrof-

fenen bewegen sich seit Jahrhunderten immer in Richtung der Nicht-

behinderten. Weil wir ständig mit den Barrieren, die uns in den Weg

gestellt werden, umgehen lernenmüssen. Das ganze Krankenkassen-

system, Antragswesen, das ist ja ein einziger Hürdenlauf. Und basiert

darauf, dass man bloß nicht zu viel den Schwachen geben sollte. Und

da jetzt immer weiter zu fordern: ›Naja, ihr müsst uns doch auch ver-

stehen‹, ne, müssen wir eigentlich nicht mehr« (RK: Z. 373-382).

Die nicht behinderte Mehrheitsgesellschaft ist in der Bringschuld. Eli-

sabeth Kaufmann meint dagegen: »Die Welten können sich begegnen,

wenn beide sich gegenseitig respektieren und aufeinander zugehen.

Man muss interessiert sein und Fragen stellen und offen sein fürein-

ander« (EK: Z. 501ff.).

7.4.2 Diversität wäre gut, steckt aber fest

Von allen Experten wird aus verschiedenen Perspektiven der Kanon von

Diversität forciert: »dassman die Vielfalt anerkennt und die Vielfalt sieht

und die Vielfalt nutzt. Also Respekt sich gegenseitig zollt und auch in

die Diskussion kommt und reflektiert. Und dann kann man vielleicht

auch das Ziel Inklusion erreichen« (EK: Z. 157-159). Es geht um das Prin-

zip des lebenslangen und vor allem des voneinander Lernens, das wie-

derum von Jürgen Dusel als wesentlicher Punkt hervorgehoben wird:

»Die Idee von Inklusion [ist], dass das eben alle betrifft und in demMo-

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Empirische Diskussion 113

ment, indem Menschen miteinander interagieren, kommunizieren, ist

das natürlich auch immer ein gegenseitiger Prozess. Und davon profi-

tieren alle insofern, als dass sie Erkenntnisgewinne haben« (JD: Z. 322-

324).

Die konzeptuellen Ansätze der Öffnung werden allerdings er-

schwert bzw. Inklusion wird durch eigens inklusorische Mechanismen

blockiert, die innerhalb eines Machtspektrums verlaufen. Elisabeth

Kaufmann schildert die weitreichenden Auswirkungen der hegemo-

nialen Oberhand einer hörenden Mehrheit:

»Inklusion würde für uns klappen, wenn wir mit einbezogen werden

würden. Wenn unsere Vorstellung von Inklusion als Experten auch

mitberücksichtigt werden würde oder wenn wir gefragt werden wür-

den. Was wollen wir eigentlich? Was ist unser Ziel? Was fordern wir?

Wie stellen wir uns das vor, Teil der Gesellschaft zu sein? Wenn diese

Fragen kämen, ist Inklusion sehr gut möglich. Wennman gemeinsam

gestalten könnte, mit Hörenden« (EK: Z. 517-521). Aber: »Wir hatten

bisher keine Chancen als Gehörlose, das mitzugestalten, mit zu zei-

gen: Was können wir? Wie ist unsere Vorstellung von Inklusion? Wie

können wir mitgestalten? Wir werden häufig nicht gefragt. Wir krie-

gen keine Chance. Hörende haben einfach schon mal entschieden,

Inklusion hat so und so auszusehen« (EK: Z. 133-136).

Alle Experten kritisieren, dass bereits thematisierte Machtgefälle,

das sich insbesondere im Aktionsrahmen von Hörenden gegenüber

gehörlosen Inklusionslingen abzeichnet, indem »immer noch vielfach

Hörende über Inklusionsthemen entscheiden, die keinen Einblick in

die Gehörlosen-Community und die Gehörlosenkultur haben« (ML: Z.

105f.). Inklusion wird vorwiegend von einer nicht behinderten Mehrheits-

gesellschaft entschieden und ausgerichtet. Von äußerster Tragweite ist

dabei der ökonomische Aspekt, der sowohl ermöglichen als genauso

behindernd wirken kann und den Diskurs über gegebene Machtver-

hältnisse hinreichend verschärft: »Man holt dann ein paar Gehörlose

und sagt: ›So jetzt sind wir aber sehr inklusiv, schauen Sie doch mal‹.

Und dafür gibt’s natürlich Geld, das stimmt. Das ist heutzutage so.

Das ist für mich eigentlich Diskriminierung oder auch: Man hat es

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Gehörlose und Hörende

nicht verstanden« (EK: Z. 120-123). Es wird von den Experten sowohl

kritisiert, wie mögliche Gelder eingesetzt werden (paternalistische

Züge), als auch tiefgreifender, dass die generelle Verfügbarkeit von

wirtschaftlichen Ressourcen nicht angelegt ist: »Niemand von uns hat

gesagt und niemand der Behindertenbewegung sagt, dass Inklusion

kostenlos zu haben ist. Niemand hat gesagt, dass Inklusion einfach

ist. Das sind so die Erwartungen der Mehrheitsgesellschaft: bitte keine

Kosten, bitte keine Mühen« (RK: Z. 504ff.). Ökonomische Faktoren, die

behindern, sind ein strukturelles Problem. Die Implementierung von

Begegnungsüberlegungen scheitern nicht selten an dem Inklusions-

anspruch einzelner Projekte und Maßnahmen,29 was gleichermaßen

bedeutet, dass Inklusion zum Instrument gemacht wird und nicht

als Leitgedanke zugrunde liegt. Folglich wird auf die Nutzbarkeit der

ökonomischen Gegebenheiten für sich selbst geachtet und nicht: Wie

können wir die Systeme sowohl für behinderte als auch für nicht

behinderte Menschen greifbar machen (vgl. RK: Z. 167-171)? Durch

ein inklusives Projekt wird zwar ein Integrationserlebnis finanziert,

aber keine Begegnung und kein Dialog forciert. Damit werden alle

behindert. Personifiziert formuliert: Inklusion richtet sich gegen sich selbst

und behindert sich am Ende selbst in der Frage nach statusgebender

Vormachtstellung.30

29 Inklusion lässt sich nicht mit einmalig finanzierten Projekte etablieren. Hin-

zukommt der Titel inklusiv als Repräsentationsmerkmal in Abgrenzung zu an-

deren Projekten. Wenn Projekte besonders sind, weil sie inklusiv sind, ist

der Leitgedanke nicht grundlegend. Dann geht es nicht um Inklusion (vgl.

Reinwand-Weiss 2020). Ich orientiere mich an Ausführungen von Vanessa-

Isabelle Reinwand-Weiss, die für und von kultureller Bildung als ganzheitli-

ches Konzept spricht, dass in der innerschulischen Bildung weder in eine 45-

minütige Unterrichtseinheit noch in eine Projektwoche im Jahr gepresst wer-

den könne (vgl. ebd.).

30 In diesem Sinne kann eine Vormachtstellung über ökonomische Verfügungs-

gewalt zum Ausdruck kommen.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Empirische Diskussion 115

7.4.3 Du bist behindert

»Es muss eine Selbstverständlichkeit werden. Und das man dann nicht

sagt: ›Ah Inklusion heißt, der Gehörlose darf jetzt mitspielen als der

Behinderte‹« (EK: Z. 168f.). Bei diesen Worten wird deutlich, dass das

medizinischeModell trotz jeder Ablehnung von allen Experten noch im-

mer vorherrschend in den Köpfen verankert ist (vgl. RK: Z. 426-43231).

Gehörlose werden von Hörenden aufgrund einer Sinneseinschränkung

als behindert betrachtet, weshalb Gehörlose auch oft mit blinden Men-

schen verglichen werden.32 »Gehörlosigkeit, Taubheit ist eine unsicht-

bare Behinderung, auf jeden Fall« (RM: Z. 429). Behinderung ist mit ei-

ner negativ konnotierten Zuschreibung verbunden die mit einem nied-

rigeren gesellschaftlichen Status und einer Form der Machtaustragung

(vgl. EK: Z. 133-136) verbunden wird: Du bist behindert. So heißt es: »Also

ich habe eine Behinderung, aber ich identifiziere mich da nicht mit als

behinderte Person« (AL: Z. 251ff.).33

Für Gehörlose geht es um vielmehr als nur um Teilhabe. Nach Mar-

tin Vahemäe-Zierold gehe es sogar über Partizipation hinaus: »DasThe-

31 Raúl Krauthausen erläutert das medizinische Modell wie folgt: »Das medizini-

scheModell hat sich komplett durchgezogen in alle Gesellschaftsbereiche. Und

wir müssen dem jetzt einfach alternative Erzählungen entgegensetzen, dass

es eben nicht das Schicksal des Individuums ist, therapiert zu werden, sondern

dass wir eine Gesellschaft gestalten können, die Vielfalt in der Kommunikation

und in der Fortbewegung willkommen heißt. Und dass wir da Strukturen fin-

den und erschaffen wie Gebärdensprachdolmetscher, Untertitel, Aufzüge, um

auch dieseMenschenwillkommen zu heißen. Und diese Erzählung gibt’s ja viel

weniger als dieses: ›Ach, du bist behindert, ja dann geh zum Arzt‹« (RK: Z. 426-

432).

32 Dieser Aspekt wird durch eine gezogene (nicht gegebene) Verbindung zur

Braille-Schrift untermauert (vgl. JD: Z. 95ff.; RK: Z. 71ff.). Ichmöchte es an dieser

Stelle dabei belassen, da ich mich auf das Verhältnis gehörloser und hörender

Menschen konzentriere und eine Abhandlung von Braille-Schrift nicht wesent-

lich für diese Studie ist.

33 Gehörlose betrachten sich selbst nicht als behindert (vgl. MVZ: 68ff.). Behin-

dert sind Menschen die auf Hilfsmittel angewiesen sind, das impliziert blinde

Menschen (Blindenstock etc.) und Rollstuhlfahrer (vgl. RG: Z. 151-155, Z. 135f.).

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Gehörlose und Hörende

ma ist damit ja nicht erledigt, weil: der Selbstwert« (MVZ: Z. 119f.). Der

Selbstwert Gehörloser erfährt eine Einschränkung von Selbstbestimmung

durch eine nicht gegebene Barrierefreiheit von Sprache. Hörende da-

gegen sehen durch den Aspekt Behinderung eher eine Einschränkung

an Teilhabe von Gehörlosen am etablierten Normen- und Wertesystem

der Mehrheitsgesellschaft und daher die Forderung nach Teilhabe, das

heißt, sie nehmen imGrunde genommen eher eine Forderung von Inte-

gration wahr als die einer Partizipation. Die Annahmen, was genau mit

Inklusion bezweckt werden soll, gehen also auseinander. So ist ein ge-

genseitiges Verständnis von Forderungen, Bedarf und Wünschen und

demzufolge ein gegenseitiges Entgegenkommen kaum möglich.

Diese Spaltung der Perspektiven wird sogar noch verstärkt von der

unterschiedlichen Signalwirkung, die Hörende erfahren oder erfahren

können, je nachdem wie intensiv sie in die Themen der Gehörlosen-

Community eingebunden sind. Die Signalwirkung besteht darin, dass

Hörende Gehörlose als Behinderte wahrnehmen und daher der Inklu-

sionsgedanke greift. Gehörlose sehen sich nicht als behindert. Deshalb

geht es Gehörlosen zwar nicht um Inklusion, sie nutzen aber den Inklu-

sionsgedanken als legitime Argumentationsgrundlage für das Streben

nach mehr Selbstbestimmung.

Für Hörende erscheint dieser Vorgang zwar paradox, sie sehen

jedoch keinen Anknüpfungspunkt, diesen Vorgang aufzuklären. Nun

stellt sich die Frage: Geht es eigentlich um Inklusion? Es geht der

Gehörlosen-Community tatsächlich nur marginal um Inklusion, son-

dern vielmehr darum, für die eigenen Rechte im Sinne einer gleichbe-

rechtigten Partizipation zu kämpfen. Für dieses Ziel ist Inklusion (nur)

ein einseitiges Werkzeug und Argument: »Diese Taubengemeinschaft

braucht Inklusion, weil sie Leistungen braucht, um zu partizipieren.

Weil man ja nicht kommunizieren kann in der Welt der Hörenden, oh-

ne diese Leistung. Ja, das ist sozusagen die Naht zwischen den beiden«

(MVZ: Z. 135-138). Es geht nicht primär um einen Begegnungscharakter

mit nicht gehörlosen Menschen. Dieser Aspekt ist eher zweitrangig.

Der Gebrauch des Arguments Inklusion birgt die Gefahr, dass be-

fürwortet wird, was die Gehörlosen–Community eigentlich ablehnt,

sodass unterschiedliche Signale gesendet werden, in diesem Fall an die

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Empirische Diskussion 117

Hörenden. Rafael Grombelka spricht sich für Inklusion aus: »Natürlich

ist es wichtig, dass wir inkludiert werden. Es ist schön, dass da auch

ein Bewusstsein für entstanden ist. Das muss ich tatsächlich sagen«

(vgl. RG: Z. 150f.). Elisabeth Kaufmann geht es nicht um Inklusion,

weil damit eine Mitleidshaltung von außen verbunden ist (vgl. EK:

Z. 136-139), die auch von Rafael Grombelka geschildert wird: »Es gibt

die Strömungen in der Community, die das ändern wollen. Dieses

ständige, gleich zu Beginn sagen: Ich bin taub, weil man bekommt

ja gleich dieses: ›Oh je, du Armer, ach Mensch, bist du taub‹« (RG: Z.

185ff.). Der Akt, der von einer breiten hörenden Mehrheitsgesellschaft

ausgeht, der mitleidigen Einbindung eines vermeintlich behinderten

Menschen, trägt vielmehr den Titel der paternalistischen Integration als

den der Inklusion: »im Moment sehe ich keine Inklusion« (AL: Z.

267f.).

7.5 Kulturalität

Wie steht es dagegen mit dem Kulturalitätsschwerpunkt? Die Gehörlo-

senkultur manifestiert sich nach Aussagen der Experten an einem pri-

märenAusgangspunkt, auf den sich dieWertvorstellung nach innen und

die Abgrenzung nach Außen bezieht, die kultureigen ernannte Sprache

– die Gebärdensprache – mit der eine Kulturalität vorliegt: »›Gehörlo-

se‹, das ist eine Gemeinschaft, die Gemeinschaft der Gebärdensprach-

nutzer. Und deswegen gibt es diese eigene Kultur aufgrund der Sprach-

gemeinschaft« (EK: Z. 189ff.).

7.5.1 Die eine besteht nur in Anbetracht der anderen

Die Kultur wird im Sinne von Informationen über die kultureigene His-

torie, über aktuelle Themen und über interne Kunst-Wettbewerbe nach

innen gestärkt (vgl. AL: Z. 58f.). Es ist anzunehmen, dass ein selbstrefe-

renzielles Vorgehen die kulturgeprägte Identität hervorhebt, die nach

außen hin mit Nachdruck vertreten wird. Dieser Prozess vollzieht sich

von den gehörlosen Experten in viel dringlicherer Form ausgehend,

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Gehörlose und Hörende

als von den hörenden Experten mit einem recht simpel erscheinen-

den Grund: Hörende müssen ihre Sprache bzw. ihre Muttersprache (in

diesem Fall die deutsche Lautsprache) nicht verteidigen als legitim an-

wendbare Sprache. Sie müssen sich aufgrund ihres Hörstatus hörend

keine selbstbestimmte, kommunikative Infrastruktur erkämpfen und

auch keine Identität als Hörender verteidigen. Die Gebärdensprache

ist dagegen bislang noch nicht so selbstverständlich und sichtbar im

öffentlichen Raum, als dass sie in ihrer Verwendung nichts Besonderes

wäre für diejenigen, die sie nicht kennen; das ist jedoch die Mehrheit.

Die Repräsentation der einen Kultur gegenüber der vermeintlich ande-

ren (unbekannten) zeugt von Realitäten, die unmittelbar aufeinander

bezogen sind, das heißt, die eine besteht nur in Anbetracht der ande-

ren. Die Gehörlosenkultur besteht als kulturelles Normen- und Werte-

system nur als Gegenstück der Hörenden-Welt. Von der Hörendenkultur

wird wiederum nicht aus der Hörenden-Welt heraus, sondern nur von

dem Faktum der Gehörlosenkultur ausgehend gesprochen undwird nur

als Gegenstück zur Gehörlosenkultur gesehen. Beide Welten oder Kul-

turen stehen demnach in Wechselwirkung zueinander.

7.5.2 Hörstatus macht Sprache

Festmachen lassen sich diese beiden kulturellen Perspektiven anhand

des Sprachunterschieds als primärer Knotenpunkt von Kulturunter-

schieden, von dem sich alles Weitere ableitet: »Wir kommunizieren nur

in einer anderen Sprache und in einem anderen Modus« (RG: Z. 155f.).

Es geht es nicht nur um die Tatsache, dass es sich um eine andere

Sprache handelt, und auch nicht vorrangig um ihre Verwendung,

sondern vor allem, wie Martin Vahemäe-Zierold und Raúl Krauthau-

sen meinen, um die abzuleitenden Hintergründe ihrer Verwendung.

Angesprochen werden unterschiedliche Wahrnehmungs-, Denk- und

Einstellungskanäle:

»Also wer in der Gehörlosen-Welt sozialisiert ist, der hat ja auch ein

ganz anderes Gefühl für Visualität und Körperwahrnehmung und

kann das auch viel schneller lernen. Und lautsprachlich sozialisierte

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Empirische Diskussion 119

Menschen sind da eher sehr begrenzt in der Benutzung ihrer Mimik

und ihrer Wahrnehmung ihres eigenen Körpers. […] Aber das ist

schon so eine Vernetzung im Hirn, die dann zu unterschiedlichen

Wahrnehmungen führt« (MVZ: Z. 260-266).

Der Kulturunterschied bezieht sich in diesem Sinne auf den Unterschied

von visueller und auditiver Wirklichkeitskonstruktion: »Und man kann

das schon gegenüberstellen, die beiden Kulturen, weil die eine visuell

ist und die andere eben lautsprachlich orientiert. […] die Werte und

die Normen, die unterscheiden sich. Und daraus kommt dann Kultur«

(MVZ: Z. 143ff.). Sprache (und die daraus resultierenden Haltungen)

erweist sich nicht nur als primärer, sondern als einziger Unterschied

zwischen Gehörlosen und Hörenden. Dennoch wird ein wesentliches

Merkmal außer Acht gelassen: der Hörstatus, der geradezu vermieden

oder in der Rede von Gehörlosenkultur und Hörendenkultur gar elimi-

niert wird, wobei schon die Kulturnennungen auf das Wesentliche ver-

weisen.34 Nicht zuletzt gäbe es ohne diesen Unterschied Hörstatus ver-

mutlich keine Gebärdensprache und eine »wunderschöne Welt« (MVZ:

Z. 298f.) bliebe ungelebt und unerlebt. Der Hörstatus allein macht na-

türlich keinenMenschen und keinMenschmöchte auf seinenHörstatus

reduziert werden, weder Gehörlose noch Hörende (vgl.ML: Z. 270-275).

Es geht im Grunde nicht um den Hörstatus, wie die Experten schildern:

»Weil viele denken: ›Ja, die können halt nur nicht hören. Nein, es ist

vielmehr« (RM: Z. 278f.). Es geht ab dem Hörstatus, das heißt, er ist

nicht mehr und nicht weniger als ein Anlass, dessen Verlauf offenge-

halten wird und der als natürlicher Anlass von Differenz mitgedacht

werden muss, der aber aus Gründen einer negativen Konnotation und

34 Gehörlose identifizieren sich nicht über Gehörlosigkeit, sondern über die Ge-

hörlosenkultur und die Gebärdensprache. Es geht um die konnotierte Bedeu-

tung, worin Hörende eine rational betrachtete Tatsache sehen:Weil Gehörlose

gehörlos sind.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Gehörlose und Hörende

daraus resultierender (gegenseitiger) Stigmatisierung negiert wird.35

Daher ist Sprache der Unterschied. Sprache macht ebenbürtig.

Gemeinsame kulturelle Verbindungselemente (Gemeinsamkeiten)

finden keine Erwähnung. Frei nach dem Motto Wir sind gleich und ha-

ben weiter keine Gemeinsamkeiten richtet sich der Ausgangspunkt der kul-

turellen Dynamik auf einen politischen Fokus: »Also wir sehen auch

durchaus so aus wie Hörende, wir können alles, aber wir können nicht

hören« (RG: Z. 346f.). Es geht offensichtlich um die Forcierung einer

politischen Gemeinsamkeit, nämlich den Status (nicht den interkul-

turellen Austausch) im Sinne gleichberechtigter Selbstbestimmung. Dieser

Aspekt hat zunächst nichts mit der Suche nach einer kulturellen Ver-

knüpfung zu tun, allenfalls mit einer kulturellen Akzeptanz.

7.5.3 Emos und Ratios

Es zeigt sich anhand von kategorialen Stereotypen für die eigene Ori-

entierung und Positionierung ein Bedarf, etwas formulieren und greif-

bar machen zu wollen. Rita Mohlau als selbst hörender Mensch (CODA)

hebt Kopfmenschen als die rational denkenden und handelnden Hören-

den hervor.

»Kopfmenschen weigern sich anzuerkennen, dass etwas auch über ei-

ne Gefühlsebene laufen kann. […] Und der Körper drückt etwas aus,

was natürlich für Kopfmenschen, für Ratios, geht nicht. Da weigern

die sich. Weil Sprache funktioniert nur über Kopf. Ich höre etwas am

Kopf, ich übersetze das am Kopf und es kommt da wieder raus. Alles

35 Aus der hörenden Perspektive heißt es: »Das Lustige ist nur, bei Gebärden-

sprachverwendern versucht man eher auf die Sprachverwendung zu gehen, al-

so gerade bei der Begrifflichkeit, bei den Lautsprachverwendern ist es aber eher

das Hören. […] Da ist dann der Stempel drauf: Hörender. Man könnte genauso

sagen: Lautsprachverwender, egal ob hörend oder nicht-hörend« (ML: Z. 270-

275). Genauso heißt es aus gehörloser Perspektive: »Es geht immer um Men-

schen mit Behinderung, die halt Stempel bekommen, das sind die Anderen:

›Hier wird ein Baby geboren, ach Mist, ist blind, ist taub‹« (AL: Z. 268ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Empirische Diskussion 121

amKopf. Und ich [als Gebärdensprachmuttersprachlerin und -dolmet-

scherin] benutze meinen ganzen Körper« (RM: Z. 309-312).

Die begrifflicheGegenüberstellung zu einemKopfmensch ist demzufol-

ge Herzmensch oder die alles verschleiernden Ratios (Hörende36) (vgl.

RM: Z. 598) und die sehr direkten Emos (Gehörlose): »Du sagst halt, was

du siehst, ohne diese Höflichkeitsfloskeln« (RM: Z. 589). Es ist eine Ge-

genüberstellung, die einen ebenbürtigen Unterschied zwischen Kultu-

ren und zwischen Menschen mit verschiedenen Mentalitäten aufzeigt,

innerhalb derer sich ein Mensch angesichts eines interkulturellen Unter-

schiedes orientieren kann. Sprache macht Mentalität. Die unterschied-

lichen Mentalitäten werden zwar wahrgenommen, bleiben jedoch als

befremdliche Verhaltensweisen im Raum stehen, ohne dass sie näher

formuliert werden, weshalb sie auch weniger als normalisierter Kul-

turartefakt gesehen werden: »Antippen zum Beispiel ist ja nicht so das

Ding von Hörenden« (RG: Z. 60), sagt Rafael Grombelka und verweist

auf die durch Sprache gegebenen Unterschiede in der Ansprache einer

Person. Athina Lange berichtet von Erfahrungen, der durch Sprache

gegebenen Stereotypisierung: »Und dann kam halt diese taube Person

und hat gefragt: ›Warum verhältst du dich eigentlich wie eine Hören-

de?‹ […] Das war so eine Art Kulturschock« (AL: Z. 492-496). AuchMartin

Vahemäe-Zierold spricht von Kulturschock, was auf unbekannte Verhal-

tensweisen deutet: »Und wenn da mal einer [ein gehörloser Mensch]

vor ihnen [hörenden Menschen] steht, ist das wie ein Schock. Ich wür-

de auch sagen: Kulturschock« (MVZ: Z. 38). Es geht insofern um ein

interkulturelles Verhältnis zwischen Gehörlosen und Hörenden, das al-

lerdings nicht als solches – das heißt nicht als interkulturell – benannt

wird. Es fehlt die Komponente des Austauschs.

36 »Hörende sind das nicht mehr gewohnt eine Aussage auf das Wesentliche zu

komprimieren. Wir haben uns so verkopft und so verakademisiert, dass wir so

weit weg sind von unseren Gefühlen. […] das ist, glaube ich, der wesentliche

Unterschied« (RM: Z. 591ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Gehörlose und Hörende

7.5.4 Lokalkultur und Hörstatus-Sprach-Kultur

Kulturunterschiede sind in diesem Zusammenhang nicht vergleichbar

mit jeglicher Form der weitverbreiteten lautsprachlichen Unterschei-

dung zwischen Kulturen, denen ein Lokalraum, das heißt ein Ort zu-

gehörig ist und die damit lokalisierbar ist. Die Tatsache, dass Gehör-

lose und Hörende einer gemeinsamen Bundeskultur bzw. Nationalkultur

angehören (zumBeispiel: amerikanische Gehörlose undHörende, deut-

sche Gehörlose und Hörende, finnische Gehörlose und Hörende etc.),

die jeweils eine eigens entwickelte Dynamik birgt, bleibt unter allen Ex-

perten weitestgehend unerwähnt. Athina Lange äußert dahingehend:

»Aber wir sind ja im Endeffekt eine Gesellschaft« (AL: Z. 280). Manuel

Löffelholz vertritt eine ähnliche Position: »Es gibt eine Welt und es gibt

die beiden Kulturgemeinschaften« (ML: Z. 59f.).

Tatsächlich ist dieser Aspekt eine Gesellschaft oder eine Welt wesent-

lich, denn das bereits angesprochene vorherrschende Normen- und

Wertesystem der (in diesem Fall deutschen) Kultur wird automatisch

Hörenden zugeschrieben: »Und ich sage immer: Gehörlose haben

Kultur nicht gelernt« (RM: Z. 388).37 Das lokaltypische Normen- und

Wertesystem wird benannt mit Hörenden-Welt: »Natürlich leben wir in

einer Hörenden-Welt, gezwungenermaßen oder auch mit der Familie

sind wir irgendwie auch immer Teil der Hörenden-Welt und versuchen

uns vielleicht auch da anzupassen« (EK: Z. 212ff.). Als Menschen tei-

len sich Gehörlose und Hörende einen (wirtschaftlichen) Lokalraum.

Als Menschen verschiedener Hörstatus-Sprach-Kulturen gehen die

Ideologien von Gehörlosen und Hörenden auseinander. Insofern sollte

37 Rita Mohlau weist kontextgebunden, auf die prekäre Situation des Bildungs-

systems und den schlechten Ausbau von gebärdensprachlicher Schulbildung,

exemplarisch die für Hörende leicht umsetzbare Bildungsmaßnahme eines

Theater- oder Ballettbesuches mit der Schulklasse, womit eine ästhetische Bil-

dung vermittelt werden kann, die allerdings für Gehörlose in dieser Form nicht

möglich ist (vgl. RM: Z. 388-396): »man lernt, dass man nicht jedes Mal ein

Mega-Wow-Erlebnis kriegt, wenn Kultur dahintersteht. Manchmal ärgert man

sich und selbst über das Geärgerte bildet man sich eine Meinung. Aber wir ler-

nen das ja von klein auf« (RM: Z. 394ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Empirische Diskussion 123

zwischen Lokalraumkultur und Hörstatus-Sprach-Kultur unterschieden

werden.

7.5.5 Das Zwei-Welten-Konstrukt

Wir haben es mit einem Zwei-Welten-Konstrukt zu tun, nachdem es

heißt: die Welt der Gehörlosen und die Welt der Hörenden. Die Fra-

ge, wie sich die zwei Welten begegnen, lässt sich nicht umgehen, wie

Elisabeth Kaufmannmeint: »Die zweiWelten leben nebeneinander und

trotzdem zusammen« (EK: Z. 239f.). Es ist von einem Pendeln zwischen

den Welten die Rede: »Ich bin mir aber tatsächlich bewusst, es ist ei-

ne andere Welt. Und dieses, ich muss pendeln zwischen zwei Welten,

zwischen der einen Hörenden-Welt und zwischen meiner Welt« (RG: Z.

159f.). Sollte diese Dichotomie der beiden Welten, das heißt die Dicho-

tomie eines Zwei-Welten-Konstrukts nach Meinung der Experten nun

aufgelöst werden, um Begegnung, Gleichstellung und Partizipation zu

bewirken? Die Ansichten gehen sowohl unter gehörlosen als auch un-

ter hörenden Experten auseinander und reichen von: »Ich kann’s mir

nicht vorstellen, halte ich für nicht möglich, dass man diese beiden

Welten wirklich so zusammenbringt« (EK: Z. 217f.) bis hin zu der Er-

wartung: »Also die beiden Welten zusammenpacken wäre natürlich am

besten« (RG: Z. 298). Es geht jedoch nicht um das Finden eines gemein-

samen kulturellen Codes, einer gemeinsamen kulturellen Wertebasis

und Identität. Hierin zeigt sich die Kontroverse:

»Also scheint es da doch zwei Welten zu geben, die man schwer oder

nicht immer, nicht uneingeschränkt vermischen kann. Ich bin aber der

Meinung, dass unsereWelt ja sowieso nur funktioniert, wennman je-

den so sein lässt, wie er ist und sehr respektvoll und wertschätzend

aufeinander zugeht und kommen lässt. Ich bin gar nicht dafür, dass

man immer alles so vermischen muss« (RM: Z. 613-617).

Es geht um die politische Auflösung des Zwei-Welten-Konstrukts (durch

Barrierefreiheit), die befürwortet wird (wie es auch in der Behandlung

von Gemeinsamkeit um gleichberechtigte Selbstbestimmung geht) und

nicht um den Verlust der kulturellen und innerpolitischen Eigenständig-

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Gehörlose und Hörende

keit, der abgelehnt wird. Diese Unterscheidung ist maßgeblich im Um-

gang mit dem gegebenen Zwei-Welten-Konstrukt. Das Zwei-Welten-

Konstrukt lässt sich insofern kulturell und innerpolitisch nicht aufhe-

ben. Die Dichotomie der gegenseitigen Unkenntlichkeit ist hingegen

aufhebbar.

7.6 Räume

Keine Orte, keine Plätze, keine Stellen: Räume. Wie gestalten sich ko-

gnitive Erfahrungsräume Gehörloser und Hörender und unter welchen

Gesichtspunkten lassen sie sich begründen?

7.6.1 Verortungsmechanismen

»Das ist ein Kontinuum. Auf dem einen Ende des Kontinuums die

Hörende-Welt und auf der anderen die Gehörlosen-Welt und da bewegt

man sich ebenso dazwischen, weil man ja eingebettet ist in diese

Gesellschaft« (MVZ: Z. 148-151). Wie bewegt es sich dazwischen? Was

sind entsprechende Verortungskriterien auf diesem Kontinuum? Es

wurde die Sprache und ihre Verwendung als Maßgabe hervorgestellt.

Bliebe es dabei, würde die Abhandlung an dieser Stelle enden. Sie

tut es nicht, denn es gibt Berührungspunkte von Menschen unter-

schiedlicher Hörstatus-Sprach-Kulturen. Es gibt gehörlose Arbeitnehmer

in einer hörenden Welt. Es gibt gehörlose und hörende Künstler, die

zusammenarbeiten. Es gibt CODAs, die zwischen den Welten leben.

Es gibt hörende Eltern gehörloser Kinder, die ihren Kindern einen

Zugang zur Gehörlosen-Community gewährleisten wollen und dafür

selbst eine Basis benötigen. Es gibt taube und hörende Gebärden-

sprachdolmetscher, die zwischen den Kulturen vermitteln. Es gibt

Akteure der Deaf Studies (vgl. ML: Z. 216-219; MVZ: Z. 65ff.). Zusam-

mengenommen gibt es Impulse aus einem funktionalen Hintergrund

heraus, die Berührungspunkte schaffen. Durch diese Funktionalität

kann dementsprechend eine legitime Verortung innerhalb des Gehörlos-

Hörend-Kontinuums stattfinden. Diese Legitimität ist notwendig, um

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Empirische Diskussion 125

sich selbstverorten zu können, denn sie ist nicht grundlegend gegeben.

Vor allem für Hörende, die nicht aus lebenspragmatischen Gründen auf

eine Begegnung mit Gehörlosen angewiesen sind, fällt dieser Aspekt

ins Gewicht, denn ein Wollen wird durch ein Können oder Nichtkönnen

(in der Lage sein oder nicht sein) ersetzt.38 Manuel Löffelholz meint:

»Bei uns waren es eben die Kinder […] Das war der Schlüssel zum Zu-

gang der Gehörlosen-Community« (ML: Z. 204f.). Jürgen Dusel meint:

»ich habe mit dem Thema: Menschen die nicht hören können, oder

Menschen, die als gehörlos gelten, ganz häufig zu tun gehabt, aber

das hat auch ein bisschen mit meiner Arbeit zu tun« (JD: Z. 49f.). Rita

Mohlau befindet sich im sozialisierten Welten-Transit: »Alles was ich

bin, wie ich bin, wie ich reagiere, wie ich handle, lässt sich mit einem

Wort erklären und das ist CODA« (RM: Z. 164f.). Mit der Frage der

Legitimität von Zugang ist unweigerlich eine Zugangsvoraussetzung

verbunden, die kompetente Gebärdensprachverwendung: »Wenn alle

Hörenden gebärdensprachkompetent wären, wie die meisten Hören-

den zum Beispiel auch Englisch-Kompetenz haben, dann stelle ich

mir das super vor« (RG: Z. 300ff.). Wenn allerdings Gebärdensprach-

kompetenz eine Voraussetzung der Begegnung ist, wo ist dann der

entsprechende Lernraum, diese Kompetenz zu erwerben, zu üben und

zu praktizieren, wenn die funktionale Zugangslegitimität nicht gegeben

ist? Wie soll ein hörender Mensch ohne Berührungspunkte innerhalb

vom familiären oder beruflichen Umfeld mit gehörlosen Menschen

in Kontakt kommen, ja sogar nur auf die Idee dazu kommen? Die

Frage stellt Athina Lange: »Wie sollen denn Menschen den Erstkontakt

bekommen zur Gehörlosenkultur, wenn sie gar nicht wissen, dass es

die Gebärdensprache gibt oder, wenn sie sie halt nie sehen, sozusagen.

Es braucht da, glaube ich, sehr viel Aufklärungsarbeit« (AL: Z. 226ff.).

Benötigt werden also ein unverbindlicher Lern- und Erfahrungsraum

38 Es geht darum, dass Hörende sich für die Gehörlosenkultur öffnen können.

Sie sind nicht darauf angewiesen, um zu leben. Gehörlose müssen sich mit

der Hörenden-Welt auseinandersetzen und sich ihr zuwenden, um leben zu

können. Ein profanes Beispiel ist der Einkauf von Lebensmitteln, der in der

Hörenden-Welt stattfindet.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Gehörlose und Hörende

(vgl. MVZ: Z. 266ff.). Jürgen Dusel ergänzt hierzu: »Und das geht über

Schule, beispielsweise, über Vereine, über Begegnungsräume, über

soziale Infrastruktur, über Sozialräume« (Z. 332f.). Um was geht es

hierbei? Geht es um Räume? Geht es um Orte?

7.6.2 Das unabhängige Dritte

Raum und Ort werden von den Interviewpartnern mehrheitlich gleich-

gesetzt (vgl. RK: Z. 497ff.) und als unabhängiger Raum ausfindig ge-

macht. »Und natürlich sind Orte im Sport vielleicht oder in der Kul-

tur auch gute Orte, um diese Vielfalt dann auch zu erleben« (RK: Z.

496f.).39 Brisant ist nicht allein der dritte Ort, sondern das dritte The-

ma indem Begegnungen stattfinden, ohne dass der Modus das und wie

wir uns begegnen verhandelt werden muss. Rafael Grombelka gibt ein

Beispiel für solch ein drittes Thema oder ein drittes Medium: »Beim

Fußball, das ist so ein Ort, da könnten beide. Da braucht man ja nicht

kommunizieren, da trittst du gegen den Ball« (RG: Z. 406f.). Der drit-

te Ort mithilfe eines dritten Themas wird zum unabhängigen Raum,

indem sich begegnet wird, ohne sich begegnen zu müssen, sondern in-

dem sich privat oder beruflich begegnet werden kann. Er schafft nach

Elisabeth Kaufmann einen Mehrwert: »Man kann zusammenarbeiten,

es ist möglich. […] Man kann eben auch solche Synergieeffekte nutzen«

(EK: Z. 78-81).40 Diese Aussage befürworten die übrigen Experten un-

abhängig voneinander.

7.6.3 Es gibt kein Gehörlosenland

Die Begriffe Welt und Kultur werden als Synonyme verwendet: »Es ist

die Gebärdensprache, die einfach eine eigene Kultur mit sich bringt.

39 Die Frage nach Orten stellt sich für diese Untersuchung nicht, auch wenn der

Begriff Raum oder Räume von den Gesprächspartnern vielfach als Ort ausgelegt

wurde.

40 Ich begrenze diese Untersuchung auf die Konstruktion von Raum und gehe

nicht weiter auf Orte und mögliche, konkret benannte dritte Orte ein.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Empirische Diskussion 127

Schon aufgrund der Art der Sprache. Und die Welt der Hörenden ist

ja auch eine eigene Kultur […] die ganz anders ist als die von uns, als

Gehörlosengemeinschaft. Es sind zwei Welten«, meint Elisabeth Kauf-

mann (Z. 206-210). Die Gleichsetzung der beiden BegriffeWelt und Kul-

tur handelt von den gegenseitig unvorstellbaren Lebensrealitäten. Eine

Welt ist viel stärker von einer anderen abgegrenzt, als es Kulturen sind.

Eine andereWelt besagt, dass hier eine andere Lebensgrundlage vorliegt.

Die Lebensgrundlage heißt Sprache und sie heißt deshalb Sprache, weil

sie nicht mit dem Begriff Land oder Ort ersetzt werden kann. Es gibt

kein Gehörlosenland oder Gebärdenland, das eine lokalisierbare und da-

mit vorstellbare Kultur darstellen würde und das Grenzen besitzt, die

man für sich vereinnahmen und schützen könnte.41 Es gibt keinen Ort,

den man nach freier Entscheidung betreten oder verlassen kann. Ei-

ne gegebene Lokalität findet für Gehörlose und Hörende immer in der

Hörenden-Welt und demnach an einem Ort statt, an dem sich nach der

geteilten Wahrnehmung die Gebärdensprachverwender immer fremd

fühlen: »Wir taubenMenschen sind, glaube ich, noch nicht so voll ange-

kommen in der Hörenden-Welt im Sinne von, dass wir absolut wissen,

wie der Hase läuft. […] Da ist immer noch so ein bisschen Zurückhal-

tung vorhanden« (RG: Z. 291ff.).

Der Sachverhalt, dass keine getrennten Kulturlokalräume bestehen,

wird in keinem der Experteninterviews erwähnt und ist daher in sei-

ner Bedeutung unscheinbar, jedoch ausschlaggebend, denn mit einer

Lokalisierbarkeit ist eine Vorstellbarkeit verbunden: »Und dann denke

ich immer: ›Warum kannst du das [dass eine Sprache, die über den

Körper vermittelt wird, alles ausdrücken kann] nicht nachvollziehen?

Warum kannst du dann aber nachvollziehen, dass es Ureinwohner im

Amazonas gibt, die über Klackerlaute kommunizieren‹« (RM: Z. 313ff.)?

Die Gebärdensprache wird von Hörenden, die keine Berührungspunk-

te mit ihr haben, nicht nachvollzogen, denn es gibt keine Möglichkeit

41 Respektive gibt es zwar kein Hörendenland, wie jedoch schon dargelegt wurde,

findetGesellschaft innerhalb eines hörenden Systems statt, das auch lokalisiert

werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Gehörlose und Hörende

der örtlichen Lokalisierbarkeit.42 Es gibt jedoch die Möglichkeit, einen

kognitiven Raum zu erschließen.

7.6.4 Deaf Space mit hörender Einflussnahme

Dieser definierte, kognitive Raum ist nach Auslegung der Experten-

interviews notwendig. Als prägnantes Beispiel kann das Themenspek-

trum um die sogenannte Gebärdensprachgemeinschaft dienen. Martin

Vahemäe-Zierold erklärt den Unterschied zur Gehörlosen-Community:

»Die Taubengemeinschaft und die Gebärdensprachgemeinschaft, das

unterscheidet sich.DieGebärdensprachgemeinschaft, das sind jaDol-

metscher oder Volkshochschulteilnehmer oder Freunde, Familie, die

gebärden können. Das ist ja viel größer. Aber der Kern der Kultur ist

ja die Taubengemeinschaft« (MVZ: Z. 132-135).

Die Gebärdensprachgemeinschaft meint sehr präzise eine Gruppe von

Gebärdensprachverwendern, das heißt eine Gruppe, die sich über die

Sprache zusammenfindet, die Rahmung des Raums jedoch unklar

bleibt. Welcher kulturelle Code ist hier vorherrschend, wenn sich

Gehörlose und Hörende treffen? Im Gegensatz zu diesem vage formu-

liertenMittelraum gibt es einen anderen, sehr klar abgesteckten Raum,

der allerdings mit Ansätzen der Begegnung und der Zusammenar-

beit von Gehörlosen und Hörenden (zum Beispiel im künstlerisch-

ästhetischen Bereich) in seinen klar abgesteckten Grenzen aufbricht

(vgl. EK: Z. 94-102). Es geht um den Deaf Space, ein kognitiver Raum,

indem ein kultureller Code der Gehörlosen gilt und von Angehörigen

der Gehörlosenkultur gestaltet wird: »Das geht darum, dass man auch

diesen Schutz braucht« (AL: Z. 69f.), indem in der eigenen Mutter-

sprache innerhalb der eigenen Mentalitätsgruppe eigene Themen frei

behandelt werden. Tritt nun der Fall ein, dass in einem Deaf Space

42 Hierbei schließe ich Orte des Zusammenkommens, Verbands- oder Vereins-

häuser usw. aus, weil sich der dargelegte Sachverhalt auf ein großflächiges Ge-

biet bezieht.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Empirische Diskussion 129

hörende Elemente43 Einzug erhalten, ist der Raum nicht mehr eindeu-

tig definiert und strukturiert, was zu Verunsicherung führt und im

Zweifelsfall ein Feindbild hinsichtlich der hörenden Einflussnahme

entsteht: »Ich glaube, dass Hörende sich nicht vorstellen können, wie

unsere Welt funktioniert« (EK: Z. 210f.). Die Vermischung von Räumen

gilt nicht allein zwischen Deaf Space und hörender Einflussnahme,

sondern kann sich genauso umkehren: »Aber auf der Bühne so für

Hörende, kann ich halt zeigen: Das ist die Welt der tauben Menschen

und kann einen Einblick gewähren« (RG: Z. 46f.). Es lässt sich also

festhalten: Der Raum ist nicht klar definiert.

7.7 Grundton: Worum es eigentlich geht

Die vorherigen Abschnitte weisen auf erfassbare Dynamiken und ihre

Konsequenzen hin. Der folgende Abschnitt skizziert die Aspekte, die

den substanziellen Kern des Verhältnisses zwischen Gehörlosen und

Hörenden beschreiben (können).44

7.7.1 Den Hörenden: Vielfalt

Nach Aussagen der hörenden Experten geht es um die Einbindung und

die persönliche Anerkennung von offensichtlich nicht in das System

hinreichend eingebundenenMenschen: »Dumöchtest ja so sein wie alle

anderen. Du möchtest anerkannt, akzeptiert werden und aufwachsen

wie alle anderen« (RM: Z. 74f.). Es geht ebenso um ein individuelles Be-

wusstsein im Hinblick von strukturellen Problemen: »Was mir wichtiger

wäre, dass die Gebärdensprache auch in der Zivilgesellschaft, also auch

in der breiten Öffentlichkeit, also auch im Privatrecht, wenn man das

43 Gemeint sind Handlungsweisen von Hörenden, die den Deaf Space maßgeb-

lich beeinflussen (vgl. EK: Z. 94-102).

44 Ohne Gewähr auf Vollständigkeit im Hinblick auf operative Mechanismen. Ich

leiste diese Untersuchung nach bestem Wissen und Gewissen. Fortführende

Untersuchungenmit anderen, aufbauenden Fragestellungen könnten dennoch

sinnvolle Ergänzungen liefern.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Gehörlose und Hörende

mal so sagen will, mehr Anerkennung finden würde« (JD: Z. 161ff.). Und

es geht um Vielfalt (vgl. JD: Z. 293f.), die mit einer Haltung wohlmei-

nender Einwirkung für andere korreliert: »Und es beginnt, glaube ich,

erstmal mit einer Willkommenskultur der sogenannten Mehrheitsge-

sellschaft« (JD: Z. 233f.).

7.7.2 Den Gehörlosen: Mensch-Sein

Es wird deutlich, dass die gehörlosen Experten eine politische und struk-

turelle Anerkennung von anderenHörenden hervorheben: eine Anerken-

nung menschlicher Würde. Es geht um etwas ganz Wesentliches: »Der

Selbstwert und die Würde von gehörlosen Menschen ist nicht als Wert

anerkannt und das erfolgt erst, wenn die Gehörlosen ihre Kultur und

Sprache anerkannt bekommen, alsMinderheitensprache und dann [Be-

tonung auf: dann] wird erstmal die Sichtbarkeit erfassbar« (MVZ: Z.

120-123). Es geht um das eigeneMensch-Sein im Sinne einer strukturellen

Anerkennung. Hörende kennen dieses Dilemma der blockierten Selbst-

bestimmung nicht,weil sie sich die Frage nach einer hörenden Identität

nicht stellen. Daher geht es Hörenden um ein nach außen gerichtetes

für andere, Gehörlosen geht es um ein nach innen gerichtetes für uns.

Es ist offensichtlich, dass von beiden Seiten ausgehend eine einseitig in-

tegrativ angelegte Einbindung im Sinne der Einbindung einer Minder-

heit in ein mehrheitliches Normen- und Wertesystem vorhanden ist,

wobei von der Gehörlosen-Community ein selbstverständlicher Dialog im

Hinblick auf eine politische Anerkennung gefordert wird. Im Vordergrund

steht der Mensch, der sich mit und durch seine Kultur identifiziert, so

Martin Vahemäe-Zierold:

»Ich habe mittlerweile begriffen, das ist natürlich ein Lernprozess,

dass die Gehörlosen und die Gebärdensprache zwei verschiedene

Dinge sind. Gehörlosigkeit wurde durch den audiologischen Status

definiert von der Medizin, von der Verwaltung in bestimmte Schubla-

den gepackt, die verwaltbar sind. Aber die Gebärdensprachkultur und

die Gebärdensprache an sich, die werden von Generation zu Genera-

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Empirische Diskussion 131

tion als Wert vermittelt, hat überhaupt nichts mit irgendwelchem

Hörstatus zu tun. Das muss man trennen« (MVZ: Z. 108-113).

Rita Mohlau greift den Anlass von Differenz (Hörstatus) auf: »Aber na-

türlich hat die Behinderung auch dazu geführt, dass er [der gehörlose

Mensch im Allgemeinen] eine eigene Kultur und eine eigene Identität

entwickelt hat. Und die hat er nur, weil er nicht hört« (RM: Z. 540ff.).45

Gehörlose identifizieren sich nicht über Gehörlosigkeit, sondern über ih-

re Kultur, die Gehörlosenkultur und ihre Sprache, die sie indes verwen-

den, weil gehörlose Menschen gehörlos sind. Dieser letzte Teil, weil ge-

hörlose Menschen gehörlos sind, wird von Gehörlosen durch seine als

negativ empfundene Belastung ausgelassen, von Hörenden wird er durch

seine als rational wahrgenommene Tatsache ausgesprochen. Dieser Zwie-

spalt des geäußerten Identitätshintergrunds hatmit Verweis auf die In-

terviewdiskussion genau einen Grund: Interkulturalität. Gehörlose und

Hörende gewichten Sachverhalte nach kulturspezifischer (gewohnter)

Eigenheit. So führen Hörende wenn auch verblümt, so doch sachliche

Debatten, wo hingegen Gehörlose wenn auch direkt, so doch emotio-

nale Debatten führen (vgl. RM: Z. 589-594).

7.7.3 Behinderung ist schlimm – Eine Frage der Konnotation

Behinderung ist negativ, Gehörlos-Sein ist schlimm und bemitleidens-

wert, Hörend-Sein ist dagegen besser. Mit diesen Narrativen ist der

Mensch täglich konfrontiert, der sich innerhalb eines medizinischen

und bevormundend sozialen Modells bewegt (vgl. RK: Z. 426-432): »Be-

hinderung ist so krass konnotiert mit Angst. Angst vor der eigenen

Verwundbarkeit, Verletzlichkeit, Krankheit« (RK: Z. 434f.). Insbeson-

dere Raúl Krauthausen plädiert für die Konstruktion von Gesellschaft,

mit der eine vorprogrammierte Konnotation ausgeschlossen wird. Das

könnte beispielgebend und in Anlehnung an Raúl Krauthausen heißen:

45 Er ist auf keine konkrete Person gerichtet, sondern beschreibt generalisierend

einen gehörlosen Menschen.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Gehörlose und Hörende

von Behinderung ist negativ zu Behinderung46, und zwar als gesellschaftli-

cher Generalzustand:

»Das heißt, wenn wir nicht mehr unterscheiden würden zwischen be-

hindert und nicht behindert, sondern nur noch davon ausgehen wür-

den, es gibt behindert und zeitweise behindert, also früher oder spä-

ter haben wir alle eine Behinderung […] weil das einfach eine Wech-

selwirkung ist undnicht immer schwarz oderweiß« (RK: Z. 409-414).47

Ein Problem ist aus dieser Sicht eine Frage der Konnotation eines Sach-

verhalts, die folgenschwere Auswirkungen hat. »Und da müssen wir

dann die Frage stellen, statt ›Wir müssen erst die Barrieren in den Köp-

fen senken‹ könnte man sagen: ›Wir müssen erst die Barrieren in der

Gesellschaft abbauen« (RK: Z. 485ff.). Die Barriere heißt: Konnotation.

7.7.4 Verstrickung von Behinderung und Interkulturalität

Innerhalb keiner anderen Dialogform und keiner anderen Gruppierung

geht es um eine Verknüpfung von Inklusion und Interkulturalität, das

Verhältnis gehörlos-hörend ist dahingehend einzigartig:

»Und die Kultur der Gehörlosen unterscheidet sich so stark von den

anderen, weil alle anderen Behinderungsgruppen hören können. Und

ich glaube über das Hören hörst du, wie eine Gesellschaft miteinan-

der umgeht, wie sie tickt, wie sie funktioniert. Und du tickst dann wie

die […], aber Gehörlose hören das nicht. Sie nehmen nur visuell auf.

Und schon alleine, dass du mit den Augen aufnimmst, macht aus dir

einen völlig anderen Menschen, weil dein Gehirn anders verknüpft,

verarbeitet, verästelt, wahrnimmt. […]. Ich glaube, das ist keinem Hö-

renden bewusst« (RM: Z. 558-564).

46 Behinderung, weiter nichts, das heißtunkonnotiert betrachtet.

47 Raúl Krauthausen bezieht sichmit der eintretenden Behinderung aufmitunter

später eintretende Zustände wie beispielsweise eine zunehmende Schwerhö-

rigkeit oder Unbeweglichkeit aufgrund von Alter.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Empirische Diskussion 133

Es ist offensichtlich, dass diese beiden Faktoren Behinderung und Kultur

zwar parallel fahren, allerdings nicht bewusst verknüpft werden und

damit weder kommuniziert noch hinterfragt werden, sondern nur rein

argumentativ im Verhältnis stehen. Insofern ist durch die Komplexi-

tät der verhältnismäßigen Dynamiken und der Verstrickung der beiden

Ansätze Inklusion in Bezug auf Behinderung und Interkulturalität das ge-

samte Spektrum gehörlos-hörend bislang weitgehend unbekannt und

kaum behandelt.

Dabei ist die unveränderlich und elementar hervorstechende

Maßgabe zu berücksichtigen, dass anders als innerhalb jeglicher

Lautsprachkultur der eigenen Hörstatus-Sprach-Kultur (gehörlos

und hörend) nicht entsagt werden kann (vgl. RM: Z. 538-543).48 Der

Mensch ist in seiner Entscheidung behindert. Das macht die eigent-

liche Behinderung aus. Es ist nicht der Mensch, der behindert ist.49

Der gesellschaftliche Zustand ist es, der im Wissen um die gegenseitige

Bedingtheit zu gegenseitigen Anschuldigungen und gleichermaßen

Annäherungsversuchen führt. Es ist ein Zustand konstanter Bewegung

aufeinander zu und voneinander weg, ohne Formulierbarkeit. Es ist

ein Zustand behinderter (blockierter) Kommunikation.

48 Beispielsweise kann ein Mensch, gleich ob er gehörlos oder hörend ist, Kultu-

ren verschiedener Länder bereisen, Orte, Sprachen und Traditionen kennen-

lernen und kann sogar Teil einer anderen als der ansozialisierten Landeskultur

sein.Was derMensch nicht kann istwillentlich ein Teil einer anderenHörstatus-

Sprach-Kultur bzw. -Welt zu sein. Diesbezüglich vertrete ich die These, dass es

eine Hörendenkultur gibt, auch wenn sie noch nicht beschrieben worden ist.

49 Genauso wenig wie von einem Defizit kann von einer Leistung die Rede sein,

das heißt, Gehörlos-Sein kann auch kein Ausdruck von Stolz sein, wie es ge-

nauso für Hörende nicht der Fall sein kann, sich stolz zu fühlen, hörend zu sein.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839463437-009 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

