
SCHWERPUNKT: AFFEKTE DER KRITIK

Hans Roth

Der zwanglose Zwang des besseren Witzes

Die Affekte des Komischen als Grenzfall legitimer Kritik

Einleitung

Öffentliche Auseinandersetzungen um die Legitimität und Angemessenheit 
von komischen Ausdrucksformen haben in den letzten Jahren erheblich 
an Bedeutung gewonnen. Die Frage nach dem »richtigen« Umgang mit 
Komik und Satire ist zu einem medialen Reizthema geworden, das die 
schwelenden Debatten um identitätspolitische Ansätze und Cancel Culture1 

regelmäßig aufs Neue befeuert. Exemplarisch zu beobachten war dies in 
den Diskussionen um das Lied »Meine Oma ist ’ne alte Umweltsau« des 
WDR-Kinderchors, dem Streit um einen polizeikritischen Beitrag der taz-
Kolumnistin Hengameeh Yaghoobifarah oder im Fall eines als antisemitisch 
verstandenen TV-Auftritts der Kabarettistin Lisa Eckhart. Ende Dezember 
2019 wurde auf der Facebookseite von WDR 2 eine satirische Version des 
Kinderlieds »Meine Oma fährt im Hühnerstall Motorrad« veröffentlicht, 
die kurze Zeit später nach Protesten auf Twitter und Facebook sowie einer 
großflächigen Berichterstattung der Bild-Zeitung über die »Klima-Sünder-
Hass-Tirade«2 wieder gelöscht und aus der Mediathek genommen wurde.3 

In einer eigens anberaumten Sondersendung entschuldigte sich der telefo­
nisch zugeschaltete Tom Buhrow als Intendant des WDR persönlich für das 
Video und nannte die Veröffentlichung einen »Fehler«, was ihm später in 
einem internen Brief von Mitarbeiter:innen des WDR als Einknicken vor 
rechtsextremen Akteuren ausgelegt wurde, die den Shitstorm auf Twitter 
maßgeblich vorangetrieben hatten.4

Mitte Juni 2020 entzündete sich an einer Kolumne Hengameeh Yaghoobi­
faraahs, die sich unter dem Eindruck der Black-Lives-Matter-Proteste und 
den sich daran anschließenden Diskussionen über rassistische Polizeigewalt 

1.

 
1 Vgl. Daub 2022; Berendsen et al. 2019; Susemichel, Kastner 2018.
2 »Wir sind keine Umweltsäue!«, in Bild.de vom 29. Dezember 2019. www.bild.de/politik/inland/

politik/wdr-kinderchor-singt-umweltsau-grosseltern-wehren-sich-gegen-beleidigung-66983832.bi
ld.html (Zugriff vom 07.07.2023).

3 Auf Youtube ist das Video weiterhin zu finden: www.youtube.com/watch?v=8AQD50V-ONw 
(Zugriff vom 07.07.2023).

4 Vgl. Gasteiger 2020.

Leviathan, 51. Jg., 4/2023, S. 552 – 574, DOI: 10.5771/0340-0425-2023-4-552

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:13:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.bild.de/politik/inland/politik/wdr-kinderchor-singt-umweltsau-grosseltern-wehren-sich-gegen-beleidigung-66983832.bild.html
https://www.bild.de/politik/inland/politik/wdr-kinderchor-singt-umweltsau-grosseltern-wehren-sich-gegen-beleidigung-66983832.bild.html
https://www.bild.de/politik/inland/politik/wdr-kinderchor-singt-umweltsau-grosseltern-wehren-sich-gegen-beleidigung-66983832.bild.html
https://www.youtube.com/watch?v=8AQD50V-ONw
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552
https://www.bild.de/politik/inland/politik/wdr-kinderchor-singt-umweltsau-grosseltern-wehren-sich-gegen-beleidigung-66983832.bild.html
https://www.bild.de/politik/inland/politik/wdr-kinderchor-singt-umweltsau-grosseltern-wehren-sich-gegen-beleidigung-66983832.bild.html
https://www.bild.de/politik/inland/politik/wdr-kinderchor-singt-umweltsau-grosseltern-wehren-sich-gegen-beleidigung-66983832.bild.html
https://www.youtube.com/watch?v=8AQD50V-ONw


in Deutschland mit der Möglichkeit einer Anschlussbeschäftigung für ehe­
malige Polizist:innen auseinandergesetzt hatte, eine öffentliche Debatte um 
den angeblich menschenverachtenden Charakter des Vorschlags, diese auf 
der Mülldeponie einzusetzen (»Unter ihresgleichen fühlen sie sich bestimmt 
auch selber am wohlsten.«5). Als der damalige Bundesminister des Innern, 
Horst Seehofer, der Bild-Zeitung gegenüber ankündigte, er werde in diesem 
Fall Strafanzeige stellen, wandten sich zahlreiche Journalist:innen und Kul­
turschaffende mit einem offenen Brief an Angela Merkel, in dem sie sich 
unter der Überschrift »Pressefreiheit statt Polizeigewalt!« mit Yaghoobifa­
raah solidarisierten und Seehofers Äußerung als politische Einflussnahme 
eines Amtsträgers kritisierten.6 Die im selben Jahr geführte Kontroverse um 
Lisa Eckhart bezog sich zunächst auf einen bereits zwei Jahre zurückliegen­
den Auftritt in der WDR-Sendung »Mitternachtsspitzen«, in dem Eckhart 
einen Zusammenhang zwischen der Me-Too-Debatte und der jüdischen 
Identität Harvey Weinsteins und Roman Polanskis hergestellt hatte, um auf 
das antisemitische Stereotyp des lüsternen Juden zu rekurrieren.7 Anfang 
August 2020 wurde bekannt, dass Eckhart vom Hamburger Literaturfesti­
val »Harbour Front« ausgeladen worden war – allerdings nicht, wie sich 
einige Zeit später herausstellte, aus Protest der Veranstalter:innen gegen 
Eckharts Strategie, sich in der Form des ironischen Tabubruchs diskriminie­
render Stereotype zu bedienen, sondern wegen gravierender Sicherheitsbe­
denken bei möglichen Protesten.8

Derartige Auseinandersetzungen unterliegen einer Verlaufslogik, die sich 
als Ringen um das Verhältnis von Affektivität und Kritik charakterisieren 
lässt: Wo die eine Seite die verletzende, aggressive oder herabsetzende 
Wirkung der beanstandeten Satire betont, gehen die jeweiligen Fürspre­
cher:innen von einer legitimen oder unbedenklichen Form der satirischen 
Kritik aus, die man aushalten müsse; Forderungen nach einer Entschul­
digung oder nach juristischen Konsequenzen werden entsprechend als 
Beschneidung der kritischen Potenziale des Komischen oder als eine Form 
der Zensur beschrieben. Die Konfliktparteien werfen sich daher oftmals 
gegenseitig ihre Kritikunfähigkeit und ihr mangelhaftes Humorverständnis 
vor – Diskursteilnehmer:innen, die in einem Fall als Verteidiger:innen des 
Komischen agieren, können sich an anderer Stelle vehement über Hassrede 
und eine Verrohung der Sitten beklagen.9 Diese Wechselseitigkeit trägt zu 
einem weitverbreiteten Eindruck bei, dass sich die entsprechenden Debat­
 
5 Yaghoobifaraah 2020 a.
6 Vgl. Asmuth 2020.
7 Vgl. Schneider 2020.
8 Vgl. Peitz 2020.
9 Vgl. etwa Nuhr 2020; Yaghoobifaraah 2020 b.

Der zwanglose Zwang des besseren Witzes 553

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:13:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552


ten mehr oder weniger im Kreise drehen: Der Streit um das Komische 
wird nicht als kritischer Diskurs über die Legitimität und Unangemessen­
heit bestimmter komischer Darstellungsformen wahrgenommen, sondern als 
eine politisch motivierte Auseinandersetzung, in der die Standpunkte aller 
Beteiligten von vornherein feststehen. Mit dieser Tendenz zur Verhärtung 
bestehender Fronten fügt sich die Umstrittenheit des Komischen ein in die 
These einer generellen Krise der öffentlichen Diskussionskultur, die vor 
allem mit dem Aufstieg der neuen Medien und den multiplen Krisen des 
21. Jahrhunderts in Verbindung gebracht wird.10

Der vorliegende Beitrag setzt dieser zeitdiagnostischen Sichtweise, in der 
die Konflikte um das Komische zuvorderst mit den medialen Kommunika­
tionsdynamiken von sozialen Netzwerken oder der gestiegenen Bedeutung 
identitätspolitischer Ansätze in Verbindung gebracht werden, eine alterna­
tive Lesart entgegen, die bei der Affektstruktur des Komischen ansetzt und 
sich um eine theoriegeschichtliche Einordung der gegenwärtigen Debatten 
bemüht.11 Ziel des Beitrags ist es, das Komische als einen Grenzfall des 
modern-bürgerlichen Kritikverständnisses kenntlich zu machen, der über 
das übliche Verständnis von nachvollziehbarer und sachlich begründeter 
Kritik hinausweist. Seine Umstrittenheit resultiert aus der selbstreferentiel­
len Wirkweise komischer Situationen: Im Lachen beziehungsweise in der 
körperlich-sinnlichen Erfahrung des Komischen artikuliert sich ein Gemein­
sinn, ein Common Sense, auf dessen Gewissheiten sich die Subjekte der 
komischen Erfahrung einerseits stützen, den sie andererseits im Prozess des 
Komisch-Findens aktiv konstituieren und reproduzieren.12 Diese affirmative 
Dimension – die Tendenz, sich in der Beurteilung von etwas als komisch 
als Teil eines urteilsstarken Kollektivs zu erleben – führt dazu, dass der 
kritische Gebrauch von Komik in der Öffentlichkeit stark risikobehaftet ist. 
Neben der Möglichkeit, dass ein Witz missverstanden wird, unterliegt das 
Wirkpotenzial des Komischen einer inneren Schranke, nämlich der Gefahr, 
die Legitimität einer Kritik aus derselben sozialen Wirklichkeit abzuleiten, 
die sie zu beurteilen beansprucht.13 Hiervon ausgehend, erklärt sich der 

 
10 Vgl. Jung, Kempf 2023; Seeliger, Sevignani 2021; Kruse, Müller-Mall 2020.
11 Zu dem hier veranschlagten Verständnis von »Affekt« als sozial-relationalem Scharnierbegriff 

vgl. Diefenbach et al. im Editorial dieser Ausgabe.
12 Zu dieser doppelten Bezugnahme auf den Common Sense vgl. Critchley 2002, S. 1–19 f., sowie 

den Abschnitt »Zweifel am Gemeinsinn« im vorliegenden Beitrag (S. 567-570).
13 Diesbezüglich lautet ein naheliegender Einwand, ob diese Grenze nicht in allen Praktiken des 

Rechtfertigens vorhanden ist, da sich letztlich jede Kritik auch als ein nach innen gerichteter, 
selbstreferentieller Akt verstehen lässt, insofern sie sich an irgendeiner Stelle auf eine bereits 
bestehende, als kollektiv verbindlich angenommene Rechtfertigungsordnung berufen muss (eine 
Aporie, aus der man in marxistischer Tradition den Schluss ziehen könnte, dass eine Kritik, die 
ihren Namen verdient, sich immanent gegen die Bedingungen ihres eigenen Urteilens richten 
muss, um über sich hinauszuweisen). Das Interessante am Komischen im Vergleich zu anderen 

554 Hans Roth

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:13:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552


zirkuläre Charakter der aktuellen Debatten um das Komische nicht allein 
aus veränderten medialen und politischen Rahmenbedingungen, sondern 
verweist auf eine grundlegende Paradoxie der bürgerlichen Lachkultur, die 
in den gegenwärtigen Diskussionen aufs Neue thematisch wird: die affektive 
Komplizenschaft der Artikulation von und der Immunisierung gegen Kritik.

Diese These wird im Folgenden nach einer kurzen komiktheoretischen 
Einordnung in Rekurs auf drei gesellschaftstheoretische Positionen ent­
wickelt, die für drei unterschiedliche Perspektiven auf die affektive Selbst­
bezüglichkeit des Komischen stehen und dies auf je unterschiedliche Weise 
mit der Frage der Kritik in Verbindung bringen. In allen drei Fällen wird 
das Komische vor dem Hintergrund der jeweiligen Gesellschaftstheorie als 
eine wirkmächtige, aber auch tautologische Form des kollektiven sinnlichen 
Urteilens charakterisiert: (1) Bei Theodor W. Adorno und Max Horkhei­
mer erscheint das kollektive Lachen als ein Extrembeispiel für die kon­
formistischen und manipulativen Tendenzen der Kulturindustrie, in deren 
Produkten ästhetisches Urteilen zur bloßen Affirmation des Bestehenden 
verkomme. (2) In Pierre Bourdieus Analyse der bürgerlichen Lachkultur 
wird diese negative Bestimmung noch einmal ausgeweitet, da sich aus der 
Perspektive der kritischen Soziologie auch avantgardistische Praktiken den 
Gesetzen der auf Abgrenzung beruhenden Geschmacksproduktion nicht zu 
entziehen vermögen. (3) Diese differenzierende Logik des Komischen wird 
auch bei Niklas Luhmann starkgemacht, der Witz und Humor in Rekurs 
auf die frühaufklärerische Position Shaftesburys als ein spezifisches Ins­
trument einer funktional ausdifferenzierten Klassengesellschaft beschreibt. 
Diese knüpft die soziale Legitimität von Spott und satirischer Kritik an 
affektiv fundierte Kategorien wie Geschmack, Intuition und Gemeinsinn, 
denen bei der Formierung der bürgerlichen Öffentlichkeit eine Bedeutung 
zukommt, die der Überzeugungskraft des sprichwörtlich gewordenen »bes­
seren Arguments« (Habermas) mindestens ebenbürtig erscheint. Im letzten 
Abschnitt werden diese Überlegungen zur Affekt- und Urteilstruktur des 
Komischen um die Position Luc Boltanskis erweitert. Ausgehend von Bolt­
anskis Skepsis gegenüber dem Konzept eines Common Sense zeigt sich, dass 
die ambivalente Position des Komischen im sozialen Gefüge der Kritik aus 
einer paradoxen Beziehung zu stillschweigend vorausgesetzten Übereinkünf­
ten resultiert, die sowohl gebrochen und sichtbar gemacht als auch aufgeru­
fen und perpetuiert werden. Von diesem Befund aus ergibt sich eine neue 
Perspektive auf die oft als unbefriedigend wahrgenommenen Diskussionen 

 
Kritikformen scheint mir, dass sich diese innere Schranke in der Kollektivität des Lachens und 
in der performativen Verquickung von polemisch-kritischen und affirmativ-selbstbezüglichen 
Wirkungspotenzialen auf eine besonders anschauliche, eminent körperliche Art und Weise kon­
kretisiert und materialisiert.

Der zwanglose Zwang des besseren Witzes 555

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:13:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552


um das Komische: Anstatt die kontroverse Aushandlung unterschiedlicher 
Sichtweisen von Komik als solche zu problematisieren, lohnt sich ein Blick 
darauf, wer in den gegenwärtigen Debatten über die Ressourcen und die 
institutionelle Macht verfügt, ein bestimmtes Humorempfinden als verbind­
liche Norm zu setzen.

Der Streit um das Komische in historischer Perspektive

Die Frage, ob die öffentlichen Auseinandersetzungen um die verletzenden 
Potenziale des Komischen ein Indiz für größere gesellschaftliche Verschie­
bungen sind, wird interessanterweise auch im Streitgeschehen selbst rege 
diskutiert, etwa im Rahmen des »Appells für freie Debattenräume«.14 In 
dieser Erklärung, die sich in Reaktion auf die oben angesprochene Kontro­
verse um Lisa Eckhart gegen die »gezielte Verunglimpfung von Intellektu­
ellen, Künstlern, Autoren«15 wendete, wurde das Ausschließen von kontro­
versen und missliebigen Positionen als eine tiefgreifende Bedrohung für die 
allgemeine Rede- und Meinungsfreiheit beschrieben: »Es ist keine zulässige 
gesellschaftliche ›Kritik‹ mehr, wenn zur Durchsetzung der eigenen Welt­
sicht Mittel angewendet werden, die das Fundament der offenen liberalen 
Gesellschaft zerstören.«16 Mit dieser emphatischen Berufung auf das Ideal 
der demokratischen Öffentlichkeit lässt sich der Appell einer Sprechweise 
zuordnen, für die Carolin Amlinger und Oliver Nachtwey jüngst das Schlag­
wort des »libertären Autoritarismus«17 eingebracht haben: Die Berufung 
auf bürgerliche Freiheitsrechte wird zur Chiffre, um die Veränderung oder 
Neu-Einführung von bestimmten sozialen Verabredungen (das Verhalten 
im öffentlichen Raum aus Infektionsschutzgründen, die Verwendung diskri­
minierungssensibler Sprache etc.) in einen Angriff auf die Demokratie als 
Ganzes umzudeuten.18 Öffentliche Kritik an Lisa Eckharts Umgang mit 
antisemitischen Stereotypen ist in dieser Logik tendenziell gleichbedeutend 
mit dem Versuch, missliebige Stimmen zum Verstummen zu bringen.

Dass vereinzelte Bemühungen, die verletzenden Implikationen von Komik 
und den Umgang mit bestimmten Klischees zu hinterfragen, noch lange 
nicht auf einen allgemeinen Verfall von Demokratie und Öffentlichkeit 

2.

 
14 Matuschek, Kaiser 2020. Die von Milosz Matuschek und Gunnar Kaiser initiierte Erklärung 

lehnt sich inhaltlich stark an den kurz zuvor in den USA veröffentlichten »Letter on Justice and 
Open Debate« an, der sich in ähnlicher Weise gegen eine vermeintlich um sich greifende Cancel 
Culture wandte.

15 Ebd.
16 Ebd.
17 Amlinger, Nachtwey 2022.
18 Vgl. ebd., S. 11–17.

556 Hans Roth

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:13:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552


schließen lassen,19 bedeutet freilich nicht, dass es keinerlei lachkulturelle 
Verschiebungen zu beobachten gäbe. So dürfte unstrittig sein, dass sich die 
mediale Produktion und Rezeption des Komischen auf eine Weise verändert 
hat, die erhebliche Auswirkungen auf ihren öffentlichen Status hat: Anstatt 
sich, wie vielleicht noch vor 20 bis 30 Jahren, zu »versenden«, zirkuliert 
Komik heute in den digitalen Echokammern des Internets – und trifft dort 
auf ein Publikum, das sein ästhetisches Urteilen verstärkt als moralische und 
politische Stellungnahme zu begreifen bereit ist.20 Es ist nur naheliegend, 
dass sich in diesem Zusammenhang auch das gesellschaftliche Verständnis 
dessen, wo der Spaß aufhört und was als legitime Kritik gilt, spürbar 
verändert hat. Fraglich bleibt allerdings, in welchem Verhältnis diese Ver­
änderungen zu tradierten Vorstellungen einer angemessenen Lachkultur ste­
hen: Handelt es sich, wie es der Cancel-Culture-Diskurs insinuiert, wirklich 
um einen Bruch mit einem klassischen bürgerlich-liberalen Verständnis von 
Satire? Oder sind die gegenwärtigen Auseinandersetzungen um die Affekte 
des Komischen nicht vielmehr als Erneuerung einer genuin bürgerlichen 
Konzeption von öffentlich praktizierter Komik zu verstehen, nämlich dem 
Austarieren von affektiver Wirkung und kritischem Potenzial?

In historischer Perspektive wird schnell deutlich, dass ein solches Ringen 
um die affektive Kontur von Komik und Satire mitnichten ein grundlegend 
neues Phänomen ist. Wie vielleicht kein anderes ästhetisches Medium ist 
die Affektstruktur des Komischen historisch mit negativen Zuschreibungen 
behaftet, die es als anmaßend und trivial, wohlfeil und harmlos erscheinen 
lassen.21 In der Komik- und Lachtheorie wird traditionell zwischen Überle­
genheitstheorien, Inkongruenztheorien und Entlastungstheorien unterschie­
den.22 Unter diesen ist der überlegenheits- oder superioritätstheoretische 
Ansatz, für den letztlich alle Formen des Komischen auf die Herabsetzung 
des Lachanlasses zurückzuführen sind, der mit Abstand älteste; alternative 
Modelle, die das Komische als ein Inkongruenz- oder Kontrastphänomen 
verstehen oder es aus seiner entlastenden Funktion heraus erklären, bildeten 
sich erst im Verlauf des 18. und 19. Jahrhunderts als eigenständige Ansätze 
heraus.23

Dem Komischen verletzende und aggressive Eigenschaften zuzuschreiben 
ist somit mitnichten eine Erfindung heutiger Identitätspolitiken, sondern 

 
19 Adrian Daub sieht in diesem Hang, von (verzerrt dargestellten) anekdotischen Einzelfällen auf 

eine allgemeine Bedrohungslage zu schließen, eines der Hauptmerkmale des von ihm als »mora­
lische Panik« beschriebenen Cancel-Culture-Diskurses. Vgl. Daub 2022, S. 189–226.

20 Vgl. Ullrich 2017; Rauterberg 2015.
21 Vgl. Schwind 2001; Müller-Kampel 2012.
22 Vgl. Critchley 2002, S. 2 f.; Kindt 2017.
23 Vgl. Geisenhanslüke 2017.

Der zwanglose Zwang des besseren Witzes 557

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:13:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552


lässt sich ideengeschichtlich bis hin zu Platon zurückverfolgen, der die Auf­
führung von Komödien in den Nomoi an die Bedingung knüpfte, dass nur 
Sklaven oder Fremde als Darstellende fungieren dürften, um etwaige schäd­
liche Auswirkungen auf die Mitglieder der Polis zu verhindern.24 Doch auch 
in der Moderne ist der Zweifel an der moralischen Integrität und am gesell­
schaftlichen Nutzen von Komik, Lachen und Humor ein weitverbreitetes 
Phänomen: So gelten die populärkulturellen Spielarten des Komischen als 
Inbegriff einer seichten, bloß ideologischen Form der Unterhaltung, wäh­
rend »anspruchsvolle« Gattungen wie die Satire oder Kabarett als bloßes 
Bestätigungsritual belächelt werden. Zugleich aber verknüpft sich insbeson­
dere mit den letztgenannten Genres der hartnäckige Anspruch, mit den Mit­
teln des Komischen auf soziale Missstände und gesellschaftliche Fehlent­
wicklungen aufmerksam machen zu können, mit anderen Worten: Kritik zu 
üben. Die Antwort auf die Frage, ob Komik diese kritische Funktion erfüllt 
oder nicht erfüllt, hat viel mit der affektiven Haltung zu ihr tun: Wer die 
Satiresendung heute-show partout nicht witzig findet, wird in der Regel 
auch nicht der Ansicht sein, dass sie einen wichtigen Beitrag zur öffentlichen 
Meinungsbildung leistet. Etwas komisch zu finden ist ein Paradebeispiel für 
ein je ne sais quoi, das nach Ansicht der Beteiligten keiner weiteren Recht­
fertigung bedarf, sondern gefühlt werden muss: Einen Witz erklären zu müs­
sen ist ein sicheres Zeichen für das Misslingen eines Witzes.25

Dieser Umstand spielt auch in den heutigen Debatten um das Komische 
eine nicht zu unterschätzende Rolle: Die Forderung, Gründe für das Gefal­
len von Komik anzugeben und sich öffentlich für das eigene Humorempfin­
den zu rechtfertigen, führt hier zu einer Störung im Sinne der »kritischen 
Momente«26 der Soziologie der Kritik, durch die eine bestimmte Konven­
tion ihrer Selbstverständlichkeit beraubt wird. Allerdings bezieht sich diese 
Unterbrechung im Fall des Komischen nicht auf eine vermeintlich geregelte 
Situation, sondern auf einen affektiven Ausnahmezustand, für den eine 
gewisse Irritation, Überschreitung oder Verletzung von gesellschaftlichen 
Normen und Erwartungen eine notwendige Konstitutionsbedingung ist27 – 
was dazu beiträgt, dass eine Kritik an den Routinen des Komischen von den 
Kritisierten vielfach als autoritärer Ruf nach Ordnung empfunden wird.

 
24 Platon 2019.
25 Vgl. Critchley 2002, S. 2.
26 Boltanski, Thévenot 2011, S. 43 ff.
27 Zu diesem Punkt vgl. etwa Plessner 2016 [1941]; Freud 2012 [1905].

558 Hans Roth

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:13:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552


Adorno/Horkheimer: Lachen als konformistisches Bestätigungsritual

Dasselbe gilt freilich auch für die Aufforderung zum Mitlachen, wie Adorno 
und Horkheimer in ihren Ausführungen zur gesellschaftlichen Funktion 
des Komischen argumentieren: Gerade in Situationen, in denen Komik als 
harmlos und unverbindlich daherkomme, erweise sie sich als Mittel zur 
Sanktionierung exzentrischen und unerwünschten Verhaltens. Formuliert 
haben Adorno und Horkheimer diese Position insbesondere im vierten 
Kapitel der Dialektik der Aufklärung. Hier skizzieren die Autoren die 
Grundzüge einer kritischen Theorie des Lachens, die sich unter dem Vorzei­
chen der Ideologiekritik entschieden gegen eine Dichotomisierung von sozial 
angemessenen und unangebrachten, invektiven und harmlosen Formen des 
Komischen ausspricht.28 Die dem Lachen und dem Komischen gewidmeten 
Passagen zählen zu den schärfsten Stellen des Kulturindustrie-Kapitels: »Fun 
ist ein Stahlbad«;29 »Das Kollektiv der Lacher parodiert die Menschheit«;30 

»Es klirrt nicht die Schellenkappe des Narren, sondern der Schlüsselbund 
der kapitalistischen Vernunft«.31 Die polemische Strenge und Schärfe dieser 
gewöhnungsbedürftigen Formulierungen geben einen Hinweis darauf, dass 
die Analyse des Komischen eine zentrale Stellung in der Kritik der kapitalis­
tischen Massenkultur einnimmt, mithin ihren Höhepunkt bildet.

Anknüpfend an Henri Bergsons Essay Das Lachen,32 in dem das Komi­
sche als ein soziales Regime zur Sanktionierung normabweichenden Verhal­
tens konturiert wird, gehen Adorno und Horkheimer von einer überlegen­
heitstheoretischen Bestimmung des Komischen aus, in der das kollektive 
Verlachen als affektives Fundament des Komischen erachtet wird. Anders 
als Bergson, der von einer Fundamentalkritik des Komischen weit entfernt 
ist und das Lachen einer Gruppe als schöpferischen Ausdruck eines élan 
vital begreift, bleiben für Adorno und Horkheimer sämtliche Formen des 
Mitlachens an Akte der Abgrenzung und Herabsetzung gebunden: »Das 
Lachen über etwas ist allemal das Verlachen, und das Leben, das da Berg­
son zufolge die Verfestigung durchbricht, ist in Wahrheit das einbrechende 
barbarische, die Selbstbehauptung, die beim geselligen Anlass ihre Befreiung 
vom Skrupel zu feiern wagt.«33

Gemeinsames Lachen wird als ein Vorgang der affektiven Enthemmung 
beschrieben, in dem sich ein Gefühl von Verbundenheit nur einzustellen ver­

3.

 
28 Zur Frage einer kritischen Theorie des Lachens vgl. Stollmann 2010.
29 Horkheimer, Adorno 2017, S. 149.
30 Ebd.
31 Ebd., S. 151.
32 Bergson 2011 [1900].
33 Horkheimer, Adorno 2017, S. 149.

Der zwanglose Zwang des besseren Witzes 559

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:13:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552


mag, weil die vereinzelt vor sich hin Lachenden sich gemeinsam ihrer Über­
legenheit versichern: »Sie sind Monaden, deren jede dem Genuss sich hin­
gibt, auf Kosten jeglicher anderen, und mit der Majorität im Rückhalt, zu 
allem entschlossen zu sein. In solcher Harmonie bieten sie das Zerrbild der 
Solidarität.«34 Diese affirmativen Tendenzen verschärfen sich Adorno und 
Horkheimer zufolge unter den Bedingungen der kapitalistischen Massenkul­
tur, in der Komik in industriellen Maßstäben produziert wird. Das »Zerr­
bild der Solidarität«, das sich im gemeinsamen Lachen einstellt, erscheint 
als der Inbegriff eines »Amusements«,35 das die affektiven Bedürfnisse der 
Konsument:innen (Überwindung der Vereinzelung, Flucht vor dem Ernst 
des Alltags, Negation des Sinns) nur zum Schein erfüllt. In Bezug auf das 
gesellschaftliche Sein, so Adorno und Horkheimer, werden die unerfüllten 
Bedürfnisse von der Kulturindustrie permanent vorausgesetzt und aufs Neue 
erzeugt.

Bezieht man diese Überlegungen auf die heutige Situation, formulieren 
Adorno und Horkheimer hier weitreichende Einwände gegen Versuche, das 
verletzende Potenzial von komischen Darstellungsformen zu nivellieren. Der 
in der Kulturindustrie allgegenwärtige Rückgriff auf ethnische Stereotype, 
Geschlechterklischees und andere Differenzkategorien hat aus dieser Per­
spektive nichts mit unbeschwerter Folklore gemein (und auch nichts mit 
Subversion), sondern erscheint als Ausdruck einer tiefsitzenden Aggression 
gegen das Verlachte. Die im Lachen praktizierte Form der affektiven Her­
absetzung droht dabei nicht nur in Ernst umzuschlagen, für Adorno und 
Horkheimer ist sie es bereits: Die kollektive Zusammengehörigkeit, die sich 
im Lachen einstellt und in den Komiktheorien Bergsons und Freuds als 
eine legitime Abfuhr von kollektiven affektiven Hemmungen beschrieben 
wurde,36 wird als eine zutiefst regressive Form der Vergemeinschaftung, ja: 
als Prototyp eines antisemitischen Exzesses gedeutet.37

Die darin anklingende Problematik einer »falschen«, sich selbst verfehlen­
den Bedürfnisbefriedigung beschränkt sich für Adorno und Horkheimer 
nicht auf den Bereich der seichten Unterhaltung, sondern gilt auch für Kon­
texte, in denen der Rückgriff auf das Komische in kritischer Absicht erfolgt. 
Gerade dort, wo kein Zweifel an der Dringlichkeit und Angemessenheit des 
Anliegens bestehen mag, erweist sich die konformistische Affektstruktur des 
Komischen als ungeeignet, um soziales Unrecht oder reaktionäres Denken 

 
34 Ebd.
35 Ebd., S. 150–152.
36 Vgl. Freud 2012 [1905], S. 115 ff.; Bergson 2011 [1900], S. 13–24.
37 »Um den Augenblick der autoritären Freigabe des Verbotenen zu zelebrieren, versammeln sich 

die Antisemiten, er allein macht sie zum Kollektiv, er konstituiert die Gemeinschaft der Artge­
nossen. Ihr Getöse ist das organisierte Gelächter.« (Adorno, Horkheimer 2017, S. 193)

560 Hans Roth

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:13:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552


bloßzustellen: Die grundsätzliche Aporie von Komödien über den National­
sozialismus, so Adorno an anderer Stelle, bestehe darin, dass ein Stück wie 
Bertolt Brechts Der aufhaltsame Aufstieg des Arturo Ui eine Überlegenheit 
über das Spottobjekt behaupte, die nicht mit den gesellschaftlichen Kräfte­
verhältnissen übereinstimme, und auf diese Weise über das Grauen des 
Faschismus hinwegtäusche.38 Der Versuch, gesellschaftliche Missstände mit 
den Mitteln des Komischen zu entlarven, kommt für Adorno demnach 
einem Kampf gegen Windmühlen gleich: Weil in seinen Augen eine radikal 
unversöhnliche Satire »nicht mehr mit solchen rechnen [darf], die sie ver­
stünden«,39 erscheint der Appell an ein verständiges Publikum als ein hoff­
nungslos illusionäres Unterfangen, das unweigerlich ins Leere läuft.

Während die Idee, mit den Mitteln des Komischen unmittelbare Kritik 
an den Verhältnissen zu üben, für Adorno somit allenfalls auf ein selbst­
bezügliches »preaching to the saved«40 hinausläuft, sieht er durchaus die 
Möglichkeit, diesem Hang zum vorschnellen Einverständnis zu widerste­
hen und die von ihm problematisierten Mechanismen der Exklusion und 
Vereinnahmung an ihrer Entfaltung zu hindern. Nach seinem Dafürhalten 
geschieht dies in Samuel Becketts Theater des Absurden, das er als eine 
metareflexive Form von Komik begreift, in der die sozialen und ästhetischen 
Widersprüche des Komischen offengelegt würden: Das Lachen in den Arbei­
ten Becketts sei ein »Lachen über die Lächerlichkeit des Lachens«,41 das in 
seiner ostentativen Freudlosigkeit nicht länger auf Einverständnis mit dem 
Publikum spekuliert, sondern die Selbstgewissheit des Subjekts der komi­
schen Erfahrung fundamental in Zweifel zu ziehen vermag: »Über solchem 
Lachen auf der Bühne vergeht dem Zuschauer das seine.«42

Pierre Bourdieu: Im Spiegelkabinett der Schadenfreude

Setzt man Adornos Vorliebe für Beckett in Relation zu der scharfen Kritik 
am Lachen unter kulturindustriellen Bedingungen, wie sie in der Dialek­
tik der Aufklärung geübt wird, folgen seine Überlegungen ersichtlich dem 
Grundgedanken einer dialektischen Aufhebung. Während die kritischen 
Potenziale des Komischen sich durch ihre beständige Reproduktion in der 
Massenkultur in ihr Gegenteil verkehren und zu einem »Instrument des 
Betrugs am Glück«43 werden, finden Komik, Lachen und Humor im Thea­

4.

 
38 Vgl. Adorno 2003 b, S. 603–604.
39 Ebd.
40 Ebd., S. 418.
41 Ebd., S. 605.
42 Adorno 2003 a, S. 505.
43 Horkheimer, Adorno 2017, S. 149.

Der zwanglose Zwang des besseren Witzes 561

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:13:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552


ter des Absurden »ein letztes Refugium«,44 insofern die ästhetischen Unzu­
länglichkeiten des Mediums nunmehr in diesem Medium selbst verhandelt 
werden.

Indem dieser Art von Meta-Komik damit ex negativo eine privilegierte 
Position gegenüber sämtlichen anderen Spielarten des Komischen zuge­
schrieben wird, bedient sich Adorno einer Logik, wie sie Pierre Bour­
dieu zufolge typisch für ein avantgardistisches Kunstverständnis ist. »Der 
Geschmack der künstlerischen Avantgarde«, heißt es in Die feinen Unter­
schiede, »lässt sich zwangsläufig nur kontrastiv bestimmen«,45 da er sich 
nicht über die Vorliebe für etwas auszeichnet, sondern als »Summe der Ver­
weigerungen gegenüber allen gesellschaftlichen gültigen Geschmacksrich­
tungen«46 definiert ist. Während Adorno derartige Abgrenzungsmechanis­
men in seiner Beschäftigung mit der Kulturindustrie vehement anprangert, 
zugleich aber auf der Möglichkeit einer Ästhetik beharrt, die unbeschadet 
von sozialen Zwängen und Zwecksetzungen bleibt, betont Bourdieu, dass 
im Bereich der Kunst sämtliche Positionen und Interaktionen wechselseitig 
aufeinander angewiesen sind – auch und gerade dort, wo die Akteure nichts 
davon wissen wollen.47

Diese Wechselwirkung von Kohäsion und Distinktion zeigt sich Bourdieu 
zufolge in keinem Bereich der Kunst so prägnant wie am Theater und hier 
insbesondere am Fall der Komödie. Am Beispiel einer kontrovers besproche­
nen Boulevardkomödie von Françoise Dorin (Le Tournant, 1973) beschreibt 
er, wie die verschiedenen Geschmacksgemeinschaften auf ihren Sinn für 
Humor rekurrieren, um sich voneinander abzugrenzen:

»Es ist immer dasselbe Vorgehen: gestützt auf die ethische und ästhetische 
Komplizenschaft mit dem eigenen Publikum zerbricht man die Komplizen­
schaft, die zwischen dem parodierten Diskurs und dessen Publikum bestand, 
und macht aus ihm eine Folge ›deplacierter‹ Äußerungen, die entweder scho­
ckieren oder zum Lachen reizen, weil sie nicht am passenden Ort und vor 
dem entsprechenden Publikum fallen; die direkte Komplizenschaft mit dem 
Publikum, die sich im Lachen äußert, kann sich nur einstellen, weil damit 
das Publikum dazu gebracht wird, die Prämissen des parodierten Diskurses zu 
revidieren.«48

Eine wichtige Rolle in diesem Prozess des Übereinander- und Aneinander-
vorbei-Lachens spielt für Bourdieu die Theaterkritik, welche die Gegensätze 
von Boulevard und Avantgarde, Intellektuellen und Bourgeoisie durch ihre 

 
44 Müller-Schöll 2013, S. 183.
45 Bourdieu 1987, S. 460.
46 Ebd.
47 Ebd., S. 389 f.
48 Ebd. S. 371.

562 Hans Roth

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:13:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552


Setzungen und ihre Begriffswahl permanent reproduziert: »Wie in einem 
Spiegelkabinett kann daher jeder Kritiker von seiner Position aus genau 
dasselbe sagen wie sein Kollege auf der entgegengesetzten Seite, nur klingen 
seine Worte dann ironisch und verkehren, was dieser lobt, antiphrastisch ins 
Gegenteil.«49

Damit ist eine Dynamik umrissen, die sich auch an den heutigen Ausein­
andersetzungen um verletzende Komik aufzeigen lässt: Im Fall der öffentli­
chen Debatte um die »All cops are berufsunfähig«-Kolumne von Hengameh 
Yaghoobifaraah in der taz schrieb Tamara Wernli, Kolumnistin in der Welt­
woche, von einem »menschenverachtende[n] Beitrag«,50 Deniz Yücel für die 
Welt von einer »Schmähung«.51 Nils Minkmar hob demgegenüber im Spie­
gel »das lustvolle Meckern, Lästern und Dissen«52 als spezifische Qualität 
von Yaghoobifaraahs Kolumnen heraus, und Dirk Ludigs brachte in seinem 
Debattenbeitrag für die Siegessäule sein fundamentales Unverständnis für 
die Kritiker:innen der Kolumne zum Ausdruck: »Wie sonderbar muss ein 
Hirn funktionieren […], um die Idee, Polizisten auf dem Müll zu entsorgen, 
für bare Münze zu nehmen? Was geht in einem Kopf vor, der das nicht als 
Satire versteht?«53

Während Bourdieus Ausführungen die Annahme zugrunde liegt, einem 
derartigen Zirkel lasse sich nur durch die Objektivierung des Gesamtsys­
tems (die Aufdeckung und Durchbrechung der illusio) beikommen, zeigt 
sich mit Blick auf die Gegenwart allerdings auch, dass die Diskursteilneh­
mer:innen sich dem zirkulären und partikularen Charakter der von ihnen 
vorgenommenen Bewertungen durchaus bewusst sein können. In seinem 
bereits erwähnten Artikel wies Nils Minkmar darauf hin, dass solche Kon­
troversen von einer wechselseitigen Empörung über die »Empörung der 
anderen«54 geprägt seien; und Tamara Wernli betonte in ihrem Beitrag, 
dass im Fall der Kolumne zwar »kein objektiver Mensch« von einer Satire 
sprechen könne, dies bedeute allerdings nichts: »Aber Objektivität ist ja 
heute auch überbewertet.«55

 
49 Ebd., S. 370.
50 Wernli 2020, S. 58.
51 Yücel 2020, S. 21.
52 Minkmar 2020, S. 110.
53 Ludigs 2020.
54 Minkmar 2020, S. 110.
55 Wernli 2020, S. 58.

Der zwanglose Zwang des besseren Witzes 563

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:13:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552


Luhmann: Die Freiheit des Humors als selbstreferentieller Zirkel

Auch wenn Wernlis Aussage über die Relativität der eigenen, objektiven 
Position offensichtlich rhetorisch motiviert ist, deutet sich an, dass der 
Versuch, eine Meta-Perspektive auf die identitätspolitischen Debatten um 
das Komische einzunehmen, nicht dazu führt, die Immanenz der konkur­
rierenden, zugleich aufeinander angewiesenen Positionen zu überwinden. 
Das affektive Wechselspiel aus Abgrenzung und Solidarisierung als solches 
zu kritisieren und auf die Austauschbarkeit der Argumente und die Vorher­
sehbarkeit der Reaktionen zu verweisen ist in den entsprechenden Ausein­
andersetzungen eine durchaus gängige Praxis, um die eigene Position als 
besonders gewitzt erscheinen zu lassen. (Dies hat einen potenziell infiniten 
Regress zur Folge: Im nächsten Schritt kann und wird auch dieses Manöver 
wieder selbst zum Gegenstand von Kritik werden.)

Aus der kritischen Perspektive Adornos und Bourdieus erscheint diese 
Steigerungslogik, in der jede:r permanent versucht ist, mit dem eigenen 
Urteil noch eins draufzusetzen, und zugleich riskiert, sich in den Augen der 
anderen lächerlich zu machen, als Ausdruck einer gesellschaftlichen Defor­
mation. In Niklas Luhmanns Aufsatz »Zum Begriff der sozialen Klasse«56 

wird hingegen eine komiktheoretische Perspektive angedeutet, die stärker 
das produktive Moment dieser Dynamik in den Vordergrund stellt. Im 
Fokus von Luhmanns Interesse steht dabei eine markante Verschiebung 
in den Komikdiskursen des frühen 18. Jahrhunderts. In Abgrenzung von 
antiken und frühneuzeitlichen Lachtheorien betonte die moral-sense-Philo­
sophie der englischen Aufklärung verstärkt die reflexiven, vernünftigen und 
geselligen Dimensionen des Komischen.57 Dieser Umbruch, der sich nicht 
zuletzt im Aufkommen neuer Begriffe wie Witz und Humor manifestiert, die 
zuvor nicht mit dem Komischen assoziiert waren, ist für Luhmann ein Bei­
spiel für die Veränderungen, die sich am Übergang von einer »traditionalen 
stratifizierten Gesellschaft«58 zu einer funktional differenzierten Form der 
Gesellschaft auf der Ebene der gesellschaftlichen Selbstbeschreibung vollzie­
hen. In dem Maße, wie die Ordnung der Ständegesellschaft an Bedeutung 
für die Regulierung von sozialer Interaktion zu verlieren beginnt, werde, so 
Luhmann, das tägliche Verhalten zunehmend über sinnlich-unterbestimmte 
Kriterien wie »Geschmack«, »Herz«, »Gefühl« und »Intuition« verhandelt, 
»mit denen die Unabhängigkeit des Urteils von der Vernunft betont wird. 

5.

 
56 Luhmann 1985.
57 Vgl. Roth 2022, S. 86–114; Schwind 2001, S. 347–353; Fietz 1996, S. 240–251.
58 Luhmann 1985, S. 139.

564 Hans Roth

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:13:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552


Das Gefühl fühlt, was es fühlt, und gewinnt seine Urteilskraft durch Selbst­
referenz, wenn (!) ein geeignetes Objekt vor Augen steht«.59

Diese »Semantik des Verzichts auf objektive Kriterien«60 begünstigt eine 
veränderte Sicht auf Komik und Humor, in der der ästhetische Geschmack 
eines als aufgeklärt und moralisch integer vorgestellten Subjekts an die 
Stelle pauschaler Lachverbote tritt. Luhmann veranschaulicht dies an der 
Humortheorie Shaftesburys, die diesen Paradigmenwechsel zu Beginn des 
18. Jahrhunderts vorantreibt.61 In Shaftesburys Schriften A Letter con­
cerning enthusiasm und Sensus Communis wird das Komische zu einer 
Methode der Wahrheitsfindung aufgewertet, die einen derart unmittelbaren 
Zugang zu Vernunft stifte, wie ihn »neither the written Treatises of the 
Learned, nor the set Discourses of the Eloquent«62 jemals eröffnen könnten. 
Um religiösen Fanatismus und moralische Unaufrichtigkeit zu entlarven, 
vertraut Shaftesbury auf die kathartische Wirkung des Spotts und entwirft 
die Idee eines test of ridicule – »was diesen Test besteht, kann, zumindest 
nach Shaftesbury, ohne weitere Beweise als wahre Natur und wahre Moral 
gelten«.63 Wie Luhmann betont, bleibt die hier so vehement eingeforderte 
Freiheit des Humors allerdings auf einen »schichtspezifischen«64 Interakti­
onsraum beschränkt. So gibt sich Shaftesbury hinsichtlich einer Ausübung 
des Komischen in aller Öffentlichkeit recht zurückhaltend, er zielt vielmehr 
auf »the Liberty of the Club, and that sort of Freedom which is taken 
among Gentlemen and Friends, who know each other perfectly well«.65

Mit der »Liberty of the Club« bezieht sich Shaftesbury auf ein zeittypi­
sches Organ gesellschaftlicher Selbstverständigung, das Jürgen Habermas 
in Strukturwandel der Öffentlichkeit66 als den historischen Prototyp bür­
gerlicher Öffentlichkeit beschrieben hat: In den Salons, Kaffeehäusern und 
Tischgesellschaften des 17. und 18. Jahrhunderts entsteht eine soziale Kon­
taktzone von Aristokratie und gehobenem Bürgertum, mit der sich eine 
neue Kultur des Räsonierens etabliert, in der »Privatleute« unter Absehung 
von politischen und ökonomischen Rangunterschieden miteinander verkeh­

 
59 Ebd., S. 137.
60 Ebd., S. 136.
61 Vgl. Prütting 2013, S. 864–877.
62 Shaftesbury 1992 [1711], S. 28 [deutsche Übersetzung: »[…] weder die schriftlichen Abhand­

lungen der Gelehrten noch die einstudierten Vorträge der Wohlredner« (ebd., S. 29)].
63 Luhmann 1985, S. 138.
64 Ebd.
65 Shaftesbury 1992 [1711], S. 36 [deutsche Übersetzung: »[…] die Freiheit des kleinen Kreises 

und jene Art von Freizügigkeit […], die man sich unter Gebildeten und Freunden herausnimmt, 
die einander vollkommen kennen« (ebd., S. 37)].

66 Habermas 2015.

Der zwanglose Zwang des besseren Witzes 565

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:13:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552


ren.67 Dass Shaftesbury sich in diesem Zusammenhang für die Freiheit des 
Witzes ausspricht, lässt deutlich werden, dass diese frühen Institutionen 
bürgerlicher Öffentlichkeit einen neuartigen Umgangsstil implizieren, der 
in Habermasʼ idealtypischer Rekonstruktion nur am Rande vorkommt.68 

Nicht die von Habermas starkgemachte »Autorität des Arguments«69 steht 
bei Shaftesbury im Zentrum der Salonkultur, sondern die unverkrampfte 
Verwendung von »uneigentlichen« Verkehrsformen wie Spott, Ironie und 
Sarkasmus. Diese zeichnen sich durch Eigenschaften wie Mehrdeutigkeit 
und die gezielte Verschleierung der Sprecher:innenintention aus, die mit 
einem eng gefassten Verständnis eines rationalen Diskurses nicht ohne Wei­
teres vereinbar sind.

Shaftesburys Neubestimmung von Witz und Humor macht indessen nicht 
nur auf die affektive Fundierung bürgerlicher Öffentlichkeit aufmerksam; 
sie verweist auch auf ihre partikularistische Verfasstheit: Wenn das Komi­
sche von Shaftesbury als Mittel der Wahrheitsfindung und als Instrument 
der sozialen Selbstverständigung charakterisiert wird, ist bei ihm ausdrück­
lich die Wahrheit und das Selbstverständnis derjenigen sozialen Gruppe 
gemeint, die im elitären Rahmen des Salons zusammenfindet und sich 
dabei als gesellschaftlich Allgemeines imaginiert.70 Luhmann kommt zu 
dem Schluss, die schichtspezifische Interaktion fungiere bei Shaftesbury als 
der Garant, »dass nichts Wertvolles über Bord geht, wenn man der Lächer­
lichkeit freies Spiel lässt«.71 Erst diese Beschränkung ermögliche es, dass 
»dem rein destruktiven Spott durch Interesse an Fortsetzung der Interaktion 
Einhalt geboten wird«.72 Davon ausgehend, erweist sich die Freiheit des 
Humors maßgeblich von den affektiven Konturen der Gruppen- und Klas­
senzugehörigkeit bestimmt: An die Stelle von offiziellen Lachverboten, wie 
sie in der mittelalterlichen Ständegesellschaft existierten, tritt ein »selbstre­
ferentielle[r] Zirkel«,73 in dem sich ästhetisches Urteil und Milieuzugehörig­
keit wechselseitig stützen.

 
67 Vgl. ebd., S. 88–97.
68 Zwar betont Habermas diesbezüglich, dass die bürgerliche Öffentlichkeit historisch aus einer 

literarischen Öffentlichkeit hervorgegangen sei; allerdings bezieht sich dieser Befund mehr auf 
die Gegenstände des öffentlichen Räsonnements und auf die Orte, an denen es stattfindet, und 
nicht so sehr auf das »Wie«, also auf die Art und Weise des Debattierens. Demgegenüber ist 
Shaftesbury ein prominentes Beispiel für eine öffentliche Persona, die ihr ästhetisches Empfin­
den und ihre literarischen Neigungen entschieden über kognitives Wissen und Argumente stellt 
– und sich dabei ganz dem (angelesenen) Weltbild der römisch-griechischen Antike verpflichtet 
fühlt (vgl. Cassirer 2009; Eagleton 1994, S. 32–38).

69 Habermas 2015, S. 97.
70 Vgl. einschlägig Fraser 1990; Warner 2005.
71 Luhmann 1985, S. 138.
72 Ebd.
73 Ebd., S. 139.

566 Hans Roth

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:13:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552


Zweifel am Gemeinsinn: Komik als paradoxe Form der Kritik

Die bisherigen Überlegungen scheinen auf die Schlussfolgerung hinauszulau­
fen, dass die selbstbezügliche Affektstruktur des Komischen es nicht zulässt, 
als eine kritisch-reflexive Form gesellschaftlicher Selbstverständigung zu 
wirken. In der pessimistischen Lesart der Kritischen Theorie ist das kollek­
tive Lachen eine durch und durch korrumpierte Form der Bedürfnisbefriedi­
gung, in der Gruppenidentität über die Ausgrenzung des Anderen hergestellt 
wird; für Bourdieu erscheint das Komische als Paradebeispiel für den all­
täglichen Kulturkampf, in den die sozialen Klassen verstrickt sind; und in 
Luhmanns Perspektive zeigt die Selbstreferentialität des Humors, wie in der 
Moderne soziale Differenzierung nunmehr ohne den expliziten Bezug auf 
Hierarchien und Rangunterschiede ausgehandelt und gestützt wird. In allen 
drei Fällen wird herausgestellt, dass Komik ein eigentümlich zirkuläres Ver­
hältnis zu den Voraussetzungen ihres Zustandekommens unterhält. Die dem 
Komischen inhärente Kollektivität des Fühlens, das Vorhandensein eines 
geteilten Sinns für Humor bildet eine notwendige Voraussetzung, aber auch 
die innere Schranke des Geltungsanspruchs von Komik: Wenn etwas nicht 
als komisch empfunden wird, ist es auch nicht komisch.74

Die Ansicht, dass ein derartiger Bezug auf eine gemeinsame Gefühlswelt 
nicht ohne Weiteres mit dem Register der Kritik vereinbar ist, steht im 
Mittelpunkt von einigen Bedenken, die Luc Boltanski im Rahmen seiner 
Adorno-Vorlesungen gegenüber dem Konzept des Common Sense angemel­
det hat. Damit bezieht er sich auf die verbreitete sozialtheoretische Vor­
stellung, die Akteure besäßen so etwas wie eine geteilte Auffassung der 
Wirklichkeit und hätten ein gemeinsames Interesse, die von ihnen konstru­
ierte Realität aufrechtzuerhalten.75 Gegen diese Annahme einer stillschwei­
genden, konventionalisierten Übereinkunft führt Boltanski die Idee eines 
Zustands ständiger Ungewissheit ins Feld, demzufolge es eine Vielzahl von 
Momenten gibt, in denen gerade nicht klar ist, was der Fall ist und was es 
mit einer bestimmten Situation auf sich hat.

»Ohne in die Diskussion der unterschiedlichen Varianten des Begriffs Common 
sense einzutreten – das würde uns wahrhaft zu weit führen! –, möchte ich die 
These wagen, dass er die Soziologie kritischer Operationen behinderte. Hat er 
doch dazu geführt, jenen Beschreibungen (und Erklärungen) den Vorrang zu 
geben, die sich auf den äußeren Anschein einer Übereinkunft stützen, und die 
Ungewissheit und ›Unruhe‹ (wie Laurent Thévenot es nennt) zu minimieren, 
die dem sozialen Leben stets insgeheim innewohnen und bei Auseinanderset­
zungen, in denen Kritik sich entfaltet, offen zutage treten.«76

6.

 
74 Vgl. Schmidt 2006, S. 31.
75 Vgl. Boltanski 2010, S. 87–90.
76 Ebd., S. 89.

Der zwanglose Zwang des besseren Witzes 567

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:13:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552


Die Überbetonung des »äußeren Anscheins einer Übereinkunft« erscheint 
indessen nicht nur unvorteilhaft für den theoretischen Zugriff auf Kritik, 
Boltanski zufolge ist sie auch ein praktisches Hindernis für das Entstehen 
von Kritik. Sich auf den Common Sense zu berufen verleite »zur Betonung 
dessen, was für jedermann unstrittig ist«, und sei historisch meist gegen 
Skepsis, Relativierung und Kritik gerichtet gewesen. Als Beispiel führt er 
Shaftesbury an, dessen Konzeption von moralischer Intuition als ein theo­
riepolitischer Gegenentwurf zum methodischen Zweifel der cartesianischen 
Meditationen aufzufassen sei.77

Auch wenn Boltanski sich an dieser Stelle nicht explizit mit der Frage 
des Komischen befasst, legt die Erwähnung Shaftesburys nahe, dass für Bol­
tanski das Ansinnen, Witz und Humor als Ausdruck eines unbestechlichen 
Gemeinsinns zu deuten, Gefahr läuft, die »Unruhe« des sozialen Alltags 
durch den Rückzug auf die kollektiven Selbstgewissheiten unseres Fühlens 
zum Verstummen zu bringen. Im Gegensatz hierzu verfolgt die Soziologie 
der Kritik einen dezidiert pluralistischen Ansatz, der von einer Vielzahl 
an Rechtfertigungsordnungen ausgeht und den sozialen Akteuren zudem 
die Kompetenz zugesteht, sich beständig über die Anwendung unterschiedli­
cher Rechtfertigungsordnungen verständigen zu können.78 Zwar geht damit 
ebenfalls eine Aufwertung des Alltagsbewusstseins der Akteure und ihres 
Gerechtigkeitssinns einher; allerdings sind darunter keine homogenen, gege­
benen Prinzipien zu verstehen, auf die sich die Akteure im Streit einfach 
berufen könnten, sondern ihre Fähigkeit zur reflexiven Distanzierung und 
zur Anpassung an unterschiedliche Kontexte.79

Jedoch stellt sich die Frage, ob diese symmetrische Modellierung nicht 
dazu tendiert, die unterschiedlichen sozialen Prägungen und Beeinflussun­
gen des Gerechtigkeitsempfindens auszuklammern: Axel Honneth zufolge 
bleibt dieser Aspekt in Boltanskis und Thévenots Modell der Rechtferti­
gungsordnungen unterbelichtet, da die »implizit[e] Normativität«80 einer 
Gesellschaft, ihre »normative Vorstrukturiertheit«,81 lediglich als ein diffu­
ser Pool an kulturell überlieferten Handlungsoptionen beschrieben werde; 
die Formen des Ausschlusses von sozialen und moralischen Alternativen 
oder des Erlernens von bestimmten Begründungszusammenhängen hingegen 
fänden kaum Berücksichtigung.

Versucht man hiervon ausgehend erneut, das Komische im Gefüge des 
Streitens und Kritisierens zu verorten, lässt es sich als eine Urteilsform cha­

 
77 Vgl. ebd., S. 89.
78 Vgl. Boltanski, Thévenot 2011.
79 Vgl. Celikates 2009, S. 141–144.
80 Honneth 2008, S. 101.
81 Ebd., S. 101 f.

568 Hans Roth

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:13:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552


rakterisieren, in der diese latente normative Prägung in besonderem Maße 
spürbar wird. Darauf zu spekulieren, dass man die Lacher auf seiner Seite 
hat, setzt ein hohes Maß an Normenbewusstsein und sozialer Vertrautheit 
voraus. Dabei geht es nicht zwingend um Bindung oder Zugehörigkeit, 
sondern um ein implizites Wissen über eine wie auch immer geartete »Nor­
malität«, vor deren Hintergrund eine gegebene Situation als komisch emp­
funden wird. Wie Simon Critchley in seiner stark an Shaftesbury orientier­
ten philosophischen Studie On Humour argumentiert hat, offenbare sich 
in den Praktiken des Komischen, welche stillschweigenden kollektiven Über­
einkünfte zwischen den Akteuren bestehen:

»[H]umour reveals the depth of what we share. But, crucially, it does this 
not through the clumsiness of a theoretical description, but more quietly, prac­
tically and discreetly […]. The extraordinary thing about humour is that it 
returns us to common sense; by distancing us from it, humour familiarizes us 
with a common world trough its defamiliarization. If humour recalls us to 
sensus communis, then it does this by momentarily pulling us out of common 
sense, where jokes function as moments of dissensus communis. At its most 
powerful, […] humour is a paradoxical form of speech and action that defeats 
our expectations, producing laughter with its unexpected verbal inversions, 
contortions and explosion.«82

Critchleys einschränkende Formulierung »most powerful« macht deutlich, 
dass der Phänomenbereich des Komischen sehr unterschiedliche Bezugnah­
men auf den Common Sense beinhaltet. Die »kritischen« Momente, in 
denen Humor eine explosive Wirkung zu entfalten vermag, sind erfahrungs­
gemäß ungleich seltener als die zahlreichen Situationen, in denen der Wech­
sel ins Register des Komischen nur ein müdes Lächeln verursacht oder eine 
vage Andeutung bleibt. Während Critchley diese unterschiedlichen Intensi­
täten jedoch implizit auf einer linearen Skala einzusortieren scheint, resul­
tieren sie nicht zuletzt aus der Existenz von verschiedenen, von widerstrei­
tenden und sich überlappenden Auffassungen von Gemeinsinn. Besonders 
deutlich wird dies in Fällen, in denen Komik misslingt und, mit Critchley 
gesprochen, keine Rückkehr zum Common Sense stattfindet: Sobald der 
selbstreferentielle Zirkel des Humors unterbrochen wird und der Versuch, 

 
82 Critchley 2002, S. 18 f. [deutsche Übersetzung: »Der Humor enthüllt also die Tiefe dessen, was 

wir teilen. Aber entscheidend ist, dass er dies nicht durch die Unbeholfenheit einer theoretischen 
Beschreibung leistet, sondern stiller, praktischer und diskreter. […] Das Außergewöhnliche am 
Humor ist, dass er uns zum gesunden Menschenverstand zurückbringt; indem er uns von die­
sem distanziert, macht uns der Humor durch seine kleinen Strategien der Verfremdung mit 
einer gemeinsamen Welt vertraut. Wenn der Humor uns zum sensus communis zurückruft, 
dann tut er dies, indem er uns für einen Augenblick aus dem gesunden Menschenverstand her­
auszieht, in dem Witze als Augenblicke des dissensus communis funktionieren. In seiner ein­
drucksvollsten Spielart […] ist der Humor eine paradoxe Form des Sprechens und Handelns, 
welche unsere Erwartungen durchkreuzt, durch seine unerwarteten Inversionen, Verrenkungen 
und Explosionen Lachen erzeugt« (Critchley 2004, S. 29 f.)].

Der zwanglose Zwang des besseren Witzes 569

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:13:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552


eine Situation ins Komische zu wenden, nicht auf Zustimmung trifft, man­
gelt es tendenziell an einer Verständigungsgrundlage, um diesen Dissens 
aufzulösen. In der Folge sind Auseinandersetzungen um das Komische 
von zahlreichen Äußerungen durchzogen, die erkennbar vor allem an die 
Ingroup gerichtet sind und die Situationsbeschreibung der Gegenseite als 
groteske Fehleinschätzung konturieren: Was bitte soll daran verletzend sein? 
Wie kann man so etwas nur für legitime Satire halten? Wie verbohrt muss 
man sein, um …? Wer auf diese Weise an den Common Sense appelliert, 
entzieht sich der Forderung nach einer Rechtfertigung für sein Humorver­
ständnis durch einen tautologischen Verweis auf die Angemessenheit und 
Unstrittigkeit des eigenen Urteils; die Kritik des Komischen endet damit 
paradoxerweise dort, worin sie einmal ihren Ausgangpunkt nahm: beim 
Zweifel am Gemeinsinn.

Fazit

Der Beitrag ging von der Überlegung aus, dass die heutigen Kontroversen 
um das kritische und verletzende Potenzial von Komik und Satire in einer 
strukturellen Kontinuität zu tradierten Vorbehalten gegenüber den Affekten 
des Komischen und ihrer gesellschaftlichen Funktion stehen. Unter Rekurs 
auf die Behandlung dieser Thematik bei Adorno/Horkheimer, Bourdieu und 
Luhmann sowie die Position Boltanskis wurde deutlich, dass diese Vorbe­
halte in einer affektiven Selbstbezüglichkeit des Komischen begründet lie­
gen, die vor allem dann thematisch wird, wenn von den Akteuren verlangt 
wird, sich für die Bedingungen des eigenen Urteilens zu rechtfertigen – 
etwas (gemeinsam) als komisch zu empfinden ist sich bereits Rechtfertigung 
genug. Insofern es stichhaltige Argumente gibt, eine derartige Berufung 
auf einen vermeintlich unstrittigen Common Sense nicht als kritische Pra­
xis anzusehen, legt dies auch nahe, die klassische bürgerliche Vorstellung 
von Satire einer kritischen Revision zu unterziehen. Gerade mit Blick auf 
die selbsternannten Verteidiger:innen der Meinungsfreiheit lohnt es sich, 
daran zu erinnern, dass die Freiheit des Humors historisch gesehen mit den 
Geschmacksgrenzen einer gesellschaftlich dominanten Gruppe zusammen­
fällt. Wer oder was aus diesem Rahmen herausfällt, riskiert unweigerlich, 
sich lächerlich zu machen; die Entscheidung, etwas als komisch zu beurtei­
len, ist gerade nicht dazu gedacht, in eine offene Diskussion einzutreten, 
sondern dient als Aufruf, sie zu beenden.

Mit Blick auf die gegenwärtigen Auseinandersetzungen um das Komi­
sche fällt freilich auf, dass dieser performative Zirkel zwischen kollekti­
ven Überzeugungen und ihrer ironisch-distanzierten Brechung hier seine 
abschließende Wirkung verfehlt und nicht die ihm eigentümliche affektive 

7.

570 Hans Roth

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:13:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552


Autorität entfaltet: Diese Umstrittenheit – die öffentliche Artikulation unter­
schiedlicher Deutungen von komischen Situationen – zeigt, dass es einen 
gravierenden Unterschied macht, ob die Grenze von angemessener und 
verletzender Komik durch einen selbstreferentiellen Verweis auf den Com­
mon Sense bestimmt wird oder in institutionalisierten Lachverboten (und 
-geboten) verankert ist. In diesem Zusammenhang ist auffällig, dass die 
eingangs erwähnten Debatten um verletzende Komik in der Regel nicht an 
dem Punkt verharren, wo unterschiedliche Neigungen und Geschmäcker 
aufeinanderprallen, sondern im weiteren Verlauf oft das Handeln und Ver­
halten von einzelnen Institutionen und Autoritätspersonen in den Blick 
rückt: Die Stellungnahme von Horst Seehofer zur »Berufsunfähig«-Kolumne 
von Hengameh Yaghoobifarahs und die vorauseilende Entschuldigung von 
Tom Buhrow zeigen exemplarisch, dass sich die Streitparteien in der Beur­
teilung des Komischen zwar auf die Evidenz ihrer Affekte berufen mögen; 
entscheidend ist aber, ob sie über die entsprechenden Mittel verfügen, diese 
Sichtweise auch verbindlich durchzusetzen. So wurden die Äußerungen von 
Buhrow und Seehofer weniger aus dem unmittelbaren Affekt der Rezep­
tion heraus getätigt. Vielmehr handelte es sich um zwei von oben herab 
vorgenommene, nachträgliche Einlassungen, die sich aus der jeweiligen 
Machtposition heraus als eine abschließende Bewertung des jeweiligen Falls 
gerierten und dies mit der Ankündigung von weiteren Konsequenzen ver­
banden (einer Androhung von rechtlichen Schritten im Falle Seehofers, einer 
etwaigen Überprüfung der redaktionellen Abläufe im Falle Buhrows). Eine 
kritische Beschäftigung mit der Urteilskraft des Komischen darf daher nicht 
an einem Punkt verharren, an dem sich Zensurvorwürfe und Empörung 
als politisch motivierte Affektrhetoriken erweisen, sondern muss darüber 
hinaus auch jene Kipppunkte im Blick behalten, an denen die Klagen über 
den angeblichen Verfall der bürgerlichen Lachkultur sich als Versuche dar­
stellen, die Paradoxien komischer Kritik autoritär zu vereindeutigen.

Literatur

Adorno, Theodor W. 2003 a. Ästhetische Theorie. Gesammelte Schriften, Band 7, hrsg. v. 
Rolf Tiedemann unter Mitwirkung von Gretel Adorno, Susan Buck-Morss und Klaus 
Schultz. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Adorno, Theodor W. 2003 b. Noten zur Literatur. Gesammelte Schriften, Band 11, hrsg. 
v. Rolf Tiedemann unter Mitwirkung von Gretel Adorno, Susan Buck-Morss und Klaus 
Schultz. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Amlinger, Carolin; Nachtwey, Oliver 2022. Gekränkte Freiheit. Aspekte des libertären Auto­
ritarismus. Berlin: Suhrkamp.

Asmuth, Gereon 2020. Appell an die #LiebeKanzlerin. https://taz.de/Solidaritaet-fuer-Henga
meh-Yaghoobifarah/!5696769/ (Zugriff vom 07.07.2023).

Berendsen, Eva; Cheema, Saba-Nur; Mendel, Meron. Hrsg. 2019. Triggerwarnung. Identi­
tätspolitik zwischen Abwehr, Abschottung und Allianzen. Berlin: Verbrecher Verlag.

Der zwanglose Zwang des besseren Witzes 571

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:13:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://taz.de/Solidaritaet-fuer-Hengameh-Yaghoobifarah/!5696769
https://taz.de/Solidaritaet-fuer-Hengameh-Yaghoobifarah/!5696769
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552
https://taz.de/Solidaritaet-fuer-Hengameh-Yaghoobifarah/!5696769
https://taz.de/Solidaritaet-fuer-Hengameh-Yaghoobifarah/!5696769


Bergson, Henri 2011 [1900]. Das Lachen. Ein Essay über die Bedeutung des Komischen. 
Hamburg: Meiner.

Boltanski, Luc 2010. Soziologie und Sozialkritik. Frankfurter Adorno-Vorlesungen 2008. 
Berlin: Suhrkamp.

Boltanski, Luc; Thévenot, Laurent 2011. »Die Soziologie der kritischen Kompetenzen«, in 
Soziologie der Konventionen. Grundlagen einer pragmatischen Anthropologie, hrsg. v. 
Diaz-Bone, Rainer, S. 43–68. Frankfurt a. M.: Campus.

Bourdieu, Pierre 1987. Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft 
(übersetzt von Bernd Schwibs und Achim Russer). Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Cassirer, Ernst 2009. »Shaftesbury und die Renaissance des Platonismus«, in Ernst Cassirer: 
Gesammelte Werke, Band 18, hrsg. v. Recki, Birgit, S. 153–176. Hamburg: Meiner.

Celikates, Robin 2009. Kritik als soziale Praxis. Gesellschaftliche Selbstverständigung und 
kritische Theorie. Frankfurt a. M.: Campus.

Critchley, Simon 2002. On Humour. London: Routledge.
Critchley, Simon 2004. Über Humor. Aus dem Englischen von Erik M. Vogt. Wien: Turia + 

Kant.
Daub, Adrian 2022. Cancel Culture Transfer. Wie eine moralische Panik die Welt erfasst. 

Berlin: Suhrkamp.
Eagleton, Terry 1994. Ästhetik. Die Geschichte ihrer Ideologie. Stuttgart: J. B. Metzler.
Fietz, Lothar 1996. »›Versuche‹ einer Theorie des Lachens im 18. Jahrhundert: Addison, 

Hutcheson, Beattie«, in Semiotik, Rhetorik und Soziologie des Lachens. Vergleichende 
Studien zum Funktionswandel des Lachens vom Mittelalter zur Gegenwart, hrsg. v. 
Fietz, Lothar; Fichte, Jörg; Ludwig, Hans-Werner, S. 239–251. Tübingen: Niemeyer.

Fraser, Nancy 1990. »Rethinking the Public Sphere: A Contribution to the Critique of 
Actually Existing Democracy«, in Social Text 25/26, S. 56–80.

Freud, Sigmund 2012 [1905]. Der Witz und seine Beziehung zum Unbewußten. Frankfurt a. 
M.: Fischer.

Gasteiger, Caroline 2020. »WDR-Redakteure werfen Buhrow mangelnde Rückendeckung 
vor«, in Süddeutsche Zeitung vom 4. Januar 2020. www.sueddeutsche.de/medien/wdr-
tom-buhrow-redaktionsvertretung-umweltsau-video-1.4745301 (Zugriff vom 7.7.2023).

Geisenhanslüke, Achim 2017. »Philosophie«, in Komik. Ein interdisziplinäres Handbuch, 
hrsg. v. Wirth, Uwe, S. 52–77. Stuttgart: Metzler.

Habermas, Jürgen 2015. Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kate­
gorie der bürgerlichen Gesellschaft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Honneth, Axel 2008. »Verflüssigungen des Sozialen. Zur Gesellschaftstheorie von Luc Bolt­
anski und Laurent Thévenot«, in WestEnd 5, 2, S. 84–103.

Horkheimer, Max; Adorno, Theodor W. 2017. Dialektik der Aufklärung. Philosophische 
Fragmente. Frankfurt a. M.: Fischer.

Jung, Simone; Kempf, Viktor. Hrsg. 2023. Entgrenzte Öffentlichkeit. Debattenkulturen im 
politischen und medialen Wandel. Bielefeld: transcript.

Kindt, Tom 2017. »Komik«, in Komik. Ein interdisziplinäres Handbuch, hrsg. v. Wirth, 
Uwe, S. 2–6. Stuttgart: J. B. Metzler.

Kruse, Jan-Philipp; Müller-Mall, Sabine. Hrsg. 2020. Digitale Transformationen der Öffent­
lichkeit. Weilerwist: Velbrück.

Ludigs, Dirk 2020. »Autoritäre Reflexe: Zu den Reaktionen auf Hengameh Yaghoobifarahs 
›taz‹-Kolumne«, in Siegessäule vom 26. Juni 2020. www.siegessaeule.de/magazin/autori­
täre-reflexe/ (Zugriff vom 26.04.2023).

Luhmann, Niklas 1985. »Zum Begriff der sozialen Klasse«, in Soziale Differenzierung. Zur 
Geschichte einer Idee, hrsg. v. Luhmann, Niklas, S. 119–162. Opladen: Westdeutscher 
Verlag.

Matuschek, Milosz; Kaiser, Gunnar 2020. Appell für freie Debattenräume. https://idw-euro
pe.org (Zugriff vom 07.07.2023).

Minkmar, Nils 2020. »Die Empörung der anderen«, in Der Spiegel vom 27. Juni 2020, 
S. 110.

Müller-Kampel, Beatrix 2012. »Komik und das Komische: Kriterien und Kategorien«, in 
LiTheS: Zeitschrift für Literatur- und Theatersoziologie 7, S. 5–39.

572 Hans Roth

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:13:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.sueddeutsche.de/medien/wdr-tom-buhrow-redaktionsvertretung-umweltsau-video-1.4745301
http://www.sueddeutsche.de/medien/wdr-tom-buhrow-redaktionsvertretung-umweltsau-video-1.4745301
https://www.siegessaeule.de/magazin/
https://idw-europe.org
https://idw-europe.org
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552
http://www.sueddeutsche.de/medien/wdr-tom-buhrow-redaktionsvertretung-umweltsau-video-1.4745301
http://www.sueddeutsche.de/medien/wdr-tom-buhrow-redaktionsvertretung-umweltsau-video-1.4745301
https://www.siegessaeule.de/magazin/
https://idw-europe.org
https://idw-europe.org


Müller-Schöll, Nikolaus 2013. »Das letzte Lachen. Spielart des Eigensinns und Verhaltens­
weise der Kälte«, in Dunkelzonen und Lichtspiele. Festschrift zum 65. Geburtstag von 
Lutz Ellrich, hrsg. v. Stepina, Clemens, S. 177–197. St. Wolfgang: Edition Art Science.

Nuhr, Dieter 2020. »Kabarettist im Interview: Dieter Nuhr sorgt sich um die Debatten-Kul­
tur«, in Kölnische Rundschau vom 20. Januar 2020. www.rundschau-online.de/kultur/k
abarettist-im-interview-dieter-nuhr-sorgt-sich-um-die-debatten-kultur-208722 (Zugriff 
vom 07.07.2023).

Peitz, Dirk 2020. »Lisa Eckhart: Wie einmal die Cancel Culture nach Hamburg kam«, in 
Zeit online vom 8. August 2020. www.zeit.de/kultur/literatur/2020-08/lisa-eckhart-com
edian-cancel-culture-hamburg (Zugriff vom 07.07.2023).

Platon 2019. Nomoi (übersetzt von Klaus Schöpsdau, mit Anmerkungen und einem Nach­
wort von Michael Erler). Stuttgart: Reclam.

Plessner, Helmuth 2016 [1941]. »Lachen und Weinen. Eine Untersuchung über die Grenzen 
menschlichen Verhaltens«, in Helmuth Plessner: Ausdruck und menschliche Natur. 
Gesammelte Schriften VII, hrsg. v. Dux, Günther; Marquard, Odo; Ströker, Elisabeth, 
S. 201–387. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Prütting, Lenz 2013. Homo Ridens. Eine phänomenologische Studie über Wesen, Formen 
und Funktionen des Lachens in drei Bänden. Band 2. Freiburg: Karl Alber.

Rauterberg, Hanno 2015. Die Kunst und das gute Leben. Über die Ethik der Ästhetik. 
Berlin: Suhrkamp.

Roth, Hans 2022. Die komische Differenz. Zur Dialektik des Lächerlichen in Theater und 
Gesellschaft. Bielefeld: Aisthesis.

Schneider, Johannes 2020. »Lisa Eckhart: Sich schön inkorrekt durchamüsieren«, in Zeit 
online vom 6. Mai 2020. www.zeit.de/kultur/2020-05/lisa-eckhart-kabarettistin-antisem
itismus-harvey-weinstein-woody-allen (Zugriff vom 07.07.2023).

Schmidt, Siegfried J. 2006. »Inszenierungen der Beobachtung von Humor«, in Komik – 
Medien – Gender, hrsg. v. Block, Friedrich, S. 19–51. Bielefeld: Aisthesis.

Schwind, Klaus 2001. »Komisch«, in Ästhetische Grundbegriffe (ÄGB). Historisches Wör­
terbuch in sieben Bänden. Band 3: Harmonie – Material, hrsg v. Barck, Karlheinz, 
S. 332–384. Stuttgart, Weimar: J. B. Metzler.

Seeliger, Martin; Sevignani, Sebastian. Hrsg. 2021. Ein neuer Strukturwandel der Öffentlich­
keit? Leviathan Sonderband 37. Baden-Baden: Nomos.

Shaftesbury, Anthony Ashley Cooper, third Earl of 1992 [1711]. »Sensus Communis: An 
Essay on the Freedom of Wit and Humour«, in Standard Edition. Sämtliche Werke, aus­
gewählte Briefe und nachgelassene Schriften. Band I, 3 Ästhetik, hrsg., übersetzt und 
kommentiert v. Benda, Wolfram et al., S. 14–129. Stuttgart: Frommann-Holzboog,

Stollmann, Rainer 2011. »Aspekte einer Kritischen Theorie des Lachens und der Medien«, in 
Nach dem Film 12. https://nachdemfilm.de/issues/text/aspekte-einer-kritischen-theorie-d
es-lachens-und-der-medien (Zugriff vom 07.07.2023).

Susemichel, Lea; Kastner, Jens 2018. Identitätspolitiken. Konzepte und Kritiken in 
Geschichte und Gegenwart der Linken. Münster: Unrast.

Ullrich, Wolfgang 2017. Wahre Meisterwerke. Stilkritik einer neuen Bekenntniskultur. Ber­
lin: Wagenbach.

Warner, Michael 2005. Publics and Counterpublics. New York: Zone Books.
Wernli, Tamara 2020. »Alles Kunstbanausen. Tamaras Welt«, in Weltwoche 27/2020, S. 58.
Yaghoobifaraah, Hengameh 2020 a. »Abschaffung der Polizei: All cops are berufsunfähig«, 

in die tageszeitung vom 15. Juni 2020. https://taz.de/Abschaffung-der-Polizei/!5689584/ 
(Zugriff vom 07.07.2023).

Yaghoobifaraah, Hengameh 2020 b. »Lisa Eckhart und der Antisemitismus: Ein ganz altes 
Lied«, in die tageszeitung vom 3. Mai 2020. https://taz.de/Lisa-Eckhart-und-der-Antise
mitismus/!5679755/ (Zugriff vom 07.07.2023).

Yücel, Deniz 2020. »Kein Mensch ist Müll«, in Die Welt vom 23. Juni 2020, S. 21.

Der zwanglose Zwang des besseren Witzes 573

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:13:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.rundschau-online.de/kultur/kabarettist-im-interview-dieter-nuhr-sorgt-sich-um-die-debatten-kultur-208722
https://www.rundschau-online.de/kultur/kabarettist-im-interview-dieter-nuhr-sorgt-sich-um-die-debatten-kultur-208722
https://www.zeit.de/kultur/literatur/2020-08/lisa-eckhart-comedian-cancel-culture-hamburg
https://www.zeit.de/kultur/literatur/2020-08/lisa-eckhart-comedian-cancel-culture-hamburg
https://www.zeit.de/kultur/2020-05/lisa-eckhart-kabarettistin-antisemitismus-harvey-weinstein-woody-allen
https://www.zeit.de/kultur/2020-05/lisa-eckhart-kabarettistin-antisemitismus-harvey-weinstein-woody-allen
https://nachdemfilm.de/issues/text/aspekte-einer-kritischen-theorie-des-lachens-und-der-medien
https://nachdemfilm.de/issues/text/aspekte-einer-kritischen-theorie-des-lachens-und-der-medien
https://taz.de/Abschaffung-der-Polizei/!5689584
https://taz.de/Lisa-Eckhart-und-der-Antisemitismus/!5679755
https://taz.de/Lisa-Eckhart-und-der-Antisemitismus/!5679755
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552
https://www.rundschau-online.de/kultur/kabarettist-im-interview-dieter-nuhr-sorgt-sich-um-die-debatten-kultur-208722
https://www.rundschau-online.de/kultur/kabarettist-im-interview-dieter-nuhr-sorgt-sich-um-die-debatten-kultur-208722
https://www.zeit.de/kultur/literatur/2020-08/lisa-eckhart-comedian-cancel-culture-hamburg
https://www.zeit.de/kultur/literatur/2020-08/lisa-eckhart-comedian-cancel-culture-hamburg
https://www.zeit.de/kultur/2020-05/lisa-eckhart-kabarettistin-antisemitismus-harvey-weinstein-woody-allen
https://www.zeit.de/kultur/2020-05/lisa-eckhart-kabarettistin-antisemitismus-harvey-weinstein-woody-allen
https://nachdemfilm.de/issues/text/aspekte-einer-kritischen-theorie-des-lachens-und-der-medien
https://nachdemfilm.de/issues/text/aspekte-einer-kritischen-theorie-des-lachens-und-der-medien
https://taz.de/Abschaffung-der-Polizei/!5689584
https://taz.de/Lisa-Eckhart-und-der-Antisemitismus/!5679755
https://taz.de/Lisa-Eckhart-und-der-Antisemitismus/!5679755


Zusammenfassung: Ausgehend von jüngeren Kontroversen um verletzende Satire und 
Cancel Culture, konturiert der Beitrag die Affekte des Komischen als einen Grenzfall 
legitimer Kritik, deren kritische Potenziale oft im Verweis auf ihre Selbstreferentialität in 
Abrede gestellt werden. In Auseinandersetzung mit unterschiedlichen gesellschaftstheore­
tischen Positionen wird in dem Beitrag argumentiert, dass diese affektive Selbstbezüglich­
keit des Komischen ein Spezifikum der modernen bürgerlichen Lachkultur darstellt, das 
auch die gegenwärtigen Auseinandersetzungen um Komik maßgeblich bestimmt.

Stichworte: Satire, Komik, Komiktheorie, Soziologie der Kritik, Cancel Culture, Öffent­
lichkeit

The Unforced Force of the Better Joke. Satire and Comedy as Liminal Forms 
of Legitimate Critique

Summary: Drawing on recent controversies about satire and cancel culture, the article 
describes humor and comedy as a liminal form of legitimate critique, insofar as their 
critical potential is often denied by reference to their affective self-referentiality. Examin­
ing different sociological positions, the article argues that this constellation is a specific 
feature of modern bourgeois culture of laughter, whose paradoxes still determine the 
current debates about comedy.

Keywords: satire, comedy, theory of laughter, sociology of critique, cancel culture, public 
sphere

Autor

Hans Roth
Freie Universität Berlin
Institut für Theaterwissenschaft
Grunewaldstraße 35
12165 Berlin
Deutschland
hans.roth@fu-berlin.de

574 Hans Roth

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:13:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-552

