
40

Ram A. Mall

Zur Kritik einer  
eurozentrisch-rassistisch-kolonialistisch 

orientierten Philosophiegeschichtsschreibung 

Vorschläge zu ihrer Überwindung im Geiste  
einer interkulturell philosophischen Orientierung  

in Curriculum, Lehre und Forschung 

1. Zur begrifflichen Klärung des Terminus 
›interkulturelle philosophische Orientierung‹

In weltphilosophischer Geistesverwandtschaft heißt es bei Karl Jaspers: 
»Wir sind auf dem Wege vom Abendrot der europäischen Philosophie 
durch die Dämmerung unserer Zeit zur Morgenröte der Weltphilosophie«.1

Diese fast prophetisch klingenden Worte mögen manchen ein wenig 
gestelzt erscheinen, aber sie weisen auf die Notwendigkeit eines längst 
fälligen weltphilosophischen Diskurses hin. Der europäische philosophi-
sche Diskurs ist zweifelsohne ein großartiger Diskurs, aber er ist eben 
nicht ein Menschheitsdiskurs, solange er sich eurozentrisch gestaltet. 

Immer wo und immer wenn Philosophie konkrete Gestalt gewinnt, 
geschieht dies in einer bestimmten Kultur, in einer bestimmten Sprache 
und an einem bestimmten Ort. Dies heißt ›Orthaftigkeit‹ der Philoso-
phie. Philosophie geht aber in keiner bestimmten Sprache, in keiner be-
stimmten Tradition und an keinem bestimmten Ort ausschließlich auf: 
Dies heißt ›Ortlosigkeit der Philosophie‹. So weht der Geist der Philo-
sophie, wo er will. 

Es ist eine hausgemachte, ja selbstverschuldete Anmaßung der westli-
chen Philosophie gewesen, sich zu singularisieren und in einem Atemzug 
zu universalisieren. Dieser selbstverschuldete, hausgemachte Anspruch, 
als eine ›historische Kontingenz‹ im Gefolge des lang dauernden Koloni-
alismus, war und ist eine Art ›theoretische Gewalt‹, die als Anspruch the-
oretisch lächerlich sein mag. Aber die tragische Seite besteht darin, dass 
er sich in der Komplizenschaft mit der über Jahrhunderte dauernden 

1	  		 Karl Jaspers, Philosophische Autobiographie, München: Piper 1977, S.121. 
An dieser Stelle möchte ich Frau Kollegin Franziska Dübgen meinen tief 
empfundenen Dank für ihre sprachlich-stilistischen Korrekturen und ebenso 
für ihre sympathisch-kritischen Kommentare und Vorschläge aussprechen.

https://doi.org/10.5771/9783748962816-40 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


41

kolonialen Macht weltweit durchgesetzt hat. Nicht dass es keine Wider-
stände dagegen gab und gibt, aber die theoretisch besseren Argumente 
konnten sich gegen die kolonial-imperialistische Macht nicht durchset-
zen. Die Habermas’sche Rede von der ›Macht der besseren Argumente‹ 
kann daher schillernd sein.

Meine These von der ›orthaften Ortlosigkeit‹ der Philosophie lehnt 
die universelle Singularität eines bestimmten Geburtsortes der Philoso-
phie ab und plädiert für die These von einer Pluralität der Ursprungsor-
te wie beispielsweise China, Indien, Europa, um nur einige Geburtsorte 
der Philosophie zu nennen. 

Interkulturelle Philosophie ist auch nicht ein Eklektizismus der ver-
schiedenen philosophischen Traditionen, deren Darstellung über die Phi-
losophiegeschichte fast im Sinne einer Buchbinderkunst nebeneinander 
heute noch zu finden ist.

Interkulturelle Philosophie ist nicht so sehr der Name einer bestimm-
ten Disziplin der Philosophie, sondern eher der Name einer geistigen, phi-
losophischen Einstellung, Einsicht, Überzeugung und Haltung, die alle 
kulturellen Prägungen der einen ›philosophia perennis‹ wie ein Schatten 
begleitet und verhindert, dass diese sich in den absoluten Stand setzen. 

Methodisch verfährt sie dabei so, dass sie kein Begriffssystem unnö-
tig privilegiert, für einen methodisch epistemischen Pluralismus plädiert 
und stets begriffliche Konkordanz anstrebt. So leistet sie einen wesent-
lichen Beitrag zu einem befreienden Diskurs. Wie man von einer ›Theo-
logie der Befreiung‹ spricht, könnte man auch von einer interkulturell 
orientierten ›Philosophie der Befreiung‹ sprechen. 

Interkulturelle Philosophie indiziert demnach einen Konflikt, weil die 
über lange Zeit hinweg vernachlässigten philosophischen Kulturen, die 
aus Ignoranz, Arroganz und auch wegen diverser außerphilosophischer 
Machtfaktoren missverstanden und unterdrückt wurden, im heutigen 
postkolonialen Weltkontext der Philosophie ihre Gleichberechtigung 
einklagen – und dies zu Recht.

Interkulturelle Philosophie stellt auch einen Anspruch dar, weil die 
nicht-europäischen Philosophien und Kulturen sich mit ihren je eigenen 
Fragestellungen und Lösungsansätzen am weltphilosophischen Diskurs 
beteiligen wollen. So stellt Interkulturelle Philosophie auch einen Eman-
zipationsprozess dar, wobei festzuhalten bleibt, dass es hierbei nicht um 
eine Emanzipation im engeren Sinne des innereuropäischen Denkens 
im Zeitalter der Aufklärung geht, sondern um eine Emanzipation des 
nicht- und außereuropäischen Denkens von seinen jahrhunderte-, ja so-
gar jahrtausendealten in Europa entstandenen einseitigen Bildern. Die 
europäische Aufklärung ist zwar eine großartige Leistung gewesen, aber 
sie war eher janusköpfig, denn sie verletzte gerade die Ideale der Frei-
heit, Gleichheit und Brüderlichkeit im Zeitalter der europäischen Kolo-
nialisierung weltweit. 

ZUR KRITIK DER PHILOSOPHIEGESCHICHTSSCHREIBUNG

https://doi.org/10.5771/9783748962816-40 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


42

Neben dem Begriff der Interkulturellen Philosophie ist es ganz wichtig, 
sich zu vergegenwärtigen, dass die Konzeption einer analogischen Her-
meneutik mit ihrem Motto des ›Verstehen-Wollens‹ und des ›Verstanden-
werden-Wollens‹ von zentraler Bedeutung ist. Das heutige reziproke ›An-
gesprochen-Sein‹ der Kulturen, Philosophien und Religionen ist von ganz 
anderer Qualität als das Gewesene. Das qualitativ Neue an dem heuti-
gen post-kolonialen Angesprochen-Sein Asiens, Afrikas und Lateiname-
rikas durch Europa und Europas durch Asien, Afrika und Lateinamerika 
besteht darin, dass die nicht-europäischen Kulturen mit ihren je eige-
nen Stimmen am heutigen Gespräch beteiligt sind. Die Jahrhunderte des 
Kolonialismus kannten und erlaubten keinen Dialog, sondern führten 
vielmehr über Jahrhunderte hinweg einen Monolog. Das heutige, ›post-
koloniale‹ Gespräch führt zu einem vierdimensionalen hermeneutisch-
dialektischen Dialog:

1.	 das Selbstverständnis, die Selbsthermeneutik Europas, 
2.	 das Fremdverständnis Europas,
3.	 das Selbstverständnis (die Selbsthermeneutik) der nicht-europäi-

schen Kulturen und 
4.	 das Fremdverständnis (die Fremdhermeneutik) der nicht-europäi-

schen Kulturen. 

Hierbei sollten Dialoge zwischen nicht-westlichen Kulturen angestrebt 
werden und nicht lediglich in Abgrenzung gegenüber Europa. 

Europa ist lange, ja viel zu lange von der Überzeugung ausgegangen, 
dass die Europäer nicht nur sich selbst am besten verstehen, sondern 
auch die Nicht-Europäer besser verstehen als diese sich selbst. Was für 
eine ›hermeneutische Anmaßung‹. 

Das postkoloniale Zeitalter hat jedoch mit sich gebracht, dass Europa 
heute auch von Nichteuropa interpretiert, kritisiert und auch gewürdigt 
wird. Dieses ›Interpretierbargewordensein‹ Europas durch Nichteuropa 
ist eine Zäsur und überrascht die Europäer mehr als die Nicht-Europäer, 
denn Europa hat oft im Namen des Dialogs in der lang dauernden Kolo-
nialzeit eine hochmütige monologische Hermeneutik betrieben.

Heute, im Zeitalter des Postkolonialismus und der Globalisierung, 
ist Hermeneutik keine Einbahnstraße mehr. Unser Philosophieren muss 
sich heute daher ›ent-europäisieren‹ und nicht ›anti-europäisieren‹. Es 
sind eher die philosophischen Fragestellungen als Antworten, die die 
PhilosophInnen – ob intra- oder interkulturell – mehr verbinden als ihre 
Antworten.

RAM A. MALL

https://doi.org/10.5771/9783748962816-40 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


43

2. Zur Kritik und Korrektur  
der eurozentrisch-rassistisch-kolonialistisch orientierten 

Historiographie der Philosophie 

Vorausschicken möchte ich hier Folgendes: Geht man von einem Ober-
begriff ›Kolonialismus‹ aus, so sollte man von unterschiedlichen For-
men des Kolonialismus bzw. Rassismus sprechen. So wird nicht zu Un-
recht von dem indischen Kastenwesen als dem ältesten Apartheidsystem 
gesprochen. 

In der Euphorie der erfolgreichen europäischen Expansion im 18. und 
19. Jahrhundert schreibt G.W.F. Hegel: »Mit dem Eintritt des christli-
chen Prinzips ist die Erde für den Geist geworden. Die Welt ist umschifft 
und für die Europäer ein Rundes. Was noch nicht von ihnen beherrscht 
wird, ist entweder nicht der Mühe wert oder aber noch bestimmt, be-
herrscht zu werden.«2

Jenseits einer philosophischen Kultur der Bescheidenheit und Offenheit 
möchte man in voller Anerkennung der Philosophie Hegels sagen dür-
fen, dass diese Worte von ›Borniertheit‹, Einäugigkeit, Beschränktheit und 
Anmaßung zeugen. Man möchte gern erfahren, wie Hegel auf das post-
koloniale Zeitalter reagiert hätte. Einige der großen Matadore der euro-
päischen Philosophie – von Aristoteles angefangen über David Hume, 
Immanuel Kant, Hegel, Edmund Husserl u.a. – hegten rassistisches Ge-
dankengut. Sie werden nicht selten auch als ›Schreibtischtäter-Rassisten‹ 
in der europäischen Philosophiegeschichtsschreibung betitelt. Keiner die-
ser Philosophen hat je einen schwarzen Menschen gesehen, aber dennoch 
haben sie von ihrem Schreibtisch aus rassistische Thesen vertreten, die 
nur auf eine praktische Anwendung warteten. Gerade diese praktische 
Anwendung geschah durch den lang andauernden Kolonialismus. 

Hegel – und nicht nur Hegel – erblickte in der erfolgreichen, universel-
len Verbreitung der europäischen Kultur im Zeitalter des Imperialismus, 
Kolonialismus und Missionarismus die Bestätigung einer rechtmäßigen 
und moralisch verpflichtenden Europäisierung. Von diesen unverzeihli-
chen, menschenverachtenden Ansichten Hegels (und nicht nur Hegels) 
war der Weg zu ›Menschenzoos‹ auf dem europäischen Boden nicht 
weit. Hierbei vergaß Hegel, dass die Gründe dafür nicht so sehr in der 

2			   Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Welt-
geschichte, Philos. Bibl. 171 d, Hamburg: Meiner 1955, S. 763. Eine weite-
re Kehrseite der philosophischen Kultur macht sich bei Hegel bemerkbar, 
wenn er das folgende Urteil über Konfuzius fällt: »Aus seinen Originalwer-
ken kann man das Urteil fällen, dass es für den Ruhm des Konfutse besser 
gewesen wäre, wenn sie nicht übersetzt worden wären.« Hegel, Vorlesun-
gen über die Geschichte der Philosophie I, in: Werke in 20 Bänden, Frank-
furt am Main: Suhrkamp 1971, S.121. 

ZUR KRITIK DER PHILOSOPHIEGESCHICHTSSCHREIBUNG

https://doi.org/10.5771/9783748962816-40 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


44

Überzeugungskraft der europäischen Ideen lagen, sondern vielmehr in der 
Anwendung der Gewalt in diversen Formen. Dennoch muss man He-
gel zugutehalten, dass er in seiner Philosophiegeschichtsschreibung auch 
außereuropäische Traditionen miteinbezieht. Leider legt er das ›tertium 
comparationis‹ ausschließlich in der europäischen Philosophie fest. Und 
hierhin liegt seine eurozentrische Einäugigkeit. Dennoch möchte ich hier 
Hegels lebenslanges Interesse an Indischer Philosophie nicht unerwähnt 
lassen. Hegel war in der Tat viel belesener, unter anderem mit Blick auf die 
Lektüre und Kenntnis der Indischen Philosophie, als beispielsweise sein 
Kontrahent Arthur Schopenhauer. Bis spät in seine Berliner Zeit hat er im-
mer wieder Indische Philosophie gelesen und in den Konzeptionen der Ve-
danta-Philosophie große Verwandtschaft mit seinen eigenen Ideen gesehen 
– der absolute Geist Hegels und der Begriff ›Atman‹ oder ›Brahman‹, als 
das alles Erklärende und begründende letztgültige Prinzip in der Vedanta-
Philosophie, zeigen Familienähnlichkeiten. Sein ambivalentes Verhältnis 
zur Indischen Philosophie und Religion lässt sich vielleicht auch dadurch 
erklären, dass er der zu hohen Lobpreisung der Indischen Philosophie und 
Kultur durch die Romantiker nicht zustimmen wollte und konnte. So blieb 
Hegel bis zum Schluss ambivalent und entwickelte ein widersprüchliches, 
von Exotismus geprägtes Verhältnis zur Indischen Philosophie und Reli-
gion. Das Exotische zog ihn an und stieß ihn zugleich auch ab. 

Die folgenden Worte Mircea Eliades sind warnend und zukunftswei-
send: »Ich habe oft betont: Die westliche Philosophie kann sich nicht 
endlos nur innerhalb ihrer eigenen Tradition bewegen, ohne provinzi-
ell zu werden.« 3 Diese Worte Eliades, so möchte ich hinzufügen, gelten 
›mutatis mutandis‹ für alle philosophischen Traditionen – chinesische, 
indische, afrikanische oder lateinamerikanische, falls diese sich univer-
salisieren. Der Historiker Dipesh Chakrabarty spricht in seinem Stan-
dardwerk Europa als Provinz, dass er Europa provinzialisieren möchte, 
um so die Welt besser in den Blick zu bekommen.4

3	  		 Mircea Eliade, Die Sehnsucht nach dem Ursprung, Wien: Europa-Verlag 1973, 
S. 208; vgl. Ram Adhar Mall, »Interkulturelle Philosophie und Historiographie«, 
in: Manfred Brocker/Heino Nau (Hg.), Ethnozentrismus, Darmstadt: Primus 
1997, S. 69–89; vgl. auch: Ninian Smart, Weltgeschichte des Denkens. Die geisti-
gen Traditionen der Menschheit, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 
2002; Frederick Charles Copleston, Philosophies and Cultures, Oxford: Ox-
ford University Press 1980 und Randall Collins, The Sociology of Philosophies. 
A Global Theory of Intellectual Change, Cambridge: Harvard University Press 
1998; Ram Adhar Mall/Heinz Hülsmann, Die drei Geburtsorte der Philosophie. 
China, Indien, Europa, Bonn: Bouvier 1989; vgl. auch Mall, »Zur orthaften Ort-
losigkeit der philosophischen Rationalität«, in: Günter Abel (Hg.), Kreativität. 
XX. Deutscher Kongress für Philosophie, Hamburg: Meiner 2006, S. 492–519.

4	  		 Dipesh Chakrabarty, Europa als Provinz. Perspektiven postkolonialer Ge-
schichtsschreibung, Frankfurt am Main/New York: Campus 2010.

RAM A. MALL

https://doi.org/10.5771/9783748962816-40 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


45

Eliade hat ferner die interessante und heute noch aktuelle Frage auf-
geworfen, wie es dazu kam, dass es dem indischen Geist nicht gelungen 
ist, in Europa Fuß zu fassen, anders als es der gräko-lateinischen Kul-
tur in der ersten Renaissance im 14. bis 16. Jahrhundert gelungen ist.

Eliade spricht in diesem Zusammenhang von einer ›zweiten missglück-
ten Renaissance‹ und meint damit die Entdeckung der Sanskrit-Sprache, 
der ›Upanischaden‹ und des Buddhismus am Ende des 18. und im 19. 
Jahrhundert in Europa. Es wurde sogar eine Erneuerung Europas durch 
diese Entdeckung Asiens erwartet. Die deutschen Romantiker, vor allem 
Friedrich Rückert und die Geschwister Friedrich und August Schlegel, die 
Hegel ein Dorn im Auge waren, träumten von einer solchen Erneuerung 
Europas durch Asien. Der Hauptgrund des Fehlschlags besteht für Eliade 
darin, dass die zweite Renaissance im Gegensatz zur ersten primär eine 
Angelegenheit der Orientalisten blieb und von den FachphilosophInnen, 
TheologInnen, LiteratInnen, KünstlerInnen und HistorikerInnen nur we-
nig beachtet, geschweige denn ernst genommen wurde.

Sollten wir in einer nie dagewesenen globalisierten Welt von heute 
an der Schwelle einer ›dritten Renaissance‹ stehen (und ich meine, dass 
hierfür vieles spricht), so ist dies nicht so sehr das Verdienst der Orienta-
listInnen und EthnologInnen als vielmehr ein Ergebnis der historischen 
Präsenz der nicht-europäischen Kulturen in der postkolonialen globa-
len Situation heute. 

3. Einige Vorschläge zur Überwindung  
eurozentrischer Philosophiegeschichtsschreibung  

in Lehre, Forschung und Curriculum 

Die westliche politische und epistemische Macht und Dominanz mit Un-
terstützung der kolonialen Erziehungsstrategie hat das koloniale Curri-
culum überall institutionalisiert. Dies lässt sich an folgendem Beispiel 
aufzeigen: Als die Universität Kalkutta (meine Alma Mater) in der ersten 
Hälfte des 19. Jahrhunderts von der britischen Kolonialmacht gegrün-
det wurde, existierten dort so viele Fakultäten wie an den Universitäten 
in Cambridge, Oxford und London. Indische Philosophie war dort aber 
nicht ein Teil des philosophischen Fachbereichs. Die kolonialherrschaft-
liche Begründung lautete, Philosophie sei nur griechisch-europäisch. Die 
großen indischen PhilosophInnen, wie beispielsweise K.C. Bhattacharya, 
lehrten nur Kant und Hegel, aber nicht Shankara und Nagarjuna. Die 
indische Kunst soll für die viktorianischen Kolonialherren viel zu ›ero-
tisch‹ gewesen sein, um ein universitäres akademisches Fach zu werden. 
Die britische Kolonialmacht verbot sogar auch die Lehre und Praxis der 
Ayurvedischen Medizin. 

ZUR KRITIK DER PHILOSOPHIEGESCHICHTSSCHREIBUNG

https://doi.org/10.5771/9783748962816-40 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


46

Indische WissenschaftlerInnen sprechen heute daher von einem wis-
senschaftlichen Rassismus (scientific racism) während der britischen Ko-
lonialherrschaft in Indien. Die Erfindung des telegraphischen Codesys-
tems und die Klassifikation von Fingerabdrücken wurden beispielsweise 
bereits von zwei indischen Offizieren am Ende des 19. Jahrhunderts er-
funden. Diese Erfindungen werden jedoch bis heute in der Literatur den 
Briten zugeschrieben. 

Unter der Vielfalt der Perspektiven der Interkulturellen Philosophie 
ist die didaktische Perspektive in gewisser Hinsicht jedoch die wichtigs-
te, da sie den praktischen Versuch darstellt, das Anliegen der interkultu-
rellen philosophischen Orientierung im weltphilosophischen Diskurs in 
Curriculum, Lehre und Forschung zum Tragen zu bringen. Mit anderen 
Worten sollte hierbei zukünftig eine ›angewandte interkulturelle philo-
sophische Orientierung‹ angestrebt werden.

Einige europäische PhilosophInnen haben sich ein sehr trickreiches, 
hausgemachtes, selbstverschuldetes und sogar einfältiges Argumentati-
onsmuster zurechtgelegt, wenn sie die europäische Philosophie als die 
einzige Philosophie rechtfertigen wollen.

Auf die Frage ›Können Nicht-Europäer philosophisch denken?‹ ant-
wortet die europäische Philosophiegeschichtsschreibung ›Ja.‹, aber sie 
verfolgt dabei folgendes Argumentationsmuster: Ähnelt die außereuro-
päische Philosophie der europäischen, dann sei sie bloß eine Wiederho-
lung und daher redundant. Ist sie dagegen grundverschieden, dann sei 
sie keine Philosophie. 

Fast alle Bücher über die Geschichte der Philosophie in der westli-
chen Hemisphäre sind de facto Geschichten der europäischen Philoso-
phie, ohne als solche ausgewiesen zu werden. Das Adjektiv ›europäisch‹ 
wurde mit Hilfe außer-philosophischer Faktoren universalisiert. Die-
se Faktoren liegen im Wesentlichen in den Machtfaktoren der kolonia-
len Herrschaft des Westens über Asien, Afrika und Lateinamerika. Die-
se Machtfaktoren insbesondere kolonialer, kultureller, imperialistischer, 
ja auch rassistischer Natur haben dazu geführt, dass sich europäische 
Denkweisen und Konzepte global durchsetzen konnten. So ist der Uni-
versalisierungsanspruch der westlichen Philosophie eine hausgemachte, 
historische Kontingenz.5 

Samuel Huntington, eigentlich ein knochenharter, eurozentrischer Den-
ker par excellence, spricht als ein Realpolitiker – und dies ist lobenswert 

5	  		 Vgl. David F. Cooper, World Philosophies. An Historical Introduction, Ox-
ford: Blackwell 1996; Eliot Deutsch, Introduction to World Philosophies, 
New York: Prentice Hall 1997; Ninian Smart, World Philosophies, Lon-
don: Routledge 1998; John C. Plott, Global History of Philosophy, Vol. 
1–5, New Delhi: Banarsidass 1963–1989 und Bina Gupta/Jitendra Nath 
Mohanty (Hg.), Philosophical Questions East and West, New York, Ox-
ford: Rowman & Littlefield Publishers 2000. Globalgeschichte und eine 

RAM A. MALL

https://doi.org/10.5771/9783748962816-40 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


47

– von den unsäglichen Brutalitäten der Kolonialzeit, wenn er schreibt: 
»Der Westen eroberte die Welt nicht durch die Überlegenheit seiner Ideen 
oder Werte oder seiner Religion (zu der sich nur wenige Angehörige an-
derer Kulturen bekehrten), sondern vielmehr durch seine Überlegenheit 
bei der Anwendung von organisierter Gewalt. Oftmals vergessen Westler 
diese Tatsache; Nichtwestler vergessen sie niemals.«6 Habermas ist noch 
deutlicher und spricht in einem Interview von einer »unheiligen Trinität 
von Kolonialismus, Christentum und Eurozentrismus« und nennt die-
se »die dunkle Kehrseite der europäischen Mission, der Modernität.«7 

In unserem Buch Die drei Geburtsorte der Philosophie. China – In-
dien – Europa weisen wir einen ausschließlichen Anspruch der europäi-
schen Philosophie dagegen zurück. »Der Hinweis auf die dreifache Ge-
burt der Philosophie versucht deutlich zu machen, dass es den absoluten 
Anspruch des Einen nicht geben kann ohne die Auszeichnung eines Or-
tes und einer Zeit. Weder der ausgezeichnete Ort noch die ausgezeich-
nete Zeit sollten uns fixieren.«8 

So ist unsere interkulturell philosophisch orientierte Historiographie 
der Philosophie erstens gegen den selbstverschuldeten Gegensatz ›Okzi-
dent – Orient‹ und zweitens für ein ›orthaft –ortloses‹ philosophisches 
Denken, das sich jenseits dieses Gegensatzes befindet. Unsere Theorie 
und Praxis der interkulturell orientierten Historiographie der Philoso-
phie ist nicht gegen die westlichen historiographischen Modelle gerich-
tet. Sie lehnt nur ihren exklusiven Zentrismus und Provinzialismus ab. 
Freilich gilt dies für alle Historiographien der Philosophie, falls sie ihren 
Provinzialismus universalisieren. Singularisierung und Universalisierung 
dürfen und sollen nicht zusammengehen. Diese interkulturelle philoso-
phische Orientierung impliziert eine Art ›Kopernikanische Wende‹ in 

de-kolonialisierte Historiographie der Philosophie im Geiste der heutigen, 
in dieser Gestalt nie da gewesenen, Globalisierung sind verpflichtet, ins Ge-
spräch zu kommen und so ihr Anliegen gemeinsam mit ihren je eigenen 
Akzentuierungen zum Tragen zu bringen. Denn weder ist die europäissche 
Geschichte ›die‹ Geschichte, noch ist die europäische Philosophie ›die‹ Phi-
losophie. 

6	  		 Samuel Huntington, Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpoli-
tik im 21. Jahrhundert, München/Wien: Goldmann 1996, S. 68.

7	  		 Jürgen Habermas, Religion and Rationality. Essays on Reason, God, and 
Modernity. With an Introduction by Eduardo Mendieta, Cambridge: MIT 
Press 2002, S. 152.

8	  		 Mall/Hülsmann, Die drei Geburtsorte der Philosophie; vgl. auch Mall, »Zur 
orthaften Ortlosigkeit der philosophischen Rationalität«, in: Günter Abel 
(Hg.), Kreativität. XX. Deutscher Kongress für Philosophie, Hamburg: Mei-
ner 2006, S. 492–519; Rolf Elberfeld, Philosophieren in einer globalisierten 
Welt. Wege zu einer transformativen Phänomenologie, Freiburg/München: 
Verlag Karl Alber 2017. 

ZUR KRITIK DER PHILOSOPHIEGESCHICHTSSCHREIBUNG

https://doi.org/10.5771/9783748962816-40 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


48

unserer interkulturellen Historiographie der Philosophie. Für lange Zeit 
hat die europäische Philosophie sich als die einzige ›Sonne der Philoso-
phie‹ präsentiert und alle anderen außereuropäischen philosophischen 
Traditionen drehten sich um diese eine Sonne der europäischen Philo-
sophie wie Planeten. 

In unserem postkolonialen, globalisierten Zeitalter ist die europäische 
Stimme eine Stimme in der Vielfalt der Stimmen. Daher steht heute die 
eine Sonne der einen ›philosophia perennis‹, zumindest als eine regulati-
ve Idee, im Zentrum. Alle Philosophien, ob europäisch oder nicht-euro-
päisch, drehen sich um diese eine Sonne, die niemandes Besitz allein ist. 
Gefordert wird hier ein philosophiedidaktisches Modell der Inklusion 
und nicht der Exklusion. 

Es gibt eine lange Reihe von Ausdrücken, die sich mit der langen Peri-
ode der eurozentrischen Historiographie befassen: Dekolonisierung, De-
konstruktion, Interkulturalisierung, Rekontextualisierung und Dekon-
zeptualisierung. Eine der verheerenden Wirkungen der lang andauernden 
Kolonialzeit war (und stellenweise noch ist) es, dass sie zu der folgenden 
Fiktion führte: Philosophie sei westlich und nur westlich. Mit Recht wird 
darauf hingewiesen, die Philosophie sei nicht nur rassistisch, kolonialis-
tisch, sondern auch weiß, maskulin und anti-feministisch. Edmund Hus-
serl ist der Ansicht, dass alle anderen Völker sich ›europäisieren‹ könnten 
und sollten, während ›wir‹ Europäer, wenn wir uns recht verstünden, uns 
nie ›indianisieren‹ würden. Der Vater der Phänomenologie war darüber 
hinaus gegen die Habilitation der Frauen. Seine Assistentin Edith Stein 
konnte aus diesem Grunde nicht habilitieren. Husserl war auch gegen die 
Habilitation von Emmy Noether, ebenfalls jüdischer Abstammung wie er 
selbst, die später eine der größten MathematikerInnen in den USA wur-
de. Dies ist eine Manifestation epistemischer Ungerechtigkeit. 

Ein Vorschlag zur Globalisierung der interkulturellen Philosophie in 
Lehre und Forschung und zu einem interkulturell-philosophisch orien-
tierten Curriculum sei hier unterbreitet:

Oft werden, hauptsächlich seitens der Philosophiestudierenden und 
des akademischen Mittelbaus, folgende Fragen gestellt: Warum werden 
außereuropäische Philosophien nicht im Curriculum des Philosophie-
studiums an den westlichen Hochschulen angeboten? Ist eine Transfor-
mation des philosophischen Lehrplans an den westlichen Universitäten 
nicht schon längst überfällig? Sind wir nicht der philosophischen Kultur 
zutiefst verpflichtet, Philosophiestudium im Kontext der Weltphiloso-
phien zu gestalten? Sind weiterführende Schulen und Hochschulen nicht 
grundsätzlich dazu verpflichtet, die Studierenden darüber zu informie-
ren, wie die philosophischen Fragestellungen und Lösungsansätze in an-
deren weltphilosophischen Traditionen aussehen?

Es zeugt in der Tat von keiner großen akademischen Offenheit, wenn 
unsere PhilosophiestudentInnen ihren Bachelor- oder Master-Abschluss 

RAM A. MALL

https://doi.org/10.5771/9783748962816-40 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


49

oder gar ihre Promotion in Philosophie machen und PhilosophInnen wie 
beispielsweise Platon, Aristoteles, Kant, Hume, Hegel, Friedrich Nietz-
sche u.a. kennen lernen, ohne jedoch jemals die Namen der außereuro-
päischen PhilosophInnen wie beispielsweise Lao Tzu, Konfuzius, Na-
garjuna, Shankara oder Avicenna und Al-Ghazali, Sadi u. a. gehört zu 
haben. Ähnlich verhält es sich, wenn es um philosophische Probleme, 
Fragestellungen, Systeme und ähnliches geht. Wir stellen hier die Fra-
ge nach den Implikationen eines interkulturell-philosophisch orientier-
ten Curriculums. 

Was wir heute dringend brauchen, ist eine nicht-eurozentrische (nicht 
aber eine anti-eurozentrische) Vorgehensweise, um philosophische The-
men im Geiste einer interkulturellen philosophischen Orientierung zu 
bearbeiten. Unsere interkulturelle Orientierung ist eine ›proto-methodo-
logische‹ epistemische Instanz, die die Einheit der Philosophie angesichts 
ihrer Vielfalt zum Thema macht. Das Lernen und Lehren der Philoso-
phie im interkulturellen Geist würde auch bedeuten, dass die Studie-
renden lernen, dass wir stets philosophischer Argumente bedürfen, dass 
dies aber nicht heißt, dass jene von Natur aus für alle überzeugend sein 
müssen. 

Selbst das oft erwähnte Diktum, Philosophie könne es nur in einer 
schriftlichen Tradition geben, ist viel zu logozentrisch. Philosophisches 
Denken geht seiner Versprachlichung voraus. Hinzukommt, dass Philo-
sophie keine Sprache zu ihrer einzigen Muttersprache macht. Sie ist von 
Natur aus ›polylogisch‹.

Sprache gehört den Menschen, die sie sprechen, und nicht umgekehrt. 
Es war und ist oft noch immer eine europäisch-philosophische Einäugig-
keit zu meinen, Philosophie spreche beispielsweise nur Griechisch und 
Deutsch. Unsere interkulturell-philosophische und postkoloniale Per
spektive braucht ferner interkulturell orientierte LehrerInnen und For-
scherInnen. Es kommt einer epistemischen ›Gewalt‹ gleich, wenn unsere 
Universitäten den großen Reichtum der Weltphilosophie in Lehre und 
Forschung nicht integrieren. Die Internationalisierung, beispielsweise der 
Studierendenschaft, hat das Philosophieren polyzentrisch gemacht, und 
dies ist eine sehr willkommene Situation und Wende, auch im Sinne der 
interkulturellen Philosophie in Lehre und Forschung.

An dieser Stelle möchte ich einige Gründe nennen, warum es wichtig 
und notwendig ist, mit einer interkulturell orientierten, pädagogischen 
Wende in Curriculum, Lehre und Forschung an westlichen Universitä-
ten anzufangen:

Es ist notwendig, weil die neuen Generationen der Philosophiestudie-
renden eine Darstellung der philosophischen Themen von einer welt-
philosophischen Perspektive brauchen. Auch auf den Gebieten der 
Forschung wird eine interkulturell-philosophische Orientierung dem 
Zuwachs der neuen Erkenntnisse dienlicher sein als die alte, enge und 

ZUR KRITIK DER PHILOSOPHIEGESCHICHTSSCHREIBUNG

https://doi.org/10.5771/9783748962816-40 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


50

hegemoniale Historiographie der Philosophie mit ihrem eurozentrischen 
Curriculum. Heute bedürfen wir eines philosophischen Diskurses jen-
seits der engen Grenzen dieser oder jener philosophischen Tradition. Und 
eine solche Wende ist nicht nur wünschenswert und notwendig, sondern 
auch unvermeidlich.9 

Hierfür sind die richtigen Adressaten die philosophischen Fachbe-
reiche, die PhilosophielehrerInnen und nicht zu vergessen die Wissen-
schaftsministerien im Geiste interkultureller, philosophischer Orien-
tierung. Erfreulicherweise gibt es ernstzunehmende PhilosophInnen in 
westlichen Ländern, die der Ansicht sind, es gebe genuin außereuro-
päische Denksysteme, die fraglos das Prädikat ›Philosophie‹ verdienen. 

Während meiner fast 40-jährigen Lehrtätigkeit, hauptsächlich an den 
Universitäten in Deutschland, habe ich oft erfahren, dass die Studieren-
den der Philosophie wissbegieriger und interessierter waren als das Lehr-
personal, das ja mit dem eurozentrischen Philosophiecurriculum groß 
geworden ist.

Es sind andere Fachbereiche wie beispielsweise Indologie, Sinologie, 
Afrikanistik und dergleichen dafür verantwortlich, die Studierenden 
über indische, chinesische und afrikanische Sprachen, Kulturen, Religi-
onen etc. zu informieren. Wie sähe es aus, hätten die Universitäten, bei-
spielsweise in Indien, einen Fachbereich ›Deutschologie‹? Nicht nur der 
großen Mehrheit der PhilosophielehrerInnen an den Universitäten man-
gelt es an Kenntnissen über chinesische, indische oder afrikanische Philo-
sophie. Die Behauptung, Philosophie sei lediglich griechisch-europäisch, 
ist fast ein apriorisches Argument, das transzendentalphilosophisch und 
ideologisch-eurozentrisch vorgeht und nicht falsifiziert werden kann. 
Sich so dem Fallibilismus zu entziehen, ist hausgemacht.

Ich erinnere mich lebhaft an den Fall einer Studentin von mir an einer 
deutschen Universität. Sie wollte ihre Masterarbeit über die Philosophie 
Nagarjunas (eines buddhistischen Philosophens) und Meister Eckhart 
schreiben. Ich willigte ein, die Arbeit zu betreuen. Sie musste aber ihr 
Vorhaben von dem Dekanat genehmigt bekommen. Dort erfuhr sie, dass 
sie ihr Vorhaben nicht im Fachbereich Philosophie, sondern im Fachbe-
reich Indologie oder Sinologie realisieren könne. In einem meiner Semi-
nare konnte ich der Versuchung nicht widerstehen und stellte den Stu-
dierenden daher die Frage: »Was meinen Sie: Wenn ich über Hegel oder 
Kant meinen Magister machen will, soll ich zum Fachbereich Germanis-
tik gehen?« Die Studierenden merkten, dass hier irgendetwas grundsätz-
lich schiefläuft. Die hausgemachte eurozentrische Überzeugung von der 

9	  		 Anm.: Sehr zu Recht fordert Axel Honneth eine begriffsgeschichtliche Wen-
de, um so die kolonialen und politischen Schattenseiten Europas zu thema-
tisieren. Axel Honneth, »Die Curricula in Schulen und Universitäten müs-
sen umgebaut werden«, Die Zeit 25/2023, 07.06.2023, S. 46.

RAM A. MALL

https://doi.org/10.5771/9783748962816-40 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


51

europäischen Philosophie als der einzigen Gestalt der Philosophie ist das 
Grundübel, das keinen horizontalen Bezug zwischen europäischer und 
außereuropäischer Philosophie zulässt. 

Während meiner Lehrtätigkeit an der Universität Heidelberg Anfang 
der neunziger Jahre hatte ich mehrere Gelegenheiten mit Hans-Georg 
Gadamer, dem Vater der modernen Hermeneutik, zu sprechen. In mei-
nen Publikationen10 habe ich die Hermeneutik Gadamers als ›reduktiv‹ 
bezeichnet. Im Laufe eines Gesprächs kamen wir einmal darauf zu spre-
chen, ob Indische Philosophie auch eine genuine Gestalt der Philosophie 
sei. Sehr wohlwollend und in seiner unnachahmlichen freundlichen Art 
sagte Gadamer: »Herr Kollege, auch wenn Indische Philosophie keine 
genuine Philosophie im Sinne der europäischen ist, weil ihre Antworten 
nicht Antworten auf die eigentlich philosophischen Fragen sind, ist sie 
eine großartige Weisheitstradition«. Höflich protestierte ich. Aber dann 
beruhigte, ja tröstete mich Gadamer in seiner beneidenswerten kultivier-
ten Art mit seinem oft gebrauchten ›Mantra‹: »Unsere Gespräche wer-
den uns eines Tages den Ausweg zeigen.« 

Meine interkulturelle Vorgehensweise beinhaltet ferner, dass wir auch 
die Frage nach den Sprachkenntnissen stellen müssen. Alle philosophi-
schen Traditionen der Welt behandeln in ihrer problem- und themen-
orientierten Vorgehensweise Themen wie beispielsweise Erfahrung, 
Vernunft, Ethik, Logik, Ästhetik, Gerechtigkeit und dergleichen. Philo-
sophInnen in der ganzen Welt schreiben über diese und ähnliche Themen 
in verschiedenen Sprachen. Oft höre ich in diesem Zusammenhang sei-
tens vieler KollegInnen, dass uns und unseren Studierenden die Sprach-
kenntnisse fehlten, um mit ihnen Texte außereuropäischer PhilosophIn-
nen zu lesen. Es ist richtig: Die Fähigkeit, die Texte in Originalsprachen 
lesen zu können, ist unsere erste und beste Wahl. Aber es ist fast blau-
äugig zu glauben, dass die Fähigkeit, so viele Sprachen zu beherrschen, 
von der großen Mehrheit der Lernenden und Lehrenden erreichbar wäre. 
Ferner ist dieser Grund idealiter vertretbar und wünschbar, aber realiter 
ist er eher scheinheilig. In einem diesbezüglichen Gespräch stellte ich an 
meine Kollegen einmal die Frage: Liest nicht die überwältigende Zahl 
unserer Studierenden hier in Deutschland Platon in Übersetzung? 

Warum dann diese Bedenken, wenn es um außereuropäische Philoso-
phien geht? Hinzutritt, dass wir heute sehr gute Übersetzungen außereu-
ropäischer Philosophien in europäischen Sprachen vorliegen haben, und 
dies sowohl von den EuropäerInnen als auch von den jeweiligen Mut-
tersprachlerInnen. Nicht viel anders verhält es sich auf dem Gebiet des 
Philosophiestudiums in Indien. Nicht alle Studierenden lesen Indische 

10	 		 Mall/Hülsmann, Die drei Geburtsorte der Philosophie, Ram Adhar Mall, 
Hans-Georg Gadamers Hermeneutik interkulturell gelesen, Interkulturelle 
Bibliothek, Band 19, Nordhausen: Traugott Bautz 2005.

ZUR KRITIK DER PHILOSOPHIEGESCHICHTSSCHREIBUNG

https://doi.org/10.5771/9783748962816-40 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


52

Philosophie in Sanskrit. Ferner kennt die Geschichte genügend Beispie-
le, dass man auch durch die Lektüre in Übersetzungen ein großer Kenner 
werden und sein kann. Thomas von Aquin, der keine oder mangelhaf-
te Kenntnis der griechischen Sprache hatte, war einer der besten Kenner 
der Aristotelischen Philosophie. 

Ein anderes leuchtendes Beispiel aus unserer Zeit ist der Philosoph 
Karl Jaspers. Er hielt in den letzten Jahren seiner Lehrtätigkeit an der 
Universität Basel Seminare und Vorlesungen über Chinesische Philoso-
phie und Indische Philosophie, ohne die Texte im Original zu lesen. Ein 
bekanntes Gespräch mit einem Journalisten zu diesem Thema belegt 
dies. Hinzu kommt, dass einen Text in der Originalsprache lesen zu kön-
nen, keine Garantie für ein einheitliches Verständnis der Materie ist. 
Denn wäre dies so, wie könnten deutsche Rechts- und Linkshegelianer 
das Werk Hegels so unterschiedlich, ja sogar konträr verstehen und deu-
ten? Es sieht so aus: Eine Sprache zu verstehen ist eine notwendige, je-
doch nicht hinreichende Bedingung für das Sachverstehen.

Man hat in diesem Sinne manchmal den Indologen – und dies nicht 
ganz zu Unrecht – vorgeworfen, dass sie mit ihren kompetenten Sprach-
kenntnissen die philologische Seite zu sehr auf Kosten der philosophi-
schen Inhalte hervorgehoben haben.11 In einem diesbezüglichen Ge-
spräch fragte ich einst einen deutschen Kollegen, ob er eigentlich Bücher 
über Indische Philosophie gelesen habe. Er antwortete, er habe die Urtei-
le der deutschen Indologen als begründet angenommen, dass Indien zwar 
großartige Religiosität, aber keine echte Philosophie besitze. Ich konnte 
meine Gegenfrage nicht zurückhalten und fragte ihn: »Würden Sie das 
Urteil eines Germanisten über die Kritik der reinen Vernunft ohne wei-
teres übernehmen?« 

Ein anderer gangbarer Weg, philosophische Themen im weltphiloso-
phischen Kontext interkulturell philosophisch zu lesen und so das in-
terkulturelle Verstehen zu fördern, besteht darin, dass national und in-
ternational philosophische Texte aus verschiedenen philosophischen 
Traditionen in andere Sprachen übersetzt werden. 

Trotz aller Einschränkungen hinsichtlich der Übersetzungen sollten 
die Philosophiestudierenden und Philosophielehrenden eine umfassende 
Sicht der verschiedenen philosophischen Fragestellungen und Lösungs-
ansätze im weltphilosophischen Maßstab erhalten. Beispielsweise hin-
sichtlich der Logik könnten die Studierenden lernen, dass die indische 

11	 		 In diesem Sinne warnt Jaspers vor einer übertriebenen Philologisierung. Er 
schreibt: »Aber man hat sich zu wehren gegen die Pedanterie der philologi-
schen Gelehrten. Wirkliche Berichtigungen wird man von ihnen immer dank-
bar annehmen, aber die Diskreditierung der ganzen, auf das Universale ge-
henden Arbeitsweise, zu der sie ständig geneigt sind, wird man entschieden 
bekämpfen.« Karl Jaspers, Weltgeschichte der Philosophie. Einleitung. Aus 
dem Nachlass, hrsg. v. Hans Saner, München/Zürich: Piper 1982, S.109.

RAM A. MALL

https://doi.org/10.5771/9783748962816-40 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


53

syllogistische Theorie nicht nur den dreigliedrigen europäischen Syllo-
gismus kennt, sondern von einem fünfgliedrigen Syllogismus ausgeht. 

Zusätzlich zu der zwei- und dreiwertigen Logik würden die Studieren-
den ferner erfahren, dass die indische Jain-Philosophie beispielsweise von 
einer ›siebenwertigen Logik‹ (Saptbhanginaya) ausgeht. Die Studieren-
den können ebenso lernen, dass indische Epistemologie sechs Erkennt-
nismittel kennt. So wird der Zugang zu alternativen Epistemologien ge-
öffnet mit dem Ergebnis epistemischer Vielfalt im weltphilosophischen 
Diskurs, um so die ›epistemologische Apartheid‹ zu überwinden. Es ist 
wahr, wir können die vergangenen Versäumnisse nicht rückgängig ma-
chen, aber wir können sehr wohl das Philosophiecurriculum interkul-
turalisieren, indem wir die Weite und Tiefe interkulturellen Reichtums 
zum Tragen kommen lassen. 

Zusätzlich zu der größeren Verfügbarkeit der Übersetzungen möch-
te ich abschließend auf das wichtigste Erfordernis hinweisen, dass Phi-
losophielehrerInnen der interkulturellen philosophischen Orientierung 
gegenüber offen sind und den Geist der Philosophie überall wehen las-
sen. Und diese Vorgehensweise, wie ich wiederholt unterstrichen habe, 
plädiert für eine ›proto-hermeneutische‹ Überzeugung, zu lesen, zu inter-
pretieren und lesen und interpretieren zu lassen, ohne der Versuchung zu 
unterliegen, irgendeine bestimmte Lesart, Interpretation in den absolu-
ten Stand zu setzen. Dies ist ein philosophisch-ethisches Gebot nicht nur 
interkulturell, sondern ebenso intrakulturell. 

Es gibt prinzipiell mehrere methodische Zugänge,12 wie das Philoso-
phieren im weltphilosophischen Diskurs angeboten werden könnte. Ei-
nige seien hier kurz genannt:

Die chronologische Vorgehensweise wird am meisten vertreten. Es 
kann ferner eine systematische Orientierung geben. Es besteht ebenso 
die Möglichkeit, die verschiedenen Schulen der Philosophie als einen Zu-
gang zu wählen. Man kann ferner auch mit individuellen PhilosophIn-
nen und ihren Philosophien anfangen. 

Zusätzlich zu diesen diversen methodologischen Zugängen gibt es 
die problemorientierte, themenorientierte Historiographie der Phi-
losophie, die ich vorziehe, weil sie uns erlaubt, die philosophischen 
Themen, Fragestellungen und Lösungsansätze im Geiste einer inter-
kulturellen philosophischen Orientierung darzustellen und diese im 
weltphilosophischen Kontext zu diskutieren. Philosophische Fragestel-
lungen weisen grundsätzlich mehr Gemeinsamkeiten unter den Phi-
losophInnen der Welt auf als ihre Antworten. Philosophie im Geiste 

12	 		 Vgl. Gupta/Mohanty, Philosophical Questions; Rolf Elberfeld, Philosophie-
ren in einer globalisierten Welt. Wege zu einer transformativen Phänome-
nologie, Freiburg/München: Verlag Karl Alber 2017; Markus Wirtz, Religi-
onsphilosophie. Eine Einführung, Stuttgart: Metzler 2022.

ZUR KRITIK DER PHILOSOPHIEGESCHICHTSSCHREIBUNG

https://doi.org/10.5771/9783748962816-40 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


54

unserer interkulturellen philosophischen Orientierung ist ein Mensch-
heitsdiskurs, der aus selbstverschuldeten Gründen von westlichen Phi-
losophInnen ignoriert wurde.

4. Resümee

Am Ende formuliere ich einige Vorschläge für eine Philosophie im welt-
philosophischen Geiste:

1. Frage nicht, wie Differenzen aus der Welt zu schaffen sind, ob in-
ter- oder intrakulturell, sondern wie mit ihnen umzugehen ist! Denn 
interkulturelle philosophische Orientierung ist im Grunde genommen 
fast eine Tautologie, denn wenn zwei indische PhilosophInnen in Indien 
oder zwei deutsche PhilosophInnen in Deutschland aufeinandertreffen, 
so treffen im Grunde genommen zwei Kulturen der Philosophie aufei-
nander. 

2. Konsens soll sein, Dissens ist da. Kompromiss (Überlappung) scheint 
der eigentlich geeignete Weg zu sein. 

3. Interkulturelle philosophische Orientierung sorgt dafür, dass die 
Kompromisse, soweit möglich, nicht faul werden. 

4. Praktiziere die philosophische (und nicht nur philosophische) Tu-
gend der Verzichtleistung auf jedweden Absolutheitsanspruch sowohl in 
der Theorie als auch in der Praxis.

5. Lasse alle Denk- bzw. Lesarten zu, bis auf die Lesart, die neben sich 
keine andere zulässt, und lerne so die Kunst zu philosophieren und phi-
losophieren zu lassen. 

6. Lerne die Kunst der Gewaltlosigkeit zu üben sowohl im Sinne einer 
theoretischen als auch im Sinne einer praktischen Gewalt und übe so die 
Tugend der Verzichtleistung auf den Absolutheitsanspruch.

7. Beachte: Nicht die Standpunkthaftigkeit ist ein Skandalon, son-
dern nur die Verabsolutierung eines bestimmten Standpunktes. Die Al-
gorithmen des menschlichen Denkens dürfen nicht reduktiv hermeneu-
tisch traktiert werden.

Hier möchte ich auf die sehr lehrreichen Worte zweier nicht in erster 
Linie Fach-, sondern DichterphilosophInnen, Friedrich Hölderlin und 
Tagore, hinweisen: Hölderlin schreibt in einem Brief an Hegel: »Einig 
zu sein, ist göttlich und gut; woher ist die Sucht denn / unter den Men-
schen, dass nur einer und eines nur sei.«13 In seinem Vortrag zum »Par-
lament der Religionen« schreibt der indische Philosoph Rabindranath 
Tagore: »Wenn je eine solche Katastrophe über die Menschheit herein-
brechen sollte, dass eine einzige Religion, [Kultur, Philosophie, Politik 

13	 		 Friedrich Hölderlin, Sämtliche Werke und Briefe Bd.1, hrsg. v. Gustav Mieth, 
München: Luchterhand 1970, S. 241.

RAM A. MALL

https://doi.org/10.5771/9783748962816-40 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


55

u. a., Anm. v. R. M.] alles überschwemmte, dann müsste Gott für eine 
zweite Arche Noah sorgen, um seine Geschöpfe vor seelischer Vernich-
tung zu retten.«14 

Beide DichterphilosophInnen geben uns den Ratschlag, unsere gut ge-
meinte und verständliche ›Sehnsucht‹ nach Einheit nicht mit der »Sucht 
nach Einheitlichkeit, nach Einförmigkeit zu verwechseln«. Diese Rat-
schläge gelten ›mutatis mutandis‹ für alle Unternehmungen des mensch-
lichen Geistes. 

Das Projekt ›Interkulturelle Philosophie‹ zielt auf einen solchen Para-
digmenwechsel im Diskurs der Weltphilosophien. Mein, unser hoffent-
lich nicht allzu utopischer Traum besteht darin, dass das Philosophie-
ren im Geiste der interkulturellen philosophischen Orientierung bald 
der Leiter der interkulturellen Philosophie nicht mehr bedarf. Interkul-
turelle philosophische Orientierung ist nicht nur eine intellektuelle, aka-
demische, sondern ebenso eine ethische, didaktische und politische Ver-
pflichtung. Es geht heute eigentlich um eine ›Angewandte Interkulturelle 
Philosophie‹ im weltphilosophischen Diskurs verbunden mit einer Sen-
sibilität für Unterschiede und Gemeinsamkeiten, und dies sowohl inter- 
als auch intrakulturell.

Ich wünschte mir, dass die folgenden Worte Helmut Plessners, mei-
nes Lehrers in Göttingen, heute in Philosophiegeschichtsschreibung und 
Curriculum, in Lehre und Forschung zum Tragen kämen: 

»In dem Verzicht auf die Vormachtstellung des europäischen Wert- und 
Kategoriensystems gibt sich der europäische Geist erst den Horizont 
auf die ursprüngliche Mannigfaltigkeit der geschichtlich gewordenen 
Kulturen und ihrer Weltaspekte ganz frei. In dem Verzicht auf die Ab-
solutheit der Voraussetzungen, welche diese Freilegung selbst erst mög-
lich machen, werden diese Voraussetzungen zum Siege geführt. Europa 
siegt, indem es entbindet.«15 

14	 		 Rabindranath Tagore, zitiert in Gustav Mensching, Toleranz und Wahrheit 
in der Religion. Hamburg: Wartburg Verlag 1966, S. 178.

15	 		 Helmuth Plessner, Zwischen Philosophie und Gesellschaft. Ausgewählte Ab-
handlungen und Vorträge, Berlin: Suhrkamp 1979, S. 299.

ZUR KRITIK DER PHILOSOPHIEGESCHICHTSSCHREIBUNG

https://doi.org/10.5771/9783748962816-40 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748962816-40 - am 16.01.2026, 00:03:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

