RamMm A. Ma1LL

Zur Kritik einer
eurozentrisch-rassistisch-kolonialistisch
orientierten Philosophiegeschichtsschreibung

Vorschlige zu ihrer Uberwindung im Geiste
einer interkulturell philosophischen Orientierung
in Curriculum, Lehre und Forschung

1. Zur begrifflichen Klarung des Terminus
»interkulturelle philosophische Orientierung:

In weltphilosophischer Geistesverwandtschaft heifst es bei Karl Jaspers:
»Wir sind auf dem Wege vom Abendrot der europiischen Philosophie
durch die Dammerung unserer Zeit zur Morgenrote der Weltphilosophie«.!

Diese fast prophetisch klingenden Worte mogen manchen ein wenig
gestelzt erscheinen, aber sie weisen auf die Notwendigkeit eines langst
filligen weltphilosophischen Diskurses hin. Der europiische philosophi-
sche Diskurs ist zweifelsohne ein groflartiger Diskurs, aber er ist eben
nicht ein Menschheitsdiskurs, solange er sich eurozentrisch gestaltet.

Immer wo und immer wenn Philosophie konkrete Gestalt gewinnt,
geschieht dies in einer bestimmten Kultur, in einer bestimmten Sprache
und an einem bestimmten Ort. Dies heifSt >Orthaftigkeit< der Philoso-
phie. Philosophie geht aber in keiner bestimmten Sprache, in keiner be-
stimmten Tradition und an keinem bestimmten Ort ausschliefSlich auf:
Dies heift »Ortlosigkeit der Philosophie«. So weht der Geist der Philo-
sophie, wo er will.

Es ist eine hausgemachte, ja selbstverschuldete AnmafSung der westli-
chen Philosophie gewesen, sich zu singularisieren und in einem Atemzug
zu universalisieren. Dieser selbstverschuldete, hausgemachte Anspruch,
als eine >historische Kontingenz«< im Gefolge des lang dauernden Koloni-
alismus, war und ist eine Art »theoretische Gewalt., die als Anspruch the-
oretisch lacherlich sein mag. Aber die tragische Seite besteht darin, dass
er sich in der Komplizenschaft mit der tiber Jahrhunderte dauernden

1 Karl Jaspers, Philosophische Autobiographie, Miinchen: Piper 1977, S.121.
An dieser Stelle mochte ich Frau Kollegin Franziska Diibgen meinen tief
empfundenen Dank fiir ihre sprachlich-stilistischen Korrekturen und ebenso
fiir ihre sympathisch-kritischen Kommentare und Vorschlige aussprechen.

40

hittps://del.org/10.5771/9783748962816-40 - am 16.01.2026, 00:03:47. @)



https://doi.org/10.5771/9783748962816-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZUR KRITIK DER PHILOSOPHIEGESCHICHTSSCHREIBUNG

kolonialen Macht weltweit durchgesetzt hat. Nicht dass es keine Wider-
stainde dagegen gab und gibt, aber die theoretisch besseren Argumente
konnten sich gegen die kolonial-imperialistische Macht nicht durchset-
zen. Die Habermas’sche Rede von der >Macht der besseren Argumente«
kann daher schillernd sein.

Meine These von der >orthaften Ortlosigkeit< der Philosophie lehnt
die universelle Singularitit eines bestimmten Geburtsortes der Philoso-
phie ab und pladdiert fiir die These von einer Pluralitit der Ursprungsor-
te wie beispielsweise China, Indien, Europa, um nur einige Geburtsorte
der Philosophie zu nennen.

Interkulturelle Philosophie ist auch nicht ein Eklektizismus der ver-
schiedenen philosophischen Traditionen, deren Darstellung tiber die Phi-
losophiegeschichte fast im Sinne einer Buchbinderkunst nebeneinander
heute noch zu finden ist.

Interkulturelle Philosophie ist nicht so sehr der Name einer bestimm-
ten Disziplin der Philosophie, sondern eher der Name einer geistigen, phi-
losophischen Einstellung, Einsicht, Uberzeugung und Haltung, die alle
kulturellen Pragungen der einen >philosophia perennis< wie ein Schatten
begleitet und verhindert, dass diese sich in den absoluten Stand setzen.

Methodisch verfahrt sie dabei so, dass sie kein Begriffssystem unno-
tig privilegiert, fur einen methodisch epistemischen Pluralismus pladiert
und stets begriffliche Konkordanz anstrebt. So leistet sie einen wesent-
lichen Beitrag zu einem befreienden Diskurs. Wie man von einer >Theo-
logie der Befreiung« spricht, konnte man auch von einer interkulturell
orientierten >Philosophie der Befreiung« sprechen.

Interkulturelle Philosophie indiziert demnach einen Konflikt, weil die
tiber lange Zeit hinweg vernachlissigten philosophischen Kulturen, die
aus Ignoranz, Arroganz und auch wegen diverser aufSerphilosophischer
Machtfaktoren missverstanden und unterdriickt wurden, im heutigen
postkolonialen Weltkontext der Philosophie ihre Gleichberechtigung
einklagen — und dies zu Recht.

Interkulturelle Philosophie stellt auch einen Anspruch dar, weil die
nicht-européischen Philosophien und Kulturen sich mit ihren je eigenen
Fragestellungen und Losungsansitzen am weltphilosophischen Diskurs
beteiligen wollen. So stellt Interkulturelle Philosophie auch einen Eman-
zipationsprozess dar, wobei festzuhalten bleibt, dass es hierbei nicht um
eine Emanzipation im engeren Sinne des innereuropdischen Denkens
im Zeitalter der Aufklirung geht, sondern um eine Emanzipation des
nicht- und aufSereuropdischen Denkens von seinen jahrhunderte-, ja so-
gar jahrtausendealten in Europa entstandenen einseitigen Bildern. Die
europaische Aufkliarung ist zwar eine grofSartige Leistung gewesen, aber
sie war eher januskopfig, denn sie verletzte gerade die Ideale der Frei-
heit, Gleichheit und Briiderlichkeit im Zeitalter der europiischen Kolo-
nialisierung weltweit.

hittps://del.org/10.5771/9783748962816-40 - am 16.01.2026, 00:03:47. @)



https://doi.org/10.5771/9783748962816-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

RAM A. MALL

Neben dem Begriff der Interkulturellen Philosophie ist es ganz wichtig,
sich zu vergegenwirtigen, dass die Konzeption einer analogischen Her-
meneutik mit ihrem Motto des >Verstehen-Wollens< und des »Verstanden-
werden-Wollens« von zentraler Bedeutung ist. Das heutige reziproke >An-
gesprochen-Sein« der Kulturen, Philosophien und Religionen ist von ganz
anderer Qualitit als das Gewesene. Das qualitativ Neue an dem heuti-
gen post-kolonialen Angesprochen-Sein Asiens, Afrikas und Lateiname-
rikas durch Europa und Europas durch Asien, Afrika und Lateinamerika
besteht darin, dass die nicht-europiischen Kulturen mit ihren je eige-
nen Stimmen am heutigen Gesprich beteiligt sind. Die Jahrhunderte des
Kolonialismus kannten und erlaubten keinen Dialog, sondern fithrten
vielmehr tiber Jahrhunderte hinweg einen Monolog. Das heutige, >post-
koloniale< Gesprich fiihrt zu einem vierdimensionalen hermeneutisch-
dialektischen Dialog:

das Selbstverstindnis, die Selbsthermeneutik Europas,
das Fremdverstiandnis Europas,

3. das Selbstverstindnis (die Selbsthermeneutik) der nicht-europai-
schen Kulturen und

4. das Fremdverstindnis (die Fremdhermeneutik) der nicht-europaii-
schen Kulturen.

Hierbei sollten Dialoge zwischen nicht-westlichen Kulturen angestrebt
werden und nicht lediglich in Abgrenzung gegentiber Europa.

Europa ist lange, ja viel zu lange von der Uberzeugung ausgegangen,
dass die Europder nicht nur sich selbst am besten verstehen, sondern
auch die Nicht-Europaer besser verstehen als diese sich selbst. Was fiir
eine >hermeneutische AnmafSung:.

Das postkoloniale Zeitalter hat jedoch mit sich gebracht, dass Europa
heute auch von Nichteuropa interpretiert, kritisiert und auch gewiirdigt
wird. Dieses >Interpretierbargewordensein< Europas durch Nichteuropa
ist eine Zasur und iiberrascht die Europder mehr als die Nicht-Europaer,
denn Europa hat oft im Namen des Dialogs in der lang dauernden Kolo-
nialzeit eine hochmiitige monologische Hermeneutik betrieben.

Heute, im Zeitalter des Postkolonialismus und der Globalisierung,
ist Hermeneutik keine Einbahnstrafle mehr. Unser Philosophieren muss
sich heute daher >ent-europdisieren< und nicht >anti-europdisieren<. Es
sind eher die philosophischen Fragestellungen als Antworten, die die
Philosophlnnen — ob intra- oder interkulturell — mehr verbinden als ihre
Antworten.

42

hittps://del.org/10.5771/9783748962816-40 - am 16.01.2026, 00:03:47. @)



https://doi.org/10.5771/9783748962816-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZUR KRITIK DER PHILOSOPHIEGESCHICHTSSCHREIBUNG

2. Zur Kritik und Korrektur
der eurozentrisch-rassistisch-kolonialistisch orientierten
Historiographie der Philosophie

Vorausschicken mochte ich hier Folgendes: Geht man von einem Ober-
begriff »Kolonialismus«< aus, so sollte man von unterschiedlichen For-
men des Kolonialismus bzw. Rassismus sprechen. So wird nicht zu Un-
recht von dem indischen Kastenwesen als dem altesten Apartheidsystem
gesprochen.

In der Euphorie der erfolgreichen europaischen Expansion im 18. und
19. Jahrhundert schreibt G.W.F. Hegel: »Mit dem Eintritt des christli-
chen Prinzips ist die Erde fiir den Geist geworden. Die Welt ist umschifft
und fiir die Européer ein Rundes. Was noch nicht von ihnen beherrscht
wird, ist entweder nicht der Mithe wert oder aber noch bestimmt, be-
herrscht zu werden. «*

Jenseits einer philosophischen Kultur der Bescheidenheit und Offenheit
mochte man in voller Anerkennung der Philosophie Hegels sagen dur-
fen, dass diese Worte von >Borniertheit, Eindugigkeit, Beschranktheit und
AnmafSung zeugen. Man mochte gern erfahren, wie Hegel auf das post-
koloniale Zeitalter reagiert hitte. Einige der grofsen Matadore der euro-
pdischen Philosophie — von Aristoteles angefangen tiber David Hume,
Immanuel Kant, Hegel, Edmund Husser!l u.a. — hegten rassistisches Ge-
dankengut. Sie werden nicht selten auch als >Schreibtischtiter-Rassistenc
in der europdischen Philosophiegeschichtsschreibung betitelt. Keiner die-
ser Philosophen hat je einen schwarzen Menschen gesehen, aber dennoch
haben sie von ihrem Schreibtisch aus rassistische Thesen vertreten, die
nur auf eine praktische Anwendung warteten. Gerade diese praktische
Anwendung geschah durch den lang andauernden Kolonialismus.

Hegel — und nicht nur Hegel — erblickte in der erfolgreichen, universel-
len Verbreitung der europdischen Kultur im Zeitalter des Imperialismus,
Kolonialismus und Missionarismus die Bestitigung einer rechtmafSigen
und moralisch verpflichtenden Europdisierung. Von diesen unverzeihli-
chen, menschenverachtenden Ansichten Hegels (und nicht nur Hegels)
war der Weg zu >Menschenzoos< auf dem europdischen Boden nicht
weit. Hierbei vergafs Hegel, dass die Grunde dafiir nicht so sehr in der

2 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Welt-
geschichte, Philos. Bibl. 171 d, Hamburg: Meiner 1955, S. 763. Eine weite-
re Kehrseite der philosophischen Kultur macht sich bei Hegel bemerkbar,
wenn er das folgende Urteil tiber Konfuzius fallt: » Aus seinen Originalwer-
ken kann man das Urteil fillen, dass es fiir den Ruhm des Konfutse besser
gewesen wire, wenn sie nicht iibersetzt worden wiren.« Hegel, Vorlesun-
gen iiber die Geschichte der Philosopbhie I, in: Werke in 20 Binden, Frank-
furt am Main: Suhrkamp 1971, S.1271.

43

hittps://del.org/10.5771/9783748962816-40 - am 16.01.2026, 00:03:47. @)



https://doi.org/10.5771/9783748962816-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

RAM A. MALL

Uberzeugungskraft der europiischen Ideen lagen, sondern vielmehr in der
Anwendung der Gewalt in diversen Formen. Dennoch muss man He-
gel zugutehalten, dass er in seiner Philosophiegeschichtsschreibung auch
aufSereuropiische Traditionen miteinbezieht. Leider legt er das >tertium
comparationis< ausschliefSlich in der europiischen Philosophie fest. Und
hierhin liegt seine eurozentrische Eindugigkeit. Dennoch mochte ich hier
Hegels lebenslanges Interesse an Indischer Philosophie nicht unerwihnt
lassen. Hegel war in der Tat viel belesener, unter anderem mit Blick auf die
Lektiire und Kenntnis der Indischen Philosophie, als beispielsweise sein
Kontrahent Arthur Schopenhauer. Bis spit in seine Berliner Zeit hat er im-
mer wieder Indische Philosophie gelesen und in den Konzeptionen der Ve-
danta-Philosophie grofSe Verwandtschaft mit seinen eigenen Ideen gesehen
— der absolute Geist Hegels und der Begriff »Atman< oder >Brahmang, als
das alles Erkldrende und begriindende letztgultige Prinzip in der Vedanta-
Philosophie, zeigen Familiendhnlichkeiten. Sein ambivalentes Verhaltnis
zur Indischen Philosophie und Religion lasst sich vielleicht auch dadurch
erkldren, dass er der zu hohen Lobpreisung der Indischen Philosophie und
Kultur durch die Romantiker nicht zustimmen wollte und konnte. So blieb
Hegel bis zum Schluss ambivalent und entwickelte ein widerspriichliches,
von Exotismus gepragtes Verhaltnis zur Indischen Philosophie und Reli-
gion. Das Exotische zog ihn an und stief§ ihn zugleich auch ab.

Die folgenden Worte Mircea Eliades sind warnend und zukunftswei-
send: »Ich habe oft betont: Die westliche Philosophie kann sich nicht
endlos nur innerhalb ihrer eigenen Tradition bewegen, ohne provinzi-
ell zu werden.« 3 Diese Worte Eliades, so mochte ich hinzufugen, gelten
smutatis mutandis« fiir alle philosophischen Traditionen — chinesische,
indische, afrikanische oder lateinamerikanische, falls diese sich univer-
salisieren. Der Historiker Dipesh Chakrabarty spricht in seinem Stan-
dardwerk Europa als Provinz, dass er Europa provinzialisieren mochte,
um so die Welt besser in den Blick zu bekommen.*

3 Mircea Eliade, Die Sebnsucht nach dem Ursprung, Wien: Europa-Verlag 1973,
S. 208; vgl. Ram Adhar Mall, »Interkulturelle Philosophie und Historiographie«,
in: Manfred Brocker/Heino Nau (Hg.), Ethnozentrismus, Darmstadt: Primus
1997, S. 69-89; vgl. auch: Ninian Smart, Weltgeschichte des Denkens. Die geisti-
gen Traditionen der Menschheit, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft
20025 Frederick Charles Copleston, Philosophies and Cultures, Oxford: Ox-
ford University Press 1980 und Randall Collins, The Sociology of Philosophies.
A Global Theory of Intellectual Change, Cambridge: Harvard University Press
1998; Ram Adhar Mall/Heinz Hilsmann, Die drei Geburtsorte der Philosophie.
China, Indien, Europa, Bonn: Bouvier 1989; vgl. auch Mall, » Zur orthaften Ort-
losigkeit der philosophischen Rationalitdt«, in: Giinter Abel (Hg.), Kreativitit.
XX. Deutscher Kongress fiir Philosophie, Hamburg: Meiner 2006, S. 492-519.

4  Dipesh Chakrabarty, Europa als Provinz. Perspektiven postkolonialer Ge-
schichtsschreibung, Frankfurt am Main/New York: Campus 20710.

44

hittps://del.org/10.5771/9783748962816-40 - am 16.01.2026, 00:03:47. @)



https://doi.org/10.5771/9783748962816-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZUR KRITIK DER PHILOSOPHIEGESCHICHTSSCHREIBUNG

Eliade hat ferner die interessante und heute noch aktuelle Frage auf-
geworfen, wie es dazu kam, dass es dem indischen Geist nicht gelungen
ist, in Europa Fuf§ zu fassen, anders als es der griko-lateinischen Kul-
tur in der ersten Renaissance im 14. bis 16. Jahrhundert gelungen ist.

Eliade spricht in diesem Zusammenhang von einer >zweiten missgliick-
ten Renaissance« und meint damit die Entdeckung der Sanskrit-Sprache,
der »Upanischaden< und des Buddhismus am Ende des 18. und im 19.
Jahrhundert in Europa. Es wurde sogar eine Erneuerung Europas durch
diese Entdeckung Asiens erwartet. Die deutschen Romantiker, vor allem
Friedrich Riickert und die Geschwister Friedrich und August Schlegel, die
Hegel ein Dorn im Auge waren, traumten von einer solchen Erneuerung
Europas durch Asien. Der Hauptgrund des Fehlschlags besteht fiir Eliade
darin, dass die zweite Renaissance im Gegensatz zur ersten primir eine
Angelegenheit der Orientalisten blieb und von den Fachphilosophlnnen,
Theologlnnen, LiteratInnen, KinstlerInnen und HistorikerInnen nur we-
nig beachtet, geschweige denn ernst genommen wurde.

Sollten wir in einer nie dagewesenen globalisierten Welt von heute
an der Schwelle einer >dritten Renaissance« stehen (und ich meine, dass
hierfiir vieles spricht), so ist dies nicht so sehr das Verdienst der Orienta-
listInnen und Ethnologlnnen als vielmehr ein Ergebnis der historischen
Prisenz der nicht-europaischen Kulturen in der postkolonialen globa-
len Situation heute.

3. Einige Vorschlige zur Uberwindung
eurozentrischer Philosophiegeschichtsschreibung
in Lehre, Forschung und Curriculum

Die westliche politische und epistemische Macht und Dominanz mit Un-
terstiitzung der kolonialen Erziehungsstrategie hat das koloniale Curri-
culum iiberall institutionalisiert. Dies ldsst sich an folgendem Beispiel
aufzeigen: Als die Universitdat Kalkutta (meine Alma Mater) in der ersten
Hiilfte des 19. Jahrhunderts von der britischen Kolonialmacht gegriin-
det wurde, existierten dort so viele Fakultiten wie an den Universititen
in Cambridge, Oxford und London. Indische Philosophie war dort aber
nicht ein Teil des philosophischen Fachbereichs. Die kolonialherrschaft-
liche Begriindung lautete, Philosophie sei nur griechisch-europaisch. Die
grofsen indischen PhilosophInnen, wie beispielsweise K.C. Bhattacharya,
lehrten nur Kant und Hegel, aber nicht Shankara und Nagarjuna. Die
indische Kunst soll fiir die viktorianischen Kolonialherren viel zu sero-
tisch« gewesen sein, um ein universitires akademisches Fach zu werden.
Die britische Kolonialmacht verbot sogar auch die Lehre und Praxis der
Ayurvedischen Medizin.

45

hittps://del.org/10.5771/9783748962816-40 - am 16.01.2026, 00:03:47. @)



https://doi.org/10.5771/9783748962816-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

RAM A. MALL

Indische WissenschaftlerInnen sprechen heute daher von einem wis-
senschaftlichen Rassismus (scientific racism) wahrend der britischen Ko-
lonialherrschaft in Indien. Die Erfindung des telegraphischen Codesys-
tems und die Klassifikation von Fingerabdriicken wurden beispielsweise
bereits von zwei indischen Offizieren am Ende des 19. Jahrhunderts er-
funden. Diese Erfindungen werden jedoch bis heute in der Literatur den
Briten zugeschrieben.

Unter der Vielfalt der Perspektiven der Interkulturellen Philosophie
ist die didaktische Perspektive in gewisser Hinsicht jedoch die wichtigs-
te, da sie den praktischen Versuch darstellt, das Anliegen der interkultu-
rellen philosophischen Orientierung im weltphilosophischen Diskurs in
Curriculum, Lehre und Forschung zum Tragen zu bringen. Mit anderen
Worten sollte hierbei zukiinftig eine »angewandte interkulturelle philo-
sophische Orientierung« angestrebt werden.

Einige europdische Philosophlnnen haben sich ein sehr trickreiches,
hausgemachtes, selbstverschuldetes und sogar einfiltiges Argumentati-
onsmuster zurechtgelegt, wenn sie die europdische Philosophie als die
einzige Philosophie rechtfertigen wollen.

Auf die Frage >Konnen Nicht-Europier philosophisch denken?« ant-
wortet die europiische Philosophiegeschichtsschreibung >Ja.<, aber sie
verfolgt dabei folgendes Argumentationsmuster: Ahnelt die aufSereuro-
pdische Philosophie der europdischen, dann sei sie blof§ eine Wiederho-
lung und daher redundant. Ist sie dagegen grundverschieden, dann sei
sie keine Philosophie.

Fast alle Biicher tuiber die Geschichte der Philosophie in der westli-
chen Hemisphire sind de facto Geschichten der europiischen Philoso-
phie, ohne als solche ausgewiesen zu werden. Das Adjektiv »europaisch«
wurde mit Hilfe aufSer-philosophischer Faktoren universalisiert. Die-
se Faktoren liegen im Wesentlichen in den Machtfaktoren der kolonia-
len Herrschaft des Westens tiber Asien, Afrika und Lateinamerika. Die-
se Machtfaktoren insbesondere kolonialer, kultureller, imperialistischer,
ja auch rassistischer Natur haben dazu gefiihrt, dass sich europaische
Denkweisen und Konzepte global durchsetzen konnten. So ist der Uni-
versalisierungsanspruch der westlichen Philosophie eine hausgemachte,
historische Kontingenz.s

Samuel Huntington, eigentlich ein knochenharter, eurozentrischer Den-
ker par excellence, spricht als ein Realpolitiker — und dies ist lobenswert

s Vgl. David F. Cooper, World Philosophies. An Historical Introduction, Ox-
ford: Blackwell 1996; Eliot Deutsch, Introduction to World Philosophies,
New York: Prentice Hall 1997; Ninian Smart, World Philosophies, Lon-
don: Routledge 1998; John C. Plott, Global History of Philosophy, Vol.
1-5, New Delhi: Banarsidass 1963-1989 und Bina Gupta/Jitendra Nath
Mohanty (Hg.), Philosophical Questions East and West, New York, Ox-
ford: Rowman & Littlefield Publishers 2000. Globalgeschichte und eine

46

hittps://del.org/10.5771/9783748962816-40 - am 16.01.2026, 00:03:47. @)



https://doi.org/10.5771/9783748962816-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZUR KRITIK DER PHILOSOPHIEGESCHICHTSSCHREIBUNG

- von den unsaglichen Brutalititen der Kolonialzeit, wenn er schreibt:
»Der Westen eroberte die Welt nicht durch die Uberlegenheit seiner Ideen
oder Werte oder seiner Religion (zu der sich nur wenige Angehorige an-
derer Kulturen bekehrten), sondern vielmehr durch seine Uberlegenheit
bei der Anwendung von organisierter Gewalt. Oftmals vergessen Westler
diese Tatsache; Nichtwestler vergessen sie niemals. «® Habermas ist noch
deutlicher und spricht in einem Interview von einer »unheiligen Trinitdt
von Kolonialismus, Christentum und Eurozentrismus« und nennt die-
se »die dunkle Kehrseite der europidischen Mission, der Modernitit. «7

In unserem Buch Die drei Geburtsorte der Philosophie. China — In-
dien — Europa weisen wir einen ausschliefSlichen Anspruch der europii-
schen Philosophie dagegen zuriick. »Der Hinweis auf die dreifache Ge-
burt der Philosophie versucht deutlich zu machen, dass es den absoluten
Anspruch des Einen nicht geben kann ohne die Auszeichnung eines Or-
tes und einer Zeit. Weder der ausgezeichnete Ort noch die ausgezeich-
nete Zeit sollten uns fixieren. «®

So ist unsere interkulturell philosophisch orientierte Historiographie
der Philosophie erstens gegen den selbstverschuldeten Gegensatz >Okzi-
dent — Orient< und zweitens fur ein >orthaft —ortloses< philosophisches
Denken, das sich jenseits dieses Gegensatzes befindet. Unsere Theorie
und Praxis der interkulturell orientierten Historiographie der Philoso-
phie ist nicht gegen die westlichen historiographischen Modelle gerich-
tet. Sie lehnt nur ihren exklusiven Zentrismus und Provinzialismus ab.
Freilich gilt dies fiir alle Historiographien der Philosophie, falls sie ihren
Provinzialismus universalisieren. Singularisierung und Universalisierung
diirfen und sollen nicht zusammengehen. Diese interkulturelle philoso-
phische Orientierung impliziert eine Art >Kopernikanische Wende« in

de-kolonialisierte Historiographie der Philosophie im Geiste der heutigen,
in dieser Gestalt nie da gewesenen, Globalisierung sind verpflichtet, ins Ge-
sprach zu kommen und so ihr Anliegen gemeinsam mit ihren je eigenen
Akzentuierungen zum Tragen zu bringen. Denn weder ist die europaissche
Geschichte »die« Geschichte, noch ist die europdische Philosophie >die< Phi-
losophie.

6  Samuel Huntington, Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpoli-
tik im 21. Jabrhundert, Miinchen/Wien: Goldmann 1996, S. 68.

7  Jurgen Habermas, Religion and Rationality. Essays on Reason, God, and
Modernity. With an Introduction by Eduardo Mendieta, Cambridge: MIT
Press 2002, S. 152.

8  Mall/Hilsmann, Die drei Geburtsorte der Philosophie; vgl. auch Mall, » Zur
orthaften Ortlosigkeit der philosophischen Rationalitit«, in: Giinter Abel
(Hg.), Kreativitdt. XX. Deutscher Kongress fiir Philosophie, Hamburg: Mei-
ner 2006, S. 492—519; Rolf Elberfeld, Philosophieren in einer globalisierten
Welt. Wege zu einer transformativen Phidnomenologie, Freiburg/Minchen:
Verlag Karl Alber 2017.

47

hittps://del.org/10.5771/9783748962816-40 - am 16.01.2026, 00:03:47. @)



https://doi.org/10.5771/9783748962816-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

RAM A. MALL

unserer interkulturellen Historiographie der Philosophie. Fiir lange Zeit
hat die europaische Philosophie sich als die einzige »Sonne der Philoso-
phie« prasentiert und alle anderen auflereuropdischen philosophischen
Traditionen drehten sich um diese eine Sonne der europiischen Philo-
sophie wie Planeten.

In unserem postkolonialen, globalisierten Zeitalter ist die europaische
Stimme eine Stimme in der Vielfalt der Stimmen. Daher steht heute die
eine Sonne der einen >philosophia perennis, zumindest als eine regulati-
ve Idee, im Zentrum. Alle Philosophien, ob europiisch oder nicht-euro-
pdisch, drehen sich um diese eine Sonne, die niemandes Besitz allein ist.
Gefordert wird hier ein philosophiedidaktisches Modell der Inklusion
und nicht der Exklusion.

Es gibt eine lange Reihe von Ausdriicken, die sich mit der langen Peri-
ode der eurozentrischen Historiographie befassen: Dekolonisierung, De-
konstruktion, Interkulturalisierung, Rekontextualisierung und Dekon-
zeptualisierung. Eine der verheerenden Wirkungen der lang andauernden
Kolonialzeit war (und stellenweise noch ist) es, dass sie zu der folgenden
Fiktion fuhrte: Philosophie sei westlich und nur westlich. Mit Recht wird
darauf hingewiesen, die Philosophie sei nicht nur rassistisch, kolonialis-
tisch, sondern auch weifs, maskulin und anti-feministisch. Edmund Hus-
serl ist der Ansicht, dass alle anderen Voélker sich >europiisieren< konnten
und sollten, wiahrend >wir< Europaer, wenn wir uns recht verstiinden, uns
nie »indianisieren< wiirden. Der Vater der Phinomenologie war dartiber
hinaus gegen die Habilitation der Frauen. Seine Assistentin Edith Stein
konnte aus diesem Grunde nicht habilitieren. Husserl war auch gegen die
Habilitation von Emmy Noether, ebenfalls jidischer Abstammung wie er
selbst, die spater eine der grofiten MathematikerInnen in den USA wur-
de. Dies ist eine Manifestation epistemischer Ungerechtigkeit.

Ein Vorschlag zur Globalisierung der interkulturellen Philosophie in
Lehre und Forschung und zu einem interkulturell-philosophisch orien-
tierten Curriculum sei hier unterbreitet:

Oft werden, hauptsichlich seitens der Philosophiestudierenden und
des akademischen Mittelbaus, folgende Fragen gestellt: Warum werden
aufSereuropdische Philosophien nicht im Curriculum des Philosophie-
studiums an den westlichen Hochschulen angeboten? Ist eine Transfor-
mation des philosophischen Lehrplans an den westlichen Universitidten
nicht schon langst tiberfallig? Sind wir nicht der philosophischen Kultur
zutiefst verpflichtet, Philosophiestudium im Kontext der Weltphiloso-
phien zu gestalten? Sind weiterfiihrende Schulen und Hochschulen nicht
grundsitzlich dazu verpflichtet, die Studierenden dariiber zu informie-
ren, wie die philosophischen Fragestellungen und Losungsansatze in an-
deren weltphilosophischen Traditionen aussehen?

Es zeugt in der Tat von keiner groflen akademischen Offenheit, wenn
unsere PhilosophiestudentInnen ihren Bachelor- oder Master-Abschluss

48

hittps://del.org/10.5771/9783748962816-40 - am 16.01.2026, 00:03:47. @)



https://doi.org/10.5771/9783748962816-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZUR KRITIK DER PHILOSOPHIEGESCHICHTSSCHREIBUNG

oder gar ihre Promotion in Philosophie machen und PhilosophInnen wie
beispielsweise Platon, Aristoteles, Kant, Hume, Hegel, Friedrich Nietz-
sche u.a. kennen lernen, ohne jedoch jemals die Namen der aufSereuro-
pdischen PhilosophInnen wie beispielsweise Lao Tzu, Konfuzius, Na-
garjuna, Shankara oder Avicenna und Al-Ghazali, Sadi u. a. gehort zu
haben. Ahnlich verhilt es sich, wenn es um philosophische Probleme,
Fragestellungen, Systeme und dhnliches geht. Wir stellen hier die Fra-
ge nach den Implikationen eines interkulturell-philosophisch orientier-
ten Curriculums.

Was wir heute dringend brauchen, ist eine nicht-eurozentrische (nicht
aber eine anti-eurozentrische) Vorgehensweise, um philosophische The-
men im Geiste einer interkulturellen philosophischen Orientierung zu
bearbeiten. Unsere interkulturelle Orientierung ist eine >proto-methodo-
logische« epistemische Instanz, die die Einheit der Philosophie angesichts
ihrer Vielfalt zum Thema macht. Das Lernen und Lehren der Philoso-
phie im interkulturellen Geist wiirde auch bedeuten, dass die Studie-
renden lernen, dass wir stets philosophischer Argumente bediirfen, dass
dies aber nicht heifst, dass jene von Natur aus fiir alle iiberzeugend sein
miissen.

Selbst das oft erwahnte Diktum, Philosophie konne es nur in einer
schriftlichen Tradition geben, ist viel zu logozentrisch. Philosophisches
Denken geht seiner Versprachlichung voraus. Hinzukommt, dass Philo-
sophie keine Sprache zu ihrer einzigen Muttersprache macht. Sie ist von
Natur aus >polylogisch-.

Sprache gehort den Menschen, die sie sprechen, und nicht umgekehrt.
Es war und ist oft noch immer eine europiisch-philosophische Eindugig-
keit zu meinen, Philosophie spreche beispielsweise nur Griechisch und
Deutsch. Unsere interkulturell-philosophische und postkoloniale Per-
spektive braucht ferner interkulturell orientierte LehrerInnen und For-
scherInnen. Es kommt einer epistemischen >Gewalt« gleich, wenn unsere
Universititen den groflen Reichtum der Weltphilosophie in Lehre und
Forschung nicht integrieren. Die Internationalisierung, beispielsweise der
Studierendenschalft, hat das Philosophieren polyzentrisch gemacht, und
dies ist eine sehr willkommene Situation und Wende, auch im Sinne der
interkulturellen Philosophie in Lehre und Forschung.

An dieser Stelle mochte ich einige Griinde nennen, warum es wichtig
und notwendig ist, mit einer interkulturell orientierten, pidagogischen
Wende in Curriculum, Lehre und Forschung an westlichen Universita-
ten anzufangen:

Es ist notwendig, weil die neuen Generationen der Philosophiestudie-
renden eine Darstellung der philosophischen Themen von einer welt-
philosophischen Perspektive brauchen. Auch auf den Gebieten der
Forschung wird eine interkulturell-philosophische Orientierung dem
Zuwachs der neuen Erkenntnisse dienlicher sein als die alte, enge und

49

hittps://del.org/10.5771/9783748962816-40 - am 16.01.2026, 00:03:47. @)



https://doi.org/10.5771/9783748962816-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

RAM A. MALL

hegemoniale Historiographie der Philosophie mit ihrem eurozentrischen
Curriculum. Heute bediirfen wir eines philosophischen Diskurses jen-
seits der engen Grenzen dieser oder jener philosophischen Tradition. Und
eine solche Wende ist nicht nur wiinschenswert und notwendig, sondern
auch unvermeidlich.’

Hierfiir sind die richtigen Adressaten die philosophischen Fachbe-
reiche, die PhilosophielehrerInnen und nicht zu vergessen die Wissen-
schaftsministerien im Geiste interkultureller, philosophischer Orien-
tierung. Erfreulicherweise gibt es ernstzunehmende PhilosophInnen in
westlichen Landern, die der Ansicht sind, es gebe genuin auflereuro-
pdische Denksysteme, die fraglos das Pradikat >Philosophie« verdienen.

Wihrend meiner fast 40-jahrigen Lehrtatigkeit, hauptsachlich an den
Universititen in Deutschland, habe ich oft erfahren, dass die Studieren-
den der Philosophie wissbegieriger und interessierter waren als das Lehr-
personal, das ja mit dem eurozentrischen Philosophiecurriculum grof§
geworden ist.

Es sind andere Fachbereiche wie beispielsweise Indologie, Sinologie,
Afrikanistik und dergleichen dafur verantwortlich, die Studierenden
uber indische, chinesische und afrikanische Sprachen, Kulturen, Religi-
onen etc. zu informieren. Wie sihe es aus, hitten die Universititen, bei-
spielsweise in Indien, einen Fachbereich »Deutschologie<«? Nicht nur der
grofsen Mehrheit der PhilosophielehrerInnen an den Universititen man-
gelt es an Kenntnissen tber chinesische, indische oder afrikanische Philo-
sophie. Die Behauptung, Philosophie sei lediglich griechisch-europdisch,
ist fast ein apriorisches Argument, das transzendentalphilosophisch und
ideologisch-eurozentrisch vorgeht und nicht falsifiziert werden kann.
Sich so dem Fallibilismus zu entziehen, ist hausgemacht.

Ich erinnere mich lebhaft an den Fall einer Studentin von mir an einer
deutschen Universitit. Sie wollte ihre Masterarbeit tiber die Philosophie
Nagarjunas (eines buddhistischen Philosophens) und Meister Eckhart
schreiben. Ich willigte ein, die Arbeit zu betreuen. Sie musste aber ihr
Vorhaben von dem Dekanat genehmigt bekommen. Dort erfuhr sie, dass
sie ihr Vorhaben nicht im Fachbereich Philosophie, sondern im Fachbe-
reich Indologie oder Sinologie realisieren konne. In einem meiner Semi-
nare konnte ich der Versuchung nicht widerstehen und stellte den Stu-
dierenden daher die Frage: »Was meinen Sie: Wenn ich tiber Hegel oder
Kant meinen Magister machen will, soll ich zum Fachbereich Germanis-
tik gehen? « Die Studierenden merkten, dass hier irgendetwas grundsatz-
lich schiefliuft. Die hausgemachte eurozentrische Uberzeugung von der

9  Anm.: Sehr zu Recht fordert Axel Honneth eine begriffsgeschichtliche Wen-
de, um so die kolonialen und politischen Schattenseiten Europas zu thema-
tisieren. Axel Honneth, »Die Curricula in Schulen und Universititen miis-
sen umgebaut werden«, Die Zeit 25/2023, 07.06.2023, S. 46.

5O

hittps://del.org/10.5771/9783748962816-40 - am 16.01.2026, 00:03:47. @)



https://doi.org/10.5771/9783748962816-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZUR KRITIK DER PHILOSOPHIEGESCHICHTSSCHREIBUNG

europdischen Philosophie als der einzigen Gestalt der Philosophie ist das
Grundibel, das keinen horizontalen Bezug zwischen europiischer und
aufSereuropdischer Philosophie zulasst.

Wahrend meiner Lehrtitigkeit an der Universitit Heidelberg Anfang
der neunziger Jahre hatte ich mehrere Gelegenheiten mit Hans-Georg
Gadamer, dem Vater der modernen Hermeneutik, zu sprechen. In mei-
nen Publikationen'™ habe ich die Hermeneutik Gadamers als >reduktiv«
bezeichnet. Im Laufe eines Gesprachs kamen wir einmal darauf zu spre-
chen, ob Indische Philosophie auch eine genuine Gestalt der Philosophie
sei. Sehr wohlwollend und in seiner unnachahmlichen freundlichen Art
sagte Gadamer: »Herr Kollege, auch wenn Indische Philosophie keine
genuine Philosophie im Sinne der europdischen ist, weil ihre Antworten
nicht Antworten auf die eigentlich philosophischen Fragen sind, ist sie
eine groflartige Weisheitstradition«. Hoflich protestierte ich. Aber dann
beruhigte, ja trostete mich Gadamer in seiner beneidenswerten kultivier-
ten Art mit seinem oft gebrauchten >-Mantra« »Unsere Gesprache wer-
den uns eines Tages den Ausweg zeigen. «

Meine interkulturelle Vorgehensweise beinhaltet ferner, dass wir auch
die Frage nach den Sprachkenntnissen stellen miuissen. Alle philosophi-
schen Traditionen der Welt behandeln in ihrer problem- und themen-
orientierten Vorgehensweise Themen wie beispielsweise Erfahrung,
Vernunft, Ethik, Logik, Asthetik, Gerechtigkeit und dergleichen. Philo-
sophInnen in der ganzen Welt schreiben uber diese und dhnliche Themen
in verschiedenen Sprachen. Oft hore ich in diesem Zusammenhang sei-
tens vieler KollegInnen, dass uns und unseren Studierenden die Sprach-
kenntnisse fehlten, um mit ihnen Texte aufSereuropdischer Philosophln-
nen zu lesen. Es ist richtig: Die Fihigkeit, die Texte in Originalsprachen
lesen zu konnen, ist unsere erste und beste Wahl. Aber es ist fast blau-
dugig zu glauben, dass die Fihigkeit, so viele Sprachen zu beherrschen,
von der grofen Mehrheit der Lernenden und Lehrenden erreichbar wire.
Ferner ist dieser Grund idealiter vertretbar und wiinschbar, aber realiter
ist er eher scheinheilig. In einem diesbeziiglichen Gesprich stellte ich an
meine Kollegen einmal die Frage: Liest nicht die tiberwiltigende Zahl
unserer Studierenden hier in Deutschland Platon in Ubersetzung?

Warum dann diese Bedenken, wenn es um aufSereuropaische Philoso-
phien geht? Hinzutritt, dass wir heute sehr gute Ubersetzungen auflereu-
ropdischer Philosophien in europaischen Sprachen vorliegen haben, und
dies sowohl von den EuropderInnen als auch von den jeweiligen Mut-
tersprachlerInnen. Nicht viel anders verhilt es sich auf dem Gebiet des
Philosophiestudiums in Indien. Nicht alle Studierenden lesen Indische

10 Mall/Hilsmann, Die drei Geburtsorte der Philosophie, Ram Adhar Mall,
Hans-Georg Gadamers Hermeneutik interkulturell gelesen, Interkulturelle
Bibliothek, Band 19, Nordhausen: Traugott Bautz 2003.

ST

hittps://del.org/10.5771/9783748962816-40 - am 16.01.2026, 00:03:47. @)



https://doi.org/10.5771/9783748962816-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

RAM A. MALL

Philosophie in Sanskrit. Ferner kennt die Geschichte gentigend Beispie-
le, dass man auch durch die Lektiire in Ubersetzungen ein grofler Kenner
werden und sein kann. Thomas von Aquin, der keine oder mangelhaf-
te Kenntnis der griechischen Sprache hatte, war einer der besten Kenner
der Aristotelischen Philosophie.

Ein anderes leuchtendes Beispiel aus unserer Zeit ist der Philosoph
Karl Jaspers. Er hielt in den letzten Jahren seiner Lehrtitigkeit an der
Universitdt Basel Seminare und Vorlesungen iiber Chinesische Philoso-
phie und Indische Philosophie, ohne die Texte im Original zu lesen. Ein
bekanntes Gesprich mit einem Journalisten zu diesem Thema belegt
dies. Hinzu kommt, dass einen Text in der Originalsprache lesen zu kon-
nen, keine Garantie fiir ein einheitliches Verstindnis der Materie ist.
Denn wire dies so, wie konnten deutsche Rechts- und Linkshegelianer
das Werk Hegels so unterschiedlich, ja sogar kontrar verstehen und deu-
ten? Es sieht so aus: Eine Sprache zu verstehen ist eine notwendige, je-
doch nicht hinreichende Bedingung fur das Sachverstehen.

Man hat in diesem Sinne manchmal den Indologen — und dies nicht
ganz zu Unrecht — vorgeworfen, dass sie mit ihren kompetenten Sprach-
kenntnissen die philologische Seite zu sehr auf Kosten der philosophi-
schen Inhalte hervorgehoben haben.™ In einem diesbeziglichen Ge-
sprich fragte ich einst einen deutschen Kollegen, ob er eigentlich Biicher
uber Indische Philosophie gelesen habe. Er antwortete, er habe die Urtei-
le der deutschen Indologen als begriindet angenommen, dass Indien zwar
grofsartige Religiositit, aber keine echte Philosophie besitze. Ich konnte
meine Gegenfrage nicht zuriickhalten und fragte ihn: »Wiirden Sie das
Urteil eines Germanisten tiber die Kritik der reinen Vernunft ohne wei-
teres iibernehmen? «

Ein anderer gangbarer Weg, philosophische Themen im weltphiloso-
phischen Kontext interkulturell philosophisch zu lesen und so das in-
terkulturelle Verstehen zu fordern, besteht darin, dass national und in-
ternational philosophische Texte aus verschiedenen philosophischen
Traditionen in andere Sprachen tibersetzt werden.

Trotz aller Einschrinkungen hinsichtlich der Ubersetzungen sollten
die Philosophiestudierenden und Philosophielehrenden eine umfassende
Sicht der verschiedenen philosophischen Fragestellungen und Losungs-
ansitze im weltphilosophischen MafSstab erhalten. Beispielsweise hin-
sichtlich der Logik konnten die Studierenden lernen, dass die indische

11 In diesem Sinne warnt Jaspers vor einer tibertriebenen Philologisierung. Er
schreibt: » Aber man hat sich zu wehren gegen die Pedanterie der philologi-
schen Gelehrten. Wirkliche Berichtigungen wird man von ihnen immer dank-
bar annehmen, aber die Diskreditierung der ganzen, auf das Universale ge-
henden Arbeitsweise, zu der sie stindig geneigt sind, wird man entschieden
bekampfen.« Karl Jaspers, Weltgeschichte der Philosophie. Einleitung. Aus
dem Nachlass, hrsg. v. Hans Saner, Miinchen/Ziirich: Piper 1982, S.109.

52

hittps://del.org/10.5771/9783748962816-40 - am 16.01.2026, 00:03:47. @)



https://doi.org/10.5771/9783748962816-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZUR KRITIK DER PHILOSOPHIEGESCHICHTSSCHREIBUNG

syllogistische Theorie nicht nur den dreigliedrigen europaischen Syllo-
gismus kennt, sondern von einem fiinfgliedrigen Syllogismus ausgeht.

Zusitzlich zu der zwei- und dreiwertigen Logik wiirden die Studieren-
den ferner erfahren, dass die indische Jain-Philosophie beispielsweise von
einer >siebenwertigen Logik« (Saptbhanginaya) ausgeht. Die Studieren-
den konnen ebenso lernen, dass indische Epistemologie sechs Erkennt-
nismittel kennt. So wird der Zugang zu alternativen Epistemologien ge-
offnet mit dem Ergebnis epistemischer Vielfalt im weltphilosophischen
Diskurs, um so die »epistemologische Apartheid< zu tiberwinden. Es ist
wahr, wir konnen die vergangenen Versiumnisse nicht riickgiangig ma-
chen, aber wir konnen sehr wohl das Philosophiecurriculum interkul-
turalisieren, indem wir die Weite und Tiefe interkulturellen Reichtums
zum Tragen kommen lassen.

Zusitzlich zu der grofleren Verfiigbarkeit der Ubersetzungen moch-
te ich abschlieflend auf das wichtigste Erfordernis hinweisen, dass Phi-
losophielehrerInnen der interkulturellen philosophischen Orientierung
gegenuber offen sind und den Geist der Philosophie iiberall wehen las-
sen. Und diese Vorgehensweise, wie ich wiederholt unterstrichen habe,
pladiert fiir eine >proto-hermeneutische« Uberzeugung, zu lesen, zu inter-
pretieren und lesen und interpretieren zu lassen, ohne der Versuchung zu
unterliegen, irgendeine bestimmte Lesart, Interpretation in den absolu-
ten Stand zu setzen. Dies ist ein philosophisch-ethisches Gebot nicht nur
interkulturell, sondern ebenso intrakulturell.

Es gibt prinzipiell mehrere methodische Zugiange,* wie das Philoso-
phieren im weltphilosophischen Diskurs angeboten werden konnte. Ei-
nige seien hier kurz genannt:

Die chronologische Vorgehensweise wird am meisten vertreten. Es
kann ferner eine systematische Orientierung geben. Es besteht ebenso
die Moglichkeit, die verschiedenen Schulen der Philosophie als einen Zu-
gang zu wihlen. Man kann ferner auch mit individuellen Philosophln-
nen und ihren Philosophien anfangen.

Zusitzlich zu diesen diversen methodologischen Zugingen gibt es
die problemorientierte, themenorientierte Historiographie der Phi-
losophie, die ich vorziehe, weil sie uns erlaubt, die philosophischen
Themen, Fragestellungen und Loésungsansidtze im Geiste einer inter-
kulturellen philosophischen Orientierung darzustellen und diese im
weltphilosophischen Kontext zu diskutieren. Philosophische Fragestel-
lungen weisen grundsatzlich mehr Gemeinsamkeiten unter den Phi-
losophlnnen der Welt auf als ihre Antworten. Philosophie im Geiste

12 Vgl. Gupta/Mohanty, Philosophical Questions; Rolf Elberfeld, Philosophie-
ren in einer globalisierten Welt. Wege zu einer transformativen Phianome-
nologie, Freiburg/Miinchen: Verlag Karl Alber 2017; Markus Wirtz, Religi-
onsphilosophie. Eine Einfiihrung, Stuttgart: Metzler 2022.

53

hittps://del.org/10.5771/9783748962816-40 - am 16.01.2026, 00:03:47. @)



https://doi.org/10.5771/9783748962816-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

RAM A. MALL

unserer interkulturellen philosophischen Orientierung ist ein Mensch-
heitsdiskurs, der aus selbstverschuldeten Griinden von westlichen Phi-
losophlnnen ignoriert wurde.

4. Restimee

Am Ende formuliere ich einige Vorschlige fur eine Philosophie im welt-
philosophischen Geiste:

1. Frage nicht, wie Differenzen aus der Welt zu schaffen sind, ob in-
ter- oder intrakulturell, sondern wie mit ihnen umzugehen ist! Denn
interkulturelle philosophische Orientierung ist im Grunde genommen
fast eine Tautologie, denn wenn zwei indische PhilosophInnen in Indien
oder zwei deutsche PhilosophInnen in Deutschland aufeinandertreffen,
so treffen im Grunde genommen zwei Kulturen der Philosophie aufei-
nander.

2. Konsens soll sein, Dissens ist da. Kompromiss (Uberlappung) scheint
der eigentlich geeignete Weg zu sein.

3. Interkulturelle philosophische Orientierung sorgt dafiir, dass die
Kompromisse, soweit moglich, nicht faul werden.

4. Praktiziere die philosophische (und nicht nur philosophische) Tu-
gend der Verzichtleistung auf jedweden Absolutheitsanspruch sowohl in
der Theorie als auch in der Praxis.

5. Lasse alle Denk- bzw. Lesarten zu, bis auf die Lesart, die neben sich
keine andere zuldsst, und lerne so die Kunst zu philosophieren und phi-
losophieren zu lassen.

6. Lerne die Kunst der Gewaltlosigkeit zu tiben sowohl im Sinne einer
theoretischen als auch im Sinne einer praktischen Gewalt und iibe so die
Tugend der Verzichtleistung auf den Absolutheitsanspruch.

7. Beachte: Nicht die Standpunkthaftigkeit ist ein Skandalon, son-
dern nur die Verabsolutierung eines bestimmten Standpunktes. Die Al-
gorithmen des menschlichen Denkens diirfen nicht reduktiv hermeneu-
tisch traktiert werden.

Hier mochte ich auf die sehr lehrreichen Worte zweier nicht in erster
Linie Fach-, sondern Dichterphilosophlnnen, Friedrich Holderlin und
Tagore, hinweisen: Holderlin schreibt in einem Brief an Hegel: »Einig
zu sein, ist gottlich und gut; woher ist die Sucht denn / unter den Men-
schen, dass nur einer und eines nur sei.«' In seinem Vortrag zum »Par-
lament der Religionen« schreibt der indische Philosoph Rabindranath
Tagore: »Wenn je eine solche Katastrophe tiber die Menschheit herein-
brechen sollte, dass eine einzige Religion, [Kultur, Philosophie, Politik

13 Friedrich Holderlin, Samtliche Werke und Briefe Bd.1, hrsg. v. Gustav Mieth,
Miinchen: Luchterhand 1970, S. 241.

54

hittps://del.org/10.5771/9783748962816-40 - am 16.01.2026, 00:03:47. @)



https://doi.org/10.5771/9783748962816-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ZUR KRITIK DER PHILOSOPHIEGESCHICHTSSCHREIBUNG

u. a., Anm. v. R. M.] alles iiberschwemmte, dann miisste Gott fiir eine
zweite Arche Noah sorgen, um seine Geschopfe vor seelischer Vernich-
tung zu retten.«'4

Beide DichterphilosophInnen geben uns den Ratschlag, unsere gut ge-
meinte und verstiandliche >Sehnsucht« nach Einheit nicht mit der »Sucht
nach Einheitlichkeit, nach Einformigkeit zu verwechseln«. Diese Rat-
schlige gelten smutatis mutandis« fiir alle Unternehmungen des mensch-
lichen Geistes.

Das Projekt >Interkulturelle Philosophie« zielt auf einen solchen Para-
digmenwechsel im Diskurs der Weltphilosophien. Mein, unser hoffent-
lich nicht allzu utopischer Traum besteht darin, dass das Philosophie-
ren im Geiste der interkulturellen philosophischen Orientierung bald
der Leiter der interkulturellen Philosophie nicht mehr bedarf. Interkul-
turelle philosophische Orientierung ist nicht nur eine intellektuelle, aka-
demische, sondern ebenso eine ethische, didaktische und politische Ver-
pflichtung. Es geht heute eigentlich um eine >Angewandte Interkulturelle
Philosophie« im weltphilosophischen Diskurs verbunden mit einer Sen-
sibilitit fiir Unterschiede und Gemeinsamkeiten, und dies sowohl inter-
als auch intrakulturell.

Ich wiinschte mir, dass die folgenden Worte Helmut Plessners, mei-
nes Lehrers in Gottingen, heute in Philosophiegeschichtsschreibung und
Curriculum, in Lehre und Forschung zum Tragen kdmen:

»In dem Verzicht auf die Vormachtstellung des europiischen Wert- und
Kategoriensystems gibt sich der europiische Geist erst den Horizont
auf die urspriingliche Mannigfaltigkeit der geschichtlich gewordenen
Kulturen und ihrer Weltaspekte ganz frei. In dem Verzicht auf die Ab-
solutheit der Voraussetzungen, welche diese Freilegung selbst erst mog-
lich machen, werden diese Voraussetzungen zum Siege gefiihrt. Europa
siegt, indem es entbindet. «*s

14 Rabindranath Tagore, zitiert in Gustav Mensching, Toleranz und Wahrbeit
in der Religion. Hamburg: Wartburg Verlag 1966, S. 178.

15 Helmuth Plessner, Zwischen Philosophie und Gesellschaft. Ausgewdhlte Ab-
handlungen und Vortrige, Berlin: Suhrkamp 1979, S. 299.

55

hittps://del.org/10.5771/9783748962816-40 - am 16.01.2026, 00:03:47. @)



https://doi.org/10.5771/9783748962816-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hittps://del.org/10.5771/9783748962816-40 - am 16.01.2026, 00:03:47.



https://doi.org/10.5771/9783748962816-40
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

