
Rafik Schami: problematische Hermeneutik			 
bei dem Werk eines interkulturellen Autors1

Benoît Ellerbach

Abstract

In this paper, hermeneutic dif ficulties with Rafik Schami’s works, to which intercultural 
literary studies are confronted, will be brought to light. The treatment of the works of the 
Syrian German author by the critics is an example of the methodological inadequacies of 
the research on German literature of migration. The critics have of ten neglected his works 
in their singularity while looking for a common denominator to the literature of migra-
tion that would apply to multiple authors. In order to deal ef fectively with the works of an 
author who particularly cultivates his public image as a ›bridge builder between cultures‹ 
and to better understand Schami’s posture as an intercultural author, it seems that apply-
ing socio-poetical concepts in Bourdieu’s tradition can be very productive. The overlapping 
between biography, self-staging, autofiction, and fiction by Schami, which all are expressi-
ons of a complex identity, should therefore be given special attention. With Schami, inter-
culturality and its idealistic potential do not appear as a preexisting or an innate condition, 
but rather as an elaborate fictional construct for the analysis of which overarching catego-
ries and a generalized comparative approach appear to be insuf ficient; therefore a more de-
tailed analysis of certain aspects of interculturality in the works of Schami will be proposed.

Title: Rafik Schami: Problematic Hermeneutics by the Works of an Intercultural 
Author

Keywords: Rafik Schami; German literature of migration; Gastarbeiterliteratur; 
reception; hermeneutics

1  �Mein besonderer Dank gilt der Stif tung der Boğaziçi-Universität (BÜVAK) für die finanzielle 
Unterstützung (Projekt Nr. 8217). 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-011 - am 13.02.2026, 09:05:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Benoît Ellerbach154

1. Einleitung

Die literarischen, linguistischen und soziokulturellen Debatten, die sich in den 
1970er und 1980er Jahren in der Bundesrepublik Deutschland um eine passende 
Bezeichnung für die damals entstehende Literatur eingewanderter Autoren ent-
fachten, scheinen nach über vier Jahrzehnten immer noch kein Ende gefunden zu 
haben.

Am Anfang der 1980er Jahre sind es zuerst zwei Münchner Akademiker, die 
Dozentin für Deutsch als Fremdsprache Irmgard Ackermann und der Romanist 
Harald Weinrich, die sich zum Ziel setzten, diese Literatur bekannt zu machen, 
zu fördern, und für sie in der akademischen Welt Interesse zu wecken. Durch 
die Gründung des Adelbert-von-Chamisso-Preises 1985 gewann sie außerdem 
ein breiteres Publikum, und dessen Preisträger erhielten durch einen dotierten 
Haupt- und Nebenpreis eine finanzielle Unterstützung. Der Preis wurde aber we-
gen seiner Auswahlkriterien oft dafür kritisiert, dass er diese Literatur an den 
Rand des etablierten Kanons der deutschen Literatur bringe (vgl. Ackermann 
2004; Kegelmann 2010), und er wurde schließlich 2017 abgeschafft.

Die Bezeichnung dieser Literatur sowie der Platz, der ihr in der deutschen 
literarischen Landschaft gewährt werden sollte, haben die Germanisten bisher 
am meisten beschäftigt, die sie oft in Ermangelung eines Besseren »ein Phäno-
men« (Amodeo 2009: 6) nannten. Die Autoren der ersten Generation Rafik Schami 
und Franco Biondi und die Autorengruppe Südwind schmiedeten am Anfang der 
1980er Jahre nicht ohne Ironie den Begriff der Gastarbeiterliteratur und der Litera-
tur der Betrof fenheit, wobei diese Bezeichnungen bald als ein »Stück Literaturge-
schichte« (Weinrich 1986: 98) betrachtet wurden. In der Folge wurden zwei breite-
re Bezeichnungen von Irmgard Ackermann und Harald Weinrich vorgeschlagen: 
»Eine nicht nur deutsche Literatur« und »Ausländerliteratur« (Ackermann/Wein-
rich 1986).

Als sich dann die Forschung, vor allem die Auslandsgermanistik, das Thema 
aneignete, tauchten in den folgenden Jahren eine Unzahl von Termini auf, die 
ein theoretisches Unbehagen, ja eine gewisse Unrast, der »heterogenen und dy-
namischen Beschaffenheit des Untersuchungsgegenstandes« (Amodeo 1996: 194) 
gegenüber verrät. Es lassen sich inzwischen drei Haupttendenzen in der Migra-
tionsliteraturforschung erkennen. 

Die erste versucht, das ›Phänomen‹ auf empirische Weise v.a. nach dem sozia-
len Status der Autoren in Deutschland zu beschreiben und zu begrenzen, was aber 
auf die Heterogenität der einzelnen Schicksale stößt: Manche Autoren sind im 
Rahmen der Arbeitsmigration in die BRD gekommen, andere als politische Asy-
lanten, andere als Studenten, andere noch weisen lediglich einen bürokratisch 
stigmatisierenden ›Migrationshintergrund‹ auf. Zu dieser ersten Tendenz zählen 
Bezeichnungen, die vor allem auf den soziopolitischen Aspekt der Migration ver-

https://doi.org/10.14361/9783839450413-011 - am 13.02.2026, 09:05:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rafik Schami: problematische Hermeneutik bei dem Werk eines interkulturellen Autors 155

weisen, wie z.B. »Migrantenliteratur«, »Migrationsliteratur«, »Literatur der Mig-
ration«, »Minderheits- bzw. Minderheitenliteratur« usw. (siehe dazu u.a. Rösch 
1989; 1992; Amirsedghi/Bleicher 1997; Bavar 2004 und Hoff 2008).

Die zweite Tendenz versucht diese Literatur zu problematisieren und zu poli-
tisieren (vgl. Amodeo 1996: 51-53), indem man ihr einen Platz innerhalb postkolo-
nialer Machtverhältnisse und Diskurse zuschreibt und dabei die nationale Ver-
ankerung von Literatur infrage stellt. Dazu zählen Termini wie »germanophone 
Literatur«, »kosmopolitische Germanophonie«, »Literatur(en) ohne festen Wohn-
sitz« oder »ohne Grenzen«, oder auch die Wiederbelebung von Goethes Konzept 
einer »Weltliteratur« (siehe dazu. u.a. Meyer 2012; Keller/Raphaël 2006; Ette 2005; 
Asholt u.a. 2010 und Sturm-Trigonakis 2007).

In den letzten Jahren scheint sich jedoch ein dritter Weg durchgesetzt zu ha-
ben: Das Konzept der trans- bzw. interkulturellen Literatur, zu der die Literatur 
der Migration gezählt wird. Wenn es auch die Idee der cultural transfers wider-
spiegelt und durch seinen vagen allgemeinen und eher ein- als ausschließenden 
Charakter eine allzu große Diskriminierung bzw. Ausgrenzung vermeidet, so 
geht es von einer Gleichheitsprämisse aus, die postkoloniale bzw. wirtschaftliche 
Machtverhältnisse auszublenden scheint (siehe dazu u.a. Howard 1997; Chiellino 
2007; Schenk/Todorow/Tvrdík 2004; Schmitz 2009 und Hofmann 2006).

Im Kontext der Literatur eingewanderter Autoren in der BRD nimmt Rafik 
Schami einen beachtenswerten, doch von der Forschung oft negligierten Platz 
ein. Der 1946 in Damaskus geborene syrisch-deutsche Schriftsteller, der 1971 nach 
Deutschland emigrierte, um sein Chemie-Studium fortzusetzen und dem Mili-
tärdienst in Syrien zu entgehen, zählt nach mehr als dreißig Jahren Schaffenszeit 
zu den weltweit bekanntesten, produktivsten und erfolgreichsten zeitgenössi-
schen deutschsprachigen Schriftstellern. Dennoch ist sein vielgestaltiges Werk, 
das sich aus Märchen, Erzählungen, Essays und Romanen zusammensetzt und 
sich im Laufe der Zeit sowohl inhaltlich als auch formal stark entwickelt hat, in 
den Augen der feuilletonistischen und akademischen Literaturkritiker lange eine 
triviale und exotisch anmutende Randerscheinung der Migrationsliteratur bzw. 
der deutschsprachigen Literatur überhaupt geblieben. Darüber hinaus erschien 
er der Kritik als »Märchenerzähler«2 und erfolgreicher Autor immer etwas ver-
dächtig.

Als einer der ersten Vertreter und Sprachrohre der Gastarbeiterliteratur und 
als Mitbegründer der Künstlergruppen Südwind und PoLiKunst wurde er in den 
allerersten Studien zur Migrationsliteratur oft erwähnt. Die Art und Weise, wie 
Schami und sein Werk in der akademischen Kritik behandelt wurde, zeigt aber 

2  �Rafik Schami selbst ist von einer solchen Etikettierung gestört, wie er es 2014 in einem Interview 
beteuert: »Stört es Sie, dass man Sie oft als Märchenerzähler abstempelt? / Es ärgert mich.« (Vo-
gel 2004: 30).

https://doi.org/10.14361/9783839450413-011 - am 13.02.2026, 09:05:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Benoît Ellerbach156

exemplarische analytische und methodische Irrwege auf, die die Kritik einge-
schlagen hat; hier wird also gezeigt, wie solche hermeneutischen Probleme ver-
mieden bzw. überwunden werden können. Dass Rafik Schami ein interkultureller 
Autor ist, steht zwar außer Zweifel, was für einer er ist, inwieweit das sich in sei-
nem Werk niederschlägt und wie man an ein solches Werk herangehen kann oder 
soll, ist aber eine andere Frage, die wir hier zu beantworten versuchen werden.

Zuerst wird ein synthetischer Überblick über die bisherige akademische Scha-
mi-Rezeption und deren Unzulänglichkeiten gegeben, bevor mögliche, dem Autor 
und seinem Werk angepasste Auswege aus dieser methodologischen Verlegenheit 
dargelegt werden.

2.	 Synthetischer Überblick der Schami-Rezeption als exemplarisches	
	 Beispiel einer Fehlrezeption in der Migrationsliteraturforschung

Ebenso wie bei der journalistischen Rezeption von Schamis Werk (vgl. Ellerbach 
2012) ist man bis zu einem gewissen Grad berechtigt, von einer z.T. lückenhaften 
akademischen Rezeption zu sprechen, wenn nicht von einer Fehlrezeption über-
haupt.

Da Schami zu der ersten Generation eingewanderter Autoren in der BRD ge-
hört und mit Franco Biondi einer ihrer berühmtesten Vertreter war – er verfasste 
1981 mit ihm das, was als das Manifest der Gastarbeiterliteratur gilt (Biondi/Scha-
mi 1981) –, ist es kein Wunder, dass auch er in den ersten Anthologien und Wer-
ken, die dieser neuen deutschen Literatur gewidmet waren, vertreten war. Dabei 
ging es vielmehr darum, diese neue Literatur und ihre Vertreter oberf lächlich 
vorzustellen bzw. ihren Platz im damals eher monolithischen deutschen Kanon 
zu definieren, als eine den einzelnen Autoren angepasste Hermeneutik zu ent-
werfen. Erst ab dem Ende der 1990er Jahre hat man angefangen, sich mit den Tex-
ten Schamis im Einzelnen auseinanderzusetzen. In der Schami-Rezeption – man 
kann noch nicht von einer Schami-Forschung sprechen – lassen sich drei Haupt-
herangehensweisen erkennen:

Im Anschluss an die ersten Studien über die Migrationsliteratur in der BRD 
wurden manche Werke Schamis in den Dienst einer übergeordneten Theorie 
gestellt.3 Haben solche Werke und Artikel den Vorteil, Gemeinsamkeiten und 
Ähnlichkeiten innerhalb der sogenannten Migrationsliteratur darzulegen, so 

3  �Diese Tendenz wurde von Immacolata Amodeo früh erkannt: »Die Verallgemeinerung führt zu to-
talisierenden und homogenisierenden Beschreibungen, und zwar insofern als eine solche diskur-
sive Praxis einerseits keinen Unterschied zwischen den einzelnen Autoren macht und anderer-
seits einzelne Forschungsergebnisse so präsentiert, als ob sie von allgemeiner Gültigkeit wären.« 
(Amodeo 1996: 36)

https://doi.org/10.14361/9783839450413-011 - am 13.02.2026, 09:05:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rafik Schami: problematische Hermeneutik bei dem Werk eines interkulturellen Autors 157

instrumentalisieren sie auch oft die Werke der einzelnen Autoren, um eine These 
zu belegen, z.B. wenn die Autoren – wie man es in einem Nachschlagewerk ma-
chen würde – mit Nachdruck auf ihre Biografie oberf lächlich und plakativ prä-
sentiert werden.4 

Die zweite Hauptherangehensweise entspricht der »Topographie der Stim-
men«, die von Carmine Chiellino im Handbuch Interkulturelle Literatur in Deutsch-
land (Chiellino 2000a: 51-62) vorgeschlagen wurde. Schami wurde in diesem Fall 
im Anschluss an die Aufsätze der ägyptisch-amerikanischen Germanistin Iman 
O. Khalil sehr oft neben anderen arabischen bzw. arabischstämmigen Autoren be-
handelt. Khalil, die Mitte der 1990er Jahre mehrere Artikel über deutschsprachige 
Autoren arabischer Herkunft verfasste (Khalil 1990; 1994a; 1994b; 1995; 1996; 1997a; 
1998b; 1999), wollte diese Autoren in der Germanistik bekannt machen, wobei sie 
den Akzent auf den Umgang der behandelten Autoren mit Stereotypen legte. In 
diesem Zusammenhang spielt die 2003 in Buchform veröffentlichte Dissertation 
Uta Aifans Araberbilder. Zum Werk deutsch-arabischer Grenzgängerautoren der Gegen-
wart eine grundlegende Rolle, insofern als sie die Texte Schamis selbst in den Vor-
dergrund rückt und sich entscheidend von dem Irrweg des Biografismus entfernt. 
Der von ihr anerkannte »inszenierte Exotismus« (vgl. Aifan 2000; 2003; 2004) in 
manchen Werken Schamis scheint hier sehr produktiv und angebracht zu sein.5

Die dritte Gruppe in der Schami-Rezeption bilden Aufsätze und Monogra-
phien, die sich ausschließlich mit dem Werk Schamis auseinandersetzen. Abge-
sehen von ein paar Artikeln, die mehr bio-bibliographischen Notizen als literatur-
wissenschaftlichen Untersuchungen ähneln, tendieren Aufsätze seit 2000 dazu, 
Rafik Schamis Werk immer mehr in seiner Besonderheit zu betrachten und dabei 
die vom Autor eingesetzten Erzählstrategien und den damit vermeintlich inten-
dierten Dialog zwischen den Kulturen auf methodische Weise kritisch zu hinter-
fragen. Besonders bemerkenswert sind die Beiträge von Gregor Reichelt, der sich 
mit Problemen interkultureller Kommunikation bei Rafik Schami auseinander-
setzt, John Pizer oder Peter Arnds, die sich der Analyse einzelner Werke widmen, 

4  �Siehe dazu u.a. Reeg 1988; Rösch 1992: 174-203; 1995 u. Rösch 2006; Arens 2000: 87-121; 2006; 2008.
5  �Siehe dazu auch Alhadji 2017. In seiner vor kurzem verteidigten Dissertation setzt sich Mahamat 
Ali Alhadji mit dem Werk von drei arabischen Autoren aus dem Nahen Osten (Rafik Schami, Ju-
suf Naoum und Amin Maalouf) auseinander und untersucht dabei mithilfe der Theorien Pierre 
Bourdieus, Graham Huggans und Gérard Genettes, »mit welchen Strategien die jeweiligen Au-
toren die Aufmerksamkeit des fremdkulturellen – deutschen bei Schami und Naoum, französi-
schen bei Maalouf – Publikums auf sich und ihre Werke lenken« (Alhadji 2017: 9). Die Herange-
hensweise, die viele Ähnlichkeiten mit jener aufweist, die ich 2014 für meine eigene Dissertation 
wählte (vgl. Ellerbach 2018), ist hier für Schamis Werk zwar überzeugend, aber Alhadji lässt dabei 
die Entwicklung der Erzählstrategien in Schamis Gesamtwerk weitgehend außer Acht.

https://doi.org/10.14361/9783839450413-011 - am 13.02.2026, 09:05:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Benoît Ellerbach158

oder auch von Hans-Heino Ewers, der als erster Schamis Autorschaft in ihrem 
ganzen Umfang zum Gegenstand der Untersuchung macht.6

Vor der Publikation einer Dissertation aus dem Jahre 2014 (vgl. Ellerbach 2018), 
die sich sowohl mit dem Werk Schamis in seiner Historizität, d.h. von den Anfän-
gen der Gastarbeiterliteratur bis zu den realistischen syrischen Romanen aus den 
nuller Jahren, als auch mit den Selbstinszenierungen des Autors auseinandersetzt 
und dabei die Tragweite eines interkulturell konzipierten Werkes untersucht, gab 
es zwei Dissertationen, die nur Schamis Werk gewidmet waren. Nader Alsarras 
nahm in seiner Arbeit eine Untersuchung »der Art der Darstellung des Orients in 
Schamis Werk« (Alsarras 2010: 1) anhand einer Analyse des Romans Die dunkle Seite 
der Liebe vor. Alsarras’ Erkenntnis, »Schamis erzähltes Konzept von Orient eman-
zipier[e] sich von der Vorstellung eines ›orientalischen‹ Orients« (Alsarras 2010: 
13), gilt wohl für den 2004 veröffentlichten Roman und für diejenigen, die danach 
veröffentlicht wurden, kann aber auf das ganze Werk Schamis nicht übertragen 
werden, da sich Schamis Erzählformen als auch seine Erzählstrategien innerhalb 
von 30 Jahren Schaffenszeit stark geändert haben. 2016 widmete sich Holly Renee 
Brining der Frage der Geschlechterrollen in einer Auswahl von Romanen Schamis 
aus einer postkolonialen und gendertheoretischen Perspektive, davon ausgehend, 
dass diese Frage weitgehend von der Kritik übersehen wurde (vgl. Brining 2016).

Aus diesem kurzen Überblick über die Rezeption von Rafik Schami im uni-
versitären Bereich geht hervor, dass die Besonderheiten von Schamis Werk oft 
vernachlässigt wurden, zugunsten einer Suche nach einem vermeintlich gemein-
samen Nenner für übergeordnete Tendenzen in der Migrationsliteratur. Dabei 
wurde die Biografie des Autors überbetont, ohne dass diese als solche auch hin-
terfragt wurde. Wie so oft auch in der Migrationsliteraturforschung, geht eine 
solche Funktionalisierung von Werk und Leben eines eingewanderten Autors mit 
einer fehlenden systematischen literaturwissenschaftlichen Analyse der Tex-
te selbst und einer Tendenz einher, das ganze, im Falle Schamis sehr vielfältige, 
Werk eines Autors zu homogenisieren und z.B. die Merkmale eines einzigen Ro-
mans für übertragbar auf das ganze Werk zu halten.

3. Um eine den einzelnen Autoren angepasste Hermeneutik bittend

Es ist wahrscheinlich das erste Mal in der deutschen Literaturgeschichte, dass 
die literaturwissenschaftliche Kritik sich einen literarischen Gegenstand, die 
sogenannte Literatur der Migration, mit dem Willen aneignet, ihn in kompara-
tistischen bzw. totalisierenden Studien zu kategorisieren und dessen Umrisse 
festzulegen, noch bevor die einzelnen Autoren und deren Werke, aus denen diese 

6  �Siehe dazu u.a. Pizer 2004; 2005; Reichelt 2004; Arnds 2005; Ewers 2000; 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839450413-011 - am 13.02.2026, 09:05:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rafik Schami: problematische Hermeneutik bei dem Werk eines interkulturellen Autors 159

Literatur besteht, eingehend analysiert werden. Daher sollen hier ein paar me-
thodologische Ansätze zu einer gerechten Hermeneutik des Werkes Schamis an-
gegeben werden.

Die Autoren der Literatur der Migration haben sich oft darüber beschwert, 
dass ihre Werke nie auf eine objektive Weise behandelt wurden. So behauptete 
Schami schon 1986, dass die Literatur der Migration unter positiv bzw. negativ 
voreingenommenen Analysen leide, und forderte, dass sie genau wie die Litera-
tur »der deutschen Autoren […] nach ihrer Form, ihrer Sprache, ihren Bildern be-
urteilt wird« (Farin 1987: X):

Oft wird unsere Literatur entweder mit Samthandschuhen oder mit eiserner Zan-
ge angefasst. Die Samthandschuhe sind mit Mitleid getränkt und lassen deshalb 
die Hände über die Oberfläche dieser Literatur gleiten. Die Zange dagegen zer-
quetscht auch die schönsten Märchen, Novellen oder Gedichte, so dass nur wenig 
von dem Saft ihrer Inhalte zum Vorschein kommt. Gefragt sind aber Hände, die 
die Berührung nicht scheuen. Unsere Literatur hat keinen Mitleidsbonus nötig. Sie 
stellt sich der Kritik, indem sie erscheint. Mehr kann eine Literatur nicht tun. Es 
liegt also an den Kritikern der Mehrheit, den Stellenwert dieser Literatur tastend 
zu erfahren, ohne Samthandschuhe und ohne Zangen. (Schami 1986: 58)

Für eine ausgewogene Untersuchung von Schamis Werk scheint eine allgemeine 
Erfassung seiner schriftstellerischen Produktion und seiner Zielleser genauso wie 
eine Periodisierung seines Werkes erforderlich.

Schamis Werk besteht ausschließlich (ein Theaterstück für Kinder aus dem 
Jahr 1987 ausgenommen) aus Prosa, sei es kurze Prosa (Märchen, Geschichten und 
andere Fabeln), Romane oder theoretische bzw. politische Essays. Seine Werke 
wenden sich entweder an ein ausdrücklich junges Lesepublikum, an ein gemisch-
tes Lesepublikum aus Jugendlichen und Erwachsenen oder an ein erwachsenes 
Lesepublikum und bewegen sich, so Uta Aifan, »auf dem schmalen Grat zwischen 
Trivialität und Belletristik« (Aifan 2004: 214).

Wenn wir die Kinder- und Jugendliteratur außer Acht lassen, so lassen sich 
im Werk Schamis drei Hauptschaffensperioden erkennen: die der Gastarbeiter-
literatur (von 1980 bis 1985-87), die sich durch kürzere engagierte Texte über das 
Leben der Ausländer in Deutschland kennzeichnet, die der Exotismus-Romane, 
die sich an ein gemischtes Lesepublikum richten und mit vermeintlichen Orien-
talismus-Erwartungen der Leser spielen (1985-87 bis 2004) und schließlich die der 
Syrien-Romane, die für ein erwachsenes Publikum bestimmt sind (seit der Ver-
öffentlichung 2004 von Die dunkle Seite der Liebe).

Mit anderen Worten: Der Schami der Gastarbeiterliteratur, die eine unleugbar 
soziopolitische Komponente innehatte, ist nicht der gleiche wie der Schami der 
ersten durchschlagenden Erfolge – man denke an Erzähler der Nacht – und auch 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-011 - am 13.02.2026, 09:05:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Benoît Ellerbach160

nicht der gleiche wie der Schami, der seit 2004 umfangreiche realistische syri-
sche Sagas schreibt. Dabei lässt sich eine allmähliche Arabisierung der Verortung 
und der Handlung seiner Romane feststellen, aus denen das deutsche Element 
allmählich verschwindet.

Während die meisten Texte, die der Gastarbeiterliteratur zugeschrieben wer-
den können, sich in einem realistischen bzw. allegorischen Deutschland abspiel-
ten und eine frontale und heftige Kritik an der deutschen Gesellschaft den Aus-
ländern gegenüber übte, verlegte Schami die in den 1990er Jahren veröffentlichten 
Romane in einen absichtlich exotisierten und idyllisch anmutenden Orient. Seit 
der Veröffentlichung von Die dunkle Seite der Liebe 2004 sind seine bisher veröffent-
lichten Romane (vgl. Schami 2008; 2015; 2017) in einem realistischen Syrien, vor 
allem in Damaskus, verortet. 

Diese Entwicklung legt die Vermutung nahe, Schami habe sich nach den An-
fängen der Gastarbeiterliteratur in den 1990er Jahren eines inszenierten Exotis-
mus, der mit dem Saidʼschen Orientalismus spielt (vgl. Said 1978) bedient, um 
erste Erfolge verbuchen zu können, Erfolge, die ihm dann ermöglicht hätten, sich 
seinem ursprünglichen Ziel zu widmen, und zwar im Exil arabische Literatur 
zu schreiben.7 Dabei wurde die deutsche Sprache aber beibehalten, die auch die 
Sprache seines Erfolges ist.

Schamis Werk kann außerhalb der soeben erwähnten ästhetischen und 
erzählstrategischen Entwicklung nur schwer verstanden werden. Schami ist 
nämlich kein Schriftsteller mit einer festgelegten, bindenden oder beständigen 
Ästhetik; sein Werk sollte eher als ein sich ständig änderndes und anpassendes 
sozioliterarisches Experiment verstanden werden, das aber ein ständig gleiches 
außerliterarisches Ziel verfolgt, und zwar den vom Autor immer wieder geäußer-
ten frommen Wunsch nach einem besseren Verständnis zwischen den Kulturen, 
das mit einer unstillbaren Sehnsucht nach der verloren Heimat gekoppelt ist.

Es ist ein großes Problem, spannend zu erzählen und verbindliche Sympathie für 
die Dritte Welt in der breiten Leserschaft der westlichen Welt zu erzeugen. Nicht 
bei denen, die ohnehin aufgeklärt und solidarisch mit den unterentwickelt gehal-
tenen Ländern sind. Es geht darum, in vielen Herzen und Köpfen der Leser aus der 
Siegergesellschaft ein Gefühl der Zusammengehörigkeit mit den Besiegten unse-
rer Erde zu erzeugen, ohne auf die Tränendrüse zu drücken […]. Diese aus dem Her-
zen frei entstehende Sympathie ist ein großes Ziel. Und das möchte ich erreichen. 
(Schami/Jooß 1998: 74)

7  �»Mein naiver, ursprünglicher Plan […] [war] im Exil auf Arabisch zu schreiben und zu veröffent-
lichen.« (Schami/Jooß 1998: 130)

https://doi.org/10.14361/9783839450413-011 - am 13.02.2026, 09:05:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rafik Schami: problematische Hermeneutik bei dem Werk eines interkulturellen Autors 161

Engagiertes Denken heißt verändern.
Eine Geschichte, ein Roman oder Gedicht, das verändern will, muss erst 
einmal Herz und Hirn erreichen. Und meine ganze Bemühung beim Schreiben 
besteht darin, den Weg dafür zu ebnen. (Ebd.: 110)

Wie aus diesen zwei Zitaten hervorgeht, liegt Schamis Schaffen ein psycho-kul-
turelles Programm8 zugrunde, das bei dem Leser eine Bewusstwerdung der post-
kolonialen Verhältnisse zu einem ausgewogenen Verständnis von Fremdheit im 
historischen Kontext anstrebt. Dieses Programm kann daher als ein Hinweis 
darauf verstanden werden, dass die Selbstexotisierung der 1990er Jahre und der 
Erzählabende – ungeachtet der Tatsache, dass sie eine Marketing-Strategie ge-
wesen sein mag – nicht als solche hingenommen werden sollte (wie es oft der Fall 
war), sondern als eine vorsätzliche, wenn auch zwiespältige Erzählstrategie ver-
standen werden (vgl. Alhadji 2017: 96-111).

Ein weiterer Aspekt sollte dann auch in der Analyse von Schamis Werk be-
rücksichtigt werden, und zwar die unzähligen Selbstinszenierungen des Autors 
sowohl innerhalb als Erzähler bzw. Figur als auch außerhalb seines Werkes als 
arabischer Schriftsteller bzw. als mündlicher Erzähler, der seine Romane und Ge-
schichten live vorträgt, eine Tätigkeit, die auch stark zu seinem Erfolg beigetragen 
hat (vgl. Wild 2004: 106-107).

Dieser Aspekt erfordert vom Forscher m.E. eine sozioliterarische Herange-
hensweise, ohne die man entweder oberf lächlichem Biografismus verfallen oder 
die erforderliche Distanz zum Untersuchungsgegenstand verlieren würde. Denn 
all das, was Schami über sich, sein Werk, die arabische Kultur und Literatur be-
hauptet, trägt zur Bildung einer gewissen Autorschaft bei, die auch wiederum 
Auswirkungen auf das Werk und dessen Analyse hat. Oft wurde Schamis Werk 
nämlich fast ausschließlich anhand der Aussagen des Autors analysiert, wobei der 
Autor zur alleingültigen Referenz und in gewisser Hinsicht zum ursprünglichen 
Ausleger seiner eigenen Texte wurde.

Dies stellt insofern ein Problem dar, als die Aussagen und Behauptungen 
Schamis nur bedingt zuverlässig sind, indem er in seinen Interviews nicht an eine 
historische, kulturwissenschaftliche oder auch literarische Wahrheit gebunden 
ist. Es kommt daher dem Literaturwissenschaftler zu, die medialen Inszenierun-
gen, oder mit Genette zu sprechen, die »Epitexte« Schamis als solche zu erkennen 
(Genette 1987), sie in Frage zu stellen und sich in seinem Falle über die mündliche 
Erzähltradition, syrische Geschichte und arabische Literatur eigens zu informie-
ren.

8  �In Bezug auf Schamis Werke der Gastarbeiterliteratur spricht Carol Kinerney von einem »psycho-
political program« (Kinerney 1994).

https://doi.org/10.14361/9783839450413-011 - am 13.02.2026, 09:05:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Benoît Ellerbach162

An den zahlreichen Selbstinszenierungen in seinen Interviews, an seinen Er-
zählabenden und in seinen Texten erkennt man schnell, dass sie Schami dabei 
helfen, sich als arabischer bzw. als interkultureller Autor im Feld der deutschspra-
chigen Literatur zu platzieren und seine öffentliche Figur und sein schriftstelle-
risches Werk als eine durchdachte Verf lechtung derselben erscheinen zu lassen.

Wie in einem früheren Aufsatz schon erwähnt wurde (vgl. Ellerbach 2016), ist 
Jerôme Meizoz’ Konzept der postures9 in der Tradition Bourdieus hier besonders 
hilfreich, insoweit es eine gleichzeitige Analyse der Epitexte und der Texte selbst 
ermöglicht. Dabei können die Überschneidungen zwischen Biografie, Selbstin-
szenierungen, Autofiktion und Fiktion, zwischen dem Autor, seinen Erzählern 
und seinen Figuren am besten erarbeitet werden, ohne dabei in die Falle des Bio-
grafismus zu tappen.

Solche Selbstinszenierungen Schamis in den Epitexten und in den fiktiona-
len Werken haben darüber hinaus oft zu einer stereotypischen Rezeption seines 
Werkes geführt, indem er manchmal bis zur Verzerrung das, was er »Orient« oder 
»Arabien«10 nennt, und die mündliche Erzähltradition, deren Erbe er für sich be-
ansprucht, zu popularisieren versuchte.

Es besteht also bei Schami eine Neigung zur Inszenierung seiner eigenen Bio-
grafie, die sich aus einer soziologischen Perspektive in der Selbstschaffung einer 
interkulturellen Autorschaft und aus einer literarischen Perspektive in dem Er-
zählen selbst – die Biografie fungiert dann fast immer als der Auslöser des Erzäh-
lens – niederschlägt. Von der Erfahrung der Stummheit und der Ankunft in der 
Fremde bis zur Rückkehr in die syrische Erfahrungswelt aus der Kindheit ist der 
Schatten von Schamis Biografie allgegenwärtig. Jedoch sollte man vom Versuch 
Abstand einnehmen, in seinen Werken authentische bzw. soziologische Berichte 
sehen zu wollen, denn Schami betreibt ein Werk, das ganz bewusst auf Vermitt-
lung setzt, was auch heißt, dass er wie jeder andere Autor das Recht auf Fiktion 
für sich beansprucht.

9  �»[Eine posture ist die] singuläre Weise, eine objektive Position innerhalb eines Feldes zu besetzen, 
die selbst wiederum durch soziologische Parameter eingegrenzt wird. Es handelt sich also um 
eine persönliche Art, eine Rolle oder einen Status anzunehmen bzw. innezuhaben: ein Autor er-
spielt oder erstreitet seine Position im literarischen Feld über verschiedene Modi der Darstellung 
seiner selbst und seiner postures.« (Meizoz 2005: 177, siehe auch Meizoz 2007).

10  �Beide Begrif fe kommen in den meisten Romanen und Interviews Schamis vor.

https://doi.org/10.14361/9783839450413-011 - am 13.02.2026, 09:05:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rafik Schami: problematische Hermeneutik bei dem Werk eines interkulturellen Autors 163

4. Fazit

Zusammenfassend ist der literaturwissenschaftliche Umgang mit Rafik Schamis 
Werk ein exemplarisches Beispiel für die Irrwege, die die Migrationsliteraturfo-
schung bisher oft einschlug. Mehr als zwanzig Jahre nach Amodeos Feststellung, 
dass diese Literatur ein »schwer zu verortendes Phänomen« sei (Amodeo 1996: 33), 
das in der Sekundärliteratur oft auf problematische Weise behandelt wurde, ist 
es vielleicht endlich an der Zeit, allmählich vom ›Phänomen‹ der Migrationslitera-
tur endgültig Abschied zu nehmen, um sich mit den einzelnen Autoren und ihren 
Werken, aus denen sie besteht, eingehender auseinanderzusetzen, damit dieses 
›Phänomen‹ schärfere Konturen bekommt oder eben als solches verschwindet zu-
gunsten einer Öffnung des Kanons. 

Schamis Werk, das in einem Spannungsverhältnis zwischen ökonomischem 
Interesse und künstlerischer Autonomie steht, ist ein gutes Beispiel dafür, wie ein 
vielfältiges und heterogenes Werk durch die homogenisierende Geste der Migra-
tionsliteraturforschung vereinfacht werden kann. Am Beispiel Schamis hat sich 
hier gezeigt, dass eine Periodisierung des Werkes, textimmanente, narratologi-
sche und sozioliterarische Analysen sowie Untersuchungen der Intertextualitä-
ten wissenschaftlich besonders produktiv und auch erforderlich sind, damit die 
Besonderheiten der einzelnen Autoren und ihrer Ästhetik nicht in unendlichen 
komparatistischen Studien verschwimmt. Textimmanente und narratologische 
Analysen werden nämlich den ästhetischen Besonderheiten der Texte gerecht, 
während sozioliterarische und intertextuelle Untersuchungen u.a. dabei hilfreich 
sein können, die den einzelnen Schriftstellern eigentümliche Autorschaft und 
den Platz, den sie im literarischen Feld einnehmen, am genauesten zu bestimmen. 
Es geht letztendlich vielleicht auch darum, den Rahmen zu sprengen, in dem die 
Autoren der Migrationsliteratur immer wieder behandelt werden, einen Rahmen, 
der weiterhin eingrenzend wirkt.

Literatur

Ackermann, Irmgard/Weinrich, Harald (Hg.; 1986): Eine nicht nur deutsche Lite-
ratur – Zur Standortbestimmung der »Ausländerliteratur«. München.

Ackermann, Irmgard (2004): Der Chamisso-Preis und der Literaturkanon. In: 
Manfred Durzak/Nilüfer Kuruyazıcı (Hg.): Die andere deutsche Literatur: Is-
tanbuler Vorträge. Würzburg, S. 47-51.

Aifan, Uta (2000): Staging exoticism and demystifying the exotic: German-Arab 
»Grenzgängerliteratur«. In: Arthur Williams (Hg.): German-language Litera-
ture Today. International and popular. Oxford, S. 237-253.

https://doi.org/10.14361/9783839450413-011 - am 13.02.2026, 09:05:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Benoît Ellerbach164

Dies. (2003): Araberbilder. Zum Werk deutsch-arabischer Grenzgängerautoren 
der Gegenwart. Aachen.

Dies. (2004): Über den Umgang mit Exotismus im Werk deutsch-arabischer Au-
toren der Gegenwart. In: Klaus Schenk/Almut Todorow/Milan Tvrdík (Hg.): 
Migrationsliteratur: Schreibweisen einer interkulturellen Moderne. Tübingen, 
S. 205-220.

Alhadji, Mahamat Ali (2017): Migrantenliteratur und Strategien der Wortergrei-
fung. Untersuchung zu Rafik Schami, Jusuf Naoum und Amin Maalouf. Dis-
sertation. Ludwig-Maximilians-Universität München.

Alsarras, Nader (2010): Die Orientbilder im Werk Rafik Schamis: eine literatur-
wissenschaftliche Untersuchung am Beispiel seines Romans Die dunkle Seite 
der Liebe. Dissertation. Ruprecht-Karls-Universität Heidelberg.

Amirsedghi, Nasrin/Bleicher, Thomas (Hg.; 1997): Literatur der Migration. Mainz.
Amodeo, Immacolata (1996): »Die Heimat heißt Babylon«: Zur Literatur ausländi-

cher Autoren in der Bundesrepublik Deutschland. Opladen.
Dies. (2009): Betroffenheit und Rhizom, Literatur und Literaturwissenschaft. In: 

Migrationsliteratur – Eine neue deutsche Literatur. Hg. v. Heinrich-Böll-Stif-
tung. Berlin, S. 6-8; online unter: https://heimatkunde.boell.de/sites/default/
files/dossier_migrationsliteratur.pdf [Stand: 23.5.2019].

Arens, Hiltrud (2000): Kulturelle Hybridität« in der deutschen Minoritätenlitera-
tur der achtziger Jahre. Tübingen.

Dies. (2006): The »Circus of Cultures« and Culture as Circus in Rafik Schami’s 
Reise zwischen Nacht und Morgen. In: Seminar: A Journal of Germanic Studies 
42, H. 3, S. 302-320.

Dies. (2008): Family Secrets and Hybrid Identities: Rewriting the Past for the Fu-
ture in Rafik Schami’s Reise zwischen Nacht und Morgen and Zafer Zenocak’s Ge-
fährliche Verwandtschaf t. In: Colloquia Germanica: Internationale Zeitschrift 
für Germanistik 41, H. 4, S. 295-313.

Arnds, Peter (2005): Orientalizing Germany in Rafik Schami’s Die Sehnsucht der 
Schwalbe and Sieben Doppelgänger. In: Seminar: A Journal of Germanic Studies 
41, H. 3, S. 275-288.

Asholt, Wolfgang/Hoock-Demarle, Marie-Claire/Koiran, Linda/Schubert, Katja 
(Hg.; 2010): Littérature(s) sans domicile fixe/Literatur(en) ohne festen Wohn-
sitz. Tübingen.

Bavar, Amir Mansour (2004): Aspekte der deutschsprachigen Migrationslitera-
tur: die Darstellung der Einheimischen bei Alev Tekinay und Rafik Schami. 
München.

Brining, Holly Renee (2016): Spouses, Lovers, and Other Strangers: Men, Women, 
and Relationships in the Works of Rafik Schami. Dissertation. The University 
of Texas at Austin. 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-011 - am 13.02.2026, 09:05:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rafik Schami: problematische Hermeneutik bei dem Werk eines interkulturellen Autors 165

Biondi, Franco/Schami, Rafik (1981): Literatur der Betroffenheit – Bemerkungen 
zur Gastarbeiterliteratur. In: Christian Schaffernicht (Hg.): Zu Hause in der 
Fremde – Ein bundesdeutsches Ausländer-Lesebuch. Fischerhude, S. 124-136.

Chiellino, Carmine (2000a): Eine Literatur des Konsenses und der Autonomie – 
Für eine Topographie der Stimmen. In: Ders. (Hg.): Interkulturelle Literatur. 
Ein Handbuch. Stuttgart, S. 51-62.

Ders. (2000b): Interkulturelle Literatur. Ein Handbuch. Stuttgart.
Ellerbach, Benoît (2012): Autor und Werk im Spiegel der Rezeption: Überlegungen 

zur Einordnung von Rafik Schamis Werk in die deutschsprachige Literatur. 
In: Christine Meyer (Hg.): Kosmopolitische Germanophonie – Postnationa-
le Perspektiven in der deutschsprachigen Gegenwartsliteratur. Würzburg, 
S. 153-172.

Ders. (2016): Hohe und niedere Literatur bei Rafik Schami. In: Annie Bourgu-
ignon/Konrad Harrer/Franz Hintereder-Emde (Hg.): Zwischen Kanon und 
Unterhaltung. Interkulturelle und intermediale Aspekte von hoher und niede-
rer Literatur. Berlin, S. 151-162.

Ders. (2018): L’Arabie contée aux Allemands. Fictions interculturelles chez Rafik 
Schami. Würzburg.

Ette, Otmar (2005): ZwischenWeltenSchreiben: Literaturen ohne festen Wohnsitz. 
Berlin.

Ewers, Hans-Heino (2000): Ein orientalischer Märchenerzähler, ein moderner 
Schriftsteller? Überlegungen zur Autorschaft Rafik Schamis. In: Ulrich Nas-
sen/Gina Weinkauff (Hg.): Konfigurationen des Fremden in der Kinder- und 
Jugendliteratur nach 1945. München, S. 155-168.

Ders. (2013): Ein orientalischer Märchenerzähler, ein moderner Schriftsteller? 
Überlegungen zur Autorschaft Rafik Schamis [2000]. In: Ders.: Literaturan-
spruch und Unterhaltungsabsicht: Studien zur Entwicklung der Kinder- und 
Jugendliteratur im späten 20. und frühen 21. Jahrhundert. Frankfurt a.M., 
S. 365-378.

Farin, Klaus (1987): Mit List in die Köpfe der Menschen. In: Der Tagesspiegel v. 9. 
August 1987. Sonntagsbeilage – Weltspiegel, S. X.

Genette, Gérard (1987): Paratextes. Paris.
Ders. (1989): Paratexte. Das Buch vom Beiwerk des Buches. Aus dem Franz. v. Die-

ter Hornig, mit einem Vorwort von Harald Weinrich. Frankfurt a.M./New 
York. 

Hoff, Karin (2008): Literatur der Migration – Migration der Literatur. Frankfurt 
a.M.

Hofmann, Michael (2006): Interkulturelle Literaturwissenschaft: eine Einfüh-
rung. Paderborn.

Howard, Mary (1997): Interkulturelle Konfigurationen: zur deutschsprachigen Er-
zählliteratur von Autoren nichtdeutscher Herkunft. München.

https://doi.org/10.14361/9783839450413-011 - am 13.02.2026, 09:05:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Benoît Ellerbach166

Kegelmann, René (2010): Türöffner oder Etikettierung? Der Adelbert-von-Cha-
misso-Preis und dessen Wirkung in der Öffentlichkeit. In: Sylvie Grimm-Ha-
men/Françoise Willmann (Hg.): Die Kunst geht auch nach Brot! Wahrneh-
mung und Wertschätzung von Literatur. Berlin, S. 13-28.

Keller, Thomas/Raphaël, Freddy (Hg.; 2006): Lebensgeschichten, Exil, Migration/
Récits de vie, exil, migration. Berlin.

Khalil, Iman O. (1990): Rafik Schami’s Fantasy and Fairy Tales. In: International 
Fiction Review 17, H. 2, S. 121-123.

Dies. (1994a): Narrative Strategies as Cultural Vehicles: On Rafik Schami’s Novel 
Erzähler der Nacht. In: Carol Aisha Blackshire-Belay (Hg.): The Germanic Mosa-
ic: Cultural and Linguistic Diversity in Society. Westport, S. 217-224.

Dies. (1994b): Zum Konzept der Multikulturalität im Werk Rafik Schamis. In: Mo-
natshefte für deutschsprachige Literatur und Kultur 86, H. 2, S. 201-217.

Dies. (1995): Arab-German Literature. In: World Literature Today: A Literary Quar-
terly of the University of Oklahoma 69, S. 521.

Dies. (1996): Arabisch-deutsche Literatur. In: Paul Michael Lützeler (Hg.): Schrei-
ben zwischen den Kulturen. Beiträge zur deutschsprachigen Gegenwartslite-
ratur. Frankfurt a.M., S. 149-164.

Dies. (1997a): Orient-Okzident-Stereotype im Werk arabischer Autoren. In: Mary 
Howard (Hg.): Interkulturelle Konfigurationen: zur deutschsprachigen Er-
zählliteratur von Autoren nichtdeutscher Herkunft. München, S. 77-93.

Dies. (1997b): Zur Rezeption arabischer Autoren in Deutschland. In: Sabine Fischer/
Moray McGowan (Hg.): Denn du tanzt auf einem Seil: Positionen deutschspra-
chiger MigrantInnenliteratur. Tübingen, S. 114-131.

Dies. (1998): From the Margins to the Center: Arab-German Authors and Issues. 
In: Dagmar C.G. Lorenz/Renate S. Posthofen, (Hg.): Transforming the Cen-
ter, Eroding the Margins: Essays on Ethnic and Cultural Boundaries in Ger-
man-speaking Countries. Columbia, S. 227-237.

Kinerney, Donna (1994): The Stories of Rafik Schami as Ref lections of His Psy-
chopolitical Program. In: Carol Aisha Blackshire-Belay (Hg.): The Germanic 
Mosaic: Cultural and Linguistic Diversity in Society. Westport, S. 225-239.

Meizoz, Jérôme (2005): Die posture und das literarische Feld. In: Markus Joch/
Norbert Christian Wolf (Hg.): Text und Feld. Bourdieu in literaturwissen-
schaftlicher Praxis. Tübingen, S. 177-188.

Ders. (2007): Postures littéraires. Mises en scènes modernes de l’auteur. Genève.
Meyer, Christine (2012): Kosmopolitische Germanophonie – Postnationale Pers-

pektiven in der deutschsprachigen Gegenwartsliteratur. Würzburg.
Pizer, John (2004): The Transnationalization of the Double Motif: Rafik Schami’s 

Sieben Doppelgänger. In: Gegenwartsliteratur: A German Studies Yearbook 3, 
S. 278-300.

https://doi.org/10.14361/9783839450413-011 - am 13.02.2026, 09:05:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rafik Schami: problematische Hermeneutik bei dem Werk eines interkulturellen Autors 167

Ders. (2005): Moving the Divan Beyond Orientalism: Rafik Schami’s Instrumen-
talization of Goethe. In: Seminar: A Journal of Germanic Studies 41, H. 3, 
S. 261-274.

Reeg, Ulrike (1988): Schreiben in der Fremde. Literatur nationaler Minderheiten in 
der Bundesrepublik Deutschland. Essen.

Reichelt, Gregor (2004): Probleme interkultureller Kommunikation bei Rafik 
Schami. In: Klaus Schenk/Almut Todorow/Milan Tvrdík (Hg.): Migrationsli-
teratur: Schreibweisen einer interkulturellen Moderne. Tübingen, S. 221-232.

Rösch, Heidi (1989): Literatur im interkulturellen Kontext – Dokumentation eines 
Werkstattgesprächs und Beiträge zur Migrantenliteratur. Berlin.

Dies. (1992): Migrationsliteratur im interkulturellen Kontext. Eine didaktische 
Studie zur Literatur von Aras Ören, Aysel Özakin, Franco Biondi und Rafik 
Schami. Frankfurt a.M..

Dies. (2006): Zauber der Zunge. Der Begriff Migrationsliteratur am Beispiel Rafik 
Schami. In: JuLit 32, H. 3, S. 29-38.

Said, Edward W. (1978): Orientalism. New York.
Schami, Rafik (1986): Eine Literatur zwischen Minderheit und Mehrheit. In: Irm-

gard Ackermann/Harald Weinrich (Hg.): Eine nicht nur deutsche Literatur – 
Zur Standortbestimmung der »Ausländerliteratur«. München, S. 55-58.

Ders. (1989): Erzähler der Nacht. Weinheim.
Ders. (2004): Die dunkle Seite der Liebe. München.
Ders. (2008): Das Geheimnis des Kalligraphen. München.
Ders. (2015): Sophia oder Der Anfang aller Geschichten. München.
Ders. (2017): Sami und der Wunsch nach Freiheit. Weinheim.
Schami, Rafik/Jooß, Erich (1998): Damals dort und heute hier – Über Fremdsein. 

Freiburg.
Schenk, Klaus/Todorow, Almut/Tvrdík, Milan (2004): Migrationsliteratur: 

Schreibweisen einer interkulturellen Moderne. Tübingen.
Schmitz, Helmut (2009): Von der nationalen zur internationalen Literatur. Trans-

kulturelle deutschsprachige Literatur und Kultur im Zeitalter globaler Migra-
tion. Amsterdam.

Sturm-Trigonakis, Elke (2007): Global playing in der Literatur: Ein Versuch über 
die Neue Weltliteratur. Würzburg.

Vogel, Sabine (2004): Meine Freiheit verdanke ich dem Exil. In: Berliner Zeitung v. 
7. Oktober 2004, S. 30. 

Weinrich, Harald (1986): Ein vorläufiges Schlusswort. In: Irmgard Ackermann/
Harald Weinrich (Hg.): Eine nicht nur deutsche Literatur – Zur Standortbe-
stimmung der »Ausländerliteratur«. München, S. 97-102.

Weinrich, Harald (1983): Um eine deutsche Literatur von außen bittend. In: Mer-
kur 37, S. 911-920.

Wild, Bettina (2004): Rafik Schami. München.

https://doi.org/10.14361/9783839450413-011 - am 13.02.2026, 09:05:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839450413-011 - am 13.02.2026, 09:05:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450413-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

