7) M. Merleau-Ponty: Die Gewaltsamkeit
der Erfahrung

Was passiert, wenn man schweren Herzens die Endlichkeit der leiblichen
Person anerkannt hat und diese auf Unendliches reagieren muss? Das ist
die Frage, die Husserl an Merleau-Ponty weitergibt. Die Antwort Mer-
leau-Pontys bringt uns zum Problem der Gewaltsamkeit zuriick, die das
Ethische und das Politische wiederum herausfordert.

»Gewalt ist eben nur deshalb notwendig, weil es keine letzte Wahrheit
der betrachteten Welt gibt; sie kann sich also kein absolut Wahres zugu-
te halten.« (Merleau-Ponty 1974, 66) Diese starke These erinnert uns an
Kant und Hegel. Das Leben ist endlich und impliziert Verletzlichkeit und
eine Anfalligkeit fiir Gewalt. Ethik und Politik sind angesichts dessen zu
verstehen — und zwar im Ausgang von der Erfahrung.

a. Die Mebrmeinung und die Gewalt

Wir befinden und ganz im Reich der Phinomenologie und ihrer Aufwei-
sungen. Zu ihnen gehort das Phanomen der Mehrmeinung. Eine Sache
ist mir gegeben und »wihrend sie aktuell gegeben ist, meine ich mehr,
als sie bietet.« (Husserl 1976, 160) Ich sehe die Vorderwand des Hauses
von gegeniiber, ich meine aber das ganze Haus, obwohl des mir nicht als
solches gegebenen ist. Husserls Analysen zur Passiven Syntbhesis enthal-
ten zahlreiche Phinomene, die der einer moglichen Hybris des Unendli-
chen entgegenstehen. Unter Hinzuziehung der Gestalttheorie hat Aron
Gurwitsch diese Gesetzlichkeit der Erfahrung ausgedeutet. Ebenso Mer-
leau-Ponty. Er nimmt die Mehrmeinung zum Anlass einer phinomeno-
logischen Fundamentalbetrachtung.

»Jede Wahrnehmung behauptet ... mehr als sie erfafSt: Wenn ist sage,
ich sehe den Aschenbrecher da und dafS er da ist, so setze ich eine Erfah-
rungsentfaltung als vollendet voraus, die ins Unendliche ginge, ich an-
tizipiere alle zukiinftige Wahrnehmung. Und ebenso ziele ich, wenn ich
sage, ich kenne jemanden oder ich liebe ihn, jenseits aller seiner Eigen-
schaften auf einen unerschopflichen Grund seines Seins, der eines Tages
das Bild sprengen konnte, das ich mir von ihm machte. Um diesen Preis
nur gibt es fiir uns Dinge und Andere, nicht aufgrund einer Illusion, son-
dern auf Grund eines gewaltsamen Aktes, der eben die Wahrnehmung
selbst ist.« (Merleau-Ponty 1966, 413f)

Diese bemerkenswerte und hochst erstaunliche Ausweisung besagt, dass
die Wahrnehmung ein Ort der Gewalt ist. Wenn es stimmt, dass man

53

https://dol.org/10.5771/8783748911654-53 - am 26.01.2026, 05:35:44. [



https://doi.org/10.5771/9783748911654-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M. MERLEAU-PONTY: DIE GEWALTSAMKEIT DER ERFAHRUNG

nicht nicht wahrnehmen kann, dann ist Gewaltsamkeit in der Tat ein
unvermeidliches Problem. Stets beende ich eine potentiell unendliche
Erfahrungsentfaltung ohne dafiir zureichende Griinde zu haben. Ich be-
raube das Ding (Aschenbecher) und auch den Anderen seiner Unend-
lichkeit, indem ich der Erfahrungsentfaltung ein Ende setze. Eine Been-
digung ist unvermeidlich, sie kénnte aber auch anders ein. Darin liegt
eine Gewaltsamkeit.

Wenn ich den Anderen ansehe und als meinen Freund und damit
als-jemanden identifiziere, dann behaupte ich etwas, ohne eine vollstan-
dige Kenntnis zu haben. Miisste ich nicht eigentlich auch auf seinen Rii-
cken und nicht nur in sein Gesicht und auf seine Gestalt sehen, wenn ich
ihn als-jemanden behandele? Ich konnte zusatzlich noch mindestens von
oben auf ihn schauen und dartiber hinaus noch Zeugnisse Dritter einho-
len — wann genau habe ich alles erschopfend erledigt? Bei Platon existiert
die Vorstellung, dass die Wirklichkeit vorgegebene Strukturen hat (vgl.
Platon Phaidros 265d ff). Wer einen Sachverhalt identifiziert, richtet sich
nach diesen Strukturen. Ein Koch tranchiert ein Huhn nicht irgendwie,
denn er folgt den von der Natur vorgegebenen Linien. Er durchtrennt die
Knorpel am Korpus und isoliert dadurch die Fligel. Ebenso verfahrt je-
mand, der ein Ding als-etwas oder einen Anderen als-jemanden auffasst.
Doch eine solche klare Vorzeichnung, nach der wir uns richten kénnen,
gibt es Merleau-Ponty zufolge, fur uns nicht mehr. Daher ist eine Gewalt
unvermeidlich. Ich setze der Auffassung ein Ende.

Die Gewaltsamkeit hat jedoch nicht nur einen einschrankenden, son-
dern auch einen konstitutiven Aspekt. Durch sie gibt es tiberhaupt eine
Welt der Dinge und der Anderen fiir mich. Ich fasse das Ding als-etwas
und den Anderen als-jemanden auf. Damit lege ich sie auf bestimmte Ei-
genschaften fest. Aschenbecher, Freund. Beide sind aber mehr als das.
Jenseits der immer auch mit Gewaltsambkeit festgelegten Eigenschaften
befindet sich ein unerschopflicher Grund des Unendlichen. Das Unend-
liche ist immer indirekt gegeben, denn es ldsst sich nicht abschliefSend
fixieren. Es ist ein Uberschuss, der iiber die Eigenschaften, die ich etwas
oder jemandem zuschreibe, hinausgeht. Das Andere und der Andere sind
immer auch anders, ja fremd und vermogen das Bild, das ich mir von ih-
nen machte, aufzusprengen.

An dieser Stelle verweisen wir auf frithere Uberlegungen. Dort haben
wir den Begriff der Person, den die analytische Philosophie durch Eigen-
schaften bestimmt, neu gefasst, so dass jenseits wichtiger Eigenschaf-
ten auch eine Andersheit der Person zur Geltung kommen konnte (vgl.
Schnell 2017, 93ff).

54

https://dol.org/10.5771/8783748911654-53 - am 26.01.2026, 05:35:44. [



https://doi.org/10.5771/9783748911654-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ETHISCHE UND DAS POLITISCHE
b. Levinas und die Ethik des Unendlichen

Merleau-Ponty hat einen wichtigen Paradigmenwechsel angestofSen. Das
Unendliche ist nichts mehr, dem wir als endliche Wesen vergeblich nach-
laufen. Es ist deshalb aber auch nicht Nichts. Das Unendliche ist nun et-
was, das uns heimsucht. Damit gehen wir zu Emmanuel Levinas und auf
das Feld des Ethischen tiber, indem wir direkt an Merleau-Ponty ankniip-
fen, der von einem unerschopflichen Grund des Anderen in einer Unend-
lichkeit spricht. Ganz im Sinne Merleau-Pontys tiberschreitet auch fiir
Levinas der Andere jedes Bild und alle ihm zugeschriebenen Eigenschaf-
ten. »In jedem Augenblick zerstort und uberflutet das Antlitz des Ande-
ren das plastische Bild, das er mir hinterlafSt, tiberschreitet er die Idee, die
nach meinem Maf$ und nach dem MafS ihres ideatum ist — die addquate
Idee.« (Levinas 1987, 63) Levinas entwickelt von hier aus, »in Uberein-
stimmung mit den bemerkenswerten Analysen von Merleau-Ponty« (Le-
vinas 1989, 40), aber auch dariiber hinaus, seine Ethik des Unendlichen.

»Das Unendliche ist das radikal, das absolut Andere.« (Levinas 1983,
197) Das Unendliche impliziert eine »soziale Beziehung« (ebd., 198) In
ihr setzt mir der Andere einen »ethischen Widerstand« (199) entgegen,
der besagt: »Du wirst nicht toten!«, »Du bist verantwortlich fiir den An-
deren und die Anderen!« Im Unterschied zu Autoren wie Hans Jonas hii-
tet sich Levinas vor einem rigorosen Ethizismus. Politik und Institutio-
nen sind ebenso wichtig. »Die Politik mufs .... immer von der Ethik aus
kontrollierbar und kritisierbar sein.« (Levinas 1986, 63) Politik hat eine
Eigenlogik, sie ist nicht immer ethisch, aber von der Ethik aus beurteil-
bar. Das Ethische ist eine mogliche Antwort auf die unbehaglichen Sei-
ten der Moderne. In diesem Sinne hatte Georg Simmel bereits von Dank-
barkeit gegentiber dem Anderen gesprochen.

c. Das Ethische und das Politische

Ethik steht im Zeichen vulnerabler und damit endlicher Personen. An-
spruch der Ethik ist die Nichtexklusivitit, an dem Anspruch Politik zu
messen ist (vgl. Schnell 2017). Kant und Hegel haben diesen Gedanken
bereits ausprobiert und sind auf das Problem der Gewaltsamkeit ge-
stofSen. Darauf kann eine Demokratie mit einer Ethik der Erinnerung
reagieren. Insofern hat Levinas wiederum recht, dass Politik von der
Ethik aus beurteilt werden kann. Aber eben diese gewiinschte Politik er-
zeugt die Probleme. Jede demokratische Wahl »tragt die Ziige von Ge-
walt. ... Jeder lehnt die Stimmabgabe der Anderen ab.« (Merleau-Pon-
ty 2007, 472) Es geht dann aus Sicht der Ethik nun darum zu fragen,
was mit denen geschieht, die politisch ausgeschlossen wurden und nicht
zum Zuge gekommen sind. Gibt es fiir sie alternative Moglichkeiten zur

55

https://dol.org/10.5771/8783748911654-53 - am 26.01.2026, 05:35:44. [



https://doi.org/10.5771/9783748911654-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M. MERLEAU-PONTY: DIE GEWALTSAMKEIT DER ERFAHRUNG

offentlichen Artikulation? Diese Frage fithrt uns tief in die Logik der po-
litischen Reprasentation hinein, die bis zu Locke und Hobbes reicht. Sie
geleitet die Phinomenologie auf ihren Abenteuern in den Bereich des Po-
litischen und in Folge dessen erneut in den des Ethischen. Verfolgen wir
nun diesen Gang der Dinge. Wir werden zunichst auf Merleau-Ponty
eingehen und das durchaus intensiv, da er fiir die vorliegende Argumen-
tation von zentraler Bedeutung ist: Vulnerabilitdt, das Ethische und das
Politische sind in seinem Werk mehr oder weniger gegenwairtig. Weiter-
hin sollen Pierre Bourdieu und Cornelius Castoriadis je nach ihrem Bei-
trag befragt werden. Danach steht eine Wiedergewinnung des Ethischen
an. Von Roland Barthes, Bernhard Waldenfels und Hans Jonas und ande-
ren Autoren aus widmen wir uns schliefSlich Fragen unserer Gegenwart.

56

https://dol.org/10.5771/8783748911654-53 - am 26.01.2026, 05:35:44. [



https://doi.org/10.5771/9783748911654-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Die Mehrmeinung und die Gewalt
	b.  Levinas und die Ethik des Unendlichen
	c.  Das Ethische und das Politische

