
53

7) M. Merleau-Ponty: Die Gewaltsamkeit 
der Erfahrung

Was passiert, wenn man schweren Herzens die Endlichkeit der leiblichen 
Person anerkannt hat und diese auf Unendliches reagieren muss? Das ist 
die Frage, die Husserl an Merleau-Ponty weitergibt. Die Antwort Mer-
leau-Pontys bringt uns zum Problem der Gewaltsamkeit zurück, die das 
Ethische und das Politische wiederum herausfordert.

»Gewalt ist eben nur deshalb notwendig, weil es keine letzte Wahrheit 
der betrachteten Welt gibt; sie kann sich also kein absolut Wahres zugu-
te halten.« (Merleau-Ponty 1974, 66) Diese starke These erinnert uns an 
Kant und Hegel. Das Leben ist endlich und impliziert Verletzlichkeit und 
eine Anfälligkeit für Gewalt. Ethik und Politik sind angesichts dessen zu 
verstehen – und zwar im Ausgang von der Erfahrung.

a. Die Mehrmeinung und die Gewalt

Wir befinden und ganz im Reich der Phänomenologie und ihrer Aufwei-
sungen. Zu ihnen gehört das Phänomen der Mehrmeinung. Eine Sache 
ist mir gegeben und »während sie aktuell gegeben ist, meine ich mehr, 
als sie bietet.« (Husserl 1976, 160) Ich sehe die Vorderwand des Hauses 
von gegenüber, ich meine aber das ganze Haus, obwohl des mir nicht als 
solches gegebenen ist. Husserls Analysen zur Passiven Synthesis enthal-
ten zahlreiche Phänomene, die der einer möglichen Hybris des Unendli-
chen entgegenstehen. Unter Hinzuziehung der Gestalttheorie hat Aron 
Gurwitsch diese Gesetzlichkeit der Erfahrung ausgedeutet. Ebenso Mer-
leau-Ponty. Er nimmt die Mehrmeinung zum Anlass einer phänomeno-
logischen Fundamentalbetrachtung.

»Jede Wahrnehmung behauptet … mehr als sie erfaßt: Wenn ist sage, 
ich sehe den Aschenbrecher da und daß er da ist, so setze ich eine Erfah-
rungsentfaltung als vollendet voraus, die ins Unendliche ginge, ich an-
tizipiere alle zukünftige Wahrnehmung. Und ebenso ziele ich, wenn ich 
sage, ich kenne jemanden oder ich liebe ihn, jenseits aller seiner Eigen-
schaften auf einen unerschöpflichen Grund seines Seins, der eines Tages 
das Bild sprengen könnte, das ich mir von ihm machte. Um diesen Preis 
nur gibt es für uns Dinge und Andere, nicht aufgrund einer Illusion, son-
dern auf Grund eines gewaltsamen Aktes, der eben die Wahrnehmung 
selbst ist.« (Merleau-Ponty 1966, 413f)

Diese bemerkenswerte und höchst erstaunliche Ausweisung besagt, dass 
die Wahrnehmung ein Ort der Gewalt ist. Wenn es stimmt, dass man 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-53 - am 26.01.2026, 05:35:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54

nicht nicht wahrnehmen kann, dann ist Gewaltsamkeit in der Tat ein 
unvermeidliches Problem. Stets beende ich eine potentiell unendliche 
Erfahrungsentfaltung ohne dafür zureichende Gründe zu haben. Ich be-
raube das Ding (Aschenbecher) und auch den Anderen seiner Unend-
lichkeit, indem ich der Erfahrungsentfaltung ein Ende setze. Eine Been-
digung ist unvermeidlich, sie könnte aber auch anders ein. Darin liegt 
eine Gewaltsamkeit.

Wenn ich den Anderen ansehe und als meinen Freund und damit 
als-jemanden identifiziere, dann behaupte ich etwas, ohne eine vollstän-
dige Kenntnis zu haben. Müsste ich nicht eigentlich auch auf seinen Rü-
cken und nicht nur in sein Gesicht und auf seine Gestalt sehen, wenn ich 
ihn als-jemanden behandele? Ich könnte zusätzlich noch mindestens von 
oben auf ihn schauen und darüber hinaus noch Zeugnisse Dritter einho-
len – wann genau habe ich alles erschöpfend erledigt? Bei Platon existiert 
die Vorstellung, dass die Wirklichkeit vorgegebene Strukturen hat (vgl. 
Platon Phaidros 265d ff). Wer einen Sachverhalt identifiziert, richtet sich 
nach diesen Strukturen. Ein Koch tranchiert ein Huhn nicht irgendwie, 
denn er folgt den von der Natur vorgegebenen Linien. Er durchtrennt die 
Knorpel am Korpus und isoliert dadurch die Flügel. Ebenso verfährt je-
mand, der ein Ding als-etwas oder einen Anderen als-jemanden auffasst. 
Doch eine solche klare Vorzeichnung, nach der wir uns richten können, 
gibt es Merleau-Ponty zufolge, für uns nicht mehr. Daher ist eine Gewalt 
unvermeidlich. Ich setze der Auffassung ein Ende.

Die Gewaltsamkeit hat jedoch nicht nur einen einschränkenden, son-
dern auch einen konstitutiven Aspekt. Durch sie gibt es überhaupt eine 
Welt der Dinge und der Anderen für mich. Ich fasse das Ding als-etwas 
und den Anderen als-jemanden auf. Damit lege ich sie auf bestimmte Ei-
genschaften fest. Aschenbecher, Freund. Beide sind aber mehr als das. 
Jenseits der immer auch mit Gewaltsamkeit festgelegten Eigenschaften 
befindet sich ein unerschöpflicher Grund des Unendlichen. Das Unend-
liche ist immer indirekt gegeben, denn es lässt sich nicht abschließend 
fixieren. Es ist ein Überschuss, der über die Eigenschaften, die ich etwas 
oder jemandem zuschreibe, hinausgeht. Das Andere und der Andere sind 
immer auch anders, ja fremd und vermögen das Bild, das ich mir von ih-
nen machte, aufzusprengen. 

An dieser Stelle verweisen wir auf frühere Überlegungen. Dort haben 
wir den Begriff der Person, den die analytische Philosophie durch Eigen-
schaften bestimmt, neu gefasst, so dass jenseits wichtiger Eigenschaf-
ten auch eine Andersheit der Person zur Geltung kommen konnte (vgl. 
Schnell 2017, 93ff). 

M. MERLEAU-PONTY: DIE GEWALTSAMKEIT DER ERFAHRUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911654-53 - am 26.01.2026, 05:35:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


55

b. Levinas und die Ethik des Unendlichen

Merleau-Ponty hat einen wichtigen Paradigmenwechsel angestoßen. Das 
Unendliche ist nichts mehr, dem wir als endliche Wesen vergeblich nach-
laufen. Es ist deshalb aber auch nicht Nichts. Das Unendliche ist nun et-
was, das uns heimsucht. Damit gehen wir zu Emmanuel Levinas und auf 
das Feld des Ethischen über, indem wir direkt an Merleau-Ponty anknüp-
fen, der von einem unerschöpflichen Grund des Anderen in einer Unend-
lichkeit spricht. Ganz im Sinne Merleau-Pontys überschreitet auch für 
Levinas der Andere jedes Bild und alle ihm zugeschriebenen Eigenschaf-
ten. »In jedem Augenblick zerstört und überflutet das Antlitz des Ande-
ren das plastische Bild, das er mir hinterläßt, überschreitet er die Idee, die 
nach meinem Maß und nach dem Maß ihres ideatum ist – die adäquate 
Idee.« (Levinas 1987, 63) Levinas entwickelt von hier aus, »in Überein-
stimmung mit den bemerkenswerten Analysen von Merleau-Ponty« (Le-
vinas 1989, 40), aber auch darüber hinaus, seine Ethik des Unendlichen. 

»Das Unendliche ist das radikal, das absolut Andere.« (Levinas 1983, 
197) Das Unendliche impliziert eine »soziale Beziehung« (ebd., 198) In 
ihr setzt mir der Andere einen »ethischen Widerstand« (199) entgegen, 
der besagt: »Du wirst nicht töten!«, »Du bist verantwortlich für den An-
deren und die Anderen!« Im Unterschied zu Autoren wie Hans Jonas hü-
tet sich Levinas vor einem rigorosen Ethizismus. Politik und Institutio-
nen sind ebenso wichtig. »Die Politik muß …. immer von der Ethik aus 
kontrollierbar und kritisierbar sein.« (Levinas 1986, 63) Politik hat eine 
Eigenlogik, sie ist nicht immer ethisch, aber von der Ethik aus beurteil-
bar. Das Ethische ist eine mögliche Antwort auf die unbehaglichen Sei-
ten der Moderne. In diesem Sinne hatte Georg Simmel bereits von Dank-
barkeit gegenüber dem Anderen gesprochen.

c. Das Ethische und das Politische

Ethik steht im Zeichen vulnerabler und damit endlicher Personen. An-
spruch der Ethik ist die Nichtexklusivität, an dem Anspruch Politik zu 
messen ist (vgl. Schnell 2017). Kant und Hegel haben diesen Gedanken 
bereits ausprobiert und sind auf das Problem der Gewaltsamkeit ge-
stoßen. Darauf kann eine Demokratie mit einer Ethik der Erinnerung 
reagieren. Insofern hat Levinas wiederum recht, dass Politik von der 
Ethik aus beurteilt werden kann. Aber eben diese gewünschte Politik er-
zeugt die Probleme. Jede demokratische Wahl »trägt die Züge von Ge-
walt. … Jeder lehnt die Stimmabgabe der Anderen ab.« (Merleau-Pon-
ty 2007, 472) Es geht dann aus Sicht der Ethik nun darum zu fragen, 
was mit denen geschieht, die politisch ausgeschlossen wurden und nicht 
zum Zuge gekommen sind. Gibt es für sie alternative Möglichkeiten zur 

DAS ETHISCHE UND DAS POLITISCHE

https://doi.org/10.5771/9783748911654-53 - am 26.01.2026, 05:35:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56

öffentlichen Artikulation? Diese Frage führt uns tief in die Logik der po-
litischen Repräsentation hinein, die bis zu Locke und Hobbes reicht. Sie 
geleitet die Phänomenologie auf ihren Abenteuern in den Bereich des Po-
litischen und in Folge dessen erneut in den des Ethischen. Verfolgen wir 
nun diesen Gang der Dinge. Wir werden zunächst auf Merleau-Ponty 
eingehen und das durchaus intensiv, da er für die vorliegende Argumen-
tation von zentraler Bedeutung ist: Vulnerabilität, das Ethische und das 
Politische sind in seinem Werk mehr oder weniger gegenwärtig. Weiter-
hin sollen Pierre Bourdieu und Cornelius Castoriadis je nach ihrem Bei-
trag befragt werden. Danach steht eine Wiedergewinnung des Ethischen 
an. Von Roland Barthes, Bernhard Waldenfels und Hans Jonas und ande-
ren Autoren aus widmen wir uns schließlich Fragen unserer Gegenwart. 

M. MERLEAU-PONTY: DIE GEWALTSAMKEIT DER ERFAHRUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911654-53 - am 26.01.2026, 05:35:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-53
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Die Mehrmeinung und die Gewalt
	b.  Levinas und die Ethik des Unendlichen
	c.  Das Ethische und das Politische

