
https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Katharina D. Martin

Technik als Problem des Ausdrucks

Edition panta rei

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Editorial

In Umbruchzeiten und Zeiten beschleunigten Wandels ist die Philosophie in be-

sonderer Weise herausgefordert, Veränderungen unserer theoretischen und prak-

tischen Weltbezüge zu artikulieren. Denn Begriffe, Kategorien und Topoi, unter

denen Weltbezüge stehen und unter denen wir unser Denken und Handeln aus-

richten,erweisen sich imZuge jenerDynamik regelmäßig als einseitig,kontingent,

dogmatisch oder leer.

DialektischesDenkenrichtet sichvonaltersher aufdiejenigeGegensätzlichkeit,die

dieBeschränktheitendesDenkensundHandelns aus sichheraushervorbringt,und

zwar mit Blick auf die Einlösbarkeit seiner Ansprüche angesichts des Andersseins,

Anderssein-Könnens oder Anderssein-Sollens der je verhandelten Sache. Dialek-

tik versteht sich als Reflexion der Reflexionstätigkeit und folgt somit den Entwick-

lungen des jeweils gegenwärtigen Denkens in kritischer Absicht. Geweckt wird sie

nicht aus der Denktätigkeit selbst, sondern durch dasWiderfahrnis des Scheiterns

derjenigen Vollzüge, die sich unter jenemDenken zu begreifen suchen. Ihr Funda-

ment ist mithin dasjenige an der Praxis, was sich als Scheitern darstellt. Dieses ist

allererst gedanklich neu zu begreifen in Ansehung der Beschränktheit seiner bis-

herigen begrifflichen Erfassung.

Vor diesem Hintergrund ist für dialektisches Denken der Dialog mit anderen phi-

losophischen Strömungen unverzichtbar. Denn Beschränkungen werden erst im

Aufweis von Verschiedenheit als Unterschiede bestimmbar und als Widersprüche

reflektierbar. Und ferner wird ein Anderssein-Können niemals aus der Warte ei-

ner selbstermächtigten Reflexion, sondern nur im partiellen Vorführen ersichtlich,

über dessen Signifikanz nicht die dialektischeTheorie bestimmt, sondern die Aus-

einandersetzung der Subjekte.

Die Reihe wird herausgegeben von Christoph Hubig.

Wissenschaftlicher Beirat: Christoph Halbig, Christoph Hubig, Angelica Nuz-

zo, Volker Schürmann, Pirmin Stekeler-Weithofer, Michael Weingarten und Jörg

Zimmer

KatharinaD.Martin (Dr.phil.) forscht ander Schnittstelle vonNatur-undTechnik-

philosophie. IhreThemenschwerpunkte sindKonzeptewie Ausdruck, Form,Milieu

oder Körper.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Katharina D. Martin

Technik als Problem des Ausdrucks

Über die naturphilosophischen Implikationen

technikphilosophischer Theorien

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dissertation philosophische Ästhetik an der Hochschule für Grafik und Buch-
kunst Leipzig.
 
Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivatives 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet 
aber keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden 
Sie unter https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
Um Genehmigungen für Adaptionen, Übersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung 
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
 
Erschienen 2023 im transcript Verlag, Bielefeld
© Katharina D. Martin

Umschlagkonzept: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-6763-9
PDF-ISBN 978-3-8394-6763-3
https://doi.org/10.14361/9783839467633
Buchreihen-ISSN: 2702-9034
Buchreihen-eISSN: 2702-9042

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download 

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de


Der Gründliche

Ein Forscher ich? Oh spart diesWort! –

Ich bin nur schwer – so manche Pfund’!

Ich falle, falle immerfort

Und endlich auf den Grund!

Friedrich Nietzsche

 

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Inhalt

Vorwort .............................................................................9

Einleitung und Eröffnung .......................................................... 11

Das Problem des Ausdrucks ........................................................ 15

Die Autorenreihe als Karte........................................................... 18

Fluchtlinien ........................................................................ 23

I. Epigenetik (Lamarck) ........................................................ 27

Lebenswissenschaften ............................................................. 30

Psychophysik ...................................................................... 38

Fluida.............................................................................. 42

Epigenetische Landschaft .......................................................... 49

II. Autopoiesis (Schelling) ....................................................... 61

Wissenschaft und Erkenntnis ....................................................... 63

Individuation....................................................................... 73

Organismus als Potenz ..............................................................81

Bildungssphäre .................................................................... 87

III. Zeichenprozess (Uexküll) .................................................... 93

Subjekt und Wahrnehmung ......................................................... 96

Planmäßigkeit .....................................................................105

Umwelten und Funktionskreise ..................................................... 112

Zeichenprozess .................................................................... 119

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze) .................................................. 127

Welt, Struktur, Individuation .......................................................129

Organismus und Körper ............................................................137

Affekte und Zeichen............................................................... 143

Ritornell, Milieu und Territorium .................................................... 151

V. Phylogenese (Kapp) ..........................................................157

Die Idealmaschine .................................................................159

Philosophie der Psyche ............................................................164

Projektionen ...................................................................... 168

Mechanismen ..................................................................... 174

Speicherung ....................................................................... 181

VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari) ......................................... 189

Produktion und Prozess ............................................................192

Die Wunschmaschine ............................................................. 198

Die Gesellschaftsmaschinen ...................................................... 206

Der Staatsapparat und die Kriegsmaschine ......................................... 211

Subjektivierung ....................................................................215

VII. Individuation (Simondon) ................................................... 225

Transduktive Methode ............................................................. 228

Realität der Relation .............................................................. 233

Wahrnehmung .....................................................................241

Individuationen ................................................................... 245

Evolution ......................................................................... 254

Literaturverzeichnis ..............................................................261

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vorwort

Dieses Buch steht am Ende einer langen Untersuchungs- und Arbeitsphase,

wobei Aktivitätenwie Konferenzbesuche, Publikationen und Lehrtätigkeit das

Projekt haben reifen lassen. Der Text entstand aber nicht nur über einen lan-

gen, ereignisreichen Zeitraum, er umspannt auch die Orte Rotterdam,Müns-

ter, Berlin und Leipzig, wobei diese Orte nicht nur für Institutionen stehen,

sondern vor allem auch für Menschen, die Vertrauen in mein Vorhaben hat-

ten.

MeinDankgiltMarcRölli, Professor für Philosophie anderHochschule für

Grafik und Buchkunst in Leipzig, für seine Offenheit und für die Klarheit sei-

ner Gedanken. Jedes der vielen Gespräche, die wir während der letzten Jahre

geführt haben, hat etwas bei mir ausgelöst undmich in meiner Arbeit weiter-

gebracht.NichtwenigerDank schulde ich Claudia Blümle, Professorin für Ge-

schichte undTheorie der Form am Institut für Kunst- und Bildgeschichte der

Humboldt-Universität zu Berlin. Ich erinnere mich gerne an die Ästhetik Se-

minare aus ihrer Zeit als Professorin an der Kunstakademie Münster. Sie hat

uns dort nicht nur Bildung vermittelt, sondern auch die Freude am Diskurs

und denWert derWissenschaft.

IchmöchtemichauchbedankenbeiAndrejRadman,AssistantProfessor of

Architecture an der TU Delft, für die intellektuelle Freundschaft, die uns ver-

bindet.SeineSeminareEcologiesofArchitecture,bei denen ichmehrmalsGast

war, ermöglichten viele anregende Diskussionen. Ich danke auch Sjoerd van

Tuinen, Associate Professor of Philosophy an der Erasmus School of Philoso-

phy inRotterdam, für die Initiative seinesHegel Lesekreises.Eswaren lehrrei-

che Abende mit intensiven Gesprächen, die ich in guter Erinnerung behalten

werde.

Rotterdam, April 2023

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung und Eröffnung

Unsere hochtechnisierte Gegenwart weist eine so tiefe Verschränkung organi-

scher und technischerExistenzweisen auf,dassBegriffewieNatur,Lebenoder

Maschine ihre Bestimmtheit verloren haben. Diese Deutungsunsicherheit ist

insbesondere problematisch, da wir als Gesellschaft dringend Antworten auf

ökologische und soziale Fragen finden müssen. Denn mit dem wachsendem

technologischen Einfluss, wurde die Erde so sehr herausgefordert, dass eine

existentielle globale Krise entstanden ist.Das Ausmaßder Ressourcenausbeu-

tung für die Gewinnung von Rohstoffen zur Herstellung von Computern und

Smartphones, ist nur ein Beispiel unter vielen.

Spätestens seit Karl Marx die sozial-ökonomischen Zusammenhänge des

technischen Fortschritts der Industrialisierung analysierte, hat Technik einen

ambivalenten Ruf. Einerseits sind die Werkzeuge, Apparate und Maschinen

hilfreich oder sogar lebensnotwendig. Ein Beispiel dafür ist die digitale Tech-

nik, mit der wir die Möglichkeit haben, auch über große Entfernungen den

Kontakt zu Familie und Freunden aufrechtzuerhalten. Ohnehin ist es beein-

druckend, wie Technik das organische Leben retten oder verlängern kann.

Wenn jemand beispielsweise Herzrhythmusstörungen bekommt, kann der

Schock eines Defibrillators dem Herz dazu verhelfen wieder in den eigenen

Rhythmus zurückzufinden.

Dennoch ist uns vermutlich allen bewusst, dass, so hilfreich oder faszi-

nierend die technischen Erfindungen auch sein mögen, sie auch Probleme

mit sich bringen, und wenn ich Probleme sage, meine ich damit immer auch

das Bedürfnis diese Probleme zu überwinden.Wir können also eine Form des

Fortschritts erkennen, der sich eher indirekt an unseren primären Bedürfnis-

sen ausrichtet. Demnach ist es größtenteils die Technik, welche unser System

von Bedürfnissen gestaltet. Kernenergie ist beispielsweise dem Bedürfnis

nach Strom geschuldet; das Konzept des Strommangels entstand aber erst

mit der Verbreitung elektrischer Apparaturen und demAusbau des Stromnet-

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12 Technik als Problem des Ausdrucks

zes. Technik, und damit meine ich die Gesamtheit der technischen Objekte,

ist ein Lösungsfeld zur Bedürfnisbefriedigung, welches wieder neue Pro-

bleme, sprich neue Bedürfnisse hervorruft. Dieser Zusammenhang betrifft

unterschiedliche Domänen, wie beispielsweise die Ökonomie, die Umwelt

oder den Bereich des Psychosozialen. Das dialektische Modell von Bedürfnis

und Befriedigung ist mitverantwortlich dafür, dass Technik vor allem als eine

Frage von Steuerung und Kontrolle begriffen wird. Eine Sichtweise, die mei-

nes Erachtens den Blick auf die eigentliche Technizität unserer Existenzweise

verstellt.

EinenenormenEinfluss aufdieFormdesDenkens imobengenanntenSin-

ne hatte die Kybernetik. Als Wissenschaft, die sich den Automatismen und

Steuerungsfunktionenwidmet,wirkte siewie einKatalysator für die Entwick-

lung technischer Geräte. Der Gegenstand der Kybernetik ist die Erforschung

und Beeinflussung komplexer Systeme, und zwar unter den Gesichtspunkten

Information, Regelung und Steuerung.1 In ihr wird systemische Operationa-

lität aber auch verallgemeinert und sie positioniert sich darum selbst als all-

gemeineWissensform, ähnlich der Geometrie.Das kybernetische Prinzip for-

mierte sich daraufhin als allgemeine Systemtheorie, die sich auf biologische,

soziale und psychische Vorgänge bezog. So entwickelte Niklas Luhmann bei-

spielsweise, eine allgemeineTheorie sozialer Systeme.2 Die Annahme,dass di-

gitale und neuronale Aktivität analoge automatische Prozesse darstellen, geht

auf Kybernetiker wie NorbertWiener oder Ross Ashby zurück.3 Besonders die

Forschung zur künstlichen Intelligenz,mit ihrem Fokus auf kognitive und lin-

guistische Fähigkeiten, hängt engmit der Analogie von Gehirn und Computer

zusammen. Ich erwähne das hier, weil Gilbert Simondon, der selbst der Idee

desSystemsanhängt, sich vondiesemkybernetischenGrundgedankendistan-

ziert. Wenn Simondon von der Naturalisierung technischer Objekte spricht,

dann als Folge einer Konkretisierung, als selbstkonsolidierender Vorgang,und

nicht als Intellektualisierung von Automatismen.

Neben der Kybernetik befassen sich die Medienwissenschaften mit Ar-

tefakten, Apparaturen, Werkzeugen und Maschinen. Wichtigster Untersu-

1 Ashby,W. Ross: Einführung in die Kybernetik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2016, S. 16–19.

2 Luhmann, Niklas: Soziale Systeme: Grundriß einer allgemeinen Theorie, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 2021.

3 Wiener, Norbert: Cybernetics or Control and Communication in the Animal and the

Machine, CambridgeMA: MIT Press 2007, S. 14. Ashby,W. Ross: Design for a Brain: The

Origin of Adaptive Behaviour, London: Chapman & Hall 1978.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung und Eröffnung 13

chungsgegenstand sind die spezifischen Vermittlungsqualitäten der unter-

schiedlichen Medien; anders formuliert, es geht um die Eigenheiten der

technischen Objekte als Vermittlungsinstanzen. Eine gute Lektüre für die

Abgrenzung des Begriffs des Medialen ist Sybille KrämersMedium, Bote, Über-

tragung: KleineMetaphysik derMedialität.4 DieMedienarchäologie, ursprünglich

ein Entwurf von Friedrich Kittler, fand während der letzten Jahre wiederholt

Anwendung von Jussi Parikka. Die Ausgangsannahme ist, dass zwischen

Medium und Diskurs eine gegenseitige Abhängigkeit existiert, welche bei

genauer Betrachtung Aufschluss über historische Ereignisse geben kann.5

AlsWissenschaftstheorie angedacht,habenDonnaHaraway, Isabelle Sten-

gers,KaranBarad undBruno Latourwegweisende Schriften verfasst, in denen

wir auf die Tiefe, Realität undWahrheit von Relationen aufmerksam gemacht

werden.Latourhinterließeinen starkenEindruck,als ermitCharmeundAkri-

bie offenlegte, auf welchwankendemBoden unsereWissenspraktiken ruhen.6

Gleichzeitig entwarf er eine Theorie des technischen Objekts als wahren Ver-

mittler, der die soziale Beziehung tatsächlich bildet und nicht nur repräsen-

tiert oder verdinglicht.7 Auch Haraway vertritt einen solchen Strukturenrea-

lismus, bei dem sich, ontologisch gesehen, die Objekte einer Verdichtung von

Relationen verdanken.8 Ähnlich gelagert ist Stengers Spekulativer Konstrukti-

vismus, der auch als Handlungsaufforderung zu verstehen ist. Denn für Sten-

gers erfasst derBegriff derKonstruktionkeineProduktionvon Illusionen,son-

dern verweist auf unsere Teilhabe an derWirklichkeit derWelt, eine Teilhabe,

4 Krämer, Sybille: Medium, Bote, Übertragung: KleineMetaphysik derMedialität, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 2008, S. 9–39.

5 Kittler, Friedrich A.: Grammophon Film Typewriter, Berlin: Brinkmann & Bose 1986.

Kittler verbindet das Aufkommendes Strukturalismusmit der Einführung der Schreib-

maschine. Während Foucaults Archive auf der Vorherrschaft der geschriebenen Spra-

che beruhen, versucht Kittlers Archäologie die technologischen Speicher- und Kom-

munikationsmedien miteinzubeziehen. Vgl. Parikka, Jussi: What is Media Archaeolo-

gy?, Cambridge: Politiy Press 2012.

6 Latour, Bruno: Die Hoffnung der Pandora: Untersuchungen zur Wirklichkeit der Wis-

senschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2002.Mit einerWidmung für Shirley Strum, Don-

na Haraway, Steve Glickman und ihre Schimpansen, Cyborgs und Hyänen.

7 Latour, Bruno: Der Berliner Schlüssel, Berlin: botopress 2014, S. 24f.

8 Haraway, Donna: »›Wir sind immer mittendrin‹ Ein Interview mit Donna Haraway«,

in: dies., Die Neuerfindung der Natur: Primaten, Cyborgs und Frauen, Frankfurt a.M.:

Campus 1995, S. 98–122, hier S. 109.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 Technik als Problem des Ausdrucks

die wir offen und mutig kultivieren sollten.9 An diese Reihe von Autorinnen

lässt sich auch Karan Barad anschließen. Mit ihrem Konzept der Intraaktion,

auf das wir im Kontext von Simondons Realismus noch zu sprechen kommen,

entwirft sie einen ähnlich positiven Konstruktionsbegriff.10

Ich möchte noch anmerken, dass das Engagement für die Realität und

Wirklichkeit vonRelation undStruktur eineReaktion auf eineDekonstruktion

war. Konzepte, wie Intraaktion von Karan Barad oder Situiertes Wissen von

Donna Haraway, sind eine Antwort auf die prekäre Lage der Wissenschaften,

die sich aus deren konstruktivistischer Disposition ergibt.11 Zu betonen ist,

dass es bei diesen Theorien auch vor allem um die Offenlegung der sozialen

und politischen Implikationen von Wissensproduktion geht. Trotz der Aner-

kennung der genannten wissenschaftstheoretischen Positionen gibt es in den

Naturwissenschaften noch immer den Wunsch und die Hoffnung, mit der

Produktion von Faktenwissen allgemeingültige Erkenntnisse zu gewinnen.

Insbesondere in der theoretischen Physik ist man auf der Suche nach ma-

thematischen Formeln, mit denen sich unser Universum gesamtphysikalisch

erklären lässt.12

In diesemBand befasse auch ichmich,wenn auch nur amRande,mit dem

Problemkomplex von Realismus und Konstruktivismus. Denn Wissenschaft

und Technik stehen in einem Abhängigkeitsverhältnis und betreffen damit

auch die Erkenntnistheorie und Epistemologie. Für unser Thema habe ich

9 Stengers, Isabelle: »Die letzte rätselhafte Botschaft von Deleuze und Guattari«, in:

dies., Spekulativer Konstruktivismus, Berlin: Merve 2008, S. 33–82, S. 75.

10 Barad, Karen: Verschränkungen, Berlin: Merve 2015. Zur weiteren Diskussion über ei-

nen wissenschaftlich begründeten Strukturenrealismus siehe Esfeld, Michael: Natur-

philosophie als Metaphysik der Natur, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2008, S. 115–128, und

S. 119, »Der Strukturenrealismus eignet sich somit nicht als Argument für den wissen-

schaftlichen Realismus. Er ist relevant als eine Position in der Metaphysik der Natur

und setzt den wissenschaftlichen Realismus voraus.«

11 Vgl. Haraway, Donna: »Situiertes Wissen. Die Wissenschaftsfrage im Feminismus und

das Privileg einer partialen Perspektive«, in: dies., Die Neuerfindung der Natur (1995),

S. 73–97.

12 Vgl. Lindley, David: Das Ende der Physik: vom Mythos der großen vereinheitlichten

Theorie, Basel, Berlin, Boston: Birkhäuser 1994, S. 12. Physik ist durchdrungen von Ma-

thematik und operiert größtenteils mit Zahlen und nicht mit Beschreibungen. Vgl. Es-

feld: Naturphilosophie als Metaphysik der Natur, S. 7, Esfeld beobachtet »eine Renais-

sance der Metaphysik im Sinne des Projekts, alle unsere Erkenntnisse in einer kohä-

renten und vollständigen Sicht der Welt […] zusammenzuführen.«

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung und Eröffnung 15

michweder an demKonzept der technischen Vermittlung noch an demkyber-

netischen Gedanken der Steuerung orientiert. Stattdessen versuche ich, die

Frage nach der Technik mit dem Begriff des Ausdrucks zusammenzudenken,

wobei Ausdruck als Vorgang der Realisierung von Form zu verstehen ist. Mei-

ne Hoffnung ist es, dass so technische Objekte aller Art eine neue Beurteilung

und Bewertung erfahren.

Das Problem des Ausdrucks

Der Begriff des Ausdrucks stellt eigentlich selbst schon ein Paradox dar, denn

Ausdruck impliziert immer auch das Ausdrückende. Einen hilfreichen Ansatz

für ein praktikables Ausdruckskonzept, finden wir in Gilles Deleuzes Spinoza

und das Problem des Ausdrucks in der Philosophie. Dort heißt es, dass Ausdruck

sich in einem Modus ausdrückt, der wiederum zwei Aspekte des Ausdrucks

verinnerlicht.13Meinen Gesichtsausdruck gibt es nur zusammenmit meinem

Gesicht, anders können wir uns das ja gar nicht vorstellen. Wenn in Alice im

Wunderland, die Katze langsam unsichtbar wird und ein körperloses Grinsen

in der Luft hängenbleibt, dann ist das amüsant, geradeweil es so paradox ist.14

Das Absurde dieser Verstrickung lässt sich vielerorts entdecken, auch in unse-

rem Alltag. Bei der Herstellung von etwas, einem Bild zum Beispiel, sind die

ausdrückenden Elemente und der Ausdruck nur schwer zu trennen.Wenn ich

mit Pinsel und Farben eine Leinwand bemale, dann bin ich zwar die Urheberin

des Bildes, das Bild als Ausdruck verdankt sich aber nicht allein mir. Die Lein-

wand und die Farben besitzen Qualitäten, ohne die das Gemälde nicht seine

spezifische Gestalt bzw. Ausdrucksform annähme. Besonders bei komplexen

technischen Vorgängen, tritt dieser Aspekt des Ausdrucks hervor. Eine Archi-

13 Deleuze, Gilles: Spinoza und das Problem des Ausdrucks in der Philosophie, München:

Fink 1993, S. 18ff. und 80f., Ausdruck ist eine Triade von Substanz (drückt sich aus), At-

tribute (Ausdrücke) undWesen (ist ausgedrückt). Modus ist ausdrückend auf der zwei-

ten Ebene. Der Modus ist Ausdruck des Ausdrucks, (also Ausdruck der Attribute).

14 Vogl, Joseph: »Grinsen ohne Katze. Vom Wissen virtueller Objekte«, in: Hans-Christi-

an von Herrmann/Matthias Middel (Hg.), Orte der Kulturwissenschaft, Leipzig 1998,

S. 41–53. Vgl. Deleuze, Gilles/Fèlix Guattari: Tausend Plateaus: Kapitalismus und Schi-

zophrenie 2, Berlin: Merve 1992, S. 66, »[…] die Bezeichnung Ausdrucksebenen und über-

haupt Ausdruck und Inhalt wurden im Anschluß an althergebrachte Vorstellungen ge-

wählt und sind völlig arbiträr.«

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 Technik als Problem des Ausdrucks

tektin15 hat den Plan für ein Gebäude entworfen, das jetzt realisiert werden

soll.Dafürwerden die Baumaterialien entsprechend vorbereitet, so dass sie in

die gewünschte Form gebracht werden können. Die einzelnen Elemente wer-

den dann in heterogenen Verbindungen stabilisiert. Für ein solches Vorhaben

sind die Eigenschaften und Qualitäten der Materialien besonders zu beach-

ten. Der gesamte Prozess von Planung, Vorbereitung der Rohstoffe und Zu-

sammensetzung der Elemente, ist dasjenige, was das Können einer Technike-

rin, eines Künstlers oder einer Architektin ausmacht. In unserem Alltag steht

uns dieses Paradox nicht ständig vor Augen, aber wir sehen schon jetzt, dass

Ausdruck eine sehr grundsätzliche Frage betrifft, nämlich die, nach den pro-

duktiven Verhältnissen im Ereignis von Formwerdung.

Diese Einleitung versteht sich als Öffnung des theoretischen Rahmens,

und sie enthält darum auch keine allgemeingültige Theorie des Ausdrucks.

Es ist vielmehr so, dass die folgende Arbeit unterschiedliche Ausdrucksmo-

delle versammelt, wobei die damit einhergehenden formtheoretischen und

ökologischen Gedanken auf jeweils eigenen Ansätzen beruhen. So wird La-

marcks epigenetisches Ausdrucksmodell hier im Kontext einer allgemeinen

Hydrogeologie, also einer auf Fließbewegungen basierenden Theorie der

Erde vorgestellt. Schellings Organik lässt sich besonders gut erfassen, mit

dem Gedanken einer ursprünglichen Duplizität, sowie mit seiner Theorie der

Potenzen als Prozess des Werdens. Bei Uexküll, der Ausdruck als Problem

der Wahrnehmung begreift, hilft der zeichentheoretische bzw. biosemioti-

sche Kontext, um seine Theorie der Form zu veranschaulichen. Die Frage des

Ausdrucks findet im vierten Kapitel mit Deleuze und dessen Leibniz’schen

Ausdrucksmodell zwar einen Höhepunkt, allerdings ohne die Entwürfe La-

marcks, Schellings oder Uexkülls zu entkräften. Deleuzes Konzept der Falte,

wie auch seine Affekt- und Zeichentheorie, schließt sich an Lamarcks Epi-

genetik, Schellings Autopoiesis und Uexkülls Zeichentheorie an, hebt diese

Modelle aber nicht auf.

Ein grundlegender Gedanke dieser Arbeit ist, dass Formwerdung generell

ein technisches Ereignis darstellt.Darum lassen sich die techniktheoretischen

15 UmdieDiversitätmeinesDenkens zumAusdruck zubringen, habe ichmichgegeneine

durchgängig weibliche odermännliche Form entschieden. Ichmöchte anmerken, dass

mit jeder Nennung der weiblichen Funktionsbezeichnung immer auch die männliche

Formmitgemeint ist; und mit jeder Nennung der männlichen Funktionsbezeichnung,

immer auch die weibliche Form mitgemeint ist.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung und Eröffnung 17

Überlegungen von Kapp, Deleuze/Guattari und Simondon so gut an einen na-

turphilosophischen Diskurs anschließen.Mit dem Begriff des Ausdrucks sind

wir in der Lage, das technische Element der Formwerdung nachzuvollziehen;

dabei ist sowohl die ontologischewie auch die erkenntnistheoretischeDimen-

sionmiteingeschlossen.16Wennwir hierwiederholt demBegriff desOntologi-

schen begegnen, dann hängt das mit der Weitläufigkeit des Problems zusam-

men. Ich habe nicht das Ziel eine Ontologie zu formulieren, allerdings betrifft

die Auseinandersetzung mit den Besonderheiten physischer und vitaler Aus-

drucksformen allgemeine Aspekte von Existenz,womit wir uns strenggenom-

men schon in derWissenschaft der Ontologie befinden.

Unser Alltagsverständnis von Technik verdankt sich einem praktischen

Denken, bei dem die Unterscheidung zwischen technischer und vitaler bzw.

künstlicher und natürlicher Existenz eine einfache hierarchische Ordnung

bildet. In dieser sehr schlichten Deutung hängt die technische Existenz an

der menschlichen Urheberschaft. Im Gegensatz dazu, sind das Mittelmeer,

die Alpen oder der Maulwurf aus meinem Garten keine hergestellten Objek-

te. Insbesondere die vitale Existenz besitzt das Merkmal der Doppelung im

Ausdruck. Die Organismen besitzen eine innere Resonanz und eine gewis-

se Autonomie gegenüber der Umwelt; sie existieren aus sich selbst heraus

und wachsen, während die technischen Objekte erfunden, hergestellt und

versorgt werden. In diesem Sinne wäre Technik, als Menge der hergestell-

ten Dinge, in erster Instanz ein Ausdruck des Menschen und erst in zweiter

Instanz ein Ausdruck der Natur. Meines Erachtens verdeckt diese anthro-

pozentrische Sichtweise aber den Blick auf das technische Prinzip, das allen

Formwerdungsprozessen zugrunde liegt.

Wie auch immer man dieser vorgeschlagenen Disposition begegnet, es

ist offensichtlich, dass Techniktheorien zwangsläufig in einen naturphi-

losophischen Diskurs verwickelt sind. Die technischen Möglichkeiten der

Wissenschaft, von genetisch manipuliertem Gemüse, über im Labor gewach-

senem Fleisch, bis hin zu neuen Impfstoffen, hat uns die Konstruiertheit

dieser Begriffsordnung offengelegt. Darum leuchtet es auch ein, dass im

letzten Jahrhundert viel darangesetzt wurde, den Begriff der Natur zu ver-

abschieden. Ebenso unergiebig scheint der Begriff des Lebens geworden zu

sein. Tatsächlich herrscht gerade bei diesem Thema eine große Verwirrung,

insbesondere darüber,welche Lebewesen oder Lebensformen schutzbedürftig

16 Deleuze: Spinoza und das Problem des Ausdrucks, S. 19, »[…] Erkenntnis […] als [Refle-

xion] eines Ausdrucks des Dings im Geist«.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 Technik als Problem des Ausdrucks

sind und welche nicht. Das Ringen unserer Gesellschaft, um eine angemes-

sene biopolitische Regelung des Lebens, geht leider oft in einem emotionalen

Meinungsaustausch unter. Dass so leidenschaftlich diskutiert wird, liegt

vermutlich daran, dass zutiefst persönliche Glaubensfragen und existentielle

Lebensbereiche betroffen sind, und dass diejenigen, die die Deutungshoheit

besitzen, unser aller Leben und Sterbenmitgestalten.

Meiner Ansicht nach sollten wir uns Technik nicht als ein der Natur ent-

gegengesetztes Sein vorstellen, sondern als eine Eigenart der Natur, also als

ein inhärentes Element unserer physischen und vitalen Existenz. Um eman-

zipatorische Positionen zu fördern, ist es wichtig eine Perspektive einzuneh-

men, inder Technizität imSinne vonSelbstkonsolidierungundAutomatismus

als Subroutine, als zwei ursprüngliche Formen des Ausdrucksvollzugs erkannt

werden. Mit diesem Ansatz lassen sich eventuell neue Einsichten über digita-

le Produktionund vitale Reproduktion gewinnen; beideThemenschwerpunkte

würden sich in der Tat für eine weiterführende Arbeit anbieten.

Die Autorenreihe als Karte

Nach dieser ersten Verortung des Themas, gestatten Sie mir noch eine An-

merkung über den Auslöser für diese Arbeit. Als ich vor einigen Jahren Gil-

bert Simondons Schriften kennengelernt habe, war ich beeindruckt, wie dort

der Begriff der Individuationmit dem der Technik zusammengedacht wurde.

Gleichzeitig fragte ich mich, welche der epistemologischen Begriffe, die den

Lebenswissenschaften entstammen, können ohne unangenehme Nebenwir-

kungen auf die Bestimmung technischer Existenz angewendetwerden.Denn,

werden Begriffe wie Organismus, Umwelt, Milieu oder Individuation für die

Bestimmung mechanischer Strukturen genutzt, hat das weitreichende Kon-

sequenzen. Analogien besitzen eine Umkehrbarkeit, die seltsame Blüten tra-

gen kann. So ist die kybernetische Annahme der Funktionsgleichheit von Ge-

hirn und Computer noch fest in unserem Denken verankert. Verknüpft man

diesen Gedanken mit der tragischen Vereinfachung, dass eine Person eigent-

lich ihr Gehirn sei, also die Summe ihrer Synapsen, kommen wir einem radi-

kalen Reduktionismus gefährlich nahe.17Wie wir schon gehört haben, erhoffe

17 Malabou, Catherine: Was tun mit unserem Gehirn?, Zürich, Berlin: Diaphanes 2006,

S. 93, Gehirnaktivitäten lassen sich nicht einfach entschlüsseln und in mentale Infor-

mationen übersetzten. Es lässt sich keine synaptische Theorie der Persönlichkeit for-

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung und Eröffnung 19

ich mir durch die Kontextualisierung von Technik und Ausdruck eine andere

Deutungsperspektive.

Um Probleme der Gegenwart zu erörtern, ist es eine tradierte Praxis

der Philosophie die eigene Geschichte zu befragen; auch ich habe für meine

Untersuchung Konzepte und Positionen der Vergangenheit bemüht.18 Eine

Konsequenz dieser Tieferlegung ist eine gewisse philosophiegeschichtliche

Verankerung,wobei ich die historischen Elementemit dem enzyklopädischen

Gedanken verknüpft habe. Diese Herangehensweise führte zu einer unab-

geschlossenen thematischen Sammlung, die eine Affinität zu bestimmten

ideengeschichtlichen Momenten aufweist. Um die inhaltliche Komplexität

zu bewältigen, habe ich anhand einer Zusammenstellung von Einzelpositio-

nen eine konzeptuelle Linie entwickelt. Wir werden sehen, dass sich damit

sowohl ein historischer als auch thematischer Überblick gewinnen lässt. Bei

der Auswahl handelt es sich erstens, um Autoren, mit denen sich Begriffe

wie Leben oder Organismus historisch und konzeptuell verorten lassen und

die zweitens, ontogenetische Modelle entworfen haben.19 Aus der Anbindung

an die männlich geprägte Theoriegeschichte, hat sich, sehr unzeitgemäß,

eine reine Herrenrunde ergeben. Ich hoffe aber, dass es mir mit den entspre-

chenden Referenzen gelungen ist, diese Schräglage wieder auszugleichen.

Erwähnenswert an dieser Stelle ist, dass sich die Problemstellung meiner

Arbeit selbst schon auf Gedanken eines ökologisch-feministischen Diskur-

ses stützt. Ohne die Lektüre von Denkerinnen wie Donna Haraway, Isabelle

Stengers, Karen Barad, Rosi Braidotti oder Catherine Malabou wäre diese

mulieren. Im Sciencefiction wird mit dem Gedanken allerdings häufig gespielt. Vgl.

Lucy (FR 2014, R: Luc Besson), Sciencefiction mit Scarlett Johansson in der Hauptrolle.

Im Film wirdmit einer Droge die Gehirnkapazität immer weiter erhöht, bis der Körper

aufgebraucht ist und auch obsolet wird. Die Protagonistin lädt ›sich‹ also ihre neuro-

nale Struktur und Aktivität in ein neuronales Netzwerk hoch. Einen ähnlichen Fall des

›Hochladens einer Person‹ in ein digitales Netzwerk findenwir in dem Film Transcen-

dence (USA 2014, R: Wally Pfister), Sciencefiction mit Johnny Depp in der Hauptrolle.

18 Gleichzeitig scheint es fraglich, ob Technik, als Gegenstand der Philosophie, eine eige-

neGeistesgeschichte bilden kann. Vgl. Blumenberg, Hans: Geistesgeschichte der Tech-

nik, hg. v. Alexander Schmitz/Bernd Stiegler, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2009, S. 13ff.

Vgl. Kittler, Friedrich: OptischeMedien: Berliner Vorlesung 1999, Berlin: Merve 2002, S. 31.

19 Interviewserie Abécédaire – Gilles Deleuze von A bis Z mit Claire Parnet, (FR

1988–1989, R: Pierre-André Boutang), siehe »H für Histoire«, Deleuze spricht über den

Wert der Philosophiegeschichte. Mit der Erstellung von philosophiegeschichtlichen

Portraits, lassen sich unterliegende Probleme identifizieren und neue Konzepte kre-

ieren; hier liegt eine wesentliche Aufgabe der Philosophie.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 Technik als Problem des Ausdrucks

Arbeit niemals so geschrieben worden. Inwieweit meine eigenen Überlegun-

gen sich im Detail dann doch auch absetzen von denTheorien der genannten

Autorinnen, soll hier nicht weiter thematisiert werden.Wesentliches Anliegen

dieser Forschungsarbeit war nicht der Nachvollzug der gegenwärtigen Theo-

rien, sondern die Untersuchung philosophischer Ideen, die diesen Theorien

vorausgingen.

Die Kapitel auf diese Weise anzuordnen, verdankt sich auch einer thema-

tischenNeigung und einemVorgefühl.Der Text steht somit nicht in der Tradi-

tion der Deutungsüberlieferung, sondern enthält eine eigene philosophische

Tendenz, nämlich die, hin zu einem ökologischen Denken, das in der Lage ist,

die problematische Dimension der Technologisierung unserer Umwelt zu er-

fassen.20

EineThese dieser Arbeit ist es, dass das Fassungsvermögen naturphiloso-

phischer Systeme eine Technikphilosophie miteinschließt. Darum ist es mir

wichtig auf die verdrängte Geschichte eines Naturdenkens zu verweisen.21

Mit Jean Baptiste Lamarck habe ich die Antinomie von Natur und Technik an

dem Punkt aufgespürt, an dem sich die Biowissenschaften herausbildeten.

Lamarck bietet aber nicht nur einen Einstieg in den Diskurs der frühen Bio-

wissenschaften, seine Überlegungen sind bezeichnend für das Verständnis

des epigenetischen Entwicklungsmodells. FriedrichWilhelm Joseph Schelling

hilft uns nicht nur die Grundlagen eines naturphilosophischen Denkens ken-

nenzulernen, mit ihm lässt sich auch das Konzept der autopoietischen Zelle

systemisch, also im Sinne einer ursprünglichen Duplizität nachvollziehen.

Mit demNaturforscher Jacob von Uexküll machen wir einen Sprung zurück in

die empirischen Wissenschaften. Wir werden sehen, dass Uexküll, zunächst

ganz Wissenschaftler im Sinne Kants, der metaphysischen Vorstellung einer

Planmäßigkeit erliegt und daraufhin auch faschistischen Ideen anhängt.

20 Die Idee einer allgemeinen Ökologie, die das Soziale, dasMentale und die Umwelt be-

trifft, findet sich bei Félix Guattari. Vgl. Guattari, Félix: Die drei Ökologien, Wien: Pas-

sagen Verlag 2016, S. 31f.

21 Lindberg, Susanna: »The Remains of the Romantic Philosophy of Nature: Being as Life,

or the Plurality of Living Beings?«, in: CR, TheNewCentennial Review 3 (2010), S. 37–54,

DieNaturphilosophie, oft als unwissenschaftlich verschmäht, verlor bis heute nicht ih-

ren Einfluss. Lindberg sieht in der Naturphilosophie der deutschen Romantik eine be-

merkenswerte Ontologie der Natur, die auch im existentiellen und politischen Diskurs

der Gegenwart eine Rolle spielt. Insbesondere in den Domänen der kritischen Ökolo-

gie und Phänomenologie.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung und Eröffnung 21

Allerdings sind seine system- und zeichentheoretischen Überlegungen ei-

ne gute Hinführung zu Gilles Deleuzes ethologischem Ansatz. Sein Modell

des Ausdrucks als Konsolidierung einer Vielheit von Zeichen wird nicht nur

den dynamischen Beziehungen unterschiedlicher Existenzformen gerecht,

Deleuze begründet damit auch eine dynamische Ontologie.

Mit Ernst Kapp und seinem Konzept der Organprojektion sind wir dann

endlich bei den technikphilosophischen Theorien angelangt. Es wird sich

zeigen, dass Kapp die schöpferische Tätigkeit des Menschen im Sinne einer

Entäußerung an die geistige Entwicklung des Subjekts knüpft. Anders gela-

gert ist dagegen die Maschinentheorie von Gilles Deleuze und Félix Guattari.

Es wird eine anschauliche Erklärung geben, was es mit den vielbesprochenen

Wunsch- und Gesellschaftsmaschinen auf sich hat. Darüber hinaus soll ge-

zeigt werden, dass dieseMaschinentheorie einemaschinische Produktion von

Subjektivität impliziert. Den Abschluss bildet Gilbert Simondon und dessen

Individuationstheorie; sie dient nicht nur als Grundlage für eine vitalistische

Philosophie, sondern begründet auch seine Überlegungen über die Existen-

zweise technischer Objekte. Dass tatsächlich nur in den letzten drei Kapiteln

explizit auf technikphilosophische Theorien eingegangen wird, macht inso-

fern methodisch Sinn, da Technik als Problem des Ausdrucks und Ausdruck

als naturphilosophisches Problem dargelegt werden soll.

Was mit dieser Vielzahl an Positionen zwangsläufig einhergeht, ist eine

gewisse Unabgeschlossenheit. Es finden sich Anknüpfungspunkte und Ar-

gumentationslinien, die nicht weiterverfolgt wurden. Das war eine bewusste

Entscheidung; die losen Enden erachte ich als Qualitätsmerkmal eines Bu-

ches, daswie eineMaschine operiert,Resonanzpunkte bildet und thematische

Zusammenhänge aufspürt.

Die hier vorgestellten Denker vertreten alle ihre eigenen Standpunkte in-

nerhalb eines historischen und intellektuellen Diskurses, und sie formen in

dieserZusammenstellungdieOrte auf einerKarte.DasSpannende anderKar-

tographie ist, dass sich mit ihr unsere Umwelt als topologische Mannigfaltig-

keit transkribieren lässt.Zumindest die frühenDarstellungen vonKarten, also

aus der Zeit, bevor es Luft- und Satellitenbilder gab, basierten auf einem theo-

retischen Blick von oben. Dabei sind Karten keine 1:1 Abbildungen, noch sind

sie einfache Verkleinerungen, im Sinne einer Kopie; sie besitzen eine Opera-

tionalität und sindweltbildend.Dabei hängt das,was gemeinhin als kartogra-

phisches Paradox bezeichnet wird,mit der Krümmung der Erdoberfläche zu-

sammen.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 Technik als Problem des Ausdrucks

Die Topologie als eine Mathematik des Raumes, erfasst das Phänomen

sehr gut. Die Orte auf der Oberfläche der Erde sind Punkte, Linien und

Winkel eines gekrümmten zweidimensionalen Raumes. Diese Daten wer-

den dann auf einen geraden zweidimensionalen Raum, also auf die Fläche

eines Papiers übertragen. Bei dieser Kartographierung geht jedoch die In-

formation der Erdkrümmung verloren, was Verzerrungen entstehen lässt.

Erst mit der erneuten Projektion auf eine zylindrische Fläche, also mit der

Mercator-Projektion, gelang es eine Karte zu erstellen, die für Navigations-

zwecke eingesetzt werden konnte.22 Das Konzept der Kartographie stellt also

eine topologische Herangehensweise an ein praktisches Problem dar. In dem

Vorgang der Übertragung gehen zwar Informationen verloren, aber, und das

ist das Wesentliche, es werden Ortspunkte eines Gebiets ausgewählt und

miteinander in Beziehung gebracht. Eine Karte ist nun einmal keine einfache

Abbildung oder Reproduktion, sondern eine Anleitung zur Exploration.23

Kartographie eines Gebiets der Erdoberfläche.24

Auf die Topologie und ihre Relevanz für unser Thema werden wir wieder-

holt zu sprechen kommen. Ich hoffe die anschauliche und abstrakte Evidenz

22 Krämer: Medium, Bote, Übertragung, S. 311ff. Vgl. S. 311 FN 23, Verweis auf das Para-

doxe von Karten imMaßstab von 1:1, und S. 317f., Die Mercator-Projektion ist eurozen-

trisch, das steht außerfrage, doch nur die größentechnisch verzerrte Karte war für die

Navigation tauglich.

23 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 23f. Vgl. Krämer: Medium, Bote, Übertragung,

S. 317.

24 Alle zehn Abbildungen in diesem Band sind Zeichnungen der Autorin.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung und Eröffnung 23

der Zeichnungen, die ich den Kapiteln beigefügt habe, helfen beim Verständ-

nis der Ausdrucksmodelle und topologischen Figuren.

Fluchtlinien

Wenn wir uns die ausgewählten Autoren als Punkte auf einer gemeinsamen

Karte denken, zeigen sich thematische Achsen oder Fluchtlinien, auf die ich

vorweg hinweisen möchte. So haben sich bei dem Vergleich der Autorenpor-

traits divergente Standpunkte zur Wissenschaftsfrage gezeigt. Ungeachtet

dessen, finden wir überwiegend pragmatische oder positivistisch getön-

te Einstellungen im Hinblick auf die Erkenntnisfrage. Weiterhin fällt eine

Ganzheitlichkeit des Denkens auf, mit dem auch die Zusammenführung der

Wissensdomänen angestrebtwird.Simondon,wie Schelling imÜbrigen auch,

sieht beispielsweise in den einzelnen Wissenschaften Teile eines gemeinsa-

men Spektrums. Lamarck, der sich mitten in einem Diskurswandel befindet,

hält an seinem metaphysischen Anspruch fest. Er ist sich zwar bewusst,

dass die klassischen Ordnungen und Klassifizierungen häufig arbiträr sind,

hofft aber, dass es schlussendlich, mit neuen Ansätzen in der empirischen

Forschung, eine Antwort auf die Besonderheit vitaler Existenz geben wird.

Uexküll steht fest hinter Kants Ausgangsthese, er lässt sich davon aber nicht

abschrecken; er agiert pragmatisch und knüpft die Formen der Anschau-

ung an die Physiologie der sinnlichen Existenz. Dies scheint eine Erklärung

dafür zu sein, warum Uexküll die Wahrnehmungsformen interessieren, sie

bestimmen den Erkenntnishorizont der Lebewesen. Auch Kapp vertritt eine

positivistische Einstellung; er steht dem deutschen Idealismus nahe und er

setzt den Menschen als denkendes Subjekt zentral. Der Mensch projiziert

intuitives Wissen des eigenen Schemas in Werkzeuge und Artefakte, welche

im Gegenzug dieses Wissen zurückprojizieren und bewusstwerden lassen.

Dieser idealen, dialektischen Beziehung entstammt die Selbsterkenntnis des

geistigen Wesens als einzige wirkliche Naturerkenntnis. Deleuze, Guattari

und Simondon sind poststrukturalistische Denker, sie versuchen die Plurali-

tät des Wissens und der Wissensformen als ursprüngliche Produktion bzw.

als Ausdruck von Individuation zu erklären. Ein Pluralismus oder Struktur-

realismus in dieser Form, ist wohl auch dem Unternehmen geschuldet dem

Konstruktivismus etwas entgegenzusetzen.

Während der Arbeit an diesem Buch bestätigte sich noch eine andere Ver-

mutung, nämlich dass sich die zeichen- und affekttheoretischen Thesen De-

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 Technik als Problem des Ausdrucks

leuzes, sowie Simondons Entwurf des individuierenden Systems, sehr gut an-

hand eines ursprünglichen Antagonismus nachvollziehen lassen. Die Dicho-

tomie von kontinuierlichem, unteilbarem Sein und diskontinuierlichem, zu-

sammengesetztemSein,betrifft dasProblemdesAusdrucks.EineWasserwelle

beispielsweise, ist in ihrerFormeineKontinuität.WirkönnendasWassernicht

in seine Einzelelemente zerlegen, ohne dass es dabei seineWelleneigenschaf-

ten verliert. Für die Philosophie bilden die Begriffe der Kontinuität und der

Diskontinuität eine Dichotomie als zwei Grenzen des Denkens. Eine grund-

sätzliche Frage ist darum auch, ob die Natur als Gesamtheit des geistigen und

physischen Ausdrucks, auf ein Kontinuum oder auf eineMenge von Einzeltei-

len zurückzuführen ist.Für Lamarck ist das völlig eindeutig,die ursprüngliche

Lebenskraft der Natur bilden die Fluida als ideale Flüssigkeiten.Das Kontinu-

ierliche, also das Prinzip des Unteilbaren oder Flüssigen, besitzt für Lamarck

einen vitalistischen Wert. Auch in seinen Überlegungen zur Entwicklungsge-

schichte der Erde und der Lebewesen, zeigt sich seine Affinität zum Kontinu-

ierlichen. Das Diskontinuierliche, also das, was sich vereinzeln lässt, wie die

anorganische Materie, ist dabei eher sowas wie ein geologischer Baugrund.

Nach Schelling verweist das Flüssige auf die Idee der ersten expansiven

Kraft eines idealen Stroms. Allerdings lässt sich bei ihm auch das Modell ei-

nes asymmetrischenSystems erkennen; das Flüssige, als reines oder göttliches

Prinzip, ist die Quelle potentieller Energie,wobei sich nur aus demSystemder

ersten Duplizität die Naturprodukte aktualisieren. Demnach braucht es also

eine autopoietische Zelle, als asymmetrisches System, damit sich der ideale

Strom als Natur ausdrücken kann. Als Idealist bleibt Schelling zwar der Idee

eines Ungrundes oder Absoluten verhaftet, sein autopoietisches Ausdrucks-

modell ist aber die systemische Produktion von Differenzen.

Für Deleuzes pluralistische Philosophie fallen das Kontinuierliche und

das Diskontinuierliche im Ausdruck zusammen, wobei er zwischen virtueller

Vielheit und aktualisierter Struktur unterscheidet.Wirmüssen uns das unge-

fähr so vorstellen,dass sich eine ursprüngliche oder virtuelle Vielheit zu einem

augenscheinlich kontinuierlichem Feld verdichtet, worauf sich eine diskrete

Formaktualisieren kann.Darum ist fürDeleuze die Topologie interessant.Ein

topologisches Raumobjekt enthält offensichtlich eine kontinuierliche Dimen-

sion, also eine Oberfläche zumBeispiel. Gleichzeitig ist diese Fläche auch eine

unendliche Vielheit beweglicher Punkte. Darum nennt man in der Topologie

eine räumliche Form eine Mannigfaltigkeit, wobei es Mannigfaltigkeiten mit

unendlich vielen Dimensionen gibt.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung und Eröffnung 25

Für Simondon ist das Paar kontinuierlich und diskontinuierlich in noch-

mals anderer Hinsicht von Bedeutung. Er hält das formlose und strukturelle

Sein für zwei widersprüchliche Elemente, die ein Gefüge bilden und das Er-

eignis der Individuation auslösen. Jedes Ding oder Individuum verdankt sich

der Aktivität eines konfligierenden Systems. Das Beispiel der Disparation, al-

so die Vermittlung der zwei Einzelbilder unserer Augen als dreidimensionale

Wahrnehmung, steht paradigmatisch für seineThese.

Bevorwir uns anunser erstes Kapitel wagen,möchte ich noch kurz auf den

Aspekt des mechanischen Prinzips eingehen. Ein Ziel dieser Arbeit ist es, die

impliziten naturphilosophischen Konzepte herzuleiten und als Teil technik-

theoretischerModelle explizit zumachen.DiesesBuchbietet zwarkeinedirek-

te Gegenüberstellung der einzelnen Entwürfe, sorgt aber dafür, dass sich Ge-

meinsamkeiten undUnterschiede der drei Positionen abheben.Was beispiels-

weise das erste technische Element betrifft, sind sowohl für Kapp als auch für

Deleuze/Guattari die kinematischen Paarungen,wie sie schon FranzReuleaux

beschrieb, ein Beispiel für das mechanische oder maschinische Prinzip.Wäh-

rendKappsTheorie sich aber dann auf den Aspekt der intuitiven Entäußerung

diesermaschinellenPrinzipienkonzentriert, entwickelnDeleuze/Guattari aus

dem Konzept der Paarung, als produktives Gefüge, eine eigene Maschinen-

theorie, wobei sie den Begriff des Stroms im Sinne von Produktivität erklä-

ren. Die Maschine als operatives Gefüge existiert zwischen den Strömen, un-

terbricht diese, zapft sie an und versieht sie mit neuen Bestimmungen.

Für Simondon ist schon das einfachste technische Objekt aus einer Indi-

viduation hervorgegangen. Deutlich wird dieser Gedanke, wenn wir uns sei-

ne Kritik am hylemorphen Ausdrucksmodell vor Augen führen. Dem flüssi-

gen oder formlosen Stoff (hyle) wird durch die feststehende Form (morphe) ei-

ne Gestalt gegeben. Am Beispiel der Herstellung keramischer Ziegelsteine er-

klärt uns Simondon, wo die Technizität bei diesem Ausdrucksprozess eigent-

lich liegt.ZuRechtmerkt er an,dass sowohl die Formals auchdieMasse vorbe-

reitet werdenmüssen, womit sich der technischeMoment der Formwerdung,

das Annehmen der Gestalt des Ziegels, das Ereignis der Individuation, in gro-

ßen Teilen der Arbeit der Handwerkerin oder des Töpfers verdankt.25

Ein Grund dafür, warum Kapps Organprojektion, Deleuze/Guattaris Ma-

schinentheorie und SimondonsThesen zur Existenzweise technischer Objek-

te, auch heute nochÜberzeugungskraft besitzen, liegt in demVerständnis von

25 Simondon, Gilbert: Individuation in Light of Notions of Form and Information, Min-

neapolis, London: University of Minnesota Press 2020, S. 21–25.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 Technik als Problem des Ausdrucks

Technik als ProblemdesAusdrucks.Technik,also die riesigeMengehergestell-

ter und herstellender Geräte, ist untrennbar mit unserer gesellschaftlichen,

psychosozialen und biologischen Existenz verstrickt,wobei die Ausdrucksfor-

mender Lebewesen,Artefakte oderMaschinenunterschiedlicheGradederOf-

fenheit und Freiheit besitzen. Die klassische Beurteilung vitaler oder techni-

scher Existenz scheint offensichtlich zu kurz zu greifen; und in der Tat ist es

so, dass sich die vitalen, psychosozialen und technischen Existenzweisen we-

sentlich besser anhand ihrer Ausdrucksvollzüge identifizieren lassen.Aberwir

sind nicht nur in der Lage die produktiven, heterogenen Gefüge als solche zu

identifizieren, wir erhalten auch die Möglichkeit in sie einzugreifen. Guatta-

ri, der ein allgemeines ökologisches Denken propagierte, tat genau dies. Mit

seiner Arbeit in der Klinik La Borde versuchte er das Gefüge der Institution zu

verändern und neue Ausdrucksformen für die Bewohner zu erfinden.26 Denn

wir sollten nicht vergessen, dass auch die psychosoziale Produktion von Sub-

jektformen auf demmaschinellen Prinzip basiert.

Für dieses Buchhabe ich auf eine strenge FührungdurchdieReihe der ein-

zelnen Positionen verzichtet, damit bei der Lektüre noch andere Fluchtlinien

in Erscheinung treten können. Als Texte besitzen die Kapitel Alleinstellungs-

merkmale und funktionieren auch außerhalb des Buchkontextes.Mit anderen

Worten,auf der konzeptuellenKarte sind sieOrte,die auchgernebesuchtwer-

den dürfen, ohne die gesamte Rundreise zu buchen.

26 Guattari, Félix: »La Borde: A Clinic unlike any other«, in: ders., Chaosophy: Texts and

Interviews 1972–1977, Los Angeles CA: Semiotext(e) 2009, S. 176–194.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Epigenetik (Lamarck)

Um die Anfänge der Biowissenschaften und deren Verstrickung in naturphi-

losophische Argumentationen darzustellen, eignet sich die Besprechung der

Methoden und Ideen desWissenschaftlers Jean Baptiste Lamarck (1744-1829).

Die sich formierende Lebenswissenschaft des 19. und 20. Jahrhunderts mar-

kiert einen Diskurswandel, der auch für die Antinomie mechanistischer und

vitalistischer Positionen steht. Mit Lamarcks Thesen lässt sich aber nicht nur

auf die Kontroverse zwischen Naturphilosophie und moderner Naturwissen-

schaften verweisen, seine Thesen enthalten auch einen wertvollen epigeneti-

schen Ansatz.

Dass Lamarck im Vergleich zu einigen seiner Vorgänger oder Zeitge-

nossen1 eher eine disziplinäre Randfigur darstellt, zeigt sich schon in der

fragmentierten, häufig ideologisch gefärbten oder sogar missbräuchlichen

Rezeption. So wurden seine Überlegungen zu einer Hydrogeologie, im Sinne

einer Physik de terre, weitgehend abgelehnt oder geflissentlich ignoriert.2

Als sich dann auch nach längerer Zeit für seine Theorie von der Vererbung

erworbener Eigenschaften keine Beweise fanden, verloren seine Thesen im

biowissenschaftlichen Diskurs an Bedeutung. Größtes Lob als Vordenker

erhält Lamarck dann im 19. Jahrhundert, nachdem Darwin in Entstehung

der Arten Teile der von Lamarck angedachten Abstammungslehre nachwies.

Gemeinsam mit Darwin wurde Lamarck retrospektiv in den Diskurs einer

naturalistischen Zuspitzung der Lebenswissenschaften eingefügt. Eine solche

Interpretation findet sich beispielsweise bei dem Naturwissenschaftler und

Philosophen Ernst Haeckel. Haeckel behandelte die Abstammungslehre vor

1 Wie beispielsweise George-Louis Leclerc Buffon (1707–1788), Georges Cuvier

(1769–1832) oder Johann Wolfgang von Goethe (1749–1832).

2 Martins, Charles: »Biographische Einleitung«, in: Lamarck, Jean Baptiste: Zoologische

Philosophie, Jena: Hermann Dabis 1876, S. III-LII, hier S. X. Martins hält Lamarcks geo-

logische und meteorologische Schlussfolgerungen für frühreif.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 Technik als Problem des Ausdrucks

allem imHinblick zur anthropologischen Frage und half damit den Darwinis-

mus im Sinne einer sozial-naturalistischen Ideologie hervorzubringen.3

Aber auch die historischen Begebenheiten um den australischen Biologen

Paul Kammerer und den russischen Agrarwissenschaftler Trofim Lysenko

schädigten dem Ansehen Lamarcks nachhaltig. Die im Jahr 1926 von Kam-

merer vorgelegten Forschungsergebnisse, welche die Vererbung erworbener

Eigenschaften belegen sollte, erwiesen sich als gefälscht. Es war dann Lysenko

der von den 1930er bis in die 1960er Jahre die Lamarck’schen Ansätze propa-

gierte.4 Mit der These, sozial-ökologische Bedingungen könnten organische

Veränderungen hervorrufen und vererben, legitimierte er eine positivisti-

sche Ideologie für die arbeitende Bevölkerung. Denn der Gedanke, dass die

eigene Lebensweise über die individuelle Lebensspanne hinaus Einfluss auf

zukünftige Generationen hat, besitzt auch eine moralische Dimension.5 Die

Strömung des Darwinismus aus dem 19. Jahrhundert fand mit der Entde-

ckung des Genoms im 20. Jahrhundert erneut Zuspruch und wurde 1976 von

Richard Dawkins in die Form einer genetischen Evolutionstheorie gebracht.

3 Haeckel, Ernst: Die Naturanschauung von Darwin, Goethe und La-marck, Jena: Gustav

Fischer 1882, S. 19, Haeckel schreibt, Darwin hätte die »Ausdehnung seiner Abstam-

mungslehre auf den Menschen als notwendig« anerkannt. Vgl. Rölli, Marc: Kritik der

anthropologischen Vernunft, Berlin: Matthes & Seitz 2011, S. 390f. und S. 685 Fn 28,

Rölli bewertet Darwins Entstehung der Arten keineswegs als epochalen Einschnitt sei-

ner Zeit, sondern als Element eines retrospektiv geführten Diskurses. Vgl. ebd. S. 401,

Weder Darwin noch Lamarck hatte die Abstammungslehre als anthropologische The-

se formuliert. Haeckel ist es der »die Anthropologie als einen ›Teil der Zoologie‹ auf-

fasste« unddasGeistige undPhysische desMenschen als »monistischeAnthropologie«

im Sinne einer umfassenden Weltanschauung zusammenfasste. Vgl. Gliboff, Sander:

»The Golden Age of Lamarckism, 1866–1926«, in: Snait Gissis/Eva Jablonka (Hg.), Trans-

formations of Lamarckism: From Subtle Fluids to Molecular Biology, Cambridge MA,

London: MIT Press 2011, S. 45–55, hier S. 46, »Of course, Haeckel presented his panthe-

on of naturalists in ›Darwinized‹ form. His Lamarck, for example, never said anything

about subtle fluids, an inherent drive to perfection, or any role for the needs and stri-

vings of the organism.«

4 Burkhardt, Richard W.: The Spirit of System: Lamarck and Evolutionary Biology, Cam-

bridge MA: Harvard University Press 1995, S. 3–5, Kurze Zeit nachdem sich seine For-

schungsergebnisse als gefälscht herausstellten, nahm sich Kammerer das Leben, was

auch als Schuldeingeständnis gedeutet wurde.

5 Wenn die Nahrung, die der Großteil der Bevölkerung zu sich nimmt, sich nicht nur auf

die Lebensspanne der einzelnen Individuen auswirkt, sondern sich auch auf die Mor-

phologie der kommenden Generationen niederschlägt, erwächst damit auch eine Ver-

antwortung gegenüber den folgenden Generationen.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Epigenetik (Lamarck) 29

In den Studiengängen der Biologie des 20. Jahrhunderts erfährt Lamarck

zwar Erwähnung, dies aber größtenteils mit der Absicht seine epigenetische

Theorie divergent zuDarwins Lehren als naive Spekulation zu diskreditieren.6

In den rationalistisch geprägten Lebenswissenschaften der heutigen Zeit ist

die vorherrschende Meinung, dass sich die noch offenen Fragen zur Entste-

hung von Leben irgendwann empirisch erklären lassen. In der Philosophie

und den Kulturwissenschaften der letzten Jahre hingegen, finden wir wieder

vermehrt vitalistische, oder genauer, vital-materialistische Ansätze, wie bei-

spielsweise in Vibrant Matter: A Political Ecology ofThings von Jane Bennett, oder

Metamorphoses: Towards aMaterialistTheory of Becoming von Rosi Braidotti.7

Die Biowissenschaften, die selbst auf eine philosophische Tradition zu-

rückblicken, kultivierten über Jahrzehnte eine Haltung der Ablehnung gegen-

über der Metaphysik und der Naturphilosophie im Besonderen.8 Vor diesem

Hintergrund lese ich Lamarck als interdisziplinären Denker, der seine natur-

wissenschaftliche Arbeit um eigene, spekulative Überlegungen erweitert und

in einer Psychophysik und Epigenetik zusammenfasst. Es verdankt sich Au-

torinnen wie Snait B. Gissis, Eva Jablonka undMarion J. Lamb, dass heute die

6 Motzkin, Gabriel: »Lamarck, Darwin, and the Contemporary Debate about Levels of

Selection«, in: Gissis/Jablonka, Transformations of Lamarckism (2011), S. 3–8, hier S. 3,

»Like all of you, I took an undergraduate course […] inwhich I learned that Lamarckwas

bad and Darwin was good. […] We despised Lamarck because it was obvious to all that

acquired characteristics could not be inherited, that is, that there was no connection

between, for instance, learning experience and genetic transmission.«

7 Bennett, Jane: Vibrant Matter: A Political Ecology of Things, Durham: Duke University

Press 2010. Braidotti, Rosi: Metamorphoses: Towards a materialist Theory of Becom-

ing, Cambridge UK, Malden MA: Polity 2002. Die Wiederbelebung materialistischer

Ontologien entsprang einer feministischen und postkolonialen Kritik an sozialkon-

struktivistischen Ansätzen. Mit dem Linguistik Turn erhielt Sprache und Repräsentati-

on eine signifikante Bedeutung. Dies ging auf Kosten der Erforschung der Materialität

als somatische Realität, die der diskursiven Einschreibung vorausgeht. Eine Auswahl

von Autorinnen, die sichmit diesem Thema beschäftigen sind Jane Bennett, Rosi Brai-

dotti, Elizabeth Grosz undManuel DeLanda. Weiterführende Literatur: Bennett, Tony/

Joyce, Patrick (Hg.): Material Powers: Cultural Studies, History and The Material Turn,

London: Routledge 2010. Dolphijn, Rick/van der Tuin, Iris (Hg.): New Materialism: In-

terviews & Cartographies, Ann Arbor: Open Humanities Press 2012.

8 Breidbach, Olaf: »Anmerkungen zu einem möglichen Dialog Schellings mit der mo-

dernen Biologie«, in: Marie-Luise Heuser-Keßler/Wilhelm G. Jacobs (Hg.), Schelling

und die Selbstorganisation, Neue Forschungsperspektiven, Berlin: Duncker & Hum-

blot 1994, S. 135–148, hier S. 140, Breidbach spricht von einem naturphilosophischen

Begründungskontext innerhalb der frühen Biowissenschaften.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 Technik als Problem des Ausdrucks

Lamarck’schen Thesen in den Biowissenschaften wieder ernsthaft diskutiert

werden. Wer sich etwas näher mit dem Fachdiskurs der Biogenetik beschäf-

tigen möchte, empfehle ich Kirsten Schmidts PublikationWas sind Gene nicht?

Über die Grenzen des biologischen Essentialismus. Schmidt liefert dort eine, auch

für den Laien gut verständliche, kritische Besprechung der gegenwärtig dis-

kutierten Genkonzepte.9

Lamarcks Ausdrucksmodell der Epigenetik soll hier in seinem wissen-

schaftlichen und philosophischen Zusammenhang nachvollzogen werden,

indem auf die folgenden Aspekte und Thesen näher eingegangen wird. La-

marck war ein interdisziplinärer Wissenschaftler, dessen Schriften auch

metaphysische Gedanken aufweisen; mit seinen Spekulationen unternahm er

den Versuch Materialismus und Vitalismus zusammenzudenken. Lamarcks

Verständnis von Lebewesen war ein dynamisches und er ging von einem

psychosomatischem Prinzip aus. Seine Überlegungen zum erdgeschicht-

lichen und organischen Bildungsprozess folgen einem Gestaltungsmodell,

das auf der Kraft bewegter Flüssigkeiten basiert. Die Rückbesinnung auf La-

marcks Vererbungstheorie macht vor allem Sinn, im Hinblick auf Conrad H.

Waddingtons Entwurf der epigenetischen Landschaft, auf zeitgenössische

prozessbasierende Genkonzepte und auf René Thoms morphogenetische

Topologie.

Lebenswissenschaften

Zu seinen Lebzeiten wurde Lamarck vor allem für seine systematische Arbeit

als ZoologeundBotaniker geschätzt.AlsNaturforscher galt sein Interesse aber

auch der Geologie, Physik und Chemie, und er war somit keinWissenschaftler

der Moderne im strengen Sinne. Außerdem war Lamarck davon überzeugt,

dass es ohne die dazugehörige philosophische Auseinandersetzung keinen

wahren Fortschritt in den Wissenschaften geben kann; eine Einstellung, die

sich auch am Titel eines seiner Hauptwerke, Zoologische Philosophie, ablesen

lässt. Es wird sich zeigen, dass Lamarcks methodisches Denken ihm zwar

ein modernes, wissenschaftliches Selbstverständnis bezeugt, sein analyti-

scher Anspruch aber nicht in einer vollkommenden Physikalisierung von

Lebensprozessen gipfelt.

9 Schmidt, Kirsten:Was sind Gene nicht? Über die Grenzen des biologischen Essentialis-

mus, Bielefeld: transcript 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Epigenetik (Lamarck) 31

Lamarck arbeitete zwar alsNaturwissenschaftler in denunterschiedlichen

Domänen,er tat dies abermit demGedankenaneineOntologie.Wiewir schon

gehört haben, ist mit Ontologie die Wissenschaft gemeint, die anstrebt all-

gemeine Erkenntnisse über die existierenden Dinge zu gewinnen. Die Frage

nachdenUnterschiedenundGemeinsamkeitenderExistenzweisen vonMaul-

würfen, Denkmälern oder Rasenmähern ist eine ontologische Frage. Die Me-

taphysik geht hier noch weiter, mit ihr streben wir ein allumfassendes Wis-

sen des Grundes an, also ein Verständnis der Sinnhaftigkeit der Zusammen-

hänge aller existierenden Dinge. Dies betrifft dann auch die Eigenart der Be-

ziehung zwischen unterschiedlichen Existenzweisen, also die Beziehung zwi-

schen demMaulwurf und dem Rasenmäher.

Historisch betrachtet fällt Lamarcks Arbeit in eine Zeit des philosophi-

schen und politischen Umbruchs. Eine Folge der französischen Revolution

war die Umformung des Jardin et Cabinet du Roi in eine Lehrinstitution.

Während die Kabinette zuvor repräsentative und ästhetische Schaustücke

darstellten, sollten sie nun pädagogisch funktionieren und Naturgeschichte

erschließen.10 Wir dürfen nicht vergessen, dass um die Jahrhundertwende

die Anatomie und Physiologie noch »paradigmafrei« arbeiteten und »einen

Wust von Befunden« hervorbrachten, ohne dass es ein inneres Bezugsystem

gab.11 Noch bis ins 19. Jahrhundert hinein, dienten hauptsächlich die philoso-

phischen Ordnungssysteme zur Orientierung der empirischen Erkenntnisse

der Lebenswissenschaften. Selbst als sich mit der Darwin’schen Lehre das

»Postulat einer innerwissenschaftlichen Kategorialisierung des Lebendigen«

etablierte, arbeitete man immer noch mit Begrifflichkeiten und Ideen die

Züge der romantischen Philosophie aufwiesen.12

Lamarck war kein Wissenschaftler einer einzigen Disziplin, und er lässt

sich damit eher als eine Erscheinung der Vormoderne bezeichnen.13 Als Vita-

list und Materialist wollte er vermeiden, dass die für die Wissenschaften so

fruchtbare Vorstellung eines organischen Prinzips des Lebens, mit theologi-

schenoder idealistischen Ideen vermischtwurde.Lamarck saß,wiemanheute

10 Vgl. Burkhardt: The Spirit of System, S. 15–19, 30.

11 Breidbach: »Anmerkungen zu einem möglichen Dialog Schellings mit der modernen

Biologie«, S. 139.

12 Ebd. S. 140.

13 Vgl. Corsi, Pietro: »Jean-Baptiste Lamarck: From Myth to History«, in: Gissis/Jablonka,

Transformations of Lamarckism (2011), S. 9–18, hier S. 9. Vgl. Hodge,M. J. S.: »Lamarck’s

Science of Living Bodies«, in: British Journal for History of Science 4 (1971), S. 323–352,

hier S. 325f. Lamarck war ein interdisziplinär arbeitender Wissenschaftler.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 Technik als Problem des Ausdrucks

sagenwürde, zwischen den Stühlen. Es waren die Philosophen des Deutschen

Idealismus, die dann tatsächlich mit demMaschinenparadigma brachen und

damit auch die Spaltung zwischen Philosophie und Naturforschung, als spä-

tere Naturwissenschaft, mitverantworteten.14

Lamarck untersuchte die Dynamik des Lebens; die lebendige Natur soll-

te nicht nur empirisch erfasst, sondern in ihrer Genese erklärt werden.15 Mit

den vitalistischenMaterialisten im Frankreich des 18. Jahrhunderts verbreite-

te sich eine neue Sicht auf die Physik und die Lebenswissenschaften. Im Sys-

tem des Botanikers Carl Linnaeus hatte Leben als natürliches Prinzip bisher

keinen besonderen Platz eingenommen.16 Es galt als ein komplexes Wesens-

merkmal, das sich anhand bestimmter Kriterien beschreiben und in eine all-

gemeine Klassifizierung der natürlichen Dinge einordnen ließ. Georges-Luis

Leclerc de Buffon, ein Naturalist und früher Kritiker Linnaeus, wies die Vor-

stellung eines Universalsystems der Wissenschaften zurück und zweifelte an

dem Kausalnexus als letzte Ursache. Von einer Neuinterpretation der New-

ton’schen Gesetze, versprach er sich eine nichtmathematische, echte Physik,

alsWissenschaft, die über dieKatalogisierung einzelner Elemente hinaus geht

und zur Erklärung der Natur als Ganze beiträgt.17 Für Buffon sollte die Natur-

geschichte tatsächlich als eine Geschichte erörtert werden. Er beanstandete die

traditionelle Einteilung in das Reich derMineralien, der Pflanzen und der Tie-

re,underpostulierte stattdessendieUnterscheidungzwischenanorganischen

und organischen Körpern, eine Aufteilung, die sich bis heute erhalten hat: Im

Vergleich zu den Steinplatten der Terrasse, weisen der Rasen und der Maul-

wurf die Gemeinsamkeit der organischen Existenz auf.

14 Mehr zu denBezügen zwischenDeutschem Idealismus,Naturphilosophie und Evoluti-

onstheorie siehe Zammito, John H.: The Gestation of German Biology: Philosophy and

Physiology fromStahl to Schelling, Chicago:University of ChicagoPress 2018, Richards,

Robert J.: »Did Goethe and Schelling Endorse Species Evolution?«, in: Joel Faflak (Hg.),

Marking Time, Toronto, Buffalo, London, 2017, S. 219–238.

15 Lamarck: Zoologische Philosophie, S. 31.

16 Carl Linnaeus (1707–1778), Schwedisch Carl von Linné. Vgl. Foucault, Michel: Die Ord-

nung der Dinge: eine Archäologie der Humanwissenschaften, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 2017, S. 207f.

17 Vgl. Burkhardt: The Spirit of System, S. 46ff. Vgl. Zammito: The Gestation of German

Biology, S. 109. Vgl. ebd. S. 107–121, Kapitel »FrenchVitalMaterialism«.Näheres zu Buf-

fon und Linneaeus siehe Sloan, Phillip R.: »The Buffon-Linnaeus Controversy«, in: Isis

3 (1976), S. 356–375. Vgl. Sörman, Richard: »Science and Natural Language in the eigh-

teenth century: Buffon and Linnaeus«, in: Britt-Louise Gunnarsson (Hg.), Languages of

Science in the Eighteenth Century, Berlin, Boston: De Gruyter Mouton 2011, S. 141–156.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Epigenetik (Lamarck) 33

Lamarck formulierte ähnliche Gedanken; in seiner im Jahr 1779 erschie-

nenen Publikation Flore François unterscheidet er fundamental zwischen an-

organischer und organischer Existenz.18 Damit wurden die lebendigen Kör-

per zu einem eigenen Forschungsgegenstand.Man untersuchte nun vor allem

die Aspekte, welche die Lebewesen, also Rasen undMaulwurf, so eklatant von

der nichtorganischen Existenz, also den Steinplatten, unterschied. Der Auf-

bau und die physiologischenMerkmalewurden nun imHinblick auf die Funk-

tionalität untersucht, ins Zentrum rückten jetzt der Stoffwechsel, derWachs-

tum und die Reproduktion.

Auch wenn Lamarck davon ausging, dass empirische Forschung einen ho-

hen erkenntnistheoretischen Wert besitzt und in der Lage ist, wahres Wissen

zu vermitteln, war er misstrauisch, was die Eindeutigkeit der wissenschaftli-

chen Klassifikationen anging.

»Man darf vollständig annehmen, dass die Gesamtreihe der Organismen ei-

nes Reiches, wenn diese in eine der Betrachtung der Beziehungen entspre-

chende Ordnung zusammengestellt sind, die Ordnung der Natur selbst dar-

stellt; man muss aber, wie ich im vorigen Kapitel gezeigt habe, sich stets vor

Augen halten, dass die verschiedenartigen Eintheilugen, dieman aufstellen

muss, um die Gegenstände leichter unterscheiden zu können, nicht natur-

gemäss, sondern künstlich sind, obschon sie gewisse natürliche Theile der

Ordnung, welche die Natur selbst eingesetzt hat, enthalten.«19

Die Klassifikationen und Ordnungen der Naturforscher sind nur notwendige

›Kunsterzeugnisse‹, die es ermöglichen ›Naturerzeugnisse‹ zu studieren,

sie selbst stellen aber keine natürliche Ordnung dar. Das wissenschaftliche

System bleibt »nur die vom Menschen ausgeführte Skizze des Ganges, dem

die Natur bei der Schöpfung ihrer Erzeugnisse folgte«.20 Lamarck bedien-

te sich wie viele seiner Zeitgenossen der ›rationellen Methode‹, bei der die

Tiere anhand ihrer Organisation, also anhand ihrer funktionalen Bauweise,

in Gruppen eingeteilt wurden. Als Professor am Muséum d’Histoire Naturelle

erforschte er die wirbellosen Tiere, und die Behandlung dieser Tiergruppe als

eine eigene Klasse, sowie deren weitere Unterteilung geht auf seine Arbeit

18 Burkhardt: The Spirit of System, S. 49.

19 Lamarck: Zoologische Philosophie, S. 21, Herv. i. Org.

20 Ebd. S. 20. Vgl. ebd. S. 4f.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 Technik als Problem des Ausdrucks

zurück.21 Lamarcks Idee einer ›natürlichen‹ Methode wiederum, basiert auf

der Betrachtung der allgemeinen Beziehungen zwischen den Lebewesen, mit

dem Anspruch arbiträre und künstliche Einteilungen zu vermeiden. Um die

natürliche Ordnung zu erkennen, muss ein Untersuchungsgegenstand, also

ein Maulwurf beispielsweise, als Ganzes betrachtet werden. Nicht nur seine

Anatomie und sein Stoffwechsel, sondern auch seine Eigentümlichkeiten und

Fähigkeiten müssen mit einbezogen werden. Eine Verwandtschaft zwischen

Lebewesen zeigt sich in Analogien und Ähnlichkeiten, und zwar betreffend

ihrer Funktionen und ihrer Verhaltensweisen. Lamarck selbst systematisierte

neue Beziehungen im Sinne von Verwandtschaften und teilte diese dann in

Stufenreihen und Gruppen ein.22

Wasdie frühenBiowissenschaftenkennzeichnet ist die stetigeArbeit anei-

ner geeignetenMethode, die den analytisch und rationalistisch geprägten An-

sprüchen genügte. Als dann das Experiment als wissenschaftliche Vorgehens-

weise an Einfluss gewann, festigte sich die Biologie als eine von der Philoso-

phie unabhängige Disziplin.23 Das Experiment diente dazu, zuvor dargelegte

Schlüsse zu bestätigen, und es rückte als festgelegtes Vorgehen ins Zentrum.

Nun besaßen Aussagen erst dann wirkliche Relevanz, wenn sie sich verifizie-

ren ließen, und es formierte sich einmethodischer, pragmatischerMaterialis-

mus mit einer »radikale[n] Ablehnung jeder Naturphilosophie«.24 In diesem

Sinne steht Lamarck der Naturphilosophie sehr nahe. Als er die Einteilungen

21 Vgl. Martins: »Biographische Einleitung«, S. IV, Für Nach Martins gehörte Lamarck »zu

den Naturforschern ersten Ranges seiner Zeit«. Dennoch kritisiert Martins Lamarck,

da dieser anstelle mit positiven Tatsachen durch Vernunftschlüsse Theorien bewei-

sen wolle und so die »verkehrte Methode der deutschen Naturphilosophen« teile.

Vgl. Haeckel: Die Naturanschauung von Darwin, Goethe und Lamarck, S. 43, Auch von

Haeckel wird Lamarck nicht nur gelobt; Haeckel beanstandet »die ungenügendeMen-

ge von Beobachtungen und Experimenten« und beklagt Lamarcks zu großes Vertrauen

in das »logische Schlußvermögen der Naturforscher«.

22 Lamarck: Zoologische Philosophie, S. 16–23, Über die Wichtigkeit der Betrachtung der

Beziehungen.

23 Breidbach: »Anmerkungen zu einem möglichen Dialog Schellings mit der modernen

Biologie«, S. 141, Es war vor allem Johannes Müller, der »über die Entwicklung einer

striktenMethodologie des biowissenschaftlichen Experiments« undmit der Gründung

einer Schule, Wirkung auf die wissenschaftliche Entwicklung entfaltete.

24 Ebd. S. 142f, Insbesondere M.J. Schleiden trug dazu bei. Bis heute wird in den Natur-

wissenschaften Philosophie zum größten Teil, nur als kritische Instanz für innertheo-

retische Fragen oder methodologisches Handeln geduldet.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Epigenetik (Lamarck) 35

derWirbellosentiere überarbeitete,war dies nicht sein Ziel, sondern eine Stra-

tegieumder ›wahren‹Naturordnungnachzuspüren.ErwarderMeinung,dass

wenn man die Lebewesen ›richtig‹, das soll heißen, im Sinne der natürlichen

Beziehungen beurteilt, sich auch der tatsächliche Naturplan zeigt.25 Mit na-

türlichen Beziehungen,meinte er analoge Übereinstimmungen, wie die Ähn-

lichkeitender Funktionsweisen.DieRoseundderRasen zumBeispiel besitzen

beide die Fähigkeit der Photosynthese, was auf ein verwandtschaftliches Ver-

hältnis von Rose und Rasen hindeutet.

Wir können davon ausgehen, dass Lamarck sehr wohl darauf hoffte, Wis-

sen über das Leben an sich zu erlangen. Allerdings ging er davon aus, dass

sich die »wahren Elemente des Lebens«, also das Leben »im Allgemeinen

betrachtet« nur indirekt zeigt. Hier liegt sein vitalistischer Gedanke; Leben

lässt sich als Wirkung in lebendigen Körpern unterschiedlichster Bauweise,

also in der Gestalt von »Leben im Besonderen« erkennen.26 Eine Bemühung

Lamarcks war es, mit Induktionen Grundsätze über das Leben und dessen

Genese zu entdecken. Er war überzeugt, dass eine ursprüngliche Kraft für

die Lebensbewegungen der schöpferischen Natur verantwortlich ist, und dass

sich dieses natürliche Prinzip logisch erschließen lässt.

Der Philosoph Michel Foucault merkt an, dass die Annahme eines inne-

ren, vitalen Prinzips ein Versuchwar, umdas »reziproke Spiel der Repräsenta-

tionen« hinter sich zu lassen.27 Dennoch verbleibt auch der moderneWissen-

schaftsgedanke auf demGrund eines repräsentativenDenkens.Deleuze expli-

ziert das Problem als eines der Verwechselung vonUrsache undEffekt bei dem

Verständnis von Systemen. »Was die Ähnlichkeit betrifft, so schien sie uns aus

der Funktionsweise des Systems zu resultieren, und zwar als ein ›Effekt‹, den

man zuUnrecht für eine Ursache oder Bedingung haltenwürde.«28 Es handelt

sich umein trügerisches Abbild, und selbst eine großeMenge empirischerDa-

ten über einzelne biologische Systeme, werden nicht zwangsläufig Aufschluss

über den Ursprung globaler Systeme geben.

InDieOrdnungderDinge schreibt Foucault, dass sich Lamarck eine neueDi-

mension im Denken seiner Zeit verdankt. Der Verweis zwischen den Ähnlich-

keiten der Oberflächenwurde umdie in der Tiefe liegenden Funktionen berei-

chert. Dies, so Foucault, war die »Entdeckung der wirklichen Beziehung der

25 Lamarck: Zoologische Philosophie, S. 21.

26 Ebd. S. 228f. Vgl. Hodge: »Lamarck’s Science of Living Bodies«, S. 332.

27 Foucault: Die Ordnung der Dinge, S. 280.

28 Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung, [1968], München: Fink 1992, S. 346.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 Technik als Problem des Ausdrucks

Ähnlichkeit«.29 Lamarck ging aber noch einen Schritt weiter. Er ordnete die

Ähnlichkeiten zwischen den Lebewesen in einer historischen Serie an und for-

mulierte damit einen Kontinuitätsgedanken. Das Besondere an diesem Vor-

gehen war, dass es einer »Operation der Entwicklung zum Unendlichen, der

FormationeinesKontinuums,derEntfaltungvonTableaus«glich.30 ImGegen-

satz zu Cuvier undDarwin ist bei Lamarck die naturhistorische Serie noch in-

takt.Es trifft zu, dass erst der Bruch der Serie,wie er beispielsweise in der Em-

bryologie von Cuvier, Geoffroy Saint-Hilaire und Karl Ernst von Baer auftritt,

das moderne Denken markiert,31 wird Lamarcks Arbeit aber nur über diesen

Aspekt bestimmt, diskriminiert man eine wertvolle, ökologische Dimension

seinerTheorie.

Lamarcks empirische Arbeit stützte sich zunächst auf den Begriff des Or-

ganismus als Erklärungsansatz für die Frage nach dem Leben. In der organi-

schenExistenz sah er einenotwendige, innereZweckmäßigkeit,die ihmals te-

leologische Prämisse diente.Nach Kant handelt es sich dabei um die reflektie-

rende Urteilskraft, die durchaus sinnvoll ist, um wissenschaftliche Beobach-

tung nach kausalen Prinzipien zu erklären. Wird allerdings der Versuch un-

ternommenüber den empirischenErkenntnisrahmenhinauszugehenund auf

allgemeine Prinzipien der Natur zu schließen, handelt es sich nach Kant um

einen Vernunftschluss.

»Gleichwohl wird die teleologische Beurteilung, wenigstens problematisch,

mit Recht zur Naturforschung gezogen; aber nur um sie nach der Analogie

mit der Kausalität nach Zwecken unter Prinzipien der Beobachtung und

Nachforschung zu bringen, ohne sich anzumaßen, sie darnach zu erklären.

Sie gehört also zur reflektierenden, nicht der bestimmenden, Urteilskraft.32

29 Foucault: Die Ordnung der Dinge, S. 284f.

30 Deleuze, Gilles: Foucault, [1986], Frankfurt a.M. 1992, S. 179.

31 Vgl. ebd. S. 182f., Étienne Geoffroy Saint-Hilaire (1772–1844), Karl Ernst von Baer

(1792–1876).

32 Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft und Schriften zur Naturphilosophie, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 1957, S. 470, B269/A265,Herv. i. Org. Es geht hier umKants Vernunftbe-

griff. Ebd. S. 471, B270/A266, SowerdenWissenschaftlermit dem »[…] Vernunftbegriff,

eine neue Kausalität in der Naturwissenschaft einführen, die wir doch nur von uns

selbst entlehnen und andern Wesen beilegen, ohne sie gleichwohl mit uns als gleich-

artig annehmen zu wollen.« S. 489, B296/A292f., »Daß die Zergliederer der Gewächse

und Tiere, um ihre Struktur zu erforschen und die Gründe einsehen zu können, warum

und zu welchem Ende solche Teile, warum eine solche Lage und Verbindung der Teile

und gerade diese innere Form ihnen gegeben worden, jene Maxime: daß nichts in ei-

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Epigenetik (Lamarck) 37

Im Allgemeinen wird die organische Existenzweise aber nur ungern als bio-

chemischeundphysikalischeKausalkette erklärt.Viel angebrachter scheint es,

wenn man von Mitteln und Zwecken ausgeht, denn der Organismus präsen-

tiert uns ja auch eine zweckhafte Logik. In unserem Verdauungssystem bei-

spielsweise, lebenBakterien, auf diewir angewiesen sind.Nunwird allgemein

angenommen, dass es der Zweck der angesiedelten Bakterien ist, unsere Ver-

dauung voranzutreiben. Diesem Gedanken könnte ich aber entgegensetzen,

dass es sich vielleicht genau umgekehrt verhält. Unter Umständen existieren

wir, inklusive unseres Verdauungssystems, nur um den Bakterien einen Le-

bensstandort zu sichern. Es ist also eine Frage der Perspektive wie Ziel,Mittel

und Zweck zu beurteilen sind. Egal wie man dies tut, erhalten bleibt dabei die

Annahme teleologischer Relationen.

Um nun die lokale Zweckhaftigkeit plausibel mit einem globalem Entwurf

in Einklang zu bringen, gibt es verschiedene Argumentationsweisen. Einer-

seits kann die Teleologie, also das innere Prinzip der Naturwissenschaft, me-

chanistisch bestimmt und dann als Gesetz in die Wissenschaften eingeführt

werden. Mit anderen Worten, die Zweckhaftigkeit stellt in erster Linie eine

Form der Kausalität dar, die dann als Prinzip in ein globales System, also in

ein entsprechendmechanistischesWeltbild integriert wird. Eine andere Deu-

tung schließt von demgegebenenNaturzweck in der Anschauung, auf ein em-

pirisch nicht feststellbares Ziel der Natur. Also dadurch, dass wir im Organis-

mus und in der Natur zweckhafte Beziehungen erkennen, vermuten wir, dass

es da einen, irgendwie gearteten, natürlichen Endzweck gibt.

»Ein Ding, seiner innern Form halber, als Naturzweck beurteilen ist ganz

etwas anderes, als die Existenz dieses Dinges für Zweck der Natur halten.

Zu der letztern Behauptung bedürfen wir nicht bloß den Begriff von einem

möglichen Zweck, sondern die Erkenntnis des Endzwecks (scopus) der Na-

tur, welches eine Beziehung derselben auf etwas Übersinnliches Bedarf, die

alle unsere teleologische Naturerkenntnis weit übersteigt; denn der Zweck

der Existenz der Natur selbst muß über die Natur hinausgesucht werden.«33

nem solchem Geschöpf umsonst sei, als unumgänglich notwendig annehmen, und sie

eben so, als den Grundsatz der allgemeinenNaturlehre: daß nichts von ungefähr gesche-

he, geltend machen, ist bekannt.« Herv. i. Org.

33 Ebd. S. 491, B299f./A296, Kant erwähnt hier noch eine dritte Variante, eine, die imHin-

blick auf den Naturforscher Jacob von Uexküll interessant erscheint. Dabei handelt es

sich um die Annahme eines harmonischen Naturplans, in dem die Schönheit sich als

Endzweck der Natur präsentiert. Dennoch, in allen drei Fällen wird über die reflektie-

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 Technik als Problem des Ausdrucks

Eine solche Vermischung von Wissenschaft und Theologie finden wir bei

Lamarck, der die letzte Ursache derNatur von einem,um esmit KantsWorten

auszudrücken, »weisen Welturheber« ableitet.34 Unterschwellig finden sich

Töne eines romantischen Naturidealismus, und an einigen Stellen erscheint

er als Theist, der den letzten Grund der Natur im Vorgang einer göttlichen

Schöpfung sieht.35 Die Antinomie von Mechanismus und Teleologie, die

Kant in die Begriffsanwendung verlegt, lässt Lamarck nicht hinter sich. Aber

er knüpft das teleologische Element eng an chemische und physikalische

Vorgänge, ohne dabei in ein mechanistischesWeltbild zu verfallen.

Psychophysik

Für Lamarck gilt die Prämisse einer natürlichen Ordnung der Dinge, mit

allgemeinen Gesetzen, die sich erschließen lassen. Gleichzeitig arbeitet er

methodologisch und strebt ein verbessertes epistemologisches Ordnungssys-

tem an. Die Untersuchungsergebnisse bei der Erforschung der wirbellosen

Tiere bilden die Basis für seine Argumentation; seine Naturforschung dient

ihm also als erkenntnistheoretischer Zugang zum Begriff des Lebens als me-

taphysisches Problem. Dieser ganzheitliche Gedanke erlaubt es ihm, Natur-

vorgänge in ihrer Dynamik nachzuvollziehen. Was bei Lamarck hervorsticht,

ist sein fundamentales Anliegen dieNatur nicht nur genealogisch zu beschrei-

ben, sondern auch in ihrer Genese zu erklären. Dass seine Vererbungstheorie

eine epigenetische Dimension besitzt, hängt auch damit zusammen, dass er

Lebewesen generell nicht atomistisch, sondern dynamisch und ganzheitlich

rende Urteilskraft hinaus gegangen, was Kant entsprechend kritisiert. In seinen Augen

handelt es sich um eine unangemessene Überschreitung der naturwissenschaftlichen

Grenze, da die Struktur der teleologischen Beurteilungsart in die Metaphysik hinein-

getragen wird. Vgl. ebd. S. 493, B303/A230.

34 Ebd. S. 495, B306/A302, Kant vermutet, dass die Annahme eines »göttlichen Zwecks in

der Anordnung der Natur« wohl auch darauf zurückzuführen sei, dass diese Erklärung

als »schicklicher und einer frommen Seele angemessener« erscheint.

35 Lamarck: Zoologische Philosophie, S. 31f., Als letzte Antwort dient nach wie vor die

Existenz eines überlegenden Schöpfers. Das Leben ist eine indirekt wirkende Kraft

der Natur hinter der ein »Urheber aller Dinge« steht, dessen weises Handeln Lamarck

schätzt. Vgl. Hodge: »Lamarck’s Science of Living Bodies«, S. 347f., Hodge sieht in La-

marck eher einen »tender-minded romatic« wie Goethe oder Schelling, allerdings oh-

ne den anthropozentrischen Grund mit einer transzendentalen Logik zu verbinden.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Epigenetik (Lamarck) 39

begreift. Dynamisch bedeutet hier, dass unterschiedliche Systeme miteinan-

der kooperieren.

Der Unterschied zwischen einemMaulwurf als lebendiger Körper und ei-

nem Rasenmäher als mechanisches Objekt, liegt, wenn wir es im Sinne La-

marcks beurteilen, imAntrieb.EinBeispiel, das in der Philosophie immerwie-

der bemüht wird, ist das der Uhr. Zunächst scheint es offensichtlich, dass eine

UhrundeinOrganismuserheblicheUnterschiede in ihrenExistenzweisenzei-

gen. So muss ein Maulwurf im Gegensatz zur Uhr nicht aufgezogen werden,

er ist,was seine körperlichenBewegungenanbelangtweitestgehendunabhän-

gig. Es lassen sich aber auch funktionale Ähnlichkeiten finden.Beide bewegen

sich zielorientiert und beide sind aus unterschiedlichen Teilen zusammenge-

setzt,die in einer zweckhaftenBeziehungzueinanderstehen.Außerdembesit-

zen sowohl die Uhr als auch der Maulwurf einen Energiehaushalt, in dem En-

ergie aufgenommen und in kinetische Energie umgesetzt wird. Im Falle der

Uhr stammt die Energiezufuhr von mir, da ich die Uhr aufziehe. Die »Feder,

die durch ihre Spannung und Elastizität die Bewegung« unterhält, tut dies

im Rahmen eines deterministischen Kausalsystems.36 Es handelt sich um ei-

ne mitgeteilte Bewegung, welche sich wesentlich von den Bewegungen eines

Lebewesens unterscheidet. Das ist wohl auch das Besondere an einem Orga-

nismus, er besitzt im Gegensatz zu der Uhr einen eigenenMetabolismus.

Die FragenachdemGrund für eineBewegung,die sichderUmsetzung von

Energie verdankt, ist damit noch nicht geklärt. Von den einfachen bis komplex

gestalteten Lebewesen finden sich unterschiedliche Freiheitsgrade der Ener-

gieverwaltung. Ich kann zum Beispiel frei entscheiden, ob ich heute mit dem

Fahrrad zur Arbeit fahre oder das Auto nehme. Beides hat einen Einfluss auf

meinen Energiehaushalt. Entweder ich verbrauche Kalorien, die ich meinem

Frühstück entnehme oder ich verbrauche den Strom meines E-Autos, das ich

während derNacht aufgeladen habe.Dennoch habe ich über vielemeiner Kör-

perfunktionen keine direkte Kontrolle, wie etwa über meine Insulinprodukti-

on odermeinen Blutdruck. Es ist nun interessant zu sehen,wie Lamarck diese

unterschiedlichen Freiheitsgrade der operierenden Systeme erklärt.

Anhand zahlreicher Beispiele entwirft er eine Entstehungsgeschich-

te der organischen Fähigkeiten. Mit dem Streben der Natur hin zur Ver-

komplizierung bilden sich höhere Organismenmit einem komplexenNerven-

system und einem anhängenden Gehirnorgan, dem sich die Fähigkeiten der

Muskeltätigkeit, des Fühlens, der Selbstwahrnehmung, sowie die Bildung von

36 Lamarck: Zoologische Philosophie, S. 221.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 Technik als Problem des Ausdrucks

Ideen verdankt.37 Die Aufteilung in unbewusste Funktionen und bewusste

Handlungen bildet sich mit den unterschiedlichen Ebenen des Nervensys-

tems. Auch hier gilt die Devise, vom Einfachen zum Komplexen. Lamarck

unterscheidet die rudimentäre Reizfähigkeit der Nerven von der sensiblen

Erregung, wobei sich letztere erst mit dem höher entwickelten Nervensystem

bildet.38 Einfache Lebewesen zeigen nur die vonReizen ausgelöstenBewegun-

gen mechanischer Art. Im Gegensatz dazu, sind die komplex organisierten

Tiere in der Lage zu fühlen und zu agieren. Lamarck unterscheidet also

mechanische Bewegungen von Bewegungen, die durch innere Sensationen

ausgelöst werden.

Der Organismus in seiner komplexen Form, birgtmehrdimensionale Ner-

vensysteme, die neben- und miteinander wirken und eine psychosomatische

Dynamik besitzen. So kann eine große »moralische Emotion […] Verwirrung

in den Ideen und Gedanken verursachen«, damit das körperliche Befinden

verändern und zentrale Organfunktionen beeinträchtigen.39 Die Vernunft

des Menschen bestimmt Lamarck mechanistisch, als kognitive Fähigkeit, die

sich der Funktion des Gehirns und des Nervensystems verdankt.Dennoch, im

Gegensatz zu Buffon, der jegliche Moral, Theologie oder Metaphysik aus der

naturwissenschaftlichen Praxis verbannte, war Lamarck kein reduktionisti-

scher Naturalist, der die Gesamtheit der Phänomene der Welt physikalisch

und chemisch erklären wollte.40

Die Sensationsfähigkeit, also die Sensibilität wird von Lamarck in eine

physische und moralische unterteilt, wobei der Unterschied sowohl in der Art

37 Ebd. S. 350.

38 Ebd. S. 200, Vgl. Cheung, Tobias: Organismen: Agenten zwischen Innen- und Außen-

welten: 1780–1860, Bielefeld: transcript 2014, S. 179–181.

39 Lamarck: Zoologische Philosophie, S. 402, »Wenn eine moralische Emotion sehr stark

ist, so kann sie das physische Gefühl momentan oder zeitweise aufheben, Verwirrung

in den Ideen und Gedanken verursachen und die Funktionen mehrerer für das Leben

wesentlicher Organe mehr oder weniger stören.« S. 379, »Es ist nur eine Täuschung,

wenn es uns scheint, dass jeder isolierte Theil unseres Körpers sensibel sei, denn es ist

unser ganzesWesen, welches fühlt, oder vielmehr, welches, auf dem Reiz jeder afficie-

renden Ursache hin, eine allgemeine Wirkung erfährt; […].« Herv. i. Org.

40 Vgl. Zammito: The Gestation of German Biology, S. 115, Buffon drängte auf einen rei-

nenNaturalismus frei von Theologie,Metaphysik undMoral. Vgl. Burkhardt: The Spirit

of System, S. 6, Burkhardt verweist auf Charles Gillispies Einschätzung, dass Lamarck

aufgrund jener moralischen Orientierung nicht als moderner Wissenschaftler zu be-

werten sei.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Epigenetik (Lamarck) 41

der Entstehung als auch in ihrer Funktionalität begründet liegt. Die morali-

sche Sensibilität ist die Quelle für alle Gefühle, auch für das Existenzgefühl

eines Subjekts. Sie verdankt sich dem voll ausgebildeten Nervensystem und

dem Gehirn, sie lässt sich nicht auf ein einziges funktionales Körperteil zu-

rückführen, und sie findet sich nur auf der höchsten Organisationsstufe.41

Die Verstandes- und Geistestätigkeit ist die höchste kognitive Fähigkeit des

Organismus; die organischen Bewegungen, das Urteilsvermögen, der Tat-

willen, die Einbildungskraft und die Kreativität sind Ausdruck organischer

Verrichtungen, gebunden an den Mechanismus der Sensationen. Dabei ist

das Existenzgefühl, als Vermittlung von Einheit und Kontinuität, die Lösung

des Konflikts, der sich aus den fortwährendwechselnden, inneren Eindrücken

im sensiblen Organismus ergibt.

»Nichtsdestoweniger bildet die Gesamtheit dieser Eindrücke und der ver-

worrenen Sensationen, welche daraus entstehen, in jedemThiere, das ihnen

ausgesetzt ist, ein sehr dunkles, aber wirklich vorhandenes, inneres Gefühl,

welches man Existenzgefühl genannt hat. […] Es bedingt jenes Ich, von dem

alle Thiere, welche nur sensibel sind, durchdrungen sind ohne es zumerken,

das aber diejenigen, welche das Verstandesorgan besitzen, unterscheiden

können, weil sie die Fähigkeit haben, zu denken und ihre Aufmerksamkeit

darauf zu richten.«42

Zunächst gibt es vorsubjektive Perzeptionen und unbewusste Reize, welche

das Existenzgefühl als Bedingung des Ichs hervorbringen.Dieses Ich, in Form

eines Gefühls, durchdringt auch die Lebewesen, welche nicht in der Lage sind

auf jenes Gefühl zu reflektieren. Das Ich erscheint hier als ideale Kraft, welche

zwar alle sensiblen Tiere durchdringt, aber nur im vernünftigenWesen in der

Selbstreflektion existiert. Versuchen wir die Komplexität des sensiblen Sys-

temsetwaszuveranschaulichen. IchhabeHunger,unddiesesErfassendesGe-

fühls als Hunger bringt mich dazu eine Mahlzeit vorzubereiten. Das Bedürf-

nis zu essen, hilft mir dabei für mich zu sorgen, also Verantwortung für die

41 Lamarck, Jean Baptiste: Système analytique des connaissances positives de l’homme,

Paris: Germer Bailliere 1830, S. 178, »Le système d’organes qui nous donne la faculté

d’éprouver des sensations, de quelque sorte qu’elles soient, est l’un des plus import-

ants pour nous, celui même dont la connaissance doit le plus nous intéresser; car, sans

lui, nous serions absolument sans idées et par suite dépourvus de toute espèce de con-

naissances.«

42 Lamarck: Zoologische Philosophie, S. 396f.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 Technik als Problem des Ausdrucks

automatisierten Prozesse meines Körpers zu übernehmen. Um zu überleben,

muss ich mich der biologischen Disposition meines Metabolismus unterwer-

fen.Dennochwäre ich in der Lage,Essen gänzlich zu verweigern,wenn ich das

aus irgendeinem Grunde für nötig hielte.

Lamarckmacht die Annahme eines frei agierendenOrganismus, im Sinne

eines sich bewussten Tieres, bei dem das Existenzgefühl zur Anregung inne-

rer Fließkräfte und als Kraftquelle für Tätigkeiten dient. Diese besondere Art

der sensiblenErregung verdankt sich derselbenKraft, die auchdie ursprüngli-

chen Lebensprozesse antreibt. Er entwirft also ein psychophysiologischesMo-

dell des Menschen, ohne Vernunft und Lebenskraft begrifflich analog zu set-

zen. Sicherlich hebt Lamarck, wie die Idealisten auch, den Menschen als Ver-

nunftwesen hervor. Doch tut er das, ohne das Ich, als reines Bewusstsein, in

einemIdealismusaufgehenzu lassen.Wirfinden in seinenSchriftenkeinKon-

zept des Geistes als Universalität, sondern nur den Menschen, der zur geisti-

gen Tätigkeit fähig ist. Für Lamarck ist der Begriff Geist nur ein ›erkünstel-

tes Wesen‹, um ungeklärte Fragen über das Wirken der Natur zu beantwor-

ten.43 Obwohl Bewusstsein und Vernunftfähigkeit als Instrumente der Tran-

szendenz kennzeichnend dafür sind, wie Lamarck die höchste Form der Or-

ganisation bestimmt, ist für ihn das geistige Prinzip ein physikalischesNatur-

produkt.Demnach verdankt sich diementaleOperationalität also nicht einem

idealen Geist, sie ist vielmehr ein Epiphänomen der vitalen Existenz.

Fluida

Lamarcks Überlegungen zur Genese natürlicher Existenz lassen ihn ein Aus-

drucksmodell entwerfen, bei dem sich die Morphogenese ursprünglichen

Fließbewegungen verdankt. Wir werden sehen, dass er den Geist der Idea-

listen mit seinem Begriff der Fluida ersetzt, und dass er dafür einen Zusam-

menhang zwischen Strömungsverhalten von Flüssigkeiten und organischer

Formbildung herstellt. In erster Linie geht es wohl darum, die Vielfältigkeit

der Organismen, ohne den Akt der radikalen Schöpfung zu erklären. Denn,

so Lamarck, ein Tier verändert sich stetig bis es »das Ziel seiner Entwicklung«

43 Ebd. S. 333, »Ich erblicke in diesem erkünsteltenWesen [Geist], von demmir die Natur

kein Vorbild darbietet, nur ein erdachtes Mittel, um die Schwierigkeiten zu lösen, die

man aus Mangel an genügendem Studium der Naturgesetze nicht hatte beseitigen

können […].«

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Epigenetik (Lamarck) 43

erreicht hat.44 Die Frage danach, wie lebendige Körper entstehen und warum

diese sich sukzessiv entwickeln, beantwortet Lamarck mit der Annahme ei-

nes natürlichen Triebes, der sich unter günstigen Verhältnissen ausdrücken

kann. Die Beobachtung, dass sich Organismen generationsübergreifend von

einfachen Formen hin zu komplexeren Formen verändern, wobei der Mensch

gemeinhin als Gipfel dieser Entwicklung erachtet wird, führt er demnach auf

eine natürliche Tendenz zurück.45Weiterhin stellt er Überlegungen an, in der

er die Bildungskraft der Natur dem Kontinuierlichen zuschreibt. Er vermu-

tet Ströme subtiler Flüssigkeiten, die unter geeigneten Umständen Materie

aushöhlen oder verformen.Nach Lamarck sind diese subtilen Fließkräfte, wie

Wärme oder Strom, im Gegensatz zu Flüssigkeiten, wie Wasser oder Blut,

unsichtbar. Das liegt in erster Linie aber nicht daran, dass sie mikroskopisch

klein sind, es ist vielmehr ihre hoheGeschwindigkeit, die sie dermenschlichen

Wahrnehmung entziehen.46

Vor diesemHintergrund ist Lamarcks PublikationHydrogeologie oderUnter-

suchung über den Einfluss des Wassers auf die Veränderung der Erdoberfläche (1805)

nicht nur als geologische Feldforschung zu verstehen, sondern als ontogene-

tisches Argument.47 Eine echte Geologie im Sinne einer Erdgeschichte war

damals noch nicht etabliert; doch schon Buffon beschäftigte sich in Histoire et

théorie de la terre (1749) und in Epoches de la nature (1779) mit der Zeitlichkeit und

deren Auswirkungen auf die Erde.48 Somit ist es nicht verwunderlich, dass

Lamarck die Veränderlichkeit der Organismen vor dem Hintergrund einer

44 Ebd. S. 121, Es gibt zwei Entwicklungsgesetze der Organe: Erstens der stetige Gebrauch,

zweitens der Einfluss der Verhältnisse.

45 Ebd. S. 67. Vgl. Lamarck: Système analytique, S. 148, »L’homme est donc le terme le plus

éminent de cette grande série de productions, et l’objet qui en est le plus remarquable

à tous égards.«

46 Lamarck: Zoologische Philosophie, S. 369, »[…] dass in der Natur verschiedenartige

Stoffe existieren, welche unsern Sinnen entgehen, deren wir uns nicht bemächtigen

können und die es uns unmöglichmachen ist, in Behälter zu fassen und nach unserem

Belieben zu untersuchen, […].« S. 370, Lamarck ist überzeugt, dass die feinen Stoffe ei-

ne wichtige Rolle spielen; sie sind nicht direkt zu erkennen, aber sie bilden »den ein-

zigen Faden […] den uns die Natur darbietet, um uns zu der Kenntnis ihrer Gesetze zu

führen«. Vgl. Cheung: Organismen, S. 182.

47 Lamarck, Jean Baptiste: Hydrogeologie oder Untersuchung über den Einfluss desWas-

sers auf die Veränderung der Erdoberfläche, Berlin: G.C. Nauk 1805.

48 Rheinberger, Hans-Jörg: »Buffon: Zeit, Veränderung und Geschichte«, in: History and

Philosophy of the Life Sciences 2 (1990), S. 203–223, hier S. 203. Vgl. Zammito: The Ge-

station of German Biology, S. 173–175.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 Technik als Problem des Ausdrucks

globalen Geschichte betrachtet. Die Meere ziehen sich zurück und hinterlas-

sen Steinformationen, und Flüsse verändern die Landschaft, indem sie sich

einenWeg bahnen.Wurde einGebirge nicht durch vulkanische oder gewaltsa-

me Ereignisse in Schichten aufgeworfen, dann ist es vom zurückweichenden

Meer entblößt, oder vom bewegten Süßwasser herausgeschnitten worden. Je-

der der schon einmal am Strand eine Sandburg gebaut hat, ist dieser Vorgang

bekannt. Abhängig vom architektonischen Entwurf, wird die Flut erst die

Wassergräben um die Burg herum auffüllen und dann das gesamte Bauwerk

hinwegwaschen. Durch stetige Bewegung schreibt sich Wasser allmählich in

die Erdoberfläche ein und bildet eigene Schluchten und Täler.49 Für Lamarck

zeigt sich in den Eigenschaften des bewegtenWassers ein allgemeines Prinzip

als erste schöpferischeKraft undUrsache für natürlicheExistenz.Mit anderen

Worten, die Fluida sind eine formlose Kraft, als ursprüngliches Element für

den komplexen Bildungstrieb der Natur.

Die Beobachtungen die Lamarck über die natürlichen Kräfte des Wassers

macht, sind für ihn also so etwas wie ein makroskopischer Indikator für eine

mikroskopische Fließaktivität im Sinne einer Lebenskraft.Die Fluida gehören

dem kontinuierlichen Prinzip an, und sie enthalten eine empirisch nicht fest-

stellbare potentielle Energie.50 Das Bemerkenswerte bei diesen Überlegungen

ist, dass Lamarck das vom aristotelischen Hylemorphismus inspirierte Aus-

drucksmodell auf interessante Weise auf den Kopf stellt. Seine These erklärt

Formgebung eben nicht so, wie wir einen Gugelhupf backen. Dafür wird der

formlose Rührteig in die starre Kuchenform gegossen und erhitzt, wodurch

sichdas flüssigeMaterial inderFormfestigt.Damithättenwirdanneinenhof-

fentlich leckeren Kuchen in der Form eines Gugelhupfes. In Lamarcks Modell

gibt eskeineFormundderFormwerdungsprozess funktioniertumgekehrt,die

Erde ist das festeMaterial, das vom Flüssigen eingeschnitten und ausgestaltet

wird.

»Dem Einfluss der Bewegungen verschiedener Fluida auf die mehr oder we-

niger festen Stoffe unsrer Erde muss man die Bildung, die zeitweise Erhal-

tung und die Fortpflanzung aller Organismen, welche man auf ihrer Ober-

49 Vgl. Lamarck: Hydrogeologie, S. 7–28.

50 Martins Einleitung besitzt jeweils Abschnitte über den Einfluss des Wassers, Einfluss

der Luft, Einfluss des Lichts und Einfluss derWärme.Dies unterstreicht, wiewichtig die

ökologischen Aspekte, wie das Klima beispielsweise, für Lamarck waren. Vgl. Martins:

»Biographische Einleitung«, S. XV, XXV, XXVII, XXIX.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Epigenetik (Lamarck) 45

fläche beobachtet, sowie alle Veränderungen, welche die Ueberreste dieser

Körper unaufhörlich erleiden, zuschreiben.«51

In seiner Hydrogeologie versucht Lamarck sämtliche natürlichen Erscheinun-

gen auf das physikalische Prinzip der Fließbewegung zurückzuführen. Was

ihm vorschwebt ist eine Physik der Erde, eine Theorie, bei der sich drei Wis-

senschaftsfelder mit dem Gesichtspunkt der Fluida beschäftigen. Die Meteo-

rologie bemüht sich umdie Flüssigkeiten, die für Erscheinungen in der Atmo-

sphäre verantwortlich sind, die Hydrogeologie eruiert die Flüssigkeitsdyna-

mik, welche beständig die Oberfläche der Erde formt, und die Biologie formt

die Wissenschaft von den dynamischen Flüssigkeiten im lebenden Organis-

mus.Mit anderenWorten, die Einflüsse desWassers sind diewesentliche geo-

logische,meteorologische und biologische Bildungskraft.52

Das Leben in einem Organismus verdankt sich morphogenetischer Vor-

gänge, die sich energetischen Bewegung des Formlosen, innerhalb einer

weichen Masse verdanken. Bilden Fließgeschwindigkeit und Dichte der

Materie ein kooperatives Verhältnis, strukturieren sich Schichten und Hohl-

räume. Damit können makroskopische und mikroskopische Flüssigkeiten

gemeinsam rhythmische Fließzyklen bilden.

»Ichhabemich also auf guteGründegestützt,wenn ichbehauptet habe ›dass

es der Bewegung der Fluida in den biegsamen Theilen der sie enthaltenden

Organismen und hauptsächlich im Zellgewebe der einfachsten unter ihnen

eigenthümlich sei, sich in ihmWege, Ablagerungsstätten und Ausgänge zu

bahnen, Kanäle und in Folge dessen verschiedene Organe zu bilden, diese

Kanäle und diese Organe nach Massgabe der Verschiedenartigkeit der Be-

wegungen oder derNatur der sie verursachenden Fluida verschiedenartig zu

gestalten und endlich dieselben stufenweise vermittelst der Stoffe zu ver-

grössern, zu verlängern, zu theilen und zu befestigen, welche sich unauf-

hörlich in diesen zusammengesetzen Fluida bilden, sich dann von ihnen ab-

scheiden und von denen ein Theil assimiliert wird und sichmit den Organen

verbindet, während der andere nach aussen entleert wird.‹«53

Bei zu großerVerhärtungderKanälewird Lebendigkeit erstickt, dennweniger

Flexibilität resultiert in der Verringerung der Kontraktilität des Gewebes, was

51 Lamarck: Zoologische Philosophie, S. 203.

52 Lamarck: Hydrogeologie, S. 8.

53 Lamarck: Zoologische Philosophie, S. 262, Eigenzitat Lamarcks aus Recherches sur l’or-

ganisation des corps vivants, Paris: Maillard 1802, S. 8f.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 Technik als Problem des Ausdrucks

wiederum die regenerativen Prozesse verlangsamt oder stilllegt. Das Zellge-

webe verdankt sich eines ortsspezifischen Ereignisses in einer dynamischen

Anordnung, bei der eine erregende Ursache die subtilen Fluida aktiviert. Alle

weiterenErscheinungen sindnur physiologischeKonsequenzendieses grund-

legenden Bildungsvorganges.54 Nach Lamarck gibt es eine Tendenz, die dafür

sorgt, dass sich die bewegten, subtilen Ströme ausrichten und so realexistie-

rende, organische Landschaften bilden.

Auchwenndasjenige,wasLamarck als Lebenbezeichnet, sichnicht isoliert

zeigt, geht er von einer vitalen Kraft aus.Die im Innern des Organismus statt-

findendenKontraktionen, verdanken sich einer Affizier- und Reizbarkeit, bei-

des Fähigkeiten,die über stofflicheEigenschaftenhinausgehen.Gleichwohl ist

das teilungsfähige Zellgewebe das Grundmaterial, auf den die Fluida einwir-

ken und dieOrgane ausbilden.55 Die Existenz komplexerOrganismen gründet

sich nämlich nicht allein auf einer vitalen Lebenskraft; ohne die besonderen

EigenschaftennichtorganischerMaterie entsteht keine belebteNatur. ImHin-

blick auf diese Abhängigkeit kann von einem dynamischen Bildungstrieb bei

Lamarck gesprochen werden. Nur in einer Anordnung von aufeinander wir-

kenden Stoffen mit unterschiedlicher Dichte, kann sich Leben ausdrücken.

Die Erregung der Lebensbewegungen der Fluida hält den Kontakt zur

Lebenskraft als ultimative Energiequelle. Bei einfachen Organismen liegt die

Quelle für diese Erregung außerhalb des Körpers. Nehmen wir das Beispiel

von Bakterien in einer Petrischale. Die Bakterien besitzen keine komplexe

Innerlichkeit und erregen sich also auch nicht selbst. Gibt man aber Zucker

in die Schale, werden die Bakterien in einen Erregungszustand versetzt, der

54 Lamarck: Système analytique, S. 124, Die einfachsten lebendigen Körper sind direkt

von der Natur erschaffen worden.

55 Vgl. Lamarck: Zoologische Philosophie, S. 259f. und S. 271f. Vgl. Lamarck: Système ana-

lytique, S. 100, »Les corps inorganiques ne sauraient offrir le phénomènede la vie, puis-

qu’ils ne possèdent aucune organisation intérieure; mais ce sont eux qui fournissent

tous les matériaux qui constituent les corps vivans; la nature n’a donc pu former ces

derniers qu’après eux.« Anorganische Körper besitzen kein Leben, da sie keine innere

Organisation haben, aber sie sind dieMaterialien, aus denen sich die lebenden Körper

bilden; sie gehen dem Lebewesen voraus.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Epigenetik (Lamarck) 47

eine Reaktion auslöst; sie werden die Zuckermoleküle aufnehmen und damit

ihre Hüllen verstärken.56

Lamarck unterscheidet Wasser, Gas und atmosphärische Luft als gehalt-

volle Flüssigkeiten, von den sogenannten subtilen Flüssigkeiten, wie Wärme

und Strom, die in unterschiedlicher Dichte überall vorhanden sind. Sie drin-

gen aus den äußerenMilieus in die Körper ein und können dank stetiger Aus-

tauschbewegungen auch anorganische Körper animieren.Weist eine Organi-

sation eineMateriemassemit günstiger Lagerung vonHohl undZwischenräu-

men auf, werden absorbierende und exaltierende Prozesse erzeugt. Diese au-

tonomen Prozesse unterscheiden sich vonmechanischen Automatismen, und

so ist es gemeinhin die Eigenleistung der organischen Zellen, die als eindeuti-

ges Indiz für die Lebendigkeit einer Existenzform dient. Die Frage nach dem

Wert dieses reinen, biologischen Lebens ist damit aber keinesfalls beantwor-

tet.57

Die Entstehung von Leben erklärt Lamarck mit dem Zusammenspiel phy-

sikalischer Vorgänge in einem einfachen Körper das keiner Organe bedarf.58

Ausden spontan erzeugtenunteilbarenEinheiten, festigen sich komplexeKör-

per in sukzessivenSelbstdifferenzierungsprozessen.DerVorgangderdirekten

Zeugung,die sich anEinzellern undMikroorganismen beobachten lässt, dient

LamarckalsVorlage für seinKonzeptderUrzeugung.DieunteilbareEinheit ist

eine Monade, die das Grundschema der spontanen Zeugung lebender Körper

in sich trägt. Wie wir gehört haben, bildet die Bewegung subtiler Flüssigkei-

ten, wie Wärme oder Strom, und gehaltvoller Flüssigkeiten, wie Wasser oder

Blut, Hohlräume und weicheWände. Ein reproduktiver Differenzierungspro-

56 Krüger, János: »Zucker enttarnt Bakterien. Wie Biologen und Chemiker aus Israel und

Deutschland potentiell gefährliche Bakterien sichtbar machen«, Technische Universi-

tät Braunschweig, https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien

vom 11.05.2021.

57 Mehr zum Begriff des Lebens als rein biologische, genetische und/oder psychosoziale

Existenz, sieheWeiß,Martin G. (Hg.): Bios und Zoë: diemenschlicheNatur imZeitalter

ihrer technischen Reproduzierbarkeit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2009. Mit Beiträgen

v. Rosi Braidotti, Bruno Latour u.a.

58 Lamarck: Zoologische Philosophie, S. 277, »DieNatur bildetmitHülfe derWärme, des Lich-

tes, der Electrizität und der Feuchtigkeit spontane oder direkte Zeugungen an dem Ende jedes

Organismenreiches, an welchem sich die einfachsten Organismen befinden.« Herv. i. Org.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien
https://magazin.tu-braunschweig.de/m-post/zucker-enttarnt-bakterien


48 Technik als Problem des Ausdrucks

zess festigt rudimentäre Strukturen und lässt Infrastrukturen unterschiedli-

cher Dichte entstehen.59

Da in Lamarcks Darstellungen die Grundmaterialien, wie etwa Schleim

oder weiche Masse, schon vor den organischen Anlagen existieren, ist seine

Theorie im Detail anfechtbar.60 Dennoch bietet sein Konzept der Fluida ei-

nen vielversprechenden Ansatz, um teleologische Aspekte in einem naturalis-

tischen Entwurf unterzubringen. Denkt man die Fluida als ideale Kontinuität

parallel zur diskreten Materie, lässt sich vor allem die Segmentierung als Pro-

zess der Einschreibung gut nachvollziehen.Und um esmit denWortenDeleu-

ze/Guattaris zu formulieren, auf der Erde als Grund,wirken die Fluida imSin-

neeinerursprünglichenVielheit, »entsprechendderBrownschenBewegungen

in Form vonmolekularenMannigfaltigkeiten«;61 sie hinterlassen topologische

Landschaften und konstituieren Organe.

Hinter diesem Ausdrucksvollzug vermutet Lamarck eine gerichtete Na-

turkraft, die, sich stetig weiter verkomplizierende, Formen hervorbringt.

Dieser Naturtrieb drückt sich gemeinsam mit den physikalischen Kräften

aus, er wirkt also in einem dispositionalen Zusammenhang. Gemeinsam

bilden Fluida und Physis den notwendigen und hinreichenden Grund für die

Individuation von Lebewesen. Dieser Entwurf erscheint interessant, da er

mechanistische und teleologische Kräfte in einem dynamischen Natursystem

vereint. Wirklich plausibel wird der Gedanke aber erst, wenn der Naturtrieb

nicht intentional, also auf einen Endzweck gerichtet begriffen wird, sondern

als eine Tendenz im Sinne vonWahrscheinlichkeiten. Anders formuliert heißt

das, die freie Aktivität wird auf einen Bereich hin verdichtet, bis sie einen

59 Cheung: Organismen, S. 184f. Vgl. Lamarck: Système analytique des connaissances po-

sitives de l’homme, S. 135, »Ce type, qui nous paraît représenté par lamonade terme, ou

du moins qui en est voisin, lui a nécessairement offert, dans les qualités propres à sa

nature, les moyens d’instituer l’énorme catégorie des êtres si admirables qui compo-

sent le règne dont il est question.« Herv. i. Org.

60 Cheung: Organismen, S. 183 Fn 192, Der frühe Lamarck ging von einer Präexistenz des

Lebens aus, während er nach 1800 annahm, dass Leben sich einer spontanen Zeugung

verdankte.

61 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 48, Es ist eine Art Massenphänomen, mit dem

sich eine molekulare Mannigfaltigkeit ausbreitet.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Epigenetik (Lamarck) 49

gewissen Schwellenwert überschreitet und sich in einer bestimmten Form

konsolidiert.62

Epigenetische Landschaft

In Lamarcks Denken spielen die Umstände eine signifikante Rolle für die Ent-

wicklung und Veränderungen von Organismen.Wenn es die Umstände erlau-

ben, wird ein einfacher Körper belebt sein und sich danach weiterentwickeln.

Dieser Vorgang sollte aber in seiner Bedingtheit verstanden werden, denn die

spezifische Morphologie eines Körpers hängt immer auch mit seinen Bezie-

hungen zusammen.Lamarcknimmt an,dass dieUmwelt, oder besser dieUm-

stände, einen nicht zu unterschätzenden Einfluss auf die Entwicklung von Le-

bewesen ausübt. Zusammengenommen bilden Selbstorganisation und Welt-

bezug, die Basis für Lamarcks ökologischeThesen.

Wie wir gehört haben, bestimmt Lamarck die biologische Entwicklungs-

geschichte anhand von Ähnlichkeiten, die er in einer kontinuierlichen Serie

anordnet. Indieser Liniefinden sichaber auchUnterbrechungenundUnregel-

mäßigkeiten. Wenn man es genau nimmt, scheint eine lückenlose Repräsen-

tation der Phylogenese ohnehin nichtmöglich; das wäre in etwa so, als wollten

wir alle Punkte eines unendlichen Spektrums bestimmen.

Dass die Abstammungslinien sich häufig in dieser Art als brüchige Reihen

darstellen, führt Lamarck darauf zurück, dass unsere Umgebung einen Ein-

fluss auf unsere Lebensführung hat. Das Beispiel der Giraffe ist vermutlich

weithin bekannt. Der Gedanke ist der, dass die Giraffe ihren langen Hals der

Tatsache verdankt, dass es in ihrerUmgebungnur hohenBaumwuchs gab und

sie sich deshalb nach ihrer Nahrung strecken musste. Es ist also der Einfluss

62 Vgl. Nagel, Thomas: Geist und Kosmos: Warum die materialistische neo-darwinis-

tische Konzeption der Natur so gut wie sicher falsch ist, Berlin: Suhrkamp 2016,

S. 133–136. Neben Zufall, Kreationismus und physikalischer Gesetzmäßigkeit, entwirft

Nagel das Konzept einer Naturteologie als biologische Wirkung, die temporalen Ge-

setzen folgt. S. 135, »Teleologische Gesetzte würden solchen Schritten auf Pfaden im

Zustandsraum eine höher Wahrscheinlichkeit beimessen, [.] Es wären im Wesentli-

chen Gesetze der Selbstorganisation derMaterie – oder dessen, was noch grundlegen-

der ist als Materie.«

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 Technik als Problem des Ausdrucks

ortsspezifischer Charakteristika, der neue Gewohnheiten prägt.63 Mit dieser

Hypothese zieht Lamarck gleichzeitig zwei Schlüsse: Erstens kann der natür-

liche Bildungstrieb nur bedingt planvoll wirken. Zweitens kann von einer we-

senhaften Veränderung von Arten ausgegangen werden. Rassen und Gattun-

gen modifizieren sich im Bezug zum Umfeld und sind somit nur relativ kon-

stant.64

»Aus dem eben Angeführten ergiebt sich, dass das Eigenthümliche der Be-

wegung der Fluida in denOrganismen, […] auch die Fähigkeit hat, allmählich

die Organisation zu verwickeln, indem sie die Organe und die Funktionen in

dem Masse vermehrt, als neue Verhältnisse in der Lebensweise, oder neue

von den Individuen angenommene Gewohnheiten sie in verschiedentlicher

Weise erregen, neue Funktionen und folglich neue Organe erfordern.«65

DasAusdrucksmodellmit den Fluida als Bildungskraft, enthält notwendig den

Aspekt der Zeit und der Wiederholung. Die Schlussfolgerung, dass Gewohn-

heiten, also dauerhaftwiederholteHandlungen,konkretenEinfluss auf die or-

ganische Physis haben, ist naheliegend. Die äußeren Lebensbedingungen ru-

fen Gefühle und Bedürfnisse hervor und prägen tägliche Gewohnheiten, die

organische Veränderungen bewirken können.

»Nicht die Organe, d.h. die Natur und Gestalt der Körpertheile eines Thie-

res haben seine Gewohnheiten und seine besondern Fähigkeiten hervorge-

rufen, sondern im Gegentheil seine Gewohnheiten, seine Lebensweise und

die Verhältnisse, in denen sich die Individuen, von denen es abstammt, be-

fanden, haben mit der Zeit seine Körpergestalt, die Zahl und den Zustand

seiner Organe und seine Fähigkeiten bestimmt.«66

DieBeschaffenheit derUmwelt hat fundamentalenEinfluss auf Lebensweisen,

Bewegungsabläufe und Tätigkeiten. Lamarcks Auslegung ist die einer epige-

netischen Entwicklungsgeschichte, bei der die Lebensführung und der Welt-

bezug nicht nur im Individuum Spuren hinterlassen, sondern darüber hin-

63 Lamarck: ZoologischePhilosophie, S. 126–133, auf S. 133 befindet sich das bekannteBei-

spiel mit der Giraffe. Vgl. Cheung: Organismen, S. 192–196. Vgl. Hodge: »Lamarck’s Sci-

ence of Living Bodies«, S. 329f.

64 Lamarck: Zoologische Philosophie, S. 25, 27, 31–38.

65 Ebd. S. 263.

66 Ebd. S. 122, Eigenzitat aus Lamarck, Jean Baptiste: Recherches sur l’organisation des les

corps vivants, S. 50.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Epigenetik (Lamarck) 51

aus die nächstenGenerationenmitbestimmen.67 Es gibt subtile Einwirkungen

auf die Konsistenz bestimmter Körperteile, sowie konkrete Formender Verän-

derung, die sich durch Fortpflanzung vererben. Ebenso können sich bei dau-

erhaftem Nichtgebrauch Organe zurückbilden oder Fähigkeiten verloren ge-

hen.68Welche Form ein Organismus annimmt, lässt sich nur in gegenseitiger

Abhängigkeit von Körper, Umwelt und Lebensführung nachvollziehen. Tobias

Cheung formuliert sehr treffend, was LamarcksThesen implizieren.

»›Umstände‹ führen daher nicht nur zu ›Anomalien‹ regelrechter ›Typen‹.

Vielmehr bestimmen sie ›positiv das, was jeder Körper sein kann‹. Als posi-

tiver Grund dessen, ›was jeder Körper sein kann‹, sind sie ›unerschöpfliche‹

Ursache der ›extremen Diversität der Produkte der Natur‹ und Ausdruck des

(göttlichen) Grundes, der sie schuf und der durch sie die ›Fruchtbarkeit‹ der

Erde bestimmte.«69

DieThese, dass sich aufgrund der Lebensumstände Gewohnheiten formieren,

diedenKörper verändern,unddassdieseVeränderungendurchFortpflanzung

weitergegeben werden, zweifelte man damals eigentlich nicht an. Dies trifft

nebenbei bemerkt auch für Darwin zu. Was den Zeitgenossen an Lamarcks

67 Vgl. Maron, Dina Fine: »Evolution: Mehr Elefanten ohne Stoßzähne durch Wilderei«,

National Geographic, https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-e

lefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei vom 14.11.2018, »Aktuelle Zahlen deuten dar-

auf hin, dass ein Drittel der jüngeren Weibchen – die Generation, die nach dem En-

de des Krieges 1992 geboren wurde – niemals Stoßzähne ausbildete. Für gewöhnlich

kommt dieses Merkmal nur in etwa 2 bis 4 Prozent der weiblichen Afrikanischen Ele-

fanten vor. […]Das bekräftigt die Vermutung, dassMenschendas größte Landsäugetier

der Erde nachhaltig verändert haben.« Vgl. MDRWissen: »Mensch ist schuld: Deutlich

mehr Elefanten ohne Stoßzähne geboren«, https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr

-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html vom 28.10.2021.

68 Lamarck: Zoologische Philosophie, S. 123. ZumWiederholungsbegriff im Hinblick auf

der Synthese der Zeit siehe Rölli, Marc: Macht der Wiederholung: Deleuze – Kant –

Nietzsche, Wien, Berlin: Turia + Kant 2019, S. 23, »Zum Beispiel sind Gewohnheiten

fragmentierte, mehr oder weniger stabilisierte Momente immanenter Subjektivie-

rung, die sich in lockerer Folge ablösen, in kollektiven Prozessen verändern oder ste-

reotypen Mustern verfestigen.«

69 Cheung: Organismen, S. 195, Cheung zitiert aus Lamarck: Système analytique (1830)

und aus Lamarck, Jean-Baptiste: »Discours d’overture du Cours de Zoologie, donné

dans le Muséum National«, in: ders., Systeme des animaux sans vertebres, Paris: Dé-

tervielle 1801.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.nationalgeographic.de/tiere/2018/11/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-durch-wilderei
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html
https://www.mdr.de/wissen/evolution-mehr-elefanten-ohne-stosszaehne-geboren-100.html


52 Technik als Problem des Ausdrucks

These widerstrebte, war der Gedanke, dass diese Veränderungen die Arten-

grenze sprengen können.70 In der Biologie des 19. Jahrhunderts und insbe-

sondere mit der Entdeckung der Gene, wurde die Theorie der Vererbbarkeit

erworbener Eigenschaften scharf zurückgewiesen.Die Entdeckung des Chro-

mosoms und des Biomoleküls DNA (Desoxyribonukleinsäure) als Träger von

Erbinformation, prägte die Biologie als eine Art Informatik.Durch verfeinerte

Technik gelang die Identifizierung der DNA als Erbsubstanz und es etablierte

sich das klassisch-molekulare Genkonzept, das die Forschung bis zum Ende

des 20. Jahrhunderts dominierte.71

Lange wurde davon ausgegangen, dass das Genom die physikalische Es-

senz einer Person darstellt. Man dachte, dass in der molekularen Zusammen-

setzungdesGenoms,alle InformationendesErbguts eingeschrieben sind,und

dass sich nicht nur die körperlichen Eigenschaften, sondern sogar der Cha-

rakter der einzelnen Lebewesen auf diese Informationen zurückführen lässt.

Mit einem solchen Konzept geht zwangsläufig eine reduktionistische Erklä-

rung von Leben einher. Vereinfacht hieße dies, wir wären vollends durch die

Summe unserer Gene bestimmt. Eine solche Aussage hätte offensichtlich so-

ziale und politische Konsequenzen. Es wäre eine berechtigte Frage, ob ich für

eine Gewalttat zur Rechenschaft gezogen werden sollte, wenn ich durch mein

Genom eine eindeutige Veranlagung zur Gewalt besitze. Würde das Genom

tatsächlich auf dieseWeise die Persönlichkeit festlegen,müsste konsequenter-

weise auch mein Recht auf Fortpflanzung infrage gestellt werden.Wir sehen,

wie schnell das Gespenst des genetischen Determinismus radikale biopoliti-

sche Gedanken heraufbeschwören kann.Heutewird die reduktionistische, in-

formationslogische Erklärung des Gens aus unterschiedlichen Gründen ange-

zweifelt. Eines dieser Gründe ist wohl auch, wie Haraway so freudig anmerkt,

die Tatsache, dass sich unser Genom nur in zehn Prozent unserer Zellen wie-

derfindet.

»I love the fact that human genomes can be found in only about 10 percent

of all the cells that occupy the mundane space I call my body; the other 90

percent of the cells are filled with the genomes of bacteria, fungi, protists,

and such, some of which play in a symphony necessary to my being alive at

70 Burkhardt: The Spirit of System, S. 1f.

71 Schmidt: Was sind Gene nicht?, S. 27, Das »klassisch-molekulare Gen ist definiert als

ein eindeutig lokalisierbarer DNA-Abschnitt« und stellt demnach eine materielle und

strukturelle Grundlage dar.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Epigenetik (Lamarck) 53

all, and some of which are hitching a ride and doing the rest of me, of us, no

harm.«72

Der Körper eines lebenden Individuums basiert auf der Koexistenz unter-

schiedlicher Lebensformen; wir sind nicht so einfach bestimmbar, weil jedes

Individuum immer schon eine Vielheit ist.

Kehren wir zurück zu Lamarcks Thesen und schauen, wieweit sich diese

mit dem heutigem Wissensstand der Genetik in Deckung bringen lassen.

Dabei bietet sich das epigenetische Ausdrucksmodell besonders gut an. Denn

abgesehen von der Formalisierung als Code, lassen sich genetische Einflüsse

im Rahmen eines topologischen Konzepts darstellen. Conrad Waddington

war es, der das Bild der epigenetischen Landschaft prägte. In seinem Mo-

dell bilden die Gene unterirdische Anziehungspunkte; sie gestalten eine

Landschaft aus Möglichkeiten und Wahrscheinlichkeiten für einen Entwick-

lungsverlauf, besitzen dabei aber keine Kontrolle über die tatsächliche Genese

eines Lebewesens. Waddingtons Entwurf erfasst die verschiedenen Phasen

der Lebensspanne in einem multidimensionalen Raum, wobei die Menge

der Anziehungspunkte den Raum gestaltet. In einem solchen Modell lassen

sich Zeiträume in unterschiedlichenMaßstäben, simultan und kontinuierlich

darstellen. Sogar der Stoffwechsel oder die individuelle Lebensgeschichte

können miteinbezogen werden.Mit anderenWorten,Waddington erklärt die

Entwicklung eines Lebewesens innerhalb eines multidimensionalen Phasen-

feldes.

»Thus all three time-scales are essential for the understanding of a living

creature. Onemight compare an animal with a piece ofmusic. Its short-scale

physiology is like the vibrations of the individual notes; its medium-scale

life-history is like themelodic phrases intowhich thenotes build themselves;

and its long-scale evolution is like the structure of the whole musical com-

position, in which the melodies are repeated and varied.«73

Eine epigenetische Landschaft müssen wir uns in etwa wie eine Bergland-

schaft vorstellen. Der Weg, den ein rollender Ball auf dieser Landschaft

72 Haraway, Donna: When species meet, Minneapolis: University of Minnesota Press

2008, S. 3f.

73 Waddington, Conrad H.: The Strategy of the Genes: A Discussion of some Aspects of

Theoretical Biology, London, New York: Routledge 2014, S. 7. Vgl. Jablonka, Eva/Lamb,

Marion J.: »The Changing Concept of Epigenetics«, in: Annals of theNewYork Academy

of Science 981 (2006), S. 82–96, hier S. 83–86.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 Technik als Problem des Ausdrucks

zurücklegt, beschreibt die Entwicklung eines Lebewesens. Das Individuum

existiert und verändert sich als Teil einer Landschaft, die durch Anziehungs-

punkte genetischer, physikalischer oder sozialer Art geformt wird. Die Anzie-

hungsfelder bilden die Bereiche, in denen es eine höhere Wahrscheinlichkeit

für bestimmte morphologische Ereignisse gibt. In der Zeichnung sind sie als

Tiefen dargestellt.

Skizze einer epigenetischen Landschaft.

Im Modell der Epigenese ist der Entwicklungsverlauf nicht determiniert

aber auch nicht rein zufällig. Es gibt Schwellenwerte, die der Organismus

überschreiten muss, um lebensfähig zu sein. Die Gebiete mit starken An-

ziehungspunkten, also die tiefen Schluchten, bieten weniger Freiraum für

Variationen bei der Entwicklung der Organismen.74

Dieser epigenetische Gedanke ist tatsächlich auch bis in die Biogenetik

vorgedrungen. Es hat sich gezeigt, dass die Erbfaktoren keine Essenz des

Individuums darstellen, wovon man anfangs eigentlich ausgegangen war.

Es lässt sich beispielsweise nicht eindeutig nachweisen, inwieweit die Gene

auf morphogenetischer Ebene, für die Artzugehörigkeit verantwortlich sind.

Gene besitzen zwar eine spezifisch materielle Grundlage, dennoch sind sie

keine feststehendenEinzeldinge.DerGroßteil derDNAwird fortlaufend tran-

skribiert und dient nicht nur als Vorlage für die Proteinproduktion, sondern

74 Vgl.Waddington: The Strategy of the Genes, S. 26–32, S. 32, Zusammengesetzt aus den

Silben »it is necessary« und »route or path« prägt Waddington den Begriff Chreode.

Auch René Thom verwendet den Begriff.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Epigenetik (Lamarck) 55

wirkt auch regulatorisch bei der Genomexpression. Das heißt, dass unter

bestimmten Voraussetzungen sogar die RNS die DNS codieren kann.75

Bei den verschiedenen Vorgängen spielt auch die Distanz zwischen DNA-

Abschnitten eine Rolle. Der Raum, den die DNA-Schleife einnimmt, bildet

eine hochkomplexe dreidimensionale Matrix aus Proteinfalten. Das hat unter

anderem zur Folge, dass in der Genetik vermehrt von einem genetischen

Kontinuum ausgegangen wird. Kurz gesagt, es gibt kein einheitliches Gen-

konzept, sondern nur Interpretationsansätze, wobei in den verschiedenen

Forschungsbereichen aus pragmatischen Gründen unterschiedliche Schwer-

punkte gesetzt werden. Was sich generell beobachten lässt, ist ein Wechsel

vom klassisch-molekularen Begriff des Gens, als Struktur, hin zu funktions-,

kontext- und prozessorientierten Konzepten.76

Bis in die 1980er Jahrewurde davon ausgegangen,dass alle neuenGenvari-

anten auf zufällige Mutationen des Genmaterials zurückzuführen sind. Mitt-

lerweile konnte beobachtet werden, dass nicht nur zufällige Genmutationen

in Form vonUnfällen existieren.Man entdeckte, dass imGen auf Umgebungs-

signale mit Änderungen reagiert wird. Außerdem ließen sich Genabschnitte

nachweisen, die eine hohe Wahrscheinlichkeit für Genmutationen besitzen.

In den genannten Fällen sind die Veränderungen keine zielgerichtete Anpas-

sung zur Befriedigung von Bedürfnissen. Es gibt einfach Umstände, unter

denen physikalische Prozesse mit einer hohen Wahrscheinlichkeit eine ge-

netische Variation hervorbringen. So steigt beispielsweise die Mutationsrate

75 Rose, Nikolas: »Was ist Leben? – Ein Versuch einer Wiederbelebung«, in: Weiß (Hg.),

Bios undZoë: diemenschlicheNatur imZeitalter ihrer technischenReproduzierbarkeit

(2009), S. 152–178, hier S. 161.

76 Vgl. Schmidt: Was sind Gene nicht?, S. 156–158 und S. 167, »Alle diskutierten For-

schungsergebnisse verdeutlichen die starke Kontextabhängigkeit bei der Umsetzung

der genetischen Information.« S. 191, »Phänomene wie das alternative Spleißen zei-

gen, dass die DNA-Sequenz in vielen Fällen nicht unmittelbar für ein funktionales Pro-

dukt codiert, sondern dass die auf der DNA gespeicherten Informationsfragmente erst

zu einem Gen zusammengesetzt werden müssen. […] Denn für das Gelingen der Ex-

pressionsprozesses sind neben der genetischen Information im eigentlichen Sinn […]

weitere Arten von Information, etwa regulatorische oder strukturelle, unverzichtbar.«

S. 195, »Die genetische Information liegt nicht unabhängig vomGenom in der Zelle be-

reit – sie entsteht erst im Verlauf des Expressionsprozesses.« S. 217, »Das genomische

Material wird durch die funktionalen Produkte des Syntheseprozesses oder durch den

Prozess selbst rückblickend genetisch strukturiert, das heißt in strukturelle Geneinhei-

ten unterteilt.« Herv. i. Org.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 Technik als Problem des Ausdrucks

in Bakterien, wenn diese einem lebensbedrohlichen Umfeld ausgesetzt wer-

den.77 Einweiteres Beispiel für eine hoheMutationswahrscheinlichkeit ist das

sogenannte contingency gene. Das Gen enthält kurze Nukleoid Sequenzen, die

stetig wiederholt werden, wobei sich die Fehlerquote erhöht, was wiederum

die Mutationswahrscheinlichkeit steigen lässt.78

Eine zweidimensionale Sphäre und ein zweidimensionaler Torus.

Die Evolutionstheorie Lamarcks liest sich im Lichte der heutigen Gen-

forschung als epigenetische Entwicklungsgeschichte. Wenn, wie bereits

vorgeschlagen, das teleologische Element der Natur als Verdichtung und

Steigerung vonWahrscheinlichkeit begriffen wird, dann ist dieWiederholung

zweifach produktiv. Erstens gibt es eine Wiederholung als stetige Einschrei-

bung, das wären die Fluida,welche dieMaterie formen und beleben. Zweitens

produziert die Wiederholung niemals das exakt Gleiche, sondern reprodu-

ziert annähernd Gleiches. Dabei kann es passieren, dass eine Variation einen

bestimmten Schwellenwert überschreitet undmutiert.

77 Jablonka, Eva/Lamb, Marion J.: Evolution in Four Dimensions: Genetic, Epigenetic, Be-

havioral, and Symbolic Variation in the History of Life, Cambridge Mass: MIT Press

2005, S. 79.

78 Ebd. S. 95f., »What, then, is the basis for the enormous mutation rate in these contin-

gency genes? Characteristically, the DNA of these genes contains short nucleotide se-

quences that are repeated again and again, one after the other. This leads to a lot of

mistakes being made as the DNA is maintained and copied. […] Repeats also enhance

the chances of different chromosome regions pairing with each other, breaking and

recombining, which provides more potential variation.«

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Epigenetik (Lamarck) 57

Im Hinblick auf Waddingtons epigenetische Landschaft, erscheinen La-

marcks Theorien als vitalistische Topologie. Wie wir schon gehört haben, ist

die Topologie ein Bereich der Mathematik, der sich nochmals anders mit dem

Raum beschäftigt, als es die reine Geometrie tut.79 Das Interessante dabei ist,

dass alle Formen oder Raumobjekte, also alle topologischen Mannigfaltigkei-

ten, die sich durch stetige Verformung ineinander überführen lassen, zur sel-

ben Klasse von Mannigfaltigkeiten gehören. Das Prinzip lässt sich gut veran-

schaulichen. Nehmen wir an, wir hätten eine Kugel aus Knete. Nun sind alle

Formen, die wir damit herstellen können, ohne die Masse zu zerreißen oder

Teile abzutrennenund späterwieder anzufügen, identischmit derKugel, oder

topologisch ausgedrückt, homöomorph zu einer zweidimensionalen Sphäre.80

DasWichtigste dabei ist, dass die Verformung der Knete eine kontinuierliche

Transformation ist.Dann ist topologisch gesehen,eineKugel auch einQuader,

eine Gabel oder ein Apfel. Ein Schwimmring hingegen, unterscheidet sich von

der Sphäre, da er ein Loch in der Mitte hat, er ist homöomorph zum Torus.

Die Topologie erlaubt es uns, Formprozesse auf andere Art zu denken. Ganz

vereinfacht, topologisch gesehen, lässt sich sogar sagen, dass jedes Tier eine

Sphäre darstellt.81

79 Hier ist noch anzumerken, dass es auch eine geometrische Topologie gibt.

80 Die Topologie arbeitet in Dimensionen, eine Linie ist eindimensional, gefolgt von der

zweidimensionalen Fläche, die auch die Oberflächen von dreidimensionalen Körpern

betrifft. Die Erde ist eine zweidimensionale Sphäre, denn der Raum, in dem wir uns

bewegen ist die Oberfläche der Kugel. Die Oberfläche einer Sphäre kann in Form von

Karten transformiertwerden.Dabei verliert sich dieWölbungderOberfläche, dennoch

sind die Karten und die Erdoberfläche homöomorph. Da wir für die Darstellung einer

topologischen Dimension immer die nächsthöhere Dimension benötigen, wird schon

die Darstellbarkeit einer vollen, dreidimensionalen Form schwierig.

81 Thom, René: Structural Stability andMorphogenesis: AnOutline of a General Theory of

Models, Boca Raton, London, New York: CRC Press 1989, S. 152, Es handelt sich hier laut

Thom um eine Vereinfachung des Formproblems. Anzumerken wäre noch, dass Thom

es für nötig hält einenUnterschied zwischen alleinlebenden und in Kolonien lebenden

Tieren zu machen. Vgl. ebd. S. 151. »To declare that a living being is a global structure

is merely to state an obvious fact and is not to adopt a vitalist philosophy; what is in-

admissible and redolent of vitalist metaphysics is to explain local phenomena by the

global structure. Therefore the biologist must, from the beginning, postulate the ex-

istence of a local determinism to account for all partial microphenomena within the

living being, and then attempt to integrate all the local determinisms into a coherent,

stable global structure.«

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 Technik als Problem des Ausdrucks

FürunserenKontext ist vor allemdieArbeit desMathematikersRenéThom

interessant. Er wandte sich der Biologie und insbesondere der Embryologie

Hans Drieschs zu, und legte der embryonalen Morphogenese eine Reihe ma-

thematischer Modelle zugrunde. Glaubt man seinen Überlegungen, dann las-

sen sich die Diskontinuitäten der Entwicklungsphänomene als topologische

Katastrophen beschreiben. Der Bruch mit der Symmetrie während der em-

bryonalen Entwicklung, ist ein radikaler Eingriff in die Mannigfaltigkeit, wo-

bei dieMorphogenese diese Störung wieder ausgleicht.Wirmüssen das in et-

wa so verstehen,dass die neue Formeine Lösung für einen topologischenKon-

flikt darstellt.

»This attitude is defiantly Lamarckian; it supposes that, on the whole, the

function creates the organ or rather, more precisely that the formation of an

organ is the result of a conflict between a primitive field with a functional

aim (or significance) and an organic raw material resisting it and imposing

on it certain genetically determined paths for its realization (chreods).«82

BeiderAnnahmevonMannigfaltigkeiten in einemmehrdimensionalenRaum,

verweist das topologische Modell der Epigenese auf eine Bildungssphäre, die

sich durch Schwellenwerte bestimmt.Die genetische Anlage, die im Ei weiter-

gegeben wird, fungiert regulativ und begrenzt physiologische Funktionen des

Erwachsenen.

»[…] the heritage of the genetic equipment is the set of bounds of the varia-

tions of the many physiological activities of the adult, because for any physiolog-

ical function there are maximum and minimum thresholds beyond which

there occur irreversible catastrophes within the functioning of the regulat-

ing mechanisms themselves, whereas within these thresholds the variation

of the fields can be relatively arbitrary.«83

Hier sieht Thom eine Erklärung dafür, dass die physiologische Struktur des

Erwachsenen mehr Komplexität aufweist als die des primitiven, germinalen

Feldes seiner Entstehung. Er hält das fundamentale Problem der Biologie für

ein topologisches,welches insbesonderedieÜbergängezwischendemLokalen

und Globalen betrifft. In der Topologie der epigenetischen Landschaft werden

nicht alle künftigen Schwellenwerte durch die genetischen Anziehungspunkte

82 Thom: Structural Stability and Morphogenesis, S. 205f.

83 Ebd. S. 207, Herv. i. Org.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Epigenetik (Lamarck) 59

bestimmt. Wird der Organismus in diesem Sinne als Mannigfaltigkeit inner-

halb eines mehrdimensionalen Raumes aufgefasst, dann besitzen theoretisch

auch wir noch, als erwachsene Individuen,morphogenetische Freiheiten.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Autopoiesis (Schelling)

Die Naturphilosophie Friedrich Joseph Wilhelm Schellings (1775–1854) steht

nicht nur im Kontrast zu den wissenschaftsorientierten Materialisten Ende

des 18. und Anfang des 19. Jahrhunderts, sondern ist auch eine kritische

Auseinandersetzung mit der Transzendentalphilosophie Kants. Schelling ist

eine Brückenfigur innerhalb der Strömung des Deutschen Idealismus. Im

Tübinger Stift teilte er als Fünfzehnjähriger mit dem einige Jahre älteren

G.W.F. Hegel und F. Hölderlin ein Zimmer, gleichzeitig entwickelte er eine

intellektuelle Beziehung zum dreizehn Jahre älteren J.G. Fichte. Die Phase

seines persönlichen und theoretischenWerdegangs imStift,wird häufig idea-

listisch verklärt, tatsächlich verglich Schelling seinen dortigen Aufenthalt mit

»einer Zwangsinternierung und einer Tortur«.1 Das Lehrinstitut stand unter

der Herrschaft der konservativen Politik des Herzogs Karl Eugen und wurde

zu einem strengen Führungsstil gezwungen. Das wissenschaftliche Niveau

des theologischen und philosophischen Studiums war eher niedrig und das

Curriculum konservativ. Neben einer ›Auslegungsdisziplinierung‹ beim Stu-

dium bestimmterWerke, darunter auch Kants Kritik der reinen Vernunft, wurde

ein kritisches Denken systematisch unterdrückt. Mit den aufklärerischen

Ideen, die der französischen Revolution (1798/99) vorausgingen, wuchs die

Unruhe unter den Studenten, und die Stiftler, alle Stipendiaten des Herzogs,

wurden einer noch rigoroseren Disziplin unterworfen.2

Eine solche geistige und physische Diktatur hat Schellings Beziehung

zu Hölderlin, Hegel und seinem Mentor Fichte höchstwahrscheinlich in-

tensiviert. Vor diesem Hintergrund überrascht es nicht, dass die Arbeiten

1 Frank, Manfred: Eine Einführung in Schellings Philosophie, Frankfurt a.M. 1985, S. 11.

2 Ebd. S. 11, 16, Das Stift diente zur Ausbildung zukünftiger Staats-, Kirchen- und Schul-

beamte und bot vor allem Söhnen armer Familien eine Zukunftsaussicht. Denn auch

wenn es nicht gelang, eine derwenigen Stellen als Pfarrer einzunehmen, gab es immer

noch die Möglichkeit als Hauslehrer zu arbeiten.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 Technik als Problem des Ausdrucks

Hölderlins, Hegels, Fichtes und Schellings vielfältige, direkte und indirekte,

Bezüge aufweisen. Ich werde mit Ausnahme weniger Verweise nicht auf die

philosophischen Programme der Zeitgenossen Schellings eingehen, anmer-

ken möchte ich aber, dass die Weise wie Schelling die Naturwissenschaft in

sein System integrierte, sich bei keinem der genannten Autoren so explizit

wiederfindet.

Schelling wendet sich gegen einen Leib-Seele Dualismus, verbindet das

Mystische mit dem Physischen und erarbeitet einen materialistisch veran-

kerten Begriff des Geistes. Die Frage danach, wie das Objektive in Überein-

stimmung mit dem Subjektiven in Erscheinung tritt, versucht Schelling mit

einer Dialektik von Natur- und Transzendentalphilosophie zu beantworten.

Er argumentiert gegen ein reduktionistischesNaturverständnis, indemer den

Idealismus des Ichs von einemursprünglichen Idealismus derNatur ableitet.3

Das Modell des transzendentalen Subjekts, als selbstbewusstes Lebewesen,

das logisch denken kann, ist bei Schelling Teil der Natur als Ganze. Für ihn

ist klar, stellen wir Überlegungen zu der Existenz eines transzendentalen

Subjekts an, dann muss das im Kontext einer sich selbstorganisierenden

Natur geschehen. Schelling hat mit der Ausarbeitung seines Systems der

transzendentalen Naturphilosophie die Naturforschung gleich zweifach ein-

verleibt.Einmal nutzt ermathematischeTheorienundnaturwissenschaftliche

Erkenntnisse für seine inhaltliche Argumentation. Daneben, und das ist das

eigentlich Radikale, verortet er die Naturwissenschaften in seinem System.

Dabei war es eine Zeit, in der die Einzelwissenschaften danach strebten,

die Vielzahl der empirischen Befunde in der jeweils inneren Logik ihrer ei-

genen Disziplin aufzuheben. Ungewollt trug Schelling dazu bei, dass sich

die eigentliche Abspaltung der Biowissenschaften so pointiert vollzog, denn

seine Integration der Naturwissenschaften, empfand man als Angriff auf

die Autonomie der sich formenden Disziplinen. Es regte sich entsprechend

Widerstand, der dazu führte, dass Schellings Texte als unwissenschaftliche

Spekulationen diskreditiert wurden.

3 Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: Einleitung zu seinem Entwurf eines Systems der

Naturphilosophie oder Über den Begriff der spekulativen Physik und die innere Orga-

nisation eines Systems dieser Wissenschaft, [1799], SW, Abt. 1 Bd. III, Stuttgart, Augs-

burg: Cotta 1856, S. 272f., Die Transzendentalphilosophie unterstellt das Reelle dem

Ideellen und die Naturphilosophie erklärt das Ideelle aus dem Reellen. Transzenden-

tal- und Naturphilosophie sind zwei Pole einer Wissenschaft.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Autopoiesis (Schelling) 63

Undanks der verschiebenden Gewichtungen in Schellings Philosophie,

bietet seine organismische Naturphilosophie einen roten Faden, der auf eine

Einheit in seinem Denken schließen lässt. Seine frühen Schriften wie etwa

Weltseele (1798), Erster Entwurf eines Systems der Naturphilosophie (1799) oder

System des transzendentalen Idealismus (1800), liefern die Grundlage eines Na-

turbegriffs, der auch noch inÜber dasWesen dermenschlichen Freiheit (1809) oder

inDieWeltalter (1811/13) zurückzufinden ist. Ichmöchte hier auf die Anschluss-

fähigkeit von Schellings Naturphilosophie hinweisen. Dabei stütze ich mich

auch auf Marie-Luise Heuser-Keßler, die auf die Bezüge zwischen Schellings

Konzept der Selbstorganisation und den modernen Selbstorganisationstheo-

rien hinweist.4 Einige meiner Überlegungen sind von Iain Hamilton Grant

angeregt, der mit Schelling die Basis für einen spekulativen Naturalismus

schafft.5

ImFolgenden soll Schellings autopoietisches Ausdrucksmodell imKontext

seines naturphilosophischen Denkens, seiner Organik und seinerTheorie der

Potenzen erläutert werden. Schelling löst den Dualismus von Geist und Natur

in der Aktivität der Natur auf. Sein Ausdrucksmodell beschreibt ein dynami-

sches System, welches alle Domänen betrifft, also auch die Erkenntnistheo-

rie und die Wissenschaften. Schellings Individuationsprinzip, als Autopoie-

sis, wirkt durch die asymmetrische Verschränkung von notwendigen Bedin-

gungen und freiem Willen. Sein Konzept der Potenzen erlaubt es uns, Exis-

tenz als Ausdrucksform zu erfassen. Schließlich führt das dazu, seinen Begriff

der Sphäre nicht deterministisch, sondern als Rahmenbedingung für die Frei-

heitsgrade einer Existenzform zu erklären.

Wissenschaft und Erkenntnis

Schelling war ein Denker der Romantik, was sich nicht nur in seiner Sprache,

sondern auch in seinem philosophischen Programmniederschlägt; er war be-

4 Vgl. Haken, Hermann: »Strukturentstehung und Gestalterkennung in den neue-

ren Selbstorganisationstheorien«, in: Heuser-Keßler/Jacobs (Hg.), Schelling und die

Selbstorganisation (1994), S. 11–26, hier S. 11. Vgl. Heuser-Keßler, Marie-Luise: Die Pro-

duktivität der Natur: Schellings Naturphilosophie und das neue Paradigma der Selbst-

organisation in den Naturwissenschaften, Berlin: Duncker & Humblot 1986.

5 Avanessian, Armen/Lindner, Eckardt: »Auf einer künstlichen Erde, Einleitung von

Eckardt Lindner und Armen Avanessian«, in: Iain Hamilton Grant, Die Natur der Na-

tur, Leipzig: Merve 2018, S. 17–21, hier S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 Technik als Problem des Ausdrucks

müht,das Tätige derNatur als dynamisches Sein zu erkennen. ImVergleich zu

seinem Zeitgenossen Fichte, der die Natur dem Konzept des Ichs als passiven

Gegenpol gegenüberstellt, besticht Schelling mit einem dynamischen Holis-

mus. Für Schelling verdankt sich die Ausdrucksfähigkeit der Natur einer ope-

rationalen Identität von Ich und Natur. Dieser Identitätsgedanke hängt eng

mit Schellings Organik zusammen.Hegel schreibt dazu:

»Das Prinzip der Identität ist absolutes Prinzip des ganzen Schellingschen

Systems; Philosophie und System fallen zusammen; die Identität verliert

sich nicht in den Teilen, noch weniger im Resultate. Daß absolute Identität

das Prinzip eines ganzen Systems sei, dazu ist notwendig, daß das Subjekt

und Objekt beide als Subjekt-Objekt gesetzt werden.«6

Im real existierenden Organismus erscheint ein oszillierender Widerspruch,

was Schelling dazu veranlasst, das Prinzip des Organischen transzendental zu

bestimmen.7 Dabei unterscheidet er zunächst zwischen organischem Leben,

als besondere Existenzform des Seins, und dem Sein an sich, als Aktivität, die

nicht als Tätigkeit im herkömmlichen Sinne beschrieben werden kann. Denn

das Sein selbst, das ist reine Produktion, es kann niemals fertig-sein. Die Er-

scheinungen derWelt sind nur kurzfristige Ruhegestalten fortwährender Bil-

dungsprozesse, als Ausdruck von etwas zeit- und raumlosen Absolutem. Es

scheint,dasshierderBegriff derNaturdieGesamtheit derphysikalischenWelt

6 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Differenz des Fichteschen und Schellingschen Sys-

tems der Philosophie, [1801], in: ders., Werke 2, Jenaer Schriften 1801–1807, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp, S. 94. Auch Iain Grant verweist darauf, dass Fichte eine Trennung von

aktiven Ich und inaktivem nicht-Ich vornimmt. Nach Grant entzieht Hegel damit der

Materie das Vermögen wahrer Produktivität. Vgl. Grant, Iain Hamilton: »Bleibt die Na-

tur was-sie-ist?«, in: ders., Die Natur der Natur (2018), S. 112–152, hier S. 126f.

7 Schelling, Friedrich Willhelm Joseph: Ideen zu einer Philosophie der Natur als Einlei-

tung in das Studium dieserWissenschaft, [1797], SW, Abt. 1 Bd. II, Stuttgart, Augsburg:

Cotta 1857, S. 47, »Der ganzeZauber, der das ProblemvomUrsprungorganisirter Körper

umgibt, rührt daher, daß in diesen Dingen Notwendigkeit und Zufälligkeit innigst ver-

einigt sind.« S. 41, »Die Organisation aber ist nicht bloße Erscheinung, sondern selbst

Objekt, und zwar ein durch sich selbst bestehendes, in sich selbst ganzes, untheilbares

Objekt, undweil in ihmdie Form von derMaterie unzertrennlich ist, so läßt sich derUr-

sprung einer Organisation, als solcher, mechanisch ebenso wenig erklären, als der Ur-

sprung der Materie selbst.« Herv. i. Org. Vgl. Rölli: Kritik der anthropologischen Vernunft,

S. 132f., Rölli erläutert Schellings Vorgehen, die organisationslogische Identitätsfigur

auf den Begriff der Natur auszuweiten, wobei sich Organisation, als eine selbstbezüg-

liche Kraft, nicht auf Mechanismen reduzieren lässt.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Autopoiesis (Schelling) 65

betrifft. Denn reine Produktion, im Sinne physikalischer Veränderung, zeigt

sich nicht nur in den Lebewesen, die wachsen und vergehen, sondern auch in

geologischen Formationen, rostenden Autos oder im Klimawandel.

Die Aktualisierung durch denNaturwillen bringt also nichts fixiertes, kein

letztes Produkt, nichts Permanentes hervor. Trotzdem erleben wir im Alltag

viele Dinge als bleibend. Wir sind also Individuen, die in der Lage sind, sich

im Strom des prozessualen Seins Stillstand zu vermitteln. Für Schelling ist es

die Natur selbst, die zwischen Kontinuierlichem, also dem Idealen, und Dis-

kontinuierlichem, also dem dunklen Grund oder der Materie, vermittelt. Als

Verschränkung im Individuum, drückt die Natur ihre zeitlose Seinsweise des

ewigenWerdens in der mechanisch zusammengesetzten Zeit aus.

Mit einer solchen Annahmewandelt sich selbstverständlich auch die Sicht

auf die Philosophie und die anderen Wissenschaften. Ein empirisch begriffe-

nesNaturprodukt ist alsonurder scheinbarfinaleAusdruck einer unendlichen

Kette vonEreignissen,undSchellingbezeichnet sie darumauchals Scheinpro-

dukte.8

»Philosophie also ist nichts anders, als eine Naturlehre unseres Geistes. Von

nun an ist aller Dogmatismus von Grund aus umgekehrt.Wir betrachten das

System unserer Vorstellungen nicht in seinem Seyn, sondern in seinemWer-

den. Die Philosophie wird genetisch, d.h. sie läßt die ganze nothwendige Rei-

8 Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: Erster Entwurf eines Systems der Naturphiloso-

phie. ZumBehuf seiner Vorlesungen, [1799], SW, Abb. 1 Bd. III, S. 20. Vgl. Schelling: Ein-

leitung zu seinem Entwurf eines Systems der Naturphilosophie, S. 284, »Die Natur als

bloßes Produkt (natura naturata) nennen wir Natur als Objekt (auf diese allein geht al-

le Empirie). Die Natur als Produktivität (natura naturans) nennen wir Natur als Subjekt

(aus diese allein geht alle Theorie).« Herv. i. Org. Vgl. Schelling, Friedrich Wilhelm Jo-

seph: Philosophische Untersuchungen über dasWesen dermenschlichen Freiheit und

die damit zusammenhängenden Gegenstände [1809], SW, Abt. 1 Bd. VII. S. 340 (37),

Die Seitenzahlen in Klammern verweisen auf: Schelling: F.W.J.: Über das Wesen der

menschlichen Freiheit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1975. Gott ist ewig, die Dinge sind

dies nur in abgeleiteter Form.Wie beim spätenHeidegger findet sich bei Schelling an-

stelle eines antiken Seinsbegriff als Bestimmtheit, ein geschichtlicher bzw. prozessua-

ler Seinsbegriff. Vgl. Gabriel,Markus: »Unvordenkliches Sein und Ereignis Der Seinsbe-

griff beim späten Schelling und beim späten Heidegger«, in: Lore Hühn/Jörg Jantzen

(Hg.), Heideggers Schelling-Seminare 1927/28, Stuttgart, Bad Cannstatt: Frommann-

Holzboog 2010, S. 81–112, hier S. 82. Zu Heideggers ›Seynsfuge‹ siehe Köhler, Dietmar:

»Kontinuität undWandel – Heideggers Schelling-Interpretationen von 1936 und 1941«,

in: Hühn/Jantzen (Hg.), Heideggers Schelling-Seminar 1927/28 (2010), S. 163–191, hier

S. 166–177.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 Technik als Problem des Ausdrucks

he unserer Vorstellungen vor unsern Augen gleichsam entstehen und ablau-

fen.«9

Für Schellings interdisziplinäre Arbeitsweise und seinem Anspruch einer ge-

netischen oder wachsenden Philosophie, hätte sich dasModell der Enzyklopä-

die, im Sinne einer unabgeschlossenen Sammlung multi-disziplinärem Wis-

sens, sicher gut geeignet. Dass sich Schelling dennoch nicht auf das Projekt

einer Enzyklopädie eingelassen hat, verdankt sich vermutlich der Tatsache,

dass er sich, wie viele Romantiker seiner Zeit, dem Gedanken einer Totalität

verpflichtet sah. Schelling versuchte ein System zu erarbeiten um seine Ideen

als Gesamtheit darzustellen. Dennoch ist dies keinWiderspruch zu seiner in-

terdisziplinären Arbeitsweise, denn was Schelling unter System versteht, ist

etwas Dynamisches. Bei Hegels Enzyklopädie, war das Ziel allerdings ein an-

deres; Hegel kritisierte den Gedanken einer offenen Sammlung. Er nutzte das

enzyklopädische Format dazu,Wissen zu synthetisieren, indem er ›absolutes‹

in ›unendliches‹ Wissen zu transformieren versuchte. Eine solche zielgerich-

tete Abschlussarbeit findet sich bei Schelling nicht.Dieser arbeitetemit seiner

Philosophie auf ein dynamisches Systemhin und hat darumein offeneres Pro-

jekt hinterlassen, als es Hegels Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften

darstellt.10

Ein wichtiger Aspekt in Schellings Philosophie ist die produktive Vermitt-

lung im Subjekt, die als systemische Aktivität zu verstehen ist. Um in dem un-

gebremsten Strom von Sinneseindrücken etwas als einen Ort oder ein Objekt

zu erkennen, braucht es eine Regulation. Es ist selbstverständlich, dass völlige

Grenzenlosigkeit eine unorganisierte Masse unspezifischer Aktivität mit sich

bringenwürde. Sinnliche Individuenwären orientierungslos undwürden sich

schnell in Auflösung befinden. Wir sind also auf eine Ordnung, als notwen-

dige Bedingung unserer Existenz angewiesen. Im Lebewesen zeigt sich diese

notwendige Bedingung als prädeterminierte Einschränkung, die den Rahmen

und die Disposition unseres Daseins bildet. Allerdings bestimmt diese Dispo-

sition nicht die Beschaffenheit der einzelnen Existenzformen mit ihren spe-

zifischen Beziehungsfähigkeiten und Eigenschaften. Und das ist gut so, denn

mit der jeweiligenExistenzweise hängt zusammen,wie sich einKörper zu sich

selbst und zu derWelt verhalten kann.

9 Schelling: Ideen zu einer Philosophie der Natur, S. 39.

10 Vgl. Rajan, Tilottama: »Philosophy as Encyclopedia: Hegel, Schelling, and the Organiz-

ation of Knowledge«, in: The Wordsworth Circle 1 (2004), S. 6–11.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Autopoiesis (Schelling) 67

Erst durch ein »bestimmtes Affiziertwerden« durch das Außen als »not-

wendiges Korrelat« können wir so etwas wie Handlungsfreiheit erfahren.11 Es

sinddieAffekte,welchedieSinneseindrücke inZeit und inRaumverorten,und

damit auch eine Grenze setzen. Diese Begrenzung ist bestimmend, aber eben

in einempositiven Sinne; sie bringt etwas nie Dagewesenes hervor. Es ist ähn-

lich wie mit Spielregeln, die einen Spielverlauf erst in dieser oder jener Form

hervorbringen.Wenn wir ehrlich sind, müssen wir zugeben, dass für uns der

Gedanke des freien Spielens tatsächlich eine Schwierigkeit darstellt. Irgend-

eine seltsame, offene Regel wäre wohl auch für das freie Spiel vonnöten. Der

Slogan aus dem Lied von Marius Müller-Westernhagen Freiheit ist das Einzige,

das zählt betrifft die privilegierteWillensfreiheit des Individuums,welche sich

der Einschränkung einer vor-individuellen Freiheit verdankt.12

Eine solche Bedingung, mit der die Freiheit in ein produktives Verhältnis

gebracht wird, ist für Schelling der angeborene Trieb. Die Freiheit ist eine ur-

sprüngliche Kraft und nur mit dem Trieb erhält sie eine, wie auch immer ge-

artete Richtung. Dieser Gedanke trifft auch auf den Erkenntnistrieb zu:

»[…] der Mensch erkennt nur das, was er zu erkennen Trieb hat; es ist ver-

gebliche Arbeit, Menschen etwas verständlich zu machen, was zu verstehen

sie gar keinen Drang haben. – So sammelt sich endlich das Mannigfaltige in

jedem Naturwesen im Instinkt, als der alles belebenden Seele, ohne deren

Antrieb nie ein in sich selbst vollendetes Ganzes zustande käme.«13

Das kausale Element des Triebes ist der dunkleNaturtrieb als Grenze, er formt

die Enge der Organisation.14 Das Konzept des Triebes erlaubt Freiheit im Sin-

11 Schelling, FriedrichWilhelm Joseph: System des transzendentalen Idealismus, [1800],

SW, Abt. 1 Bd. III, S. 548 (218), Die Seitenzahlen in Klammern verweisen auf: Schelling,

F.W.J.: System des transzendentalen Idealismus, Hamburg: Meiner 2000.

12 Rockballade Freiheit, (DE 1987, Marius Müller-Westernhagen).

13 Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: Von der Weltseele, Eine Hypothese der höhern

Physik zur Erklärung des allgemeinen Organismus, [1798], SW, Abt. 1 Bd. II, Stuttgart,

Augsburg: Cotta 1798, S. 562. Meines Erachtens schließen sichWillensfreiheit und De-

terminismus nicht aus (Kompatibilismus), sondern bestimmen gemeinsamden jewei-

ligen Kontingenzgrad von Existenz.

14 Schelling: System des transzendentalen Idealismus, S. 571 (241) und S. 577 (247), »Die-

ses Fremdartige,wovonder absoluteWille zumBehuf der Erscheinung abhängig ist, ist

der Naturtrieb, im Gegensatz gegen welchen allein sich das Gesetz des reinenWillens

in einen Imperativ verwandelt«.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 Technik als Problem des Ausdrucks

ne von Entfaltungsmöglichkeit und Variation, und so sieht Schelling auch im

individuellenWillensakt einen konkreten Ausdruck ideeller Freiheit.15

Der Instinkt, der sich aus Irritabilität und Sensibilität zusammensetzt,

zeigt sich im höheren Organismus in der Form eines ursprünglichen Drän-

gens zur Reflektion und Spekulation. In diesem Sinne lässt sich nicht nur der

Intellekt, sondern auch die Vernunft als Naturprodukt bezeichnen.Wobei wir,

wenn wir reflektieren, uns aus einem ursprünglichen, identitären Sein her-

auslösen.Demnach besitzenwir einen Antrieb zumDenken,was für Schelling

aber keinesfalls hinreichend für die Tätigkeit des Philosophierens ist.

»Die bloße Reflexion also ist eine Geisteskrankheit des Menschen, noch

dazu, wo sie sich in Herrschaft über den ganzen Menschen setzt […]. Sie

ist ein Uebel, das den Menschen selbst ins Leben begleitet und auch für

die gemeineren Gegenstände der Betrachtung alle Anschauung in ihm zer-

stört […]. Sie macht jene Trennung zwischen dem Menschen und der Welt

permanent, indem sie die letzte als ein Ding an sich betrachtet, das weder

Anschauung noch Einbildungskraft, weder Verstand noch Vernunft zu er-

reichen vermag. Ihr entgegen steht die wahre Philosophie, die Reflexion

überhaupt als bloßesMittel betrachtet. Die Philosophiemuß jene ursprüng-

liche Trennung voraussetzen, denn ohne sie hätten wir kein Bedürfniß, zu

philosophieren.«16

Die Voraussetzung dafür, sich ein Urteil bilden zu können, ist das Vermögen

etwas als gegeben anzuerkennen. Notwendig ist die Einbildungskraft der

Anschauung,mit der wir in der Lage sind, das Gegebene als Form zu erfassen.

Weiterhin benötigen wir die Vorstellungskraft des Verstandes, so dass wir das

Wahrgenommene mit Begriffen in Deckung bringen können. Mit anderen

15 Vgl. Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: »Kant. Fichte. System des transcendentalen

Idealismus«, in: ders., Zur Geschichte der neueren Philosophie und Darstellung des

philosophischen Empirismus: Münchner Vorlesungen, [1902], SW, Abt. 1, Bd. X, Stutt-

gart, Augsburg: Cotta 1861, S. 73–98, hier S. 81, Schelling kritisiert Kants Konzepts von

dem Ding an sich, sowie dessen Bestimmung von Begriff als Abstraktum im Denken.

16 Schelling: Ideen zu einer Philosophie der Natur, S. 13f., Ich zitiere hier nicht die ers-

te Auflage des Textes. In der ersten Auflage wie auch in gewissen Nachdrucken steht

›Spekulation‹ statt ›Reflexion‹, und ›spekulieren‹ statt ›reflektieren‹. Meines Erachtens

erscheint der Text der zweiten Auflage schlüssig. Vgl. Kant über den spekulativen Ver-

nunftgebrauch. Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

1957, S. 559, B663/A635.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Autopoiesis (Schelling) 69

Worten, ich brauche zunächst die Fähigkeit zwei farbliche Flecken zu diffe-

renzieren, bevor ich urteilen kann, ob diese nun rot oder orange sind. Sowohl

für Kant als auch für Schelling stellt die Einbildungskraft eine freie Kraft dar,

die ohne Begriff subsumiert.

Nach Kant lassen sich Begriffe des Verstandes, also empirisches Wissen,

durch Schemata bestätigen und als abstrahierte Regel (a priori) darstellen.

Wenn wir ein Objekt wahrnehmen, hat dieses notwendigerweise bestimmte

Eigenschaften. Dies trifft auch dann zu, wenn mir jemand von einem Fanta-

sievogel aus einem Animationsfilm berichtet. Auch dieser Vogel besitzt eine

bestimmte Größe oder Farbe; ich schließe nun daraus, dass alle Vögel ein

räumliches Ausmaß und farbliche Qualitäten besitzen. Um die Realität des

Vogels in meinem Garten zu bestimmen, muss ich ihn aber beschreiben oder

benennen. Diese zwei Beispiele veranschaulichen zwei Darstellungsformen

in der Erkenntnis, die uns zu dem Begriff Vogel führen. Zeigt sich nun ein

Begriff mit der Anschauung in Übereinstimmung, dann hat sich eine Einheit

von Denken und Sein gebildet.

Üblicherweisemachenwir uns über diesen Vorgang nicht viele Gedanken.

Es gibt einen Strom von Sinneseindrücken, in demObjekte und komplexe Zu-

sammenhänge für uns eine Prägnanz besitzen.Auf einermitWasserfarbe ver-

schmierten Wohnzimmerwand kann ich unterschiedliche Flecken als solche

erkennen,und auch ihre Farbe als eher grün oder gelb bestimmen.Wenndiese

Wand aber erst vor kurzem gestrichen wurde, liegt die Prägnanz oder Bedeu-

tungdesWahrgenommenenwohl eher inderTatsache,dassderNachwuchsei-

ne frisch renovierteWandbemalt hat.Wir können komplexe Zusammenhänge

in einer Einheit vonDenken undSein erfahren; es haftet uns also eine sinnstif-

tende Fähigkeit an.

Eine grundsätzliche Frage ist die, wie sinnliche Wahrnehmung, als passi-

ve Synthese, also einen Fleck überhaupt wahrzunehmen,mit dem tätigen Ver-

stand, den Fleck als Wasserfarbenzeichnung des eigenen Kindes wahrzuneh-

men, in Deckung gebracht wird. Nach Kant ist es der Verstand, der sich den

Schematismus der Einbildungskraft zunutzemacht, umdem spekulativen In-

teresse der Vernunft zu dienen.17 Kants Schema, als »transzendentales Pro-

dukt der Einbildungskraft«, ist nicht nur die Vermittlung von Begriff und Bild

17 Deleuze erläutert die Hierarchie der Vermögen die Kant aufstellt, als ein »System von

Zwecken« und Unterwerfungen. Deleuze, Gilles: Kants kritische Philosophie, [1963],

Berlin: Merve 1990, S. 56ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 Technik als Problem des Ausdrucks

oder die Subsumtion vonDingen in Begriffen,18 sein Schemawird zur Katego-

rie, da es dieMethode der Vermittlung betrifft und den systemischen Rahmen

bestimmt. Die Schwierigkeit bei Kant ist, dass die Einträchtigkeit von Objekt

und Subjekt erst generiert werden muss, während Schelling von einer unbe-

stimmten,aber prästabiliertenHarmonie ausgeht.19Dasheißt,dass für Schel-

ling sich die Spaltung zwischen Objekt und Subjekt erst mit der Individuation

der Vernunft bildet. Schellings Identitätsgedanke greift auch in Bezug auf den

Schematismus, der hier nicht allein dem Verstand unterworfen ist. Das Sche-

ma ist weder ein individueller noch allgemeiner Begriff, es verdankt sich der

Freiheit der inneren Anschauung als Naturprozess.

»Diese Regel ist das Schema, in welchem durchaus nichts Individuelles ent-

halten, und welches ebensowenig ein allgemeiner Begriff ist, nach welchem

ein Künstler nichts hervorbringen könnte. Nach diesem Schema wird er erst

nur den rohen Entwurf des Ganzen hervorbringen, von da zur Ausbildung

der einzelnen Teile gehen, bis allmählich in seiner inneren Anschauung

das Schema dem Bild sich annähert, welches ihn wiederum begleitet, bis

gleichzeitig mit der vollständig eintretenden Bestimmung des Bildes auch

das Kunstwerk selbst vollendet wird.«20

Hier handelt es sich nicht bloß um die Schilderung einer Gestaltungstechnik,

sondern vor allem um die Beschreibung der produktiven Anschauung. Die

Freiheit bedient sich der Einbildungskraft als Vermittler zwischen dem prak-

tischen Vermögen und dem theoretischen Verstand. Dieser Einheit geht der

Schematismus als notwendige Brücke der Sinnstiftung voraus.21 Für Schelling

18 Kant: Kritik der reinen Vernunft, S. 189, B179/A140, Das Schema als Produkt der Einbil-

dungskraft. Vgl. Schelling: System des transzendentalen Idealismus, S. 559 (229), Die

Einbildungskraft ist nur der Freiheit unterworfen.

19 Vgl. Deleuze: Kants kritische Philosophie, S. 57f. Vgl. Schelling: System des transzen-

dentalen Idealismus, S. 498ff. (168ff). Es handelt sich um eine vorbestimmte Harmo-

nie, aber um keine Leibniz’sche, sondern umdieHarmonie von freier und unbewusster

Tätigkeit in der Identität.

20 Schelling: System des transzendentalen Idealismus, S. 509 (178f.).

21 Vgl. Rölli, Marc: Gilles Deleuze Philosophie des transzendentalen Empirismus, Wien,

Berlin: Turia + Kant 2012, S. 79, Rölli verweist auf diese »kategoriale Regularität« der

transzendentalen Schemata, die »als genetische Bedingungen der Erfahrung fungie-

ren«, und so Wahrnehmungsräume determinieren. »Die Unverzichtbarkeit nicht-em-

pirischer, d.h. philosophischer Begriffe macht deutlich, worin die wahrhaft produkti-

ve Kraft des Schematismus besteht: in seiner immanenten Empirismuskritik«. Wie in

Kants Geschmacksurteil, wird bei Schelling die Einbildungskraft nicht unter einem lo-

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Autopoiesis (Schelling) 71

ist der Begriff des Schemas nicht das vom Objekt abstrahierte Allgemeine. Es

ist vielmehr ein vermittelndes Element im Ausdruck, und es ist Träger der

Bildungsregel für die bestimmende Anschauung. Darum liegt im Schema-

tismus als aktive Bildung von Schemata auch ein Zugang zum Formprozess

selbst. Denn das Schema ist weder allgemein noch individuell, sondern birgt

die angeschaute Regel der Genese empirischer Gegenstände.22 So bietet der

Schematismus die Möglichkeit das unbedingte der empirischen Natur als

ursprünglichen Bildungsprozess nachzuvollziehen.23

Schellingunterscheidet sehrwohl zwischenGeist undPhysis, sieht sie aber

verschränkt in einer parallelen Produktion. Die natürlichen Erscheinungsfor-

mendes Absoluten umfassen sowohl die nichtphysikalischen oder idealenRei-

hen als auch die physikalischen oder realen Reihen. Interessant dabei ist, dass

es keine top-downStruktur gibt; es gibt keine übergeordneten idealen Reihen,

im Sinne der platonischen Formen.Die realen Reihen sind keine Abbildungen

des Idealen, sondern tragen in sich die Verschränkung beider.

Das Prinzip der Selbstorganisation des Organismus dient Schelling als

Modell für ein allgemeines dynamisches System. Dynamisch bedeutet hier,

dass unterschiedliche Elemente miteinander korrespondieren und kooperie-

ren. Dabei geschieht es, dass die gegebenen Elemente ein Gefüge bilden und

sich in einer neuen Form potenzieren. Dies trifft auch für dieWissenschaften

zu,welche selbst eine organische Struktur aufweisen.So versteht Schelling die

Natur- und Transzendentalphilosophie, einzig als Exponenten einer Allein-

heitslehre. Bleibt bei Kant der Organismus, als Maxime der reflektierenden

gischen Begriff zusammengefasst, sondern frei schematisiert. Schellings Schematis-

mus dient nicht der intellektuellen Abstraktion, sondern soll vereinen, was die Reflek-

tion trennt.

22 Kant: Kritik der Urteilskraft, S. 381, B146/A144, Die Freiheit der Einbildungskraft liegt in

der Subsumtion ohne Begriff. Vgl. Krämer, Sybille: Figuration, Anschauung, Erkennt-

nis: Grundlinien einer Diagrammatologie, Berlin: Suhrkamp 2016, S. 247f. Über Sche-

matismus unddie räumlichenRelationen imErkenntnisprozess. Vgl. Schelling: System

des transzendentalen Idealismus, S. 617f. (288f.), Der Schematismus ist dank der Ein-

bildungskraft frei und bringt getrenntes zusammen. Dies zeigt sich auch als Offenba-

rung in der Kunst.

23 Schelling: System des transzendentalen Idealismus, S. 498 (167), Im Organismus, ›als

Anschauungsart der Intelligenz‹, wird alles zumObjekt. Die Intelligenz ist in ihrer Pro-

duktion nicht frei, sondern eingeschränkt. S. 499 (169), »Denn insofern die Intelligenz

bewußtlos produziert, ist ihr Organismus mit ihr unmittelbar identisch, so daß, was

sie äußerlich anschaut, ohne weitere Vermittlung durch den Organismus reflektiert

wird.« S. 505–511 (174-181), Von der Reflektion zum absoluten Willensakt.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 Technik als Problem des Ausdrucks

Anschauung, eine regulative Kategorie, verweist Schelling, mit seinem Kon-

zept der produktiven Anschauung, auf die transzendentale Dimension des

Organismus, als eine Potenz der Vermögen.24

»Das ideelle Prinzip für sich wäre reines Denken, das reelle reines Sein. Al-

lein das von außen sollicitierte Indifferenzvermögen des Organismus setzt

Denken und Sein immer wieder gleich. Denken synthesirt mit Sein aber ist

anschauen. Das Anschauende ist die Identität selbst, welche hier in der re-

flektierten Welt wieder die Indifferenz des Idealen und Realen darstellt.«25

Während das identische, also empirische Wissen, Begriffe ordnet und sich

mit Inhalten auseinandersetzt, erkennt das synthetische Wissen das Verhält-

nis zwischen Gegenstand und Begriff. Aber nur wenn Form und Inhalt als

Einheit im Denken und im Sein vermittelt sind, ist identisches auch syntheti-

sches Wissen im Sinne von Erkenntnis. Die ursprüngliche Übereinstimmung

von Objekt und Begriff geht im Bewusstsein verloren, wobei im Urteil die

Trennung wiederaufgehoben werden soll.26

Wir erinnern uns, dass Kant mit dem teleologischen Prinzip die Biowis-

senschaften stärkte, gleichzeitig aber die ultimative erkenntnistheoretische

Grenze betonte. Über diese Grenze setzt sich Schelling hinweg. Im Gegenteil,

es ist sogar ein Element des organischen Prinzips, das ihm als Ausgangspunkt

für seinen Identitätsgedanken dient. Allerdings ist es nicht die Zweckhaf-

tigkeit der organischen Natur, mit der Schelling argumentiert, in erster

Linie ist es der angeschaute Widerspruch im Organismus, der Schellings

philosophischen Entwurf begründet.

»Der ganze Zauber, welcher z.B. die organische Natur umgibt, und den man

erst mit Hilfe des transzendentalen Idealismus ganz zu durchdringen ver-

24 Vgl. ebd. S. 558 (229), Schelling setzt die Einbildungskraft als vermittelnde Instanz um

Kants Antinomie zwischen reflektierender und bestimmender Anschauung aufzulö-

sen. »Jenes Vermögen also, was wir indes Einbildungskraft nennen, wird in jenem

Schweben auch notwendig etwas producieren, das selbst zwischen Unendlichkeit und

Endlichkeit schwebt, und was daher auch nur als ein solches aufgefaßt werden kann.«

25 Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: Philosophie der Kunst, (Aus dem handschriftli-

chenNachlass), [1802/05], SW,Abt. 1 Bd. V, Stuttgart, Augsburg: Cotta 1859, S. 515, Herv.

i. Org.

26 Schelling: System des transzendentalen Idealismus, S. 363 (33) und S. 364 (34), »[…] ei-

nen Punkt zu findenwo das identischeWissen zugleich synthetisch ist, soviel als: einen

Punkt finden, in welchem das Objekt und sein Begriff, der Gegenstand und seine Vorstellung

ursprünglich, schlechthin und ohne alle Vermittlung Eins sind.« Herv. i. Org.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Autopoiesis (Schelling) 73

mag, beruht auf demWiderspruch, daß diese Natur, obgleich Produkt blin-

der Naturkräfte, doch durchaus und durchein zweckmäßig ist. Aber eben

dieser Widerspruch, welcher durch die transzendentalen Grundsätze [des

Idealismus] a priori sich deduzieren läßt, wird durch die teleologischen Er-

klärungsarten aufgehoben.«27

Ausgehend vonder ursprünglichen Identität vonSubjekt undObjekt zeigt sich

die Natur als ideal-realer Ausdruck des Absoluten, das auf sich selbst zurück-

geworfenwurde.Die zweckmäßige FormdesOrganismus vermittelt nicht nur

eine innere Freiheit, sondern ist tatsächliche Kopula, die das Notwendige und

Freie bindet.Dass die Figur des fundamentalenWiderspruchs in Erscheinung

tritt, begründet Schellings Projekt einer, der Natur zugewandten, Transzen-

dentalphilosophie.

Individuation

Als Schelling im Jahr 1809 die Frage nach der Freiheit behandelt, problemati-

siert er damit nicht nur den Identitätsgedanken, sondernbefasst sich auchmit

dem Individuationsproblem. Schelling geht davon aus, dass es eine ursprüng-

liche Identität gibt, die sich erst in zweiter Instanz in die Elemente, aktiver

Geist und trägeMaterie ausdifferenziert.Dabei lässt sich imAusdruck, also im

Naturprodukt, nachvollziehen, wie diese Trennung zu verstehen ist. Die Frei-

heit im Sinne einer Kraft, spielt in diesem Vorgang eine wichtige Rolle.28 Die

Betonung liegt dabei auf der dynamischen Verschränkung physikalischer, al-

so deterministischer, und geistiger, also freier, Elemente. Hier liegt wohl eine

besondereAnziehungskraft in SchellingsWerk; IainHamiltonGrant beispiels-

weise, verweist auf die Qualität einer Naturphilosophie, bei der die Trennung

von organischer und anorganischer Materie aufgehoben wird. In seiner Les-

art ist der idealistische Ansatz auf den Kopf gestellt, da dem physikalischen

27 Ebd. S. 608 (278f.).

28 Schelling: PhilosophischeUntersuchungen über dasWesen dermenschlichen Freiheit,

S. 351 (46), Alle Dinge haben Tätigkeit, Leben und Freiheit zum Grunde. Nicht nur Ich-

heit ist alles, sondern auch alles ist Ichheit. Vgl. S. 411f. (102f.), Schelling versucht die, von

Heidegger als Seynsfuge bezeichnete, Differenz vonGrund und Existenz imUngrund, al-

so in einer absoluten, vorausgehenden Indifferenz zu binden. Vgl. Heidegger, Martin:

Schelling: VomWesen der menschlichen Freiheit (1809), Vorlesungen 1919–1944, GW

Abt. II Bd. 42, hg. v. Ingrid Schüßler: Vittorio Klostermann 1971, S. 278f.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 Technik als Problem des Ausdrucks

Element Aktivität zugestanden wird. Für diese Interpretationsweise spricht,

dass Schelling die ideelleOperationalität nicht als intrinsischeEigenschaft des

Ichs,alsonicht als Ich-Substanz,sondernalsPotenzerklärt.29DiedemSubjekt

zukommende geistige Fähigkeit speist sich nicht einfach aus einer virtuellen

Quelle, sondern ist etwas, das erst aus der allgemeinenNaturdynamik hervor-

geht. Das selbstbewusste Subjekt ist eine Potenz, und zwar eine, die sich aus

der dynamischen Geist-Materie Situation potenziert.

Da Schelling dieNatur als Prozess undWerden begreift, ist für ihn die Fra-

ge danach, wie dieses Werden vor sich geht, selbstverständlich wichtig. Oh-

nehin ist der Individuationsprozess eines der Hauptprobleme in der Natur-

philosophie. Schelling bezeichnet dasjenige, aus dem sich die Existenzformen

abheben, als dunklen Grund. »Ohne dies vorausgehende Dunkel gibt es keine

Realität der Kreatur; Finsternis ist ihr notwendiges Erbteil.«30 Das ursprüng-

liche Dunkel ist der Grund, mit dem sich die Schöpfung einer realexistieren-

denWelt vollziehen kann. Das Konstruierende selbst, ist aber ein System, das

sich aus demvorausgehendenDunkel unddem ideellen Licht zusammensetzt.

Der natürlichen Aktivität dieses Systems verdankt sich das unendliche Spek-

trum der empirischen Gegenstände. Mit empirischen Gegenstand meine ich

die Existenzformen, wie wir sie erkennen und intellektuell bestimmen, also

denMaulwurf oder den Rasenmäher.Diese empirische Erfassung verweist, so

Schelling, aber nur auf die verstorbene Tätigkeit der unendlich produktiven

Natur.

Sicherlich stößtmanbei Schelling auf die semantisch aufgeladeneSprache

der Romantik, was uns aber nicht davon abhalten sollte, seine Überlegungen

zur Individuation nachzuvollziehen. Die dynamische Materie ist das »sinnli-

che und sichtbare Kind der Natur«,31 das positive Prinzip, dem sich die Exis-

tenz individueller Körper verdankt. Schellings Naturphilosophie beruht nicht

mehr aufdemWissenüberdieKörper, sondern reflektiert aufdieDynamikdes

Grundes dieser Körper.32 Was Schelling als die negativen Prinzipien der real-

existierenden Gegenstände bezeichnet, ist nichts anderes als die Vielheit der

29 Grant, IainHamilton: Philosophies ofNature after Schelling, London: Continuum2006,

S. 18f.

30 Schelling: PhilosophischeUntersuchungen über dasWesen dermenschlichen Freiheit,

S. 360 (55), »Alle Geburt ist Geburt aus Dunkel ans Licht.«

31 Schelling: Von der Weltseele, S. 371.

32 Grant: Philosophies of Nature after Schelling, S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Autopoiesis (Schelling) 75

physikalischen Eigenschaften, wie die Masse, die Elastizität oder das Dichte-

verhältnis.Diese heterogenenAusdrucksformenbilden innerePolaritätenund

werden als Gefüge dabei selbst zu einem negativem Pol. Negativ sollte hier

nicht alsmoralische Bewertungmissverstandenwerden, es war nämlich gera-

de Schelling, der die Materialität der Natur aufwertete. Die Bezeichnung ne-

gativ verdankt sich einer Denktradition, in der nur das Unkörperliche, Göttli-

che oder Ideale mit Begriffen wie rein, gut oder hell besetzt wurde. Bei Schel-

ling ist der Gedanke des Hellens aber auch an die Eigenschaften des Lichts ge-

knüpft.Das Sonnenlicht ist eine Strahlung,die unfassbar ist; es ist unsichtbar,

bis es auf feste Gegenstände trifft, diese aufhellt und sich dabei als Teil eines

Spektrums ausdrückt. Die negativen Prinzipien betreffen die Zugehörigkeit

zur physischenWelt als heterogen und polarisiert. Diese dunkle, oder nennen

wir sie lieber farbigeWelt, ist dasDiskontinuierliche,dasauchdie aktiveKeim-

zelle im Natursystem darstellt.

Vereinfacht lässt sich der ontogenetische Prozess bei Schelling folgender-

maßendarstellen.Es gibt ein gestaltloses, aber energetischesKontinuum;die-

ses ist ohneZentrumund indifferent in seinenBewegungen.33UmdasVokabu-

lar Schellings anzuwenden, nennen wir diesen kontinuierlichen Strom Gott.

Schellings Gedanke geht nun folgendermaßen: Für die Schöpfung einer Welt,

in der es Freiheit gibt, braucht es eine Polarität, also dieWahloption zwischen

demEinen (Guten) und demAnderen (Bösen). Es braucht einfach die prinzipi-

elle Möglichkeit der Komposition heterogener Elemente. Gott ist also absolut

frei und kann sich kontinuierlich ausbreiten; nichts steht ihm im Wege, aber

es ereignet sich auch nichts. Soll dieser freie Gott schöpferisch tätig werden,

braucht es neben seiner kontinuierlichen Helligkeit etwas, das ihn aufweckt,

ihn stört und seinen Strom unterbricht. So nimmt Schelling an, dass es ne-

ben der reinen Helligkeit, auch ein dunkles Prinzip im Sinne einer rohen Na-

turkraft gebenmuss. Es braucht eben ein asymmetrisches System, damit sich

Strukturenbildenkönnen.DaGott aberdie reineLiebe ist undnicht selbst eine

dunkle Kraft sein kann, folgert Schelling:

»Dieser Grund seiner Existenz, den Gott in sich hat, ist nicht Gott absolut be-

trachtet, d.h. sofern der existiert; denn er ist ja nur der Grund seiner Existenz,

33 Vgl. Schelling: Erster Entwurf eines Systems der Naturphilosophie, S. 31, Das Gestalt-

lose ist das Flüssige und das Flüssige besitz keine Form.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 Technik als Problem des Ausdrucks

Er ist die Natur – in Gott; ein von ihm zwar unabtrennliches, aber doch un-

terschiedenes Wesen.«34

Das Phänomen der Physis ist der Konflikt der Kräfte als Bruchmit demKonti-

nuum.Wir können uns das ungefähr so vorstellen, dass sich in der göttlichen,

energiegesättigten Kontinuität einMikrokörnchen ablagert,was zur Keimzel-

le wird.Das,was Schelling das dunkle Prinzip nennt, ist nicht Gott selbst, aber

es ist einTeilGottes.35DasgöttlicheoderdasabsoluteSein istwie eineübersät-

tigteLösung,einKontinuumvoll potentiellerEnergieundsichverbrauchender

Kaskaden. Erst die Verunreinigung oder die Störung löst den Gestaltungspro-

zess aus. Dabei agiert Gott nicht gegen das dunkle Element, es ist gerade die

Trägheit und Passivität Gottes, die es dem dunklen Prinzip gestattet ein Zen-

trum zu formen.36

Was sich dann gebunden im Gegenstand zeigt, ist die Polarität, als Arran-

gements der sich widerstreitenden Prinzipien Licht und Schwere. Das von

Schelling postulierte Licht, als das helle Prinzip des dialektischen Prozesses,

ist »das in die Natur scheinende Ideale«.37 Schelling verweist uns auf den

sich ausbreitenden, energetischen Strom als erste Kraft der Natur. Dieser

Kontinuitätssog, als das »Absolutflüssige«, würde in ungehemmter Form nur

ein Potential darstellen.38 Denn eine Kraft im Vakuum läuft nicht nur ins

34 Schelling: PhilosophischeUntersuchungen über dasWesen dermenschlichen Freiheit,

S. 358 (53), Schelling unterscheidet zwischen Existenz und Grund und führt diese in ei-

ner Indifferenzwieder zusammen. Vgl. ebd. S. 359 (54), »[…] daß die Dinge ihren Grund

in dem haben, was in Gott selbst nicht Er Selbst ist, d.h. in dem, was Grund seiner Exis-

tenz ist.« Herv. i. Org.

35 Vgl. Martin, Katharina D.: »Organisation und Konkretion. Die Technik als Problem

des Ausdrucks in der Philosophie«, in: Rebekka Ladewig/Angelika Seppi (Hg.), Milieu

Fragmente Technologische und ästhetische Perspektiven, Leipzig: Spector Books 2020,

S. 41–48, hier S. 43.

36 Heidegger: Schelling: VomWesendermenschlichen Freiheit, S. 277, »Gott kanndas Bö-

se nicht nichtsein lassen; er muß das Böse zulassen. […] Gott läßt den gegenstrebigen

Willen des Grundes wirken, damit jenes sei, was Liebe einige […]. Auf demGrunde die-

ser absoluten Freiheit ist das Böse metaphysisch notwendig.«

37 Schelling: Philosophie der Kunst, S. 507.

38 Schelling: Erster Entwurf eines Systems derNaturphilosophie, S. 261, »DieWirklichkeit

des dynamischen Processes für jedes einzelne Product ist bedingt durch Mittheilung,

welche imUniversum ins Unendliche statthat, und deren allgemeinesMedium für den

uns bekannten Theil desUniversumsdas Licht ist.« Vgl. ebd. S. 247, 261, Für Schelling ist

die Sonne, mit ihrer Licht- andWärmestrahlung, die höhere Affinitätssphäre der Erde.

An die Schwere der Welt gebunden, entsteht ein ortloser Anziehungspunkt. Der sich

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Autopoiesis (Schelling) 77

Leere, sie ist eigentlich gar keine Kraft mehr. Es braucht alsomindestens zwei

Elemente, damit Kräfte sich als Kräfte ausdrücken können.

Ein Objekt ruftWirbel in einer Strömung hervor.

Dieser erste Individuationsvorgang zeigt sich in der Natur als ein steti-

ges Werden. Dabei sorgt die Materie, als temporärer Ausdruck der Prozes-

se, gleichzeitig dafür, dass potentielle Energie des idealen Stroms aktualisiert

wird.Die ursprünglicheDuplizität des Absoluten aktualisiert sich in der Form

realexistierenderDifferenzen.39WasSchelling hier beschreibt, ist der Vorgang

der wiederholten Festschreibung als Ausdruck, der wiederum als Antrieb der

unendlichen Tätigkeit des Idealen dient. Es handelt sich hier um die Darstel-

lung einer Autopoiesis in Form eines asymmetrischen Systems. Das Phäno-

ausbreitende Strom des indifferenten wird polarisiert und auf sich zurückgeworfen.

Die absolute Kopula, welche die Einheit und die Vielheit zusammenhält, wird selbst

zum Kontraktionspol. Mit dem Band, welches die Idee mit der Wirklichkeit verbindet,

entsteht aus dem reinen Geist ein vernünftiger Geist.

39 Schelling: Erster Entwurf eines Systems der Naturphilosophie, S. 17f. Vgl. Schelling:

PhilosophischeUntersuchungenüber dasWesendermenschlichen Freiheit, S. 381 (73),

»Gottes Wille ist, alles zu universalisieren, zur Einheit mit dem Licht zu erheben oder

darin zu erhalten; der Wille des Grundes aber, alles zu partikularisieren oder kreatür-

lich zu machen.«

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 Technik als Problem des Ausdrucks

men derMaterie ist dabei eine »unbekannteWurzel«, das Dunkle und Schwe-

re, das sich als Keim einrichtet.40

Wirkommen jetzt auf einKernargument inSchellingsPhilosophie zu spre-

chen,nämlich dass alleDinge eineBindung zudieser erstenDuplizität bewah-

ren. Im Organismus zeigt sich dies in besonders reiner Form, denn nur dort

bestätigt sich diese Kopula fortwährend selbst. Dort zeigt sich der »Mikrokos-

mos« und die »vollendete Darstellung des allgemeinen Lebens der Substanz

in einem besonderen Leben«.41 Der Organismus trägt also nicht nur die erste

Duplizität in sich, er ist in der Lage die Aktivität der ersten Duplizität zu re-

produzieren.Heterogene,molekular zusammengesetzte Körper jeglicher Art,

gehen auf einen ursprünglichen Konflikt zweier konträrer Tendenzen zurück.

Die Autopoiesis verdankt sich einer systemischen Dynamik, wobei die physi-

schen Individuationen denOrganismen und der Vernunft vorausgehen.Diese

Form der Auslegung der Entwicklungsstufen erklärt Lebewesen nicht biozen-

trisch, sondern im Rahmen einer transzendentalen Physik. Darum ist Schel-

ling auchweniger darumbemüht, denOrganismus anatomisch, also in seinen

Teilen zu untersuchen. Er versteht das autopoietische Vermögen des organi-

schenMaterials nicht empirisch, sondern sieht in ihmden realenAusdruckdes

Absoluten. In seinenAugen ist dieNatur ein Abbild des realwirkendenGeistes,

das auf das allgemeine Prinzip der Autopoiesis verweist.42

Das Prinzip der Individuation ist eng mit der Frage nach der Freiheit

verknüpft. Kommen wir ruhig noch einmal auf diesen Aspekt zu sprechen.

Wir erinnern uns, erst die Spielregeln, also die Begrenzung, individuiert einen

Spielverlauf, mit einem mehr oder weniger großen Freiraum. Ein Spiel ohne

Freiheitsgrad wäre gänzlich vorherbestimmt und würde sich vermutlich kei-

ner großen Beliebtheit erfreuen. Andererseits gibt es auch Spiele, bei denen

allein der Zufall bestimmt. Bei einem reinen Glücksspiel, wie der Lotterie

beispielsweise, besteht meine Freiheit hauptsächlich darin, zu entscheiden,

ob ich nun spiele oder mein Geld lieber anders verwende. Wäre die Welt also

nichts anderes als ein großer Zufallsgenerator, läge meine Freiheit einzig

40 Schelling: Von der Weltseele, S. 359, »Das Dunkelste aller Dinge, ja das Dunkel selbst

nach einigen, ist dieMaterie. Dennoch ist es eben diese unbekannteWurzel, aus deren

Erhebung alle Bildungen und lebendigen Erscheinungen der Natur hervorgehen.«

41 Schelling: Von der Weltseele, S. 374.

42 Vgl. Rölli: Kritik der anthropologischen Vernunft, S. 135, Schelling erklärt die Natur im

Sinne eines autonomen Subjekts, dasMaterie von innen heraus, in »einem Fluidum des

Lebens schlechthin« organisiert, und der Individualisierung als höchstes Ziel jeder Or-

ganisation entgegenstrebt.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Autopoiesis (Schelling) 79

darin, Dinge nicht zu tun. Wie eine solche Freiheit der Verweigerung ausse-

hen kann, sehen wir an Melvilles Bartleby, der Schreiber: eine Geschichte aus der

Wall Street.43 Bartlebys formelhafte Äußerung Ich möchte lieber nicht ist eine

positiv verfasste Negation, mit der es ihm gelingt, sich seinem Arbeitgeber

zu verweigern, ohne auf eine offene Auseinandersetzung einzugehen. Bart-

leby affirmiert seine Freiheit, indem er vor den Augen aller Mitarbeiter, ganz

allmählich, sein eigenes Territorium der Auflösung einnimmt.

Im Hinblick auf den Aspekt der Freiheit stoßen wir bei Schelling auf die

Begriffe Wille und Kraft. Zunächst lässt sich zwischen dem Willen und dem

Wollen unterscheiden. Dass die alleinstehende Äußerung Ich will eine Kraft

ausdrückt, wissen wir spätestens, seit die Band Rammstein einen Song mit

diesem Titel veröffentlicht hat. Dabei geht es vor allem um das Zentrum des

Willens, das Ich. Ein Ziel von Rammstein war es wohl auch, die ursprüngli-

che Kraft des Wollens zu versinnlichen, worauf wir diese Kraft richten, kann

imGrunde offenbleiben.Der Satz IchwillMathematik studieren,besitzt ein Zen-

trum, also ein Ich, und eine Richtung, denn derWillen richtet sich auf ein Ob-

jekt, in diesemFall dasMathestudium.Diese Ausrichtung kann aber auch,wie

bei Bartleby, den Willen selbst zu einer Negation machen, also Ich will nicht.

Nun ist es so, dass der reine Wille, von dem Schelling spricht, noch nicht ein-

mal die Formdes Ichwillbesitzt.DerWille ist eine reineKraft oder intrinsische

Unruhe, ohne Zentrum, und damit auch noch ohne eine Richtung.

Kurz gesagt, der Urgrund der Existenz ist das absolut Indifferente, ein

zeitloser, rotierender,neutralerWille.Erstmit demAkt der Selbstbestimmung

oder Selbstorganisation, bildet sich ein Zentrum als Mikrokorn oder Keim;

auf dieses Zentrum kann sich der freie Wille richten. In der sich zentrifugal

ausbreitenden Kraft des Absoluten, formiert sich eine anziehende Mitte als

Pol, als ein Ich will. Jetzt individuiert sich Natur als selbstständiges System,

das sich immerwieder in sich zurückzieht.NachSchelling verdankt sich unser

Dasein der permanenten Aktivität der Natur, die dem Vorgang der Atmung

ähnelt.

»Diese Bewegung läßt sich auch als eine Systole und Diastole vorstellen. Es

ist eine völlig unwillkürliche Bewegung, die einmal angefangen sich von sel-

ber wieder macht. Das Wiederbeginnen, Wiederaussteigen ist Systole, ist

43 Melville, Herman: Bartleby, der Schreiber: eine Geschichte aus der Wall Street, Frank-

furt a.M., Leipzig: Insel 2005. Vgl. Deleuze, Gilles: Bartleby oder die Formel, Berlin:Mer-

ve 1994.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 Technik als Problem des Ausdrucks

Spannung, […] das Zurückgehen auf die erste Potenz ist Diastole, Erschlaf-

fung, auf die aber unmittelbar neue Zusammenziehung folgt. Also ist hier

der erste Puls, der Anfang jener durch die ganze sichtbare Natur gehenden

alternierenden Bewegung, des ewigen Zusammenziehens und des ewigen

Wiederausbreitens, der allgemeinen Ebbe und Fluth.«44

Innerhalb dieser Dynamik ist es der Trieb, der ein Motiv für die freie Selbst-

bestimmung bietet.45 Der Wille wird von dem Trieb herausgefordert sich auf

sich selbst bzw. ein Objekt zu richten. Er wird genötigt etwas zu wollen, was

seine Kraft in ein Sollen, also in eine Tätigkeit verwandelt.46 Mit der Intentio-

nalität wird die Idee ins Anschauen und das Anschauen ins Bewusstsein ge-

setzt, und die unendliche Freiheit des ursprünglichenWollens in die Endlich-

keit gezwungen.Die ursprüngliche Kraft wäre körperlos und unendlich,wenn

die unwillkürliche Anschauung nicht gestaltend wirken würde. Alles Hervor-

bringen erscheint als Form oder Bild des Objekts; das Wollen selbst, lässt sich

nur anhand der Bezüge und Polaritäten erkennen. Im Zustand der Schwebe

zwischen ideeller und reeller Reihe ist der Trieb also ein Vektor im Individua-

tionsprozess.

Der freie Wille kann seine autopoietische Kraft nur bündeln und ausrich-

ten, wenn der Trieb als Direktive diese Fähigkeit entfaltet. Möchte man hier

alles auf ein Prinzip zurückführen, dann ist das die Störung des Kontinuums

durch etwasDiskretes,Singuläres.Gott, Licht, reine Freiheit, oder reinerWille

sind sämtlich Bezeichnungen für das Kontinuierliche ohne Polaritäten. Hier

finden sich noch keine Gegensätze, auch nicht die von Freiheit und Notwen-

digkeit. Schelling sieht in der Willensfreiheit des Individuums ein Argument

dafür, Freiheit transzendental bestimmen zu können. Die Erscheinung der

menschlichen Freiheit, beispielsweise als Ich will Mathematik studieren, ist die

44 Vgl. Schelling, FriedrichWilhelm Joseph:DieWeltalter Bruchstück, [1813/15], SW,Abt. 1

Bd. VIII, S. 231.

45 Vgl. Žižek, Slavoj: »The Abyss of Freedom«, in: ders. (Hg.), The Abyss of Freedom/Ages

of the World, Ann Arbor: University of Michigan Press 1997, S. 1–104, hier S. 11, 16, Es

gibt einen spontaner Bruch der Symmetrie; Freiheit verwandelt sich in Kontraktionen.

46 Schelling: System des transzendentalen Idealismus, S. 542 (212), 547 (217). Vgl. ebd.

S. 560 (230), »Die Richtung auf ein äußeres Objekt äußert sich also durch einen Trieb,

und dieser Trieb entsteht unmittelbar aus demWiderspruch zwischen dem idealisie-

renden und dem anschauenden Ich und geht unmittelbar auf die Wiederherstellung

der aufgehobenen Identität des Ichs.«Herv. i. Org. Vgl. ebd. S. 576 (246), ImWillen liegt

Freiheit.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Autopoiesis (Schelling) 81

einzige Form, in der sichWille ausdrücken kann.47 Der reineWille kann nicht

als absoluter erscheinen, nur mit einem Zentrum und einer Richtung kann er

Gestalt annehmen.

Bei Schelling stößtman immerwieder auf die Beschreibung eines Systems

aus Kontinuierlichem und Diskretem. Dieses System betrifft das Individua-

tionsprinzip, das Schelling sowohl in physischer als auch geistiger Aktivität

nachvollziehbar macht. Immer braucht es die Kooperation des Diskreten und

Kontinuierlichen; es gibt immer beides, die flüssige Kraft, den idealen Strom

oder reinen Willen, und das Dunkle, Triebhafte oder Störende, als Keimzelle

für ein dynamisches System.

Organismus als Potenz

Bei Schellings Ausdrucksmodell sind zwei Aspekte auffallend. Erstens, Schel-

ling erklärt Natur als Prozess und fortwährende Autopoiesis, und zweitens,

denkt er in Gefügen und Potenzen. Damit überhaupt Gegenständliches exis-

tieren kann, dafür braucht es die Verschränkung des Idealen und der Physis.

Der natürliche Ausdruck bestimmt sich aus einer erstenDuplizität heraus und

manifestiert sich in Gefügen aus sich opponierenden Kräften.48 Wir werden

mit Simondon noch näher darauf eingehen, was es genau mit dieser Art des

Systems auf sich hat. An dieser Stelle möchte ich nur kurz anmerken, dass die

operative Bindung eines solchen Systems es erlaubt, potentielle Energien zu

aktualisieren und neue Strukturen hervorzubringen.

FürSchelling istGenese eineFormderPotenzierung,wobei einfacheMate-

rie und komplexe Organismen nur unterschiedliche Potenzen darstellen. Der

höhere Organismus ist dabei die Potenz aus der Basis der physischen Katego-

rien und den Exponenten der Anschauungsformen.Demnach ist unsere Exis-

tenz inklusive unserer Anschauungsformenmit der Existenz der Materie ver-

schränkt. Was wir erhalten, ist ein Modell, in dem der unfruchtbare Körper-

Seele Dualismus in autopoietischer Aktivität aufgeht.

Schelling erklärt den Organismus als Körper, der durch »stete Aufein-

anderfolge zersetzender und widerersetzender Prozesse« von »der positiven Ur-

47 Vgl. ebd. S. 557 (227), Über die Gerichtetheit und die Freiheit des Wollens.

48 Vgl. Schelling: Einleitung zu seinem Entwurf eines Systems der Naturphilosophie,

S. 288.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 Technik als Problem des Ausdrucks

sache des Lebens« angetrieben wird.49 Dabei bildet sich ein besonderes

Verhältnis zwischen Außenwahrnehmung und innerem Eindruck. Denn im

Organismus wirkt die Umwelt nicht allein in seinem Kausalnexus, die In-

nen/Außenbeziehung erhält sich auch anhand von Erregungszuständen. So

scheint für Schelling der wesentliche Unterschied zum mechanischen Ding

auch in der Form der Rezeptivität zu liegen. Das Besondere an den Orga-

nismen ist, dass diese sich durch Bewegungen charakterisieren, die nicht

allein auf physische Eigenschaften zurückzuführen sind.50 Diese besondere

Fähigkeit ist Ausdruck ursprünglicher Potenzierungsprozesse des Seins.

»Das Erste, was wir als Funktion des Lebensprinzips ansehenmüssen, ist der

rastlose Umtrieb, in welchem es die tierischen Flüssigkeiten enthält; denn

das Flüssige hat die Natur als das eigentliche Element des Lebens jedem Le-

bendigen als das Innerste zugeteilt, wodurch der Körper, der als starr sonst

überall nur Gefäß und Gerüste ist, eigentlich erst zum beseelten wird.«51

Der Organismus vollzieht Bildung durch Gerinnung, also als Übergang von

flüssigen zu festen Formen. Die inneren Flüssigkeiten sind in Bewegung und

der Körper, der sonst nur unflexibles »Gefäß und Gerüste« wäre, wird belebt

und beseelt.52 Demnach ist im Lebewesen also immer noch etwas des Konti-

nuierlichen als reiner rotierenderWille bewahrt.

Wenn Schelling nun sagt, dass alles Anschauliche sich in einer Kombina-

tion negativer Prinzipien ausdrückt, dann meint er damit die heterogene An-

ordnung, die immer dem reinen, positiven Prinzip entgegengesetzt ist. Die

Rose in meinem Garten lässt sich als heterogene Zusammensetzung bezeich-

nen; siekann imProzessderPhotosynthesedieEnergiedesLichtsumwandeln,

und sie trägt selbst Polaritäten in sich. IhreWurzeln wachsen in der Erde und

ihre Blätter wenden sich demLicht zu. In diesemSinne lassen sich alle Gegen-

stände als eine Kombination von sich widerstreitender Tendenzen begreifen.

Jedes Ding ist eine polarisierte Form der Existenz und bildet damit einen Ge-

genpol zur virtuellen Kontinuität.

49 Schelling: Von der Weltseele, S. 539, Herv. i. Org.

50 Vgl. Schelling: Erster Entwurf eines Systems der Naturphilosophie, S. 149.

51 Schelling: Von der Weltseele, S. 546. Vgl. ebd. S. 382f., S. 411, und S. 537, »Jede Bildung

in der organischen wie in der anorganischen Natur geschieht durch einen Übergang

der Materie aus flüssigem in festen Zustand.«

52 Ebd. S. 546.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Autopoiesis (Schelling) 83

Zahlreiche tierische Fähigkeiten,wieWachstumoderRegeneration, lassen

sich anhand chemischer Prozesse nachvollziehen, und dennoch lässt sich Le-

ben nicht als Eigenschaft vonMaterie oder als rein chemisches Ereignis nach-

vollziehen. Schelling geht über einen naturalistischen, reduktionistischen Er-

klärungsansatz hinaus, indem er das Verhältnis von Natur und Chemie syste-

misch begreift. Die Natur ist keine Chemikerin im Labor, die unsereWelt syn-

thetisch herstellt; die Beziehung zwischen Natur und Chemie ähnelt eher der

zwischenSprache undGrammatik.53Das ist ein interessanterGedanke, vor al-

lem wenn wir davon ausgehen, dass Naturkraft die Energie für den Ausdruck

alsReiheoderStrombereitstellt.Darumdürfenwirwohl auchannehmen,dass

die Natur keinem festen Bauplan folgt. Denn spätestens seit der Gedichte des

Dadaismuswissenwir, dass ein Sprechakt, als Klangereignis, einen ganz eige-

nen Sinn generiert.

Schelling entwirft ein duales, dreistufiges Modell für die Hervorbringung

von Körpern, bei dem graduelle und qualitative Unterschiede entstehen. Die

Materie besitzt drei Dimensionen, die sich imRaum in drei unterschiedlichen

Verhältnissen der Kräfte und als Körper ausdrücken.54 Schelling hält den Ma-

gnetismus, die Elektrizität und die chemische Kraft für die allgemeinen Kate-

gorien einer organischen Physik des Naturgrundes. Dabei durchläuft die Na-

tur immer die drei Momente der Rekonstruktion der Materie.55 Aktive Mate-

53 Schelling: Erster Entwurf eines Systems derNaturphilosophie, S. 75. Vgl. Grant, IainHa-

milton: »Die Chemie der Finsternis«, in: ders., Die Natur der Natur (2018), S. 24–51, hier

S. 28, 29 Fn 13. Vgl. ebd. S. 45, »Es gibt keine Nachträglichkeit in der Chemie, nur Wer-

den, ausgedrückt in Potenzenmöglicher und unmöglicher Erfahrungen.« Herv. i. Org.

54 Vgl. Schelling, FriedrichWilhelm Joseph: AllgemeineDeduktiondes dynamischenPro-

cesses oder der Kategorien der Physik, [1800], SW, Abt. 1 Bd. IV, Stuttgart, Augsburg:

Cotta 1859, S. 4.

55 Schelling: Systemdes transzendentalen Idealismus, S. 496 (165), Drei Potenzen der An-

schauung: 1. Der einfache Stoff (die Apperzeption wird übertragen), 2. Materie (pro-

duktive Anschauung), 3. Organisation (zweite Potenz der produktiven Anschauung

auch Materie). Vgl. Schelling: Ueber den wahren Begriff der Naturphilosophie, SW,

Abt. 1 Bd. IV, Stuttgart: Cotta 1859, S. 101–103, Der Magnetismus (einpolig potenziert)

eignet sich zurAnlage starrer Körper.Die Elektrizität (zweipolig potenziert) breitet sich

Flächenartig aus. Die chemischen Kraft (mehrpolig potenziert) ist an das halbflüssige

Organ gebunden und ist Leben in Gestalt der Kopula. Verschiedene Sinnesarten unter-

scheiden sich nur graduell. Auch derOrganismus ist nur die höhere Potenz sichwieder-

holender Faktoren der Natur. Die Natur besteht nicht aus toter Ausdehnung, sondern

sie ist ein Ganzes als ein in sich zurückkehrender, verkörperter Geist.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 Technik als Problem des Ausdrucks

rie ermöglicht den stufenartigen Prozess, der sich anhand vonQualitätsunter-

schieden empirisch erschließen lässt.

Der Galvanismus wird von Schelling herangezogen, da er die Übergangs-

form zwischen diesen allgemeinen Kräften und der komplexen Fähigkeit der

Sensibilität darstellt. Innerhalbdieses Systems verweist die biologischeUnter-

scheidung von organischen und anorganischen Körpern nur noch auf unter-

schiedliche Stufen der Potenzierung im Naturprozess.56Wobei der Sprung in

die organische Materie sehr wohl eine Zäsur darstellt. Mit dem Netz, das sich

durch die Potenzen der physikalischen Kategorien ergibt, wird Kants Hierar-

chie der Vermögen allerdings aufgehoben.

Es ist also so, dass mit der Genese im Individuum sich immer eine Kräfte-

vielheit potenziert. Schellings Konzept der Potenzierung alsWachstums- oder

Bildungsmodell ist recht einleuchtend. In der Mathematik ist die Potenz das

Ergebnis desPotenzierens.Bei demRechenvorgangwird eineBasis a so oftmit

sich selbst multipliziert, wie es der Exponent n vorschreibt, also a3 ist gleich

a • a • a. Je größer der Exponent ist, desto mehr Faktoren gibt es, und desto

größer ist die Potenz. Diese Rechenart ist nicht kommutativ, d.h. man kann

die Werte von a und n nicht umkehren, ohne das Ergebnis zu verändern. Das

Besondere bei der Potenzrechnung ist der exponentielle Anstieg, bei dem, im

Gegensatz zum linearen Anstieg, die Wachstumskurve ab einem bestimmten

Punkt sprunghaft anwächst. Gilles Deleuze äußert sich zu Schellings Theorie

der Potenzen folgendermaßen:

»Das Wichtigste in Schellings Philosophie ist die Berücksichtigung der Po-

tenzen. Wie ungerecht die Kritik Hegels, in dieser Hinsicht, an den schwar-

zen Kühen. Von den beiden Philosophen ist es Schelling, der die Differenz

aus der Nacht des Identischen heraustreten läßt, mit noch feineren, man-

nigfaltigeren, entsetzlicheren Blitzen als denen des Widerspruchs: im Fort-

schreiten.«57

56 Schelling: System des transzendentalen Idealismus, S. 496 (165f.), »Und wenn der Gal-

vanismus, wie gesagt, der allgemeine Ausdruck des ins Produkt übergehenden Pro-

zesses ist, und Magnetismus, Elektrizität und chemische Kraft mit dem Produkt po-

tenziert die drei Kategorien der organischen Physik geben, so werden wir uns den Gal-

vanismus als die Brücke vorstellenmüssen, über welche jene allgemeinenNaturkräfte

in Sensibilität, Irritabilität und Bildungstrieb übergehen.«

57 Deleuze: Differenz undWiederholung, S. 243. Herv. i. Org. Vgl. Grant: »Die Chemie der

Finsternis«, S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Autopoiesis (Schelling) 85

Wird die Idee der Potenzen als Bildungsmodell verstanden, zeigt sich die

Anschlussfähigkeit von Schellings Überlegungen an Deleuzes Begriff der Fal-

te. Veranschaulichen möchte ich das an dem Beispiel der Papierfaltung, die

im Sinne einer Potenzierung vollzogen wird und dabei einen exponentiellen

Wachstumsverlauf aufweist. Die Funktion s50 beschreibt die fünfzigfache

Faltung eines Blatts Seidenpapier s. Das Papier wird also wiederholt gefaltet

und erhält dabei jedes Mal andere räumliche Ausmaße. Die Länge und Breite

reduziert sich und die Dichte wächst an; die Dichte, also die Höhe des gefal-

teten Papiers, erreicht schlussendlich eine Größe, die keine weitere Faltung

mehr erlaubt.Während zu Beginn die Veränderung gering ist, wächst mit der

letzten Verdopplung die Größe sprunghaft an. Dabei geht mit zunehmender

Dicke die Flexibilität verloren und derWiderstand gegen das Falten nimmt zu.

Es handelt sich umkeinen linearenAnstieg,was einGrunddafür ist, dass auch

ein tumoröser Wachstumsprozess ausgelöst werden kann. Dies Beispiel zeigt

uns auch, dass wir Potenzierung als topologischen Formprozess verstehen

können.

Fassen wir das eben Gehörte noch einmal zusammen. Der Vorgang des

Potenzierens steht also für das autopoietische Prinzip; die Individuation ist

der Vorgang bei demeineBasis, bestimmtdurch seinenExponenten,Faktoren

durchläuft, um sich zu potenzieren. Mit anderenWorten, die Basis verändert

sich aus sich selbst heraus. So solltenwir auch SchellingsGedanken verstehen,

dass die Organisation die »höhere Potenz der Kategorie derWechselwirkung«

darstellt, welche wiederum komplexe Organismen als »Akzidenzen« hervor-

bringt.58 Die Eigenschaft der Rezeptivität findet sich in der höheren Potenz

materieller Konkretisierung im Organismus.

Die Selbstorganisation des höheren Organismus, die sich in der zweck-

haften Ordnung heterogener Elemente zeigt, verweist auf das Bildungsprin-

zip der Natur selbst. In Ideen einer Philosophie der Natur erläutert Schelling den

Organismus als die notwendige und unteilbare Einheit von aufeinander wir-

kenden Teilen. BeimOrganismus sind »Form undMaterie unzertrennlich«, er

ist eine Organisation, die den Grund des eigenen Daseins sichert.59 In Kants

Abschnitt über die teleologische Urteilskraft wird der Organismus zunächst

als Prinzip der inneren, zweckmäßigen Anordnung erklärt.Wir haben gehört,

58 Schelling: System des transzendentalen Idealismus, S. 496 (165). Vgl. Grant: Philoso-

phies ofNature after Schelling, S. 11, Organisation ist eine Kraft oder Potenz sich selbst-

konstruierender Materie.

59 Schelling: Ideen zu einer Philosophie der Natur, S. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 Technik als Problem des Ausdrucks

dass dieses Prinzip ein ergiebiges Modell für die empirischen Wissenschaf-

ten bietet, aber kein transzendentales Prinzip der Erkenntnis darstellt. Kants

Transzendentalphilosophie führt so zu einer Naturphilosophie im Sinne einer

Wissenschaftsphilosophie. Schelling geht dagegen von einer ideal-realenWelt

aus, das heißt, der absolute Geist ist Teil aller Existenz.60 Er bedient sich dem

Begriff des Organischen, um ein allgemeines Prinzip der Identität im Einzel-

nen bestimmen zu können. Demnach sind Begriff und Erscheinung unzer-

trennlich, und zwar auch im einzelnen Organismus. Im Gegensatz zu Kant,

ist Schelling davon überzeugt Begriffe in Korrespondenz zur sinnlichen An-

schauung konstruieren zu können. Somit betrifft der Begriff des Organismus

nicht nur das systematische Wissen über die Körperlehre, sondern auch das

Erkenntnisvermögen selbst. Schellings Philosophie gründet auf die originäre

Identität imOrganismus, also A (Geist) = B (Materie), wobei er mit seiner Idee

der Potenzen eine neue logische Ordnung beschreibt, also A³ = (A=B).61 Orga-

nische Existenz ist realexistierende Einheit von freiem (geistigem) und deter-

miniertem (materiellem) Sein.

Für Schelling sind die ursprünglichen Produkte der Natur organisch, und

er führt deren Selbstorganisation und stetigesWerden auf eine ursprüngliche

Duplizität zurück.62 Hiermit erklärt sich die große Relevanz des Organismus

als theoretisches Modell.

»Jede Organisation ist ein Monogramm [als verschlungener Zug] jener ur-

sprünglichen Identität, aber um sich in diesemReflex zu erkennen,muss das

Ich sich unmittelbar schon in jener Identität erkannt haben.«63

60 Vgl. Schelling: Philosophische Untersuchungen über das Wesen der menschlichen

Freiheit, S. 348ff. (43ff.), Die grundsätzliche Idee des Pantheismus, als das »System,

welches Gott mit den Dingen, das Geschöpf mit dem Schöpfer vermengt« lehnt Schel-

ling nicht grundsätzlich ab, da es »die formelle Freiheit« zulässt. Er kritisiert aber Spi-

nozasmaterialistischen Pantheismus, als leblos, deterministisch und »einseitig-realis-

tisches System«.

61 Vgl. Hui, Yuk: Recursivity and Contingency, London, New York: Rowman & Littlefield

International 2019, S. 106.

62 Schelling: Erster Entwurf eines Systems der Naturphilosophie, S. 146, Die Erregbarkeit

zeigt sich als ständige Selbstproduktion. S. 159, Duplizität und Sensibilität sind gleich-

bedeutend. S. 157 Fn 1, Sensibilität ist für die organische Natur das, was der Dualismus

der zwei Grundkräfte für die unorganische Konstruktion ist.

63 Schelling: System des transzendentalen Idealismus, S. 611 (282).

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Autopoiesis (Schelling) 87

Mit anderen Worten, auch wenn meine Nachbarin und meine Großmutter

individuelle und endliche Wesen sind, enthalten sie noch stets etwas Un-

endliches und Unzerstörbares.64 Der autopoietische Körper als Individuum

verdankt sich einer vorindividuellen Selbstorganisation, die in der einzelnen

Existenz erhalten geblieben ist; nur imMenschen offenbart sich die Spaltung

der Prinzipien in dieser Form. Das individuierte Subjekt besitz Freiheit, also

das Vermögen unterschiedliche Tendenzen zu organisieren. Damit formu-

liert sich auch eine Aufforderung an den Menschen, nämlich seine Pole auf

harmonischeWeise aneinanderzubinden.

Bildungssphäre

Es machte den Anschein, dass die Individuation oder Autopoiesis sich einer

Form der Asymmetrie verdankt. Damit entspricht das Ausdrucksmodell bei

Schelling nicht einer Hegelschen Dialektik, denn bei Schelling gibt es erst in

zweiter Instanz eine weltliche Entgegensetzung zum Idealen.65 Die erste Dif-

ferenz, also die erste Form der realen Existenz, bildet sich aus dem Urgrund,

und zwar als Doppelung einer ursprünglichen Struktur. Die Produktion der

ersten Duplizität operiert im Sinne einer Reproduktion und gleicht eher dem

Vorgang der Zellteilung. Zunächst verdoppelt die Zelle ihre innere Struktur,

um sich danach zu spalten. Die Reproduktion vieler Lebewesen verdankt sich

dem Vermögen, das autopoietische Prinzip organischer Zellen durch Abtren-

nungen oder Teilungen zu vermehren. So kann eine lebende Zelle, dank ihrer

dynamischen Struktur neue Fragmente hervorbringen, wobei die autopoieti-

sche Fähigkeit an alle Fragmente weitergegeben wird.66

Einwichtiger Aspekt imHinblick auf die Organismen, ist der Gattungsbe-

griff. Er bestimmt die subsumierende Sphäre der Arten,wobei damit auch ein

64 Vgl. Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: Stuttgarter Privatvorlesungen, (Aus dem

handschriftlichenNachlass) [1810], SW, Abb. 1 Bd. VII, S. 424f., (Satz der Identität, Dou-

blierung des Wesens, Einheit des Gegensatzes und der Entzweiung) Darum hat das

endliche Dasein für Schelling immer Anteil am Absoluten. Inwiefern sich dieses Ab-

solute tatsächlich erschließen lässt ist unklar, eine Möglichkeit sieht Schelling in der

Kunst und in der Mythologie.

65 Vgl. Hui, Yuk: »The Parallax of Individuation, Simondon and Schelling«, in: Angelaki

Journal of Theoretical Humanities 4 (2016), S. 77–89, hier S. 77.

66 Maturana, Humberto R./Varela, Francisco J.: Der Baum der Erkenntnis: die biologi-

schen Wurzeln menschlichen Erkennens, Frankfurt a.M.: Fischer 1987, S. 74f.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 Technik als Problem des Ausdrucks

Vermögensrahmenmitbestimmtwird.Das IndividuumunddessenBildungs-

sphäre bilden eine Beziehung, wie die zwischenMannigfaltigkeit und topolo-

gischerKlasse; in beidenFällen lassen sich zwei Aspekte nicht gänzlich vonein-

ander abstrahieren.Da sich eine Gattung nur von außen über die Artdifferenz

bestimmen lässt, basiert sie auf der Zusammenfassung von Ähnlichkeiten. Ei-

gentlichbildendamitGeschlecht,ArtundGattungnurkonzeptuelleGrenzlini-

en organischer Repräsentation.67 Auch bei Schelling erscheint der Begriff der

Gattung nur als ein Dispositiv repräsentativer Gestalt. Doch bezeichnet sein

Begriff der Sphäre auch den topologischen Raum, in dem sich die Formen in

ihren Variationen zeigen.

»Es wird behauptet, jedes gehemmte Produkt [Gegenstand oder Individu-

um] sey auf eine bestimmte Bildungsphäre eingeschränkt. Aber die Natur

organisirt ins Unendliche, d.h. jede Sphäre, auf welche die Natur beschränkt

ist, muß selbst wieder eine Unendlichkeit enthalten, es werden also inner-

halb jeder Sphäre wieder andre Sphären sich bilden, und in diesen Sphären

wieder andre und so ins unendliche.«68

Die Sphäre ist so etwas,wie ein Spektrum oder Feld,wobei ein Individuum ei-

nenbestimmtenBereichhervorhebt.Wir könnenunsdas in etwa so vorstellen,

als würde weißes Licht auf Materie treffen, abhängig von der Beschaffenheit

derMaterie, wird es in unterschiedlicherWellenlänge zurückgeworfen, wobei

uns die Dinge dann in ihren Farben erscheinen.69 Das Interessante dabei ist,

67 Vgl. Deleuze: Differenz undWiederholung, S. 57f., Der Bezug zwischen Begriff und sei-

nem Objekt, sowie die Vermittlung beider im Hinblick auf Gedächtnis und Selbstbe-

wusstsein, ist Repräsentation, also die Vermittlung von Begriff und Welt im Subjekt.

Deleuze verweist darauf, dass die ursprünglichen Artdifferenzen (Spezies) mit dem

Gattungsbegriff selbst eine Differenz bilden. Hier dient Differenz nur als Reflexions-

begriff; dieser ist Ausdruck einer, der ursprünglichen Differenz entgegenstrebenden

Tendenz.

68 Schelling: Erster Entwurf eines Systems der Naturphilosophie, S. 55, Herv. i. Org.

69 Schelling: Philosophie der Kunst, S. 509, »Das Licht kann als Licht nur in der Entgegen-

setzung mit dem Nicht-Licht, und demnach nur als Farbe erscheinen.« Empirische Va-

riation verdankt sich dem ideal-realem Ausdruck der Natur. Vgl. Deleuze, Gilles: »Spi-

noza unddie drei›Ethiken‹«, in: ders., Kritik undKlinik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp2000,

S. 187–204, hier S. 193, »Als Lichtprojektionen sind dieModi zugleich Farben, farbgeben-

deUrsachen.Die Farben treten inKomplementaritäts- undKontrastverhältnisse ein, die

bewirken, dass jede im äußersten Fall das Ganze wiederhergestellt und alle zusam-

men sich gemäß einer Kompositionsordnung im Weiß (unendlicher Modus) vereini-

gen […].« Herv. i. Org.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Autopoiesis (Schelling) 89

dassSchellingdavonausgeht,dassdasFeldunddas Individuumgleichzeitig in

Erscheinung treten.Es ist also keineswegs so,dass das Individuum in eine vor-

angehende Sphäre hineingeboren oder eingefügt wird. Die Sphäre als eigene

Grenze und Vermögensdispositiv, wird im Formprozess mit hervorgebracht.

Angetrieben von einer ursprünglichen Duplizität, bilden sich Verschachtlun-

gen zwischen rudimentären und höheren Sphären, welche den existenziellen

Prozess mitgestalten. Diese ideal-realen Milieus sind individuelle Horizonte,

die sich der Vermittlung einer höheren Ordnung verdanken. Für Schelling be-

sitzt dieses System der Formen darum auch eine Hierarchie.70 Die höchste

Form des Organismus ist der reflektierende Mensch, da dieser im Geist die

höchste Sphäre mit Gott teilt. Die Natur ist dabei aber notwendig autonom,

sie gibt sich selbst ihre eigene Sphäre und ist demnach die einzig unbedingte

Realität.71

Wie sich mit den Sphären so viele Mannigfaltigkeiten oder Formen her-

ausbilden, verdeutlicht Schelling am Beispiel der Musik und der Architektur.

Für Schelling ist der Klang »nichts anderes als die Anschauung der Seele des

Körpers«,72 in ihm ist die Mannigfaltigkeit der Töne gebunden. In der Musik

erleben wir Klang in besonderer Weise; der Rhythmus, die Harmonie und die

Melodie bilden eine Gesamtheit. Jede serielle Wiederholung bildet notwendig

einen Takt und unter Umständen sogar periodische Abschnitte. Ein Rhythmus

entsteht dann, wenn Töne als zunächst beliebige Abfolge gleicher Elemente,

durch Variationen einen besonderen Ausdruck erhalten.73 Die Harmonie, als

Gleichklang von mehreren Tönen, ist dabei das plastische des Rhythmus, wo-

bei der Rhythmus eine wichtige Rolle als führende Potenz spielt.74 Auch in der

70 Vgl. Schelling: Erster Entwurf eines Systems der Naturphilosophie, S. 144, 149, 156.

71 Ebd. S. 17. Vgl.Martin: »Organisation undKonkretion. Die Technik als Problemdes Aus-

drucks in der Philosophie«, S. 43.

72 Schelling: Philosophie der Kunst, S. 490, Vgl. Schelling: Philosophische Untersuchun-

gen über dasWesen der menschlichen Freiheit, S. 363 (58), »Das ausgesprochene (rea-

le)Wort aber ist nur in der Einheit von Licht und Dunkel (Selbstlauter undMitlauter).«

Erst mit dem Klang des ausgesprochenen Wortes, ergibt sich wahre Einheit der Prin-

zipien.

73 Schelling: Philosophie der Kunst, S. 491. Vgl. S. 492, Über die Zeit »als allgemeine Form

der Einbildung des Unendlichen ins Endliche«.

74 Ebd. S. 580–590, In Schellings Augen sollte Architektur als »Allegorie desOrganischen«

in Symmetrie und als Vollendung des Einzelnen im Ganzen ausgedrückt werden. Ge-

bäude können das »Wesen des organischen als präformiert im anorganischen« darstel-

len, und zwar nicht durch die Anlehnung an pflanzliche Vorbilder, wie man es in den

gotischen Gebäuden findet.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 Technik als Problem des Ausdrucks

Architektur kann sich eine Identität in Form einer rhythmischen Harmonie

ausdrücken. Für Schelling ist Architektur so etwas wie ›erstarrte Musik‹, al-

so das plastische Sinnbild der rhythmischen Reihen des Bildungsprozesses.

Es scheint ganz so, dass Schellings genetische Philosophie, mit seinem Kon-

zept der Potenzen, eine Individuationstheorie impliziert, an die sichwertvolle

formtheoretische Überlegungen anschließen lassen.

Dieser Gedanke bringt uns zurück zu Schellings Begriff der Sphäre. Ver-

einfacht lässt sich sagen, dass die Sphäre die Vielheit der Existenzformen um-

fasst, die eine äußerste Grenze teilen.Mit der Sphäre würde sich also auch ei-

ne Artengrenze bestimmen. Nun sind wir aber nicht gezwungen, Schellings

Sphäre generisch oder biozentrisch zu erklären. Vor dem Hintergrund unse-

rer topologischen Überlegungen, könnten wir das Problem auch formtheore-

tisch angehen. Unter Umständen ließe sich die Bestimmung der Artengrenze

wie die Bestimmung der Klassen von Mannigfaltigkeiten durchführen. Topo-

logie in der dritten, vierten oder höherenDimension ist etwas,das ich denMa-

thematikerinnenüberlassenmöchte.Anmerkenkann ichdazu allerdings,dass

auch in höherenDimensionenRisse oder FaltungenEinfluss auf die Klasse der

Mannigfaltigkeit haben. Ich erinnere hier anThoms Katastrophentheorie, die

besagt, dass die embryonale Entwicklung eine Reihe topologischer Konflikte

darstellt.

Der Keim gebiert demnach kein fertiges Produkt in eine zugehörige

Sphäre hinein, es ist vielmehr so, dass dasWiderständige dazu neigt, sich ge-

meinsam im Raum auszudrücken.75 Die autopoietische Struktur individuiert

sich durch wiederholte Potenzierung, also durch Faltungen oder Brüche, und

bringt dabei die individuelle Form und ihre Sphäre hervor. Die organische

Form bzw.Mannigfaltigkeit, in der sich der Ausdruck konkretisiert, gehört zu

einer Schelling’schen Sphäre bzw. topologischen Klasse. Es ist wichtig, dass

wir hier einen Unterschied zwischen Schellings Sphäre und der topologischen

Klasse der Sphäre machen. Letztere ist nur eine von weiteren topologischen

Klassen, wie der Torus oder das Möbiusband. Unter diesen Gesichtspunkten

wäre Schellings Sphäre ein Sammelausdruck für alle Klassen topologischer

Raumobjekte.

»Jede Organisation ist selbst nichts anderes als der gemeinschaftliche Aus-

druck für eine Mannigfaltigkeit von Actionen, die sich wechselseitig auf ei-

75 Vgl. Schelling: Erster Entwurf eines Systems der Naturphilosophie, S. 29, Auch für

Schelling ist der Ausdruck der Natur ein topologische Phänomen.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Autopoiesis (Schelling) 91

ne bestimmte Sphäre beschränken. Diese Sphäre ist etwas Perennierendes –

nicht bloß etwas als Erscheinung vorüberschwindendes –; denn sie ist das im

Conflict der Actionen Entstandene […].«76

Dieses stetige Werden, das mit steigender Komplexität die eigenen Aus-

drucksmöglichkeiten immer mehr verringert, ist durch ursprüngliche Anla-

gen im Keim mitbestimmt. Sie sind richtungsweisend für den Formprozess,

allerdings nicht im Sinne einer völligen Präformation. Wir erinnern uns an

den Entwurf der epigenetischen Landschaft Waddingtons. Schon in den frü-

hen Stadien des Lebewesens setzt der Trieb Anziehungspunkte und gestaltet

so eine Topologie der Entwicklungsmöglichkeiten des Individuums.

Innerhalb der embryonalen Entwicklung lässt sich die morphologische

Veränderung in topologische Phasen unterteilen. Wir können eine Formen-

abfolge beobachten, die eine Ähnlichkeit mit der organischen Entwicklungs-

geschichte aufweist. Der frühe Embryo erscheint uns wie eine Kaulquappe,

der dann im späteren Stadium Arme und Beine ausbildet. Diese und ähnliche

Beobachtungen begründete die sogenannte, biogenetische Grundregel, die

besagt, dass die embryonalen Formveränderungen eine phylogenetische Ab-

folge durchlaufen.77 Das hieße, dass bei der embryonalen Entwicklung beim

Säugetier, die historische Entwicklungsgeschichte seiner eigenen Spezies ein-

mal durchlaufen wird. Mit der Annahme einer solchen Grundregel, ist nicht

nur das einzelne Individuum vorherbestimmt, es wird damit auch die Spezies

hierarchisch verinnerlicht. Meine Hoffnung ist es, den Begriff der Sphäre

von einem solchen Gedanken zu befreien. Eine gemeinsame Sphäre könnte

formtheoretisch, ohne Hierarchie und als topologisches Vermögensdispositiv

bestimmt werden. Manche Lebewesen, wie etwa ein Fisch, würden einfach

vorübergehend eine Sphäre mit einem Embryo teilen.78 Die Sphäre, im Sinne

der angehörigen Klasse einer Mannigfaltigkeit, bestimmt wesentlich das

Vermögen einer Existenzform.Nehmenwir das Beispiel der Raupe, sie besitzt

die Fähigkeit senkrecht an einer Pflanze hochzukriechen. Verpuppt sich das

Tier und schlüpft als Schmetterling, dann ist das eine Formveränderung, mit

76 Ebd. S. 65, Herv. i. Org.

77 Grant: Philosophies of Nature after Schelling, S. 13, Nach Grant war die Idee der bioge-

netischen Grundregel für Schellings Naturphilosophie wichtig, im Sinne einer Einheit

des dynamischen Prozesses sich selbstkonstruierender Materie.

78 Schelling: Erster Entwurf eines Systems der Naturphilosophie, S. 61f., Es gibt nur eine

dynamische Evolution oder dynamische Präformation. Kritik am Entwicklungsansat-

zes im Sinne Darwins. »Alle Bildung geschieht daher durch Epigenesis.«

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 Technik als Problem des Ausdrucks

der auch die Fähigkeit zu fliegen einhergeht; diese neu gewonnene Fähigkeit,

verdankt sich der topologischen Verwandlung des Körpers. Ich denke, dass

wenn wir Schellings Sphäre im Sinne der Klassen von Mannigfaltigkeiten

verstehen, die Kontingenz des organischen Formprozesses bewahrt bleibt.

Damit wäre das Individuum keiner unveränderlichen Ordnung unterworfen,

sondern ließe sich immer wieder aufs Neue formtheoretisch bewerten.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Zeichenprozess (Uexküll)

Auch Ende des 19. Jahrhunderts war die Paarung Naturforschung und Phi-

losophie noch nicht gänzlich gebrochen, und in der konzeptuellen Linie, die

ich hier verfolge, bildet Jacob von Uexküll (1864–1944) ein wichtiges Scharnier.

Uexküll war ein Naturforscher mit einer wissenschaftlichen Ausbildung als

Biologe und mit einem großen Interesse an der Physiologie. Es lassen sich

drei Phasen mit unterschiedlichen Schwerpunkten in Uexkülls Arbeit fest-

stellen. In den Jahren zwischen 1892 und 1909 forscht er in erster Linie als

experimenteller Meeresbiologe, er studiert Reflexe, Nerven und die Funktion

vonMuskeln. Seine Artikel werden in Fachzeitschriften veröffentlicht, und im

Jahr 1905 publiziert er dann seine erste Monografie Leitfaden in das Studium der

experimentellen Biologie der Wassertiere. Bis etwa 1918, widmet er sich vermehrt

den theoretischen Implikationen seiner experimentellen Forschung; später

liegt sein Hauptinteresse dann in der Abfassung theoretischer Schriften im

Sinne einer philosophischen Biologie oder Naturphilosophie.1 Als Uexküll

dann im Jahr 1924 seine Stelle an der Medizinischen Fakultät der Universi-

tät Hamburg antritt, setzt er sich hartnäckig dafür ein, dass das Labor und

das kleine, teils verwahrloste Aquarium des Zoologischen Gartens, das der

Universität angegliedert ist, in ein echtes Forschungsinstitut, genauer in das

Institut für Umweltforschung umgewandelt werden.2

Uexküll zeigt sich als bekennender Idealist und er ist deshalb auch kein

ausgewiesenes Beispiel einesmodernenNaturwissenschaftlers; indirekt steht

er der romantischen Naturphilosophie nahe, da er Natur und Subjekthaftig-

keit zusammendenkt. Aber auch wenn Uexküll sich explizit als Kantianer be-

zeichnet, ist sein Subjektbegriff weniger Teil einer Philosophie des Geistes,

1 Vgl. Brentari, Carlo: Jakob von Uexküll: The Discovery of the Umwelt between Biose-

miotics and theoretical Biology, New York, Berlin, Heidelberg: Springer 2015, S. 55f.

2 Ebd. S. 35.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 Technik als Problem des Ausdrucks

sondern formiert sich in einer biologischenPhänomenologie.Zentral steht das

wahrnehmende Subjekt und dessen Weltbezug, wobei der Wahrnehmungs-

prozess als konstitutiver Vorgang dargelegt wird. Uexkülls Umweltforschung

und seine systemorientierten Beobachtungen sind weithin bekannt als biolo-

gische Ethologie, darüber hinaus werden seineThesen in der Philosophie the-

matisiert.3 Dazu beigetragen hat sicherlich auch die einleuchtende Art und

Weise, mit der er Lebewesen als Teil ihrer Wahrnehmungs- undWirksphären

erklärt. Er untersucht Zecken oder Spinnen, indem er ihre Existenzräume se-

ziert und die spezifischen Bedeutungskoordinaten bestimmt. Damit verwan-

delt Uexküll die Physiologie und Biologie in eine Art Bedeutungsphysiologie.4

Gilles Deleuze und Félix Guattari verweisen, mit Bezug auf Spinoza und

Leibniz, mehrfach auf Uexküll. In den Schriften der Kognitionswissenschaft-

ler und Neurokybernetiker Francisco J. Valera und Humberto R. Maturana

lassen sich die wahrnehmungstheoretischen Ansätze Uexkülls deutlich wahr-

nehmen. Thomas A. Sebeok, Philosoph und Semiotiker, bezeichnete Uexküll

als den größten ›Kryptosemiotiker‹ seiner Zeit, dessen Zeichenlehre das

Herzstück einer Endo- und Zoosemiotik bildet.5 ImHinblick auf Zeichenpro-

zesse ist die Rezeption auch geprägt von Uexkülls Sohn, Thure von Uexküll.

3 MartinHeidegger, Jacque Lacan, Georges CanguilhemundErnst Cassirer verweisen auf

Uexküll. Vgl. Bains, Paul: The Primacy of Semiosis: An Ontology of Relations, Toronto:

University of Toronto Press 2006. Chien, Jui-Pi: »From Animals to Humans: Uexküll’s

Umwelt as Read by Lacan and Canguilhem« in: Concentric Literary and Cultural Studies

2 (2006), S. 45–69.

4 Vgl. Uexküll, Thure v.: »Einleitung: Plädoyer für eine sinndeutende Biologie. Die Be-

deutung der Lehre Jacob von Uexkülls für die Wissenschaft vom Menschen.«, in: Ja-

kob v. Uexküll/Thure v. Uexküll: Jacob von Uexküll: Jacob von Uexküll, Kompositions-

lehre der Natur: Biologie als undogmatische Naturwissenschaft, Ausgewählte Schrif-

ten, Main, Berlin, Wien: Ullstein 1980, S. 17–85, hier S. 23.

5 Sebeok, Thomas A.: The Sign and its Masters, Austin Texas: University of Texas Press

1979, S. 9, und Uexküll, Thure v.: »Die Umweltlehre als Theorie der Zeichenprozesse«,

in: Uexküll/Uexküll, Kompositionslehre der Natur (1980), S. 291–296, hier S. 291. Vgl.

Buchanan, Brett: Onto-Ethologies: The Animal Environments of Uexküll, Heidegger,

Merleau-Ponty, and Deleuze, Albany: SUNY Press 2008, S. 31, Bis ins Jahr 1961 war der

Term der Zoosemiotik unbekannt. Auch Uexküll hat selbst nie den Ausdruck Bio- oder

Zoosemiotik benutzt. Er kannte weder Charles S. Peirce noch Ferdinand de Saussure.

Vgl. Deely, John: »Semiotics and Jakob von Uexküll’s Concept of Umwelt«, in: Sign Sys-

tem Studies 1/2 (2004), S. 11–34, Mit der Weiterentwicklung der Semiotik hat sich die

Arbeit von Jakob von Uexküll, insbesondere der Begriff der Umwelt, als eine Pionier-

leistung für die Zeichenlehre erwiesen.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Zeichenprozess (Uexküll) 95

Als Herausgeber von Jacob von Uexküll, Kompositionslehre der Natur: Biologie als

undogmatische Naturwissenschaft, Ausgewählte Schriften, hat T. v. Uexküll eine

Auswahl von Texten und Briefen seines Vaters publiziert und ausführlich

besprochen.

InTheoretische Biologie aus dem Jahre 1928 verortet Jacob von Uexküll seine

Thesen vor dem Hintergrund der transzendentalen Ästhetik Kants.6 Uexküll

ging davon aus, dass unsere Erkenntnis mit den subjektiven Anschauungs-

formen ihre Grenze findet; jegliches Wissen, das wir durch unsere Sinne er-

fahren, also empirisch erfassen können, stellt sich demnach zwangsläufig in

Raum und Zeit dar. Mit dem Begriff des Organismus, als zweckhafte Orga-

nisation, bot sich allerdings ein wertvolles Axiom, die organisationslogischen

Zusammenhänge halfen neues empirischesWissen über die Lebewesen zu ge-

winnen. Im Zuge eines Strukturwandels in den Wissenschaften, wurde aber

nicht nur der Biologie, sondern der naturwissenschaftlichen Arbeit imweites-

ten Sinne, ein pragmatischerWert zugestanden. Uexküll gab sich damit nicht

zufrieden und bettete sein empirischesWissen, das er seiner Naturforschung

verdankte, in das metaphysische Konzept einer planmäßigenWelt ein. Damit

ging er über die Zielführung, der damals hoch imKurs stehenden, experimen-

talen Einzelwissenschaften hinaus.

In Uexkülls Theorie können wir zwei widerstreitende Aspekte feststellen.

Einerseits nimmt er teleologischeWirkfaktoren an, die sich aber andererseits

nur durch das Netz physikalischer Faktoren verwirklichen können. Das kör-

perliche Subjekt, als einzige Realität, bringt Uexküll zur intensiven Ausein-

andersetzung mit der biologischen Dimension von Anschauung. Seine biolo-

gische Forschung war den physikalisch und chemisch gesteuerten Wahrneh-

mungsvorgängengewidmet,wobeidiese alsmechanistischeVariable fürSinn-

produktion zu verstehen sind. Das bedeutet, alle sinnlichen Wesen sind Sub-

jekte, die sich ihreWelt konstruieren. Innerhalb der kleinteiligen Analyse die-

serWahrnehmungsprozesse entfaltet Uexküll seine Gestalttheorie, an die sich

eine Zeichentheorie anschließen lässt.

6 Uexküll, Jakob v.: Theoretische Biologie, [1928], Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973, S. 9,

»Alle Versuche, die Wirklichkeit hinter der Erscheinungswelt, d.h. mit Vernachlässi-

gung des Subjektes aufzufinden, sind immer gescheitert, weil das Subjekt beim Auf-

bauder Erscheinungswelt die entscheidendeRolle spielt und es keineWelt jenseits der

Erscheinungswelt gibt. Alle Wirklichkeit ist subjektive Erscheinung – dies muß die große

grundlegende Erkenntnis auch der Biologie bilden.« Vgl. Buchanan: Onto-Ethologies,

S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 Technik als Problem des Ausdrucks

Uexkülls zeichentheoretisches Ausdrucksmodell soll hier im Kontext

seiner konstruktivistischen Philosophie und seiner Wahrnehmungstheo-

rie besprochen werden. Erwähnenswert ist, dass Uexküll seinen, auf Kant

basierenden Konstruktivismus um ein biologisches Subjekt erweitert und

dabei die Wahrnehmungswelt erkenntnistheoretisch aufwertet. Er erklärt

die Vielheit der Beziehungen zwischen Subjekten und/oder Objekten als Teil

einer planmäßigen Natur, und zementiert damit leider eine biopolitische

Hierarchie. Dennoch liefert er uns mit seinem Konzept der Umwelt als Merk-

und Wirkwelt, sowie seinem Entwurf der Funktionskreise, eine gelungene,

systemtheoretische Interpretation von Naturzusammenhängen. Es soll hier

gezeigt werden, dass Uexkülls Ethologie ein zeichen- und affekttheoreti-

sches Ausdrucksmodell impliziert und an Konzepte der Biosemiotik und

Ontoethologie anschließt.

Subjekt und Wahrnehmung

Die Bezeichnung ›Sonnenuntergang‹ verweist auf das wahrgenommene

Ereignis am Ende eines Tages, und beschreibt wirklichkeitsgetreu eine Er-

scheinung. Parallel dazu, formen Erkenntnisse über Erdumdrehung und

Position der Sonne eine Vorstellung davon, was physikalisch abläuft. Mit den

Anschauungen und Vorstellungen, formulieren sich zwei Theorien darüber,

wie die Welt geschaffen ist; Uexküll spricht an dieser Stelle tatsächlich von

zwei Welten.7 Die Frage danach, wie wir üblicherweise die Wirklichkeit der

Vorstellungswelt mit der Wirklichkeit der individuellen Anschauungswelt

sinnvoll zusammenbringen können, beantwortet Uexküll mit dem Begriff

des Subjekts, das als vermittelndes Element die Vorstellungs- und Anschau-

ungswelt miteinander in Deckung bringt. Auch zwei so unterschiedliche

Gegenstände, wie ›mein‹ Sonnenuntergang und die physikalische Beschrei-

bung der Erdrotation, verschränken sich im Subjekt als weltbildend. Mit

anderen Worten, es ist mir möglich den Sonnenuntergang als ästhetisches

Ereignis zu genießen, und trotzdem die physikalische Erklärung für wahr zu

7 Uexküll, Jakob v.: »Definition des Lebens und des Organismus«, in: A. Bethe u.a. (Hg.),

Handbuch der normalen und pathologischen Physiologie. Mit Berücksichtigung der

ExperimentellenPharmakologie, Bd. 1, Berlin: Springer 1927, S. 1–25, hier S. 2, »Wir den-

ken uns also den Mond ganz anders, als wir ihn sehen. Den Mond nun, wie wir ihn uns

denken, nennen wir wirklichenMond.« Herv. i. Org.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Zeichenprozess (Uexküll) 97

halten.Das liegt auch daran, dass sowohl die direkte Beobachtung als auch die

Naturwissenschaften, jeweils Bedeutungssysteme sind, die ich mit anderen

teile.

Die Vorstellung von etwas, das wir als Welt bezeichnen, geht heute weni-

ger auf die individuellen Anschauungswelten zurück. Über die Jahrhunderte

hinweg, hat sich der individuelle Sehraummit einer technologischen Zeichen-

dichte angereichert. Unsere Welt ist, so Uexküll, voller »Gegenstände, deren

Ausdehnung [mit] demunbewaffnetemAuge«, also ohne Vergrößerungsgerä-

te beispielsweise, nicht zu erkennen sind.8 Linsen und Messapparate verviel-

fachten die Dichte der Orte, was zur Folge hatte, dass das individuelle Zen-

trum an allgemeiner Bedeutung und Glaubwürdigkeit verlor.Mit gesteigerter

Bewegung desMenschen undmodernenWahrnehmungswerkzeugen, bewie-

sen sich die Anschauungsräumedes einzelnen Subjekts als relativ, der Vorstel-

lungsraumwurde mehrpolig und perspektivisch.9

In seinen Forschungen behandelt Uexküll die subjektive Wahrnehmung

insbesondre im Hinblick auf ihre weltbildende Fähigkeit. Dabei ist es span-

nend, dass er zunächst die Vielheit der Wahrnehmungsräume nicht hierar-

chisch, sondern kombinatorisch differenziert. Auf die Besonderheiten dieser

Differenzierung werden wir noch zurückkommen. Anmerken möchte ich an

dieser Stelle nur, wie wichtig die Formen der sinnlichen Wahrnehmung für

seine Überlegungen sind. Denn, so Uexküll, diese »biologisch so ungemein

wichtigen Formen der Erkenntnis vernachlässigte Kant«.10

Uexküll geht davon aus, dass sich die Anschauungsformen gänzlich der

Organisation des sinnlichen Lebewesens verdanken. In diesem Kontext be-

müht er sich nicht wirklich um die Frage, inwieweit wir objektive Realität

beanspruchen können, oder wie sich Anschauung und Begriff hierarchisie-

ren. Sein Interesse gilt dem Subjekt als weltbildend, wobei in seinen Augen

das einzig wirkliche Naturgesetz in den Anschauungsformen liegt. Die »drei

Qualitäten als Elemente des Gemüts«, der Raum, also der Ort und das Lo-

kalzeichen, die Zeit, also der Moment oder das Momentzeichen, und die

Bewegung, also der Schritt oder das Richtungszeichen, sind die »Faktoren

8 Uexküll: »Definition des Lebens und des Organismus«, S. 5.

9 Ebd. S. 7, »Alle Welten, so verschieden sie sein mögen, sind gleich richtig. Vom Stand-

punkt der objektiven Vorstellungswelt aus hatte die Frage einen Sinn undwurde dahin

beantwortet, daß diejenige Welt die richtige sei, die mit der des Weltmittelpunktes

zusammenfiele, der immer in Ruhe verharrte.«

10 Uexküll: Theoretische Biologie, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 Technik als Problem des Ausdrucks

der Weltordnung«.11 Diese drei Faktoren geben uns keine Auskunft über die

Beschaffenheit einer allgemeingültigen Welt, auch lassen sie sich nicht auf

jedes Subjekt übertragen. Als sinnlos kritisiert Uexküll darum auch die Suche

nach einerWirklichkeit außerhalb derWelt der Subjekte.

Um die Zusammensetzung der Welt oder besser der subjektiven Welten

nachzuvollziehen, sind für Uexküll die individuellen Wahrnehmungsformen

von wesentlicher Bedeutung. Hier sieht er den Grund dafür, warum die An-

schauungsräume auf so unterschiedliche Weise Gestalt annehmen können.

Alle erfahrbaren Bereiche unserer Existenz sind Ausdruck unterschiedlicher

Wahrnehmungsgefüge, die ein verschachteltes System bilden. Demnach

erhalten wir zunächst kein kontinuierliches Bild unserer Umgebung, son-

dern erfahren eine Vielzahl diskreter, also einzelner Sinneszeichen. Diese

Zeichen vermitteln sich uns unbewusst in einer zusammenhängenden Form

und als Anschauungsraum. Mit diesem Automatismus erhalten wir einen

viel größeren Handlungsfreiraum; man stelle sich vor, wie mühsam es wäre,

wenn wir einzelne Punkte fortwährend auf intellektueller Ebene zu einem

Bild zusammenfügen müssten. Die Wahrnehmung ist für Uexküll also der

Vorgang, bei dem aus einzelnen Daten ein sinnvolles Bild als kontinuierlicher

Anschauungsraum bzw. als Anschauungswelt zusammengefügt wird. Die

intellektuelle Vorstellungswelt der Subjekte, von der zuvor die Sprache war,

speist sich aus eben dieser individuellen Anschauungswelt.

Lebewesen registrieren Raum anhand von Lokalzeichen, also anhand von

innerkörperlichen Zeichen, die als wahrnehmbare Qualitäten Bezirken zuge-

ordnet werden. Dank lokaler Signale im Auge, bildet sich ein Gefüge von Or-

tenalsSehraum.Dabei ist dieSehraumgrenzekeineswegs scharfgezogen.12Die

Bezirke unterliegen Qualitätswechseln, und wenn sich ein Qualitätswechsel

mit einer Richtungsqualität verbindet, wird dies als Bewegung wahrgenom-

men.13 Damit das tatsächlich gelingt, müssen die durchschrittenen Orte und

die Zeit in einem bestimmten Verhältnis stehen. Zu unterscheiden sind dabei

die Richtungszeichen und der Richtungsschritt, welcher sich dank eines hin-

ausverlegten Zeichens als eine Bewegung in der Umwelt vollzieht.14 Mit an-

deren Worten, um Bewegungen im Raum wahrnehmen zu können, braucht

es innere Zeichen, die auch innerlich eine Bewegung signalisieren. Wenn wir

11 Ebd. S. 90f.

12 Vgl. ebd. S. 53.

13 Vgl. ebd. 81ff.

14 Vgl. ebd. S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Zeichenprozess (Uexküll) 99

zum Beispiel eine Maus wegrennen sehen, dann handelt es sich nach Uexküll

dabei um eine Serie spezifischer Zeichen auf unserer Netzhaut, die uns als Se-

rie ›hinausverlegter‹ Zeicheneine rennendeMauspräsentieren.Damit ist auch

schonUexkülls Kerngedanke für das Konzept einer konstruierten, subjektiven

Umwelt erfasst.

Und tatsächlich ist es so, dass sich für uns wahrnehmbare Zeichen häu-

fig einem, im Körperinneren ausgelösten Reiz verdanken. Die Reizung des

Sehnervs ergibt kein unvermitteltes Abbild einer unabhängigen Außenwelt,

das wir intellektuell erfassen können. Nervenreaktion und Muskelkontrakti-

on sind einerseits zwar mechanistisch zu erklären, die Charakteristik einer

›Erregungswelle‹, wie sie im menschlichen Muskel entlangläuft, besitzt bei

künstlicher Erregung aber keine allgemeine Aussagekraft.

»Solange man den Muskel allein oder nur in Verbindung mit seinem moto-

rischen Nerven untersucht, hat man nur den Torso eines Organes vor sich.

Vollständig wird der Bewegungsapparat erst, wenn man das dazu gehörige

Nervenzentrum (motorisches Ganglion) hinzunimmt. Dieses Zentrum steht

in wechselseitigem Tonusaustausch mit der Muskelfaser und hat die Aufga-

be, seinen Gefolgsmuskel im Getriebe des intrazentralenWirknetzes zu ver-

treten. Ich habe es deshalb den ›Repräsentanten‹ genannt.«15

Das Lebewesen ist ein verschachteltes System autonomer Zentren, die Erre-

gungsverschiebungen bewirken.16 Im Falle des Richtungszeichens, welches

vom Körper hinausverlegt wird, wie es beim tätigen und aktiven Schauen

geschieht, handelt es sich um ein »an die Innervation der Augenmuskeln«

gebundenes Zeichen, welches von einem Willensimpuls ausgeht und somit

einen Wirkschritt in die Umwelt macht.17 Die Sinnesorgane dienen zunächst

der Filterung von Reizen, während die Empfänger und Effektoren als Reprä-

sentanten isomorphe Zeichen für den Körper erstellen.

Die autonome Aktivität die unbewusst im Organismus stattfindet, erklärt

auchdieWahrnehmungunsererUmgebungalsKontinuum.Die innerenSinne

produzieren zunächst das Gegenstandslose, leere Zeichen, als Möglichkeit für

ein Koordinatensystem, in dem sich dieWeltfaktoren ordnen.

15 Ebd. S. 164f. Vgl. Uexküll, Jakob v.: Umwelt und Innenwelt der Tiere, Berlin 1909, S. 97.

16 Ebd. S. 99.

17 Uexküll: Theoretische Biologie, S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 Technik als Problem des Ausdrucks

»Das schauende Auge hat stets die Neigung, bis zur allerletzten Entfer-

nung vorzudringen, wo alle Gegenstandszeichen aufhören, um hier an

der fernsten Ebene als am letzten Möglichen haltzumachen. Dieses letzte

Gegenstandslose, das die ganze gesehene Welt umschließt, ist niemals

der Horizont, sondern liegt stets hinter ihm. […] Das Gegenstandslose ist

nicht der leere Raum, denn auch der leere Raum ist mit unseren eigenen

subjektiven Richtungszeichen erfüllt.«18 »Das Gegenstandslose ist nicht die

Form der Richtungszeichen, sondern die Form der reinen Lokalzeichen, d.h.

das Ausgedehnte an sich. […] Es ist unsichtbar, unfaßbar und doch mit Not-

wendigkeit immer vorhanden und besitzt einen starken Stimmungswert,

weil es aller Form, aller Bewegung als Hintergrund dient, dem das suchende

Auge stets zustreben muß.«19

WahrnehmenundErkennen sind real-konstruktive Vorgänge,die unser Leben

mitgestalten.EinBeispiel dafür ist die Farbigkeit,derwirmit derBestimmung

anhand physikalischer Wellenlängen allein, nicht gerecht werden. Mit einem

Verweis auf das »Phänomen der farbigen Schatten« argumentieren Humber-

to R. Matura und Francisco J. Valera, dass dieWellenlänge des Lichts und »die

Erfahrung einerWelt farbiger Objekte« unabhängig voneinander sind.20

»Wir sehen nicht den ›Raum‹ der Welt, sondern wir erleben unser visuelles

Feld; wir sehen nicht die ›Farben‹ derWelt, sondernwir erleben unseren chro-

matischen Raum. Dennoch sind wir ohne Zweifel in einer Welt.«21

Ein Argument, das für die Autonomie vonWahrnehmungsqualitäten spricht,

ist das Zeugnis der taubblinden Fini Straubinger, die ihre Sinneswahrneh-

mung folgendermaßen beschreibt:

18 Ebd. S. 53.

19 Ebd. S. 54.

20 Maturana/Varela: Der Baum der Erkenntnis, S. 26.

21 Ebd. S. 28, Vgl. Maturana, Humberto R.: Erkennen – die Organisation und Verkörpe-

rung von Wirklichkeit: ausgewählte Arbeiten zur biologischen Epistemologie, Braun-

schweig, Wiesbaden: Vieweg 1985, S. 129, Die Farbigkeit als Erfahrung verdankt sich

einem Aktivitätszustand des Körpers, »In diesem Sinne ist Farbe eine subjektabhän-

gige Realität.« Vgl. Uexküll: Theoretische Biologie, S. 48ff., Dass Goethes Schriften, in

der Physikwissenschaft keine Aufmerksamkeit geschenkt wurde, liegt laut Uexküll an

der unterschiedlichen Bewertung subjektiver Wahrnehmung. »In der Welt der Physi-

ker gibt es nur Gegenstände, die durch das Medium des Raumes aufeinander einwir-

ken; in der Welt des Biologen gibt es nur Erscheinungen, die auch durch das Medium

des Subjekts aufeinander wirken.«

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Zeichenprozess (Uexküll) 101

»Das ist so, man meint Taubheit das ist völlige Stille. Oh nein, da irrt man

sich. Es ist ein ständiges Geräusch im Kopf, vom leisesten Klingeln, vielleicht

so wie Sand rauscht, rieseln, dann Knacken. Das Schlimmste aber ist, wenn

es dröhnt im Kopf, dass man nicht mehr weiß, wo man hin – den Kopf hin-

wenden muss. Das ist eine große Qual für uns. Darum ist man auch manch-

mal so gereizt, man kann sich nicht mehr helfen. Genauso wie es auch bei

der Blindheit ist. Es ist nimmer, nicht völlige Dunkelheit. Es sind auch ganz

eigenartige Farbtöne vor den Augen: Schwarz, Grau, Weiß, Blau, Grün, Gelb,

je nachdem.«22

Die Klang- und Farbphänomene von Straubinger erklären sich durch eine

Selbstaffektion und der Zeichenproduktion ihres eigenen Körpers. Auch in

diesem Falle realisiert sich eine konkrete Umwelt. Zwar nicht im euklidi-

schen Raum, und ohne identifizierbare Gegenstände, aber als Abfolge von

Farben und Geräuschen. Die Gleichzeitigkeit von Ereignissen bedeutet, dass

es einen gemeinsamen Ausdrucksmoment im selben Anschauungsraum gibt.

Die Klänge und Farbveränderungen strukturieren Straubingers gefühltes

Koordinatensystem, dabei ist der vom Körper erzeugte Raum vor allem ein

Zeitraum, der in Momenten rhythmisch synthetisiert wird;23 die euklidische

Dimension ihrer Umwelt ist dagegen beengt.Werden Lokalzeichen nicht nach

außen verlegt, können keine räumlichen Relationen erscheinen. In einem

solchen Fall enthält die Umwelt, bis auf Gerüche vielleicht, kein räumliches

Zeichenreservoir, anhand derer sich Distanzen von Gegenständen erfahren

lassen. Darum können wir wohl auch gut nachvollziehen, dass für Straubin-

ger jede plötzliche Berührung ein Erschrecken auslöst. Die Sinnesorgane sind

›Kontaktstiftungsorgane‹, und bei Taubblinden ist jeder Kontakt zwangsläufig

ein Hautkontakt.24

DasBesondere desOrganismus sinddie zahlreichen Innen-undAußenbe-

züge, die in Form einer Innenwelt und einer Umwelt in Erscheinung treten. In

diesemSystemruft eine äußereReizung immer eine indirekte, innereReizung

22 Fini Straubinger, seit ihrer Jugend taubblind, beschreibt ihreWahrnehmung imDoku-

mentarfilm Landdes Schweigens undderDunkelheit, (DE 1971, R:Werner Herzog).

23 Uexküll: Theoretische Biologie, S. 32, Nicht ein gedachtes, sondern ein gefühltes Koor-

dinatensystem.

24 Ebd. S. 143, »Die Taubstummen geben uns eine deutliche Vorstellung von der völligen

Hilflosigkeit, in der wir uns befänden, wenn uns die Sinneskontrolle unserer Handlun-

gen geraubt würde.«

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 Technik als Problem des Ausdrucks

hervor.25 DieErregung eines einzelnenNetzhautpunktes bringt allerdings nur

ein raum-undgestaltloses Lichtgefühl hervor.Demnach sinddie Lokalzeichen

diskrete qualitativeEinheiten oderGefühlsquanten,die erst alsRelationsgefü-

ge Informationen räumlicher Art vermitteln. Hier lässt sich eine Art feldtheo-

retisches Konzept erahnen.

»Das Atom verliert in der letzten Konsequenz dieser Lehre sogar jeden stoff-

lichen Charakter undwird zu einemmathematischen Punkt in einemWirbel

eines allgemein ausgebreiteten kontinuierlichenMediums, das nicht weiter

definiert wird. Damit sind wir wieder bei den reinen Lokalzeichen und Rich-

tungszeichen angelangt.«26

DieRealität ist zusammengesetzt und erhält ihreGestalt durch die Bezüge von

Punkten,die selbst keine eigeneAusdehnungbesitzen; erst aus denRelationen

zwischen den ›leeren‹ Impulsen oder Punktzeichen, erwächst eine kontinuier-

liche, raum-zeitliche Dimension.

Die Koordinatensysteme der Sinnesdaten, die eine atomare Struktur

aufweisen, erfassen aber nur einen Teil von Uexkülls Wahrnehmungstheorie.

In seinem Bildungsmodell spielt neben den biologischen Tropismen auch der

Aspekt der Gestalt einewichtige Rolle.Um eine Form als Gestalt, also als etwas

zu erkennen, braucht es zunächst ein Schema. Wir erinnern uns, wir haben

mit Schelling schon einen ersten Eindruck vom Schematismus gewonnen.

Auch Uexküll sieht im Schematismus eine konstruktive Fähigkeit des Sub-

jekts. Das Schema, so Uexküll, ist notwendig gestaltend, und es bedingt die

Harmonie zwischen Anschauungs- und Vorstellungswelt. Die zwei Welten,

die Uexküll als sinnliche Anschauungs- und begriffliche Vorstellungswelt

erklärt, sind beide im Schematismus gebunden.27 Ich erinnere an das Beispiel

mit der bemalten Wohnzimmerwand; bevor wir uns über die Farbklekse är-

gern können, müssen wir in der Lage sein die Wand und die darauf gemalten

Formen als solche wahrzunehmen. Nach Uexküll verdankt sich der Anschau-

ungsraum einer Ansammlung vonOrtszeichen, die sich in den Sinnesorganen

25 Auch Schelling macht auf diesen Aspekt aufmerksam. Schelling: Erster Entwurf eines

Systems der Naturphilosophie, S. 83f., »Jede äußere Wirkung auf den Organismus ist

indirekte Wirkung.«

26 Uexküll: Theoretische Biologie, S. 126, Uexküll macht an dieser Stelle aber nochmals

deutlich, dass es sich auch bei Materie und Stoff um subjektive Zeichen räumlicher

Merkmale handelt.

27 Vgl. ebd. S. 118, »Ohne die subjektive Bedingung des Schemas kann kein Ding in der

Welt existieren.«

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Zeichenprozess (Uexküll) 103

stetig ereignen und nach Außen verlegt werden. Die Gegebenheiten dieser

Sinnesdaten formieren sich, sie bilden eine Gestalt, die sich hervorhebt, und

die wir dann als Gegenstand wahrnehmen.

Wie Schelling auch, geht Uexküll davon aus, dass sich eine Gestalt als

komponierte Reihe ausdrückt, sich also ähnlich einer Melodie konsolidiert.

Die Punktzeichen im Sinnesorgan, erhalten erst im Gefüge der rhythmischen

Reihe ihren Ausdruck als Melodie bzw. Gestalt. Erst dann, voll schemati-

siert, erhält der Erfahrungsinhalt seine komplexe Bedeutungsebene. Wenn

etwas nicht erkannt wird, dann ist das darauf zurückzuführen, dass ›die

Melodie nicht richtig anklingt‹. Mit anderen Worten, die Komposition des

Gegebenen weist Lücken oder Fehler auf und deckt sich nicht mit einem uns

bekannten Formschema. Es gibt Melodien, die entweder richtig anklingen,

etwas wird also als etwas bestimmtes wahrgenommen, oder nicht erklingen,

das heißt, etwas wird nicht wahrgenommen, oder falsch anklingen, etwas

wird als Täuschung bzw. Illusion wahrgenommen.28 Die Prägnanz, die eine

Form in unserer sinnlichen Anschauung besitzt, erklärt Uexküll damit, dass

bestimmte Bilder und Muster aus dem Unbewussten aufsteigen. Hier zeigt

sich Uexkülls Idealismus der Formen, der anders als bei Schelling, platonische

Züge aufweist.29

Fassen wir das Gehörte nochmals zusammen: die Gegebenheiten derWelt

verdanken sich automatisch zusammengesetzten Sinnesinformationen, die

sich auf der Bedeutungsebene allerdings als Gestalt formieren. Uexküll stellt

dem Instinkt, als ›angeborene Impulsfolge‹, die ›sensiblen Schemata‹, welche

die Wahrnehmung sinnvoll strukturieren, an die Seite.30 Dabei sind Uexkülls

Schemata aber eher Urbilder, die sich von den Zeichen oder Vergleichsmar-

kern, die uns zur Orientierung dienen, unterscheiden. Lassen sich Dinge

vergleichen, verdankt sich das der Aufmerksamkeit auf einen »gemeinsamen

Nenner«, es wird damit »den Verwandtschaftsformen der Inhaltsqualitäten«

28 Vgl. ebd. S. 118–121.

29 Vgl. ebd. S. 117f., Beim Wahrnehmungsvorgang ist »[…] die Melodie der Richtungszei-

chen das Gestaltende, die uns aber nur in der ›Gestalt‹ zum Bewußtsein kommt. Die

gestaltende Melodie nannte Kant ein ›Schema‹, und die verborgene Kunst des Gestal-

tens in unserem Gemüt nannte er den ›Schematismus‹.«

30 Ebd. S. 142, »Die Sensiblen Schemata sind Hilfsmittel unserer Wahrnehmung, die Im-

pulsfolgen dagegen Direktiven unserer Tätigkeit.« Die Schemata für Bewegung sind

Impuls; auchHandlungen sind Impulsfolgen, wobei zwischen erlernten Schemata und

den Instinkten als angeborene Impulsfolgen zu unterscheiden ist. Vgl. S. 120, Es gibt

nicht nur räumliche, sondern auch zeitliche Schemata.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 Technik als Problem des Ausdrucks

selbst eine Form verliehen.31 Es gibt sinnliche Erlebnisse, die rufen Erin-

nerungen und gespeicherte Informationen wach und beeinflussen, wie wir

unser Wahrnehmungsurteil formen. Nehmen wir das Beispiel der Oberflä-

chenstruktur von Seide und Leinen. Die Empfindung, die ich habe, wenn ich

einen Seidenschal durch meine Hände gleiten lasse, qualifiziert sich auch

im Vergleich zu dem rauen Leinenstoff, den ich einen Tag zuvor in Händen

hatte.32

Hier lassen sichwunderbar dieThesen des britischen Philosophen Charles

Sanders Peirce anschließen. Peirce, der auch als »Bedeutungstheoretiker«33

bezeichnet wird, erklärt Wahrnehmung als einen interpretativen Vorgang.34

Um diesen Gedanken auszuführen, bezieht er sich auf das körperliche Phä-

nomen, dass sich aus dem blinden Fleck ergibt. Dass die Netzhaut, dort wo

die Nerven zusammenkommen, eine Stelle aufweist, mit der wir nicht sehen

können, hinterlässt in der Wahrnehmung von unserer Umgebung kein Loch.

Der fehlende Reiz wird unbewusst ausgefüllt und so interpretiert, dass wir

den Raum als zusammenhängend erfahren.35

Das Phänomen der optischen Täuschung, ja aller Sinnestäuschungen,

deutet darauf hin, dass sich unsere Wirklichkeit, als Erfahrung von Dingen

31 Ebd. S. 100f.

32 Peirce, Charles S.: »Fragen hinsichtlich gewisser Vermögen, dieman für denMenschen

in Anspruch nimmt.«, in: ders., Schriften zum Pragmatismus und Pragmatizismus,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991, S. 13–39, CP 5.213-5.263, hier S. 18, CP 5.221, hier, S. 18,

CP 5.221. CP verweist auf Peirce, Charles S.: Collected Papers, Band I-VI, hg. v. Charles

Harsthorne/Paul Weiss, Cambridge MA: Harvard University Press1931-1935, Band VII-

VIII, hg. v. W. Arthur Burks, Cambridge MA: Harvard University Press 1958.

33 Pape, Helmut: »Einleitung«, in: Peirce, Charles S.: Naturordnung und Zeichenpro-

zeß: Schriften über Semiotik und Naturphilosophie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991,

S. 11–109, hier S. 22.

34 Peirce, Charles S.: »Vorlesung 6: Drei Typen des Schlußfolgerns«, in: ders., Schriften

zum Pragmatismus und Pragmatizismus (1991), S. 395–403, CP 5.161, 5.174, hier S. 400,

CP 5.171.

35 Peirce, Charles S.: »Fragen hinsichtlich gewisser Vermögen, dieman für denMenschen

in Anspruch nimmt.«, hier S. 17, CP 5.219, Die dritte Dimension des Raumes verdankt

sich nicht dem Instinkt, sondern einer Form der Schlussfolgerung. Vgl. Roesler, Alex-

ander: »Vermittelte Unmittelbarkeit. Aspekt einer Semiotik der Wahrnehmung bei

Charles S. Peirce«, in: UweWirth (Hg.), DieWelt als Zeichen undHypothese: Perspekti-

vendes semiotischenPragmatismus vonCharles Sanders Peirce (2000), S. 112–129, hier

S. 115. Vgl. Uexküll: Theoretische Biologie, S. 114, Die Lücken imWeltbild, die durch den

blinden Fleck auf Netzhaut entstehen, werden durch die Anschauungsformen selbst

geschlossen.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Zeichenprozess (Uexküll) 105

und Geschehnissen in unserer Umgebung, häufig von der Erfahrung an-

derer Lebewesen unterscheidet. Sicher ist es nicht so, dass die technische

Beschaffenheit unserer Netzhaut grundsätzlich eine willkürliche oder falsche

Sinnesinformation produziert, aber sie bedingt unsere Wahrnehmungsurtei-

le. Wahrnehmung ist ein aktiver Vorgang, bei dem sich ein Sinneseindruck

und ein Wahrnehmungsurteil koordinieren. So unterscheidet Peirce das

Perzept, als wahrgenommenes Zeichen, vom Wahrnehmungsurteil, welches

unseren Wahrnehmungsprozess erst vervollständigt.36 Mit dieser Trennung

lässt sich eine Sinnestäuschung nicht mehr als falsche Wahrnehmung, son-

dern als angepasstes Wahrnehmungsurteil bezeichnen. Dabei handelt es sich

keineswegs um den Vorgang der Deduktion als logische Schlussfolgerung. Es

ist keine intellektuelle Leistung, sondern eine unbewusste, aber lösungsori-

entierte Auseinandersetzung mit einer Konfliktsituation innerhalb unseres

sinnlichen Systems.

Planmäßigkeit

Für Uexküll ist Raum »nur ein Erzeugnis unserer eigenen Sinnesorganisati-

on und dient uns als Reizreservoir«.37 Aber, und das ist ausschlaggebend, die-

ses Reservoir ist nicht nur das Koordinatensystemdes einzelnen Subjekts.Der

Raum und die Zeit vereinen die Domänen vieler unterschiedlicher Subjekte;

sie bildendasGewebe koexistenter, sich teilweise überschneidender, individu-

eller Welten. Wenn man nun dieses Gewebe, also die Beschaffenheit der Ver-

schränkungen der Existenzräume untersucht, dann, und davon war Uexküll

überzeugt, erschließt sich Leben wahrhaftig. Gemeint hat er damit, dass sich

das Lebenals harmonischeAnordnungund in seiner planvollenStruktur zeigt.

Die Konstruktion der Anschauungsgefüge ist immer an die Einzigartig-

keit des Subjekts als körperliches und beseeltesWesen gebunden, das wieder-

um das Zentrum für die Ganzheit rudimentärer Wahrnehmungszeichen bil-

36 Peirce, Charles S.: »Vorlesung 7: Pragmatismus und Abduktion«, in: ders., Schriften

zumPragmatismus und Pragmatizismus (1991), S. 403–420, CP 5.180-5.212, hier S. 404,

CP 5.181, »DasWahrnehmungsurteil seinerseits ist das Resultat eines Prozesses, wenn-

gleich eines Prozesses, der nicht genügend bewußt ist, um kontrolliert zu werden,

oder, um es richtiger festzustellen, der nicht kontrollierbar und infolgedessen nicht

völlig bewußt ist.«

37 Uexküll: »Definition des Lebens und des Organismus«, S. 4.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 Technik als Problem des Ausdrucks

det.38 Die Beschaffenheit des Wahrnehmungsereignisses ist von der spezifi-

schen Organisation der Sinnesorgane abhängig, und es lässt sich darum auch

nicht für alle Lebewesen verallgemeinern. Das subjektive Raumzeitgefüge ist

die Anordnung der Sinnesdaten in Gestalt einer individuellen Umwelt. Zwar

bezeichnet Uexküll die Umwelt auch als eine Seifenblase, allerdings handelt

es sich dabei nicht um eine solipsistische Blase. Ein sinnliches Subjekt ist über

seineUmweltmit unzähligen anderenWahrnehmungs- undWirkzentren ver-

bunden. Uexküll betont die Vielheit der unterschiedlichenWelten, die alle ihr

eigenes Zentrumund ihre eigene Kontinuität besitzen.Dass er schlussendlich

aber doch von einer einzigenWelt ausgeht, zeigt sich in seiner Idee eines Na-

turplans.

Uexküll bejaht die Welt als Gefüge, als Mannigfaltigkeit und Vielheit von

Formen.Die klassische Evolutionstheorie lehnt er ab, da diese einmechanisti-

schesWeltbild befördert und demholistischen Gedanken eines harmonischen

Weltgefüges entgegensteht. Dem Gemüt, so Uexküll, wohnt eine »qualitati-

ve Planmäßigkeit«, eine Ordnung, als »transzendentale Form« der Erkenntnis

inne.39 Ihm ist es an dieser Stelle wichtig den Begriff des Plans von dem der

Zweckmäßigkeit zu unterscheiden. Was auch einleuchtet, denn Zweck kann

leicht in einem rein physikalisch bestimmten Natursystem aufgehen.

Uexküll geht von der Existenz einer prästabilierten Harmonie aus, und er

unterstreicht seineThese anhand zahlreicher Naturbeobachtungen.Hier liegt

wohl ein Grund dafür, dass seine Schriften eine romantische Färbung besit-

zen.Wie beispielsweise bei der Textstelle, in der er auf die griechische Antike

verweist.

»Sonne, Mond, Planeten und Fixsternhimmel schlossen sich zu einem gro-

ßen planmäßigen Kunstwerk zusammen, in dem jeder Stoff an seiner ihm

bestimmten Stelle war. Das Wasser bewegte sich lebensspendend auf der

Erde wie das Blut im Körper. Es gab keinen toten Stoff.«40

Uexküll ist offensichtlich einVitalist; auf keinen Fall sollte sich die Biologie, die

ja eine Lebenswissenschaft darstellt, ausschließlich den mechanistischen Ge-

sichtspunktenwidmen.Umdie harmonischeGestalt derNaturunddie so voll-

38 Vgl. ebd. S. 7–9. Vgl. Uexküll, Jacob v.: Streifzüge durch die Umwelten von Tieren und

Menschen: ein Bilderbuch unsichtbarer Welten – Bedeutungslehre, mit Zeichnungen

v. Georg Kriszat, Frankfurt a.M.: Fischer 1970, S. 32.

39 Uexküll: Theoretische Biologie, S. 13.

40 Ebd. S. 129.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Zeichenprozess (Uexküll) 107

kommenerscheinendeAbstimmungderElemente zu erklären,nimmtUexküll

ein übermechanistisches Prinzip an.41 »Der Weltplan mit seinen Subjekten,

seinenMelodien undRaumgestaltungen ist das primäreAgens und kannnicht

auf eine Kausalformel gebracht werden.«42 DieThese, dass sich die Vielfalt der

Arten zufälligenMutationen verdankt, kann Uexküll nichtmit der Vorstellung

einerharmonischangeordnetenWelt vereinbaren.DieLebewesen sind»Varia-

tionen eines fest bestimmtenThemas und in ihrenMöglichkeiten« begrenzt.43

Der Bereich, in der ein Lebewesen existiert, ist nur die Teilmenge einer

größeren Komposition, die sich nicht in ihrer Gesamtheit erschließen lässt.

Die unterschiedlichen Lebensformen, und das ist wiederum interessant, bil-

den aber auch keineHierarchie oder Skala vonmehr oder weniger gelungenen

Existenzweisen. Sie sind nicht der Ausdruck verschiedener Anpassungen in-

nerhalb einer Entwicklungsgeschichte, sondern die jeweils besteEinpassung in

die Welt.44 Mit einer solchen Annahme geht allerdings auch eine schicksals-

hafte Bestimmung der Individuen einher. Jedem Lebewesen kommt sein Platz

zu, jede Existenz ist einem größeren Naturplan unterstellt. Der Determinis-

mus wird von Uexküll auch nicht nur zu Gunsten der inneren Logik seines Ar-

guments in Kauf genommen, sondern er wird positiv besetzt.Mit einer wohl-

wollenden Naturverliebtheit formuliert Uexküll die Idee einer ontologischen

Determiniertheit. Dabei lässt er ein ideologisch geprägtes Vokabular, wie Ei-

che, Heimat oder Krieg miteinfließen.Wie sehr eine Philosophie dieser Lage-

rung für biopolitische oder faschistische Ideen anfällig ist, zeigt sich anHous-

ton S. Chamberlains Überlegungen zu einer ›Rassenseele‹.Wie Marc Rölli zu-

recht anmerkt, verknüpft auch Uexküll »die biologisch gegründete kulturelle

41 Vgl. ebd. S. 214.

42 Uexküll, Jakob v.: »Brief Jakob von Uexküll an Hans Driesch 1933«, in: Uexküll/Uexküll,

Kompositionslehre der Natur (1980), S. 95. Vgl. Uexküll: Theoretische Biologie, S. 153.

43 Uexküll: TheoretischeBiologie, S. 109 undS. 108, »Gehtman vondiesen festen Faktoren

aus, die das gesamte Leben in der Welt bestimmten, so begreift man, daß auch das

Leben auf einer festen planmäßigen Gesetzmäßigkeit beruht, die nur deshalb nicht in

Erscheinung tritt, weil die Fülle der Einzelschicksale noch nicht in ihrer gegenseitigen

Beeinflussung zu übersehen sind.«

44 Vgl. Uexküll: Umwelt und Innenwelt der Tiere, S. 89. Vgl. Uexküll: Theoretische Biolo-

gie, S. 139, Es gibt keine Entwicklung die besser oder schlechter ist. »Ein Hühnerfuß ist

weder besser noch schlechter als ein Entenfuß, der zur Fortbewegung im Wasser und

auf dem Trockenen dient.« Vgl. Maturana/Varela: Der Baum der Erkenntnis, S. 125.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 Technik als Problem des Ausdrucks

Eigenheit vonVolk undRassemit biopolitischenVorstellungen«.45Uexküll ließ

es sich dann auch nicht nehmen, ChamberlainsNatur und Lebenmit einem an-

erkennendem Vorwort zu versehen und posthum zu veröffentlichen.46

Um das harmonische Zusammenspiel der Organismen zu beschreiben,

spart Uexküll nicht mit Analogien zur Musiklehre. Die Töne sind die Materie

der Erkenntnis, ihre Ordnung ist »völlig a priori vorhanden als Ausfluß un-

serer vor aller Erfahrung vorhandenen subjektiven Organisation«, und die

»Tonskala ist ein Muster planvoller Anordnung« ohne empirisches Vorbild.47

Der Rhythmus der Zellen, die Melodie der Organe, die Symphonie des Or-

ganismus und die Harmonie der Organismen sind der reale Ausdruck eines

idealen Plans der Natur. Innerhalb dieses »Chores« der Organismen gibt es

Punkte und Kontrapunkte, gebildet durch die Eigenschaften der Tiere, die

ihre »eigene Lebensbühnemit all den Dingen und denMitspielern« füllen.48

Das wir in unserem Garten oder im Wald faszinierende ineinandergrei-

fende Abläufe erkennen können, lässt sich nicht bestreiten, und istmeines Er-

achtens auch nicht problematisch. Die symbiotische Beziehung von Ameisen

undBlattläusen,wie ich sie schonhäufiger aufmeinenRosenbeobachtet habe,

bieten tatsächlich das Bild einer besonderenVerschränkungunterschiedlicher

45 Rölli, Marc: Anthropologie dekolonisieren. Eine philosophische Kritik am Begriff des

Menschen, Frankfurt a.M.: Campus 2021, S. 131, »›Leben ist Gestalt.‹ […] Im ›unwandel-

baren Typus der Gestalt‹ aber lauert schon das rassistische Vorurteil.«

46 Ebd. Fn 48, »Chamberlains Grundlagen des 19. Jahrhunderts (1899) gelten als Wegberei-

ter der im NS vertretenen und antisemitisch ausgerichteten Rassenideologie.« Herv.

i. Org. Vgl. Brentari: Jakob von Uexküll, S. 38–42, Zitate aus Uexkülls Briefen an Lo-

thar Gottlieb Tirala (Direktor des Instituts für Rassenhygiene) und an Eva Chamberlain

(Tochter von Richard Wagner und Chamberlains Wife).

47 Uexküll: Theoretische Biologie, S. 13, Uexküll nimmt eine transzendentale Ordnung

oder Struktur an, die keine Ähnlichkeit mit der realexistierenden Ordnung aufweist.

Das Nominale bei Uexküll versteht sich am ehesten im Sinne Kants, als unzugänglich.

Vgl. Rölli: Gilles Deleuze, S. 222f., Bei Deleuze gibt es eine virtuelleModalität, in einem

flexiblen Strukturmodell. »Es besteht keine Ähnlichkeitsbeziehung zwischen der kon-

kreten transzendentalen Struktur und den empirischenGegebenheiten, weil diese aus

unvorhersehbaren genetischen Prozessen resultieren.«

48 Uexküll: Bedeutungslehre, in: ders., Streifzüge durch die Umwelten von Tieren und

Menschen: ein Bilderbuch unsichtbarer Welten – Bedeutungslehre, Frankfurt a.M.: Fi-

scher (1970), S. 105–176, hier S. 164. Vgl. ebd. S. 131, Gesetze der Töne. S. 155, Blume und

die Biene sind kontrapunktisch. S. 158, Eine Wiese als Naturorchester. S. 167, Sich fort-

bildendeMelodien gewinnen Struktur. S. 171, Melodie des Löwenmauls alsMotiv in die

Melodie der Hummel. Vgl. Uexküll: Theoretische Biologie, S. 46, Eine Symphonie als

planvolles Zusammenklingen der Natur.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Zeichenprozess (Uexküll) 109

Lebewesen. Allerdings muss von einer solchen symbiotischen Verschränkung

nicht zwangsläufig auf eine Planmäßigkeit derWelt geschlossen werden.

Dass sich ein größerer Naturplan verwirklicht, erkennt Uexküll aber auch

an der besonderen Fähigkeit der Organismen sich zu erhalten und sich zu re-

produzieren. Zwar erklärt er die innere Regulation und die autopoietische Fä-

higkeit des Organismus als Beziehungsfähigkeit, doch tut er dies im Rahmen

einer Entelechie.49

»In einerMelodie findet eine gegenseitige Beeinflussung zwischen dem ers-

ten und dem letzten Tone statt, und wir dürfen deshalb sagen, der letzte

Ton ist zwar nur durch den ersten Tonmöglich, aber ebenso ist der erste nur

durch den letzten Tonmöglich. […] Das fertigeHühnchen steht zwar in direk-

ter Abhängigkeit von den ersten Furchunsvorgängen des Keimes, aber eben-

so sind die ersten Keimesfurchen abhängig von der Gestalt des ausgebilde-

ten Hühnchens.«50

Demnach könnte man sagen, die Stadien der Strukturbildung eines Indivi-

duums lassen sich nur im zeitlichen Gesamtzusammenhang verstehen. Der

Keim und die zukünftige Gestalt sind Elemente eines Bildungsvorgangs als

chronologische Gesamtheit. In diesem Prozess erkennt Uexküll drei wesent-

lich unterschiedliche Wirkfaktoren: den immateriellen Faktor des Bildungs-

plans, die Impulse als Kraftquanten, und einWirknetz als materiellen Faktor.

Wie für Schelling, ist auch für Uexküll die Materie ein notwendiges Element

für die Autopoiesis. Darüber hinaus ist ein Bau- und Betriebsplan notwendig,

der, als immaterieller Faktor, die materiellen Wirknetze in eine harmonische

Form bringt.51 Uexküll versucht den Dualismus von physikalischer Kausalität

und teleologischer Zielstrebigkeit in einemBildungsmodell zusammenzuden-

ken.

Die Planmäßigkeit als solche, ist keine bildende Kraft, aber es ist das Mo-

dell für die Lebensverwirklichung; Pläne,das sind alle höherenRegeln,die sich

über Zeiträume hinweg, in wandelbarer Gestalt ausdrücken. Es liegt dem na-

türlichem Ausdruck mehr als eine Hohlform zugrunde, wie es beim Kuchen

49 Entelechie ist ein Begriff mit dem Individuation als Verwirklichung eines angelegten

Ziels erklärt wird. Der Apfelbaum ist die Verwirklichung seiner Anlagen im Apfelkern,

aus dem niemals etwas anderes hätte wachsen können.

50 Uexküll: Umwelt und Innenwelt der Tiere, S. 29.

51 Vgl. Uexküll: Theoretische Biologie, S. 167.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 Technik als Problem des Ausdrucks

backen der Fall ist. Bei Uexkülls Plan handelt es sich um die Anleitung für ei-

ne komplexe technische Entwicklung. In unserem Fall wäre der Plan also das

Rezept für den Kuchen. Wenden wir diesen Gedanken auf das Beispiel eines

Blumensamens an. Es ist nicht so, dass sich im Keim ein Mikrogefüge befin-

det, welches sich nur noch entfalten müsste. Auch Uexküll ist klar, dass eine

Blume sich stetig umformen muss, um einen Lebenszyklus zu durchlaufen.52

Deshalb findet sich bei Uexküll, neben demPlan, auch das Element der Impul-

se als ›übermechanischer Faktor‹. Diese Kraftquanten oder Energieladungen

sind der Entstehungsregel unterworfen, wenn sie sich in rhythmischen An-

ordnungen formieren.53 Mit anderen Worten, es gibt einen Plan und es gibt

die nötigen Ressourcen für den ›Bau‹ einer Blume. Das bedeutet aber nicht,

dass diese Blume tatsächlich gebaut wird. Also neben den notwendigen Be-

dingungen, wie Bauplan, Energie und Material, fehlt noch die hinreichende

Bedingung, also jemand der den Bau anregt. Dieser jemand ist der Impuls, er

gibt den Anstoß, um das Projekt auf denWeg zu bringen.

Wenn Uexküll in Umwelt und Innenwelt der Tiere das Protoplasmaproblem

anführt, geht es genau um diese Frage. Mit Verweis auf Karl Ernst von Bärs

Zielstrebigkeit und Hans Drieschs Entelechie, spricht Uexküll von einem

›wirklichen Naturfaktor‹ als schöpferische Lebenskraft.54 Indizien für sei-

ne These sieht er im flüssigen Protoplasma, das einen außergewöhnlichen

Widerspruch aufweist. Lebewesen, jeglicher Art und Größe, besitzen immer

irgendeine Form der Struktur. Das Protoplasma aber, ist strukturlos, flüssig,

und dennoch lebendig. In dieser widersprüchlichen ersten Lebensflüssigkeit

sieht Uexküll das Prinzip des Lebens. Das Protoplasma ist, und hier zitiert

Uexküll Max Schultze:

»›Eine kontraktile Substanz, welche nicht mehr in Zellen zerlegt werden

kann, auch andere kontraktile Formelemente als Fasern u. dgl. nicht mehr

enthält‹ […]. Es zeichnet sich aus ›durch sein, wenn man so sagen darf,

52 Vgl. ebd. S. 217–220, Uexküll kritisiert Haeckel; er widerspricht der Annahme der gene-

tischenGrundregel als ein imKeim angelegtesMikrogefüges. Ein solchesMikrogefüge

lässt sich nicht spalten, ohne es zu zerstören; eine Regel, die einem immateriellen Plan

folgt, ist dagegen unzerstörbar.

53 Vgl. ebd. S. 171, 220, 236f., 245.

54 Uexküll: Umwelt und Innenwelt der Tiere, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Zeichenprozess (Uexküll) 111

zentripetales Leben, durch die Eigentümlichkeit, mit dem Kern ein Ganzes

zu bilden, in einer gewissen Abhängigkeit von ihm zu stehen.‹«55

Der Lebensfaktor in der formlosen Materie dringt auf die Ausführung eines

Plans und verwirklicht sich in organischen Strukturen, im Falle des Protoplas-

ma als eine Art Schaum.56

Wir sehen, dass Uexküll das Spezifische des lebendigen Seins hervorhebt.

Lebewesen und Maschinen weisen zwar das gleiche Prinzip räumlicher Sche-

mata undBaupläne auf, doch, soUexküll, fehle derMaschine dasWesentliche,

nämlich die Autopoiesis, also die Fähigkeit aus sich selbst zu entstehen.57 Bei

denMaschinen ist die Funktionsregel von außen eingebracht, und es fehlt die

selbstzentrierendeMitte.Somit ist dieMaschine ohneLeben, sie kann sichwe-

der selbst erzeugen,noch kann sie sich in ihrerOrganisation verändern.58 Ihre

Funktionalität verdankt sich festen Strukturen und mechanischen Abläufen.

Neue lebendige Gefüge zu bilden, ist eine Fähigkeit des offenen Lebewesens,

denn auch beim Lebewesen gilt, sind die Strukturen erst einmal gefestigt, er-

schwert das die Bildung neuer Gefüge. Uexkülls Anmerkung, »die Amöbe ist

wenigerMaschine als das Pferd«, ist in diesem Sinne zu verstehen;59 das Pferd

55 Ebd. S. 14f., Uexküll zitiert Max Schultze (1825–1874), deutscher Biologe und Mitbe-

gründer der Zellenlehre und Protoplasmatheorie. Schultze unterschied bei der Zelle

das Protoplasma und den Zellkern, und zeigte, dass das Protoplasma unabhängig von

der Art der Zelle immer nahezu die gleichen physikalischen Eigenschaften aufweist.

Vgl. Schultze, Max: Das Protoplasma der Rhizopoden und der Pflanzenzellen. Ein Bei-

trag zur Theorie der Zelle, Leipzig: Engelmann 1863.

56 Uexküll: »Definition des Lebens und des Organismus«, S. 8, Vgl. Uexküll: Theoretische

Biologie, S. 248.

57 Uexküll: Umwelt und Innenwelt der Tiere, S. 11f. Vgl. Maturana/Varela: Der Baum der

Erkenntnis, S. 50f., Bei Maturana und Valera wird jedes Lebewesen als dauerhafte

Selbstschöpfung beschrieben.

58 Uexküll: Theoretische Biologie, S. 248, Uexküll formuliert eine vitalistische Faktoren-

theorie; die Funktionsregel ist ein Lebensfaktor, mit ihr bildet sich ein Zentrum. S. 234,

246, Bei der Maschine wird der Lebensfaktor der Funktionsregel von außen einge-

bracht; die Lebewesen tragen die Funktionsregeln selbst in sich. Vgl. Uexküll: Bedeu-

tungslehre, S. 123, Der Bau derMaschine verdankt sich einer Kraft, die von außenwirkt;

der Plan für dieUhr ist zentripetal. BeimLebewesen ist der Plan zentrifugal; die bilden-

de Kraft wirkt von innen nach außen.

59 Uexküll: Umwelt und Innenwelt der Tiere, S. 26. Vgl. Portmann, Adolf: »Ein Wegberei-

ter der neuen Biologie«, in: Uexküll: Streifzüge durch die Umwelten von Tieren und Men-

schen – Bedeutungslehre (1970), S. IX-XXI, hier S. XI.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 Technik als Problem des Ausdrucks

ist ein komplexer Organismus, dessen Plastizität begrenzt ist, die Amöbe hin-

gegen, verändert ständig ihre Form, ihre Organe tauchen auf und verschwin-

den wieder.60 Das Lebendige ist das Flüssige, Flexible und die Verformbarkeit

an sich.

Umwelten und Funktionskreise

Interessanterweise unterscheidet Uexküll nochmals zwischen mechanischen

und technischen Naturgesetzen. Erstere lassen sich am Lebewesen und des-

sen chemischen und mechanischen Abläufen, also anhand des Kausalnexus

erforschen. Diese regelmäßigen Lebensfunktionen sind für Uexküll Teil der

mechanischen Biologie. Technik dagegen, ist die Herstellung von Mechanis-

men und betrifft somit die Entwicklung des Lebewesens.61 Eine Analogie, der

sich Uexküll bedient, ist die der steuernden ›Maschinisten‹, die in die Organe

und Zellen eingebaut sind.62 Nehmen wir beispielsweise unsere Bewegungs-

organe, wie Beine und Arme. Wenn wir aufstehen und gehen, dann führen

unsere Gliedmaßen dabei mechanische Tätigkeiten aus. Für die meisten von

uns ist die Lokalisierung im Raum eine Selbstverständlichkeit. Wie beängsti-

gend undmühsam das Leben wird, wenn diese Fähigkeit verloren geht, sehen

wir an dem,was IanWaterman zugestoßen ist.Nach einer Krankheit verlor er

den Sinn,mit dem er seinen Körper im Raum lokalisieren konnte. Die Sinnes-

informationen der Nerven wurden nicht mehr korrekt verarbeitet bzw. nicht

mehr an dasGehirnweitergeleitet.Watermanmusste lernen seineKörperteile

aus einer Logik heraus zu bewegen. Nur bei direkter Sicht auf ein Körperteil,

weiß er wo sich dieses Körperteil imRaumbefindet; alle Bewegungen,wie Sit-

zen oder Stehen, und alle Gesten, gelingen ihm nur als bewusste und visuell

geführte Abfolge von Bewegungen. So kann Waterman ohne Licht keine kon-

trollierten Bewegungen ausführen, und ermuss sich bei allen Tätigkeiten kon-

60 Vgl. Canguilhem, Georges: Die Erkenntnis des Lebens, [1965], Berlin: August 2009,

S. 225, Verweis auf André Leroi-Gourhan und dessen Analogie vonWerkzeugkonstruk-

tion und Ausstülpung von Plasmafortsätzen der Amöbe.

61 Nur mit dem Studium der Genese der Körper lässt sich die Technizität erfassen. Vgl.

Uexküll: »Definition des Lebens und des Organismus«, S. 12, »Den mechanischen Na-

turgesetzen, die man am fertigen Körpergefüge zu studieren Gelegenheit hat, stelle

ich die technischen Naturgesetze gegenüber, die man nur am sich gestaltenden Kör-

pergefüge erforschen kann.«

62 Uexküll: Streifzüge durch die Umwelten von Tieren und Menschen, S. 4.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Zeichenprozess (Uexküll) 113

zentrieren, um die Kontrolle zu behalten und nicht das Gleichgewicht zu ver-

lieren.63

Aber auchwir können uns nicht nur auf einen physiologischen Automatis-

mus verlassen, vor allem dann nicht, wenn wir komplexe Tätigkeiten anstre-

ben. Wenn wir Tanzen, sogar wenn wir dabei unserer Partnerin auf die Fü-

ße treten, dann meistern wir diese Koordination auch dank unserer kogniti-

ven Fähigkeiten.Deshalb charakterisiert Uexküll die Gehirnzellen auch als be-

sondere Maschinisten. Sie sind in der Lage eine geordnete Zusammenarbeit

der unterschiedlichen Funktionen zu ermöglichen. Durch die Bildung sepa-

rater Merkzentren undWirkzentren können Effektoren und Bewegungen be-

herrscht werden.64

Das Besondere beimOrganismus ist das Zusammenspiel einzelner rezep-

tiver und effektiver Elemente,wobei sich durch diese Steuerung auch eine un-

abhängig arbeitende Innenwelt bildet.65 Die Kooperation mechanischer und

willentlicher Bewegungen verdankt sich dem komplexen Nervensystem, das

sowohl sensorische als auch motorische Fähigkeiten aufweist. Uexküll erklärt

dies mit der Bauweise der Neuronen und Synapsen, welche in der Lage sind

Signale über längere Abstände hinweg zu transportieren.Der komplexe Orga-

nismus besitzt eine neuronale und sensomotorische Struktur, die große Teile

der vitalen Vorgänge automatisiert.66 Aber, so Uexküll, die Fähigkeit zur Reak-

tion und Aktivität, die sich im Lebewesen findet, gehen über rein physikalisch

erklärbareVorgänge hinaus.Demnachwidmet sichUexküll den Lebewesen als

punktuelles Zentrum vitaler Aktivität und nicht als mechanische Existenz.

Es sei hier angemerkt, dass Uexkülls Vorstellung von einer Innenwelt, sich

von Claude Bernards Begriff des Milieu Interieur insoweit unterscheidet, dass

bei Bernard die Grenze zum Außen besonders betont wird. Bernard interes-

sierte in erster Linie der Prozess der Stabilisierung des Organismus, also die

Frage wie ein Lebewesen die Einflüsse von außen unbewusst ausgleicht. Eine

63 Dokumentarfilm The Man who lost his Body, (GB 1998, BBC Horizon program). Vgl.

Cole, Jonathan: Losing Touch: A Man without his Body, Oxford UK, New York: Oxford

University Press 2016.

64 Uexküll: Streifzüge durch die Umwelten von Tieren und Menschen, S. 9, Es gibt eine

Zusammenarbeit kleiner ›Zellmaschinisten‹mit jeweils nur einemMerk- undWirkzei-

chen.

65 Vgl. Uexküll: Theoretische Biologie, S. 150.

66 Vgl. Maturana/Varela: Der Baum der Erkenntnis, S. 173f., Die sensomotorische Korrela-

tionen, erzeugt durch das Nervensystem, sind in allen Formen nur »Variationen über

dasselbe Thema«.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 Technik als Problem des Ausdrucks

solche systemische und regulatorische Fähigkeit des Körpers nennt sich Ho-

möostase. Sie erlaubt dem höheren Organismus seine körperlichen Funktio-

nengleichförmig aufrechtzuerhalten,undzwar auchdann,wenndieEinflüsse

aus der Umgebung großen Schwankungen unterliegen. Für Bernard braucht

es einen beständigen Körperzustand, also zum Beispiel eine stabile Körper-

temperatur, damit ein Organismus agieren kann. Mit anderen Worten, erst

das konstante Leben des Körpers, erlaubt ein freies Leben des Individuums.67 In

denNeurowissenschaftenwirdmittlerweile davonausgegangen,dassBernard

die existentielle Bindung zurUmgebung unterschätzte, und die Trennung von

innerem und äußeremMilieu überbewertete. Neuere Konzepte wie die Rheo-

stase oder Allostase bescheinigen die Bedeutung des sozialen Raumes bei der

Aufrechterhaltung eines vitalen innerenMilieus.68

Nebender Innenwelt,die sichdurchdie imKörper entstehendenReizeund

Wirkungen auszeichnet, spricht Uexküll von der Umwelt, die sich grundsätz-

lich von der »Umgebung, die wir Menschen um die Tiere ausgebreitet sehen«

unterscheidet.69 Wieviel vom Körper des Subjektes in seine Umwelt hinein-

reicht, lässt sich nur im Einzelfall bestimmen. Auch die Frage danach, inwie-

fern ein Subjekt in anderen Umwelten als Objekt eine Rolle spielt, ist nur im

Einzelfall und über ein beschränktes Gebiet zu beantworten; ein allgemeiner

Überblick über alle Umwelten ist unmöglich. Uexkülls Beispiel der Eiche führt

uns ein Scenario vor Augen, in dem Subjekte, Objekte oder Dinge auf unter-

schiedliche Weise teilhabende Elemente eines größeren Gefüges bilden. Die

Bedeutung, die der Baum für die einzelnen Individuen besitzt, ist von den

jeweiligen Bedeutungssystemen abhängig. Für einen Vogel, der Insekten aus

der Rinde pickt, ist der Baum von Bedeutung für seine Ernährung.70 Für den

Städteplaner ist der Baum vielleicht ein Ärgernis, da er genau dort steht, wo

67 Bernard, Claude: Leçons sur les phénomènes de la vie communs aux animaux et aux

végétaux, Paris: J.-B. Baillière 1878/85, Bernard unterscheidet drei Formen des Lebens:

das latente Leben imeinfachenOrganismus (S. 67ff.), das oszillierende Leben des kom-

plexen Lebewesens (S. 103ff.), und das konstante Leben innerhalb des komplexen Or-

ganismus als Bedingung für das freie Leben (S. 112ff.).

68 Schulkin, Jay: Rethinking Homeostasis: Allostatic Regulation in Physiology and Patho-

physiology, Cambridge MA: MIT Press 2003, S. 2 Fn 1, und S. 16f. Vgl. Martin, Katharina

D.: »Ecologies of Corporeal Space«, in: Andrej Radman/Heidi Sohn (Hg.), Critical Clini-

cal Cartographies, Architecture Robotics Medicine Philosophy, Edinburgh: Edinburgh

University Press 2017, S. 187–204, hier S. 195–198.

69 Uexküll: Streifzüge durch die Umwelten von Tieren und Menschen, S. 86.

70 Ebd. S. 94.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Zeichenprozess (Uexküll) 115

ein neuer Bahnhof gebaut werden soll. Wir sehen worauf diese Beschreibung

hinausläuft, der Baum und dessen Teilhabe an unterschiedlichen Umwelten

steht exemplarisch für unendlich viele solcher Verschränkungsräume.Uexküll

schreibt dazu: »Der Stein, den ein Käfer erklettert, ist nur ein Käferweg und

gehört nicht in die Mineralogie.«71

Da wir diese vielen verschränkten Bedeutungsfelder erkennen können,

geht Uexküll von einer determinierten Harmonie aus, wobei sich sein wis-

senschaftliches Interesse auf die spezifischen Wirk- und Merkmale dieser

unterschiedlichen Umwelten richtet. In diesem Sinne versteht sich Uexkülls

Bemerkung, dass es für die Forschung unabdingbar ist, eine Auswahl aus »den

MillionenUmwelten« zu treffen,da ansonsten zu viel Verwirrung entstünde.72

Worauf er in diesem Kontext nicht aufmerksam macht, ist die Tatsache, dass

eine solche Auswahl mit der eigenen Perspektive und den eigenen Interessen

verstrickt ist.

In Streifzüge durch die Umwelten von Tieren und Menschen, veröffentlicht im

Jahr 1934, finden wir Uexkülls Theorie der Umweltforschung, die reichhaltig

mit Illustrationen versehen ist. Darunter findet sich eine Serie von Abbildun-

gen einer Dorfstraße, als Repräsentation der Wahrnehmungsmuster eines

Menschen, eines Hundes und einer Fliege. Wir haben bereits davon gespro-

chen, für Uexküll verdanken sich die visuellen Wahrnehmungsformen der

Mechanik des Sehorgans. Seine These lautet also, dass wenn wir die Anzahl

der Sehelemente eines Auges kennen, sich auch die Umwelt eines Tieres

veranschaulichen lässt.73 Diese Vorgehensweise, um Kenntnisse über spezi-

esspezifische Umwelten zu erlangen, besitzt allerdings ihre Grenzen. Denn

tatsächlich wissen wir erst dann, wie ein Tier seine Umwelt erfährt, wenn uns

auch die Signifikanz der jeweiligen Sinnesdaten bekannt ist.74

Nehmen wir das Beispiel der Fliege, Uexküll zeigt uns die Fotografie eines

Zimmers, wobei sich die Abbildung an der Form der Sinnesdaten eines Flie-

genauges orientiert. Es trifft zu, dass das Fliegenauge eine Abbildfunktion be-

sitzt, die sichmit einem technischen Bild reproduzieren lässt. Das heißt aller-

dings nicht, dass wir tatsächlich wissen können, was die Fliege erkennt. Hin-

zukommt, dass die Fotografie hier analog zum biologischen Sehvorgang ge-

71 Uexküll, Theoretische Biologie, S. 154.

72 Uexküll: Streifzüge durch die Umwelten von Tieren und Menschen, S. 101.

73 Ebd. S. 26f.

74 Vgl. T. v. Uexküll: »Einleitung: Plädoyer für eine sinndeutende Biologie«, S. 22, »Die Er-

kenntnis einer fremden Seele bleibt uns dauerhaft verschlossen […].«

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 Technik als Problem des Ausdrucks

setzt wird und so als wissenschaftlicheMethode dient. Uexküll nutzt die tech-

nische Bildproduktion, um Einsichten über die Umwelten anderer Lebewesen

zu gewinnen.75 Die Technik dient ihm also als objektives Werkzeug, obwohl

der Apparat, der ja selbst ein ›technischer Körper‹ ist, eine ganz eigene Pro-

duktivität mit sich bringt.76 Auf die Transferleistung, die dieser Technik zu-

grunde liegt, wird nicht eingegangen. Auch wenn die Technizität von Wahr-

nehmung für Uexkülls biologischen Konstruktivismus grundlegend ist, lässt

sich unterschwellig ein Technikpessimismus wahrnehmen. Seine Animosität

hängt sichermit der Annahme zusammen, dassmit dem Phänotyp immer die

›richtige‹, sprich dem Plan entsprechende Existenzweise gegeben ist. Die bio-

logischenWahrnehmungsgrenzen sinddamit Teil einer natürlichenOrdnung,

die es zu bewahren gilt.77

Eshat sichgezeigt,dass fürUexküll die Interpretationsprozesse vonWahr-

nehmungszeichen ein Kernstück seiner Forschung und die Basis für seine Be-

deutungslehre darstellt. Dabei hat das Beispiel des Baumes gezeigt, dass sich

innerhalb der Umweltbezüge Bedeutungslandschaften undMachtgefüge ma-

nifestieren. Dennoch findet sich auch eine gewisse Offenheit in Uexkülls Na-

tursystem. Die Welt besitz keine feste Gestalt, sondern ist ein dynamisches

Gesamtgefüge, in dem die Elemente aufeinander einwirken und in flexiblen

Bedeutungszusammenhängen stehen. So kann ein Subjekt die Bedeutung, al-

so die Eigenschaften eines einfachen Dinges verändern.78Wenn ich den Band

Kritik der reinen Vernunft als Türstopper verwende, zeigt es andere Eigenschaf-

ten und erhält eine andere Bedeutung in meinem Leben.Wenn ich eine Glas-

scherbe am Strand finde, und diese zu einem Schmuckstück umarbeite, ha-

75 Vgl. Uexküll, Jakob v.: »Brief Jakob von Uexküll an Hans Spemann (1869–1941), Ent-

wicklungsphysiologe in Freiburg«, in: Uexküll/Uexküll, Kompositionslehre der Natur

(1980), S. 152. Vgl. Kynast, Katja: »Kinematografie als Medium der Umweltforschung

Jakob von Uexkülls«, in: Kunsttexte.de 4 (2010), S. 1–14. Kynast erläutert Uexkülls prak-

tischen Einsatz der Kinematografie. Dabei unterscheidet die experimentelle Methode

einerseits, von demGebrauch der Technik als Gedankenexperiment. Vgl. Rölli: Anthro-

pologie dekolonisieren, S. 130 Fn 44.

76 Vgl. Flusser, Vilém: Für eine Philosophie der Fotografie, Göttingen: Euro-pean Photo-

graphy 1983, S. 21f.

77 Vgl. T. v. Uexküll: »Einleitung: Plädoyer für eine sinndeutende Biologie«, S. 23, Thure

von Uexküll scheint eine ähnlich technologiekritische Einstellung zu haben, wenn er

vor den Gefahren der Genmanipulation warnt.

78 Martin: »Organisation und Konkretion. Die Technik als Problem des Ausdrucks in der

Philosophie«, S. 45.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Zeichenprozess (Uexküll) 117

be ich der Scherbe eine andere Bedeutung gegeben. Das beziehungs- und be-

deutungslose Ding kann durch die Änderung seiner Eigenschaften, vomDing

zum Objekt, also zu einer höheren Einheit werden. Bei Uexküll bezieht sich

der Begriff der Bedeutung auf die Beziehungskonstellationen in den Umwel-

ten.Nicht zu vergessen ist dabei, dass imGegensatz zu demDing, das Subjekt

in der Lage ist neue Wirkzusammenhänge zwischen Objekten und Subjekten

herzustellen.79 Dass sich auch diese Dynamik der Bedeutungszusammenhän-

ge, weiterhin einem ursprünglichen Plan verdankt, scheint meines Erachtens

fragwürdig.

Darstellung verschachtelterMerk- undWirkzentren,

möglicherweise von zwei Organismen.

Um das Modell der verschränkten Existenzräumen noch etwas zu vertie-

fen,möchte ich auf Uexkülls Begriffe Umwelt und Funktionskreis zu sprechen

kommen.Die Strukturen,die sich zwischenSubjektenoderObjekten festigen,

basieren auf reaktiven Wirk- und Merkprozessen. Die Umwelt eines Subjekts

ist mit Merkdingen angefüllt; das heißt, unsere Umwelt besteht aus sinnvol-

len Zeichen, also aus Bildern undGestalten, denenwir eine Bedeutung zuord-

nen. Gleichzeitig produzieren auch wir Zeichen, Bilder und Gestalten. Uex-

külls Umwelt ist der individuelle Erfahrungs- und Tätigkeitsraum als Merk-

79 Uexküll: TheoretischeBiologie, S. 122f. Vgl. Uexküll, Jakob von: »Brief Jakob vonUexküll

an Hans Driesch 1933«, in: Uexküll/Uexküll, Kompositionslehre der Natur (1980), S. 95,

»Die Kausalität beherrscht nur die Beziehung der Objekte unter einander.«

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 Technik als Problem des Ausdrucks

undWirkwelt. Die Umwelten, und das ist das Spannende an Uexkülls Überle-

gungen, verdanken sich semiotischen Kreisläufen. Ein semiotischer Kreislauf

basiert auf dem Austausch von Zeichen, und er bildet sich als rückwirkende

Beziehung zwischen interpretierenden Subjekten.80Wenn Uexküll von Funk-

tionskreisen spricht,dannmeint er damit denAustausch vonWirk- undMerk-

zeichen zwischen den Subjekten, die »biologisch streng voneinander geschie-

den« sind.81 In dieser Ordnung differenziert er »Kreise oder Kreisgruppen«,

wie die Heimat, die Nahrung, den Feind oder das Geschlecht.82

Wir haben gehört, dass Uexküll davon ausgeht, dass es ursprüngliche Me-

lodien oder Muster gibt, dank derer wir unsere Anschauung sinnvoll struktu-

rieren können.Die Spinne, so Uexküll, ist anhand unbewussterUrbilder in der

Lage, ein Netz als Falle für Fliegen herzustellen; sie hat niemals eine Fliege ge-

sehen und kennt doch das perfekte Format.83 Die »Fliegenhaftigkeit der Spin-

ne«bedeutet, »daßsie in ihrerKörperkompositiongewisseMotiveausderFlie-

genmelodie aufgenommen hat«.84 Im Rahmen seiner Gestalttheorie legt Uex-

küll den Schluss nahe, dass die Funktionskreise sich einer Art der Resonanz

verdanken, wobei die Motive anderer Subjekte in das eigene Bedeutungssys-

tem Einzug halten. Diesen Gedanken einer morphologischen Resonanz halte

ich für interessant, da er nicht zwangsläufig als Element eines größeren Na-

turplans gedacht werdenmuss.

Die ersteWeltbezogenheit eines Lebewesens ist dasMedium als Existenz-

milieu, es bestimmt sich mit der physischen Beschaffenheit des Raumes und

hält das Tier häufig in einer bestimmten Umgebung fest. Ein Medium, das ist

beispielsweise dasWasser für den Fisch oder die Luft für den Vogel, es ist der-

art gestaltet,dass es selbst keineMerkmalebesitzt.Somuss ich inmeinemMe-

diumnicht aufmerken,umzuatmen, ichmuss erst dann aufmerken,wenn ich

unter Wasser bin und nicht mehr atmen kann. Zwischen diesen Medien gibt

es lebensnotwendige »Wirbel und Strömungen«.85 Aber auch innerhalb eines

Mediums ist ›Heimat‹ nicht einfach gegeben. Die Fähigkeiten des Tieres und

dessen Kenntnis des Mediums machen das Tier ›wirkfähig‹ und lassen es sei-

neUmgebung als sicherenOrt erschließen.Exemplarisch dafür ist die »Fähig-

80 Vgl. Bains: The Primacy of Semiosis, S. 62ff.

81 Uexküll: Theoretische Biologie, S. 151.

82 Ebd.

83 Vgl. Uexküll: Bedeutungslehre, S. 126.

84 Ebd. S. 159. Vgl. ebd. S. 128, 167, 175.

85 Uexküll: Theoretische Biologie, S. 151.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Zeichenprozess (Uexküll) 119

keit, mit der sich der Maulwurf als blindes Tier in einem für uns vollkommen

gleichmäßigenMedium in unfehlbarerWeise zurechtfindet«.86

»Ein beliebiger Landstrich wird, wenn man in ihn die Heimatsgebiete ein-

zeichnen wollte, für jede Tierart einer politischen Karte gleichen, deren

Grenzziehung durch Angriff und Verteidigung festgelegt wird. Auch wird es

sich in vielen Fällen herausstellen, daß gar kein freies Landmehr vorhanden

ist, sondern überall Heimat an Heimat stößt.«87

Zusammengenommen ergibt sich das Bild eines Netzes, oder besser Schau-

mes, das aus vielen bewussten und unbewussten Wirkbeziehungen hervor-

geht. Wobei nicht jeder erschlossene Raum oder jedes Beutefeld ein Teil der

›Heimat‹ ist. Erst bei der Verteidigung eines persönlichen Gebiets, wandelt

sich ein Bereich des Mediums in ein eigenes Territorium.

Zeichenprozess

Nimmt man das Konzept der Umwelt ernst, und entzieht Uexkülls Vokabu-

lar den semantischen Überschuss, tritt eine biologische Zeichenlehre hervor.

ImSubjekt konstituiert sich dieWahrnehmungswelt aus verschränktenMerk-

undWirkprozessen; dabei bildendie sinnlichenFähigkeiteneinDispositiv,das

einer Umwelt ihren spezifischen Charakter verleiht.88 Im Detail lassen sich

diese Bildungsvorgänge als Signal- und Zeichenprozesse beschreiben. Aus der

Vielheit derZeichen formieren sichKettenundreziprokeBeziehungen inForm

86 Uexküll: Streifzüge durch die Umwelten von Tieren und Menschen, S. 71.

87 Ebd. S. 71f.

88 Vgl. Deleuze, Gilles/Parnet, Claire: Dialoge, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1980, S. 67f., Ver-

weis auf das Beispiel der Zecke. Mit der ›Affektskala‹ eines einfachen Tieres, konsti-

tuiert die Zecke ihre eigenen Verhältnisse als ›dreipolige‹ Welt. Deleuze nimmt das

Beispiel wiederholt auf, wenn er über Spinoza und die Affekte spricht. Vgl. Uexküll:

Streifzüge durch die Umwelten von Tieren und Menschen, S. 7, Die Zecke ist ausge-

stattet mit Rezeptoren die »das augenlose Tier mit Hilfe eines allgemeinen Lichtsinns

der Haut« auf seine Warteposition im Strauch lotsen. Das blinde und taube Tier wird

auf seine Beute aufmerksam, durch den »Duft der Buttersäure, die den Hautdrüsen

aller Säugetiere entströmt«. Dies ist das Merkzeichen, das Signal sich »herabzustür-

zen« mit der Hoffnung auf dem Beutetier zu landen. Wenn die Rezeptoren der Zecke

eine körperwarme Temperatur bemerken, ertastet diese eine haarfreie Stelle, um sich

in die Haut zu bohren und zu saugen. Es gibt keine andere Bedeutung, keine anderen

Merkzeichen, die in der Umwelt der Zecke existieren.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 Technik als Problem des Ausdrucks

von lebensnotwendigen Funktionskreisen, welche die Innenwelt und Umwelt

›umschlingen‹.89

NebenThure vonUexküll war es vor allemTomas A. Sebeok der sich um ei-

ne zeichentheoretische Interpretation von Uexkülls Schriften bemühte.90 Mit

einemRückgriff auf Peirces Zeichenlehre, argumentiert Sebeok für eine allge-

meine Semiotik, in der die Bio- oder Zoosemiotik einen integralen Bestandteil

darstellt. Uexkülls These, dass Wirk- und Merkvorgänge nicht nur in komple-

xen Organismen, sondern auch in einfach organisierten Lebewesen stattfin-

den, begegnen wir auch in Peirces Naturlehre.

»Es gibt keinen Zweifel, daß dieser Schleimpilz oder diese Amöbe oder doch

jedenfalls eine ähnliche Protoplasmamasse etwas empfindet. Das heißt, er

(bzw. sie) empfindet etwas, wenn er (bzw. sie) in einem erregten Zustand ist.

Man beachte nur wie er (bzw. sie) sich verhält.«91

Die im ›Protoplasmaklecks‹ wahrgenommene Erregung bezeugt wohl keine

›persönliche‹ Empfindung oder einWissen über eine Außenwelt, aber sie ver-

weist auf Wahrnehmungsquanten, die die subjektive räumliche Ausdehnung

für diese Einzeller konstituieren.92 Dieser Gedanke läuft darauf hinaus, dass

sich unsere Realität auf die Produktion von Zeichenprozessen zurückführen

lässt. Demnach sind es die Zeichen, die die Relationen tatsächlich wirksam

werden lassen und für die Konsolidierung realer Strukturen sorgen.93

DieNatur ist ein dynamisches System,welches aus den Prozessen der Zei-

chensetzung und Interpretation hervorgeht; kurz gesagt, die Gestalt der Welt

verdankt sich den semiotischen Prozessen.Das Zeichen ist dabei ein Ereignis,

bei dem das Signal in eine Beziehung zum Zeichen tritt, und eine Bedeutung

89 Uexküll: Theoretische Biologie, S. 151.

90 Vgl. T. v. Uexküll: »Die Umweltlehre als Theorie der Zeichenprozesse«, S. 291–296, Vgl.

Baer, Eugen: »Die Zeichenlehre von Thomas A. Sebeok«, in: Martin Krampen u.a. (Hg.),

Die Welt als Zeichen: Klassiker der modernen Semiotik, Berlin: Severin und Siedler

1981, S. 281–321, hier S. 291–295, Baer erläutert Sebeoks Konzepte der Anthroposemio-

tik und Zoosemiotik.

91 Peirce, Charles S.: »Erster Teil, Die Kosmologie der Evolution«, in: ders., Naturordnung

und Zeichenprozeß: Schriften über Semiotik und Naturphilosophie (1991), S. 113–263,

hier S. 196. Vgl. Uexküll: Umwelt und Innenwelt der Tiere, S. 16, Selbst im Vortizellen-

glöckchen steckt ein Willen.

92 Peirce: »Erster Teil, Die Kosmologie der Evolution«, S. 197.

93 Deleuze, Gilles: Das Zeit-Bild, Kino 2, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997, S. 48, Das Zeichen

lässt die Relation wirklich werden.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Zeichenprozess (Uexküll) 121

erhält.94 Dies gilt nicht nur für die menschliche Lebenswelt mit ihrem kultu-

rellen Phänomen der Sprache, sondern es trifft auch auf die einfachen körper-

lichen Vorgänge zu. Nehmen wir zum Beispiel die Umwelt von Bakterien, in

denen sich Botenstoffe bilden, die darüber informieren, ob es an einem Ort

Zucker gibt. Da Bakterien keine Einzelgänger sind, tauschen sie auch unter-

einander Botenstoffe aus; bei Bakterien, die in einer Rhizosphäre leben, also

in einem vonWurzeln durchwachsenenBodenbereich, stellteman einen kom-

plexen Signalaustausch zwischen den Bakterien fest.95 Die chemischen Bo-

tenstoffe der Bakterien sind Moleküle, die eine Signalwirkung besitzen, wo-

bei sich aber erst in der Verhandlung zwischen den Bakterien eine Bedeutung

generiert.

IndiesemSinne sind lebendeKörper eineVerdichtungoder einBündel un-

zähliger Zeichenrelationen, also das Ereignis einer organischen Semiosis. Ein

überzeugendes Argument dafür, dass unbewusste Zeichenprozesse physika-

lische Realität hervorbringen, ist der Placeboeffekt. Konsequenterweise ließe

sich sogar die Intentionalität des einzelnen Individuums als Symptom begrei-

fen.Nicht umsonstwird von Sebeok anHippocrates undGalens Symptomato-

logie erinnert; als ›Semiotiker der ersten Stunde‹ entzifferten sie die Zeichen

94 Vgl. Deledalle, Gérard: Charles S. Peirce’s Philosophy of Signs: Essays in comparative

Semiotics, Bloomington, Indianapolis: Indiana University Press 2000, S. 37, »For Peirce,

[…], the word ›sign‹ has two acceptations: sign-action and sign-object. He calls the first

semiosis, the second representamen.« Herv. i. Org. S. 49, Die Semiose ist ein zeitlicher

Prozess bei der unterschiedliche Dimensionen in Beziehung zueinander treten. Vgl.

Pape, Helmut: »Die Ontologie des logischen Idealismus in der Peirceschen Semiotik«,

in: Wirth (Hg.), Die Welt als Zeichen und Hypothese (2000), S. 68–89, hier S. 68f. Das

einzelne Zeichen ist ein Zeichenereignis. Vgl. Peirce, Charles S.: »Aus: Ein Überblick

über den Pragmatizismus«, in: ders., Schriften zum Pragmatismus und Pragmatizis-

mus (1991), S. 498–532. CP 5.11-5.13/5.464-5.496, hier S. 509, 515, 525, CP 5.473/5.478f.

Mit Peirce wird die Zeichenlehre zu einer Ereignisontologie.

95 ThomasGazlig: »Wie Bakterien ihre Strategien optimieren«, Hermann vonHelmholtz-

Gemeinschaft Deutscher Forschungszentren, https://idw-online.de/de/news214012 vom

15.06.2007, »Hense und Kuttler konnten zeigen, dass die Kommunikation in der Rhizo-

sphäre nicht nur von der Zelldichte oder der Größe der Umgebung abhängt, sondern

auch stark von der räumlichen Verteilung der Bakterien. DieMikroben nehmen immer

eine Mischung aus Zelldichte, Zellverteilung und Diffusionslimitierung durch räumli-

che Bedingungen wahr und es kommt dabei auf die genauen Umstände an, welcher

Aspekt die Oberhand gewinnt.« Vgl. Uexküll: Bedeutungslehre, S. 133, Dabei sind es

die Sinnesorgane, »die die äußere Front mit der inneren verbinden« wie ein »Sieb für

die chemisch-physikalischen Wirkungen« funktioniert.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012
https://idw-online.de/de/news214012


122 Technik als Problem des Ausdrucks

der Körper, um allgemeine Funktionen zu erforschen, Diagnosen zu stellen

und Krankheitsverläufe vorherzusagen.96

»Zeichen, inklusive Indexe, kommen in primitivster Form auf Ebene der Ein-

zelzellen als physikalische oder chemische Entitäten vor, äußerlich oder in-

nerlich, was den einbettenden Organismus als Bezugsrahmen betrifft, auf

den die Zeichen ›verweisen‹, den sie ›lesen‹ oder mikrosemiotisch zerglie-

dern können – kurz, dem sie Funktionsanweisungen nachArt eines Index lie-

fern können.«97

Zeichentheorien problematisieren die Frage nach den Prozessen der Bezeich-

nung,derVermittlungunddesVerweisens.PeircesKombinatorik vonOrdinal-

und Kardinalklassen, sowie sein Entwurf der unmittelbaren Wahrnehmung

als Informationsprozess, ermöglicht es, sich in die Sprache der Körper hin-

einzudenken.98 Am bekanntesten sind wohl Peirces Verweisungscharakteris-

tiken Ikon, Index und Symbol, die das triadische Verhältnis von Sinneseindruck

(Perzept), Zeichenmaterial (Signifikat) und Interpretant (Wahrnehmungsur-

teil) betreffen.99

Sebeok bezieht sich ausdrücklich auf die Ordnung von Ikon, Index und

Symbol, und zieht zur näheren Erläuterung Beispiele ›animalischer Diskur-

96 Sebeok: The Sign and its Masters, S. 7f. und S. 191f.

97 Sebeok, Thomas A.: »Indexikalität«, in: Wirth (Hg.), Die Welt als Zeichen und Hypo-

these (2000), S. 90–111, hier S. 97.

98 Peirce dachte Zeichen vom Bild her, und er verband Ordinal- und Kardinalklassen; sei-

ne doppelte Triade dient als Grundlage für sein zeichentheoretisches Modell. Inner-

halb dieser doppelten Aufstellung lassen sich beliebig viel Kombinationen erkennen

und Semiosen erfassen. Vgl. Deleuze: Das Zeit-Bild, S. 47. Vgl. Deledalle, Gérard: »Se-

miotik als Philosophie«, in: Wirth (Hg.), Die Welt als Zeichen und Hypothese (2000),

S. 31–43, hier S. 31, »Man kann Peirce als einen ›evolutionären Empirist‹ bezeichnen […].

Der Schlüssel zu Peirces Denken ist die Chemie.«

99 Vgl. Peirce, Charles S.: Phänomen und Logik der Zeichen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

1983, S. 54–65, Peirce unterscheidet drei Modalitäten des Seins als universale Katego-

rien einer Phänomenologie. Die Erstheit ist monadisch, es ist ein für sich sein, ohne

Bestimmtheit durch etwas anderes. Die Zweitheit ist dyadisch, also das Sein als Rela-

tion zur Erstheit. Durch seine Existenz als Relation ist ein Objekt im eigentlichen Sinne

eine Drittheit, da es eine Zweitheit gebunden an die Erstheit ist. Diese indikative Be-

ziehung ist irreduzibel, eine Existenz ist ein Designator und immer ein Index. Vgl. De-

ledalle: »Semiotik als Philosophie«, S. 33, »Keine drei ohne zwei, keine zwei ohne eins.«

Herv. i. Org. Peirces Liste der Kategorien: Erstheit als reine Möglichkeit, Zweitheit als

Singularität, Drittheit als formale Relation.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Zeichenprozess (Uexküll) 123

se‹ heran.Nach Peirce kann ein ikonisches Zeichen »seinObjekt hauptsächlich

durch seine Ähnlichkeit darstellen« und somit unabhängig der eigenen Seins-

weise als Ersatz dienen.100 Sebeok illustriert diese Art der Bindung am Bei-

spiel der Lebensgemeinschaft von Blattläusen und Ameisen, eine besondere

Beziehung die laut Sebeok nicht als ›entwicklungstheoretischer Zufall‹ erklär-

bar ist. Es scheint eher so, dass sich der ethologische Funktionskreis einem

Fehlschluss auf Seiten der Ameisen verdankt. Da das Hinterteil der Blattlaus

dem Vorderteil einer Ameise ähnelt, ist es ein Zeichen mit einer ikonischen

Verweisstruktur; es wirkt als auslösendes Schema für eine bestimmte Verhal-

tensabfolge der Ameise.101

Gilles Deleuze erkennt in dieser Art der Beziehung die Verwirklichung ei-

nes Gefüges, das auf die Individuen zurückwirkt. Er verwendet das Beispiel

der Orchidee, deren Blüte als Abbild der Wespe ein ikonischer Wirkmalträger

in der Umwelt der Wespe ist. Mit einem Schema, das über die eigene Art hin-

ausverweist, gelingt eine Paarung.Die Umwelt derWespe und die Umwelt der

Orchidee verschränken sich, die Subjekte umschließen sich unbewusst und

bilden einen semiotischen Kreis. Für Deleuze handelt es sich um ein »zweisei-

tiges Einfangen« und »eine aparallele Entwicklung zweier Wesen, die absolut

nichts miteinander zu tun haben«.102 DieWespe wird »Teil der Fortpflanzung

der Orchidee«, während die »Orchidee nicht minder Geschlechtsorgan für die

Wespe« ist. Beide sind »ein einziger Block des Werdens« und bezeugen eine

»Vermählung«, die nicht die Struktur einer binären Paarbeziehung besitzt.103

Neben dem Ikon, differenziert Peirce das Index als Verweisrelation, die

über oder durch die physische Beschaffenheit der Objekte abläuft.104 Dabei

zeigen sich, wie in den meisten Fällen der semiotischen Prozesse, Mischzu-

stände.

»So ist ein Foto ein Index, weil die physikalischeWirkung des Lichts beimBe-

lichten eine existentielle eins-zu-eins-Korrespondenz zwischen den Teilen

des Fotos und den Teilen des Objekts herstellt, und genau dies ist es, was an

Fotografien oft am meisten geschätzt wird. Doch darüberhinaus liefert ein

Foto ein Ikon des Objekts, indem genau die Relation der Teile es zu einem

100 Peirce: Phänomen und Logik der Zeichen, 156f.

101 Vgl. Sebeok: The Sign and its Masters, S. 13.

102 Deleuze/Parnet: Dialoge, S. 10, Verweis auf Rémy Chauvins.

103 Ebd.

104 Vgl. Peirce: Phänomen und Logik der Zeichen, S. 68, 157f.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 Technik als Problem des Ausdrucks

Bild desObjektsmacht. So ist einWetterhahnnicht nur ein ZeichendesWin-

des, weil der Wind tatsächlich auf ihn wirkt, sondern er ist außerdem dem

Wind ähnlich in Bezug auf die Richtung, die dieser nimmt.«105

Die indexikalische Beziehung des Windes ist nicht exklusiv dem Wetterhahn

vorbehalten. Viele andere Dinge können uns die Windrichtung anzeigen, wie

etwa die Äste eines Baumes, ein Handtuch auf der Wäscheleine oder meine

Haare. Der Wind steht mit vielen Dingen in einer existentiellen Beziehung,

aus der Zeichen hervorgehen. Sebeok selbst illustriert das Indexzeichen am

Verhalten des Indicators, einemVogel, der die Angewohnheit besitzt Menschen

mitTönenundvonAst zuAst springend,zuBienenkörbenzu führen,umdann,

nachdemderHonig entnommenwurde,dieWachsreste zu fressen.DerWachs

ist für ihnkeineswegs lebensnotwendig,auchhat derVogel alsBrutparasit die-

ses Verhalten nicht von den Eltern erlernt. Bemerkenswert ist, dass mit ent-

sprechenden Lauten der Vogel sogar angelockt und geführt werden kann. Die

Aufmerksamkeit, die sich auf den Vogel richtet, basiert auf indexikalischen

Verweisen. Interessant wäre an dieser Stelle die Frage nach ›konventionellen

Beimischungen‹ innerhalb dieses Zeichenprozesses, der sich ja im Sinne einer

Verhaltensgewohnheit etabliert.106

Den Begriff des Symbols verdeutlicht Sebeok anhand der Fliegenart Hilara

sartor, bei der dasMännchennachdemZeugungsakt derGefahr ausgesetzt ist,

vomWeibchen gefressen zu werden. Um dies abzuwenden, bringt das Männ-

chen zum Zeugungsakt ein leeres Päckchen mit, also ein rein symbolisches

Beutegeschenk.107 Auch für Peirce besteht die »zeichenkonstitutive Beschaf-

fenheit« des Symbols allein in der Interpretation selbst.108 Demnachwären die

Symbole ein wichtiger Bestandteil in der Textur allen Denkens und Forschens.

Anmerken lässt sich dazu, dass alle Symbole wie Gesetze funktionieren, und

auf der Annahme des Zukünftigen, also auf die dauerhaft gleiche Interpreta-

tion der Zeichen aufbauen.

Wir haben gehört, dass ein Zeichen sich in Abhängigkeit zum bezeichne-

tenObjekt charakterisiert. Es bestimmt sich also nicht nur aufgrund von Form

und Inhalt, sondern auch durch die Art und Weise wie es auf etwas verweist.

Die Zeichen selbst sind vorgängig, aus ihnen konstituiert sich Anschauung,

ErfahrungundErkenntnis in unterschiedlicher Skalierung: als Phytosemiosis,

105 Ebd. S. 65, Herv. i. Org. Vgl. ebd. S. 157f.

106 Vgl. Sebeok: The Sign and its Masters, S. 14.

107 Ebd. S. 18.

108 Peirce: Phänomen und Logik der Zeichen, S. 65.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Zeichenprozess (Uexküll) 125

Zoosemiosis, neurologischer Feedbackloop, als Sprache oder abstraktes Refe-

renzsystem der Forschung.Wennwir davon ausgehen, dass Anschauung oder

unmittelbareWahrnehmungein semiotischerVorgang ist,dannerscheint ins-

besondere der indexikalische Verweisprozess als ursprünglich. Die Stärke des

Indexzeichens liegt in seiner Beschaffenheit als physikalische Verschränkung

unterschiedlich tiefer Schichten des Seins. Abschließend lässt sich sagen, dass

Peirces semiotisch-logische Philosophie und Uexkülls Zeichenlehre die Basis

zu einer Biosemiotik und einem zeichentheoretischen Realismus liefern.Was

wir als ineinander verschränkteUmweltenwahrnehmen, sinddiewirksamge-

wordenen semiotischen Kreisläufe, die unsereWirklichkeit gestalten.109

109 Vgl. ebd. S. 60, Für Peirce ist Realität dasjenige,was sich nicht ändert, wennwir darüber

nachdenken; ein Stein in meinem Schuh ist Realität, egal wie ich über ihn denke.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze)

In der Reihe der hier ausgewählten Positionen ist Gilles Deleuze (1925–1995)

derDenker,der eineZeichen- undAffekttheoriemit einem topologischenAus-

drucksmodell zusammenführt. Dabei bindet er gewisse naturwissenschaftli-

cheTheorien in seine Argumentation ein; es lassen sich nicht nur Einflüsse aus

der Thermodynamik oder Mathematik nachweisen, es finden sich auch Ver-

weise auf die Kristalltheorie.1 Deleuze bezieht sich in seinen Schriften nicht

nur explizit auf Uexkülls Umweltforschung, sondern auch auf Schellings Kon-

zept der Potenzen. Sicherlich lässt sich Deleuze nicht als Naturphilosoph be-

zeichnen, doch behandeln seine Schriften Fragestellungen aus der Transzen-

dental- und Naturphilosophie.

Bekanntheit erlangte Deleuze als Philosoph der Postmoderne und Den-

ker des Poststrukturalismus. Insbesondere in den Kulturwissenschaften wird

zahlreich auf seine Publikationen verwiesen, wobei dabei unterschiedlich an-

spruchsvoll mit den philosophischen Begriffen Deleuzes umgegangen wird.

Seine Texte sind bis heute eine Inspirationsquelle für emanzipatorische und

politischeDiskurseaußerhalbderDisziplinderPhilosophie.Dazubeigetragen

hat nicht nur seine Strukturkritik oder sein radikaler Empirismus, sondern

seine Vorstellung von Philosophie, als ein der Welt zugewandtes Denken. Um

1 Gerade der Verweis auf die Kristalltheorie bezeugt eine Nähe zum naturphilosophi-

schen Diskurs. Vgl. Heuser-Keßler, Marie-Luise: »Schelling und die Selbstorganisation,

Darstellungder jüngstenRezeptionsgeschichte undneuer Forschungstrends«, in:Heu-

ser-Keßler/Jacobs (Hg.), Schelling und die Selbstorganisation (1994), S. 231–255, hier

S. 245, Verbindung zwischen »Naturphilosophie und Selbstorganisationstheorie ist die

dynamistische Kristalltheorie, […] die kurz nach 1800 in engemZusammenhangmit der

Naturphilosophie Kants, Schellings und weiteren Naturphilosophen entstand und die

imgesamten 19. Jahrhundert paradigmatisch für eineWissenschaft der physikalischen

Selbststrukturierung der Materie war«.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 Technik als Problem des Ausdrucks

zu verstehen, so Deleuze, braucht es ein positives Verhältnis zur Nicht-Philo-

sophie, denn neben der Arbeit mit Begriffen, erlangt man bestimmtesWissen

nur über Affekte und Perzepte. Als politisch engagierte Person gab er diesem

Gedanken konkret Gestalt, was sich auch an seiner Lehrtätigkeit in Vincennes

und Denis zeigt. Deleuzes Veranstaltungen wurden stets »von Studierenden

undNicht-Studierenden, von Philosophen undNicht-Philosophenwie Künst-

lern, Architekten,Musikern etc. besucht«.2

AufdieZusammenarbeitmit FélixGuattariwerdenwir imKontext derMa-

schinentheorie noch näher eingehen, an dieser Stelle möchte ich nur anmer-

ken, dass ich bei dem Studium der Deleuze’schen Philosophie eine Vielschich-

tigkeit undDichte entdeckt habe, zu der Félix Guattari ganz offensichtlich bei-

getragen hat. Eine andere Beziehung, die ich für erwähnenswert halte, ist die

zu Michel Foucault. Die intellektuelle Freundschaft der beiden Zeitgenossen,

entfaltete sich im öffentlichen Raum und lässt sich bis heute anhand der ge-

genseitigen Rezensionen nachvollziehen. Beide Denker widmeten sich dem

ProblemderMacht, entwarfen nicht-identitäre Subjektbegriffe und engagier-

ten sich, teils gemeinsam, für denWandel der Institutionen der Moderne.3

Im Jahr 1977 veröffentlichte Deleuze, gemeinsam mit Claire Parnet, Jour-

nalistin, Lektorin und ehemalige Studentin, Dialoge, einen Band, in dem das

Gespräch als Methode Anwendung fand.4 Deleuze besaß den Glanz eines gro-

ßen Denkers und Intellektuellen, auch wenn er sich selbst nie als solchen be-

zeichnet hätte. Dazu beigetragen hat sicherlich auch die, auf seinen Wunsch

hin erst posthum veröffentlichte, Interviewseriemit Parnet. Im Jahr 1988, also

elf Jahre nachDialoge, fanden die Filmaufnahmen für Abécédaire – Gilles Deleuze

von A bis Z mit Claire Parnet statt; zu diesem Zeitpunkt war Deleuzes Gesund-

heitszustand schon sehr angegriffen.5

2 Balke, Friedrich/Rölli, Marc (Hg.): Philosophie und Nicht-Philosophie: Gilles Deleuze –

Aktuelle Diskussionen, Bielefeld: transcript 2011, S. 10.

3 Vgl. Drews, Ann-Cathrin/Martin, Katharina D. (Hg.): »Topologien des Körpers imWerk

von Gilles Deleuze und Michel Foucault«, in: dies. (Hg.), Innen – Außen – Anders,

Körper im Werk von Gilles Deleuze und Michel Foucault, Bielefeld: transcript 2016,

S. 11–47, hier S. 11–24. Vgl. François Ewalds Vorbemerkung zu Deleuze, Gilles: »Begeh-

ren und Lust«, in: Friedrich Balke/Joseph Vogl (Hg.), Gilles Deleuze – Fluchtlinien der

Philosophie, München: Fink 1996, S. 230–240, hier S. 230f.

4 Deleuze, Gilles/Parnet, Claire: Dialoge, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1980.

5 Abécédaire – Gilles Deleuze von A bis Z mit Claire Parnet, (FR 1988/89, R: Pierre-

André Boutang).

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze) 129

Deleuze ist also alles andere als ein vernachlässigter Außenseiter, vor allem

nicht, seit dem Erscheinen einiger Monografien, die für eine systemisch-his-

torische Einordnung seiner Philosophie sorgten. Die dabei als transzenden-

taler Empirismus formulierte Theorie, verdankt sich Deleuzes umfassendem

Verständnis der Philosophiegeschichte, gepaartmit einemkonsequentenUm-

denken. Die Radikalisierung eines empirischen Ansatzes, erlaubt es die pri-

märe Einheit nicht als Transzendenz, sondern als Immanenz zu denken.6 Es

ging Deleuze wohl auch darum, sich dem, wie er es nannte, ›repräsentativen

Denken‹ zu widersetzen und über das nominale Denken hinauszugehen.

Im Folgenden wird Deleuzes feldtheoretisches und topologisches Aus-

drucksmodell, das er in Anlehnung an Leibniz entwickelt, im Kontext einer,

von Spinoza und Uexküll angeregten, Ontoethologie erläutert. Demnach ist

das genetische Prinzip eines Körpers nicht organisationslogisch zu erfassen,

sondernmuss als ein Gefüge von Zeichen und Affekten, im Sinne eines Ereig-

nis der Formwerdung begriffen werden. Deleuze erklärt Genese anhand von

Faltungen, wobei die ›kleinen Perzeptionen‹, die sich als Wahrnehmungspar-

tikel extensivieren, ausdrücken und verkörpern, die Ausdrucksmaterialien

begründen. Innerhalb dieses Entwurfs erfassen die Begriffe Ritornell, Milieu

und Territorium unterschiedliche Elemente des Ausdrucksvollzugs, der im

Übrigen alle Domänen unserer Existenz betrifft.

Welt, Struktur, Individuation

Im letztemKapitel haben wir gehört, dass Uexküll seine pluralistischeTheorie

subjektiver Umwelten, mit der Annahme eines natürlichen Gesamtplanes zu-

sammenführt. Erklärungsversuche dafür, warum sich die Welt uns in so har-

monischerWeise präsentiert, gibt es zahlreiche.Meistens wird dabei auf eine

Substanz verwiesen, auf die sich alles zurückführen lässt. Vor allem die Frage

danach, wie es möglich ist, dass zwei so unterschiedlich beschaffene Formen

des Seins, wie Geist und Materie, praktisch unlösbar miteinander verbunden

existierenkönnen, reichtweit zurück indiePhilosophiegeschichte.G.W.Leib-

nizbeispielsweise,befasste sichdamit,wie ebendieseHarmoniederAttribute,

6 Mehr zum Deleuze’schen Begriff der Immanenz siehe Rölli, Marc: »Gilles Deleu-

ze – Philosoph der Immanenz«, in: Balke/Rölli: Philosophie und Nicht-Philosophie,

S. 32–70, und Rölli, Marc: Immanent denken: Deleuze – Spinoza – Leibniz, Wien, Ber-

lin: Turia + Kant 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 Technik als Problem des Ausdrucks

mit der Einzigartigkeit unserer Welt zusammenhängt.7 Er formulierte diese

Frage in einem neuen Kontext und widmete sich der Problematik der Inkom-

possibilität möglicherWelten.

In Die Falte, Leibniz und der Barock präsentiert Deleuze seine Sicht auf die

Leibniz’schen Argumente, und er erklärt dabei die Welt als eine Menge von

Ereignisstrukturen.8 Leibniz, der zunächst unendlich viele mögliche Welten

setzt, umgeht damit die platonische Dualität einer gutenWelt als Vorbild und

einer weniger gutenWelt als Abbild. Im nächsten Schritt macht er »aus unse-

rer relativen Welt die einzige existierende Welt, die, weil sie relativ ›die beste‹

ist, die anderenmöglichenWelten abweist«.9 Damit erklärt sich die berühmte

Aussage, dass unsereWelt die beste aller Welten darstellt.

Deleuze unterlässt es nicht die Idee der Präformation, also der vorbe-

stimmten weltlichen Harmonie, als Problem eines Diskurses des 17. Jahrhun-

derts zu erläutern. Auf Leibniz’ Argument hin, zieht Deleuze zunächst den

Umkehrschluss. »Wenn diese Welt existiert, dann nicht, weil sie die beste ist,

sondern vielmehr umgekehrt, sie ist die beste, weil sie ist, weil es diejenige

ist, die ist.«10 Sie ist die Version einer Welt die Neues hervorbringen kann.

Aber die Einzigartigkeit derWelt nur dialektisch, also als Alternative zum pla-

tonisch Guten zu denken, hilft nicht, die Kontingenz der Welt zu bewahren.11

Mit Kontingenz ist gemeint, dass die Welt nicht determiniert ist, also auch

ganz anders aussehen könnte, als sie es jetzt tut.

Es ist unbestreitbar, dass sich umuns herumGefüge zeigen, die, ungeach-

tet ihrer heterogenen Elemente, harmonische oder schlüssige Verschränkun-

gen aufweisen. Der Organismus beispielsweise, zeigt uns eine Existenzweise

inder physisches undgeistiges Sein vereint ist.Wie solcheZusammenschlüsse

7 Attribute, das sind unveränderlicheWesensmerkmale von etwas das Existiert. Uns be-

kannte Attribute sind die Ausdehnung, also die Materie, und das Denken, also der

Geist.

8 Tuinen, Sjoerd van/McDonnell, Niamh, »Introduction«, in: dies. (Hg.), Deleuze and

The Fold: A critical Reader, Basingstoke England, New York: Palgrave Macmillan 2010,

S. 1–24, hier S. 1, Deleuzes Die Falte: Leibniz und der Barock ist das Ergebnis einer lebens-

langen Auseinandersetzung mit Leibniz. S. 4, Die Falte bietet einen neuen Ansatz für

den Expressionismus in der Philosophie.

9 Deleuze, Gilles: Die Falte: Leibniz und der Barock, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006,

S. 100.

10 Ebd. S. 114, »[…] und das Beste blüht nur auf den Ruinen des platonischen Guten.«

11 Deleuze, Gilles: »Über Leibniz«, in: ders., Unterhandlungen 1972–1990, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1993, S. 227–236, hier S. 234.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze) 131

erklärt werden können, lässt sich sehr gut systemtheoretisch darstellen. Leib-

niz selbst diskutiert drei denkbare Systemvarianten für den harmonischen

Einklang physischer und geistiger Natur. Da ist zunächst der Interaktionis-

mus, bei dem sich die Gleichschwingung der zwei Daseinsweisen, durch die

Verbundenheit in der Ausdrucksebene ergibt. Illustriert wird dieser Gedanke

mit dem Bild zweier Pendeluhren. Die eine Uhr existiert in der Form eines

Gedankens, die andere besitzt eine physische Ausdehnung, beide sind an der-

selben Wandfläche befestigt, sie existieren also in einer gemeinsamen Welt.

In diesem Fall bildet die gegenseitige Resonanz eine reziproke Sphäre, in der

sich die Bewegungsrhythmen der beiden Uhren angeglichen haben. Dieses

horizontale Relationsmodell ist für Leibniz aber eine falsche und ›vulgärphi-

losophische‹ Annahme.12 In seinen Augen sind die Attribute, also das Denken

und die Materie, keinesfalls in der Lage sich im endlichen Modus auf diese

Weise zu beeinflussen.Mit anderenWorten, die physisch-geistige Harmonie,

wie wir sie erfahren, ist kein Ausdruck gegenseitiger Resonanz.

Eine weitere Theorie ist die des Okkasionalismus, in dem die Harmonie

der Attribute im Sinne eines Deus ex machina, also durch direkte göttliche Be-

einflussung erklärt wird. Jedes Ereignis, in demmein Denken undmeine phy-

sische Existenz im Einklang sind, verdankt sich der Maßnahme einer höhe-

ren Kraft. Esmüsste also jemand den Gleichklang der Uhren überwachen und

im Falle der Disharmonie eingreifen.13 Nach Leibniz liegt die göttliche Einmi-

schung aber im natürlichen System selbst; die Übereinstimmung ist bereits in

der kunstvollen und genauen Fertigung der Pendeluhren, also im Gesamtsys-

tem angelegt. Es gibt keine horizontalen Resonanzen und auch keinen Gott,

der von oben herab über den Gleichklang wacht. Leibniz schließt also auf ei-

ne dritte Variante, auf ein »vorgreifendes göttliches Kunststück«, das denWeg

der prästabilierten Harmonie bestimmt.14

Was uns dieseMetapher verdeutlicht, sind die unterschiedlich gerichteten

Vektoren existentieller Kräfte. Christiane Frémont bemerkt dazu, dass die ho-

rizontalen Relationen der Gefahr ausgesetzt sind, sich im totalen Gleichklang

12 Leibniz, Gottfried Wilhelm: »Das neue System«, in: ders., Kleine Schriften zur Meta-

physik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006, S. 192–319, hier S. 243–245.

13 Schröder, Jürgen: Einführung in die Philosophie des Geistes, Frankfurt a.M. 2004, S. 12

Fn 5, Okkasionalismus geht zurück auf die »cartesianischen Idee, dass die materielle

und geistige Welt« ihr »kontinuierliche[s] Bestehen« allein nicht erhalten können.

14 Leibniz: »Das neue System«, S. 245.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 Technik als Problem des Ausdrucks

oder der Kakophonie aufzulösen. Der Barock favorisierte darum auch die ver-

tikale Relation, während seit der Postmoderne »das Dickicht horizontaler Re-

lationen« und die Idee des Interaktionismus bevorzugt wird.15

Leibniz, der von einem einzigen System, also von einer Welt als geschlos-

sene, lückenlose Menge von Relationen ausgeht, sieht sich gezwungen die

Freiheit in Gott zu verorten.16 Auf diesen göttlichen, vertikalen Vektor wird

vor allem dann zurückgegriffen, wenn sich die Welt nicht anhand ihrer ho-

rizontalen Relationen erklären lässt. Ein geschlossenes System, dass nur

dem Ausdrucksprinzip der prästabilierten Harmonie unterliegt, schließt die

horizontale Beziehung als ideales Ereignis aus. Um das zu veranschauli-

chen, ziehen wir nochmals unser Beispiel der Pendeluhren heran. Von oben

nach unten geht ein Vektor der ideale oder göttliche Ereignisse initiiert.

Gott produziert also viele, aus unterschiedlichen Materialien und in unter-

schiedlicher Größe hergestellte Pendeluhren; diese Uhren hängt er dann alle

in einen gemeinsamen Raum und verschwindet. Mit anderen Worten, Gott

hat ein Gesamtsystem geschaffen, in der die heterogenen Elemente paral-

lel in Übereinstimmung schwingen. Die Pendeluhren existieren zwar unter

gemeinsamen Gesetzen, üben dabei aber keinen Einfluss aufeinander aus.

Deleuzes Aufmerksamkeit gilt dagegen den horizontalen Resonanzen,

und zwar als mehrdimensional geschichtete Ausdrucksstruktur innerhalb

eines offenen Systems.17 Zunächst greift Deleuze das auf, was er als »barocke

Lösung« bezeichnet, nämlich die Vermehrung der Regeln und Prinzipien,

nach denen sich die Welt zusammensetzt.18 Im Barock paarte sich das me-

15 Frémont, Christiane: »Komplikation und Singularität«, in: Balke/Vogl (Hg.), Gilles De-

leuze – Fluchtlinien der Philosophie (1996), S. 61–79, hier S. 67.

16 Deleuze erkennt darin den Akt der Rettung Gottes, die Krise des Barocks zeigt sich

in der Vervielfältigung der Prinzipien, bevor dann mit Nietzsche alle Prinzipien ver-

schwinden. Vgl. Lærke, Mogens: »Four Things Deleuze learned from Leibniz«, in: van

Tuinen/McDonnell (Hg.), Deleuze and The Fold: A critical Reader (2010), S. 25–45, hier

S. 25, Nach Lærke ist Deleuzes Leibniz ein ›Dionysianischer Leibniz‹.

17 Lindley: Das Ende der Physik, S. 307, Auch in der theoretischen Physik oder Kosmologie

ist die Annahme eines geschlossenes Universums eine ästhetische Vorliebe, die sich

physikalischnur unvollständig rechtfertigen lässt. In der theoretischenPhysikwird ver-

sucht das Gravitationsgesetz in einem globalen quantentheoretischen System als all-

gemeine Theorie zu beschreiben, dabei ermöglicht die Randannahme eines geschlos-

senen Universums logische Wiedersprüche zwischen allgemeiner Relativitätstheorie

und Quantenmechanik aufzulösen.

18 Deleuze: Die Falte, S. 112 und S. 114, Deleuze erkennt in der Vervielfachung einen »Au-

genblick der Krise« der mit dem Verlust der Prinzipien einhergehen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze) 133

chanistischeWeltbild mit einer idealistischenMetaphysik. Dies spiegelte sich

zunächst in der, als ›bizarr‹ erachteten, interdisziplinären Kunst und einem

Überschuss der Geste wider. Der Welt wurde also eine viel größere Hetero-

genität zuerkannt. Gilles Deleuze, dessen Philosophie als eine Theorie der

Vielheiten zu verstehen ist, schätzt insbesondere den Akt der Vervielfältigung,

und er liest den Leibniz’schen Begriff des Fortschritts als »eine Amplifikati-

on, eine Intensifikation, eine Erhöhung des Vermögens, ein Wachstum an

Dimensionen, einen Gewinn an Unterscheidung«.19

Noch einleuchtender werden Leibniz’ Theorien vor dem Hintergrund sei-

nerMathematik. Insbesondere dieMonadologie, die Leibniz der dualistischen

Struktur Descartes entgegensetzt, lässt sich gut im Kontext seiner Infinitesi-

mal- oder Differentialrechnung verstehen. Leibniz verdankt sich der »Kunst-

griff kalkülisierender Problemlösungsverfahren«,20 was so viel bedeutet, dass die

mathematischen Symbole keinen inhaltlichen, sondern einen rein operativen

Wert besitzen. Sybille Krämer hat sich ausführlichmit demThema beschäftigt

und benennt einen bedeutsamen zeichentheoretischen Gesichtspunkt, näm-

lich den, dass »die Kontrolle über die Richtigkeit der mathematischen Ope-

ration unabhängig wird von der inhaltlichen Deutung der Infinitesimalsym-

bole«.21 Jetzt dreht es sich nicht mehr um die Beziehung zwischen Symbolen,

denenwir einen festenWert zuschreiben, sondern umein von denWerten un-

abhängiges Verfahren. Dabei, und das ist interessant, können die Symbole ei-

nes operationalen Verfahrens auch den Wert gegen Unendlich besitzen. Dies

trifft auch für den Fall der Differentialrechnung zu. Das Differential bezeich-

net die funktionale Abhängigkeit von Elementen einer Funktion und erlaubt

es zum Beispiel Abschnitte einer Kurve zu berechnen. Sehr vereinfacht könn-

19 Ebd. S. 123 und S. 118f., Das Gegenwärtigen versteht sich als unabgeschlossene Tat,

als Fortschritt im Sinne eines Werdens. Vgl. Deleuze, Gilles: »Über die Philosophie«,

in: ders., Unterhandlungen 1972–1990 (1993), S. 197–226, hier S. 224f., Deleuze spricht

über Leibniz’ »fast verrückte Begriffsschöpfungen«.

20 Krämer, Sybille: Berechenbare Vernunft: Kalkül und Rationalismus im 17. Jahrhundert,

Berlin, New York: De Gruyter 1991, S. 89, Herv. i. Org.

21 Krämer, Sybille: Zur Begrünung des Infinitesimalkalküls durch Leibniz«, in: Bernulf

Kanitscheider u.a. (Hg.), Philosophia Naturalis, Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann

1991, S. 117–146, hier S. 120, Leibniz ist Rationalist, mit der Kalkülisierung wird Wahr-

heit zu einemmathematischen Problem und »zurückführbar auf Richtigkeit«.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 Technik als Problem des Ausdrucks

te man sagen, dass die Differentialrechnung in der Lage ist, formtheoretische

Probleme innerhalb eines Systems zu berechnen.22

Kommen wir nun auf den Leibniz’schen Begriff der Monade zu sprechen.

Eine Monade müssen wir uns im Sinne eines ursprünglichen Kraftpunktes

vorstellen, dem man keinen individuellen Wert zuordnen kann. Wie das

Symbol in der Kalkülisierung, steht die Monade für die unbegrenzte Menge

von Werten; in diesem Sinne ist die Monade ein reiner Punkt, ohne Aus-

dehnung oder Wert. Die Leibniz’sche Monade ist »die Seele«, sie ähnelt dem

»Subjekt als metaphysischem Punkt« und sie vereint ein »Einhüllungs- und

ein Entwicklungsvermögen«.23 Das Enthüllungsvermögen liegt in der rela-

tionalen Struktur, alle Kraftpunkte stehen in einem operationalen Verhältnis

zueinander, so dass sie sich als Raum ausdrücken können. Der Prozess der

Aktualisierung der Welt verdankt sich der Operation der Verteilung von

Kraftpunkten, die ein Feld bilden.24 Deleuze greift diesen feldtheoretischen

Gedanken auf und knüpft ihn an das Konzept der virtuellen Strukturen als

vor-subjektive Realität von Erfahrung. Anstelle einer platonischen Form oder

eines formalen Apriori, nimmt Deleuze eine noch unbestimmte, virtuelle

Strukturmehrdimensionaler Relationen an.25 Dabei ist der Ausdruck, also die

Strukturen des Realen, kein Abbild unzugänglicher, ursprünglicher Formen,

sondern bezeugen ein dynamisches Modell.

»[…] denn die Struktur definiert sich in keiner Weise durch eine Autonomie

des Ganzen, durch eine Prägnanz des Ganzen über die Teile, durch eine Ge-

stalt*, die sich im Realen und in der Wahrnehmung auswirkte; die Struktur

definiert sich im Gegenteil durch die Natur bestimmter atomischer Elemen-

22 Mit der Differentialrechnung lässt sich berechnen, wie ein Feld f, beschrieben durch

die Variablen x y, sich um einen Punkt P herum verändert, wenn die Variablen x und y

verschoben werden. Vgl. Auhser, Ferdinand: Die Macht der Form, Versuch einer dyna-

mischen Ontologie, Bielefeld 2015, S. 177, Das Differentialkalkül wird zum Werkzeug

und zu einer Art mehrdimensionaler Produktionseinheit. »Es sind Kurven, Krümmun-

gen, Flexionen in der Monade, nicht in Raum und Zeit, sondern Raum und Zeit krüm-

men sich mit der Kurve, die Ereignisse beugen, krümmen die Raum-Zeit, relativieren

Verhältnisse.«

23 Deleuze: Die Falte, S. 43.

24 Ebd. S. 162, »Die Monaden sind Verteilungs-Einheiten, gemäß einem Verhältnis Gan-

zes-Teil, während die Körper Kollektive sind, Herden oder Aggregate, gemäß einem

Verhältnis die einen – die anderen.«

25 Rölli: Gilles Deleuze, S. 216.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze) 135

te, die sowohl von der Bildung des Ganzen wie von den Veränderungen sei-

ner Teile zeugen.«26

Die Parallelität der Reihen wird dabei erhalten und die Aktualisierung der vir-

tuellen Strukturmit der Realisierung der Körper verschränkt. Es gibt also eine

virtuelle Aktivität, die mit den Prozessen des aktualisierten Raums in Bezie-

hung steht.Nach diesemModell arrangieren sich Singularitäten als intensives

Feld, sie verlängern und strecken sich, bis sie sich mit anderen Singularitä-

ten verbinden und Mannigfaltigkeiten und Formen bilden.27 Die Singularität

steht hier als Gegensatz zum Gewöhnlichen, sie ist »ihrem Wesen nach prä-

individuell, nicht-persönlich, un-begrifflich« und neutral.28 Wird diese Feld-

theorie in einem offenen System gedacht, muss konsequenterweise auch auf

leere Stellen geschlossen werden. Kraftpunkte selbst besitzen keine Ausdeh-

nung, und wenn sie als Feld operieren, sind sie mehr als Kraftpunkte.29 Für

Deleuze wäre ein solches Vakuum keineswegs eine transzendierende Fläche

als virtueller Grund, sondern die reine Leerstelle als Paradox und notwendige

Randannahme.30

In Logik des Sinns widmet sich Deleuze dem Aspekt der Genese, er unter-

scheidet zwischen Bedeutungsstruktur und Sinn, und er verdeutlicht das Pa-

radoxe im Ausdruck. Nach Deleuze charakterisiert sich Sinn anhand zweier

wichtiger Gesichtspunkte. Erstens besitzt er eine innere und äußere »Neu-

tralität« und eine »Gleichgültigkeit« gegenüber allen Bestimmungen.31 Zwei-

26 Deleuze, Gilles: »Woran erkennt man den Strukturalismus?«, in: ders., Die einsame

Insel: Texte und Gespräche von 1953 bis 1974 (2003), S. 248–281, hier S. 252, *[im Org.

deutsch]. Vgl. Deleuze: Die Falte, S. 167.

27 Deleuze: Die Falte, S. 140, »Die jeder Monade eigenen Singularitäten verlängern sich

in jeder Richtung bis zu den Singularitäten der anderen. Jede Monade drückt daher

die ganze Welt aus, wenn auch dunkel und verworren, da sie endlich ist und die Welt

unendlich.«

28 Deleuze, Gilles: Logik des Sinns, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993, S. 76, Deleuzes perzi-

pierende Körper unterscheiden sich von den sinnlichen Subjekten Uexkülls insofern,

als dass Deleuzes Körper als dynamische Doublette unbewusster Individuationspro-

zesse eine besondere Nähe zu den Möglichkeiten der Welt besitzen.

29 Esfeld: Naturphilosophie als Metaphysik der Natur, S. 61–64, Das ›Loch-Argument‹ be-

trifft die Position der Raumzeitpunkte als Seiendes. Eswendet sich gegenNewtons An-

nahmeeines absolutenRaumesundeiner absolutenZeit ohne eigenephysikalische Ei-

genschaften. Die einzelnen Raumzeitpunkte könnten demnach auch ohne metrische

Eigenschaften, als ein ›dies-da‹, im Sinne einer primitiven Diesheit, begriffen werden.

30 Deleuze: »Woran erkennt man den Strukturalismus?«, S. 269, 274.

31 Deleuze: Logik des Sinns, S. 132.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 Technik als Problem des Ausdrucks

tens ist er produktiv und er enthält ein genetisches Potential.32 Am Beispiel

der Sprache lässt sich das gut veranschaulichen; ein Satz muss zunächst der

neutralen Form der Grammatik entsprechen, damit er einen, wie auch immer

geartetenWert oder Inhalt generieren kann.Wenn ich also sage,DieMaus ver-

reist mit der grünen Bahn, dann ist dieser Satz unwahr, aber er besitzt dennoch

einenSinn.Wenn ichnun sage,DieMausgrünt gernemit der verreistenBahn,dann

ist das nicht nur unwahr, sondern Unsinn. Dieser Unsinn allerdings, ist auch

Ausdruck, und er generiert darum noch stehts Sinn.Wenn Deleuze auf Lewis

Carrolls Alice inWunderland verweist, dann tut er das, weil sich dort genau die-

ses Paradox bei der Genese des Sinns offenbart.33

Der Sinn besitzt einerseits die Neutralität der einzelnen Elemente und

generiert andererseits Form und Bedeutung im Ausdruck. Bei dieser Genese

weist der neutrale Sinn selbst keine Ähnlichkeit mit seinen Ausdrucksstruk-

turen auf. In seiner Argumentation verweist Deleuze auf »außergewöhnliche

Augenblicke«, wenn Denker wie Schelling, Schopenhauer oder Nietzsche

den »Ungrund zum Sprechen« brachten.34 Beklagt aber, dass im »formlosen

Grund oder den undifferenzierten Abgrund mit seiner ganzen trunkenen

und aufbrausenden Stimme« nur das Individuum und die Person erkennbar

sind.35 Das Verständnis der »Welt unpersönlicher und präindividueller Singu-

laritäten«,36 so Deleuze, eröffnete sich erst mit Nietzsches Willen zur Macht

und dessen »DionysischerMaschine zur Sinnproduktion, in der derNichtsinn

und der Sinn nicht länger in einfachem Gegensatz stehen, sondern in einem

neuen Diskurs einander ko-präsent sind«.37

32 Ebd. S. 134, Husserl war es, der den Sinn imAusdruck erkannte. Allerdings kritisiert De-

leuze ihn dafür, die Genese des Sinns nicht vom Paradoxen her zu denken. Im phäno-

menologischen Denkansatz Husserls wird der noematische Sinn als prädikatives At-

tribut (z.B. Farbe ohne wirkliches Objekt) und neutrales Sinnelement bestimmt; das

generische Moment wird in die Beziehung zwischen Attribut und Objekt verlegt. Hus-

serl bewahrt eine Grundform alsUrdoxa und gesteht dem Sinn selbst keinen neutralen

Aspekt zu. Vgl. Rölli: GillesDeleuze, S. 140. ZuHusserls Affektionstheorie siehe S. 135ff.,

Rölli skizziert hier das Verhältnis von Affektion und Rezeption, und erläutert das Kon-

zept des voraffektiven Bereichs und der Gradualität der Affektionen im Bezug zu Hus-

serl.

33 Deleuze: Logik des Sinns. S. 13, 17. Vgl. Deleuze, Gilles: »Lewis Carroll«, in: ders., Kritik

und Klinik (2000), S. 35–36.

34 Deleuze: Logik des Sinns, S. 140.

35 Ebd.

36 Ebd.

37 Ebd. S. 141.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze) 137

Organismus und Körper

Bei der Frage nach dem Organismus setzt Deleuze dort an, wo die klassische

Naturforschung sich offensichtlich uneinig ist, bei der Genese. Ablesen lässt

sich das unter anderem an den Verweisen auf Etienne Geoffroy, einem Kolle-

gen Lamarcks und Cuviers. Denn was das Problem der Embryogenese betraf,

bestand zwischen Geoffroy, Cuvier und Von Baer Uneinigkeit über den Wert

der von Ernst Haeckel formulierten genetischen Grundregel. Geoffroy war

im Gegensatz zu Cuvier davon überzeugt, dass die genotypischen Formen

die jeweils vollkommene Form im Einklang mit der Umwelt darstellen und

sich nichtmit der phylogenetischen Abstammungsgeschichte erklären lassen.

Ontologisch gesehen, steht Geoffroys Annahme für eine ereignisorientierte

Deutung der embryonalen Entwicklung, welche mit der Katastrophentheorie

Thoms vereinbar ist.38

Für Deleuze reicht die übliche Arbeitsweise der Naturforscher aber nicht

weit genug, da sie zum größten Teil in der Subsumierung und Bewertung von

Differenzen besteht. Die Eigenschaften der Tiere werden in Gruppen oder

Serien nach ihren Ähnlichkeiten angeordnet; die Verwandtschaftsverhältnisse

und Abstammungslinien, die dabei in Erscheinung treten, verdanken sich in

erster Linie aktiver Vorstellungsarbeit. Es ist die »zielgerichtete Phantasie«,39

die über eine Kette, eine Beziehung zwischen a und d herstellt: a ähnelt b,

b ähnelt c, c ähnelt d.40 Die Abweichungen und Unterbrechungen werden da-

bei herausgefiltert, um zu einer schlüssigen Entwicklungslinie zu gelangen.

Mit dieser seriellen Ordnung entstehen eine Richtung und eine Hierarchie

der organischen Formen, mit der auch die Begriffe Progression, Regression

oder Degradierung verbunden sind.

EineweitereMethode desVergleichs,die sich imÜbrigenCuvier verdankt,

basiert zwar ebenso auf dem Bestimmen von Ähnlichkeiten, allerdings liegen

38 Deleuze: Die Falte, S. 23 Fn 25. Vgl. Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 67–70, Ge-

offrey sagte, »daß die Materie, im Sinne ihrer äußersten Teilbarkeit, aus Teilchen von

abnehmbarer Größe, aus elastischen Strömen oder Flüssigkeiten besteht, die ›sich ver-

teilen‹, indem sie in den Raum ausstrahlen«. Deleuze/Guattari loben Geoffrey für sein

»grandioses Konzept der Schichtung«, seinen Humor, »(ja, Hühner haben tatsächlich

Zähne, der Hummer hat Haut auf seinen Knochen etc.)«, und dass er im Gegensatz zu

Cuvier »topologisch denkt«.

39 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 320.

40 Ebd. S. 319.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 Technik als Problem des Ausdrucks

diese in der Proportionalität.41 Das heißt, a verhält sich zu b, so wie c sich zu

d verhält. Die Ähnlichkeit betrifft nun die innere Differenz einer Struktur, und

sie ist darum eine Analogie. Dass die Proportion und der Maßstab wichtige

Variablen für den Körperbau darstellen, wusste schon Galilei.

»Daher wird der Riese unter dem Gewicht seines eigenen Körpers zusam-

menbrechen, wenn seine Größe auf ein Vielfaches der Größe eines norma-

lenMenschen anwächst. Ist das Lebewesen aber sehr viel kleiner als ein nor-

maler Mensch, so wird sein Körperbau nicht in gleichem Maße schwächer.

Denn je kleiner der Körper ist, um so größer ist seine relative Belastbarkeit.

Ein Hund kann drei Hunde gleicher Größe tragen, aber ein Pferd kaum ein

gleichgroßes.«42

Die Lebensfähigkeit eines Riesenwie er in Jonathan SwiftsGullivers Reisen vor-

kommt, ist damit tatsächlich auszuschließen. Die körperlichen Fähigkeiten

bestimmen sich also nicht nur anhand der Anatomie, sondern ebenso über die

Dimension der Verhältnisse. Da Größe, Zusammensetzung und Belastbarkeit

relational abhängig sind, besitzen große und kleine Körper gezwungenerma-

ßen andere Bauweisen und andere Vermögen.

Gilles Deleuze erachtet sowohl die serielle als auch die proportionale Ver-

gleichsformals unzureichend.»Naturgeschichte kannnur inBegriffen vonBe-

ziehungen zwischen A und B denken, aber nicht in Begriffen der Produktion

von A zu x.«43 Der Prozess von A zu x ist der Individuationsprozess, der sich

Bündnissen verdankt. Das Beispiel der Paarung der Orchidee und der Wes-

pe entspricht einem solchen Ereignis. Unter diesem Gesichtspunkt, offenbart

sich die Morphogenese als Abfolge von Ereignissen des Anders-Werdens und

nicht als evolutionäre Reihe. Das betrifft auch dieWachstumsphasen des Em-

bryos, die demnach keine evolutionären Entwicklungstypen, sondern Form-

typen darstellen.44 Die Veränderungen folgen keinem Entwicklungsplan hin

zu einer Vervollkommnung, vielmehr handelt es sich dabei um milieuabhän-

gige Ausgleichsaktivität. In diesem Sinne gibt es keine organische Materie als

41 Vgl Ebd. 347.

42 Galilei, zitiert nach Grehn, Joachim (Hg.): Physical Science Study Committee: Physik,

Braunschweig: Vieweg 1974, S. 33f.

43 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 319, Herv. i. Org.

44 Ebd. S. 70, Die Formtypen sind »Populationen, Meuten oder Kolonien, als Kollektivi-

täten oder Mannigfaltigkeiten« zu verstehen. Die Entwicklungsstufen sind Geschwin-

digkeiten, Quotienten oder differentielle Beziehungen.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze) 139

Grundmaterial des Lebens, sondern nur Falten und Schichten, aus denen die

organischen Formen hervorgehen.

»Daß die Materie nicht aus Körnchen besteht, sondern wie Leibniz sagt, aus

immer kleineren Falten – dieser Hypothese kann die Physik der Elementar-

teilchen und Kräfte ihren Sinn geben. Und dem Phänomen, daß der Orga-

nismus Schauplatz und Agens endogener Faltungen ist, begegnet die Mole-

kularbiologie nun auf ihremGebiet, wie vorher schon die Embryologie: Mor-

phogenese hat immer mit Faltung zu tun, man sieht es bei Thom.«45

Hier wird deutlich, dass Deleuze, wie RenéThom, die Genese der organischen

Formen für ein topologisches Ereignis hält. Es geht hier um den Moment des

Werdens, nicht als Nachahmung, sondern als Individuation.Werden ist dann

real und wirklich, wenn es nicht erscheint als ob, sondern sich als Intensiv-,

Tier- oder Unsichtbar-Werden ausdrückt; dabei ist es nicht intentional oder

evolutionär, sondern produziert nur sich selbst. In diesem Vorgang konsoli-

dieren sich die Beziehungen und Bündnisse nicht organisch, sondern rhizo-

matisch.

Schelling erklärt die Individuationsprozesse mit den Potenzen, während

Deleuze mit Bezug auf Leibniz das Modell der Falte bemüht. Lebewesen sind

für Deleuze vor allemKörper,wobei das Organische nur ein strukturelles Phä-

nomen darstellt. Hier wird deutlich, dass für Deleuze Organismus weder ei-

ne transzendentale Maxime noch eine Kategorie des Lebens darstellt. Orga-

nisation ist eine produktive Struktur im physischen Ausdruck, wobei sich die

unterschiedlichen Variationen dem Prozess des Faltens verdanken. Um einen

Körper anhand von Faltungen zu erklären,müssenwir eine Plastizität voraus-

setzen; denn ich kann nur etwas falten,wenn die Beschaffenheit desMaterials

es zulässt. Es ist offensichtlich, dass eine ScheibeKnäckebrot auseinanderbre-

chen würde, sie vermisst die nötige Flexibilität, um gefaltet zu werden. Der

lebende Körper beispielsweise, besitzt »einen Grad an Härte ebenso wie ei-

nenGrad an Flüssigkeit«, die sich der Spannkraft und komprimierendenKraft

der Ausdrucksmaterie verdankt.46 Im Unterschied zum Knäckebrot, erlaubt

die Plastizität des lebenden Körpers topologische Veränderungen. Sogar beim

Vorgangdes kristallinenWachstums,alsonicht amkristallinenKörper an sich,

lässt sich eine Form des Faltens erkennen.

45 Deleuze: »Über Leibniz«, S. 230. Vgl. Deleuze: Die Falte, S. 152

46 Deleuze: Die Falte, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 Technik als Problem des Ausdrucks

»In einer kristallinen Schicht beispielsweise liegt das amorphe Milieu, die

Mitte, außerhalb des Kerns, solange das Kristall sich noch nicht zusammen-

geschlossen hat; aber das Kristall schließt sich zusammen, indem es die

Massen des amorphen Materials einschließt und aufnimmt. Umgekehrt

muß das Innere des Kristallkerns in das Äußere des Systems wandern, wo

die amorphe Masse sich kristallisieren kann (die Fähigkeit, eine andere

Organisationsform zu übernehmen). Sogar bis zu dem Punkt, daß der Kern

von außen Kommt. Kurz gesagt, Außen und Innen sind im Inneren der

Schicht.«47

LautDeleuze bilden sich die vororganischen Faltungen in einer formlosenMa-

terie, die wir uns als aufgeladene Energie-Materie vorstellen müssen. Es han-

delt sich also nicht um eine Kontinuität als Ansammlung diskreter Elemente,

wie es bei einer Wasserwelle oder einer Dünenlandschaft der Fall ist. Im Cha-

osoderLabyrinthdesKontinuumsverdichten sich elastischeBewegungen,aus

denen sich eine flexible Schicht herausbildet. Die intrinsische Unruhe und die

ursprüngliche Spannkraft derMaterie führen zu plastischen Faltungen,wobei

eine untrennbare Einheit andersgearteter Bereiche entsteht.

Topologisch gesehen erhalten wir durch die Falte eine neue Mannigfal-

tigkeit, und zwar weil der Außenraum zu einem Innenraum wird. Der Akt

der Faltung birgt das Vermögen, existentielle Veränderungen hervorzubrin-

gen. Dabei werden durch Zug und Spannung nicht nur einfache Falten und

Umhüllungen gebildet, durch Ausdehnung und Entspannung gibt es Rückfal-

tungen, Entfaltungen und komplizierte Verwicklungen.48 Die anorganische

Materie geht auf eine einfache Falte zurück, während die organische Materie

aus inneren, verkomplizierten Faltungen hervorgeht.49 Darum ist die Evo-

lutionsgeschichte der wissenschaftlichen Serien trügerisch, sie unterwirft

die Ontogenese der Phylogenese und übersieht dabei, dass Materie sich in

Faltungen sprunghaft verändert.

47 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 72f.

48 Vgl. Deleuze: Die Falte, S. 20.

49 Ebd. S. 18, »Anorganisch oder organisch, es ist dieselbe Materie, es sind aber nicht die-

selben aktiven Kräfte, die auf sie wirken.« Mehr über Faltung als allgemeine Strategie

in der Entwicklung biologischer Systeme siehe Guiducci, Lorenzo/Dunlop, John W.C./

Fratzl, Peter: »An Introduction into the Physics of Self-folding Thin Structures«, in: Mi-

chael Friedman/Wolfgang Schäffner (Hg.), On Folding, Towards a New Field of Interdi-

sciplinary Research, Bielefeld: transcript 2016, S. 175–210.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze) 141

Aus einer Sphäre wird durch Faltung ein Torus mit einem Loch (Genus 1)

und in der nächsten Faltung ein Torus mit zwei Löchern (Genus 2).

Deleuze unterscheidet also einfache Materie und organische Anordnung

als unterschiedliche Arten der Faltung, wobei er die Organisation als Ein-

schreibung von Bezüglichkeiten und Infrastrukturen charakterisiert. Es ist

klar, dass damit dem Organismus auch spezifische Grenzen und Zwänge

auferlegt sind. Aus diesem Grunde möchte ich auf Deleuzes Konzept des

organlosen Körpers zu sprechen kommen. Um gleich Missverständnisse

auszuräumen, der oK, wie er auch bezeichnet wird, dient dazu ein philo-

sophisches Problem darzustellen. Der Begriff verweist auf das Paradox des

leeren Feldes in der Feldtheorie, also auf die problematische Idee, welche

nicht aufgelöst, sondern mitgedacht werden muss. Der organlose Körper ist

der Aspekt des Neutralen, das die Ordnungsstrukturen ermöglicht. Deleuze

spricht sich gegen die Herrschaft organlogischen Denkens aus, denn wird

der Organismus oder die organische Anordnung als Maxime festgeschrieben,

erscheinen alle Körper unter diesem Regime.

»Der Organismus ist keineswegs der Körper, der oK, sondern eine Schicht

auf dem oK, das heißt ein Phänomen der Akkumulation, der Gerinnung und

der Sedimentierung die ihm Formen, Funktionen, Verbindungen dominan-

te und hierarchisierte Organisationen und organisierte Transzendenzen auf-

zwingt, um daraus eine nützliche Arbeit zu extrahieren. Schichten sind Bin-

dungen, Zangen.«50

Der Körper, ohne die Idee des Zweckhaften, und ohne Einschreibung von Be-

deutung, ist der organlose Körper, als Feld von Potentialen.51 Ein Körper ist

nicht lebendig, weil er ein Organismus ist, im Gegenteil, die Organisation ist

eine ordnendeKraft bei der Lebenkanalisiert, eingeschränkt oder inder Starre

abgetötet wird.

50 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 218. Vgl. Balke, Friedrich: Gilles Deleuze, Frank-

furt a.M.: Campus 1998, S. 136.

51 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 208–211.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 Technik als Problem des Ausdrucks

Eine Besonderheit der Organismen ist es, dass sogar die ganz einfach

strukturierten in der Lage sind, Eindrücke aufzunehmen. Schon Proteine

bezeugen »eine Aktivität der Perzeption, des Auseinanderhaltens und der

Unterscheidung [.], kurz, eine ›ursprüngliche Kraft‹« mit der sich Zeichen in

einer doppelten Struktur verdichten.52

»Und es sind diese kleinen dunklen, verworrenen Perzeptionen, die unsere

Makroperzeptionen zusammensetzen, unsere bewußten, klaren und deutli-

chen Apperzeptionen: niemals tauchte eine bewußte Perzeption auf, wenn

sie nicht eine unendliche Gesamtheit kleiner Perzeptionen integrierte, wel-

che die vorangegangene Makroperzeption aus dem Gleichgewicht bringen

und die folgende vorbereiten. Wie könnte auf Lust Schmerz folgen, wenn

nicht tausend kleine Schmerzenoder vielmehrHalbschmerzenbereits in der

Lust verstreut wären und sich im bewußten Schmerz vereinigten?«53

Anders ausgedrückt, es gibt eine Dimension, in der sich eine Menge, Gruppe

oder Meute von Gefühlsquanten verdichtet, und ab einem bestimmten Grad

der Sättigung als Sinneseindruck ins Bewusstsein tritt.Dabei dürfenwir nicht

vergessen, dass das Perzept eine eigene Dimension einnimmt, es ist mehr

als die Sinneseindrücke, es überlebt den Wahrnehmenden.54 Deleuzes Ent-

wurf enthält keinen göttlichen, vertikalen Vektor der horizontale Relationen

zusammenstellt, vielmehr lässt sich ein feldtheoretisches und topologisches

Modell erkennen. Wir können uns das ungefähr so vorstellen, als ob sich

neutrale Punktzeichen zu einem unregelmäßig gewebten Stück Stoff oder

Filz verdichten und sich falten. Die Oberflächenstrukturen besitzen dabei

unterschiedliche Qualitäten und sind doch in einem Gewebe verschränkt.

Das bedeutet, dass sich auf der Ebene des Körpers analoge Ordnungsver-

hältnisse zeigen. Die unbewussten Punktzeichen oder kleinen Perzeptionen,

52 Deleuze: Die Falte, S. 149. Vgl. ebd. S. 150–154, Die Körper perzipieren und sortieren,

und das zeigt sich insbesondere in den klarsten oder ausgezeichneten Perzeptionen.

Im Fall der Zecke sind es dieser drei. Vgl. Rölli: Gilles Deleuze Philosophie des tran-

szendentalen Empirismus, S. 219 Fn 265. Die Zecke und ihre drei Singularitäten der Af-

fektfähigkeit, Licht, Geruch undWärme.

53 Ebd. S. 141 und

54 Abécédaire – Gilles Deleuze vonA bis Zmit Claire Parnet, (FR 1988–1989, R: Pierre-

André Boutang), siehe »I wie Idee«. Vgl. Auhser: DieMacht der Form, Versuch einer dy-

namischen Ontologie, S. 176, Gleichzeitig ist »eine Perzeption nie für sich selbst, son-

dern immer nur in ihrer Differenz zum Abgrund«, und sie selbst muss außerdem im-

mer »als Differenz vieler kleiner Perzeptionen gedacht werden«.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze) 143

verhalten sich zu den bewussten Sinneseindrücken, wie die Materieschwin-

gungen zu denOrganen.Bei der Verwandtschaft handelt es sich aber nicht um

eineRepräsentation, sondernumeineProjektion als »Grundeines ›Verhältnis-

ses der Ordnung‹«.55

Affekte und Zeichen

Wir werden sehen, dass Deleuze seine zeichentheoretischen Überlegungen

mit dem Konzept der Falte verbindet, wobei er sich dabei bemüht den Begriff

des Körpers vom Konzept des Organismus zu unterscheiden. Für seine Theo-

rie des Ausdrucks zieht er Leibniz und Spinoza heran, denn bei beiden finden

sich Modelle in denen Implikation und Explikation im Ausdruck eingeschlos-

sen sind.56 Leibniz erklärt die Bindung im Ausdruck mit der Projektion oder

Asymptote, also mit einer, sich dem Unendlichen annähernden Linie. Spino-

zas Entwurf gründet sich auf der Univozität der Attribute, wobei Ausdruck in

Gestalt paralleler Reihen in Erscheinung tritt.57

Deleuze zieht Spinozas Ausdrucksmodell heran, eben weil dort die Attri-

bute parallele, isomorpheReihen bilden, die als Identität im Individuum ihren

Ausdruck haben.58 Die zwei, ihremWesen nach unterschiedlichen Reihen, al-

so die Attribute, sind dabei aber selbst das Ausdrückende. Ziehen wir ein Bei-

spiel heran, um das etwas zu veranschaulichen. Generell unterscheiden wir

zwischen dem Maulwurf, der in meinem Garten lebt, und dem Begriff oder

dem Konzept eines Maulwurfs. Ersterer ist ein Individuum, ein konkretes Le-

bewesen, das frisst und schläft. Der Begriff des Maulwurfs dagegen, ist eine

Idee, die ausmeiner Vorstellung hervorgeht; einMaulwurf ist ein kleines Säu-

getier mit Fell und schaufelartigen Vordergliedmaßen, das überwiegend un-

ter der Erde lebt und Tunnel gräbt. Kommen ausreichend dieser abstrahierten

55 Deleuze: Die Falte, S. 156.

56 Deleuze: »Über die Philosophie«, S. 214.

57 Deleuze: Spinoza und das Problem des Ausdrucks, S. 20 und S. 21, Deleuze merkt an,

dass Schelling sich für seine Idee des Ausdrucks nicht auf Spinoza oder Leibniz, son-

dern auf Jacob von Böhme beruft. S. 96f., Spinoza setzt eine »Gleichheit der Prinzipi-

en«, aus denen parallele Reihen hervorgehen; er erfindet das »Wort Parallelismus«,

nutz selber aber »das Bild der Projektion«.

58 Ebd. S. 97–99, Der Ausdruck wird vom Modi hergedacht, wobei »die Gleichheit zweier

Dinge […] ein Drittes« als Identität ausdrücken. »Die Idee des Ausdrucks bei Spinoza

bewahrt und begründet zugleich die drei Aspekte des Parallelismus.«

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 Technik als Problem des Ausdrucks

Merkmale zusammen, dann bestimmen wir etwas als Maulwurf. Mit Spino-

za gedacht bedeutet das, derMaulwurf und die Idee desMaulwurfs sind nicht

Abbild undUrbild, sondern verweisen auf die Verschränkung beider Existenz-

formen im Individuum, also im Ausdruck. Der Ausdruck verweist dabei aber

nicht nur auf Substanz und Attribut, sondern auch auf das dritte Element,

nämlich denModus. ImUnterschied zu denAttributen ist derModus eine ver-

änderliche Sammlung vonEigenschaften.Womit sich auch erklärt,warumder

Maulwurf in meinem Garten, eine ganz andere Form und Operationalität be-

sitzt als der kleine Maulwurf aus der tschechischen Zeichentrickserie.

Deleuze greift Spinozas ›Ausdruckstriade‹ auf und bezieht diese auf den

endlichen Modus. Ein Körper ist ein Existenzmodus und besitzt damit auch

veränderliche Eigenschaften und Vermögen. Bestimmt durch die Bezugsver-

hältnisse, ist jeder Körper eine mehrteilige Anordnung, die sich nicht auf ein

Attribut als definitive Substanz zurückführen lässt.59

»Seele und Körper: keiner hat je eine originellere Auffassung von der Konjuk-

tion ›und‹ gehabt [als Spinoza]. Jedes Individuum – Seele und Körper – be-

sitzt unendlich viele Teile, die ihm in einem bestimmten, mehr oder minder

zusammengesetzten Verhältnis gehören. So ist jedes Individuum, jedes Ein-

zelwesen aus Einzelwesen niederer Ordnung zusammengesetzt und selbst

wieder Teil übergeordneter Einzelwesen. Alle Einzelwesen befinden sich in-

nerhalb der Natur gleichsam auf einem Konsistenzplan, dessen in jedem

Moment veränderliche Gesamtgestalt sie bilden.«60

Statt eines prädeterminierten Lebensplans, spricht Deleuze von einem dyna-

mischen Konsistenzplan, als eine Art Produktion undMenge von Beziehungs-

gefügen, die sich stetig in parallelen Reihen ausdrücken.61 Die übertragen-

de Verbindung innerhalb dieser Vorgänge, ist der Affekt, als Ausdehnung der

Grenze des Körpers.

»Einerseits enthält ein Körper, so klein er auch sei, immer unendlich viele

Teilchen: die Verhältnisse von Ruhe und Bewegung, Schnelligkeit und Lang-

samkeit zwischen den Teilchen, die einen Körper in seiner Individualität de-

finieren. Andererseits affiziert ein Körper andere Körper oder wird von an-

59 Deleuze, Gilles: Spinoza: praktische Philosophie, [1981], Berlin: Merve 1988, S. 45.

60 Deleuze/Parnet: Dialoge, S. 66f.

61 Vgl. Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 346,

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze) 145

deren Körpern affiziert: diese Macht zu affizieren und affiziert zu werden

definiert ebenfalls einen Körper in seiner Individualität.«62

Demnach bestimmt sich ein Individuum über seine Beziehungs- oder Affekt-

fähigkeit. Nun können wir, und das ist das eigentlich Spannende, Lebewesen

auf eine ganz neue Art voneinander unterscheiden.

»Ein Pferd, ein Fisch, ein Mensch oder selbst zwei Menschen haben, mit-

einander verglichen, nicht dasselbe Affiziertseinkönnen: sie werden nicht

durch dieselben Dinge affiziert, oder werden durch dasselbe Ding nicht auf

dieselbe Weise affiziert.«63

Wenn ich beispielsweise allergisch auf Erdbeeren reagiere, dann ist meine Af-

fektbeziehung zu Erdbeeren problematisch. Ich bin damit ein Allergiker, ge-

nau genommen, bin ich jemand, dessen Essensbeziehung zu Erdbeeren,mein

körperliches Vermögen mitbestimmt. Gerade im Bezug zur Nahrung findet

sich eine ambivalente Affektbeziehung, denn um unseren Körper zu ernähren

sind wir gezwungen zu essen.64

In Spinoza: praktische Philosophie vergleicht Deleuze das Wesen eines Zug-

pferdes,mit demeinesOchsen und eines Rennpferdes, und er tut dies imHin-

blick auf ihre ›Affektlisten‹.Mit demFokus auf die Vermögen der Existenzmo-

di, tritt das organisationslogischeModell der Spezies in denHintergrund. Ein

Zugpferd sein, das bedeutet »tüchtig sein, Scheuklappen tragen, schnell lau-

fen, eine schwere Last ziehen, zusammenbrechen, gepeitscht werden« usw.65

ImHinblick auf die Affekte,weist es damitmehr Ähnlichkeit zu einemOchsen

als zu einem Rennpferd auf. In diesem Kontext verstehen sich auch Deleuzes

Verweise auf Uexküll.66

62 Deleuze: Spinoza: praktische Philosophie, S. 159f., Bewegung und Ruhe, sowie Affekt

und Intensität, bilden das Koordinatensystem, wie die Längen- und Breitengrade un-

seres Planten. Bewegung und Ruhe sind die Longitude und Affekt und Intensität sind

die Latitude.

63 Deleuze: Spinoza und das Problem des Ausdrucks, S. 191.

64 Essen und Affekt besitzen eine paradoxe Beziehung, denn Appetit ist kein Instinkt,

sondern beschreibt die Affektbeziehung zur Nahrung. Vgl. Buchanan, Ian: »The Pro-

blemof the Body inDeleuze andGuattari, Or,What Can a BodyDo?«, in: Body&Society

3 (1997), S. 73–91, hier S. 77ff.

65 Deleuze: Spinoza: praktische Philosophie, S. 161.

66 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 75.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 Technik als Problem des Ausdrucks

»Jetzt versteht man, daß die ›Ethologie‹ eine besonders gut geeignete mo-

lare Domäne ist, wennman zeigen will, wie höchst unterschiedliche bioche-

mische, verhaltenstechnische, wahrnehmungsmäßige, ererbte, erworbene,

improvisierte oder soziale Komponenten sich in Gefügen kristallisieren kön-

nen, die weder die Unterscheidung von Ordnungen noch die Hierarchie von

Formen respektieren.«67

Für Deleuze ist Uexküll ein Spinozist, denn dessen Beschreibungen enthüllen

das Prinzip der körperlichen Vermögen; Deleuze selbst adaptiert den Ansatz

der Verhaltensforschung und entwirft eine onto-ethologischeTheorie.68

Widmenwir uns kurzdemBegriff desAffekts; AffektionenwerdenalsWir-

kungen des affizierten Körpers wahrgenommen und sind damit Bewusstwer-

dung von Ursächlichkeit.69 Dieser Gedanke lässt sich an einem Beispiel ver-

anschaulichen: Ich bin zumEssen eingeladen, es wird eine Suppe serviert, ich

probiereundmeineZungebrennt.DiesesAffekt-Ereignis löst beimir eineRei-

he vonEmotionenundGedanken aus.Meine Freundinwar beimKochen abge-

lenkt und hat die Suppe zweimal mit Cayennepfeffer gewürzt. Ich bin ärger-

lich,dennda ichnicht an scharfeSpeisengewöhntbin, schmecke ichnicht viel,

sondern erfahre nur einGefühl des Brennens.Deleuze argumentiert nun,dass

uns die wirkliche Ursache der Affizierung, sprich der Affekt selbst, verborgen

bleibt. In der Regel zeigt er sich nur in inadäquaten Ideen, die nicht die Ursa-

che selbst ausdrücken, sondern das körperliche Bild des Affiziertseins.70 Das

Beispiel mit der Suppe zeigt uns, wie wir üblicherweise Affekte in Form von

Gefühlen und Gedanken ordnen.

Beim Affekt handelt es sich zunächst um eine Intensität in unserem Kör-

per. Aber es gibt eben auch die Idee des Affekts, letztere wirkt dabei als Feed-

back und Doppelung. Die Idee, von der Idee des Affekts, zeigt sich als reflek-

67 Ebd. S. 458f.

68 Vgl. Buchanan: »The Problemof the Body inDeleuze andGuattari, Or,What Can a Body

Do?«, S. 79ff. Vgl. Deleuze: Spinoza: praktische Philosophie, S. 162–164 und S. 72f., »[…]

es ist falsch, daß die Sonne zweihundert Fuß weit entfernt sei, aber es ist wahr, daß

ich die Sonne zweihundert Fuß entfernt weit sehe […]. Dieser positive Kern der inad-

äquaten Idee im Bewußtsein kann als regulatives Prinzip dienen zu einer Erkenntnis

des Unbewußten, d.h. zu einer Suche nach dem, was die Körper vermögen […].«

69 Zum Thema Affekt siehe Gregg, Melissa/Seigworth, Gregory J. (Hg.): The Affect Theory

Reader, Durham, London: Duke University Press 2010.

70 Deleuze: Spinoza und das Problem des Ausdrucks, S. 193.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze) 147

tiertesZeichen,undzwar inFormderEmotion.71Daswirklich Interessante ist,

dass Deleuze den Begriff der Intensität einführt, mit dem sich Affektion gra-

duell denken lässt. Es gibt also keine scharfe Suppe an sich, sondern nur eine

mehr oder weniger intensive Schärfe, wobei der Übergang vom intensiven Er-

eignis zur Idee, dem Übergang vom Zeichen zum Sinn gleicht.72 Affektionen,

das sind Körperzustände und Vorstellungen, die ursächlich sind für Affekte,

die wiederumWirkung besitzen und Affektionen nach sich ziehen.

Im Diskurs der Postmoderne erlaubt der Begriff des Affekts ein Denken,

welches sich außerhalb von Ideologiekonzepten bewegt.73 Da es keinen puren

oder originalen Zustand von Affekt gibt, zeigt er sich ausschließlich in der Ka-

pazität mit und zwischen den Dingen zu agieren. Für unser Beispiel mit der

Suppe bedeutet das, die Suppe ist eben nicht an sich zu scharf gewürzt, sie ist

anscheinend einfach für meinen Körper zu überwältigend.

Die reinen Affekte sind nicht direkt zugänglich, sie liegen »unterhalb und

oberhalb derWahrnehmungsschwelle«, die aber nur »im Zusammenhangmit

einer wahrnehmbaren Form und einem wahrgenommenen, erkannten Sub-

jekt wirksam« wird.74 Darum ist Deleuze die Frage danach, was ein Körper ver-

mag sowichtig. Sie impliziert die Unbestimmtheit des eigenen Vermögens, da

dieses sich über die konkretenBeziehungen immerwieder neu ausbildet.75 Im

Modus zeigen sich die Affektionen als aktive oder passive Affekte, also in der

71 Massumi, Brian: »The Autonomy of Affect«, in: Cultural Critique 31 (1995), S. 83–109,

hier S. 92. Vgl. Deleuze: Foucault, S. 101, »Die Fähigkeit, affiziert zu werden, ist gleich-

sam eineMaterie der Kraft, und die Fähigkeit zu affizieren ist gleichsam eine Funktion

der Kraft. Allein, es handelt sich um eine reine Funktion, das heißt um eine nicht-for-

malisierte Funktion, unabhängig von den konkreten Formen gefaßt, in denen sie sich

verkörpert, den Zielen, denen sie dient, den Mitteln, die sie benutzt […].« Vgl. Deleu-

ze: »Spinoza und die drei›Ethiken‹«, S. 188f., Die Affektionen sind Bewusstwerdung der

Ursache (Affekte) und sie sind erkennbar in derWahrnehmung von Gestalt und Entfer-

nung, oder in den Ideen von den Affekten. Affektionen sind in diesem Sinne temporä-

re (skalare) Zeichen undWirkungen die als Spur des affizierten Körpers wahrnehmbar

sind.

72 Vgl.Deleuze,Gilles: »PierreKlossowski oderDie SprachedesKörpers«, in: Sprachendes

Körpers: Marginalien zum Werk von Pierre Klossowski, Berlin: Merve 1979, S. 39–66,

S. 60. Vgl. Deleuze: Logik des Sinns, S. 96f., Vgl. Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus,

S. 382.

73 Massumi: »The Autonomy of Affect«, S. 104.

74 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 382.

75 Vgl. Deleuze/Parnet: Dialoge, S. 68.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 Technik als Problem des Ausdrucks

Form von Tätigkeiten oder Leidenschaften.76 Das Vermögen zu leiden, zeigt

sich in Affektionen,die sich nicht durch die eigeneNatur, sondern allein durch

die Natur des affizierten Körpers erklärt.77 An diesem Punkt knüpft Deleuze

eine ethische Größe an das Tätigkeitsvermögen. Wie dürfen wir das nun für

den Fall der stark gewürzten Suppe verstehen? Einerseits scheintmein Körper

überwältigt, und ich leide, andererseits ist mein Körper keiner ernsten Gefahr

ausgesetzt. Meiner Freundin hat die Suppe sogar sehr gut geschmeckt und

wird sie in Zukunft immer so würzen. Damit erhalte ich die Gelegenheit mich

umzugewöhnen, beim dritten oder vierten Mal brennt die Suppe nicht mehr,

sondern entfaltet nun auch für mich, einen interessanten Geschmack.

Die Affekte die Spinozamit demBegriff affectus beschrieb, sind immer bei-

des, einerseits die Übertragung von Leidenschaften und Gefühlen, die außer-

halb des Körpers entstehen, als auch die Wirkungen, die sich im Individuum

selbst bilden. Ein Körper strebt danach »in seinem Dasein zu beharren«, und

er tut dies durch ein Handeln, das »von den Gegenständen herrührenden Af-

fektionen« geprägt ist.78DasAffiziertseinkönnenunterliegt einemModus,der

entweder das Vermögen zu erleiden oder das Tätigkeitsvermögen bestimmt.

Wobei das Tätigkeitsvermögen, so Deleuze, anzustreben sei, da es »der einzi-

ge Ausdruck unseres Wesens, die einzige Bejahung unseres Affiziertseinkön-

nens« ist.79 Die passivenAffektionen trennen uns vonunseremVermögen, von

dem was wir werden können, und sie reduzieren das Affiziertseinkönnen auf

ein Minimum.80

Lassen Sie uns einen weiteren Schritt wagen, und Deleuzes Überlegungen

zur Falte, zum Körper und den Affekten, mit seiner Zeichentheorie zusam-

76 Deleuze: Spinoza und das Problem des Ausdrucks, S. 198.

77 Ebd. S. 192.

78 Deleuze: Spinoza: praktische Philosophie, S. 31.

79 Deleuze: Spinoza und das Problem des Ausdrucks, S. 199.

80 Ebd. S. 198. Vgl. Deleuze, Gilles: Das Bewegungs-Bild, Kino 1, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp1997, S. 149, »[…] das Affektive, die Wirkung, geht über seine Ursachen hinaus

und verweist nur auf andere Wirkungen.« Vgl. Deleuze: »Spinoza und die drei›Ethi-

ken‹«, S. 195, Es gibt eine Auswahl von vermögenssteigernden vektoriellen Zeichen der

leidenschaftlichen Affekte, wie beispielsweise die Freude. Sie vermag »die Traurigkei-

ten« und »die Minderungszeichen« zurückzudrängen. Wenn das Ereignis, dieWirkun-

gen undAffekte, nur auf andereWirkungen verweisen und die Ursachen verdecken, ist

die Fröhlichkeit in der Lage aus der ersten Erkenntnisgattung der Zeichen herauszutre-

ten und neue Begriffe zu bilden. Siehe auch Ahmed, Sara: »Happy Objects«, in: Gregg/

Seigworth: The Affect Theory Reader (2010), S. 29–51. Über positiven Affekt, Politik des

guten Gefühls und die Familie als ›happy object‹.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze) 149

menbringen. Deleuzes Zeichenlehre, als Mischung aus Charles S. Peirces ›Lo-

gik der Beziehung‹ und LouisHjelmslevs Linguistik, steht in einemGegensatz

zu der Saussures.81Mit der Annahme einer beweglichen Leerstelle, bringt De-

leuze einen strukturkritischen Gedanken ein; das Loch als Bruch der Struktur

erhält eine positive Besetzung.Demnach sind sogar Risse produktive Elemen-

te und Auslöser für Emergenz, also mitverantwortlich für das Auftauchen von

etwas Neuem. Der Begriff des Risses, der Falte oder Lücke ist am besten ver-

ständlich als topologischeKatastrophe.WiederRiss in einerMannigfaltigkeit,

der aus einer Sphäre einen Torus macht, ist auch der Deleuze’sche Struktur-

bruch zu verstehen.

WasnundieSemiotik betrifft, kanndiesenicht auf dieKategorie der lingu-

istischen Zeichen reduziert werden. Die Beziehung zwischen den Zeichen ist

immer auch an eine korrespondierende Praxis gebunden. Es finden sich im-

manente,problematischeMomenteundpraktischeEffekte,wie beispielsweise

Erinnerungen,Bilder oder künstlerischeZeichen,die sichnichtmitderdualis-

tischen Subjekt-Objekt Struktur erklären lassen. Mit anderenWorten, die se-

miotischen Strukturen, oder besser, die Strukturen der Zeichenprozesse, sind

in unterschiedlichsten Schichten und Domänen von Existenz anzutreffen.

Deleuze differenziert vier Haupttypen von Zeichen, die sich jeweils an

unterschiedliche Wirkungen binden und unterschiedliche semiotische Wel-

ten organisieren. Die abstraktiven Zeichen sind logische Ikons und werden als

ausgewählte natürliche Merkmale erhalten. Der Begriff der Spezies wäre ein

Beispiel für ein abstraktives Zeichen. Das imperative Zeichen ist ein morali-

sches Symbol, entstanden aus einer anhaltendenWirkung, die zu der Bildung

einer Idee über die Ursache führte. So gehört beispielsweise die psychoanaly-

tische Figur des Vaters zu den imperativen Zeichen. Die hermeneutischen oder

interpretativen Zeichen sind metaphysische Idole und finden auch in gemisch-

ter Form innerhalb theologischer und politischer Ideologien ihre Ausprägung.

Mythen und Geschichten produzieren diese Zeichen, die in zweiter Instanz

auch zu imperativen Zeichen werden können. Die den Lebewesen am nächs-

ten liegenden Zeichen sind die indikativen Zeichen, als sinnliches Indiz, das

mit der sensorischen oder perzeptiven und physischenWirkung einhergeht.82

Was alle Zeichen gemeinsam haben, ist die Assoziierbarkeit, die Variabilität,

81 Vgl. Semetsky, Inna: »Semiotics«, in: Parr, Adrian (Hg.), The Deleuze Dictionary, Edin-

burgh: Edinburgh University Press 2010, S. 243–244, hier S. 243. Vgl. Deleuze/Guattari:

Tausend Plateau, S. 66.

82 Vgl. Deleuze: »Spinoza und die drei›Ethiken‹«, S. 188f.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 Technik als Problem des Ausdrucks

die Zweideutigkeit oder die Analogie, sowie die Verkettung untereinander.

Denn,was wir als den Sinn eines Zeichens erachten, ist weder der Signifikant,

noch ist es die Ausdrucksform, also das Signifikat, diese beiden sind nur die

variablen Pole in der Genese von Sinn.

»Die Perzepte sind keineWahrnehmungen, sondern Pakete von Empfindun-

gen und Beziehungen, die den, der sie empfindet, überleben. Die Affekte

sind keine Gefühle, es sind Werden, die den übersteigen, der sie durchläuft

(und ein anderer wird). […] Affekt, Perzept und Konzept sind drei untrenn-

bare Potenzen, sie gehen von der Kunst zur Philosophie und umgekehrt.«83

Deleuze betont den dynamischen Charakter von Zeichen, die in einer intimen

Beziehung zu ihren eingefalteten undunwillkürlich involviertenBedeutungen

stehen. Anders formuliert heißt das, eine Bedeutung ist nicht einfach gege-

ben; genau genommen gründet sie sich mit dem Eintritt eines Zeichens in ei-

ne Oberflächenorganisation, die selbst als Resonanzebene zwei Serien sicher-

stellt. Die Zeichen sind angetrieben von den Affekten und dienen dabei als

Übergansform zum Begriff. In der Lücke zwischen Inhalt und Effekt als Aus-

druck, wirken die Affekte konstitutiv bei der Bildung konventioneller Bedeu-

tung.84 Die Zeichen wiederum zirkulieren, bilden Ketten und entwickeln Zei-

chenregime als Bestandteil unterschiedlicher Semiotiken. Dabei legt sich die

Signifikanz über die einzelnen Zeichen als heterogene Menge. Mit anderen

Worten, eine Anzahl Zeichen, die noch vielfältige Bedeutungen tragen, wer-

den formal unter einer Bedeutung zusammengefasst.85

Kommenwir noch einmal zurück auf das Beispiel mit der Suppe.Was wä-

re,wenn ichmichgarnicht an scharfeGewürzewieCayennepfeffer,Curryoder

Chili gewöhnenmöchte.Für einePersondieAngst vor fremdenEinflüssenhat,

stellt der Nahrungsstil eine kulturelle Konstante dar, die ein Sicherheitsgefühl

vermittelt. Setzt man sich und seinen Körper aber keinen ungewohnten Af-

fekten und Eindrücken aus, wird damit nicht nur das körperliche Vermögen

eingeschränkt, sondern auch das Anders-Werden des Individuums blockiert.

Die Affektfähigkeit seines Körpers zu beschränken, bedeutet unter Umstän-

den auch, sich die Gelegenheit entgehen zu lassen, einen Einblick in fremde

83 Deleuze: »Über die Philosophie«, S. 199.

84 Vgl. Massumi: »The Autonomy of Affect«, S. 84. Vgl. Deleuze: »Spinoza und die

drei›Ethiken‹«, S. 194f.

85 Vgl. Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 156ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze) 151

Domänen konventioneller Bedeutung zu erhalten. Denn, so Deleuze, der Af-

fekt ist etwas das durch uns hindurchgeht und uns verändert. Darum ist die

Diversität von Erfahrung auch so wichtig. Entspricht die Besetzung in Serien

oder Filmen immer der Norm, also weiß, männlich, schlank und schön, wer-

den wir um viele visuelle Eindrücke und um ein Anders-Werden betrogen.86

Ritornell, Milieu und Territorium

Ich hoffe ich konnte verdeutlichen, dass die Genese der Körper eine Form

des Anders-Werdens ist, und direkt mit dem Problem des Ausdrucks zu-

sammenhängt; Organische Körper sind keine Elemente einer evolutionären

Kette, sondern Ausdrucks- und Formwerdungsereignisse. Innerhalb Deleuzes

Entwurf, treten drei Aspekte hervor: das Ritornell als Ausdrucksvollzug, das

Milieu als Faltung und das Territorium als systemische Einschreibung. Jede

extensive Sphäre, unabhängig von der Ausdrucksmaterie, benötigt ein erstes

Zentrum, aus dem sich eine Zone herausbilden kann. Eine rotierende Trieb-

kraft stabilisiert sich in einem ruhigen Zentrum.Wird diese Mitte durch eine

umhüllende Membran gestärkt, die exaltiert, selektiert und eliminiert, kön-

nen sich die inneren Kräfte weiter bündeln und gleichzeitig eine Beziehung

zum Außen aufrechterhalten.

Deleuze/Guattari verweisen auf drei Aspekte des Ritornells, die sich mal

simultan undmal vermischt zeigen: ein labiler Punkt im Chaos, eine Haltung,

und einHeraustreten.Voraussetzung für diesen Individuationsvorgang ist ein

Milieu, das in der Lage ist, das ›zerstörerische Chaos‹ in entsprechender Do-

sierung zu binden. Es wird also angenommen, dass es so etwas wie ein chao-

tisches Kontinuum im Sinne bewegter Energie-Materie gibt, in dessen Mit-

te sich ein stabilisierendes Zentrum bildet, als Orientierung und Beginn einer

Ruhe. Wird um das labile Zentrum ein abgegrenzter Bereich etabliert, kann

der innere Kern gestärkt und zu einem Zuhause gemacht werden; und wur-

den die »Kräfte des Chaos« erst einmal zurückgehalten, kann diese »Haltung

86 Die Produktionen der Unterhaltungsindustrie sind dabei sich zu verändern. So ist die

Besetzung in The One (UK 2021, Netflix Serie) und Station Eleven (USA 2021, HBO

Max Serie) nicht nur divers im Hinblick auf Geschlecht, sexuelle Orientierung und

Hautfarbe, in beiden Serien spielt eine Schauspielerin bzw. ein Schauspieler mit einer

körperlichen Behinderung. Dabei, und das scheint mir wichtig, besitzt diese Behinde-

rung keine Bedeutung für den Plot.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 Technik als Problem des Ausdrucks

um eine Fluchtbewegung« erweitert werden.87 Es wird also zunächst ein Ort

geschaffen, um dann Richtungen, also Handlungsvektoren zu etablieren. Die

notwendige dritte Phase ist die Öffnung, um herauszutreten und etwas oder

jemanden einzulassen. Dafür bildet sich an einer Stelle, die nicht vom Chaos

her bedrängt wird, eine Zone des Austausches, im Sinne einer Improvisation,

und als eine Form der Neigung zur eigenen Zukunft undMöglichkeitsform.

DasGanze klingt etwasmetaphorisch, ist aber keineswegs so gemeint.Die

zentripetalenKräfte verdanken sichderWirkungdesRitornells als Ausdrucks-

vollzug, bei dem Lebensbereiche konsolidiert oder annektiert werden.88

»Das Ritornell ist also ein Begriff, der als solcher auf ein Ereignis verweist:

ein Lied.* Ein Gesang erhebt sich, nähert oder entfernt sich. Das geschieht

auf der Immanenzebene: Vielheiten bevölkern sie, Singularitäten verknüp-

fen sich, Prozesse oderWerden entwickeln sich, Intensitäten steigen an oder

fallen ab.«89

Wie Uexküll und Schelling, bemühen Deleuze und Deleuze/Guattari Beispie-

le aus der Musik. Sie beschreiben Klang als noch »ungeformte Ausdrucksmate-

rie«, mit mehr oder weniger Intensität, die auf alle Teile zurückwirkt.90 Aus

dem Chaos gehen vibrierende Milieus und Rhythmen hervor, wobei die ›vo-

kalen und klanglichen Komponenten‹ helfen, eine schützende Einfassung zu

etablieren.91 Das Chaotische des Kontinuums ist nicht mehr in der Lage, al-

les zu zerrütten, da der Rhythmus zwischen den Milieus kommuniziert und

heterogene Zeiträume koordiniert. Stellen wir uns eine Gruppe Jazzmusiker

vor, die gemeinsam improvisieren, und dabei Klangzentren verdichten, kon-

solidieren und wieder verschwinden lassen. Der Wechsel der führenden In-

strumente vermeidet, dass die periodische Wiederholung nur dem reprodu-

zierenden Maß unterliegt. Ein Milieu verdankt sich einer solchen Form der

Wiederholung,die eineDifferenz hervorbringt, die dann in ein anderesMilieu

87 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 425.

88 Ebd. S. 426f, »Jedes Milieu vibriert, das heißt, es ist ein Block aus Raum und Zeit, der

durch periodische Wiederholung der Komponente gebildet wird.«

89 Deleuze: »Über die Philosophie«, S. 214, Herv. i. Org., *[im Org. deutsch].

90 Deleuze, Gilles/Guattari, Félix: Kafka: für eine kleine Literatur, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 1996, S. 11.

91 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 424, 426.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze) 153

übergeht.92 Der Rhythmus ist nicht dogmatisch, sondern verknüpf kritische

Momente und trägt die Übergänge zwischen denMilieus.93

In der organischenNatur lassen sich ähnliche Begebenheiten beobachten,

die sich auch in der Musik finden. Es gibt Melodien die Kontrapunkte bilden,

welche sich gegenseitig als Motiv dienen. Die rhythmischen undmelodischen

Ebenen, sowie die BrückenundÜbergänge, treten dabei immer vermischt auf.

Es gibt äußere materielle Milieus und innere Milieus, welche sich aus den zu-

sammengesetztenElementenundSubstanzen bilden.Nicht zu vergessen sind

die Membranen und Grenzen, als Zwischen-Milieus, sowie die annektierten

Milieus,alsEnergiequellenundalsZonenderWahrnehmungundHandlung.94

Innerhalb dieser Faltungen und Schichtungen ist das Ritornell ein »Empfin-

dungswesen«.95 Die Paarung der Orchidee und derWespe bildet einen von Af-

fekten angetriebenen Empfindungs-Block, im Sinne eines Anders-Werdens.

In einem solchen Fall fügen sich Klang, Stellung oder Farben zu einem Terri-

torium zusammen.

Das Territorium und das Milieu unterscheiden sich durch die Art der

Handlungen, mit der sich die Bereiche konsolidieren und festigen. Während

ein Milieu durch funktionale oder mechanische Aktivität erhalten wird, be-

stimmt sich ein Territorium durch aktiven Ausdruck und Aktion. Es erlaubt

sich hier ein Vergleich mit Uexkülls Begriffen der Umwelt und der Heimat.

Um das näher auszuführen, komme ich nochmals auf unseren Maulwurf

zurück. Die Fähigkeiten des Maulwurfs erlauben es ihm, sich unter der Erde

zu orientieren und dort zu leben; der Untergrund ist seine Heimat als Teil

seiner Umwelt. Aber er nimmt auch andere Bereiche ein, wie zum Beispiel

die Rasenfläche in meinem Garten. Um seine Gänge zu belüften, gräbt er

Öffnungen an der Oberfläche, wobei sich die allseits bekannten Maulwurfs-

hügel bilden. Mit seiner Heimat werden also auch andere Milieus codiert

und eingenommen. Dabei ist der Rhythmus die Koexistenz unserer beider

Bewegungen, während der Rasen, als Membran und Zwischen-Milieu, der

Ort eines Austausches ist.96Wenn ich auf meinem Rasen die Maulwurfshügel

92 Ebd. S. 428, »Die Handlung läuft in einemMilieu ab, aber der Rhythmus tritt zwischen

zwei Milieus auf […].«

93 Ebd. S. 427.

94 Ebd.

95 Deleuze, Gilles und Félix Guattari: Was ist Philosophie?, Frankfurt a.M. Suhrkamp

2000, S. 219.

96 Vgl. Deleuze, Gilles: Francis Bacon – Logik der Sensation, München: Fink 1995, S. 15. Ei-

ne Kontur als Schauplatz kann zu einemOrt des Austausches in beide Richtungenwer-

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 Technik als Problem des Ausdrucks

sehe, dann empfinde ich das als Eindringen in einen persönlichen Bereich.

Es ist nicht nötig, dass ich den Maulwurf tatsächlich sehe, schon die Hügel

markieren sein unterirdisches Netz. Aus dem Untergrund heraus und an der

Oberfläche als äußerste Grenze, annektiert er einen Teil meines Gartens. Es

verhält sich also so, dass der Maulwurf und ich in sich überschneidenden

Territorien leben.

VomMilieu unterscheiden Deleuze/Guattari das Territorium, als Akt und

als »ein Handeln, das auf die Milieus und Rhythmen einwirkt«.97 Ein Terri-

torium bildet sich aus »Aspekten oder Teilen von Milieus« und »bedient sich

bei allen Milieus«.98 Es besitzt ein Zentrum bzw. eine innere Zone der Behau-

sung,ein äußeresMilieubzw.eineZonederDomäne,einZwischenmilieuoder

Membranen, und ein annektiertes Milieu also Energiereserven.99 Der Begriff

Territorium verweist auf Uexkülls Begriff der Heimat, der einen Bereich be-

trifft, der über die reine Örtlichkeit im geografischen Sinne hinausgeht. Ein

Territoriumoder eineHeimat, existiert als eineArtDurchgangsbewegungund

zeigt sich erst im Akt der Territorialisierung.100 Die Dimensionen bilden sich

mitderExpressivitätundMarkierung,wobei sichdieAusdrucksmaterienbzw.

Qualitäten von einer funktionalenHandlung gelöst haben und eine territoria-

lisierendeMarkierungoderSignatur bilden.101 Kurzgesagt, es handelt sichum

die Einschreibung des eigenen Codes in fremdeMilieus.

Noch vor demMenschen war es das Tier, welches ein Territorium absteck-

te, eine Behausung errichtete, und so einen Bereich mit der eigenen Signa-

den. Vgl. Balke, Friedrich: »Auf demRundgang Bilder des Lebens bei Francis Bacon, Gil-

les Deleuze und Martin Heidegger«, in: Blümle Claudia/Schäfer, Armin (Hg.), Struktur

Figur Kontur, Abstraktion in Kunst und Lebenswissenschaft, Zürich, Berlin: Diaphanes

2007, S. 317–338, hier S. 318f.

97 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 429.

98 Ebd.

99 Ebd. Vgl. ebd. S. 444, Das Territorium ist immer von einem Zentrum abhängig, wel-

ches aber nicht immer die örtliche Mitte ist. Das Zentrum kann ebenso außerhalb, am

»Schnittpunkt vonganzunterschiedlichenundentfernten Territorien« liegen. In einem

solchen Fall gibt es keinen Übergang durch ein Zwischengefüge, es wird migriert, und

das Territorium geht über die Möglichkeiten seines Gefüges hinaus. Diese nichtlinea-

re Konsolidierung ist die Etablierung eines Territoriums, welche nicht von einem Zen-

trum zur Außenwelt gerichtet stattfindet. Es ist die langsame Schärfung einer diskre-

ten und diffusen Menge ohne einen spezifischen Anfangspunkt.

100 Vgl. Message, Kylie: »Territory«, in: Parr: Deleuze Dictionary (2010), S. 280–281.

101 Vgl. Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 429.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze) 155

turmarkierte.102UmdieseÜberlegungen zu veranschaulichenhabenDeleuze/

Guattari Uexkülls Beispiel der Spinne und der Fliege aufgegriffen.

»Manhat schon oft festgestellt, daß der Code der Spinne in ihremNetzt auch

Sequenzen aus dem Code der Fliege enthält. Man könnte sagen, daß die

Spinne eine Fliege im Kopf hat, ein ›Motiv‹ der Fliege, ein ›Ritornell‹ der Flie-

ge. Diese Einbeziehung eines Codes kann auch wechselseitig sein, wie zum

Beispiel bei Wespe und Orchidee oder bei Löwenmaul und Hummel.«103

Aggressivität, Sexualität oder die Jagt sind nur einfache Funktionen, die zwar

durch eine Territorialisierung betroffen sein können, aber nicht die Grundla-

ge für ein Territorium bilden.104 Es sind die Tätigkeiten und expressiven Ei-

genschaften, als qualitativeMarkierung, die besitzergreifend auf die Periphe-

rie des eigenen Milieus wirken. Die Ausdrucksmaterien gehen dabei bewegli-

che Verhältnisse ein und bilden einen Stil, pulsierende Motive und territoria-

le Kontrapunkte. So ist beispielsweise ein musizierender Vogel, nicht nur in

der Lage eine Signatur zu bilden, sondern er besitzt auch die Fähigkeit einen

Stil desRhythmusundderMelodie zuentwickeln.105DieseVerhältnissekonso-

lidieren sich häufig in gemeinsamen Systemen unterschiedlicher Codierung,

wie im Fall der Orchidee und derWespe.

»Die Orchidee deterritorialisiert sich, indem sie ein Bild formt, das Abbild ei-

nerWespe; aber dieWespe reterritorialisiert sich auf diesemBild.DieWespe

dagegendeterritorialisiert sich, indemsie selber zu einemTeil des Fortpflan-

zungsapparates der Orchidee wird; aber sie reterritorialisiert die Orchidee,

weil sie deren Pollen transportiert.«106

Die Territorien überschneiden einander oder durchbrechen andere, nicht ter-

ritoriale Milieus, und es werden dabei kontrapunktische Beziehungen einge-

gangen, wie beispielsweise bei einem Vogel, der versucht das Äußerste zu be-

setzen, indem er den Gesang anderer Arten imitiert.107 Ein Territorium grün-

102 Vgl. Deleuze/Guattari: Was ist Philosophie?, S. 218.

103 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 428. Vgl. Uexküll: Bedeutungslehre, S. 159.

104 Deleuze/Guattari: Was ist Philosophie?, S. 218, Es »impliziert die Emergenz von reinen

sinnlichen Qualitäten«, und es ist den organischen Funktionen vorausgängig, die sich

aber durch das Auftreten eines Territoriums verändern.

105 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 430–434.

106 Ebd. S. 20. Vgl. ebd. S. 458. Vgl. Deleuze/Guattari: Kafka: für eine kleine Literatur, S. 21.

107 Deleuze/Guattari: Was ist Philosophie?, S. 220.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 Technik als Problem des Ausdrucks

det sich auf das »Expressiv-Werden des Rhythmus oder der Melodie«.108 We-

sentlich ist dabei die »qualitative Markierung«, denn erst mit dem Klang, der

Farbe oder der Silhouette, tritt ein Territorium tatsächlich in Erscheinung.109

Dieser Vorgang des Ausdrückens, verweist auf das Ritornell als Ensemble von

Ausdrucksmaterien. Wenn das Ritornell Milieus codiert, ist das ein ästheti-

sches Ereignis. Darum sehen Deleuze/Guattari in der Kunst auch die Befähi-

gung auf Territorien einzuwirken, diese zu überschreiben oder zu erweitern.

Denn in der Kunst können nicht nur neue Bereiche angesprochen, sondern

Perzepte und Affekte in ihrer genetischen Textur angeregt werden.110

108 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 431, »Kann man dieses [Expressiv-] Werden,

dieses Auftauchen als Kunst bezeichnen? Dann wäre das Territorium ein Resultat der

Kunst. Der Künstlerwäre der ersteMensch, der eineGrenze zieht oder eineMarkierung

setzt. Der Künstler wäre der ersteMensch, der eine Grenze zieht oder eineMarkierung

setzt… […]. Das Eigentümliche ist in erster Linie künstlerisch, weil die Kunst vor allem

Plakat oder Schild ist.«

109 Ebd. S. 430.

110 Guattari, Félix: Chaosmose, Wien, Berlin: Turia + Kant 2014, S. 134.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Phylogenese (Kapp)

Eine der ersten modernen Theorien der Technik findet sich bei Ernst Kapp

(1808–1896). In seiner Publikation Grundlinien einer Philosophie der Technik: zur

Entstehungsgeschichte der Kultur aus neuen Gesichtspunkten, publiziert im Jahr

1877, formuliert er seinen Entwurf der Organprojektion als ein kulturtheo-

retisches Modell des menschlichen Ausdrucks.1 Schon früh tut sich Kapp als

progressiv politischer Denker hervor, und nach der Veröffentlichung einer

monarchiekritischen Schrift in Jahre 1849, sah er sich gezwungen das König-

reich Preußen zu verlassen und nach Texas zu emigrieren. Auch in Texas blieb

er ein Verfechter sozialer Reformen und ein Gegner der Sklaverei.2 DasWerk,

das den Gedanken einer Technikphilosophie so bekannt machte, verfasste

Kapp inDeutschland, im Alter von 69 Jahren, zehn Jahre nach seiner Rückkehr

aus Texas.

Verweisen möchte ich an dieser Stelle auf den im Jahr 2019 erschienenen

Band Ernst Kapp und die Anthropologie der Medien, herausgegeben von Harun

Maye und Leander Scholz.Er bietet einen gutenEinstieg in unserThema, auch

im Hinblick auf Kapps anthropologischen Ansatz. Insbesondere der Beitrag

von Christiane Voss erwies sich als hilfreich für das folgende Kapitel.3 Dass

Kapps Rezeptionsgeschichte ansonsten eher dünn ausfällt, liegt wohl auch

an seinen anthropologischen Grundannahmen. Kapp sieht den Menschen als

Ideal und Spitze der Entwicklung; die menschliche Existenz gleicht keinem

1 Kapp, Ernst: Grundlinien einer Philosophie der Technik: zur Entstehungsgeschichte der

Kultur aus neuen Gesichtspunkten, Hamburg: Meiner 2015.

2 Maye,Harun/Scholz, Leander: »Zur Anthropologie derMedien bei Ernst Kapp«, in: dies.

(Hg.), Ernst Kapp und die Anthropologie derMedien, Berlin: Kadmos 2019, S. 7–14, hier

S. 7.

3 Voss, Christiane: »Projektion und Proportionierung als Operation anthropomedialer

Verschränkung bei Ernst Kapp« in: Maye/Scholz (Hg.), Ernst Kapp und die Anthropolo-

gie der Medien (2019), S. 58–73.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 Technik als Problem des Ausdrucks

Tiere, sie definiert sich in erster Linie als kulturelle und geistige Aktivität. Im

Zentrumsteht das geistige Subjekt,wobei die Leiblichkeit jedoch einenotwen-

dige Bedingung darstellt; Kapp fasst denMenschen also als eine geistleibliche

Organisation auf.4

Eine philosophische Basis für Kapps Thesen bildet nicht nur die Dialek-

tik Hegels, sondern auch die Organik Schellings. Er verknüpft natur- und

technikphilosophische Überlegungen und argumentiert für eine dialektisch

strukturierte und idealistisch gefärbte Kulturtheorie. Seine Kernthese ist,

dass die Werkzeuge und Maschinen sich einer unbewussten Übertragung

verdanken und eine organisationslogische Erweiterung der menschlichen

Sphäre darstellen. Mit dem Anspruch diese Vorgänge im Zusammenhang

ihrer Genese zu untersuchen, entwirft Kapp sein dialektisches Modell der Or-

ganprojektion. Es ist bemerkenswert, wie er Technik als inhärentes Element

voraussetzt und dann als ursprüngliches Prozesselement der menschlichen

Entwicklung erklärt.5

Bei Kapp finden sich noch keine kulturpessimistischen Töne, man spürt

vielmehr eine Faszination für die Artefakte, die Werkzeuge und Maschinen,

über die er schreibt. Die künstlerische und technische Tätigkeit verdankt sich

einer natürlichen Fähigkeit, und so sind die Artefakte ein wertvolles Gut und

eine Bereicherung. Für Kapp ist Technik weder ein Problem, noch ist sie eine

Bürde; sie dient der Vervollkommnung der rohen Natur, in ihr liegt das Prin-

zip derZukunftsproduktion.DerMensch steht zentral, dochnicht umzuherr-

schen, sondern um sich selbst zu erkennen und im Sinne dieser Erkenntnis zu

leben.Die »innereGemeinschaft«6 zwischen denHerstellenden und ihrenOb-

jekten betrifft ideale Ereignisse, was sich in der Organprojektion zeigt.

Kapps Überlegungen zur Technik und sein Modell der Organprojektion

sollen hier imRahmen einer dialektischen Philosophie vorgestellt werden.Ein

zentraler Aspekt ist der Vorgang des Ausdrückens, im Sinne eines genetischen

Moments. Kapp setzt denMenschen als ›Idealtier‹, das aus der tierischen Stu-

fenleiter gänzlich herausfällt; seine Physiologie drängt ihn dazu technisches

Gerät zu entwickeln, wobei dieses Gerät eine intuitive Selbstentäußerung

darstellt. Die Psyche ist dabei der Vermittler eines intuitiven Wissens, das

unbewusst in die Gegenstände hineingetragen wird und einen dialektischen

4 Vgl. Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 16, 22, 24, 32, 35.

5 Maye/Scholz: »Zur Anthropologie der Medien bei Ernst Kapp«, S. 13.

6 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 66.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Phylogenese (Kapp) 159

Erkenntnisprozess auslöst. In Ernst Kapps Modell der Organprojektion han-

delt es sich um die Triade von Erfindung als intuitive Projektion, bewusste

Reflektion als Erkenntnisgewinnung und Fortschritt durch den Umgang mit

der Technik. Die technischen Artefakte, insbesondere die Sprache, stellen

Werkzeuge der Speicherung dar, was ich mit Ernst Cassirer kurz erläutern

werde. Dabei möchte ich auch auf die Möglichkeit einer biologisch und

kulturell verschränkten Phylogenese hinweisen.

Die Idealmaschine

Die anthropologische Perspektive Kapps fußt auf einem realistisch getönten

Idealismus, im Rahmen eines geschichtlichen Weltbildes. Der Mensch ist ein

komplexes, biologisches Wesen, das sich seiner selbst bewusst ist, und das

in einer produktiven Beziehung zur Welt steht. Mit Rückgriff auf Pythagoras

macht Kapp den Menschen zum einzigen Maßstab, nur der Mensch ist ein

reflektierendesWesen und nur er kann Erkenntnis über die eigene Geschichte

erlangen.7 Kapp sieht in der geistigen Entwicklung einen Verweis auf die

ursprüngliche Beziehung zwischen Ausdruck und Erkenntnis, und er denkt

diese Beziehung als dialektische Bewegung der geistigen Entwicklung. Die

an Hegel angelehnte These, verknüpft Kapp mit einem Materialismus im

Sinne Schellings;8 der »leibliche Organismus« ist der »eigentliche Bestand

des Selbst«,9 er ist das Zentrum welches das »zentrifugale Hinaus« und »zen-

tripetale Zurück« der Gedanken im Menschen bindet.10 Der Organismus, als

»leibhaftige Maschine«, trägt ein universelles Prinzip in sich, welches Geist

und Mechanik in einem ideal-maschinellen System, also in der kulturellen

Außenwelt des Menschen vereint.11 Der Organismus ist die »Idealmaschine,

7 Ebd. S. 17, 21.

8 Ebd. S. 22. Verweis auf Ludwig Feuerbach.

9 Ebd. S. 15f. »Das Selbst hat aufgehört, der Inbegriff eines nur geistigen Verhaltens zu

sein. […] Erst mit der Gewissheit der leiblichen Existenz tritt das Selbst wahrhaft ins

Bewusstsein. Es ist, weil es denkt, und es denkt, weil es ist. ›Selbst‹, nach der Ableitung

des Wortes von si liba, heißt ›Leib und Leben‹.« Vgl. S. 24. Der Gegensatz von Geist und

Körper verschwindet; realer Idealismus und Selbsterkenntnis sind untrennbar.

10 Ebd. S. 25.

11 Ebd. S. 186, Herv. i. Org.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160 Technik als Problem des Ausdrucks

mit demWillen als eingeborenemMotor für sie selbst und als Universalmotor

für die Gesamtheit der machinalen Erzeugnisse!«.12

Wir sehen,wie sehr Kapps Ausdrucksweise den Ton der Romantiker trifft.

Die Autopoiesis des Organismus und die geistige Fähigkeit ist leibhaftiger

Ausdruck und Ausdrückendes zugleich; im Menschen wird die organische

Idee zum höchsten Prinzip der Erkenntnis.13 Kapps Idealismus ist ein prag-

matischer, bei dem die empirische Wissenschaft an ein metaphysisches Bild

gebunden wird. Sein Begriff des Subjekts ist, anders als bei Uexküll, durch

das Selbstbewusstsein bedingt. Unter allen wahrnehmenden und handeln-

den Lebewesen ist nur der Mensch ein Subjekt, da nur er die Fähigkeit der

Selbsterkenntnis besitz. Selbstbewusstsein ist für Kapp der höchste Zustand,

der sich einer langsamen, aus dem Dunkel hervorgehenden Bewusstwer-

dung verdankt. Zwar scheint es nicht Kapps Anliegen zu sein, den tierischen

Existenzen Fähigkeiten wie Gemeinsinn, Rechtsbewusstsein, Kreativität oder

Begriffsfähigkeit generell abzusprechen, doch steht es für ihn außerfrage,

dass dieses »anthropopathische Wirrsal«, welches sich einer »Art Coquetterie

zugunsten der Tiere« verdankt, das Selbstbewusstsein als anthropologisches

Merkmal nicht aufwiegen kann.14

Anders als bei Uexküll, zeigt sich Kapp nicht als besonders naturverliebt.

Der Mensch als »ordnendes Prinzip in der Natur«,15 soll sich dieser weder un-

terwerfen noch sie geringschätzen, vielmehr liegt es in seiner Verantwortung

das Wesentliche seiner Naturbeziehung zu erkennen, und dementsprechend

zu handeln.Die folgenden Anführungen sollten auch vor diesemHintergrund

verstanden werden.

»›Aus dem Besitz der Waffen als solcher leitet sich deshalb ein unwillkürli-

ches Recht ab auf die Jagt, den Fischfang, sowie die Thiere, die denselben

ermöglichen,‹ so erscheint die Waffe, ihr Besitz und der sich erst dadurch

dokumentierende Besitz, dass sie in Kongruenzmit der Hand desMenschen

in Bewegung gesetzt wird, gewissermaßen als ein Rechtstitel auf die ganze

12 Ebd. Herv. i. Org.

13 Ebd. S. 286f.

14 Ebd. S. 33.

15 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Phylogenese (Kapp) 161

belebte Schöpfung. Das Verwachsensein desWerkzeuges mit demmensch-

lichen Selbst geistvoller aufzufassen, ist kaum denkbar.«16

Dieser anthropologische Schluss dient Kapp dazu, Technik als entwicklungs-

theoretisches Element zu erklären. Sicher ist das Benutzen von Waffen oder

Werkzeugen kein anthropologischesMerkmal an sich, und auch Kapp scheint

sich darüber imKlaren,dass Tiere Fundstücke alsWerkzeuge verwenden.Sein

anthropologisches Argument basiert aber auf dem Zusammenhang von tech-

nologischem, physiologischem und geistigem Fortschritt. Benutzt ein Pavian

einen Stein alsWerkzeug, bedeutet das noch nicht, dass diesesWerkzeug kul-

tiviertwird.FürKapp steht fest, dass ohneVernunft keine produktiv-rezeptive

Auseinandersetzung stattfinden kann.17 Das Tier befasst sich nicht intellektu-

ell mit der eigenen Praxis, und die Artefakte wirken nicht in derWeise auf das

Tier zurück, dass es sich darin selbst erkennt; die Werkzeuge werden weder

bewahrt, noch werden sie an die folgenden Generationen weitergereicht.

Kapp kritisiert die Beurteilung der Entwicklungsgeschichte desMenschen

anhand von Materialien, wie etwa Stein, Bronze oder Eisen. Als ebenso un-

befriedigend empfindet er eine Ordnung nach Lebensräumen oder Staatsfor-

men, wie beispielsweise die Bestimmung einer gesellschaftlichen Gruppe als

Nomaden.18 In Kapps Augen sind die Erfindungen und technischen Prakti-

ken, als »Aufeinanderfolge dermenschlichen Arbeit«, viel aussagekräftiger, da

sie anthropologisch beständiger sind.19 Trotzdem zeigt er kein Interesse an

DarwinsoderLamarcksVererbungstheorien,obwohl geradeder epigenetische

Ansatz der Lamarck’schen Thesen Anknüpfungspunkte bietet. Ein Grund für

die Missachtung biologischer Vererbungstheorien, ist Kapps Annahme einer

Anthropogenese in Form einer geistigen Entwicklungsgeschichte. Als Spitze

der empirisch feststellbaren Stufenleiter der Lebewesen, fällt der Mensch als

16 Ebd. S. 67. Kapp zitiert hier Adolph Bastian (1826–1905), Wissenschaftler und Impuls-

geber für die Tradition der Ethnologie, wird auch zu den Aufklärern und Romantikern

wie Vico, Herder und Humboldt gezählt.

17 Ebd. S. 68f., »Der Steinwurf des Pavians ist heute noch wie vor vielen Jahrtausenden

derselbe Vorgang, der Steinwurf aus der Hand des Urmenschen war eine Verheißung

des Werkzeugs und der Maschinenwelt.«

18 Vgl. ebd. 56f.

19 Ebd. S. 44. Vgl. ebd. S. 18, 43,DieVorgeschichte desMenschenbetrifft die Zeit bevor der

Mensch arbeitete; die Phylogenese des Menschen ist eben auch die Geschichte seiner

Technologien. Marx geht darum einer Evolutionsgeschichte der Technik nach.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 Technik als Problem des Ausdrucks

geistiges Wesen gänzlich aus der tierischen Hierarchie heraus. »Er ist der al-

lenVorstufen immanente, erreichteZweck,gleichsamdas Idealtier!«20Mit an-

deren Worten, der Mensch steht jenseits des organischen Stufenmodells, da

er sich mit einer, auf die Welt gerichteten Lebenspraxis, anthropologisch be-

stimmt.

Ein ähnlicher Gedanke begründet auch ArnoldGehlens anthropologischen

Ansatz, auf dem ein biologisch-psychologisches Modell des Menschen auf-

baut. Die im Vergleich zum Tier unspezifische Physiologie des Menschen ist

eine körperliche Unzulänglichkeit. Der Mensch ist allein, er ist ohne starken

Instinkt oder physiologische Spezialisierung, was ihn zu einem schutzlo-

sen und überbeanspruchten Wesen macht.21 Er ist zwar triebhaft, aber in

seiner biologischen Mittellosigkeit ein Mängelwesen, das keinem festen Le-

bensraum eingeschrieben ist. Mit dieser Disposition geht eine besondere

Offenheit gegenüber der Welt einher. Die Polarität von Triebhaftigkeit und

Weltoffenheit erzeugen Reibung, und erst mit der Vermittlung beider Pole

können wir uns selbst versichern. Arnold Gehlen sieht allein in den Institutio-

nen die stabilisierende Instanz für den biologisch und kulturell gefährdeten

Menschen. Demnach wäre also allein das Ordnungsprinzip in der Lage, die

schöpferischen Kräfte zu bündeln.22

Interessanterweisebedient sichauchGehlenzahlreicherVerweiseaufUex-

külls Tierbeobachtungen, allerdings tut er dies in erster Linie, um zu verdeut-

lichen, inwieweit wir uns eben nicht in einer Umwelt im Uexküll’schen Sin-

ne wiederfinden. Gehlen lobt das Strukturmodell Tier/Umwelt zwar als ›ge-

nialenGriff‹, doch kritisiert er alle weiteren Versuche einer anthropologischen

Öffnung.23 Dass Uexküll das zeichentheoretische Modell auf alle Spezies aus-

weitet, ist nach Gehlen ein Fehler, »denn genau an der Stelle, wo beim Tiere

die ›Umwelt‹ steht, steht beim Menschen die ›zweite Natur‹ oder die Kultur-

sphäre«.24 Gehlen hält Uexkülls Umweltbegriff für ungeeignet, um die Welt

des Menschen zu erfassen. Die Einengung auf die semiotische Bestimmung

individueller Umwelten, so Gehlen, verdränge nur die »eigentlich ergiebige

20 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 29.

21 Gehlen, Arnold: Der Mensch: seine Natur und seine Stellung in der Welt, Frankfurt

a.M.: Vittorio Klostermann 2016, S. 33.

22 Vgl. Arlt, Gerhard: Philosophische Anthropologie, Stuttgart: Metzler 2001, S. 132–166.

23 Gehlen: Der Mensch, S. 85 und S. 80f., Gehlen rezipiert unter anderen Uexkülls Be-

schreibungen der Zecke, des Seeigels, der Muschel und der Bienen; auch geht er auf

Uexkülls Zeichentheorie ein.

24 Ebd. S. 87.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Phylogenese (Kapp) 163

Verhaltensforschung«.25 Wenn er schlussendlich Uexkülls Kreisläufe der Zei-

chenprozesse biologisch bindet und als rein instinktive Bewegungsformen im

Sinne vonOrganen interpretiert, scheint bis auf den Struktur- undRückkopp-

lungsgedanken nicht viel von einer Deleuze-Uexküll’schen Ethologie übrig.26

Auch Kapp erkennt an, dass der Mensch unmöglich aus seiner Existenzweise

heraustreten kann, und er schließt daraus, dass ein wahres Miteinander nur

mit anderenMenschenmöglich ist.27 Eine Schlussfolgerung, die sichmit dem

Verweis aufDonnaHaraways PublikationWhenSpeciesmeet anzweifeln lässt.28

Wir haben gesehen, dass neben Gehlen auch Kapp rigoros eine anthropo-

logische Grenze zieht. Meiner Ansicht nach tut er dies aber vor allem, um die

Technizität der menschlichen Existenzweise zu unterstreichen. Die geistige

und psychische Tiefe, die der Mensch besitzt, befähigt ihn zu einer technolo-

gischen Verschränkung mit der Welt. Der Mensch ist ein biologisches Wesen

und ein metaphysisches Subjekt, dessen Selbstbewusstsein nach »unten hin

mitdemTiere«undnach»obenhinmit einemAbsoluten«geteilt ist.29 InKapps

Schriften erscheint derMenschnicht alsMängelwesen, sondern als notwendig

technischesWesen, das sich mit dem eigenen Ausdruck weiterentwickelt.

25 Ebd. S. 85.

26 Ebd. S. 85–90, Anders als Uexküll bestimmt Gehlen den Instinktbegriff als rein biolo-

gischen Automatismus. Anstelle des Instinkts setzt Gehlen das Konzept der Instituti-

on, das als Ordnungsinstanz des Menschen Weltbildend ist. Der Mensch ist nicht nur

ein anders gelagertes, höheres Tiersubjekt, sondern ein triebhaftes, aber instinktlo-

ses, und zur Handlung gezwungenes, lernendes Wesen. Wenn Gehlen, ganz pragma-

tisch, eine Art Handlungskreis im Sinne eines kybernetischen Kreismodells entwirft,

steht das biologische Primärprinzip dem Realitätsprinzip des handelnden Menschen

gegenüber.

27 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 149.

28 Haraway, Donna: When Species meet, S. 3, »Two questions guide this book: (1) Whom

and what do I touch when I touch my dog? and (2) How is ›becoming with‹ a practice

of becoming worldly?« S. 5, »Among themyriad of entangled, coshaping species of the

earth, contemporary human beings’ meetings with other critters and, especially, but

not only, with those called ›domestic‹ are the focus of this book.«

29 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 149.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 Technik als Problem des Ausdrucks

Philosophie der Psyche

Kapp bindet seine spekulative Philosophie an einmetaphysisches Konzept des

Unbewussten. Der Mensch, als Idealtier, besitz nicht nur einen besonderen

Ausdruckstrieb, sondern auch ein intuitives Wissen, welches im Ausdruck in

neuer Form aktualisiert wird. Das metaphysische Unbewusste ist dem Be-

wusstseindesLeibes verpflichtet und leitet denMenschenvomsinnlichenzum

denkenden Sein. Wenn Kapp wiederholt von instinktivem Handeln spricht,

betrifft dies weniger einen biologischen Instinkt oder körperliche Automatis-

men, sondern die Intuition als Erkenntniszugang. Das Konzept der Psyche

ist, so Kapp, eine Philosophie des Unbewussten, die das ganze System der

Philosophie durchdringt. Im Unbewussten liegen die »unendlichen Fäden«,

mit denen der Mensch mit dem »Universum verflochten ist«,30 dort findet

sich eine Instanz, ein Es, als geistige Natur.31 Kapp setzt ein Strukturmodell

von Seele und Psyche, bei dem sich das Unbewusste und das Selbstbewusste

im Bewusstsein als Durchgangsbewegung zeigen.

»Da von einemUnbewussten überhaupt nur insofern die Rede sein kann, als

wir uns bewusst werden, dass ein Unbewusstes ist und dass unser Bewusst-

sein nach unbewusst in uns wirkenden Vorgängen zutage tritt, so ergibt der

Mittelbegriff des Bewusstseins die Einheit von Selbstbewusstsein und Un-

bewusstsein in derWeise, dass unter Geist die sich ihrer bewusst gewordene

Seele, unter Seele der im Unbewussten latente Geist zu verstehen ist.«32

Mit anderenWorten,dasUnbewusstewird zumInhalt desBewusstseins,wäh-

rend das Bewusstsein demSelbstbewusstsein alsMediumdient.Dabei dürfen

wir nicht vergessen, dass das heterogene Gewebe des Organismus diese Vor-

gänge entzündet und antreibt.

»Die menschliche Natur ist der ganze Mensch, die eingefleischte Seele, de-

ren erste unbewusste Regung potentiell schonBewusstsein undGeist ist, oh-

ne dass dabei angenommen werden darf, auf Seele und Geist, Unbewusstes

und Bewusstes, Bewusstsein und Selbstbewusstsein könne der Begriff von

einem Höheren und Niederen im Sinne von Rangordnung Anwendung fin-

den.«33

30 Ebd. S. 151.

31 Ebd. S. 250.

32 Ebd. S. 149,

33 Ebd. S. 150f.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Phylogenese (Kapp) 165

Interessant ist hier, dass Kapp den metaphysischen Gehalt des Unbewussten

betont und damit das Konzept der Psyche gegen die Idee des Pathologischen

stark macht.

»Das Es ist das unfassbare universale Etwas der Metaphysik, das sich jeder

dogmatischen Fessel entzieht, ein Etwas, dem der Mensch sich nur insoweit

zu nähern vermag, als er, fortschreitend in demWissen von sich selbst, das

Gebiet des ihm Unbewussten ebenso schrittweise mindert, wie er dasjenige

seines Bewusstseins erweitert.«34

Grundsätzlich gibt Kapp den Romantikern Recht, wenn diese das Unbegreif-

liche und Geheimnisvolle des Lebens anerkennen. Anders als die Romantiker,

sieht Kapp in den dunklen Gefühlen der Mystik aber keine befriedigende Ant-

wort auf dieses Unfassbare. Kapp pendelt ein wenig zwischen romantischem

Idealismus und Naturwissenschaften, und so formuliert er einen Begriff der

Psyche als Instanz des metaphysisch Unbewussten.

Einmehr biologisch gelagertes Konzept der Psyche findenwir in Sigmund

Freuds Trieblehre.35 Der Organismus vereint unterschiedliche Erregungs-

systeme, die zusammen das dynamische System der Psyche bilden; die

unterschiedlichen psychischen Vorgänge sind dem Bewusstsein mehr oder

weniger zugänglich und wirken als Operationsinstanzen gegenseitig aufein-

ander ein. Die Instanz des Unbewussten bildet dabei ein Erregungssystem,

als das »eigentlich reale Psychische«, welches die Schicht des Bewusstseins

miteinschließt.36 Alles Bewusste hat das Unbewusste durchlaufen, aber längst

nicht alle unbewussten psychischen Leistungen erreichen das Bewusstsein.

Tatsächlich Bewusstseinsfähig sind nur die Erregungen des Vorbewussten,

das wie ein Filter Erregungen zensiert. Wir kennen das, wir alle erleben

Dinge, die später nicht als bewusste Erinnerung abrufbar sind. Der Körper

34 Ebd. S. 250. Vgl. Kittler, Friedrich: »Ernst Kapps Technikphilosophie«, in: Maye/Scholz

(Hg.), Ernst Kapp und die Anthropologie derMedien (2019), S. 151–155, hier S. 155, Nach

Kittler basiert Kapp seinen Begriff des Unbewußten auf die metaphysische Undurch-

schaubarkeit der Projektionen selbst.

35 Vgl. Kittler, Friedrich: »Flechsig/Schreber/Freud, Ein Nachrichtennetzwerk der Jahr-

hundertwende«, in: ders., Die Wahrheit der technischen Welt: Essays zur Genealogie

der Gegenwart, Berlin: Suhrkamp 2013, S. 76–90, Kittler erläutert Freud als frühen Ver-

treter der Gehirnpsychologie, der sich dann aber mit seinen Gesprächstherapien und

der Psychoanalyse von der reinen Neurologie eines Paul Emil Flechsig absetzt.

36 Freud, Sigmund: Die Traumdeutung, Frankfurt a.M.: Fischer 1991, S. 599, Verweis auf

Goethe und Helmholtz.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 Technik als Problem des Ausdrucks

und dessen Sinnesorgane bilden das Wahrnehmungssystem als Oberfläche

und Reservoir für das Bewusstsein, wobei letzteres die inneren und äußeren

Erregungen immer miteinander in Einklang bringenmuss.37

Das Es, welches in der Philosophie noch als unfassbare, geistige Kraft um-

rissen wurde, betrifft bei Freud allein die angelegten Triebe und deren psychi-

sche Ausdrucksformen. In seinemEntwurf der Psyche gibt es nur zwei Triebe,

den Todestrieb und den Liebestrieb; die Formen der Bedürfnisse, also die spe-

zifischen Wünsche, in denen die Triebe ihren Ausdruck finden, sind dagegen

zahllos. Das Es richtet sich auf die Befriedigung der Triebe und stellt damit

die »körperlichen Anforderungen an das Seelenleben«.38Wenn Freud vom Ich

spricht, dann meint er damit kein metaphysisches Subjekt, sondern die In-

stanz, die für die Selbstbehauptung und Vermittlung äußerer Gefahren ver-

antwortlich ist. Fähig zu sein, sich zu erinnern, Gefahren auszuweichen, sich

an Gegebenheiten anzupassen oder auf die Umwelt einzuwirken, verdanken

sich dem Ich. Dies sind Vorgänge, in denen bewusst für die Befriedigung der

Triebe gesorgt wird.Was sich nun mit der sozial-psychischen Entwicklung in

derKindheitmanifestiert, ist dasÜber-Ich als dritte Instanz.Anders als das Ich,

gestaltet sich dasÜber-Ich durch die sozialen und kulturellen, also die familiä-

ren und gesellschaftlichen Einflüsse.39

Mit Freuds Idee einer Instanzenvermittlung ändert sichdieBewertungdes

psychischen Apparates.40 Das Unbewusste als ursprüngliches Erregungssys-

tem der Triebe, dient dem Lebewesen als Motor, während die anderen Instan-

zen die Triebe zügeln oder ausgleichen. Die reinen Triebe drücken sich so im-

mer in neuen Mischungen von Bedürfnissen aus. Auch Kapp spricht davon,

dass sich der Mensch aus dem momentanen Bedürfnis heraus, eine Welt er-

schafft, die wiederum ein System von Bedürfnissen darstellt.

»Das System der Bedürfnisse, der durch Organprojektion zu Werkzeug und

Gerätschaft verklärte und mit einem Geisthaften imprägnierte Stoff sowie

die damit bewirkten Veränderungen an der Erdkruste, ist diejenige Außen-

welt, welche imUnterschied von der natürlichen, auch demTiere gegenüber

befindlichen und fremd gegenüber bleibenden, vor dieser den Vorzug hat,

37 Vgl. ebd. S. 596–563.

38 Freud, Sigmund: Abriß der Psychoanalyse, Frankfurt a.M. 1977, S. 11.

39 Vgl. ebd. S. 9–11.

40 Vgl. Kittler: »Flechsig/Schreber/Freud«, S. 78, In Freuds Wortschöpfung des ›psychi-

schen Apparats‹ erkennt Kittler den Gehirnpsychologen, der auch seine Triebtheorie

immer auf ein »anatomisches Substrat« zurückzuführen versuchte.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Phylogenese (Kapp) 167

dass der Mensch, in ihr recht eigentlich sich wiederfindend und sich selbst

wissen und begreifen lernend, der selbstbewusste wird.«41

Für Kapp ist das Technische oder Kulturelle das System einer Bedürfnisstruk-

tur, die mit der Entwicklung des Menschen, als idealistisches Subjekt, unlös-

bar verbunden ist.

Da Freud seine Thesen biologisch begründet, lassen sich im Vergleich zu

Kapp zwei wichtige Verschiebungen feststellen. Erstens, bei Freud ermöglicht

der Zugang zu den unbewussten, psychischen Automatismen Selbsterkennt-

nis nur als Sicht auf die individuellen, psychischenVermittlungsvorgänge.Die

Sammlung vieler dieser Einzelbeobachtungen allerdings, bezeugen das allge-

meine Schema des psychischen Apparates. Anders als bei Kapp, offenbart sich

aber kein anthropologisches Schema im Sinne einer Naturerkenntnis. Ohne-

hin ist Freuds Psyche kein exklusiv anthropologisches Konzept.Man sollte da-

von ausgehen, so Freud, dass auch die Tiere die psychischen Elemente Ich und

Es besitzen.42 Ein zweiter Punkt betrifft die positive Färbung der Kulturtheo-

rie Kapps. Sie verdankt sich der metaphysischen Bindung, also der Annahme

eines idealen Prinzips im technischen Ausdruck. Glaubt man dagegen Freud,

dann produziert der psychische Apparat jedeMenge systemische Fehlvermitt-

lungen als pathologische Triebverdrängung, die auf die Macht des Über-Ichs

zurückzuführen sind. In Unbehagen der Kultur erläutert er, inwiefern eine kul-

turpessimistische Einstellung auf diese Triebeinschränkungen zurückzufüh-

ren ist.43

Eine Triebtheorie liegt im Übrigen auch Gehlens Thesen zu Grunde. Bei

ihm ist es die Handlung, die den inneren Trieb befriedet und den Menschen

entlastet. Die inneren Bilder, Gedanken und Ideen werden in eine Tätigkeit

hineingelegt und abgearbeitet.44DasRealitätsprinzip bildet sichmit der Insti-

tutionalisierungderHandlung, indemder irrealen Innenwelt einHalt gegeben

wird. Handlung und Institution sind eine ›Funktionseinheit‹, wobei die Insti-

tution als Vermittler für ein kulturell und sozial geordnetes System fungiert.

41 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 119.

42 Freud: Abriß der Psychoanalyse, S. 11.

43 Ebd. S. 105, Der Kulturzustand kann nur unzureichend die »Forderungen an eine be-

glückende Lebensordnung« erfüllen.

44 Gehlen: Die Seele im technischen Zeitalter, S. 105, Bei Freud ist das Lustprinzip die

generelle ›Kulturbedingung‹. Gehlen zieht an dieser Stelle einen Vergleich zwischen

Freud und Nietzsche als Psychologen.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 Technik als Problem des Ausdrucks

Dabei stellt auch die eigene Persönlichkeit eine Form von Institution dar.45

Nach Gehlen ist es demnach so, dass wenn wir malen, dichten oder singen,

dies eine institutionalisierende und damit selbsterhaltende Maßnahme dar-

stellt.

Projektionen

Die imVergleich zumTier geringeUmweltanpassung desMenschen,wird von

Kapp zwar an einigen Stellen als Mangel bezeichnet, doch keinesfalls nega-

tiv bestimmt. Im Rahmen seiner Projektionstheorie stellt die Offenheit der

menschlichen Existenz eine notwendige und positive Herausforderung dar;

erst mit der Offenheit kann die Entwicklung in Form einer Geistesgeschich-

te fortschreiten.

Der Begriff Organon, mit der doppelten Bedeutung Organ undWerkzeug,

dient Kapp als Einstieg für seinen Entwurf der Organprojektion.46 Ein wich-

tiges Indiz für seineThese sieht er zunächst in der offensichtlichen Formähn-

lichkeit von technischemGerät und Organ.Dank einer ursprünglichenHand-

geschicklichkeit wurde die organische Form des Fausthammers beispielswei-

se, erst verstärkt und dann in seiner Reichweite verlängert.47 Mit dem Ham-

mer wurde das Funktionsprinzip von Hand und Arm abstrahiert und in die

Welt hinaus verlegt. Dieses erste, vom Körper getrennte Gerät, ist sozusagen

ein ausgelagertesOrgan,dessenGrundformsich tatsächlich auch bis heute er-

halten hat.Mit Zugang zu anderenMaterialien, wie beispielsweise Eisen, ent-

standen nicht nur effizientere Varianten, die bis heute ihre Verwendung ha-

ben, die Grundform wurde besonderen Zwecken auf unterschiedliche Weise

45 Vgl. ebd. S. 131–133. Vgl. Arlt: Philosophische Anthropologie, S. 149ff., In Gehlens Augen

leistet die Auflösung der Institutionen der Regression des Menschen Vorschub. Er ver-

tritt einen pragmatistischen Handlungsansatz und argumentiert für eine vita activa,

die der vergeistigten Innerlichkeit und dem Subjektivismus entgegenzuwirken hat.

46 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 50. Vgl. Maye, Harun/Scholz, Le-

ander: »Einleitung« in: Kapp, Grundlinien einer Philosophie der Technik (2015), S. VII-

L, hier S. XXII.

47 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 52f. Vgl. Canguilhem: Die Erkennt-

nis des Lebens, S. 191, »Aristoteles setzt in der Tat die Organe der tierischen Bewegung

den ›organa‹ gleich, also den »Teilen von Kriegsmaschinen, zum Beispiel dem Arm ei-

nes Katapults, das einWurfgeschoss schleudert.« Vgl. Kittler: »Ernst Kapps Technikphi-

losophie«, S. 152.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Phylogenese (Kapp) 169

angepasst, was dazu führte, dass es heute eine Unmenge von Hammerwerk-

zeugen in Spezialausführungen gibt.

Obgleich sich die Entstehung der ersten Werkzeuge noch nicht der Leis-

tung einer bewussten Erfindung verdankte, sondern eher dem Ereignis des

Auffindens ähnelte, sieht Kapp hier das Moment der Projektion als kreative

Entäußerung des Menschen.

»Mag daher das bewusste Schaffen der Technik noch so hell im Vordergrund strah-

len, es ist doch nur der Abglanz aus der Tiefe des Unbewussten, doch nur das erst

durch die primitivenWerkzeuge erlöste Bewusstsein!«48

Eine Projektion ist, so Kapp, ein »Vor- oderHervorwerfen,Hervorstellen,Hin-

ausversetzen und Verlegen eines Innerlichen in das Äußere«.49 Mit dieser Be-

schreibung undmit seinemVerweis auf Ludwig Feuerbach,macht er deutlich,

wie enorm schöpferisch dieser Vorgang ist. Der Mensch praktiziert und kre-

iert, und er verleiht so ganz intuitiv, einer Erkenntnis einen Ausdruck; die Pro-

jektion ist die erste Phase einer leib-geistigen Dialektik.50

Als Gott denMenschen erschuf, dann war das der Akt einer Entäußerung,

undwennderMensch etwas erfindet,dann ist das ein ganz ähnlicherVorgang.

Für Kapp handelt es sich bei der Erfindung und Herstellung von Werkzeu-

gen, immer umeine Selbstentäußerung,die sich demmenschlichenGeist ver-

dankt. Die Technizität der psycho-physiologischen Existenz, dient nicht nur

dazu praktische Fähigkeiten zu erlangen, sie speist sich auch unbewusst in die

hergestellten Objekte ein.

Die Bedeutung des Begriffs Projektion steht im Zusammenhang mit Ent-

wurfs- und Zeichenprozessen. Dies gilt besonders für die Neuzeit, in der op-

tische Geräte und Wahrnehmungsapparaturen neue naturwissenschaftliche

Verfahren ermöglichten, und sicherlich auch ein wenig an der ›Entzauberung

48 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 119, Herv. i. Org.

49 Ebd. S. 41.

50 Vgl. Feuerbach, Ludwig: Das Wesen des Christentums, Stuttgart: Reclam 1984, S. 81,

ReligionundGott ist eineProjektiondesMenschen. »Gott […] ist das vergegenständlichte

Wesen des Verstandes.« Herv. i. Org. S. 342, Gott wird erst zu Gott, durch den Menschen.

»Der Mensch ist der offenbare Gott – im Menschen erst verwirklicht, betätigt sich das

göttlicheWesen als solches.« Herv. i. Org. S. 345, »Dies gilt insbesondere auch von dem

Schellingschen Gotte, der, obgleich aus unzähligen Potenzen zusammengesetzt, doch

ein durchaus impotenter Gott ist.«

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 Technik als Problem des Ausdrucks

derWelt‹ beteiligt waren.51 Der Begriff der Projektion und das Beispiel der ca-

mera obscura sind schon seit Descartes auf das Problem der Erkenntnisfähig-

keit bezogen worden.52 Bei seinen begrifflichen Überlegungen, bedient sich

Kapp zunächst einer sehr einfachen Definition: Zu projizieren bedeutet, et-

was aus dem Inneren, in den äußeren Raum zu verlegen. Letztendlich enthält

der Begriff für Kapp viel mehr, Projektion ist der schöpferische Akt des Aus-

drückens,der eine geistigeRückkopplung erfährt.Bei derHerstellung vonOb-

jekten, werden intuitive Kenntnisse, aus dem Verborgenen des menschlichen

Körpers, entborgen und entäußert.Die Artefakte vermitteln uns dann empiri-

schesWissen über unserenKörper, als eine Formder Selbsterkenntnis.Darum

geht Kapp davon aus, dass die Erkenntnisprozesse des Menschen mit der ei-

genen Entwicklungsgeschichte verschränkt sind.

»Vom Standpunkte der Organprojektion hatman solche Aussprüche einfach

umzukehren und zu erklären, dass die Konstruktion der Camera obscura ganz

analog sei der des Auges, das sie das von dem Organ aus unbewusst proji-

zierte mechanische Nachbild desselben sei, mittels dessen Unterstützung

die Wissenschaft nachträglich in die Vorgänge der Gesichtswahrnehmun-

gen habe eindringen können.«53

Hier handelt es sich um die zweite Phase der Organprojektion, die Reflektion

als konstruktiveAuseinandersetzungmit demeigenenWerk.DieErfindungen

werden im Nachhinein, durch Umgang und Gebrauch, in ihren funktionalen

Zusammenhängen begriffen, wodurch ein Selbsterkenntnisprozess angesto-

ßen wird.

»Prangt denn aber nicht neben dieser natürlichen Welt und sie überragend

eine andere nämlich der Inbegriff der aus Hirn undHand desMenschen her-

vorgegangen technischen Vorrichtungen, von deren Qualität internationale

51 Schmieder, Falko: »Von der Methode der Aufklärung zum Mechanismus des Wahns:

Zur Geschichte des Begriffs›Projektion‹«, in: Christian Bermes/Ulrich Dierse/Christof

Rapp (Hg.), Archiv Für Begriffsgeschichte, Bd. 47, Hamburg: Meiner 2005, S. 163–189,

hier S. 164–166. Vgl. Krämer: Figuration, Anschauung, Erkenntnis, S. 146, »Die Projek-

tion von Gegenständen des Erkennens auf quasi-räumliche Strukturen wird als eine

Anordnung zur Orientierung der Erkenntnisbewegung selbst genutzt.«

52 Vgl. Crary, Jonathan: »Die Camera obscuara und ihr Subjekt«, in: ders., Techniken des

Betrachters. Sehen undModerne im 19. Jahrhundert, Dresden, Basel: Verlag der Kunst

1996, S. 37–73, hier S. 41, Die Operationalität der Camera obscura wurde zum »tonange-

benden Paradigma« im Hinblick auf den Prozess des Sehens.

53 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 84.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Phylogenese (Kapp) 171

Ausstellungen eine annähernde Vorstellung geben, deren Menge jedoch, in

Form vonWerkzeugen, Waffen, Bauten, Gewändern, Kunst- und Schriftwer-

ken, Geräten, Apparaten undMaschinen über die bewohnte Erde verbreitet,

unübersehbar ist? Und diese Außenwelt ist es, worin der Mensch sich eine

Fortsetzung seiner selbst nach außen erschaffen hat, ohne welche für ihn

weder das Verständnis und die Benutzung der Natur noch der Aufschluss

über sein eigenes Wesen denkbar sein würde.«54

Nach Kapp besitzt der Mensch ein ursprüngliches Gestaltungsbedürfnis,

das sich in einer kreativen Produktivität äußert, bei der organische Funkti-

onsprinzipien abstrahiert und reproduziert werden. In den Objekten wird

einem intuitivem Wissen über Schemata oder Muster eine neue, konkrete

Existenzform gegeben. Diese Projektion des Unbewussten besitzt aber keine

pathologische, sondern eine idealeWurzel. Kapps Überlegungen erinnern ein

wenig an Platons Konzept der Seele, als Zugang zu den Ideen. Wenn sich bei

Kapp von so etwas wie Urbildern sprechen ließe, dann nur im Sinne eines

idealen Prinzips, das demMenschen selbst innewohnt. Die technischen Gerä-

te, die Artefakte, sämtliche Kulturgegenstände sind Projektionen des Idealen

die unsereWelt konstituieren.

Fassen wir diese Überlegungen noch einmal zusammen; als der Mensch

mit seiner Hand einen Stein technisch einsetzte, entstand damit das erste

›künstliche‹ Hammerwerkzeug, welches den ›natürlichen‹ Fausthammer,

also Hand und Arm, verstärkte. Die Hand, als präformiertes und ›natürli-

ches‹ Werkzeug, diente zur Werkzeugproduktion und verhalf den Menschen

dazu, ihre Bedürfnisse zu erfüllen. Diese ersten Grundformen verdanken

sich aber nicht nur der Handgeschicklichkeit und dem angeborenen Ge-

staltungsbedürfnis, sondern auch einer unbewussten Kenntnis organischer

Funktionsprinzipien.55

Für Kapp ist die Hand das ursprünglichste Werkzeug, »das Werkzeug der

Werkzeuge«, dem der Mensch die Entwicklung seiner Bewusstwerdung ver-

dankt.56 AlsExtremitätdesKörpers, ist siedasOrgan,das sichandieWelt rich-

54 Ebd. S. 156f.

55 Ebd. S. 227.

56 Ebd. S. 51. Vgl. ebd. S. 64, 76, Auch Alfred Espinas stellt den Bezug zu Aristoteles her.

Siehe Espinas, Alfred: Les origines de la technologie: étude sociologique, Paris: Ger-

mer Baillière 1897, S. 84f., »L’idée est empruntée aux organes de l’homme; c’est lamain

qui est le modèle de la plupart des instruments, l’instrument par excellence. Peu im-

porte que l’instrument soit composé de plusieurs articulations; à l’origine en effet le

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 Technik als Problem des Ausdrucks

tet und diese erfassen kann; in diesem Sinne operiert sie als eine Art »auswen-

diges Gehirn«.57 Die reziproke Beziehung zwischen Hirn und Hand verwirk-

licht Ideen, welche rückblickend, so Kapp, die kulturelle Entwicklung als eine

Hand- und Geistesgeschichte belegen. Im Unterschied zu den spezialisierten

Organen, ist die Hand vielfältig begabt und in der Lage, Wahrnehmung und

Tätigkeit zu verbinden.58

Nicht nur die frühen Artefakte weisen Ähnlichkeiten zum menschlichen

Körper auf, es finden sich auch unzählige Maschinen, dessen Funktionen auf

organische Wirkprinzipien beruhen. Ein organisches Gelenk unterscheidet

sich in seiner Mechanik nicht von Scharnieren und anderen Gelenken aus

Eisen.Darum kann heute ein Hüftgelenk auch tatsächlich durch ein künstlich

hergestelltes Gelenk ersetzt werden.Was Kapp nun hervorhebt, ist die Tatsa-

che, dass diese Technizität häufig erst mit dem konkreten Ding und dessen

Gebrauch erkannt wird. So brachte erst der direkte Vergleich der Statik des

Brückenbaus mit der Statik des Knochens ein Verständnis der schwammarti-

gen Knochensubstanz. Die Erfindungen der optischen Linse, des Monochord

oder des Klaviers verdanken sich der, vom Unbewussten geleiteten, kreativen

Produktion. Erst anhand dieser Objekte und ihres Gebrauchs, konnte dieWis-

senschaft die Funktionen bestimmter Sinnestätigkeiten wirklich verstehen.

Mit Verweis auf Helmholtz’ Schrift Die Lehre von den Tonempfindungen,

spricht Kapp davon, wie ein Musikinstrument »zugleich ›Instrument‹ im

höchsten Sinne, nämlich eines derWerkzeuge zur Entbindung der Einsicht in

den organischen Untergrund der Geistesoperationen« wurde.59 DieMechanik

des Flügels brachtedieErkenntnis,dass »etliche tausendFasernoderStäbchen

von ungleicher Länge und Spannung« im Innenohr, »eine Art regelmässig ab-

gestufter Besaitung« darstellen, und dass diese »3000 auf verschiedene Töne

nom de machine ne lui est pas appliqué pour cela.« Vgl. Canguilhem: Die Erkenntnis

des Lebens, S. 224, Canguilhem verweist auf die Tatsache, dass Alfred Espinas seine

Projektionstheorie von Kapp übernommen hat.

57 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 142.

58 Was die Welterkundung betrifft, scheint die intelligente Riesenkrake eine besondere

Fähigkeit zu besitzen. Die Tentakel können nicht nur tasten, sondern auch schmecken,

und die einzelnen Saugknöpfe können sich individuell bewegen. Alle der acht Tentakel

besitzen ein eigenes Gehirn, das wiederum an ein zentrales Gehirn gebunden ist. Vgl.

Science ORF, »Wie Oktopusse mit Tentakeln schmecken«, https://science.orf.at/storie

s/3202649/ vom 30.10.2020.

59 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 87.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/
https://science.orf.at/stories/3202649/


V. Phylogenese (Kapp) 173

abgestimmten« Stäbchenmit den akustischenNerven aufmechanischeWeise

verknüpft sind.60

Ernst Kapps Vorgehen ist auch ein Versuch den Dualismus von Mecha-

nismus und Vitalismus zu unterlaufen, ein Punkt den auch George Canguil-

hem anmerkt. Wie Kapp, sieht Canguilhem in den ethnographischen Arbei-

ten eine fruchtbareGrundlage für eine Philosophie der Technik, und zwarweil

dort erstmalig auf den Zusammenhang zwischen Werkzeugproduktion und

organischer Funktion eingegangen wird. Canguilhem weist allerdings auch

auf die Grenzen der organ-technologischen Analogien hin.61 Im Falle des Feu-

ers beispielsweise, sei eine solcheOrganprojektionnicht nachzuvollziehen.Da

Kapp aber die Technizität auch auf höherer Abstraktionsebenemit demOrga-

nischen verschränkt, ist es,wieChristianeVoss sehr zutreffendbemerkt, »eine

Frage der Phantasie, welche (kultur-)technischen Phänomene sich auf welche

Organe zurückprojizieren lassen«.62

Kapps These betrifft ohnehin mehr als nur den Moment der ersten Pro-

jektion als reproduktive Abbildung unserer biologischen Funktionen. Es ist

wichtig den Tiefgang und die Komplexität dieses Vorgangs zu verstehen,

der auch den Moment der Rückspiegelung einschließt, mit dem sich unser

geistiger Fortschritt ermöglicht.

»So sehen wir uns unaufhaltsam immer weiter auf dem einmal betretenden

Pfade der aktuellen Empirie vorangedrängt zu dem unabweisbaren Schlusse

ab interiori, dass alles vom Menschen Ausgehende die sich zerstreuende

Menschennatur ist, welche dadurch zum wahren Bewusstsein kommt, dass

die als System der menschlichen Bedürfnisse ausgestellte Zerstreuung, ab

exteriori eingesammelt, im leiblichen Wesen den einigenden Ausgangs-

punkt wiederfindet!«63

Mit dem Modell der Organprojektion versucht Kapp zu erklären, wie sich In-

tuition und Welt in der kreativen Praxis verschränken und eine gemeinsame

Entwicklung durchmachen.

Aber selbst Kappmuss sich eingestehen, dass in derwechselseitigenÜber-

tragung der Begriffe die Gefahr liegt, Zerrbilder zu produzieren. An dieser

60 Ebd. S. 88.

61 Canguilhem: Die Erkenntnis des Lebens, S. 224.

62 Voss: »Projektion und Proportionierung als Operation anthropomedialer Verschrän-

kung bei Ernst Kapp«, S. 70.

63 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 119, Herv. i. Org.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 Technik als Problem des Ausdrucks

Stelle scheint ein Verweis auf Foucault hilfreich, der in Ordnung der Dinge vier

Arten von Ähnlichkeiten unterscheidet. Die erste Ähnlichkeit ist die conveni-

entia, sie ist eine Verwandtschaft, die aus der Nähe oder Nachbarschaft der

Dinge hervorgeht.64 Die zweite Form der Ähnlichkeit ist die aemulation, sie ist

ortsungebunden und geht aus einer existentiellen Faltung hervor, die uns als

Verdoppelung erscheint. Die Beziehung betrifft vor allem die Gleichheit der

Gestalt, wobei gegenseitige Reflektionen und Spiegelungen eine relationale

Wirkung besitzen.65 Als dritte Form der Ähnlichkeit nennt Foucault die Analo-

gie.66Wir haben schon gehört, dass in einem solchen Fall die Dinge nach ihren

inneren Verhältnissen verglichen werden. Es wird sich zeigen, dass Kapp

sowohl äußere Ähnlichkeiten als auch Analogien heranzieht, um sein Modell

derOrganprojektion zu untermauern.Der Vollständigkeit halber sei hier noch

die vierte Form der Ähnlichkeit genannt, die Sympathie. Dabei handelt es sich

um eine Bewegung der Dinge aufeinander zu, wobei eine transformierende

oder transduktive Kraft frei wird.67

Mechanismen

Da Kapp sein Modell der Organprojektion im Sinne einer kulturhistorisch

begründeten Erkenntnislehre etablieren will, nimmt er neben den einfachen

Werkzeugen das gesamte System der Mechanismen und Maschinen in den

Blick. Anhand von Beispielen illustriert er nicht nur die Formähnlichkeit

zwischen Werkzeug und Organ, sondern zieht auch den Vergleich zwischen

organischer Operationalität und Mechanik technischer Objekte. Dafür stützt

er sich auf eineMaschinentheorie, in der einfacheMechanismen als Elemente

komplexerMaschinen erklärtwerden.EinewichtigeQuelle, um seineThese zu

untermauern, ist Franz ReuleauxsTheoretische Kinematik.68 Bewegungsabläufe

64 Foucault: Die Ordnung der Dinge, S. 47f.

65 Ebd. S. 48f.

66 Ebd. S. 50f.

67 Ebd. S. 53f., Die Sympathie scheint dem Konzept der Wahlverwandtschaften in der

Chemie zu ähneln.

68 Reuleaux, Franz: Theoretische Kinematik Grundzüge einer Theorie des Maschinenwe-

sens, Braunschweig: Vieweg 1875. Kapp zitiert Reuleaux sehr ausführlich, um sein eige-

nes Argument darzustellen. Vgl. Nordmann, Alfred: »Alles rollt. Kapp liest Reuleaux.

Schmerzmaschinen«, in:Maye/Scholz (Hg.), Ernst Kapp unddie Anthropologie derMe-

dien (2019), S. 123–135, hier S. 124, 126f. Nach Nordmannmissversteht Kapp Reuleauxs

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Phylogenese (Kapp) 175

und Energieübertragungen sind die Kernaspekte für die Unterscheidung von

natürlicher und mechanischer Existenz. Die Kinematik als Wissenschaft, die

sich den mechanischen Bewegungszusammenhängen widmet, erklärt me-

chanische Bewegung als ›nicht zufälligen Bewegungsablauf‹, der sich ›einer

zweckmäßigen Zusammensetzung von Teilen‹ verdankt.69

Ein kinematisches Getriebe beispielsweise, ist eine komplexe Konstrukti-

on, in der sich mehrere Teile funktional zueinander verhalten. Dabei ist das

kleinste mechanische Element, selbst schon ein Gefüge von zwei aufeinan-

der abgestimmtenTeilen.Bei diesenGefügen oder Paarungen,wird häufig ein

Element von einem anderem Element umschlungen, so wie es beispielsweise

bei der SchraubeundderMutter der Fall ist. Formtheoretisch bedeutet das, für

diese einfacheMechanik benötigen wir zwei Mannigfaltigkeiten unterschied-

licher Klasse. Denn die Mutter ist ein Torus, die sich mit der Schraube, also

einer Sphäre verbindet.

Anhand eines anderen Beispiels möchte ich die Bedeutung der Topologie,

für die Erfassung technischer Gesichtspunkte nochmals verdeutlichen. Die

Stecknadel, die Nähnadel und die Sicherheitsnadel gehören zu der Gattung

der Nadeln; topologisch betrachtet sind sie aber Mannigfaltigkeiten, die zwei

unterschiedlichen Klassen angehören. Die Stecknadel ist eine Sphäre und die

Nähnadel ist ein Torus; die Sicherheitsnadel ist eine Sphäre oder ein Torus,

abhängig davon, ob sie geöffnet oder geschlossen ist. Das Interessante an die-

sem Beispiel ist, dass es zeigt, wie das Konzept der Mannigfaltigkeit auf die

Fähigkeiten der Objekte verweist. Die Stecknadel kann etwas durchstechen

und dabei Dinge zusammenhalten und an sich binden. Die Nähnadel kann

auch ein Loch punktieren, dabei aber zusätzlich mit ihrem Öhr einen Faden

umfassen. Darum können wir mit ihr Fäden durch Stoff ziehen und etwas

zusammennähen. Die Sicherheitsnadel ist eine Kombination dieser operatio-

nalen Fähigkeiten, und das verdankt sie ihrer topologischen Verwandlungs-

fähigkeit. Wir sehen also, es macht einen Unterschied, ob wir Gegenstände

anhand ihrerMaterie undGestalt, also alsmetallisch, spitz, dünn, gerade oder

gebogen beschreiben oder ob wir sie als Mannigfaltigkeiten beurteilen.

ontologischenMaschinenbegriff und vereinnahmt ihn für seine anthropologische und

organologische Techniktheorie.

69 Canguilhem: Die Erkenntnis des Lebens, S. 210, Mechanismus ist kein zufälliger oder

beliebiger Bewegungszusammenhang. S. 186, Verweis auf Reuleaux. EinMechanismus

regelt Bewegung, er ist aber kein Motor.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176 Technik als Problem des Ausdrucks

Die Stecknadel ist eine Sphäre. Die Nähnadel ist ein Torus. Die geöffnete Sicherheits-

nadel ist eine Sphäre. Die geschlossene Sicherheitsnadel ist ein Torus.

Das Gefüge von Torus und Sphäre, kann eine besondere Operationalität

annehmen, nämlich die einer kinematischen Einheit, die als Gelenk fungiert.

Mehrere dieser beweglichen Paare können dann mit festen Elementen zu ei-

ner kinematischen Kette zusammengeschlossen werden. Dabei ermöglichen

es die beweglichenGelenkeundgradenGlieder, kinetischeEnergie zuübertra-

gen. In bestimmter Anordnung kann eine solche Kette als Getriebe operieren

und für viele Formenmechanischer Arbeit eingesetzt werden.70

Mit einem Verweis auf Reuleauxs Kinematik, erklärt George Canguilhem

einenMechanismus als Anordnung fester Teile, die ein bestimmtes Verhältnis

von Kraft und Bewegung aufrechterhalten.

»Ein Mechanismus ist eine Konfiguration fester Körper in Bewegung, die so

beschaffen ist, dass die Bewegung die Konfiguration nicht zerstört. Der Me-

chanismus ist also eine Zusammensetzung beweglicher Teile, deren Bewe-

gungendie gleichenVerhältnisse zwischendenTeilenperiodischwiederher-

stellen.«71

Soll eine kinematische Kette funktionieren, dann muss die Bewegungskraft

weitergeleitet werden und darf nicht zerstörerisch auf die Elemente und die

Verbindungen wirken. Die mechanischen Gefüge, die in der Lage sind, natür-

70 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 162f. Vgl. Reuleaux: Theoretische

Kinematik, S. 53.

71 Canguilhem: Die Erkenntnis des Lebens, S. 185.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Phylogenese (Kapp) 177

licheKraft aufzunehmenunddiese inBewegungumzusetzen,bezeichnetReu-

leaux als Maschine.

»Eine Maschine ist eine Verbindung widerstandsfähiger Körper, welche so

eingerichtet ist, dass mittels ihrer mechanische Naturkräfte genöthigt wer-

den können, unter bestimmten Bewegungen zu wirken.«72

Die Abstraktion des mechanischen Prinzips, insbesondere das der Übertra-

gung und Speicherung von Muskelkraft, beförderte neue Variationen von

Werkzeugen. Dass vitale Kraft in Form von Spannung in ein Objekt geladen

werden kann, war eine bedeutende technische Entdeckung. So wird die Bo-

genseite vom Schützen gespannt, um den Pfeil schneller und kontrollierter in

Bewegung zu versetzen, als es mit einem Wurf mit der Hand möglich wäre.

Auch die Taschenuhr und das Gewehrgeschoss enthalten Mechanismen zur

Speicherung, der vomMenschen eingebrachten Energie.73

Dieser Mechanismus ermöglichte die komplexeren Formenmechanischer

Gefüge, wie Automaten und Maschinen. In beiden Fällen handelt es sich um

technische Geräte, die Energie als potentielle Energie speichern können, um

diese dann in kinetische Energie umzuwandeln. Wo sich bei einem solchen

technischen Objekt das autonome Zentrum befindet, ist von der Bindung an

die ursprüngliche Energiequelle abhängig. Ein Beispiel wäre da der Fall des

Automaten, bei dem ein vorbestimmter Ablauf ausgelöst werden kann. Die

Aktivität des Automaten bedeutet aber nicht, dass dieser die Bewegungsener-

gie selbst erzeugen könnte, die Energie wird nur auf einen Speichermechanis-

mus, wie beispielsweise eine Feder übertragen. Der tatsächliche Antrieb der

automatischen Bewegung verdankt sich dermechanisch vermitteltenMuskel-

kraft.74 Es verwundert nicht, dass die Autonomie des Energieumsatzes, eines

der stärksten vitalistischen Argumente gegen die Gleichsetzung von Organis-

mus undMaschine liefert.

Aber auch die Bewegungen des Organismus beruhen zu großen Teilen auf

Automatismen, wie beispielsweise den Reizreaktionen in den Muskeln. Nun

72 Reuleaux: Theoretische Kinematik, S. 38.

73 Vgl. Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 167.

74 Canguilhem: Die Erkenntnis des Lebens, S. 188, Verweis auf Marx in FN 4. Vgl. Marx,

Karl: Das Kapital, [1867], MEW, Bd. 23, Berlin: Dietz 1979, S. 394, Beim Werkzeug wird

die Energie vom Menschen zugeführt, damit ist es an eine natürliche Energiequelle

angeschlossen.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 Technik als Problem des Ausdrucks

ist Kapp aber auch ein Vitalist, und er ist davon überzeugt, dass das mecha-

nische, kinematische Modell die Vorgänge der Energiespeicherung und Ver-

stoffwechslung nur zum Teil erklären kann.

»Aufgrund des Unterschiedes zwischen den äußeren, sensiblen Naturkräf-

ten als Bewegungsspendern und den inneren, in den Maschinenteilen la-

tenten Naturkräften als Widerstandsleistern sowie aufgrund des zur Her-

stellung einer bezweckten Bewegung veranstalteten Zusammenwirkens der

sensiblen und der latenten Kräfte baut sich der Begriff der Maschine auf.«75

Kapp unterscheidet zwischen der Kinematik als mechanische Bewegung und

der Kinese als »spontane Bewegung« und »organisches Sichselbstbewegen«.76

Wesentlich sind dabei die Proportionen der Elemente zueinander; die inneren

und äußeren Verhältnisse bilden ein Dispositiv, das die Speicherung und

Übertragung von Energie ermöglicht oder verhindert. Dies ist ein wichti-

ger Punkt, denn die Koppelung zwischen Energiequelle und Mechanismus

bestimmt den Freiheitsgrad einer Existenzweise. Kapp integriert hier das

idealistische Konzept der Sensibilität und unterscheidet es von der Inertia,

der passiven Widerständigkeit unbelebter Natur. Mit Reuleaux integriert

Kapp Werkzeuge und Mechanik in eine allgemeine Maschinentheorie, in der

der Mensch Antrieb und technisches Element derWeltentwicklung darstellt.

Mit der Bewegungslehre als Maschinenlehre hat Kapp den Menschen an

das technische Sein gebunden, ohne in ein mechanistisches Weltbild zurück-

zufallen. Er unterstreicht die erkenntnistheoretischen Grenzen der Mechanik

und der mathematischen Logik; Zahlen können das Besondere des Organis-

mus, als Verschränkung von »Materie undGeist« oder »Leib und Leben«, nicht

erfassen.77DerMensch ist ein geistsinnliches Lebewesen, in ihmbegegnenwir

auch einer nichtmessbarenDimension.78 Dass dieNatur etwasGeheimnisvol-

75 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 161.

76 Ebd. S. 189.

77 Ebd. S. 207.

78 Vgl. Voss: »Projektion und Proportionierung als Operation anthropomedialer Ver-

schränkung bei Ernst Kapp«, S. 67f., »Das Leben selbst ist geometrisch geordnet und

ausdrückbar und versetzt die Dinge und Lebewesen zueinander in proportionierte Be-

ziehungen. Als geistig-sinnliches Lebewesen haben Menschen nach Kapp allerdings

mit Kunstwerken gemeinsam, dunkel und geheimnisvoll zu sein. Diese inkommen-

surable Dimension stehe in einem gewissen Kontrast zumindest zur mechanischen

Technik, da die Gegenstände der Mechanik sehr wohl in genauen Zähl- und Messope-

rationen transparent zu machen seien.«

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Phylogenese (Kapp) 179

les undUnbegreiflichesbirgt, soKapp, lässt sichnicht abstreiten,und so ist der

Mystik »nicht zu entfliehen« noch ist sie »auszurotten«.79

Sicherlich sindwir in der Lage, technische Gegenstände physikalisch, che-

misch oder mathematisch zu erklären. Mein Rasenmäher lässt sich sehr gut

anhand physikalischer Gesetze und automatischer Abläufe beschreiben, und

bis zu einem gewissen Grad trifft das auch auf Lebewesen zu. Man kann den

Blutdruck, die Blutwerte oder sogar die Gehirnwellen messen, und viele De-

tails lassen sich visuell genaustens darstellen. Dennoch, und da würde ichmit

Kapp übereinstimmen, entziehen sich die Körper von Lebewesen, auch schon

aufgrund ihrer stetigen Veränderung, einer rein mechanistischen Erklärung.

Um nun eine erkenntnistheoretische Brücke zwischen Mechanismus und Vi-

talismus zu schlagen, zieht Kapp ein übergreifendes Prinzip heran. Adolf Zei-

singsGoldenerSchnitt dientKapp alsmorphologischesModell, in demarithme-

tische und geometrische Regeln zusammenkommen.Hier sieht Kapp die par-

tikuläre Freiheit des Individuums in einer logischen Totalität aufgehoben.80

Etwas anders formuliert heißt das, es gibt einen universalen Bereich als ein

Schema, in dem auch individuelle Entfaltungmöglich ist.

FürKappbirgt derGoldeneSchnitt dieRegel der Proportionen als Idealwert,

und er geht davon aus, dass wir alle in der Annäherung an diesen Idealwert

existieren. Es bilden sich zwar vielfältige individuelle Formen, die aber nie-

mals gänzlich aus dem proportionalen Ideal herausfallen. Der Goldene Schnitt

steht also für das Schema eines Grundverhältnisses und lässt sich als generi-

scheGrenze begreifen.81Wird dem Idealverhältnis nicht ausreichend entspro-

chen, ist ein existentieller Schwellenwert überschritten. Im Falle einer tech-

nischen Erfindung heißt das, das Werkzeug kann nicht gehandhabt werden,

oder es wird nicht als solches erkannt.Wir erinnern uns an denMaulwurf, der

notwendig eine gewisse Menge an Eigenschaften aufweisen muss, damit wir

ihn zuderGruppe derMaulwürfe zählen.Ähnlich verhält es sich bei denWerk-

zeugen,wird eine Axt in ihren Verhältnissen immer weiter verändert, erreicht

man irgendwann einen Punkt, an dem die Axt aufhört, eine Axt zu sein. Kapp

äußert sichnicht darüber, inwiefernMaterialität undFunktionalität inAbhän-

gigkeit miteinander stehen. Eine proportional korrekte, aus Papier gefertigte

79 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 207.

80 Vgl. ebd. S. 214f. Vgl. Voss: »Projektion und Proportionierung«, S. 69, Verweis auf Can-

guilhem. Voss erkennt an, dass Kapp versucht, den Dualismus von Mechanismus und

Vitalismus zu überwinden.

81 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 216f.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 Technik als Problem des Ausdrucks

Axt,wäre immer noch eineAxt,was ihr Vermögenbetrifft, ähnelt siewohl eher

einemOrigami Kranich.

Kapp wendet das proportionale Schema des menschlichen Körpers aber

nicht nur in Bezug auf Handwerkszeug an. Der Goldene Schnitt dient Kapp

als Erkenntnismodell, da er die Proportion als universale Gesetzmäßigkeit

anzeigt. Überall, in Lebewesen, Werkzeugen oder Kunstwerken, findet sich

ein »gemeinschaftliches Gesetz als Prinzip des Ebenmaßes« als ein universel-

les Schema.82 Wenn Kapp dem Goldenen Schnitt als Prinzip eine Universalität

zuspricht, läuft das parallel mit einer anthropologischen Zuspitzung, die

sich einer Analogie verdankt. Bei der Analogie, so Foucault, werden nicht

die offensichtlichen, morphologischen Ähnlichkeiten herangezogen. Es geht

um die Gleichsetzung von Verhältnissen, wobei, und das ist das eigentlich

Interessante, eine umkehrbare Beziehung entsteht. Wenn wir also sagen, die

Kameralinse funktioniert wie ein Auge, dann gilt dies selbstverständlich auch

für den umgekehrten Fall, also das Auge funktioniert wie eine Kameralinse.

Nun gibt es in einer Analogiebeziehung aber immer einen privilegierten

Bezugspunkt, der den Raum der wechselseitigen Beziehung besetzt hält.

»DieseReversibilität gibt, ebensowiedieseMehrwertigkeit, derAnalogie ein

universales Anwendungsfeld. Durch sie können sich alle Gestalten der Welt

einander annähern. In jenem Raummit in jede Richtung laufenden Furchen

existiert jedoch ein privilegierter Punkt. Er istmit Analogien übersättigt, von

denen jede darin einen ihrer Stützpunkte finden kann, und die Verhältnisse

kehren sich bei seinem Durchlaufen um, ohne etwas zu verändern. Dieser

Punkt ist der Mensch.«83

Schon aus diesem Grunde, stellt die Setzung des Goldenen Schnitts, als abso-

lutes, erkenntnistheoretisches Schema, eine Schwäche in Kapps Theorie dar.

Christiane Voss hat noch einen weiteren Einwand, sie hält es für fraglich, ob

diese »umfassende und spekulative Ermächtigung des Goldenen Schnitts zu ei-

nem alles erklärenden Prinzip« schlussendlich »zu viel erklärt und damit un-

informativ wird«.84 Positiv anzumerken ist allerdings, dass Kapp sich gegen

einenmorphologischenDogmatismus richtet und für einenBildungsfreiraum

82 Ebd. S. 219. Vgl. Voss: »Projektion und Proportionierung«, S. 68f.

83 Foucault: Die Ordnung der Dinge, S. 51.

84 Voss: »Projektion und Proportionierung«, S. 69, Herv. i. Org. Vgl. Kittler: »Ernst Kapps

Technikphilosophie«, S. 154, Kittler kritisiert, dass Kapp »seine Technikphilosophie […]

zur Allgemeinaussage aufspreizt«.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Phylogenese (Kapp) 181

in Leben und Kunst argumentiert. Denn auch wenn sich mit dem Proportio-

nalgesetzt der organischen Formen ein generischerRaumbestimmt, ist dabei,

ähnlich wie bei Schellings Sphäre, ein Grad an Freiheit miteingeschlossen.

»Das Gesetz wird also überall nur als der ideale Urtypus oder normale Maass-

stab anzusehen sein, dem sich die realen Bildungen bald mehr, bald minder

nähern, und als die vollkommensten Realisationen im Gebiet der Einzeler-

scheinungen werden keineswegs diejenigen gelten dürfen, die es in seiner

vollen Strenge und Starrheit verwirklichen, sondern welche daneben eben-

so wie der menschliche Körper die volle Kraft des inneren Lebens und der

Selbstbestimmung besitzen, durch die es scheinbar aufgehoben, in der That

aber nur in Fluss und Bewegung gesetzt und auf höhere und freiere Weise

zur Anschauung gebracht wird.«85

Das Normverhältnis bietet Spielräume und erlaubt wertvolle Variationen un-

terschiedlicher Art. Mit diesen Überlegungen wird das Individuum, welches

vom Proportionsideal abweicht, in seiner Individualität wieder aufgewertet.

Speicherung

Zwischen Ernst Cassirers Philosophie der symbolischen Formen und Kapps

Philosophie der Technik lassen sich gewisse Entsprechungen finden; beide

entwickeln eine Form der anthropologisch geprägten Erkenntnistheorie.

Cassirer erklärt, dass schon die erste Bestimmung der planetarischen Bewe-

gungsmuster zu der Annahme einer kosmologischen Ordnung führte, womit

auch eine bestimmte Form der Erkenntnis hervorgebracht wurde. Die Vereh-

rung der Gestirne, ließ die Menschen auf eine universelle objektive Ordnung

schließen, was die Welt als kosmologische Wirklichkeit hervorbrachte. Das

geheimnisvolle dieser sich präsentierenden Ordnung, wurde zunächst auf

einenmythischen Ursprung zurückgeführt. Ähnlich wie Kapp,merkt Cassirer

an, dass die Menschen ihre hergestellten Werke zunächst nicht als eigene

85 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 215, Kapp zitiert Zeisig: »Ja sie [die

einzelne Erscheinung] vermag den Schein der Vollkommenheit nur dadurch zu errei-

chen, dass sie sich in gewissemGrade vomGesetz des Ganzen losreisst und ihrer Parti-

cularität und Abhängigkeit das Gepräge einer eigenthümlichen Totalität und Freiheit

aufdrückt. […] Die Forderung und die Zulassung jenes freien Spielraums für das Hand-

werk und für das Kunsthandwerk sind demnach gerechtfertigt.«

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182 Technik als Problem des Ausdrucks

Leistung begriffen, sondern als »Gaben und Geschenke von oben« erklärten.86

Allerdings besteht sowohl für Cassirer als auch für Kapp kein Zweifel daran,

dass sich die Kulturgegenstände der schöpferischen Fähigkeit des Menschen

verdanken.

Es istKappsThese,dasswirErkenntnisse über dieWelt erlangen,undzwar

vermittelt durch dieDinge undObjekte, diewir selbst erfindenundherstellen.

Das Besondere ist, dass die Artefakte Erkenntnisstrukturen konkretisieren

und intuitivesWissen über ihre Erzeuger bewahren. Zurückgeworfen auf den

Produzenten, wirken diese Erkenntnisse indirekt als Zugang zur Welt, denn

für Kapp ist Selbsterkenntnis, die einzig wahre Form der Naturerkenntnis.

Interessant in diesem Kontext, ist Cassirers Verweis auf Giambattista Vico.

»Die Natur ist dasWerk Gottes, und sie ist demgemäß nur für den göttlichen

Verstand, der sie hervorgebracht hat, völlig durchsichtig. Was der Mensch

wahrhaft begreifen kann, das ist nicht die Wesenheit der Dinge, die für ihn

niemals vollständig erschöpfbar ist, sondern die Struktur und Eigenart sei-

ner eigenen Werke.«87

Demnach verstehen wir das Wesentliche einer Existenzform erst dann, wenn

wirdiese selbst hervorgebracht haben.DasdialektischeFortschreiten,das sich

im Prozess der Organprojektion darstellt, verdankt sich also unserer Fähig-

keit, eine noch unkonkrete Idee im Ausdruck zu verdinglichen und zu bewah-

ren. Innerhalb dieses Ausdrucksmodells gibt es eine Triade von Entäußerung,

Speicherung und Spurenlese.Die technischenObjekte überdauernGeneratio-

nen, werden verändert oder neu interpretiert, können aber auch gänzlich ver-

loren gehen. Nehmen wir das Beispiel des Videorekorders oder sogar das des

DVD-Spielers. Mit den Entwurfsplänen, aber vor allem auch mit der Herstel-

lung der Geräte, wurde die Information ihrer Funktionsweise bewahrt. Da die

meisten Filme heute über online Streamingdienste angeschaut werden, wird

diese Technik und ihr Funktionsprinzip mehr und mehr in Vergessenheit ge-

raten.Was uns bleibt, ist die Menge der Geräte als kultureller Speicher.

86 Cassirer, Ernst: Zur Logik der Kulturwissenschaften, [1942], Hamburg:Meiner 2011, S. 4.

87 Ebd. S. 11, Cassirer zitiert Giambattista Vico, um zu verdeutlichen, dass der Gehalt des

Geistes sich erst in seiner Entäußerung erschließt. Vgl. Cassirer, Ernst: Philosophie der

symbolischen Formen, Erster Teil, Die Sprache, [1923], Hamburg: Meiner 2010, S. 16.

Vgl. Maye/Scholz: »Einleitung«, S. XVI, Die unbewusste Nachahmung der Natur und

deren nachträgliche Bewusstmachung ist zugleich Naturerkenntnis.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Phylogenese (Kapp) 183

Bei diesen Speicherungsvorgängen lässt sich nochmal zwischen beabsich-

tigt bewahrtemWissen und unbewusst hinterlassenen Spuren unterscheiden.

Es gibt unterschiedliche Formen vonChroniken und Archiven als Instrumente

der Speicherung und Erinnerung. Aber auch die Geräte und Maschinen ge-

ben selbst schon Aufschluss, über Ideen, Bedürfnisse und Lebensweisen. Die

eine Form der Speicherung verdankt sich dem Wunsch über die individuelle

Daseinsspanne hinauszureichen und das gegenwärtige Wissen für die kom-

menden Generationen zu bewahren. Die andere Art der Speicherung dage-

gen, ist nicht intentional undwird leicht übersehen.Die großeMengeElektro-

schrott, die unsere Generation produziert, ist eine andere Art des kulturellen

Speichers, als es die antiken Schriften sind, und zwar nicht aus dem Grund,

weil der Elektroschrott ein ökologisches Problem darstellt, was sicherlich der

Fall ist, sondern weil die Sprache, insbesondere die Schriftsprache, ein inten-

tionalesWerkzeug der Speicherung darstellt.

Kapp hält die Lautsprache,wie die technischenErfindungen auch, für eine

intuitive Schöpfung,wobei im Fall der Sprache die »Klanggebärde«, als einge-

borene,organischeFunktion,einVerweis ist,aufdie »realeExistenz«derSpra-

che als ein »Naturwesen«.88 Kapp versucht die Funktion vonLaut- undSchrift-

sprache an ein höheres geistiges Prinzip zu koppeln, und so seineTheorie der

Organprojektion zu erweitern. Er bestimmt Sprache nicht als physikalisches

Werkzeug, sondern als eines, das wie die Hand auch, eine Selbstbezogenheit

besitzt. Die Sprache ist ein »vergeistigtes Werkzeug«, eine Selbstvermittlung

und ein Beispiel der »Selbstproduktion des Menschen«.89 Sie ist ein Instru-

ment, das Inhalt und Form im Ausdruck zusammenhält und die eigene Wei-

terentwicklung vorantreibt. Die Schrift wiederum, ist eine technische Zuspit-

zung der Sprache. Deshalb ist für Kapp die Sprache auch ein besonderer Fall,

denn in ihr vereint sich Geist, Kunst und Technik.

Der Ausdruck der Sprache erlaubt nicht nur Erkenntnis über die körperli-

che Funktionalität, sondern ist Projektion des geistigen Wirkens. Kapp führt

diesen Gedanken nicht weiter aus, dafür finden sich Überlegungen zu diesem

Aspekt bei Cassirer. In seinen Augen ist es das Wort, mit dem die Einheit des

Idealen und Realen in Erscheinung tritt. Mit der Sprache, und ihren Zeichen

und Symbolen, kann das »Flüchtige und Wandelbare« festgehalten werden,

88 Kapp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, S. 249.

89 Ebd. S. 248.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 Technik als Problem des Ausdrucks

wobei sich auchWerte und Ideen speichern lassen.90 Dieser Aspekt macht die

Sprache unter anderem auch zu einemWerkzeug der Macht.

Die Erkenntnisprozesse in Form kultureller Tätigkeit sind für den Men-

schen aber nicht nur eine Option, sondern sie sind ein notwendiges Verfahren

der Selbstkonstitution. Dabei verdankt sich die Bewusstwerdung dem freien

Geist, der mit der Zeichensetzung für Richtung und Gestalt sorgt.

»Und so ist es überall die Freiheit des geistigen Tuns, durch die sich das Cha-

os der sinnlichen Eindrücke erst lichtet und durch die es für uns erst feste

Gestalt anzunehmenbeginnt. Nur indemwir dem fließenden Eindruck, in ir-

gendeiner Richtung der Zeichengebung, bildend gegenübertreten, gewinnt

er für uns Form und Dauer.«91

Die Übertragung von Sinneseindrücken und Erfahrungen in eine Bild-

und Zeichensprache, dient neben der Erkenntnisproduktion also auch dem

Wunsch nach Bestätigung. Die Sprache bildet dabei eine Brücke zwischen

unterschiedlichen Formen der Selbstversicherung und der Wissensproduk-

tion. Bestimmte Probleme, beispielsweise in der Algebra, Geometrie oder

Mechanik, wurden erst in demMoment richtig erfasst und beherrscht, als sie

allgemeingültig in Formeln und Funktionen ausgedrückt werden konnten.92

Die Symbole der Darstellung dienen der Verknüpfung von Physik, Raum,Zeit,

Masse oder Kraft, und sie wurden als erkenntnistheoretische Ordnungspara-

meter entworfen, »um die Welt der sinnlichen Erfahrung zu beherrschen«.93

Cassirer unterstreicht, dass die Ausdrucksdimension bei der Zeichengebung

in ihrer Wirkungsmacht nicht zu unterschätzen sei. »Denn das Zeichen ist

keine bloß zufällige Hülle des Gedankens, sondern sein notwendiges und

wesentliches Organ.«94 Damit sind die Zeichen im Gebrauch selbst immer

schon eine schöpferische Äußerung; sie sind keine Wiederholung als Abbild,

sondern weisen über sich selbst hinaus.95

»In jedem sprachlichen ›Zeichen‹, in jedemmythischen oder künstlerischen

›Bild‹ erscheint ein geistiger Gehalt, der an und für sich über alles Sinnliche

90 Cassirer: Zur Logik der Kulturwissenschaften, S. 5.

91 Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen, S. 41.

92 Ebd. S. 44.

93 Ebd. S. 15.

94 Ebd. S. 16.

95 Cassirer: Zur Logik der Kulturwissenschaften, S. 34, »[…] kein künstlerischer Ausdruck

des Ich ist möglich, ohne daß Gegenständliches […] sich vor uns hinstellt.«

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Phylogenese (Kapp) 185

hinausweist, in die Form des Sinnlichen, des Sicht-, Hör- oder Tastbaren um-

gesetzt.«96

Ein Artefakt ist immer mehrdimensional, da es unterschiedliche Entwick-

lungsvektoren inkludiert. Der kulturelle Raum im Sinne einer natürlich-

technischen Welt, enthält Beziehungen zum Allgemeinen, zum Einzelnen,

zur Gegenwart, zur Zukunft und zur Vergangenheit. Für Cassirer gilt, wie für

Kapp im Übrigen auch, dass Werkzeuge nicht allein aus der Gegenwart des

Bedürfnisses heraus erfunden werden. Ein Entwurf, als Idee des Neuen, ist

ein »produktives, nicht ein rezeptives oder imitatives Verhalten« und birgt

Idealität.97

»Der Antrieb entstammt nicht allein dem Drang der Gegenwart, sondern er

gehört der Zukunft an, die, um indieserWeisewirksamzuwerden, in irgend-

einerWeise ›vorweggenommen‹ werdenmuß. Diese ›Vorstellung‹ des Künf-

tigen charakterisiert alles menschliche Handeln. Wir müssen ein noch nicht

Bestehendes im ›Bilde‹ vor uns hinstellen, um sodann von dieser ›Möglich-

keit‹ zur ›Wirklichkeit‹, von der Potenz zum Akt überzugehen.«98

Die Entäußerung in Form kultureller Zeichenproduktion, hat einen syste-

mischen Effekt und ist weltbildend. Es verwundert nicht, dass Cassirer zwei

Aspekte aus Uexkülls Theorien aufgreift. Erstens schließt er sich der gestalt-

theoretischen Überlegung an, dass neben Stoff und Kraft, die Form einen

entscheidenden Bildungsfaktor darstellt. Form und Bauplan indizieren eine

funktionale und systemische Abhängigkeit, die Cassirer nicht auf eine Hier-

archie der Organismen, sondern nur auf die unterschiedlichen Komplexitäten

zurückführt. Zweitens greift Cassirer das zeichentheoretische Modell der

Merk- und Wirkwelt auf und erweitert es. Nach Cassirer besitzt der Mensch

einen Freiheitsvorschub, da er sich seiner Umwelt bewusst ist.99 Dasmensch-

liche Handeln ist »durch eine Art der ›Mittelbarkeit‹ gekennzeichnet« und

unterscheidet sich von automatisierten Handlungsketten des Instinkts.100

Cassirer übernimmt Uexkülls Entwurf speziesspezifischer Umwelten und

96 Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen, S. 40.

97 Cassirer: Zur Logik der Kulturwissenschaften, S. 34.

98 Ebd. S. 28.

99 Vgl. ebd. S. 26f.

100 Ebd. S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 Technik als Problem des Ausdrucks

erweitert ihn, um eine dem Menschen eigene »Bildwelt«.101 Die biologisch

strukturierte Umwelt des Menschen wird von einer symbolisch gestalteten

Lebenswelt überlagert.

ZumAbschlussmöchte ichnochaufdiePhylogenesezusprechenkommen,

ein Konzept, das sich meines Erachtens logisch anschließen lässt. Die Spezi-

es des Menschen besitzt die Fähigkeit sich auf eine Weise zu externalisieren,

die sowohl räumliche als auch zeitliche Grenzen überschreitet. Wir erinnern

uns, Elektroschrott oder Plastikabfälle sind Spuren unserer Lebensweise und

bilden so einen kulturellen Speicher. Es ist kein Geheimnis, dass sich unse-

re Hinterlassenschaften schon über den Globus verbreitet haben und für die

kommenden Generationen eine ökologische Herausforderung darstellen. Bei

Kapp und Cassirer ist die technisierteWelt bzw. das Kultursystem engmit der

Phylogenese des Menschen verwoben. Die, im Zusammenhang mit Lamarck

erörterte, epigenetische Landschaft, erlaubt es uns von mehr Wirkdimensio-

nen auszugehen, als es in einemstrikt linear ausgerichtetenEntwicklungsmo-

dell der Fall ist. Stellt man sich die technische Entwicklungsgeschichte als Ele-

ment der epigenetischen Landschaft vor, erschließt sich noch eine rekursive

Dimension.102

Das Kultursystem bildet einWirknetz, in dem sich Vergangenheit, Gegen-

wart und Zukunft miteinander verschränken. Es ist offensichtlich, dass tech-

nische Objekte einen weitreichenden Einfluss auf unterschiedliche Domänen

unseres Lebens haben.103 Andererseits wissen wir, dass Techniken, Gedanken

oder kulturelle Gesten auch vergehen können, ohne Spuren zu hinterlassen.

Da sich die kulturellen Strukturen aber immer wieder neu vernetzen, erleben

101 Ebd. S. 29. Vgl. Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen, S. 16f., Cassirer scheint

es um eine strukturalistische Erkenntnistheorie zu gehen. Mit einem systematischen

Überblick über die verschiedenen Richtungen des symbolischen Ausdrucks, wäre eine

»allgemeine Charakteristik« möglich. Man besäße dann eine Grammatik der symboli-

schen Funktionen.

102 Vgl. Barnet, Belinda: »Do Technical Artefacts Evolve?«, in: Arthur Bradley/Louis Ar-

mand, Technicity, Prague: Litteraria Pragensia, 2006, S. 167–199. Vgl. Stiegler, Bernard:

Technik undZeit, Der Fehler des Epimetheus, Zürich, Berlin. Diaphanes 2009, S. 71. Vgl.

Leroi-Gourhan, André: Gesture and Speech, CambridgeMA:MIT Press 1993, S. 227–230,

Der Mensch erschafft soziale und kollektive Erinnerung.

103 Cassirer: Zur Logik der Kulturwissenschaften, S. 29, Cassirer ermahnt, dass die wach-

sende Macht der kulturellen Welt immer neu auf ihren tatsächlichen Wert hin über-

prüft werdenmuss. Es ist stets zu klären, ob die technischen Objekte noch eine frucht-

bare Entäußerung darstellen, oder vielmehr eine Entfremdung.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Phylogenese (Kapp) 187

manche Technologien eine Renaissance. Ferner können sich kulturelle Gesten

und Techniken ganz allmählich anreichern und dann die Form einerWelle an-

nehmen, die langsam anwächst, um dann mit großer Kraft über sich selbst

hereinzubrechen.

Wenn wir Kapps Entwurf der Organprojektion, die ja eine reziproke Pro-

zessbeziehung beschreibt, in ihrer historischenRekursivität denken, lässt sich

eine zusätzliche phylogenetische Dimension der Technik erkennen. Das Be-

sondere dabei ist, dass die Speicherkapazität der kulturellen Objekte es er-

laubt, in Wellen und Falten zu wirken. Demnach ist die technologische Ent-

wicklungsgeschichte kein linearer Fortschritt, sondern eine evolutionäre Fal-

tung, bei der ein Element der Vergangenheit ihre Intensität über einen größe-

ren Zeitraum hinweg langsam aufbaut, um dann an einem Punkt in der Zu-

kunft ihre ganze Wirkung zu entfalten. Die Diskussion um das Konzept des

Anthropozäns betrifft genau diese Frage; denn es ist nicht deutlich, ob unse-

re Lebensweise, die erheblichen Einfluss auf die Entwicklung vieler Lebewe-

sen ausübt, auch schondie geologischeZusammensetzungder Erde dauerhaft

verändert hat.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari)

Der Psychoanalytiker und politische Aktivist Félix Guattari (1930–1992) und

der Philosoph Gilles Deleuze (1925–1995) bildeten für geraume Zeit ein schöp-

ferisches Team. Ihrer Kollaboration verdanken sich vier Publikationen, wobei

insbesondere Anti-Ödipus: Kapitalismus und Schizophrenie 1, veröffentlicht im

Jahr 1972, aufgrund der harschen Kritik an der Psychoanalyse für Aufsehen

sorgte.1 Im Jahr 1975 erschien Kafka: für eine kleine Literatur, gefolgt von Tausend

Plateaus: Kapitalismus und Schizophrenie 2 im Jahr 1980. Tausend Plateaus un-

terscheidet sich von üblichen wissenschaftlichen Publikationen durch einen

ausdrucksstarken Schreibstil und eine offene Struktur. Der Einleitung lässt

sich entnehmen,dass es sich bei demBuchumeine FormdesRhizomshandelt

und damit unterschiedliche Zugänge zum Thema ermöglicht. Eine Qualität

des Bandes liegtmeines Erachtens auch in dieser gelungenen Verbindung von

Inhalt und Form.2 Unter dem TitelWas ist Philosophie?, erschien dann im Jahr

1991 der letzte gemeinsame Text der beiden Denker.3

Auch wenn Félix Guattari keine akademische Ausbildung besaß und kein

Psychiater war, arbeitete ermit psychisch Kranken,wobei er sich bemühte das

1 Vgl. Schmidgen, Henning: Das Unbewusste der Maschinen: Konzeptionen des Psychi-

schen bei Guattari, Deleuze und Lacan, München: Fink 1997, S. 16, 25.

2 In den Kreisen der Philosophie wurde die gemeinsame Arbeit mit Guattari allerdings

als »weniger philosophisches und mehr experimentell angelegtes transdisziplinäres

Projekt« bezeichnet und wirkliche Seriosität abgesprochen. Vgl. Rölli: Gilles Deleuze

Philosophie des transzendentalen Empirismus, S. 7.

3 Deleuze, Gilles/Guattari, Félix: Anti-Ödipus: Kapitalismus und Schizophrenie 1, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 1977, Deleuze, Gilles/Félix Guattari: Kafka: für eine kleine Litera-

tur, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1996, Deleuze, Gilles/Fèlix Guattari: Tausend Plateaus:

Kapitalismus und Schizophrenie 2, Berlin 1992, Deleuze, Gilles/Guattari, Félix: Was ist

Philosophie?, Frankfurt a.M.: Merve 2000.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 Technik als Problem des Ausdrucks

System der Psychiatrie zu erneuern. Er selbst spricht von vier Orten, Diskur-

sen oder Lebensweisen, die ihn in seinem Tun bestimmt haben. Einer dieser

Orte bildete sichmit der politischen Aktivität und demDiskurs der linkenOp-

position. Ein weiterer Pol entstand während seiner Ausbildung zum Psycho-

analytiker und verdankt sich den Lehren Jacque Lacans. Einen wesentlichem

Einfluss auf Guattaris Denken, hatte auch seine Arbeit an der Klinik La Borde

an der Seite des Gründers Jean Oury.Dort entwickelte er seine Faszination für

das Schizophrene, wobei sich »eine Art Schizo-Ort oder Schizo-Diskurs« her-

ausbildete.4 Die intellektuelle Auseinandersetzungmit Deleuze half Guattari,

diese vier Denksphärenmiteinander in Einklang zu bringen und seinemmul-

tidiskursiven Leben ein Zentrum zu geben.

Glaubt man den Aussagen von Kollegen und Freunden, dann war Félix

Guattari eine bemerkenswerte Persönlichkeit. Jean Oury bezeichnet ihn als

engagierten und kritischen Psychoanalytiker, der unermüdlich versuchte zu

erklären und die »verknöcherten, verdinglichten Systeme« zu kritisieren.5

Die Zusammenarbeit mit Deleuze war, so Oury, eine »Art von Freundschafts-

dialektik«, die ihm half Begriffe zu Schärfen und »Doppeldeutigkeiten und

Fehlinterpretationen der Medien in Bezug auf die Psychiatrie, die ›Anti-

psychiatrie‹, die Psychoanalyse, die ›Institutionelle Psychotherapie‹ usw.«

aufzulösen.6 Laut Oury wurden die Differenzen, die sich zwischen Deleuze

und Guattari ergaben, immer »auf einem Grund absoluter Gemeinsamkeit,

ohne Riß, außerhalb von jeder Vorherrschaft des einen oder des anderen«7

verhandelt.

Der Psychiater François Tosquelle beschreibt Félix Guattari als jemanden,

der sich hervortat durch seine »sprühende Intelligenz« und der Freundschaf-

ten pflegte, wie »andere die bunten Blumen in ihrem Garten«.8 Paul Virilio

lernte Guattari sieben Jahre nach Deleuzes Tod kennen. Er betreute die Rei-

he L’espace critique, in der Guattaris PublikationenCartographies schizoanalytique

(1989),Les trois écologies (1989) undChaosmose (1992) erschienen sind.WasdieZu-

sammenarbeit mit Deleuze betrifft, äußert sich Virilio eher kritisch. Guattari

4 Deleuze, Gilles/Guattari, Félix/Rossler, Gustav: »Gespräch über den Anti-Ödipus (ge-

meinsammit Félix Guattari)«, in: ders., Unterhandlungen (2014), S. 25–40, hier S. 27.

5 Oury, Jean: »Für Félix«, in: Henning Schmidgen (Hg.), Ästhetik undMaschinismus: Tex-

te zu und von Félix Guattari, Berlin: Merve 1995, S. 7–10, S. 8.

6 Ebd. S. 9.

7 Ebd.

8 Tosquelles, François: »Erinnerung an Félix Guattari«, [1992], in: Schmidgen (Hg.), Äs-

thetik und Maschinismus (1995), S. 11–16, hier S. 12, 15.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari) 191

hätte Deleuze viel beigebracht, aber selbst von der ›Ehe‹ mit Deleuze weniger

profitiert. Diese Bemerkung sei keineswegs eine Kritik an Deleuze, so Virilio,

zu beklagen sei aber, dass Guattaris eigene Publikationen keine ausreichend

positive Rezeption erfuhren, und er zu früh verstarb um sich nach Chaosmose

als Philosoph voll entwickeln zu können.9

ImGegensatz zu Guattari, arbeitete Deleuze nur in den Begriffen der Psy-

choanalyse, und er war nicht den Auseinandersetzungen und Verantwortlich-

keiten eines Psychoanalytikers unterworfen. Der eignen Einschätzung nach,

fühlte er sich darum auch weniger betroffen und »fand es eher komisch, das

Elend der Psychoanalyse«.10 Guattaris »theoretische und praktischeKonzepti-

on desMaschinen-Unbewußten« undder Begriff derWunschmaschine,weck-

tenallerdingsDeleuzes Interesse.11Davonabgesehen,warDeleuze,wie andere

auch, von Guattari als Person und Denker beeindruckt. In einem Brief an den

japanischenPhilosophenKuniichiUno,schreibtDeleuze,er »habe selten einen

Menschen gekannt, der so schöpferisch ist«.12

Deleuze und Guattari waren Freunde, die immer die Form des Sie beibe-

hielten, obwohl sie einen regen Briefaustausch etablierten. Sie schrieben im

Tandem, besaßen dabei aber jeweils ihren eigenen Rhythmus;13 ihre Arbeits-

beziehung operierte auf verschiedenen Ebenen, wobei gegenseitige Resonanz

und Reibung das gemeinsame Vorhaben voranbrachte.14 Die Texte auf diese

Weise zu verfassen, diente unter anderem dazu, die »traditionelle Dualität«,

die sich in »psychiatrischen oder sogar psychoanalytischen Büchern« findet,

in einer Vielzahl von Stimmen aufzulösen.15

9 Virilio, Paul: »Trajektivität und Transversalität. Ein Gespräch über Félix Guattari«, in:

Schmidgen, Ästhetik undMaschinismus (1995), S. 25–37, hier S. 28, Beim Topoi der Ge-

schwindigkeit stimmtVirilio nichtmitDeleuzeundGuattari übereinstimmen.Die »Re-

levanz der Geschwindigkeit« wurde nicht ausreichend erkannt, aber die »Psychologie

wollte sich nicht auf die Dromologie einlassen!«

10 Deleuze/Guattari/Rossler: »Gespräch über den Anti-Ödipus«, S. 25.

11 Ebd.

12 Deleuze, Gilles: »Brief an Kuniichi Uno«, in: Clemens-Carl Härle (Hg.), Karten Zu Tau-

send Plateaus, Berlin: Merve 1993, S. 9–12, hier S. 9f.

13 Ebd. 10.

14 Deleuze/Guattari/Rossler: »Gespräch über den Anti-Ödipus«, S. 26, »Wir haben und

sehr amüsiert.Wir haben uns sehr genervt. Einer von uns beiden redete immer zuviel.«

15 Deleuze, Gilles/Guattari, Felix: »Deleuze und Guattari erklären sich …«, Diskussions-

runde mit Fancois Chatelet, Pierre Clastres, Serge Leclaire u.a., in: Deleuze: Die ein-

same Insel: Texte und Gespräche von 1953 bis 1974, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003,

S. 315–334, hier S. 319.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192 Technik als Problem des Ausdrucks

Im Folgenden soll der grundlegende Entwurf der Maschine, als produkti-

vesAusdrucksgefüge,hergeleitetunderläutertwerden.Deleuze/Guattari neh-

men den Begriff der Produktion von Karl Marx auf, überarbeiten ihn, und ge-

langen damit zu einem Begriff der Maschine, der vor allem das ontologische

Prinzip der Produktion betrifft. Behandelt werden also nicht die Maschinen

als hergestellte, technische Objekte, sondern jegliche Art produktiver Gefüge.

Deleuze/Guattaris Maschinen operieren als ein System von Strom und Un-

terbrechung, wobei es sich bei der Funktionalität der Wunschmaschine um

die ursprüngliche Produktion vonProduktion handelt.Mit Bezug auf Pierre Clas-

tres soll nachvollzogen werden, wie die Operationalität derMaschinen Gesell-

schaftsordnungenmitgestaltet. In diesemZusammenhangwerde ich dieKon-

zepte der nomadischen Kriegsmaschine und des territorialen Staatsapparats

als zwei unterschiedliche Ausdrucksformen gesellschaftlicher Ordnung erläu-

tern. Schlussendlich wird mit Lewis Mumfords Entwurf der Megamaschine

veranschaulicht, wie die Gesellschaftsmaschine Subjekte hervorbringt.

Produktion und Prozess

Auch wenn Deleuze/Guattari sich selbst als Marxisten bezeichneten, findet

sich in ihren Texten nur eine bruchstückhafte Rückbindung an die marxisti-

scheTheorie.16 Sie versuchen den »Prozeß als ökonomisch-materielle Realität,

als Produktionsprozeß in der Einheit von Natur und Industrie, Natur und

Geschichte« zu erklären,17 und adaptieren dafür Karl Marx’ Überlegungen,

allerdings nicht ohne sich der hegelianischen Dialektik zu entledigen. Es wird

sich zeigen, dass Deleuze/Guattari durch ihren pluralen Ansatz eine differen-

ziertere Betrachtung bestimmter Begriffe, wie beispielsweise den der Arbeit,

ermöglichen.

WieKapp auch, untersuchtMarx dieDialektik vonNatur undTechnik,mit

der sich die Geschichte des Menschen fortschreibt. Im Unterschied zu Kapp,

steht bei Marx aber nicht der Erkenntnisprozess zentral, sondern der Arbeits-

prozess als ein auf die Natur gerichtetes, zielorientiertes Handeln. Das Jagen,

16 Smith, DanielW.: »Flow, Code and Stock: A Note on Deleuze’s Political Philosophy«, in:

Deleuze Studies 5 (2011), S. 36–55, hier S. 38, Smith verweist auf Lyotard, der im Anti-

Ödipus nur implizit eine Marxkritik erkennt.

17 Deleuze/Guattari: Anti-Ödipus, S. 34.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari) 193

die Landwirtschaft oder das Herstellen von Werkzeugen sind komplexe, ziel-

orientierte Handlungen und allein demMenschen vorbehalten. Durch die in-

tellektuelle Leistung der Erfindung und Planung unterscheidet sich Arbeit von

anderen konstruktiven Verhaltensweisen in der Natur. Spinnen oder Bienen

beeindrucken durchWeb- und Baukunst, der Mensch aber kann dank »seiner

eigenenkörperlichenundgeistigenKräfte« aufdieNatur einwirkenundso sei-

ne Vorstellungen verwirklichen.18

»Die Arbeit ist zunächst ein Prozeß zwischenMensch und Natur, ein Prozeß,

worin der Mensch seinen Stoffwechsel mit der Natur durch seine eigene Tat

vermittelt, regelt und kontrolliert. Er tritt demNaturstoff selbst als eine Na-

turmacht gegenüber. Die seiner Leiblichkeit angehörigenNaturkräfte, Arme

und Beine, Kopf und Hand, setzt er in Bewegung, um sich den Naturstoff in

einer für sein eigenes Leben brauchbaren Form anzueignen. Indem er durch

diese Bewegung auf die Natur außer ihm wirkt und sie verändert, verändert

er zugleich seine eigne Natur.«19

Mit seinem Begriff der Arbeit, betont Marx die anthropologische Grenze,

gleichzeitig zielen seine Überlegungen auf eine materialistische Dialektik, in

der die Entwicklung der technischen Geräte mit der Entwicklung der Arbeit,

im Sinne gesellschaftlicher Konvention, verbunden ist. In den Formen der

Werkzeuge, Maschinen und Arbeitsprozesse erkennt Marx die »Bildungsge-

schichte der produktiven Organe des Gesellschaftsmenschen« als »materielle

Basis jeder besondren Gesellschaftsorganisation«.20 Marx stellt den gedank-

lichen Bezug zu Darwin her, dieser habe die »Geschichte der natürlichen

Produktionsinstrumente […] für das Leben der Pflanzen und Tiere« studiert,

während er selbst die gesellschaftlichen Produktionsumstände im Rahmen

einer Entwicklungsgeschichte untersuche.21

Der Gedanke der Verschränkung von Natur, Gesellschaft und Produktion,

geht Marx’ Überlegungen zur politischen Ökonomie voraus. Die Beziehung

vom Menschen zur Natur bildet eine erste, asymmetrisch gelagerte Produk-

tionseinheit, denn Produktion ist immer ein Vorgang der »Aneignung der Na-

tur von seiten des Individuums innerhalb und vermittelst einer bestimmten

18 Marx: Das Kapital, S. 193.

19 Ebd. S. 192.

20 Ebd. S. 392f. Fn 89.

21 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 Technik als Problem des Ausdrucks

Gesellschaftsform«.22 Den Begriff der Arbeit erläutert Marx als komplexe Pro-

zessbeziehung zwischen Mensch und Natur, in der die Erde eine »ursprüng-

liche Proviantkammer« und »ursprüngliches Arsenal von Arbeitsmitteln« dar-

stellt.23 Als Mittel des Arbeitsprozesses versteht Marx »alle gegenständlichen

Bedingungen«, die es ermöglichen auf den Arbeitsgegenstand einzuwirken.24

Damit ist der Fluss ein Arbeitsmittel für die Fischerin und »der Fisch, der noch

nicht gefangen ist, ein Produktionsmittel für den Fischfang«.25 Das Produkt

als Zweck und Resultat, legt sich dabei über den Arbeitsprozess, determiniert

ihn als Produktionsprozess, und löscht ihn schlussendlich sogar aus.26 Da der

Ausdruck als Ergebnis derArbeit imProdukt aufgeht, ist fürMarxdie Tätigkeit

der Arbeit explizit als Element eines Produktionsprozesses zu verstehen.

Für die Konsumption der Produkte spielt es keine Rolle auf welche Weise

sie hergestellt wurden. Die Spindel wurde hergestellt und ist ein Produkt,

sie rückt aber gänzlich in den Hintergrund, wenn sie vomWeber konsumiert

wird, also wenn er diese für seine Webarbeit nutzt. Arbeit ist nicht nur Pro-

duktions-, sondern auch Konsumptionsprozess.27 Konsumieren bedeutet

demnach Blindheit, entweder gegenüber dem Herstellungsprozess oder ge-

genüber dem Produkt, wenn es erneut in einen Prozess eingebunden wird.28

Erst der Bruch oder Mangel eines Produktionsmittels lässt dieses als Produkt

mit einer eigenen Herstellungsgeschichte wieder in Erscheinung treten. Hier

mag auch eine Erklärung dafür liegen, warum erst mit akutem Mangel an

22 Marx, Karl: Einleitung zur Kritik der PolitischenÖkonomie, (aus demhandschriftlichen

Nachlass), [1857/58], MEW, Bd. 13, Berlin: Dietz 1975, S. 619. Vgl. ebd. S. 616.

23 Marx: Das Kapital, S. 194.

24 Ebd. S. 195.

25 Ebd. Fn 6.

26 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 548, »Die beiden idealen Antriebs-Modelle wä-

ren die Arbeit und die freie Tätigkeit. Die Arbeit ist eine Sache des Antriebs, der auf

Winderstände stößt, auf das Äußere einwirkt, in seiner Wirkung verbraucht oder ver-

ausgabt wird und der von einem Augenblick zum anderen erneuert werden muß.«

27 Marx: Das Kapital, S. 195, »Der Prozeß erlischt im Produkt. […] Die Arbeit hat sich mit

ihrem Gegenstand verbunden. Sie ist vergegenständlicht, und der Gegenstand ist ver-

arbeitet. Was auf seiten des Arbeiters in der Form der Unruhe erschien, erscheint nun

als ruhende Eigenschaft, in der Form des Seins, auf seiten des Produkts. Er hat gespon-

nen, und das Produkt ist en Gespinst.«

28 Deleuze/Guattari: Anti-Ödipus, S. 33, »Das Produkt nimmt umso mehr den Schein ei-

nes Eigentümlichen, unaufhebbar Eigentümlichen an, als man es auf ideale Formen der

Kausalität, der Komprehension oder der Expressionbezieht, nicht aber auf den realen Produk-

tionsprozeß, dem es entspringt.« Herv. i. Org.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari) 195

natürlichen Ressourcen, die Erde als ein endliches Produktionsmittel in den

Blick rückt.

Marx differenziert vier ineinander fassende Instanzen: die Produktion,

die Konsumtion, die Distribution und den Tausch. Die Distribution und

der Tausch bestimmen das quantitative Verhältnis zwischen Produkt und

Individuum, die Konsumtion als Ziel steht außerhalb der ökonomischen Ver-

teilungs- und Austauschprozesse,29 ferner, und das ist ein wichtiger Punkt,

steht der Produktionsprozess in einer reziproken Beziehung zur Konsumtion.

Erst wenn Jemand einen Gegenstand konsumiert, also ein Kleid anzieht, in

einem Haus wohnt oder ein Musikstück anhört, wird dieser Gegenstand als

eine »versachlichte Tätigkeit« tatsächlich zu einem Produkt.30

»Die Produktion ist unmittelbar auch Konsumtion. Doppelte Konsumtion,

subjektive und objektive: das Individuum, das im Produzieren seine Fähig-

keiten entwickelt, gibt sie auch aus, verzehrt sie im Akt der Produktion, ganz

wie das natürliche Zeugen eine Konsumtion von Lebenskräften ist. […] Die

Konsumtion ist unmittelbar auchProduktion,wie in derNatur die Konsumti-

on der Elemente und der chemischen Stoffe Produktion der Pflanze ist. Daß

in der Nahrung z.B., einer Form der Konsumtion, derMensch seinen eigenen

Leib produziert, ist klar.«31

Hier zeigt sich, wie die Elemente Produkt, Produktion und Konsumption auf-

einander wirken. Einerseits ist das Konsumieren ein Trieb, der das Bedürfnis

nachneuerProduktion aufrechterhält; einGegenstandwird als Ziel imaginiert

und er dient so als Antrieb für seine Herstellung. Außerdem lässt die Tätig-

keit, die auf das Produkt zielt, den Menschen zum Arbeiter oder zur Künst-

lerin werden. Darüber hinaus bringt der hergestellte Gegenstand ein konsu-

mierendes Subjekt hervor. Dies trifft ebenso auf Kunstgegenstände zu, wel-

che erst ein »kunstsinniges und schönheitsgenußfähiges Publikum« hervor-

bringen.32Demnachwird imHerstellungsprozess dasWerkzeugoderMaschi-

nenelement, das ja selbst ein Produkt ist, blind konsumiert. In zweiter Instanz

bringt das Produkt, also der neuhergestellteGegenstand, eine konsumierende

Subjektform hervor.

29 Marx: Einleitung zur Kritik der Politischen Ökonomie, S. 621.

30 Ebd. S. 623.

31 Ebd. S. 622.

32 Ebd. S. 624.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 Technik als Problem des Ausdrucks

Diese Art der Verschränkung von Produktion und Konsumtion im Pro-

zess, wird von Deleuze/Guattari aufgegriffen und fließt in ihr Konzept der

Wunschmaschine ein.Wennsie imAnti-Ödipus aufdas ›schizophreneErlebnis‹

hinweisen, dann tun sie das, weil sich dort die Verquickung von Produkti-

on, Konsumtion, Aufzeichnung und Distribution als unauflöslich offenbart.

»Nicht Mensch noch Natur sind mehr vorhanden, sondern einzig Prozesse,

die das eine im anderen erzeugen und die Maschinen aneinanderkoppeln.«33

WährendMarx noch aus denmolaren Strukturen heraus die Bereiche der Pro-

duktion, Distribution und Konsumtion bestimmt, betrifft Deleuze/Guattaris

Modell die Dimension eines ursprünglichen Prozesses, in dem sich keine

»distinktive Beziehung Mensch-Natur, Industrie-Natur, Gesellschaft-Natur«

mehr findet.34

Marx differenziert unterschiedliche maschinelle Typen, die sich in eine

größere Maschinerie einordnen lassen: der Transmissionsmechanismus,

die Bewegungsmaschine und die Werkzeug- oder Arbeitsmaschine. Die ki-

nematischen Mechanismen erlauben es Kräfte auf unterschiedliche Weise

zu übertragen. So verdanken sich dem Transmissionsmechanismus unter

anderem Schwungräder, Treibwellen oder Zahnräder. Die erste Triebkraft

für diese Mechanismen waren die »kalorischen Maschinen«, als allgemeine

Bewegungsmaschinen, wie beispielsweise die Dampfmaschine oder die elek-

tromagnetische Maschine.35 Nach dem Zusammenschluss des Kraftantriebs

und der Kraftübertragung, erhält die Maschine ihre komplexeste Form durch

das Element desWerkzeugs.Wird in die Antriebsmechaniken ein Organ bzw.

Werkzeug integriert, entsteht eine Werkzeugmaschine, an dem der Arbeiter

nur noch äußerlich angeschlossen ist.36

Marx’ Analyse verweist auf die Verschiebungen von Kräfteverhältnissen,

wobei die automatisierte Werkzeughandhabung die Stellung der Arbeite-

rin im Produktionsprozess veränderte. Der mechanische Webstuhl oder

die Spinnmaschine ist der handwerksmäßigen Tätigkeit des Webens oder

Spinnens noch sehr ähnlich, die Werkzeuge oder ›Organe‹ werden zwar me-

chanisch bewegt, führen aber noch dieselbe Tätigkeit aus. Dennoch hat sich

die Arbeitssituation verändert, der Mensch wirkt nun nicht mehr »mit dem

Werkzeug auf den Arbeitsgegenstand«, sondern mit seiner »Triebkraft auf

33 Deleuze/Guattari, Anti-Ödipus, S. 8.

34 Ebd. S. 9.

35 Marx: Das Kapital, S. 393.

36 Ebd. S. 394.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari) 197

eine Werkzeugmaschine«.37 Dieser Beobachtung entzieht Marx ein wichtiges

Argument, nämlich dass erst »die Schöpfung der Werkzeugmaschinen […]

die revolutionierte Dampfmaschine notwendig machte«.38 Denn der Arbei-

ter wurde zur muskulären Antriebsmaschine, welche bald durch stärkere

Kraftquellen ersetzt wurde.

Die klassische Definition der Maschine, wie sie sich auch bei Marx findet,

spaltet sich in drei Bereiche auf: die Antriebskraft oder der Rezeptor dieser

Kraft, die Übertragung oder Transmission, und das Werkzeug oder Organ.

Für Deleuze/Guattari allerdings, sind alle Produktionsprozesse begründet in

einem allgemeinem Prinzip des Maschinellen, das diesen erkennbaren Struk-

turen vorausgeht. Es wurde schon erwähnt, dass für Deleuze/Guattari Natur,

im Sinne eines ursprünglichen Produktionsprozesses, die Produktion von Pro-

duktion ist,wobei sich diese Art der ursprünglichenProduktion im schizophre-

nen Zustand zeigt. Hier finden sich noch keine wechselseitigen Sphären von

Produktion, Distribution und Konsumtion, wie sie Marx differenzierte. Die

ursprüngliche Produktion ist maschinell, ein präpersonaler Prozess, der noch

keine Spaltung in natura naturans und natura naturata enthält.

Deleuze/Guattari gehen also davon aus, dass Produktion immer gemein-

sam mit einem Gefüge als Maschine auftritt. Auch wenn die oben genann-

ten Kategorien als unterschiedliche Aspekte von Maschinen in Erscheinung

treten, sind sie nicht wesentlich für die Bestimmung des maschinellen Prin-

zips. Mit einem Rückgriff auf Reuleauxs Theoretische Kinematik lässt sich dies

noch verdeutlichen, denn schon er äußert sich skeptisch gegenüber dem klas-

sischenSchemaderMaschineundversucht sichaneinergrundlegendenÜber-

arbeitung. So sieht er das Maschinenmäßige auch schon in der synthetischen

Konnektion im kleinsten Element. Zwei Körper, die in einem reziproken Ver-

hältnis stehen, bilden ein Elementenpaar als kleinste kinetische Einheit. Wir

erinnern uns, dass auch Kapp sich auf diesen Gedanken stützt; die Schraube

und dieMutter bilden eine gegenseitigeUmhüllung,mit der sich Bewegungen

spezifisch ausrichten lassen. Ein solches Elementenpaar bildet die kleinste ki-

nematische Grundeinheit, aus der sich eine Vielzahl an Bewegungen realisie-

ren lässt. Nach Reuleaux ist die kinematische Kette nicht einfach ein mecha-

nisches Element als Getriebe in einerMaschine, sondern steht für dasmaschi-

37 Ebd. S. 396

38 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 Technik als Problem des Ausdrucks

nelle Prinzip an sich.39 Sein Begriff der Maschine umfasst alle Arten von kör-

perlichen Formationen, die eine kinematische Synthese bilden. Dies betrifft

auch die »Maschinen, welche die Natur hervorbringt«, wie etwa »Steinblöcke,

welche kniehebelartig einen dritten aus seiner Lage kippen« können.40 Einen

ähnlich ursprünglichen Begriff derMaschine findenwir bei Deleuze/Guattari;

jegliche Produktion basiert auf demmaschinellen Prozess, wobei die Katego-

rien Antrieb, Produktion undProdukt als systemischeDimension erst in zwei-

ter Instanz in Erscheinung treten.

Die Wunschmaschine

Mit der Annahme eines maschinellen Prinzips, dass sich schon in ganz ein-

fachen, ›natürlichen‹ Gefügen findet, verändert sich der Blick auf unsere

Umwelt. Überall finden sich Paare oder Gefüge, die in ihrer Zusammen-

stellung die Befähigung besitzen, Kräfte aufzunehmen, weiterzugeben oder

umzuwandeln. UmDeleuze/Guattaris Konzept der Maschine in seinem onto-

logischen und sozialpolitischen Zusammenhang zu verstehen, sind besonders

die Publikationen zumThema Kapitalismus und Schizophreniewichtig. Die Kri-

tik in Form des Anti-Ödipus ist die logische Folge einer Maschinentheorie, die

ein genetisches Prinzip betrifft, welches der konkreten Technik vorausgeht;

denn der Begriff der Maschine umfasst die operative Instanz von Zeichen-

produktion, die an alle, also auch psychische, Ausdrucksgefüge gebunden

ist.

UmdasKonzept derMaschine zukomplettieren,mussnochdasWirkprin-

zip der Stromentnahme und Stromunterbrechung hinzugenommen werden.

FürDeleuze/Guattari handelt es sich bei jedermaschinellenProduktionumei-

ne Verknüpfung von Stromentnahmen, Einschnitten und Abtrennungen; die

Maschine schneidet oder hemmt einen Kraftstrom, löst eine Bewegung aus

und erzeugt neue Ströme. Um das zu veranschaulichen, reicht schon das ein-

fache Beispiel einer Stehlampe. Um die Glühbirne in der Lampe zum Leuch-

ten zu bringen, wird diese an elektrischen Strom angeschlossen, die Lampe

39 Reuleaux: Theoretische Kinematik, S. 56f., Die gepaarten Elemente bilden Umhül-

lungsformen als Bestimmung einer Antriebskraft. Einer Bewegung wird eine neue

Form gegeben, sie wird in eine mechanische Arbeitsbewegung übersetzt.

40 Ebd. S. 55.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari) 199

schneidet in den Strom und die Glühbirne verwandelt ihn in andere Energie-

ströme, also in Licht und Wärme. Der elektrische Strom besteht aus Phasen

unterschiedlicher elektrischer Spannung, und er ist selbst schon ein Prozess.

Das ist auch der Grund, warum es bis heute Schwierig ist, diesen Prozess, al-

so Strom, in Form von potentieller Energie über längere Zeit und in großen

Mengen zu speichern.

Für Deleuze/Guattari sind Ströme aller Art Prozesse, gemeint ist damit

auch der Denkprozess, der Redefluss oder ein Menschenstrom. Sie alle haben

die Gemeinsamkeit, dass sie unterbrochen, angezapft oder in andere Ströme

umgewandelt werden können.41 Die Lampe gibt dem elektrischen Strom eine

neue Einschreibung, nämlich die des Lichts und der Wärme; eine Windmüh-

le unterbricht denWindstrom und gibt ihm eine kinetische Einschreibung; in

allen Domänen unserer Existenz gibt es Ströme, und ein geringer Einschnitt

in einen Strom kann massive Auswirkungen haben. Schlussendlich müssen

wir uns alle Vorgänge auf der Erde als Serien von Einschnitten in Ströme vor-

stellen,diewiederumneue Strömehervorrufen.EinmaschinellesGefüge ope-

riert und produziert einen Strom, während eine andere Maschine diesen un-

terbricht; immer gibt es Quellmaschinen die Ströme hervorbringen und Or-

ganmaschinen die Einschnitte vornehmen,wobei es eine Frage der Perspekti-

ve ist, was jeweils als Quell- oder Organmaschine in Erscheinung tritt.

»Kurz, jedeMaschine ist Strom-Einschnitt gegenüber derjenigen, der sie an-

geschlossen ist, aber selbst Strom oder Stromproduktion im Verhältnis zu

der Maschine, die ihr angekoppelt ist. Das zeichnet das Gesetz der Produk-

tion von Produktion aus.«42

Nun verstehen wir Deleuze/Guattari, wenn sie sagen, dass es überall Maschi-

nen gibt, die sich stetig überlagern und dabei Spaltungen, Einschnitte, Stö-

rungen oder Verschleiß mit sich bringen.

»Ja, wir geben der Maschine eine große Ausdehnung: im Verhältnis zu den

Strömen. Wir definieren die Maschine als jedes System von Stromunterbre-

chungen. So sprechen wir bald von technischer Maschine im gewöhnlichem

41 Deleuze/Guattari: »Deleuze und Guattari erklären sich …«, S. 319, »Der Prozeß ist das,

was wir den Strom nennen.«

42 Deleuze/Guattari: Anti-Ödipus, S. 47, »JedeMaschine steht erstens in Beziehung zu ei-

nem kontinuierlichen materiellen Strom (hylè), in dem sie Schnitte vornimmt. […] Tat-

sächlich bezeichnet die hylè die in der Idee gegebene reine Kontinuität der Materie.«

Herv. i. Org.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 Technik als Problem des Ausdrucks

Sinn des Wortes, bald von Gesellschaftsmaschine, bald vonWunschmaschi-

ne. Weil für uns Maschine weder im Gegensatz zu Mensch noch zu Natur

steht […].«43

Kommen wir nochmals auf die ursprüngliche Maschine zu sprechen. Mit der

erstenKonnektion bildet sich der oK alsMilieu für dieWunschmaschinen.Wir

erinnern uns an den organlosen Körper, er stellt eine notwendige Leerstelle

dar, er hat einen glatten und flüssigen Charakter, ohne Vektoren, und er kann

darum von der Wunschmaschine besetzt werden. In einem Kontinuum, oder

besser, in der hyle, als Idee einer reinen Kontinuität der Materie, wirkt der

Wunsch als Konnektor.44 Es gibt einen linearen Strom, der sich mit den binä-

ren Schnitten assoziiert und ein »linear-binäres System« bildet.45Mit anderen

Worten, es entstehen polarisierte Flüsse im Sinne von Phasenströmen, also

1, 2, 1, 2 usw. Als »Anti-Produktion« bietet der oK die Einschreibefläche für die

Produktion der Wunschmaschine, dabei fallen Produktion, Aufzeichnung,

Verteilung und Konsumtion ineinander.46 Ich möchte betonen, dass hier von

der Idee einer reinen Kontinuität gesprochen wird. Deleuze selbst entwi-

ckelt den Gedanken des Kontinuums, als Anti-produktion, aus einer Vielheit

heraus.

Ein wichtiger Punkt bei diesem Entwurf ist, dass die technischen Ma-

schinen logische und sinnhafte Ordnungen besitzen, während die Wunsch-

maschine im Potentialstrom operiert, als Produktion von Produktion. Mit

diesem Gedanken geht einher, dass auch die politische Ökonomie im Sinne

einer Wunschökonomie zu verstehen ist.47 So bilden Kapitalismus und Psy-

choanalyse einen problematischen Zusammenhang, den die beiden Denker in

ihrem Anti-Ödipus versuchen aufzudecken.48 Ihre Kritik zielt dabei vor allem

43 Deleuze/Guattari: »Deleuze und Guattari erklären sich …«, S. 320.

44 Vgl. Deleuze/Guattari: Anti-Ödipus, S. 365, Auch das Unbewusste gehört nach Deleuze/

Guattaris Einschätzung nach zum physischen Sein, und zwar weil der »organlose Kör-

per und seine Intensitäten« die Materie selbst sind.

45 Ebd. S. 22.

46 Deleuze/Guattari: Anti-Ödipus, S. 15, 53.

47 Ebd. S. 333f., 338. Vgl. Deleuze, Gilles: »Referat von Gilles Deleuze«, [1973], in: Aman-

do Verdiglione (Hg.), Gilles Deleuze/Félix Guattari/G. Jervis u.a., Antipsychiatrie und

Wunschökonomie, Berlin: Merve 1976, S. 7–11, hier S. 11. Vgl. Smith: »Flow, Code and

Stock: A Note on Deleuze’s Political Philosophy«, S. 40f.

48 Deleuze/Guattari: »Deleuze und Guattari erklären sich …«, S. 329f., Pierre Clastres be-

merkt dazu: »Um den Kapitalismus zu denken, nehmen sie den Weg über die Schizo-

phrenie, in der sie die Auswirkung und die Grenze unserer Gesellschaft sehen. Und um

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari) 201

auf die ödipale Struktur, als ursprüngliche Beschaffenheit des Unbewussten.

Ein vom Prinzip der Familie als »Dreiecksfigur Papa-Mama-Ich« abstrahierte

Idee des Ödipus, wurde »im Rahmen der strukturalen Interpretation« zur

»Invariante« und zum »Dogma«.49 Somit kann die präpersonale Produktion

des Unbewussten nicht mehr als Mannigfaltigkeit in Erscheinung treten, und

jeder Unsinn und jedes Stottern werden im Rahmen der ödipalen Struktur

interpretiert.

Das Unbewussten als Phasenstrom. Einschnitt durch dieMaschine der Psychoanalyse.

Produktion eines neuen Stroms, codiert in Form des ödipalen Dreiecks.

Die Psychoanalyse im Anschluss an Freud richtet sich darauf, die Produk-

tion des Unbewussten im Ausdruck zu bestimmen.50 Sie operiert, indem sie

in die Ströme des Unbewussten einschneidet und sie besetzt hält; eingerichtet

als eine Interpretationsmaschine unterdrückt sie die echten Aussagen und

übersetzt alles in den ödipalen Code. Dagegen richtet sich Deleuze/Guattaris

Einwand, dass das Unbewußte keine symbolische, imaginierte oder figurierte

Struktur ist, sondern stetig produziert und rein maschinell läuft.51 Sie ent-

wickeln eine eigene Theorie des Unbewussten, die sie mit dem Konzept der

Wunschmaschine ontologisch verankern. Dabei bestimmen sie das Unbe-

wusste materialistisch, aber nicht organlogisch, und sie tun dies »kraft einer

doppelten Operation: indem sie den Wunsch in den Mechanismus und die

Produktion in denWunsch« einführen.52 DieMaschine ist demWunsch nicht

äußerlich, sondern bildet eine unmittelbare Verbindung. Das autopoietische

die Schizophrenie zu denken, nehmen sie den Weg über die ödipale Psychoanalyse,

jedoch wie Attila: nach ihrem Durchzug bleibt nicht mehr viel übrig.«

49 Deleuze/Guattari: Anti-Ödipus, S. 65f.

50 Ebd. S. 69, »Das produktive Unbewußte räumt das Feld zugunsten eines Unbewußten,

das sich nur mehr ausdrücken kann – im Mythos, in der Tragödie, im Traum.«

51 Ebd. S. 67.

52 Ebd. S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 Technik als Problem des Ausdrucks

Prinzip der Produktion von Produktion erscheint nur gemeinsam mit dem

Wunsch, als Pol oder Vektor, nur dann wird in den kontinuierlichen Strom

eingeschnitten, etwas partiell abgetrennt und bestimmt. Es zeigt sich, dass

hier der Wunsch kein Begriff des Mangels darstellt, sondern im Sinne eines

positiven Begehrens verstanden wird.53

Die Frage, inwieweit der Begriff des Wunsches mit dem des Willens kon-

trastiert, kann hier nicht geklärt werden. Interessant dazu erscheint aber De-

leuzesNietzscherezeption, in der uns derWille zurMacht alsWunschmaschine

erscheint.

»Das genetische Element (Macht) bestimmt das Verhältnis der Kraft zur

Kraft und qualifiziert die in Beziehung stehenden Kräfte.54 Der Wille zur

Macht ist derart wesentlich schaffend und schenkend: Er strebt nicht, er sucht

nicht, er begehrt nicht, vor allem begehrt er nicht die Macht. Er gibt: die

Macht ist etwas im Willen Unausdrückbares (beweglich, variabel, plas-

tisch;), die Macht ist gleichsam die ›schenkende Tugend‹ im Willen; durch

die Macht ist der Wille selbst sinn- und wertschenkend.«55

Wie bei der Produktion der Wunschmaschine, ist die Macht ›wesentlich

schaffend‹, aber selbst nicht in den logischen Ordnungen repräsentiert. Im

Gegensatz zu Schellings Begriff des Willens, wird mit Nietzsche eine ur-

sprüngliche Kräftevielheit angenommen.56 Dass der ursprüngliche Strom

eine Vielheit darstellt, und dass die Idee der Einheit dieser nur folgt, ist ein

wichtiger Gedanke in Deleuzes Philosophie, womit auch in der Deleuze/

Guattari’schenMaschinentheorie ein Pluralismus verankert ist.

53 Ebd. S. 36, »Wie Marx sagt, gibt es keinen Mangel, sondern nur die Leidenschaft als

natürliches und sinnliches, gegenständlichesWesen. Nicht derWunsch lehnt sich den

Bedürfnissen an, vielmehr entstehen die Bedürfnisse aus demWunsch […].«

54 Deleuze, Gilles: Nietzsche unddie Philosophie, [1962], Frankfurt a.M.: EuropäischeVer-

lagsanstalt EVA 1985, S. 93, »Die Macht ist das, was im Willen will. Die Macht ist das

genetische und differentielle Element im Willen. Daher ist der Wille zur Macht we-

sentlich schaffend.« S. 92, »[…] wollen = erschaffen, Wille = Freude […].«

55 Ebd. S. 94.

56 Vgl. Deleuze: Nietzsche und die Philosophie, S. 8, 11, 13. Vgl. Röd, Wolfgang: Benedic-

tus de Spinoza: eine Einführung, Stuttgart: Reclam 2002, S. 169–172, Ob die Vielheit

von der Einheit abzuleiten ist, ist eine grundsätzliche Frage. Spinoza ging zunächst

von einem »als Einheit verstandenen Prinzip« aus und leitete von diesem »die Viel-

heit der Seienden« ab. Es gibt aber auch Argumente dafür, dass Spinoza »das Moment

der Vielheit von vornherein anerkannt habe und also nicht genötigt gewesen zu sei, es

abzuleiten.«

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari) 203

Im Hinblick auf das Unbewusste, als aktive Vielheit der Psyche, kritisie-

ren Deleuze/Guattari das psychoanalytische Modell und unterziehen es einer

rigorosenUmwertung.DieWunschproduktion imUnbewussten lässt sich kei-

neswegsauf eineFantasieproduktion reduzieren,57 siebetrifft dieTätigkeitdes

Unbewussten, und zwar als eine, die noch keine psychoanalytische Kastration

erfahren hat. Denn der Wunsch ist kein Mangel oder Entbehren, sondern ein

produktives Begehren.58 Im Anti-Ödipus wird ausdrücklich auf die schöpferi-

sche Leistung hingewiesen und das Unbewusste als »Fabrik« und »Werkstatt«

erklärt.59

»Denn was Freud und die ersten Analytiker entdecken, ist der Bereich frei-

er Synthesen, in demallesmöglich ist: die endlosen Konnexionen, die nichts

ausschließendenDisjunktionen, die unspezifischen Konjunktionen, die Par-

tialobjekte und Ströme. Tief im Innern des Unbewußten dröhnen und brum-

men die Wunschmaschinen […].«60

Im Unbewußten wirken die Wunschmaschinen als affirmative Vielheit, wo-

bei die Synthesen gleichzeitig stattfinden und die koexistenten Produktions-

schichten von Subjekt und Gesellschaft bilden.61 Deleuze/Guattari entwerfen

damit nicht nur ein Konzept der Tiefenpsychologie, das vom ödipalen Struk-

turmodell befreit wurde, sondern sie heben auch klassische Gegensätze auf.62

Natur, Mensch und Maschine bilden keine Kategorien, sondern sind nur un-

terschiedlicheEinschreibungenoderSubjektivierungen,die sich vor-subjekti-

ver,maschineller Aktivität verdanken.DasUnbewusste projiziert keine Bilder,

sondern es produziert stetig neueMannigfaltigkeiten.

57 Deleuze/Guattari: Anti-Ödipus, S. 35.

58 Ebd. S. 69, Vgl. Deleuze, Gilles: »Kapitalismus und Schizophrenie«, Gesprächmit Vitto-

rio Marchetti, in: ders., Die einsame Insel (2003), S. 338–358, hier S. 338 und S. 339 »Er

[der Wunsch] ist demWesen nach revolutionär, weil er Maschinen konstruiert, die, in-

dem sie sich in das gesellschaftliche Feld einfügen, fähig sind, etwas zu sprengen, das

soziale Gewebe zu verschieben.«

59 Deleuze/Guattari: Anti-Ödipus, S. 69.

60 Ebd. S. 68.

61 Vgl. ebd. S. 53f.

62 Beim Kongress Psychoanalyse und Politik in Mailand, im Jahr 1973, präsentierte Deleuze

seine Thesen, um die Dringlichkeit einer Kritik am ödipalen Dreieck und der Psycho-

analyse imSinne Freuds und Lacans zu betonen. Deleuze: »Referat vonGillesDeleuze«,

S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204 Technik als Problem des Ausdrucks

Ein wichtiger Aspekt dieser Maschinentheorie ist die Differenz der un-

terschiedlichen Dimensionen. Zwischen den »molaren Maschinen einerseits,

mögenesgesellschaftliche, technischeoder organische sein,unddenWunsch-

maschinen andererseits die, der molekularen Ordnung angehören«, besteht

ein funktionaler Unterschied.63 Zwar verdanken sich die molekularen und

molaren Bereiche demselben maschinellen Prinzip, sie unterscheiden sich

jedoch in ihrem Ausdruck. Deshalb konsolidieren sich die Synthesen der

maschinellen Produktion auch inOrdnungen, die sich in ihrer Operationalität

von der ursprünglichenWunschproduktion unterscheiden.

Wir haben gehört, dass die maschinellen Gefüge synthetisch operieren,

indem sie Einschnitte, Abtrennungen und Einschreibungen vornehmen.

Allerdings charakterisieren Deleuze/Guattari dabei auch Eigenarten unter-

schiedlicher Verbindungs- und Trennungsvorgänge. Der erste Modus der

Wunschmaschine ist die konnektive Produktionssynthese, als Kombination von

Einschnitt und Entnahme. Bei dieser Produktion von Produktion, ist der

Einschnitt selbst Synthese, denn er bringt eine Konnektion als Vielheit hervor,

also in Form von und, und, und … usw.64 In »einem kontinuierlichen materi-

ellen Strom (hylè)« wird immer wieder ein Schnitt vorgenommen und etwas

abgetrennt.65 Die disjunktive Aufzeichnungssynthese betrifft nicht den kontinu-

ierlichen Strom, sondern nimmt Einschnitte in den Abtrennungen vor, wobei

»heterogene Ketten« entstehen.66 Durch eine Anordnung und Verteilung

werden Differenzierungen oder Genealogien gebildet. Innerhalb der Sphäre

von aneinandergekoppelten Maschinen wird in die Rückstände und Reste

erneut eingeschnitten, wobei sich »neben der Maschine, gleichsam als deren

Anhängsel, das Subjekt« bildet.67 Mit der konjunktiven Konsumtionssynthese

begründen sich dann die Vorgänge der Identifizierung oder Subjektivierung.

Sie produziert Einschreibungen undNamen, und sie betrifft den gesellschaft-

lichen Körper. Alle drei Synthesen besitzen jeweils zwei zuwiderlaufende

Formen der Anwendung. So kann die konjunktive Konsumtionssynthese nicht

63 Deleuze/Guattari: Anti-Ödipus, S. 369. Vgl. Deleuze: »Begehren und Lust«, S. 233, An

dieser Stelle sieht Deleuze einen Unterschied zuMichel Foucaults Entwurf der »Mikro-

Dispositive«, die eine »regelrecht strategische Dimension einzunehmen« scheinen.

64 Deleuze/Guattari: Anti-Ödipus, S. 11.

65 Ebd. S. 47.

66 Ebd. S. 51.

67 Ebd. S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari) 205

nur einschränkend und trennend Anwendung finden, sondern sich auch offen

und vielfältig, also nomadisch ausdrücken.68

Mit den Abtrennungen bestimmen sich Partialobjekte, Reste und Bau-

steine. Diese Bruchstücke verdanken sich der originären Produktion eines

»Maschinen-Unbewußten« und sind keineswegs Überbleibsel einer Gesamt-

gestalt, die sich logisch zusammensetzen ließe.69 Einen Einfluss auf Deleuze/

Guattaris Konzeption des Unbewussten, hatte die Arbeit der Psychoanalytike-

rin Melanie Klein. Sie war davon überzeugt, mit ihrer Therapie einen Zugang

zu einer verletzlichen, phantasmatischen Welt zu erlangen. Kleins Idee einer

nicht-narrativen Fantasie und ihre Entwürfe psychischer Positionen als unter-

schiedlich organisierte psychische Gefüge, flossen vor allem in Deleuzes Logik

des Sinnsmit ein.70 Im Rahmen ihrer Maschinentheorie beziehen sich Deleu-

ze/Guattari auf Kleins Konzept des Partialobjekts. Der Fluss des affektiven

Erlebens erfährt Abspaltungen von unbewusster Subjektivität, die dann als

gute oder böse Objekte in ein System eingehen. Das Abtrennen des affektiven

Flusses stellt sich damit als produktives Element dar. Anders als in Lacans

Strukturtheorie, in der das Partialobjekt als Objekt klein a in Bezug auf den

68 Ebd. S. 87ff.,1. Konnektive Produktionssynthese, zwei Anwendungen: global und spe-

zifisch oder partiell und nicht-spezifisch. 96ff., 2. Disjunktive Aufzeichnungssynthese,

zwei Anwendungen: exklusiv und limitativ oder inklusiv und nicht-limitativ. 108ff., 3.

Konjunktive Konsumtionssynthese, zwei Anwendungen: segregativ und bijektiv oder

nomadisch und polyvok. Sowohl die Synthesen des Unbewussten im Anti-Ödipus als

auch Deleuzes Synthesen der Zeit (Gegenwart, Vergangenheit, Zukunft) in Differenz

und Wiederholung sind in ihrer Rückbindung an Kants Synthesen in KrV zu lesen. Vgl.

Kant: Kritik der reinen Vernunft, S. 162–169, A99-110. (1. Synthesis der Apprehension

in der Anschauung, 2. Synthesis der Reproduktion in der Einbildung, 3. Synthesis der

Rekognition im Begriffe).

69 Deleuze/Guattari: »Deleuze und Guattari erklären sich …«, S. 325. Vgl. Schmidgen: Das

Unbewusste der Maschinen, S. 44, »Die Theorie derWunsch-Maschinen soll es ermög-

lichen, die Realität der Partialobjekte unabhängig vom ganzen Objekt aufzufassen.«

70 Swiatkowski, Piotrek: Deleuze and Desire: Analysis of The Logic of Sense, Leuven: Leu-

ven University Press 2015, S. 19–21, Lacan kritisierte Klein dafür, dass sie den Schutz der

Mutter bei der Entwicklung des Selbstbewusstseins hoch einschätzte und damit die

Bedeutung des Vaters beim Schutz gegen inzestöse Beziehungen und Psychosen we-

niger Wert zuschrieb. In Lacans Augen kann nur der symbolische Vater das Imaginäre

brechen und durch den Zugang zur symbolischen Ordnung Erfahrungen Bedeutung

verleihen Aber auch Deleuze kritisierte Kleins Thesen, da diese noch stets dem Refe-

renzsystem der ödipalen Struktur angehören.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206 Technik als Problem des Ausdrucks

ödipalenMangel bestimmtwird, bewertenDeleuze/Guattari die Funktion des

Partialobjekts positiv.71

Die Gesellschaftsmaschinen

Deleuze/Guattaris Maschinentheorie greift nicht nur in Bezug auf das Modell

der Psyche, sondern betrifft auch gesellschaftliche Aspekte. Das macht inso-

fern Sinn, als dass sich die Produktion der Wunschmaschine mit dem Sozi-

us als intersubjektive Sphäre verbindet. Die sozialen Gefüge treten in unter-

schiedlicher Größe und in Form gesellschaftlicher Ordnung auf. Dabei sind

sie ein Ausdruck ihrer operativen Verhältnisse, sie existieren also verschränkt

mit den maschinellen Gefügen, aus denen sie hervorgehen.72 Die Organisati-

onsartenderMenschen,alsodie Formen sozialerGruppenundGesellschaften,

lassen sich aufdieOperationenvonGesellschaftsmaschinenzurückführen,die

vonDeleuze/Guattari in ihrer unterschiedlich gelagertenWirkweise beschrie-

ben werden.

Mit direktem Verweis auf Pierre Clastres, argumentieren Deleuze/

Guattari gegen die Vorstellung einer evolutionären Gesellschaftstheorie.73

Die Konsolidierung sozialer Gruppen, früher Gesellschaften oder Staatsfor-

men, lässt sich nicht anhand einer linearen Entwicklungsgeschichte erklären,

und die Beweglichkeit der sozialen und politischen Segmente innerhalb frü-

her Gesellschaftsformen, deutet auch nicht auf eine vorstaatliche Episode. In

Staatsfeinde, Studien zur politischen Anthropologie untersucht Clastres die Modu-

lation vonMachtverhältnissen innerhalb früher Gesellschaften, und er fordert

71 Vgl. Deleuze/Guattari: »Deleuze und Guattari erklären sich …«, S. 325, Serge Leclaire

wendet ein, dass es unnötig sei, das Partialobjekt positiv oder negativ zu bewerten.

Deleuze stimmt ihm im Grunde zu, betont aber die Notwendigkeit der positiven Um-

wertung, um auf die funktionale Dimension des Partialobjekts hinzuweisen zu kön-

nen. Vgl. Guattari: Chaosmose, S. 12, »Die maschinische Produktion von Subjektivität

kann für das Beste wie für das Schlimmste wirken. […] Man kann eine solche maschi-

nische Evolution weder positiv noch negativ beurteilen; alles hängt davon ab, was ihre

Verknüpfung mit den kollektiven Enunziationsgefügen sein wird.«

72 Deleuze/Guattari: Anti-Ödipus, S. 338, »[…] die allgemeine Theorie der Gesellschaft ist

eine generalisierte Theorie der Ströme […].«

73 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 493 Fn 16 und S. 489, Hommage für Pierre Clas-

tres. Vgl. Clastres, Pierre: Staatsfeinde: Studien zur politischen Anthropologie, [1974],

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974, S. 178, Clastres bezieht sich auf Anti-Ödipus, als er die

frühen Gesellschaften als Einschreibungsgesellschaften bezeichnet.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari) 207

dabei ein grundlegendes Umdenken. Die frühen, als ›primitiv‹ betitelten

Gesellschaften, waren keineswegsMangelgesellschaften ohne Staat,mit einer

unterentwickelten Kultur ohne Schrift, oder einer stagnierenden Ökonomie

ohne Markt. Das Bild einer Gemeinschaft als anachronistisches Relikt und

Subsistenzgesellschaft, hält Clastres für eine weitverbreitete Fehleinschät-

zung.Er kritisiert den evolutionistischenGedankenundden anderwestlichen

Zivilisation ausgerichteten Telos.74 Mit dem Blick auf soziale Strukturen in

einfachen Gesellschaften, versucht er sich an einer Art ethnologischen, ko-

pernikanischen Wende.75 In dieser Zurückweisung eines evolutionistischen

Postulats, sehen Deleuze und Guattari die eigentliche Brisanz seiner Schrif-

ten.76

Glaubt man Clastres, bezeugt die, als Subsistenzwirtschaft beschriebene

Organisation, weder einen Mangel noch eine technologische Unfähigkeit.

Eher findet sich hier die Gestalt einer Freizeitgesellschaft, als wahre Über-

flussgesellschaft, in der sich allein dem unnötigen Überschuss in Form von

persönlichem Eigentum verweigert wird.77 Ein Wandel hin zu einer Gesell-

schaft mit größerer Arbeitsintensität und mit dem Ziel der Produktionsstei-

gerung, konnte nur aus dem Begehren der Gruppe oder mithilfe äußerer

Gewalteinwirkung erwachsen.78 Das heißt also, entweder die Gemeinschaft

derGruppewünscht sichWachstum,oder die Veränderungder ökonomischen

Verhältnisse wird erzwungen.

Die indigenenGesellschaften Süd- undNordamerikas zeichnen sich, trotz

unterschiedlicher sozialer Ordnungen innerhalb der verschiedenen Stämme

und gesellschaftlichenGruppen, häufig durch eine demokratische Einstellung

und eine flache Hierarchie aus. So ist beispielsweise beim amerikanischen

Häuptlingssystems,die Funktiondes ›Häuptlings‹ nurwenig ausdifferenziert.

Er ist, so Deleuze/Guattari, eher wie ein »Star« als ein »Mann derMacht«, und

er kann jederzeit die Anerkennung des Stammes verlieren.79 Demnach bringt

selbst die zentrale Figur des ›Häuptlings‹ keinen Herrschaftsstaat hervor;

denn bekleidet wird nur ein Amt, in dem die Macht der Position nicht zur

74 Clastres: Staatsfeinde, S. 179f., 188f.

75 Ebd. S. 26, Clastres versucht eine »vollständige Umkehrung der Perspektive«, bei der

nicht mehr »die primitiven Kulturen um die abendländische Zivilisation kreisen«.

76 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, S. 489.

77 Clastres, Staatsfeinde, S. 185.

78 Ebd. S. 193.

79 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 490.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208 Technik als Problem des Ausdrucks

Durchsetzung gelangen kann.Diese scheinbar gehaltlose Institution oder lee-

re Funktion, weist allerdings eine »merkwürdige Beständigkeit einer nahezu

ohnmächtigen ›Macht‹« auf.80 Vom ›Häuptling‹ wird erwartet, dass er täglich

Reden hält, ohne dass sein Wort ein Äquivalent zu einem Befehl oder einer

Anweisung wäre. Er besitz das Wort nicht im Sinne von Wortführung oder

Sprachgewalt, sondern unterliegt ihm, wie bei einem ›imperativen Zwang‹

des Redenhaltens.81

»Das Wort des Häuptlings wird nicht gesagt, um gehört zu werden. Paradox:

niemand schenkt der Rede des Häuptlings Aufmerksamkeit. Oder vielmehr:

man täuscht Unaufmerksamkeit vor.«82 »In der primitiven Gesellschaft, in

der Gesellschaft ohne Staat, liegt die Macht nicht beim Häuptling: daraus

folgt, daß sein Wort nicht Wort der Macht, der Autorität, des Befehls sein

kann.«83

Diese Reden sind ein performativer Akt, in ihnen wiederholt und feiert der

›Häuptling‹ ausholend die traditionelle Lebensweise.84 Sie wirken als Ritual

stabilisierend, geradeweilmit ihnen dieOhnmacht derMachtposition bekräf-

tigt wird. Die Wiederholung wird zur Regel und bildet eine Verfahrenstech-

nologie, die dem Erhalt einer nicht autoritären Gesellschaft dient. Die Macht

gehört der Gesellschaft, als ethnozentrische, homogene Einheit und Totalität,

die sich nach außen hin abgrenzt.85 Clastres beschreibt hier eine, sich selbst

stabilisierende, Anordnung nichtautoritärer Macht, im Sinne einer dezentra-

lisiertenHerrschaft. In dieser Formder Stammesgesellschaften scheint ein in-

stitutioneller, sozialer Raum, als politischer Raum zu existieren;86 und auch

80 Clastres: Staatsfeinde, S. 30. Vgl. Clastres, Pierre: »Die Frage der Macht in primitiven

Gesellschaften«, [1976], in: ders., Archäologie der Gewalt, [1980], Zürich: Diaphanes

2008, S. 23–31, hier S. 25.

81 Clastres, Pierre: Staatsfeinde, S. 31f. Vgl. Clastres, »Die Frage der Macht in primitiven

Gesellschaften«, S. 27.

82 Clastres: Staatsfeinde, S. 150. Herv. i. Org.

83 Ebd. S. 151.

84 Zum Begriff Performativ siehe John L. Austins Überlegungen über den Sprechakt. Vgl.

Austin, John L.: Zur Theorie der Sprechakte, Stuttgart: Reclam 1972, S. 29.

85 Clastres: »Die Frage der Macht in primitiven Gesellschaften«, S. 29, Die Gesellschaft

ist immer vollendete Totalität und autonome Gesamtheit. Die Autonomie basiert auf

dem Konzept der Gruppe, als homogene Einheit, ohne innere abgespaltene Machtor-

gane, und als Totalität ohneÄußerlichkeit, also ohne Repräsentation der Gruppe durch

ein Individuum.

86 Clastres: Staatsfeinde, S. 45.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari) 209

Clastres folgert, dass sich durch unmittelbare soziale Kontrolle in den Gesell-

schaften ohne Staat, eine soziale Sphäremit politischer Funktion bildet.87 Die

Entstehung einerMachtstrukturmit Aufteilung inHerrschende undUnterge-

bene, wie sie sich in Staatsformationen und politischen Institutionen findet,

wird dabei verhindert.

Clastres’ Thesen helfen uns dabei, die nun folgenden gesellschaftstheore-

tischen Überlegungen nachzuvollziehen. Deleuze/Guattari machen zunächst

eine Einteilung in drei Typen der Organisation von Menschen. Diese Un-

terscheidung ist keine ethnografische Klassifikation, sondern erfasst die

unterschiedlichen Ausdrucks- und Existenzweisen des Sozius. Erstens gibt

es die stammesmäßige Organisation, die sich über die Abstammungslinien de-

finiert und sich aus beweglichen Segmenten zusammenfügt. Die soziale und

politische Bestimmung der Individuen und der Gruppe ist wage und verän-

derlich, und die Festlegung der Subjekte hängt mit Veränderungen äußerer

Umstände und Verzweigungen von Abstammungslinien zusammen.88 So war

die erste Territorialisierung eine flüchtige Einschreibung durch eine flexible

Organisation. Gruppen bewegten sich auf der Erde und lebtenmit den Verän-

derungen der Landschaft; die Ströme der Abstammungslinien entwickelten

sich dabei parallel zu den Strömen der Erde.89 Die umherziehende Gruppe

folgt diesen Strömen, sie entnehmen ihm Energie, sie schneiden ihn ein, aber

ohnedieErdedabei fest zubesetzen.DieseÜberlegungenerinnernandas,was

der Geschichtswissenschaftler Fernand Braudel über die »Transhumance«,

eine »halbnomadische Form derWeidewirtschaft«, schreibt.90

»Man muß sich die zwischen den Sommerweiden auf den Almen und dem

Wintergras in den Tiefebenen umherziehenden Schaf- und Ziegenherden

als richtiggehende Ströme von Vieh undHirten vorstellen […]. Immerhin las-

sen sich ihre Wege leicht nachvollziehen, denn noch immer fallen in man-

87 Clastres: »Die Frage der Macht in primitiven Gesellschaften«, S. 24, Es gibt kein ge-

trenntesOrgan derMacht; die soziale und politische Sphäre lässt sich nicht unterschei-

den. Vgl. Clastres: Staatsfeinde, S. 21, Clastres zieht drei Schlüsse: erstens ist politische

Macht universell und demSozialen immanent, zweitens ist politischeMacht nicht aus-

nahmslos unterdrückend, und drittens, auch in Gesellschaften ohne politische Institu-

tionen ist das Politische vorhanden und stellt sich die Frage der Macht.

88 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 536.

89 Ebd. S. 561f. Phylogenetische Abstammungslinie als maschinelle Abstammungslinie

bzw. maschinelles Phylum als Strömung.

90 Braudel, Fernand (Hg.): Die Welt des Mittelmeeres, Zur Geschichte und Geographie

kultureller Lebensformen [1986], Frankfurt a.M.: Fischer 2013, S. 26.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210 Technik als Problem des Ausdrucks

cher Region, die Herdenpfade als breite Narben auf, unauslöschlich, jeden-

falls kaum zu verwischen, Falten gleichsam, wie sie das Gesicht eines alten

Menschen Prägen.«91

Die staatliche Gesellschaft dagegen, kennzeichnet sich dadurch, dass Lebens-

bereiche in eine Ordnung eingepasst und zu staatlichen Territorien gemacht

werden. So veränderte das Prinzip des Eigentums die ursprüngliche Bezie-

hungzwischenMenschundErde; das erste Territoriumaller Lebewesenwurde

besetztundzueinemObjekt gemacht.92DerStaat folgt dem territorialenPrinzip

derOrganisation.Mit Geschichten undWeltbildern,wird der sozialenGruppe

ein Koordinatensystem gegeben; sowohl der geografische als auch der kosmi-

sche Raumwird eingenommen und festen Codes unterstellt.93

Es zeigt sich, dass die Gesellschaftsformen mit unterschiedlich operie-

renden Maschinen kooperieren. Eine der Deleuze/Guattari’schen Maschinen

ist die Territorialmaschine, als primäre Form des Sozius; die »ursprüngliche,

primitive Einschreibungsmaschine« festigt und vergrößert ihre Wirkungs-

bereiche und wird zu einer »›Megamaschine‹, die ein gesellschaftliches Feld

abdeckt«.94 Die erste Territorialmaschine besetzte zunächst den Körper und

seine Organe durch Codierung.95 Bei diesem Vorgang drücken sich kulturel-

le und natürliche Komponenten in Mischformen aus und sind einzeln nur

schwer auszumachen, wie beispielsweise im Fall der prozessualen Beziehung

zwischen Tierritual und Territorium.96

Bevor es Subjekte und Gesellschaften gab, gab es nur die Körper. Damit

ist auch der Körper der Erde gemeint, der territorialisiert, privatisiert und co-

diert wurde. Diese frühen Territorien, gefestigt durch Markierungen und Ri-

tuale, haben sich mit dem Sozius angeordnet, und wurden allmählich durch

die Staatsmaschine geografisch gefestigt. Für Deleuze/Guattari definiert sich

Staat in Gestalt getrennter Machtorgane innerhalb einer sozialen Gruppe.97

Darum lässt sich auch nicht von einem historisch bestimmbaren Moment ei-

nes allererstenStaates sprechen.NebendemSozius alsBeschrifter undals frü-

91 Ebd.

92 Vgl. Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 536.

93 Vgl. ebd.

94 Deleuze/Guattari: Anti-Ödipus, S. 179, Verweis auf Lewis Mumford.

95 Ebd. S. 180f, 183.

96 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 433.

97 Ebd. S. 489.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari) 211

he Territorialmaschine, gab es auch schon in den frühen Stammesgesellschaf-

ten die zentripetaleWirkung eines Urstaates.98

In beiden Organisationsvarianten, also den Stämmen und dem Staat, er-

laubt es die arithmetische Einteilung Kontrolle über die Materie und die Be-

völkerung auszuüben. Einerseits kann es sich dabei um eine einfache, neutra-

le Einteilung handeln:Wir sind eineGruppe, also eine Vielheit aus Individuen,

und in dieser Gruppe gibt es Untergruppen, zusammengesetzt aus sich nahe-

stehenden Individuen. Dann, im Falle des Staates, wird die Einteilung in Ver-

bindung gebracht mit messbaren Größen: Wir sind mehr Individuen als vor

einem Jahr, undmeine Nachbarin hat mehr Töchter als ich.99 Im Rahmen die-

ser Überlegungen, geben Deleuze/Guattari den umherziehenden Völkern der

Steppe, aufgrund ihrer numerischen Organisation, einen besonderen Status.

Wir werden noch darauf zu sprechen kommen, wie Deleuze/Guattari das No-

madischemit der Produktionsweise der Kriegsmaschine vergleichen, und der

einschließendenWirkung des Staatsapparates entgegensetzen.

Der Staatsapparat und die Kriegsmaschine

Wie angedeutet, unterscheiden Deleuze/Guattari die Funktionsweise der no-

madisch operierenden Kriegsmaschine von der territorialen Operationalität

des Staatsapparates.100 Wenn hier jetzt von der Kriegsmaschine die Rede ist,

dann ist damit nicht der militärische Apparat gemeint, auch soll damit kei-

nesfalls Zerstörung, Vergewaltigung und Tötung ethisch relativiert werden.101

Niemand streitet ab, dass mit dem Krieg als konkretes Ereignis, Schmerz und

Leid einhergehen. Das Deleuze/Guattari’sche Konzept der Kriegsmaschine,

das hier behandelt wird, betrifft aber eine andere Dimension, es erfasst ei-

nen bestimmten Typ existentieller Operationalität. Nach Clastres ist Krieg

98 Ebd. S. 493. Vgl. Deleuze/Guattari: »Deleuze und Guattari erklären sich …«, S. 331, Clas-

tres hält die »Theorie des ›Urstaats‹« für die »kraftvollste, rigoroseste Entdeckung des

Anit-Ödipus«.

99 Vgl. Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 537, »Die Zahl hat immer dazu gedient, die

Materie zu beherrschen und ihre Variationen und Bewegungen zu kontrollieren, das

heißt, sie dem raum-zeitlichen Rahmen des Staates anzupassen […].«

100 Vgl. Krause, Ralf/Rölli, Marc: Mikropolitik: Eine Einführung in die politische Philoso-

phie von Gilles Deleuze und Félix Guattari, Wien 2010, S. 95ff.

101 Virilio: »Trajektivität und Transversalität. Ein Gespräch über Félix Guattari«, S. 28, Viri-

lio, der selbst Krieg erlebt hat, begreift das Konzept der Kriegsmaschinemetaphorisch.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212 Technik als Problem des Ausdrucks

weder der ursprüngliche Ausdruck des Menschen als Aggressor, noch ist er

die Folge von missglückten Transaktionen. Das Kriegstreiben ist auch nicht

auf die Überlebenssicherung durch eine pervertierte Form der Jagd, also als

eine Jagd auf den Menschen, zurückzuführen. Die kriegerische Gesellschaft

ist auch nicht der Inbegriff der staatenlosen Gesellschaft, ohne vermittelnde

Ordnung, die für eine friedvolle Existenz sorgt.102 Clastres legt stattdessen

dar, inwiefern das kriegerische Treiben zur Struktur der Gesellschaft gehört

und dem Erhalt der eigenen Autonomie geschuldet ist.

Bilden sich innere Machthierarchien, ist die Konsensmechanik der Grup-

pe gestört, und die zentripetale Kraft des Staatsapparates setzt ein. Ein Staat

ruht auf demKonzept der Zentralität und Totalität; die heterogenen Elemente

und flexiblen Segmente der Gruppe werden entsprechend der herrschenden

Ordnung ausgerichtet. Die Regierungsmaschine und die gründlichen Verwal-

tungstechnikendesStaatsapparates betreibendabei die systematischeZerstö-

rungkulturellerUnterschiede.103Das ethnozentrischeWesender Stammesge-

sellschaft wird vomStaat in eine »ethnozidäre Kultur« verwandelt.104Mit dem

Bewusstsein, dass jede gesellschaftliche Neuerung einen Verlust der Freiheit

mit sich bringt, war man in der Stammesgesellschaft darum bemüht, die ei-

gene Gruppe als einzige Totalität aufrechtzuerhalten. Eine Möglichkeit dafür,

ist die Zersplitterung des Außen, also das Kriegstreiben.Wobei paradoxerwei-

se auch »die Gefahr der Teilung des homogenen gesellschaftlichen Körpers« in

Kauf genommen wurde.105

102 Clastres, Pierre: »Archäologie der Gewalt, Der Krieg in den primitiven Gesellschaften«,

[1977], in: ders., Archäologie der Gewalt, S. 33–81, hier S. 40ff., Clastres kritisiert André

Leroi-Gourhan für eine Biologiesierung des sozialen Aspekts der Gewalt und Claude

Lévi-Straus für dessen Deutung von Krieg, als aus dem Handel hervorgegangene, sich

wiederholende Episode. Vgl. S. 49f., 65.

103 Clastres: »Über den Ethnozid«, [1974], in: ders., Archäologie der Gewalt, S. 7–21, hier

S. 15.

104 Clastres: »Über den Ethnozid«, S. 14.

105 Vgl. Clastres, Pierre: »Unglück des wilden Kriegers«, [1977], in Archäologie der Ge-

walt, S. 83–123, hier S. 110, Im Krieg wurde aus dem ›Häuptling‹, als Friedensstifter,

ein Kriegshäuptling, also ein militärischer Führer gemacht. Die autoritäre Macht des

Häuptlings war aber allein seinen Kompetenzen als Krieger geschuldet und zeitlich

begrenzt. Nach Beendigung der Auseinandersetzungen kehrte man zurück zum alten

Modell, wobei im Falle des Sieges die autoritäre Macht des Kriegshäuptlings durch

einen Prestigegewinn abgelöst wurde. Hier zeigt sich das Besondere der Tauschöko-

nomie, Werte sind in ihrer Äquivalenz aneinandergebunden und nicht über eine all-

gemeine Währung berechenbar. Der Tausch kann somit auch nicht aus seinem sozia-

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari) 213

DieAnnahme,dassderKriegeinerZentralisierung,unddamitdemStaats-

bildungsprozess entgegenwirkt, greifen Deleuze/Guattari von Clastres auf.106

Was die beiden als Kriegsmaschine bezeichnen, sind die Gefüge, die der Zen-

tralisierung von Macht entgegenwirken und festgeschriebene Räume wieder

öffnen. Mit der Operation der Verteilung über einen offenen Raum hinweg,

stellt sich die Kriegsmaschine gegen die Zentralisierung der Macht im Appa-

rat. Es handelt sich um zwei verschiedene Wirkprinzipien, die sich mit dem

Sozius verbinden und Ordnungen konsolidieren.

Es ist wichtig, hier zwischen der Kriegsmaschine und dem militärischen

Apparat, imDienst einer zentralisiertenMacht, zu unterscheiden.Die Kriegs-

maschine wirkt strukturell als Gegensatz zum zentralisierten Staatsapparat.

Das staatliche Territorium der zentralen Herrschaft bestimmt sich durch

die Aneignung des topologischen und geographischen Außen, während die

Kriegsmaschine im Gegensatz dazu exterritorial wirkt. Die zentralisierte

Souveränität des Staatsapparates agiert in den angegliederten und verinner-

lichten Bereichen; ihreWirkmacht erstreckt sich also über einen festgelegten,

geografischen Bereich.107 Dabei vergrößert sich der Staat nicht durch Ver-

nichtung, sondern durch die allmähliche Annexion des Außen. Das dem

Staat Äußere, in Form von Elementen, die gegen die Staatsordnung agieren,

liegt allerdings auch häufig im Inneren. Gemeint sind damit unterschied-

lich organisierte Gruppen oder Banden, wie beispielsweise Konzerne oder

Religionsgemeinschaften.108

Sehr gut veranschaulichen lassen sich die unterschiedlichen Wirkweisen

mit Deleuze/Guattaris Vergleich der Brettspiele Schach und Go. Grundsätz-

lich betrifft die gesellschaftliche Frage das Prinzip des Ausdrucks und der

Einschreibung. Es handelt sich darum erstens, um ein geografisches und

len Gefüge abgekoppelt werden. Vgl. Clastres: Staatsfeinde, S. 30f, 198f., Im Krieg exis-

tiert die Gefahr eines sozialen Umsturzes, »der ihn, denDiener des Stamms, zu seinem

Herrn machen würde«.

106 Vgl. Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, S. 492.

107 Vgl. Clastres, Staatsfeinde, S. 193, »Damit der Staat entstehen kann, muß zuvor eine

Teilung der Gesellschaft in antagonistische Klassen vorliegen, die durch Ausbeutungs-

beziehungen miteinander verbunden sind.«

108 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, S. 491, 493, 495. Vgl Bogue, Ronald: »Apology for

Nomadology«, in: ders., Deleuze’s Way: Essays in transverse Ethics and Aesthetics, Al-

dershot, England, Burlington: Ashgate 2007, S. 113–121, hier S. 116, 120. Das Nomadi-

sche und Segmentierte zeigt sich immer in gemischter Form und entzieht sich einer

einfachen Bestimmung.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214 Technik als Problem des Ausdrucks

zweitens, um ein numerisches Problem. Beim Schach, dem Königsspiel oder

Staatsspiel, ist der Raum geografisch festgelegt, und die Spielfiguren sind

codiert, sie sind ›Aussagesubjekte‹ mit unveränderlichen Fähigkeiten und be-

grenzter Reichweite. Der Dame und dem Läufer sind jeweils bestimmte Züge

erlaubt, beide sind in ihrer Art unveränderliche Elemente in denMachtdispo-

sitiven, die sich auf dem Feld bilden.Darum bezeichnenDeleuze/Guattari das

Spiel auch als Semiologie.

Das Spiel Go hingegen, ist keine Semiologie wie das Schachspiel, es ist

strategisch. Die Steine sind neutral und bespielen als einfache, arithmetische

Einheiten einen unbegrenzten Raum, der eingenommen und erhaltenwerden

soll. Für Deleuze/Guattari operieren die Steine beim Go wie maschinelle Ge-

füge, ihre Macht ist allein durch ihre Relationen bestimmt. Im Spiel muss ich

meine Steine ins offene Feld setzen und daraus Ketten bilden, um Bereiche

zu besetzen oder Territorien aufzulösen. Die Beziehungen der Steine unter-

einander, bilden unsichere Konstellationen, wobei der offene Raum temporär

besetzt wird. Erst in den konkreten Situationen erhalten die einzelnen Stei-

ne Eigenschaften und können unter Umständenmit einem Schlag viele Steine

des Gegners aus dem Spiel verbannen, und so ganze Bereiche des Spielbretts

wieder befreien.

Weiß setzt Stein 1 und befreit den besetzten Raum.

Wie beim Go bespielt die Kriegsmaschine einen offenen (glatten) Raum,

hält ihn besetzt oder bricht Territorien auf, und schafft neue offene Räume.

Der Bezug auf dasNomadentum, verdankt sich der Gegebenheit, dass sich die

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari) 215

Gruppe der Nomaden als polyvokes Gefüge auf einer offenen Fläche bewegt.

Deleuze/Guattari erkennenbeidenNomadeneinenumerischeFormderOrga-

nisation, ähnlich der Operationsweise als Kriegsmaschine. Wie die Steine im

Go, sinddie Individuennicht beziffert, sondern bilden eineGruppe als Vielheit

von unbestimmten Elementen.Mit anderenWorten, die Menge 1 und 1 und 1,

verdichtet sich zu einem Gefüge aus Elementen ohne spezifische Einschrei-

bungen.109 Die Nomaden sind wie eine Mannigfaltigkeit, wobei sie durch ste-

tigeVerformunghomöomorpheFormenhervorbringen.Die zählendeZahl der

Nomaden bildet eine arithmetische Einteilung als autonomes Gefüge, bei der

sich Menschen nicht festigen, sondern ›verschieben‹.110

Beide, also die Territorial- und die Kriegsmaschine bewegen sich auf der

Erde mit ihren Strömen. Dabei werden zunächst nur bewegliche Linien ge-

zogen, ohne die Erde zu zerteilen oder in Besitz zu nehmen. Der Staatsappa-

rat wiederum, übersetzt alle arithmetischen Gefüge in Aussagesubjekte und

schließt sie in einem festgeschriebenen (eingekerbten) Raumein.Eigentumund

Einschreibung sind Prinzipien des Staates, er zerschneidet die Gesellschaft

und produziert starre Segmente, wie beispielsweise die sozialen Klassen. Da-

bei, und das ist wohl das Problematische, vereinnahmt der Staatsapparat auch

dieOperationalität der Kriegsmaschine als eine Art strategischesWerkzeug.111

Subjektivierung

An dieser Stelle möchte ich nochmals auf das Modell der Maschine als ur-

sprüngliches Produktionsgefüge zurückkommen, und daran erinnern, dass

die operationalen Vorgänge sowohl vitale als auch technische Domänen be-

treffen. Deleuze/Guattari betonen, dass auch beim Status derWerkzeuge und

Waffen das »allgemeine Primat des kollektiven und maschinellen Gefüges ge-

genüber dem technischen Element« mitgedacht werden muss.112 Im Übrigen

109 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, S. 540.

110 Ebd. S. 538. Vgl. Bogue: »Apology for Nomadology«, S. 115, Deleuze/Guattari streben

keine anthropologische Systematisierung an, sondern stellen zwei Tendenzen fest.

111 Vgl. Deleuze/Guattari: Anti-Ödipus, S. 238f., 288.

112 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 550 und S. 499, Für Deleuze/Guattari entsteht

mit dem klassischen Schema vonWerkzeug undMaschine, als Elemente einer biologi-

schen, evolutionären Linie, ein verzerrtes Bild auf die Realität von Produktion. Vgl. De-

leuze: Foucault, S. 59, Die konkrete Maschine ist eine dispositive Einrichtung, die abs-

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216 Technik als Problem des Ausdrucks

sah schon Lewis Mumford in den Ritualen eine frühe Form der Mechanisie-

rung der Menschen, während er das technische Objekt oder Werkzeug für

eine Folgeerscheinung hielt.113 Demnach geht das Prinzip der Maschine, der

Existenz der technischen Gegenstände voraus.114

»In bezug auf das technische Element kommt als erstes die Maschine, und

zwar nicht die technische Maschine, die selber ein Komplex von Elementen

ist, sondern die gesellschaftliche oder kollektive Maschine, das maschinelle

Gefüge, durch das determiniert wird, was ein technisches Element in einem

bestimmten Moment ist, wie seine Anwendung, seine Ausdehnung, sein

Umfang etc. beschaffen sind«115

Wir müssen also immer das Gefüge als Maschine mitdenken, ansonsten wird

der technische Gegenstand abstrakt und unbestimmt. Mit Deleuze/Guattaris

Maschinentheorie ergibt sich ein neuer Blick auf die Frage nach dem techni-

schen Objekt und demProzess der Subjektivierung. So bildenWerkzeuge und

Waffen unterschiedliche Gefüge-Typen, die in ihren ›inneren Unterschieden‹

in Erscheinung treten. Die Bewaffnete bildet ein dichtes Gefüge als Einheit,

das einen projektiven Handlungsvektor besitzt, während der Arbeiter bei der

Verwendung eines Werkzeugs, in einer introjektiven Handlung versucht Wi-

derstände zu überkommen.116

Félix Guattari verweist wiederholt auf Lewis Mumfords Konzept der Me-

gamaschine, um auf Subjektivierungsprozesse aufmerksam zu machen, die

trakte Maschine ist »das informelle Diagramm«. Vgl. Deleuze/Guattari: Tausend Pla-

teaus, S 706, Abstrakte Maschinen werden in konkreten Gefügen wirksam.

113 Mumford, Lewis: Mythos der Maschine: Kultur, Technik und Macht, Gesamtausgabe,

Frankfurt a.M.: Fischer 1978, S. 221, Für Mumford liegt in der »älteren Ordnung des Ri-

tuals« eine »Mechanisierung des Menschen« die der »Mechanisierung der Arbeitsin-

strumente« vorausging.

114 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 550, »Waffen undWerkzeuge sind Konsequen-

zen, nichts als Konsequenzen.«

115 Ebd. S. 549.

116 Ebd. S. 545–550, Deleuze/Guattari differenzieren also nochmals zwischen dem Werk-

zeuggebrauch als Arbeit undderWaffennutzung als freie Aktion. S. 550. »DasWerkzeug

ist wesentlich mit einer Genese verbunden, mit einer Verlagerung und einer Kräfte-

verausgabung, deren Gesetze in der Arbeit liegen, während die Waffe nur die Anwen-

dung oder Demonstration von Kraft in Zeit und Raum betrifft und der freien Aktion

entspricht.«

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari) 217

sich Gefügen größeren Maßstabs verdanken.117 InMythos der Maschine, Kultur,

Technik und Macht unternimmt Mumford den »Versuch einer hypothetischen

Rekonstruktion der vorgeschichtlichen Zeit«, um nachzuweisen, dass »jeder

technische Fortschrittmit psycho-sozialenVeränderungen, als Voraussetzung

und als Folge verbunden war«.118 Sowohl demokratische als auch autoritäre

Technologien lassen sich als Antrieb gesellschaftlicher Veränderungen ausma-

chen. Für die wichtigste Triebkraft des technischen Fortschritts hältMumford

dieMegamaschine, als »institutionell-ideologische[n] Komplex«119 und »Gesell-

schaftsform, die das menschliche Potential zu steigern« wusste.120

DasGottkönigtum ist eineStaatsform,andemsichdie komplexeWirkwei-

se dieser Gesellschaftsmaschine gut verdeutlichen lässt. Aufgrund einer kriti-

schen Menge an ehrfurchtsvollen Untertanen, die sich zum großen Teil frei-

willig unterwarfen, stabilisierte sich eineHerrschaft. Als sich dann die kosmi-

sche Ordnung mit der Magie und der weltlichen Autorität verband, fand das

Ausdruck in der Figur des Gottkönigs mit einem universellemHerrschaftsan-

spruch.121 ImUnterschied zu der Stammesgesellschaft, besitz die traditionelle

Gesellschaft, als Hochkultur, eine staatliche Organisation mit zentraler Herr-

schaft und eineVerteilungder ökonomischenVerantwortung auf unterschied-

liche soziale Klassen. Mit der zentralen Organisation gesellschaftlicher Pro-

duktionsprozesse und der Erzeugung einer Mehrproduktion, bildete sich das

Konzept einer legitimenUngleichheit zwischen »denen,die arbeiteten,und je-

nen, die als Müßiggänger von demÜberschuß lebten«.122

Die Waffentechniken und Qualitäten der Jäger wurden als Unterdrü-

ckungstechnologie perfektioniert, während die umsichtige Lebensweise der

Bauern vereinnahmt wurde. Entscheidender Faktor für den Erfolg der auto-

ritären und zentral organisierten Herrschaft war nicht nur die Gewalt und

Unterdrückung von Seiten des Herrschers. Sicher benötigte es geübte und

117 Genosko, Gary: »Megamachines: FromMumford to Guattari«, in: Explorations inMedia

Ecology 1/2 (2015), S. 7–20, hier S. 7. Vgl. Guattari, Félix: »Über Maschinen«, in: Schmid-

gen, Ästhetik und Maschinismus (1995), S. 115–140, hier S. 119.

118 Mumford: Mythos der Maschine, S. 193.

119 Ebd. S. 195.

120 Ebd. S. 193.

121 Vgl. ebd. S. 201.

122 Vgl. ebd. S. 237, Der Entwurf der Megamaschine bezeichnet eine Maschine unter der

Leitung eines gott-königlichen Souveräns, gestärkt durch militärische Autorität und

transzendentale Magie, die alles durchdringt. Vgl. Genosko: »Megamachines: From

Mumford to Guattari«, S. 9f.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218 Technik als Problem des Ausdrucks

gewaltbereite Kämpfer für die konkrete Konfrontation und direkte Durchset-

zung von Befehlen und Strafen. Die Stärke des Systems und die Macht des

Monarchen stabilisierte sich aber nur,dank einer ehrfürchtigenUnterwerfung

und einer passiven Zustimmung innerhalb der Gesellschaft.123 In Mumfords

Augenwar der größte und dauerhafteste Beitrag der neuenMachtverhältnisse

die Bildung eines komplexen Produktivapparates. Die ersten hybriden Me-

gamaschinen verdankten ihre operationale Struktur einer unanfechtbaren,

religiösen Exaltiertheit königlicher Befehle.124 Nur die theologisch-magischen

Konzepte ermöglichten es dem König, aus menschlichen Elementen ein leis-

tungsstarkes, maschinell arbeitendes Gefüge zu erschaffen, das gegen Verrat,

Häresie und Rebellion bestehen konnte.125

Deleuze/Guattari verweisen auf die zwei Köpfe der Herrschaft, den »Ma-

gier-König« und den »Priester-Juristen«.126Wie das kinematische Elementen-

paar, bildet der Bund der zwei Herrschaftsköpfe eine maschinelle Einheit als

Koppelung aus zwei, sich umschlingenden Mannigfaltigkeiten unterschied-

licher Klasse. Als »doppelte Gliederung« wirken sie in einer sich funktional

ergänzenden Bindung, mit der sich der Staatsapparat in eine, alle Schichten

durchdringende, rigide Struktur verwandelt.127 Deleuze/Guattari sehen in

der Koppelung der Kräfte und im Staatsvertrag eine »magische Bindung« und

»maschinelle Unterjochung«, die »ebensowenig ›freiwillig‹ wie ›erzwungen‹

ist«,128 denn unterhalb der deutlich hervortretenden Machtstrukturen, sind

immer unsichtbare Maschinen an Subjektivierungsprozessen beteiligt. Die

unsichtbare Maschine der Bürokratie beispielsweise, verbreitete Monoto-

nie und brachte selbst nichts weiter hervor, außer die geeignete Form des

Subjekts.

»Nichts geht klarer aus den Pyramideninschriften mit ihren bis zum Über-

druß wiederholten Formeln hervor als eine erstaunliche Fähigkeit, Monoto-

nie zu ertragen – eine Fähigkeit, die den in unserer Zeit erreichten Gipfel all-

gemeiner Langeweile vorwegnimmt. Diese verbale Zwanghaftigkeit ist die

psychische Seite des systematischen generellen Zwangs, der die Arbeitsma-

schine entstehen ließ. Nur jene, die fügsamgenugwaren, umdieses Regime

123 Vgl. Mumford: Mythos der Maschine, S. 200.

124 Vgl. Ebd. S. 219–221.

125 Vgl. ebd. S. 221.

126 Deleuze/Guattari: Tausend Plateaus, S. 482.

127 Ebd.

128 Ebd. S. 638 und S. 637, Verweis auf Mumfords Megamaschine.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari) 219

zu ertragen – oder infantil genug, um sich daran zu erfreuen –, konnten in al-

len Stadien vomBefehl bis zur Ausführung nützliche Teile dermenschlichen

Maschine werden.«129

Dies beschreibt sehr gut die Subjektivierungsprozesse Foucault’schenTyps, al-

so als TechnologiendesMenschen.DieSubjektivierungsprozesse beschränken

sich aber nicht nur auf die offensichtlich unterdrückten Individuen, auch die

herrschende Klasse existiert nicht außerhalb der Maschine, sie ist dabei allein

anderen Produktionsformaten unterworfen.

»Unter den spärlichen literarischen Dokumenten, die bisher ausgegraben

wurden, sind bezeichnenderweise zwei Dialoge über den Selbstmord, ein

ägyptischer und ein mesopotamischer. In beiden Fällen findet ein An-

gehöriger der privilegierten Klasse, dem jeder Luxus und jedes sinnliche

Vergnügen erreichbar ist, das Leben unerträglich. Seine unbeschwerten

Träume sind nicht von der Realität gewürzt. Das ägyptische Zwiegespräch

zwischen einem Menschen und seiner Seele stammt aus der Periode, die

dem Zerfall des Pyramidenzeitalters folgte, und enthüllt die Ratlosigkeit

eines Angehörigen der Oberklasse, der den Glauben an die rituelle Lobprei-

sung des Todes als höchste Erfüllung des Lebens verloren hat, womit die

Irrationalität der ägyptischen High Society rationalisiert wurde.«130

Häufiger als von der Melancholie betroffen, waren die Mitglieder der herr-

schenden Klasse wohl mit Blindheit geschlagen. Aus der Unfähigkeit die

»Langeweile der Übersättigung« als innere Leere anzuerkennen, bildeten

sich Konstellationen, die grausame, kriminelle und zerstörerische Subjekte

hervorbrachten.131 Dennoch zeigen sich mit diesem Beispiel die Brüche und

Ambivalenzen innerhalb der maschinellen Prozesse. Es wirken immer auch

die ursprünglichen Wunschmaschinen, die »molekularen Mikro-maschinen

innerhalb der großenmolaren Gesellschaftsmaschinen«.132

Zwischen den starren Elementen der molaren Maschinen bringen Mikro-

prozesse also Turbulenzen in Form von störenden Subjekten hervor. Dabei ist

eine selbstmörderische Herrscherin für die Staatsmaschine wohl mindestens

129 Mumford: Mythos der Maschine, S. 233f.

130 Ebd. 238f. Herv. i. Org.

131 Ebd. 238, »Die Langeweile der Übersättigung war der ständige Begleiter dieser Öko-

nomie des Macht- und Güterüberflusses; sie führte zu sinnlosem persönlichem Luxus

und zu noch sinnloseren Handlungen kollektiver Kriminalität und Zerstörung.«

132 Deleuze/Guattari: »Deleuze und Guattari erklären sich …«, S. 320.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220 Technik als Problem des Ausdrucks

soproblematischwie ein arbeitsunfähigerUntertan.EinSelbstmordkanndar-

um auch als Kalkül innerhalb eines gesellschaftlichen Gefüges dienen.

»Das Unentscheidbare entscheiden. Sich einreihen unter die ›Selbstmörder

durch die Gesellschaft‹. Sich weigern, in der Mühle mitzulaufen, genau an

dem Punkt, wo sie politisch nicht mehr zu ertragen ist. Sterben, um die letz-

te mögliche Fluchtlinie auszulöschen. Und auch, damit der Sozius sein Fett

abkriegt.«133

In »Grabmal für einen Ödipus« unterscheidet Guattari zwischen zwei Selbst-

mordstrategien, der paranoid-familistischen als signifikanten Tod, und der

schizo-inzestösen als ›kontemplatives Abtriften‹ oder ›versehentliche Auflö-

sung‹. In beiden Fällen verkettet sich der Selbstmordmit dem »Unsinntod des

Begehrens«,134 erwird zum letzten »Reflex«und»Riß«,undbringt letztlichden

»Tod des namenlosen Begehrens«.135 Damit ist sogar der Selbstmord als sym-

bolischer Akt stets affektiv, und er bildet so einen Bruch im sozialen und ge-

sellschaftlichen Gefüge.

An den Mikroprozessen, die einen Riss in den molaren Maschinen oder

herrschendenStrukturenauslösenkönnen,zeigenDeleuze/Guattari besonde-

res Interesse.Dennes ist auffallend,dass diemolarenMaschinen, insbesonde-

re die des liberalen Kapitalismus, Störelemente immer aufs Neue vereinnah-

men. Jede unbestimmte oder flüssige Subjektformation wird erst abgetrennt,

umdann benannt oder überschrieben zuwerden; als Aussagesubjektwird die-

se dann in die molare Struktur eingeordnet, wobei sie ihre schizoide Qualität

verliert. Die kapitalistische Maschine hängt sich an die Wunschmaschine, al-

so an die Produktion von Produktion; und sie operiert dynamisch, das heißt

sie verbindet zwei Systeme unterschiedlicher Ordnung miteinander, wie die

Mikro- und Makrodimension. Innerhalb dieses Gefüges bildet sich ein allo-

poietischer Prozess, bei der Störungen oder Verschleiß nicht die Zerstörung

bedeuten, sondern als Erneuerungsantrieb dienen.

Die psychoanalytischeMaschine operiert ähnlich, die freie Produktion des

Unbewusstenwird ausgelöscht, indemmandenAusdruck in eine symbolische

133 Guattari, Félix: »Grabmal für einen Ödipus«, in: Schmidgen, Ästhetik und Maschinis-

mus (1995), S. 133–140, hier S. 139f. Herv. i. Org.

134 Ebd. S. 139.

135 Ebd. S. 139f., Staatlich geregelter Selbstmord wäre demnach die Annexion des Außen,

also die Einvernahme einer Aktivität die außerhalb des Apparats operiert.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari) 221

Ordnung einschreibt. Die vor-personale Zeichenproduktion, die am Subjekt-

formierungsprozess beteiligt ist, wird dabei völlig übersehen. In der Menge

der produktiven Zeichenmaschinen, stellt die Sprache, als linguistische Se-

miotik, nur eineMaschine unter vielen dar. Guattari kritisiert die Setzung der

sprachlichen Signifikanten als Gerüst für ein psychisches Modell, welches die

a-signifikante Dimension der Subjektivitätsproduktion verkennt. Konkret er-

läutert Guattari Subjektivität als:

»[…] ›dieMenge der Bedingung, die ermöglichen, dass individuelle und/oder

kollektive Instanzen in der Lage sind, als eigenreferentielle existenzielle Ter-

ritorien inAngrenzungoder in einemAbgrenzungsverhältnis zu einer Alteri-

tät, die selbst subjektiv ist, zu emergieren.‹Wir wissen, dass sich die Subjek-

tivität in bestimmten sozialen und semiologischen Kontexten individuiert

[…].«136

So handelt es sich auch bei dem Vorgang der Subjektivierung immer um

die Konsolidierung von Gefügen, welche eine innere Resonanz erlauben.

Der Begriff des Kollektiven betrifft also das Individuum als Gefüge, inklu-

sive der Affekte, als ›präverbale Intensitäten‹, und als ›präpersonaler‹ und

›nicht-menschlicher‹ Teil der Subjektivität.137 Das Kollektive ist ein Aus-

druckssystem, ein Enunziations- oder Aussagegefüge,138 denn die qualitative

Dimension der maschinellen Subjektivierungsproduktion verdankt sich nicht

den Einzelteilen, sondern der gesamten Anordnung derselben.139

Guattari entwirft ein Subjektmodell, bei dem Schichten unterschiedlicher

Subjektivierungsebenen, die über die Lebenszeit erhalten bleiben, ein Gefüge

bilden, das eine »Konsistenzfunktion« besitzt und sich in Abhängigkeit ma-

136 Guattari: Chaosmose, S. 17.

137 Ebd. S. 18.

138 Ebd. S. 12 Fn 1, »[…] agencement collectifs d’énonciation […] Die énonciation ist sowohl als

Produktion zu verstehen als auch als Übergang von der virtuellen Instanz des Sprach-

systems zur konkreten, indivduellen, tatsächlichen Äußerung, schließlich noch als ei-

ne Aneignung, die die Instanz des Sprechenden (und korrelativ die des Adressierten)

voraussetzt.« Herv. i. Org.

139 Ebd. S. 7, »Die Subjektivität unter demBlickwinkel ihrer Produktion zu betrachten, be-

deutet keineswegs eine Rückkehr zu den traditionellen binären Bestimmungssyste-

men (materieller Unterbau – ideologischer Überbau).« Es handelt sich also nicht um

eine Rückbesinnung auf eine marxistischen Dualismus oder auf ein lineares Modell

der Psychogenese.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222 Technik als Problem des Ausdrucks

schineller Schnittstellen unterschiedlich ausdrückt.140 Zu den Schichten die-

ser Gefüge gehören die Umwelt, das Soziale und das Individuelle, als drei öko-

logische Sphären.141

»Die verschiedenen semiotischen Register, die dazu beitragen, Subjektivi-

tät hervorzubringen, unterhalten keine bindenden, ein für alle Mal fixierten

hierarchischen Beziehungen. […] Die Subjektivität ist, im Grunde, plural und

polyphon […]. Sie kennt keine dominante Bestimmungsinstanz, die die an-

deren Instanzen gemäß einer univoken Kausalität führt.«142

Guattari versucht eine »transversalistischere Auffassung der Subjektivität zu

prägen«, umneue Subjektivitätsproduktion zu ermöglichen.143 Denn genauso

wie die soziale Maschine, operiert »die semiotische Produktion der Massen-

medien«144 als technologische Informationsmaschine, mitten in der mensch-

lichen Subjektivität.145 Für Guattari ist das Problem der Subjektivität und der

ökologischen Instanzen der Psyche eine sozial-ökologische Aufgabe, die den

gesamtenSozius betrifft.146DarumwarLaBorde, dieKlinik in derGuattari sich

als junger Aktivist engagierte, und wo er 1955 begann zu arbeiten, ein idealer

Ort für ihn.147 La Bordewar keine Institution der Verwahrung mit rigiden Re-

geln und einerHierarchie des Fachpersonals. JeanOury organisierte die Klinik

alsGemeinschaft, inderdieAufgabengleich verteiltwurdenund jederdie glei-

che Bezahlung erhielt.148 Es gab ein Angebot von rund vierzig unterschiedli-

chen Aktivitäten für die Bewohner, und eswurde großerWert auf Bewegungs-

freiheit, Kritikfähigkeit und Kreativität gelegt.149

Guattari undOury bemühten sich umneueTherapieansätze für die Psych-

iatrie. Gemeinsam sorgten sie dafür, dass die psychisch Kranken Verantwor-

tungübernehmenkonnten,unddass siedieMöglichkeit bekamenmitderWelt

140 Guattari: »Über Maschinen«, S. 117.

141 Guattari: Die drei Ökologien, S. 31f.

142 Guattari, Chaosmose, S. 7.

143 Ebd. S. 10.

144 Ebd.

145 Ebd. S. 10f.

146 Vgl. Guattari: Die drei Ökologien, S. 46f, 58f.

147 Guattari: »La Borde: A Clinic unlike any other«, S. 176.

148 Dosse, François: GillesDeleuze&Félix Guattari: Intersecting Lives,NewYork: Columbia

University Press 2011, S. 45.

149 Guattari: »La Borde: A Clinic unlike any other«, S. 181, Guattari merkt an, dass die stän-

dige Suche nach neuen Themen und Variationen etwas Barockes an sich hatte.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari) 223

in Beziehung zu treten.150 Isolation oder Angst sollten ohne Gewalt überwun-

den werden, Geängstigte sollten sich in kreativ Handelnde verwandeln.151 Die

institutionelle Maschine La Borde sollte nicht einfach eine bestehende Subjek-

tivität umgestalten, sie sollte einen neuen Typ von Subjektivität hervorbrin-

gen.152

Meines Erachtens überzeugt Deleuze/GuattarisMaschinentheorie,weil es

ein vielfältig anwendbares Produktions- und Ausdrucksmodell enthält. Das

allgemeine Prinzip desmaschinellen Gefüges betrifft nicht nur die Tiefen und

dieOberflächen zusammengesetzter Körper aller Art, sondern auch denKom-

plexunsererpsycho-sozialenExistenz.DieseUniversalität ist einGrunddafür,

dass sich der Deleuze/Guattari’sche Begriff der Maschine auch dazu eignet,

sozial-politische Verstrickungen aufzudecken und Handlungsspielräume zu

erweitern.

150 Dosse: Gilles Deleuze & Félix Guattari, S. 40ff.

151 Animationsfilm Les Dents du singe (FR 1960, R: René Laloux) Vgl. La moindre des

choses (FR 1997, R: Nicolas Philibert) Dokumentation über die Patienten und Mitar-

beiter der Klinik La Borde, bei den Vorbereitungen für das jährliche Sommerspiel.

152 Guattari: »La Borde: A Clinic unlike any other«, S. 194. Vgl. Dosse: Gilles Deleuze& Félix

Guattari, S. 46.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VII. Individuation (Simondon)

Gilbert Simondon (1924–1989) erlangte in Deutschland vor allem Bekanntheit

als ein Philosoph der Technik. Dies verdankt sich auch der Tatsache, dass sein

Werk erst spät und nur in Teilen auf Deutsch publiziert wurde. Die Überset-

zung seiner zweiten Dissertationsschrift Dumode d’existence des objets technique

aus dem Jahr 1958, erschien tatsächlich erst im Jahr 2012, erfreute sich aber

großen Zuspruchs. Die Rückmeldungen betrafen in erster Linie die Aspekte

Technik und Kultur. Auf eine gewisse Schieflage der Rezeption lässt sich auch

schließen, weil sogar die Sammlung der Psychologievorlesungen zumThema

Tier und Mensch vom Internationalen Kolleg für Kulturtechnikforschung undMedi-

enphilosophie herausgegeben wurde.1 Mit der im Jahr 2020 erschienenen eng-

lischen Übersetzung von L’individuation à la lumière des notions de forme et d’infor-

mation, Simondons erster Dissertationsschrift, wird vermutlich die deutsch-

und englischsprachige Rezeption nochmals Fahrt aufnehmen, wobei es wün-

schenswert wäre, wenn Simondon auch als naturphilosophischer Denker Be-

achtung erhielte.2

In dem Dokumentarfilm Simondon du désert berichtet Pascal Chabot, dass

sich Simondons Sinn für den Aspekt der Synthese wohl schon früh zeigte. In

seiner Kindheit brachte er sich selbst bei, eine Schweißmaschine zu bedienen,

1 Simondon, Gilbert: Die Existenzweise technischer Objekte, Zürich: Diaphanes 2012. Si-

mondon, Gilbert: Tier und Mensch: zwei Vorlesungen, (Schriften des Internationalen

Kollegs für Kulturtechnikforschung und Medienphilosophie), Zürich: Diaphanes 2011.

2 Simondon, Gilbert: Individuation in Light of Notions of Form and Information, übers. v.

Taylor Adkins,Minneapolis, London: University ofMinnesota Press 2020. Seine Promo-

tionsschrift L’individuation à la lumière des notions de forme et d’informationwurde in

zwei Bänden publiziert: L’individu et sa genèse physio-biologique, (unvollständig Pa-

ris: PUF 1964, Grenoble:Million 1995) und L’individuation psychique et collective (Paris:

Aubier 1989). Vgl. Barthélémy, Jean-Hugues: Life and Technology: An Inquiry Into and

Beyond Simondon, Lüneburg: Meson Press 2015. S. 17 Fn 3.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226 Technik als Problem des Ausdrucks

mit der er sich dann gemeinsam mit seiner Schwester die Zeit vertrieb. Auch

war er schon in jungen Jahren an den Vorgängen der Wahrnehmung interes-

siert, er bastelte Elektroden, die er auf demGesicht seiner Schwester anbrach-

te, um ihre Reaktion auf visuelle Reize zu testen. Gleichzeitig, so Chabot, hat-

te er ein besonderes Verhältnis zu Tieren; so soll Simondon im Alter von zwölf

oder dreizehn Jahren den verletzten Hund eines Nachbarn betäubt und ope-

riert haben. Gilbert Simondon war jemand, bei dem sich Denken und Leben

gegenseitig befruchteten.3 Philosophie war für ihn nichts Abstraktes; wenn

wir über Ideen nachdenken, so Simondon, dann gehört es dazu, über das Le-

ben nachzudenken, das mit diesen Ideen einhergeht.4 Schon während seiner

Schulzeit studierte Simondon philosophische Texte und im Jahr 1944 wurde

er an der École Normale Supérieure zum Studium zugelassen. Bereits vier Jahre

später begann er amGymnasium zu unterrichten, und im Jahr 1960 wurde Si-

mondon dann Professor an derUniversité de Poitiers, wo er ein Psychologielabor

einrichtete.Auch als er drei Jahre später, im Jahr 1963, an die SorbonneUniversité

berufen wurde, leitete er das dortige Psychologielabor.5

Jean-Hugues Barthélémy, Herausgeber der Cahiers Simondon, leistete mit

seinen zahlreichen Publikationen einen großen Beitrag zum Verständnis der

Simondon’schen Philosophie.6 Er erläutert Simondon als ›Denker des Lebewe-

sens‹ imZentrum einer ›genetischen Enzyklopädie‹.7 DieMonografie vonMu-

riel Combes,Gilbert Simondonand thePhilosophyof theTransindividual, bietet eine

wertvolle Analyse des Entwurfs der psycho-sozialen Individuation unddes Be-

griffs des Transindividuums.8 Anne Sauvagnargues verdankt sich unter ande-

remeineEinschätzungdavon,welchenEinfluss Simondon auf die Philosophie

3 Dokumentarfilm über Gilbert Simondon mit Dialogen von Pascal Chabot. Simondon

du désert, FR 2012, R: François Lagarde)

4 Ebd.

5 Chabot, Pascal: The Philosophy of Simondon, Between Technology and Individuation,

London, New Delhi, New York, Sydney: Bloomsbury 2013, S. 1f.

6 Barthélémy, Jean-Hugues: Penser l’individuation, Simondon et la philosophie de la na-

ture, Paris 2005. Ders.: Penser la connaissance et la technique après Simondon, Paris

2005. Ders.: Simondon ou l’encyclopédisme génétique, Paris 2008. Ders.: Simondon,

Paris 2014.

7 Barthélémy: Life and Technology, S. 16ff. Vgl. Bowden, Sean: »Gilles Deleuze, a Reader

of Gilbert Simondon«, in: ArneDe Boever u.a. (Hg.): Gilbert Simondon: Being andTech-

nology, Edinburgh: Edinburgh University Press 2012, S. 135–153, hier S. 137.

8 Combes, Muriel: Gilbert Simondon and the Philosophy of the Transindividual, [1999],

Cambridge MA: MIT Press 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VII. Individuation (Simondon) 227

Deleuzeshatte.Undes scheint tatsächlich so,dassSimondons ›Philosophieder

Widersprüchlichkeit‹ eine größereWirkungbesaß, als esDeleuzesReferenzen

aufdenerstenBlick vermuten lassen.9DieBezüge sindzahlreichundbetreffen

philosophische Kernbegriffe,wieDisparation undDifferenz, das Vorindividu-

elleunddasProblematische,oderdasKonzeptdes intensivenSystems,umhier

nur einige Punkte zu nennen.Deleuze selbst erkennt an, dass Simondon »eine

ganze Ontologie« erarbeitet, und in Gilbert Simondon, Das Individuum und seine

physikobiologische Genese, einer der wenigen Texte, in denen sich Deleuze expli-

zit auf Simondon bezieht, schreibt er: »Es ist Gilbert Simondons Stärke, eine

überaus originelleTheorie der Individuation vorzulegen, die eine ganze Philo-

sophie impliziert.«10

Simondon bezieht sich immer wieder auf Beispiele aus der naturwissen-

schaftlichen Forschung, um seine Individuationstheorie und ontogenetische

Philosophie zu entwickeln.Dabeiwird schnell deutlich,dass ihmdieNachwei-

se und Experimente aus der Chemie, Physik oder Quantenmechanik nicht als

metaphorische Inspirationsquelle dienen, sondern dass Simondon die empi-

rischenDatenphilosophischabwägt.Die techniktheoretischenÜberlegungen,

die Simondon alsDerivat seiner Individuationstheorie entnimmt,unterschei-

den sich darum auch von denen Martin Heideggers oder Karl Marx.11 Inwie-

fern Simondons Philosophie den Theorien von Bruno Latour, Dona Haraway

oder Karan Barad überlegen ist, kann hier nur als offene Frage formuliert wer-

den. Festzuhalten ist aber, dass es allen dieser Denkerinnen, Simondon ein-

geschlossen, ein Anliegen war, essentialistische Argumente zu entkräften und

übliche Dichotomien zu überwinden.

Gilbert Simondons techniktheoretischeThesen sollenhier ausdrücklich im

Kontext eines naturphilosophischen Diskurses vorgestellt werden. Ich werde

eingehen, auf das Konzept der Transduktion als epistemologische Methode

der analogen Übertragung, auf das Postulat der Realität der Relation und auf

das Problem der Wahrnehmung, mit dem Simondon zwischen Gestalt- und

9 Vgl. Sauvagnargues, Anne: »The Concept of Modulation in Deleuze, and the Impor-

tance of Simondon to the Deleuzian Aesthetic«, in: ders., Artmachines: Deleuze,

Guattari, Simondon, Edinburgh: Edinburgh University Press 2016, S. 61–84.

10 Deleuze, Gilles: »Gilbert Simondon, Das Individuum und seine physikobiologische Ge-

nese«, in: ders., Die einsame Insel (2003), S. 127–132, hier S. 127.

11 Vgl. Mills, Simon: Gilbert Simondon: Information, Technology, and Media, London,

New York: Rowman & Littlefield 2016, S. 103, 123ff. Vgl. Simondon: Die Existenzweise

technischer Objekte, S. 230ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228 Technik als Problem des Ausdrucks

Informationstheorie vermittelt. Die genannten Aspekte sollen nicht nur er-

klärt, sondern im Zusammenhang von Simondons Individuationstheorie und

seiner Theorie des technischen Objekts dargestellt werden. Das ist wichtig,

denn Simondons Individuationstheorie begründet einen Strukturrealismus

und enthüllt Kontinuitätszonen zwischen zuvor getrennten Domänen. Dies

ermöglicht es, lebende und technische Wesen im Hinblick auf ihre Genese

und ihren Ausdruck hin zu untersuchen. Meines Erachtens, verdankt sich

die Originalität und Überzeugungskraft der Simondon’schen Philosophie

der Technik, insbesondere ihrer Verankerung in dem naturphilosophischen

Entwurf der Individuationstheorie.

Transduktive Methode

Gilbert Simondons Überlegungen zur Quantenmechanik lassen sich ohne

weiteres als wissenschaftstheoretische und erkenntnistheoretische Kritik be-

zeichnen.Er bespricht nicht nur die epistemologischen Forschungsergebnisse

der theoretischen und experimentellen Physik, sondern setzt diese in einen

kritischenBezugzurdeduktivenund induktivenMethode indenWissenschaf-

ten. Damit gelingt es ihm, die Operationalität fest verankerter Denkbilder als

Pole dualistisch geprägter Diskurse aufzuspüren. Simondon zeigt überall die

differentielle Relation auf: diejenige aus strukturierter und amorpher Sub-

stanz, welches den Kristall wachsen lässt, oder jene der elektromagnetischen

Korrelation von Frequenz und Welle, oder die der Verschränkung von Welle

undTeilchen inderQuantenphysik.12 Simondonwill herausfindenwie sich ein

materielles Etwas, also ein physikalisches Individuum, ontogenetisch bestim-

men lässt. Er will also die Frage beantworten, wie sich so ein physikalisches

Individuum überhaupt erst herausbildet. Ein wesentlicher Gesichtspunkt

bei dieser Untersuchung, ist für Simondon die Unvereinbarkeit der physi-

kalischen Prinzipien Kontinuität und Diskontinuität. Darum sind für ihn

bestimmte Aspekte der Kristallografie, Wellenmechanik oder Quantenme-

chanik auch Paradigmen. In ihnen werden antagonistische Prinzipien in

einem Phänomen vereint sichtbar, wobei die unterschiedlichen wissenschaft-

12 Vgl. Simondon: Individuation in Light of Notions of Form and Information, S. 64, 85,

105, 149, 169.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VII. Individuation (Simondon) 229

lichen Domänen selbst als Elemente eines dynamischen Diskurssystems zu

verstehen sind.13

Der transduktive Moment, dem Simondon in den Wissenschaften nach-

spürt, gründet sich auf die asymmetrische Synthese, die sich von der Synthese

der Hegelschen Dialektik unterscheidet.14 Für Simondon enthält der Dreier-

schrittThese, Antithese, Synthese, eine thermodynamisch begründbare Unlo-

gik. Denn Wachstum oder Individuation sind systemische Operationen, die

sich auf einer Asymmetrie gründen; würde These und Antithese tatsächlich

in einer Synthese ausgeglichen, könnte letztere nicht wieder zu einer These

werden und als Antrieb fürweitere Veränderung dienen.Deleuze adaptiert Si-

mondons Idee der produktivenAsymmetrie und argumentiert ebenfalls gegen

Hegels Triade und dessen Bewertung des Negativen als wahres Antriebsele-

ment.15 Der Begriff der Differenz ist nicht Negation, sondern die differentiale

Differenz, als vorindividuelle Relation.16 Beide, Simondon und Deleuze, den-

ken die Differenz in ihrer genetischen Relevanz.

Für Gilbert Simondon ist der Begriff des Transduktiven zentral für seine

Individuationstheorie. Das transduktive Denken ist beispielsweise in der La-

ge,widersprüchlicheThesen aus unterschiedlichen Arbeitsgebietenmiteinan-

der zu verschränken. Ein Beispiel für eine solche transduktive Vermittlung,

ist die Entdeckung der Kontinuität des elektromagnetischen Feldes.17 Elektro-

magnetische Phänomene klassifizierte man zunächst nach ihren spezifischen

Ausdrucksmerkmalen,worauf sich eineUnterteilung in sechsArten etablierte:

13 Vgl. ebd. S. 122.

14 Combes: The Philosophy of the Transindividual, S. 11, Für Hegel ist es der Geist, der

die Identität von Denken und Objekt bewirkt. Für Simondon erhält sich Identität auf

einem transduktivem Feld des Seins, aus dem auch das Denken hervorgeht. Combes

vergleicht Simondons analogen Akt mit der Potenzierung, also mit der Rechenart, bei

der ein Wert zum Quadrat genommen wird. Vgl. S. 11 Fn 6, Bemerkung vom Überset-

zer »Combes uses the term »squaring« (au carré) in the mathematical sense of raising

to another power.« Vgl. Hui, Yuk: »The Parallax of Individuation, Simondon and Schel-

ling«, S. 77, Sowohl Simondons als auch Schellings Konzept der Individuation ist nicht

notwendigerweise dialektisch im Hegelschen Sinne, sondern eher ein Modell der In-

dividuation, in dem Sein sowohl als Einheit als auch als Differenz aufgefasst wird.

15 Vgl. Simondon: Die Existenzweise technischer Objekte, S. 64.

16 Vgl. Deleuze: »Gilbert Simondon, Das Individuumund seine physikobiologische Gene-

se«, S. 128. Vgl. Deleuze: Differenz undWiederholung, S. 76, 281f., 298, und S. 267, Das

Virtuelle ist nichtmit demMöglichen, das demRealen entgegensteht, zu verwechseln.

17 Simondon: Individuation in Light of Notions of Form and Information, S. 105.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230 Technik als Problem des Ausdrucks

Hertz’scheWellen, Infrarot, sichtbares Spektrum,Ultraviolett, Röntgenstrah-

lung undGammastrahlung.Nach der Entdeckung, dass sich derMessvorgang

für die Ausbreitung elektromagnetischer Felder ebenso auf die Ausbreitung

vonLicht imVakuumanwenden lässt,konsolidierte sicheineneueTheorie: die,

als elektromagnetische Spezies klassifizierten Phänomene, sind durchaus ei-

nem gemeinsamen Bereich zugehörig. Simondon bezeichnet die Vorgehens-

weise, die zu dieser Erkenntnis führte, als analoge Übertragung und trans-

duktivesDenken.Aus derÜbereinstimmung imMessverfahren, erschloss sich

die Annahme einer physikalischenGleichartigkeit beider Phänomene.18 Es ge-

lang dann auch die Frequenz als gemeinsame,messbare Struktur zu erfassen;

die unterschiedlichen Phänomene konnten nun anhand ihrer Wellenlängen

unterschieden und als Bandbreiten eines gemeinsamen Spektrums bestimmt

werden.

»The intellectual course that the progressive discovery of the continuity be-

tween Hertzian waves and the visible spectrum manifests is neither induc-

tive nor deductive: it is transductive; indeed, visible light and Hertzian waves

are not two species of a common genus that would be a genus of electromag-

netic waves.19 […] The transductive progress of thought effectively consists in

establishing the identities of rapports. These identities of rapports strictly

are not at all based on resemblances but are instead based on differences,

and their goal is to explain the latter: they tend toward logical differentia-

tion and do not at all tend toward assimilation or identification […].«20

Häufig mit dem Ziel die Unterschiede von Phänomenen zu erklären, führt

der transduktive Gedanke dazu Gemeinsamkeiten zu erfassen, die nicht auf

Ähnlichkeiten beruhen. Die Zusammenführung unterschiedlicher Domänen

in denWissenschaften verdankt sich dem transduktiven Denken, bei dem die

Einteilung in Gattungen und Arten durch eine analoge Argumentation ersetzt

wird.21 Die in den Wissenschaften etablierten Methoden der Deduktion und

18 Ebd. S. 116. Der Physiker James C.Maxwell untersuchte elektromagnetische Felder und

entwickelte eine Theorie der elektromagnetischen Wellen, die Heinrich Hertz später

experimentell nachwies.

19 Ebd. S. 106.

20 Ebd. S. 107.

21 Vgl. ebd. S. 108, Simondon: Tier und Mensch, S. 41–52, Simondon sieht in Aristoteles’

Vorgehen eine »Funktionsäquivalenz« (S. 50), also eine Transduktivität, mit dem er die

»erste naturalistische und objektive Lehre« etablierte (S. 41). Aristoteles führt »mit-

tels der Idee der Funktion auf ein [höheres] Abstraktionsniveau« (S. 43). Durch die Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VII. Individuation (Simondon) 231

Induktion bespricht Simondon als zwei Weisen der Wissensakkumulation

innerhalb eines Systems.

Im genannten Beispiel der elektromagnetischen Feldtheorie zeigt sich zu-

nächst eine induktive Vorgehensweise, die von derMaxwell’schen Formel zum

Nachweis derHertz’schenWellen führte.DieAnalogie als transduktiveMetho-

de, erlaubte die unerwartete Erfassung eines größeren, gemeinsamen Spek-

trums. Für Simondonweist dieser Fall eine besondereMethodenkonstellation

auf, denn das induktive Vorgehen lässt transduktive Gedankenmiteinfließen,

wodurch es sich der kontinuierlichen Realität zuwendet. Anstelle von Klassifi-

kationen wird eine ganze Topologie etabliert, denn zwischen den Hertz’schen

Wellen und der stärksten Gammastrahlung existieren unendlich viele elektro-

magnetische Felder.

Eine Konsequenz dieser Entdeckung war es, dass die Klassifikation der

elektromagnetischen Phänomene ihre wissenschaftliche Signifikanz verlor

und zu einer, in erster Linie institutionellen, kommerziellen und sozialen

Angelegenheit wurde.Wir dürfen nicht vergessen,wennwir über Klänge oder

Farben sprechen, dann wird dabei immer schon ein Lebewesen miteinbezo-

gen, welches die Farben sehen oder die Klänge hören kann. Die Unterteilung

inDomänen korrelierte nunmehr direktmit der Beschaffenheit derWahrneh-

mungsorgane und technologischen Apparaturen. Das macht insofern Sinn,

da nun ein weites Wellenspektrum auf die jeweils physikalischen Möglich-

keiten der wahrnehmenden Individuen abgestimmt werden musste. Da sich

keine Bandbreite des Wellenspektrums tatsächlich als physikalische Spezies

begründen lässt, sind es die Sende- und Empfangsgeräte, inklusive institutio-

nalisierter Konzepte, welche in das kontinuierliche Spektrum einschneiden

und eine Bandbreite besetzen. Kurz gesagt, es sind die technischen Möglich-

keiten einerseits und die nationalen oder internationalen Vereinbarungen

andererseits, die bestimmen welcher Sender auf welchem Kanal ausstrahlen

darf. Schon an dieser Stelle beweisen Simondons Thesen ihr technik- und

kulturtheoretisches Potential.22

Kommen wir noch einmal zurück auf die wissenschaftliche Vorgehens-

weise bei der Erforschung der elektromagnetischen Phänomene. Diese, dem

Kontinuierlichen zugewandte, deduktiv/transduktive Methode, stellt Si-

mondon das induktiv/transduktive Vorgehen gegenüber. Der Nachweis der

gleichbarkeit von Funktionen offenbart sich der »Aspekt der Kontinuität« in den Über-

gängen zwischen Mensch, Tier und Pflanze (S. 45).

22 Vgl. ebd. S. 117–120.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232 Technik als Problem des Ausdrucks

diskontinuierlichen Qualität von Elektrizität, im Sinne eines Teilchens oder

Korpuskels, vollzog sich in periodischen Schritten. Michael Faradays Wunsch

nach einer strukturalen Repräsentation führte zu einer Serie von Experimen-

ten, die auf unterschiedliche Weise die Korrelation zwischen Elektrizität und

atomarer Struktur bestätigte.23 Die Vorstellung vom elektronmagnetischen

Teilchen führte zu einem vielseitig anwendbarem Modell oder Schema, das

sich auf viele neue Anordnungen übertragen ließ.Die Serie oder Kette, welche

die verschiedenen Experimente formen, bilden dabei einen eigenen Konti-

nuitätsbereich. In diesem Fall tritt das transduktive Denken zwar weniger

deutlich hervor, doch sieht Simondon hier ebenfalls eine Vermischung der

Vorgehensweisen. Der fundamentale Unterschied zwischen beiden transduk-

tiven Ereignissen, liegt laut Simondon in der anders gelagerten Annäherung

an die Idee des Kontinuierlichen und des Diskontinuierlichen.

»Inductive thought is found lacking when a representation of the pure dis-

continuous is insufficient. Deductive thought is found lacking when a rep-

resentation of the pure continuous is also found lacking. This why neither

of these two modes of thought can lead to a complete representation of the

physical individual […].«24

Zwischen der ›kontinuierlichen Transduktivität‹ und der ›periodischen Trans-

duktivität‹ bildet die Relation beider die ›reflexive Transduktivität‹. Die jewei-

lige Grenze beider wissenschaftlichen Methoden liegt in der Inkompatibilität

der kontinuierlichen und diskontinuierlichen Vorstellung.25

Die Erkenntnis über eine physikalische Entität zeichnet sich erst mit

der Verschränkung zweier inkompatibler, epistemologischer Vorstellungen

ab. Die außerhalb der Vernunft liegenden Beziehungen zwischen den Ope-

rationen der Dinge, sind in ihrer Relation zu der Operation des Denkens

zu erkennen. Ein ähnlicher Gedanke begründet auch Deleuzes Begriff des

Lernens.

23 Michael Faradays (1791–1867), Die Experimente zur strukturellen Repräsentation von

Elektrizität stammen aus den dreißiger und vierziger Jahren des 18. Jahrhunderts. Fa-

raday verdankt sich ein großes Wissen über elektromagnetische Zustände, er formu-

lierte den Gedanken, dass die, mit den Atomen verbundenen, elektrischen und ma-

gnetischen Kraftlinien als Medium für die Ausbreitung der Lichtwellen dienen könn-

ten. Viele Jahre später baute Maxwell seine Theorie des elektromagnetischen Feldes

auf dieser Spekulation auf.

24 Simondon: Individuation in Light of Notions of Form and Information, S. 127.

25 Ebd. S. 126.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VII. Individuation (Simondon) 233

»Man sieht hier, wie sich die Diskontinuität der Antworten vor dem Hinter-

grund der Kontinuität eines ideellen Lernprozesses erzeugt und wie sich das

Wahre und das Falsche nach Maßgabe dessen verteilen, was man vom Pro-

blemerfaßt,wie die endgültigeWahrheit,wenn sie erlangt ist, als dieGrenze

des vollständig erfaßten und bestimmten Problems auftaucht, als das Pro-

dukt genetischer Reihen, die den Sinn bilden, oder als Resultat einer Genese

[…].«26

Lernen ist der Vorgang bei dem wir in »das Universale der Verhältnisse« und

die »farbige Dichte eines Problems« eindringen.27WieDeleuze, führt auch Si-

mondon eine Metaebene ein, die uns die Asymmetrie des erkenntnistheoreti-

schen Prozesses vor Augen führt.28Muriel Combes bezeichnet diesen Vorgang

des Erkennens als Koindividuation des Denkens und der Dinge, die erkannt

werden.29 Dem Problem des Vernunftwissens hat sich Simondon nur implizit

gewidmet, doch ist seine Individuationstheorie auch eine Kritik des scholasti-

schen Denkens. UmDogmen zu überwinden, benötigt es eine ›allagmatische‹

Epistemologie als transduktives Denken,30 denn wenn wir das wissenschaft-

liche Vorgehen selbst nachvollziehen, sind wir in der Lage uns dem Sein als

individuierende Existenz anzunähern.

Realität der Relation

Simondon ist ein Denker der Relation. Für ihn qualifizieren sich naturphi-

losophische Modelle durch ihre jeweilige Tauglichkeit die Relation als Wirk-

lichkeit, also als Realität des Werdens zu erfassen. Darum findet sich in sei-

nen Texten auch eine deutliche Kritik am Atomismus und Substantialismus,

als zwei Vektoren einer physikalischen Ethik. Für den Atomismus gilt, dass

unsere gemeinsame Existenzsphäre auf das Prinzip der kleinsten Einheit des

26 Deleuze: Differenz und Wiederholung, S. 212.

27 Ebd.

28 Vgl. Simondon: Individuation in Light of Notions of Form and Information, S. 122, Das

Individuum kann durch zwei Arten vonWissen erklärt werden. Der erkenntnistheore-

tische Wert liegt in der Relation zwischen den beiden Wissensformen.

29 Combes: The Philosophy of the Transindividual, S. 10.

30 Vgl. Simondon: Individuation in Light of Notions of Form and Information, S. 34, Die

allagmatische Operation verdankt sich einer Singularität und verhilft zum Formpro-

zess. S. 49, Eine allagmatische Relation findet sich in einem metastabilen System, in

dem potentielle Energie aktualisiert werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234 Technik als Problem des Ausdrucks

Seins, also auf ein atomares Individuum aufbaut. Damit einher geht die Vor-

stellung, dass ein Lebewesen, begriffen als zusammengesetztes Sein, weniger

Reinheits- oderRealitätswert zuzuschreiben ist als demSein in FormeinesUr-

fragments.

Eine andere Form der Diskreditierung sieht Simondon im Denken der

Stoiker, auch sie erkennen immenschlichen Individuum keine ursprüngliche

Einheit, diese liegt nur im umfassenden Ganzen. Mit der Akzentuierung des

metaphysischen Einen als unendlich klein oder unendlich groß, etabliert sich

auch eine opponierende Wertschätzung von Relation. Für die Atomisten ist

Relation vor allem eine Distanz zum einfachsten und reinsten Sein. Daraus

ergibt sich die Strategie der Selbstkonsolidierung als Vermeidung vonRelatio-

nen. Für die Stoiker hingegen, können Relationen das Sein des Menschen der

Einheit eines Kosmo-individuums näherbringen.31 Das unteilbare Atom und

die absolute Einheit des Kosmos sind physikalische Anschauungen, welche je-

weils eine Grenze desmenschlichen Begreifens repräsentieren. Auffallend ist,

dass in beiden Fällen die Antwort auf die Frage nach dem reinen Individuum

außerhalb seiner Genese gesucht wird.32

Für Simondon bilden Relationen Gefüge, in Form einer doppelten Realität

und als Elemente eines Systems.Mit demGedanken der Realität von Relation,

erfasst er die Operationalität der transduktiven Kraft. Auch sein erkenntnis-

theoretischer Entwurf basiert auf dieser Annahme, denn er setzt den Realis-

mus der Relation als epistemologisches Postulat. Für ihn ist Erkenntnis selbst

Relation, und zwar zwischen denRelationen, die sich imSeinsmodus der Sub-

jekte und der Dinge konkretisieren.33 Simondons Interesse an der Quanten-

theorie mag auch daher rühren, dass sich dort Relation als existentielle Ver-

schränkung zeigt.

Bei der Beantwortung der Frage nach dem physikalischen Sein des Lichts,

stoßen wir auf den grundsätzlichen Widerspruch, auf den Simondon immer

wieder zurückkommt. Licht lässt sich experimentell entweder als diskonti-

nuierlicher Strahl, also als Serie von Energiequanten, oder als kontinuierliche

Welle darstellen. Trifft Licht auf einen Körper erhöht sich für einen Moment

31 Vgl. ebd. S. 95f.

32 Vgl. ebd. S. 97, Zum historischen Zusammenhang bemerkt Simondon, dass die Suche

nach einem physikalischen Individuum erst mit der nichtphysikalischen Begründung

moralischer Prinzipien eine neue Perspektive erhielt.

33 Combes: The Philosophy of the Transindividual, S. 17. Vgl. Simondon: Individuation in

Light of Notions of Form and Information, S. 133.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VII. Individuation (Simondon) 235

der Energiezustand der äußeren Elektronen im Atom. Mit einem diskonti-

nuierlichem Sprung, also einem Quantensprung, nimmt das Elektron wieder

seinen ursprünglichen Energiezustand an. Bei diesem Ereignis wird ein Pho-

ton ausgesandt, und dass wir Gegenstände farbig wahrnehmen, hängt eben

mit diesem Teilchenphänomen zusammen. Die Photonenemission ist ein

relationales Ereignis zwischen Licht und Materie, wobei die Energiequanten

der Emission mit der Frequenz einer Welle korrelieren. Rein physikalisch

definiert sich das Grün der Blätter als Photonenemission, bei der sich die

Energiequanten als eineWelle mit einer bestimmten Frequenz ausbreiten.

Es war Albert Einsteins Relativitätstheorie, die die Vorstellung von der

Existenz physikalischer Teilchen revolutionierte;34 die Teilchenbeschaffenheit

garantierte keine atomare Identität mehr, und das Bild des Atoms als Aus-

sagesubjekt mit unverrückbaren Merkmalen wurde revidiert. Ein Elektron

ist nicht als Substanz bestimmbar, es verändert seine Masse in Abhängigkeit

seiner Geschwindigkeit und besitzt dabei nicht einmal eine Obergrenze für

seine Masse. Dazu möchte ich anmerken, dass in der Physik die Masse eines

Gegenstandes nicht gleich dessen Gewicht ist. Die Masse ist die Schwere

der Materie, und zwar mit der darin gespeicherten, potentiellen Energie.

In unserem Alltag muss uns das nicht weiter interessieren, aber wenn wir

es genau nehmen, dann besitzen eine aufgeladene und eine leere Batterie

unterschiedliche Massewerte.

»The discontinuity of particles no longer imposes the finite characteristic

of possible modification. The smallest element of a totality can receive as

much energy as all the other parts combined. […] The very relation of part

to whole is transformed, because the relation of part to part is completely

modified from the moment when one part can exert on the other parts an

action stronger than all the other elements of the whole taken together:

since each physical individual is potentially unlimited, no individual at any

moment can be conceived as safe from the possible action of another indi-

vidual.«35

Wie beimBrettspiel Go sind die Relationen bildend,mit ihnen begründen sich

die Kräfteverhältnisse und vollzieht sich der Spielverlauf. Wir erinnern uns,

34 Vgl. ebd. S. 130.

35 Ebd. S. 131, Herv. i. Org. »Relation, which contains the energy exchange between two

particles, includes the possibility of a veritable exchange of being. Relation has the

value of being because it is allagmatic; […].«

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236 Technik als Problem des Ausdrucks

anders als die Spielfiguren im Schach besitzt ein Go-Stein keine spezifischen

Merkmale, erst die Platzierung im Feld und die Relation zu anderen Steinen

aktualisieren Potentiale. Für den Fall des Atoms verhält es sich ähnlich, denn

die Elektronen sind in der Lage eine unbegrenzte Menge Energie aufzuneh-

men. Die wirklichen Ereignisse, also die quantifizierbaren Zustände, korre-

spondierenmit demgegen unendlich gehendenEnergiepotential imTeilchen.

Damit erscheint uns eine untrennbare Bindung diskontinuierlicher und kon-

tinuierlicher Elemente.36

KaranBarad, theoretischeTeilchenphysikerinundPhilosophin, formuliert

hier ein ähnlichesArgument,und siefindet eindrücklicheWorte,umden theo-

retischen Gehalt des quantentheoretischenWiderspruchs zu erfassen.

»Wenn das Elektron einen gegebenen Energiezustand einnimmt, entweder

E1 oder E2, kann es kein Photon emittieren, weil keine Energieveränderung

involviert ist und es somit keine Energie gibt, aus der ein Photon entstehen

kann. Das Photon ist das Ergebnis des Sprungs selbst. […] Diese merkwür-

dige Quantenkausalität beinhaltet die Störung von Dis/Kontinuität, eine so

destabilisierende Störung, so durchweg verwirrend, dass es schwer zu glau-

ben ist, dass gerade sie die Stabilität des Seins selbst gewährt. […] Ich will

nicht zu viel aus einer kleinen Sache machen, doch das Quant, dieser win-

zige Riss, der weder in Raum noch in Zeit existiert, verdreht das Wesen der

Beziehung zwischen Kontinuität und Diskontinuität […]. Quanten/dis/konti-

nuität ist ein Öffnen [un/doing]. Sie de/konstruiert sich selbst sowie das Kon-

zept eines ›sich selbst‹.«37

Barad,diemit ihrenVerweisen auf JacqueDerrida eine konstruktivistischePo-

sition einnimmt, versucht mit einer Niels Bohr Rezeption den Realitätsgehalt

indemKonzeptder Intraaktionzubewahren.Bohr sah inder Inkonsistenzvon

Welle und Teilchen den Ausdruck komplementärer Facetten der Realität.38 Er

36 Ebd. S. 136, »A new path for grasping the reality of the individual opens up with quan-

tum theory, whose power of transductivity is so great that it allows for the establish-

ment of a viable relation between an inductive physics of the discontinuous and a de-

ductive energetic theory of the continuous.«

37 Barad, Karen: »Quantenverschränkungen und hantologische Erbschaftsbeziehungen:

Dis/Kontinuitäten, RaumZeit-Einfaltungen und kommende Gerechtigkeit«, in: ders.,

Verschränkungen (2015), S. 71–113, hier S. 82f. Herv. i. Org. Vgl. Simondon: Individuati-

on in Light of Notions of Form and Information, S. 142f.

38 Vgl. Barad, Karen: »Dem Universum auf halbem Wege begegnen: Realismus und So-

zialkonstruktivismus ohne Widerspruch«, in: ders., Verschränkungen (2015), S. 7–69,

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VII. Individuation (Simondon) 237

entwickelte dieThese, dass das Teilchen oder dieWelle sichmit der »Verschrän-

kung des ›Objekts‹ und der ›Beobachtungsinstanzen‹« innerhalb einer Anord-

nung konsolidieren.39 Barad nimmt diesen Gedanken zum Anlass, die Bezie-

hungzwischenBeobachterundMessinstrument als eine realperformativeVer-

schränkung aufzufassen. Es bleibt fraglich, ob das Konzept der Intraaktion es

dauerhaft verhindernkann, in einenRelativismus,also einerRelativierungvon

Realität, zurückzufallen. Das Konzept der Intraaktion bietet keine weitere Er-

klärung für die Veränderung im System. Überdies wird man immer auf die

Bezugspunkte zurückverwiesen, und zwar auch dann, wenn dem Verhältnis

ein Ereignischarakter zugesprochen wird.40

Simondon selbst steht für einen naturphilosophischen Realismus, der auf

der Annahme ontologischerOperationalität vonRelation beruht.Wirmüssen,

und das ist wichtig, den Begriff der Relation von dem der Beziehung unter-

scheiden.41 Denn diese Unterscheidung erklärt, warum Simondon nicht nur

Werner Heisenbergs Unschärfe Argument, sondern auchNiels Bohrs Konzept

der Komplementarität kritisiert und stattdessen auf die Interpretationsan-

sätze von Louis de Broglie verweist. Um das zu verdeutlichen, möchte ich auf

das prominente Doppelspaltexperiment vonThomas Young zu sprechen kom-

men.42 Mit besagtem Versuchsaufbau lassen sich die Eigenschaften von Licht

hier S. 42. Vgl. Simondon: Individuation in Light of Notions of Form and Information,

S. 144.

39 Barad: »Quantenverschränkungen und hantologische Erbschaftsbeziehungen«, S. 101,

»Das heißt, es gibt empirische Belege für Bohrs performatives Verständnis von Iden-

tität: Identität ist nicht inhärent […], sondern vielmehr wird sie in unterschiedlichen

gegebene Bedingungen unterschiedlich performiert.« Vgl. Barad, Karan: »Die queere

Performativität der Natur«, in: dies., Verschränkungen (2015), S. 115–171, hier S. 150.

40 Vgl. Latour: Die Hoffnung der Pandora, S. 26f. Diese Kritik ist auch Bruno Latour be-

kannt. Er führt den Begriff des Kollektivs ein, um demAntagonismus von Konstruktion

und Realität etwas entgegenzusetzen.

41 Das französischeWort rapportwird hiermit Beziehung übersetzt. Es betrifft eine Bezie-

hung an der Oberfläche oder zwischen zwei Individuen. Das französische Wort relati-

on wird mit dem Ausdruck Relation übersetzt. Eine Relation ist ein Bezugssystem und

steht im Zusammenhangmit der Individuation selbst. Vgl. Vorwort von LaMarre, Tho-

mas: »Preface«, in: Combes: The Philosophy of the Transindividual, (2013), S. xiii-xviii,

hier S. xvi

42 Hier geht es um die zwei Versionen des Doppeltspaltexperiments, das auf Thomas

Young zurückgeht. Im ersten Aufbau werden einzelne Licht/Materieteilchen auf ei-

ne Wand mit zwei Spalten geschossen. Auf der anderen Seite wird die Ankunft der

Teilchen registriert. Es hat sich gezeigt, dass die Teilchen nicht einfach durch die eine

oder andere Öffnung hindurch gehen, sondern in einer bestimmten Anordnung, wel-

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238 Technik als Problem des Ausdrucks

als Quantenpartikel, also ähnlich dem Newton’schen Korpuskel, und in der

Form eines Welleninterferenzmusters, also als Wellenbewegung, darstellen.

Vor allem die Ergebnisse der zweiten Versuchsvariante, bei dem der Weg des

Teilchens gemessen wird und die Wellenfunktion kollabiert, erfahren noch

heute unterschiedliche Deutungen.43

Das quantentheoretische Problem derWelle-Teilchendualität oder Super-

position des Teilchens ist ein Paradox, weshalb es sich sowohl deterministisch

als auch nichtdeterministisch beurteilen lässt. Heisenberg und Bohr waren

beide Physiker, die eine nichtdeterministische Interpretation bevorzugten.

Sie folgerten, dass die Welle das Feld aller möglichen Aufenthaltsorte des

Teilchens umfasst, und dass sich dieses Feld in Form einer Wahrscheinlich-

keitsfunktion darstellen lässt. In dem Moment der Messung, werden dann

die tatsächlichen Eigenschaften des Teilchens bestimmt. Glaubt man den

beiden, dann ist dieWellenfunktion, diemit demMessvorgang kollabiert, nur

eine indikative Welle, die uns auf die zukünftige Anwesenheit eines Teilchens

verweist.44 Was den Zusammenbruch der Welle betrifft, war es Heisenbergs

Annahme, dass bei der Messung die darunterliegenden, unberührten Zustän-

de gestört werden. In Bohrs Interpretation ist es der Messvorgang selbst, der

die Entität als Welle oder Teilchen aktualisiert und damit jeweils eine ›Facette

der Realität‹ sichtbar macht. Auf dieser Hypothese ruht auch Barads Konzept

der Intraaktion,mit dem sie ihren performativen Realismus begründet.

Simondon propagiert eine ebenso radikale Auffassung: Wirklichkeit liegt

in der Relation von Teilchen undWelle, denn jede Entität individuiert sich nur

che nach einer gewissen Zeit ein Interferenzmuster hinterlässt. Dieses Muster ähnelt

dem von zwei sich überschneidenden Wellen. Demnach verhält sich Licht nicht nur

als eine Menge von Teilchen im Sinne der Newtonschen Korpuskel, sondern auch wie

eine Welle. Wird bei diesem Experiment allerdings gemessen, welches Teilchen wel-

chen Spalt durchquert, bildet sich kein Interferenzmuster mehr. Das Muster gleicht

dem eines geraden Beschusses von Teilchen. Somit spricht man davon, dass die Wel-

lenfunktion kollabiert, wenn die Position der Teilchen im Spalt gemessen wird. Die

Wellenfunktion beschreibt die Welle, die zu dem Teilchen gehört, und zwar als Feld,

das alle ›möglichen‹ Aufenthaltsorte des Teilchens umfasst.

43 Vgl. Barad: »Quantenverschränkungen und hantologische Erbschaftsbeziehungen«,

S. 93–96.

44 Vgl. Simondon: Individuation in Light of Notions of Form and Information, S. 153f.,

Simondon merkt an, dass die nicht deterministische Theorie der Wellenfunktion als

Wahrscheinlichkeitsfeld von einer absoluten Ortsbestimmung ausgeht und damit

auch von einer totalen Autonomie des Individuums. Implizit enthält die These einen

Cartesischen Begriff des Individuums, also als Substanz und nicht als Relation.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VII. Individuation (Simondon) 239

mit einem assoziierten Feld. Damit versteht sich auch sein Verweis auf Louis

de Broglie und dessen Pilot-Wellentheorie. De Broglie ist für Simondon unter

anderem darum interessant, weil er versucht, den Bund Welle/Teilchen als

System aufrechtzuerhalten. Ein physikalisches Teilchen ist ein Element eines

physikalischen Feldes, wobei die Welle das Teilchen auf einem bestimmten

Trajekt vorwärtsbewegt.45 De Broglies Pilotwellentheorie hält an der phy-

sikalischen Realität von Welle und Teilchen fest. Sein Konzept ist aber in

der klassischen Physik zu verorten und es ist somit auch deterministisch.

Schlussendlich zeigen sich auch in den opponierenden Interpretationen des

Doppelspaltexperiments zwei Grenzfälle einer Theorie der Singularitäten.46

Simondon schreibt dazu folgendes:

»Nun kann man auch voraussetzen, daß sich die Wirklichkeit anfänglich, in

sich selbst, wie die übersättigte Lösung noch gänzlich im vorindividuellen

Zustand befindet und, über Einheit und Identität hinausgehend, in der Lage ist,

sich als Welle oder Teilchen, Materie oder Energie zu manifestieren […]. Die

Komplementarität [Bohrs] wäre also der erkenntnistheoretische Nachhall

der anfänglichen und ursprünglichen Metastabilität des Wirklichen. Weder

die Mechanik noch die Energetik, diese Theorien der Identität, geben voll-

ständig Aufschluß über die Wirklichkeit. Die Feldtheorie, die die Korpuskel-

theorie ergänzt, und die Theorie derWechselwirkung zwischen Feldern und

Teilchen [von de Broglie,] sind noch zum Teil dualistisch, führen aber auf eine

Theorie des Vorindividuellen hin.«47

45 Ebd. S. 144. Heute wird die Theorie der Pilot-Welle als widerlegt angenommen. Vgl.

Wolchover, Natalie: »Famous Experiment Dooms Alternative to QuantumWeirdness«,

in: Quanta Magazine, https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot

-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011 vom 11.10.2018.

46 Vgl. Simondon: Individuation in Light of Notions of Form and Information, S. 159, »The

becoming of a system is themanner inwhich it individuates, i.e. essentially themanner

in which it is conditioned according to the different structures and successive opera-

tions through which it reverberates within itself and phase-shifts relative to its initial

state. Determinism and indeterminism are merely borderline cases, because there is

a becoming of systems: this becoming is the becoming of their individuation; there is

reactivity of systems with respect to themselves.«

47 Simondon,Gilbert: »Das Individuumund seineGenese, Einleitung«, in: Blümle/Schäfer

(Hg.), Struktur Figur Kontur (2007), S. 29–45, hier S. 33, Die »Quantentheorie und die

Wellenmechanik« sind »zwei Arten […] das Vorindividuelle durch die verschiedenen

Manifestationen, in denen es als Vorindividuelles vermitteln eintritt, auszudrücken«.

Herv. i. Org.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011
https://www.quantamagazine.org/famous-experiment-dooms-pilot-wave-alternative-to-quantum-weirdness-20181011


240 Technik als Problem des Ausdrucks

Combesbemerkt ganz richtig,dass SimondonBohrs IdeederKomplementari-

tät als relativistisch ablehnenmusste. Für Simondon liegt die Instanz der Rea-

lität in der Wirklichkeit des Individuums als Relation. Beziehungen zwischen

Entitäten verweisen auf Domänen von Anhängig- und Abhängigkeiten, mit

denen sich Existenz ausdifferenziert, während sich in der differentiellen Re-

lationWirklichkeit aktualisiert.

»In this case, the being-relative of the individual implies its nonreality, be-

cause relation itself, defined as an artifact of human measurement, is de-

void of reality […]. Defined in probabilistic terms by the existence of the for-

mal relation, the individual would have nothing real about it.«48

Glaubenwir Simondon, dann zeigt sich die Aktualisierung von Relation in der

Aktivität von Systemen,die in der Lage sind, innere Konflikte zu lösen.Umein

besseres Verständnis von Systemprozessen zu gewinnen, befasst er sich mit

der Frage nach Energie- und Strukturverhältnissen innerhalb thermodyna-

mischer Systeme. Eines der Hauptsätze der Thermodynamik besagt, dass die

thermodynamische Aktivität innerhalb eines geschlossenen Systems zwangs-

läufig zum Erliegen kommenmuss.49 Zeigen lässt sich dieser Satz am Phäno-

men des sogenannten Wärmetods. Wenn wir heißes und kaltes Wasser in ei-

nenBehälter geben,dannwirken die unterschiedlich aktivenMoleküle aufein-

ander ein und nehmen ähnliche Bewegungsmuster an; die unterschiedlichen

Temperaturen der verschiedenen Bereiche streben einem Gleichgewicht ent-

gegen undwir erhalten schlussendlich einen Behälter mit lauwarmenWasser.

Ohne Zugang zum Außen erlischt die Aktivität des Systems, und zwar genau

in demMoment, in demdie innere Asymmetrie ausgeglichen ist.Hier liegt ein

Kernargument, nämlich dass sich die Aktivität unsererWirklichkeit den Rela-

tionen in asymmetrischen Systemen verdankt.

48 Combes: The Philosophy of the Transindividual, S. 21.

49 Simondon: Individuation in Light of Notions of Form and Information, S. 55ff., 235,

Ein physikalisches System bestimmt sich durch die Korrespondenz von Strukturmerk-

malen und Energieverhältnissen oder zwischen Operation und Topologie. Das von Si-

mondon angeführte Pendelexperiment ist ein Grenzfall für ein System, welches, we-

nigstens für eine gewisse Zeit, Energieformen umkehrbar transformieren kann.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VII. Individuation (Simondon) 241

Wahrnehmung

Die systemische Aktivität spielt eine wichtige Rolle in Simondons kritischer

Auseinandersetzung mit dem Problem der Wahrnehmung. Auch hier, bei der

Frage nach der Genese von Form, spürt Simondon einen problematischen

Antagonismus auf und arrangiert eine Gegenüberstellung des diskontinuier-

lichen und kontinuierlichen Prinzips.50 Die gestaltpsychologische Theorie,

die der (idealen) Form größte Bedeutung zuspricht, kontrastiert mit der

Assoziationslehre oder dem Elementarismus als atomistische Wahrneh-

mungstheorie. Für Simondon selbst, ist Wahrnehmung allerdings in erster

Linie eine Aktivität.51

Darum stellt sich für ihn auch die Frage, wie sich etwas aus der Vielheit

derSinneseindrückeabhebt,eineGestalt annimmtunderkannt wird.Auchdie

hier genannten Wahrnehmungstheorien versuchen die Genese von Form zu

erklären, doch sind diese Erklärungen in Simondons Augen unbefriedigend.52

Im Sinne des Assoziationismus verstanden, bildet sich eine kohärente Form

durch die Verkettung der diskreten Einheiten der Sinneseindrücke. Dank der

Gewohnheit, der Erinnerung undwiederholter Vergleiche, bildet sich eine ko-

härenteWahrnehmungsdynamik.Doch selbst wennwir diesen Überlegungen

zustimmen, müssten wir trotzdem noch von einer autonomen Aktivität im

Wahrnehmungsprozess ausgehen. Denn ein Objekt setzt sich nicht einfach

aus der Vielheit der Sinneseindrücke zusammen, es sei denn man nimmt ei-

ne, wie auch immer geartete formale Struktur an, die unsere Wahrnehmung

anführt.

Die Vorstellung einer inneren Steuerung der Wahrnehmung, findet sich

in gestaltpsychologischen Theorien. Darin wird das Auftauchen einer Gestalt

als prägnante Form, durch eine innere Gesetz- und Planmäßigkeit gesichert.

Der Rückgriff auf die ideale oder ›gute Form‹, um Stabilität von Existenz zu

erklären, hängt eng mit einer deterministischen Vorstellung von Genese zu-

sammen. Wir erinnern uns an Uexkülls Thesen, in der die Urbilder, als ideale

50 Ebd. S. 258, »There is a genesis of forms just as there is a genesis of life. […]WhatGestalt

theory and associationismboth lack is a rigorous study of individuation, i.e. this critical

moment when unity and coherence appear.«

51 Vgl. ebd. S. 233.

52 Simondon, Gilbert: Cours sur la Perception 1964–1965, Paris: Presses Universitaires de

France 2013.Hier bespricht Simondon ausführlich die unterschiedlichen Theorien.Wie

bei anderen Vorlesungen auch, geht er dabei auf Probleme der Philosophiegeschichte

ein.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242 Technik als Problem des Ausdrucks

Formen,Bedeutung vermitteln,Abläufe bestimmenund schlussendlich auf ei-

nen natürlichen Gesamtplan verweisen.53

Simondondenkt das Systemische aber viel konsequenter.Für ihn verdankt

sichdieprägnanteFormkeinerprästabiliertenHarmonie, sondern ist gänzlich

abhängig von der Beschaffenheit dermetastabilen Systeme.Metastabilität be-

deutet, dass ein System in der Lage ist, aus der eigenen Zusammensetzung

heraus potentielle Energien zu aktualisieren.54 Ein Beispiel, das uns hilft, Si-

mondons Formtheorie besser zu verstehen, ist das der physikalischen Indivi-

duation, genaugenommen der Fall des kristallinen Wachstums. Bei der Kris-

tallisation hat sich ein System etabliert, in dempotentielle Energie in Struktur

umgewandelt werden kann. Eine übersättigte, formlose Substanz besitzt eine

Überspannung, wird ein strukturierter Keim zugefügt, erhalten wir ein akti-

ves, metastabiles System. Die Aktivität des Systems ist eine Reaktion auf ei-

nen inneren Konflikt; demnach ist der Vorgang der Kristallisation die Lösung

für eine problematische Situation. Simondon erklärt uns nun den Prozess der

Wahrnehmung auf ähnliche Weise, nämlich als Teil einer systemischen Akti-

vität.

»Perception is not the grasping of a form but the resolution of a conflict, the

discovery of a compatibility, the invention of a form. This form that percep-

tion is modifies not only the relation between the object and the subject,

but also the structure of the object and the structure of the subject.«55 »Per-

ception would therefore be an act of individuation comparable to those in

physics and biology.«56

Ein Konzept, welches für Simondon paradigmatisch ist, ist das der Disparati-

on. Die menschlichen Augen besitzen jeweils ihren eigenen Standpunkt und

liefern Sinnesdaten für zwei, inhaltlich voneinander abweichende, zweidi-

mensionale Bilder.

»In order for them to make a coherence appear that incorporates them,

they must become the foundations of a world perceived from within an

axiomatic in which the disparation (condition of impossibility of the direct

53 Dennoch konnte ich hoffentlich zeigen, dass auch Uexküll Formbildung und Ausdruck

als ein systemisches Problem erkannt hat.

54 Simondon: Individuation in Light ofNotions of Formand Information, S. 25, DieGenese

von Form als Individuationsprozess.

55 Ebd. S. 259, Herv. i. Org.

56 Ebd. S. 260.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VII. Individuation (Simondon) 243

two-dimensional system) precisely becomes the index of a new dimension:

there are no longer two images, in the three-dimension world, but the sys-

tem integrates two images, a system that exists according to an axiomatic

on a superior level to that of each of the images but which is not contradic-

tory relative to them. Tri-dimensionality integrates bi-dimensionality […].«57

Das disparate Paar ist einMusterbeilspiel für individuierende Systeme. InDif-

ferenzundWiederholungdientDeleuze der Begriff derDisparation dazu,die dif-

ferentielle Differenz zu denken, und es finden sich explizite Verweise auf Si-

mondons Individuationstheorie.58

Neben der Disparation ist Simondons Begriff der Intensität unerlässlich

für eine Wahrnehmungstheorie, die sich an den Individuationsgedanken

anlehnt. Die Wahrnehmung von Sinnesdaten und das Erkennen von Zeichen

müssen als Ereignisse eines intensiven Systems gedacht werden. Unsere

Wahrnehmung bildet eine Konstellation von Gradienten als ein Feld von

Informationen. Es handelt sich dabei um einen Tropismus, also um ein Koor-

dinatensystem von Sinneseindrücken, das isomorph zu unserer Umwelt ist.

Das heißt, es gibt Kombinationen sinnlicher Eindrücke oder Sinnesreize, die

an ein bestimmtes Vorstellungsbild gebunden sind.Anhanddieser umkehrba-

ren Bezüge orientieren wir uns in derWelt. So wissen wir das ein Gegenstand

eine Zitrone ist, weil unser Körper uns die wesentliche Kombination der

Zitronen-Sinnesreize, wie etwa gelb, rundlich, sauer usw. vermittelt.59 Bei

dieser Verknüpfung handelt es sich um eine konvertible Beziehung zwischen

der Struktur der Zitrone und der Kombination von Sinneseindrücken, die ich

habe, wenn ich eine Zitrone sehe oder schmecke.60

57 Ebd. S. 229. Vgl. Simondon: Cours sur la Perception, S. 293–296, Simondon erklärt nicht

nur den Vorgang der Disparation, sondern auch die Stereoskopie. Vgl. Schneider, Bir-

git: »Gefleckte Gestalten, Die Camouflage von Schiffen im ErstenWeltkrieg«, in: Blüm-

le/Schäfer (Hg.), Struktur Figur Kontur (2007), S. 141–158.

58 Deleuze: Differenz undWiederholung, S. 311 Fn 19 und S. 158 Fn 31. Vgl. Sauvagnargues:

»The Concept of Modulation in Deleuze«, S. 63f. Vgl. LaMarre, Thomas: »Afterword:

Humans and Machines«, in: Combes: The Philosophy of the Transindividual (2013),

S. 79–108, hier S. 86.

59 Simondon: Individuation in Light of Notions of Form and Information, S. 264, »[…] the

physical object is an organization of thresholds […] a bundle of differential relations,

and its perception as individual is the grasping of the coherence of this bundle of rela-

tions […].«

60 Vgl. Simondon: Cours sur la Perception, S. 114–116, Simondon verweist auf Uexkülls

Konzept der Merkwelt und Gegenwelt, kritisiert jedoch die Hierarchie seiner Zei-

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244 Technik als Problem des Ausdrucks

Simondon führt nundieWahrnehmungstheorien zusammenmit einer In-

formationstheorie,wobei er einen eigenen Begriff der Information erarbeitet.

Gemeinhin ist in der Informationstheorie der Begriff der Information quan-

titativ und wird über die Rahmenbedingungen und die Menge der Signali-

sierungsmöglichkeiten bestimmt. Die Rahmenbedingung ist die Grenze des

Systems der Informationssignale, sie ermöglicht es, die Korrelation zwischen

Quantität und Inhalt zu berechnen. Wenn ich eine Textnachricht verschicke,

dann operiere ich unter anderen Rahmenbedingungen, als wenn ich ein Foto

verschicke.DieMenge undQualität der Signalisierung die nötig ist, um etwas

zu verstehen oder zu erkennen, bestimmt sich mit dem Informationssystem.

Nehmenwir nun einmal an, dass sichWahrnehmung als Tropismus ereig-

net, und sich als informationstheoretisches Koordinatensystem mit Schwel-

lenwerten veranschaulichen lässt. Dabei, und das ist wichtig, erklären wir un-

sereWahrnehmungsvorgänge nicht alleinmit derMenge und der Qualität der

Sinnesdaten, ein wichtiger Faktor ist auch die Intensität. Es verhält sich sogar

so, dass in bestimmten Fällen eine geringere Quantität den Wahrnehmungs-

vorgang verbessern oder intensivieren kann. Die Erhöhung des Kontrastes ei-

ner fotografischen Abbildung beispielsweise,wirdmit einer Verringerung von

Informationssignalen erreicht, dennoch kann unter Umständen eine Abbil-

dungmit hohenKontrastwertenDinge intensiver oder eindrücklicher darstel-

len. Simondon folgert, dass etwas als wahrnehmungswürdig in Erscheinung

tritt, verdankt sich nicht allein der Quantität und Qualität von Information,

sondern ebenso der Intensität. Was Simondon hier einführt, ist der Begriff

der Intensität als ein ästhetisches Ereignis, das aus der Spannung zwischen

Quantität und Qualität hervorgeht.61

Wasdie ästhetischeWahrnehmunganbetrifft,hebt Simondondiese als be-

sonderen Bezug des Menschen zur Welt hervor. Dabei steht die »Ganzheits-

chenklassifikation.WirdWahrnehmung von Zeichen und Objekten als übergeordnete

Funktion gedeutet, bleibt die primäre Ebene der Zeichen erhalten. Der Agent, also das

Signal selbst wird nicht in der Bedeutung aufgelöst. Damit ersetzt die Wahrnehmung

von Zeichen auch nicht die Tropismen. Vielmehr findet eine Überlagerung statt, wo-

bei bestimmte Zeichen in Sinnesmechanismen als Automatismen integriert werden

können.

61 Vgl. Simondon: Individuation in Light of Notions of Form and Information, S. 267ff., Si-

mondon unterscheidet zwei Arten von Information, einmal gibt es die Information als

Ladung des vorindividuellen Seins, daneben findet sich bei ihm ein Begriff der Infor-

mation, der die Tropismenunddie Existenzmodi betrifft. Vgl. Bowden: »GillesDeleuze,

a Reader of Gilbert Simondon«, S. 140f., 145.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VII. Individuation (Simondon) 245

funktion«62 im Zentrum, also die Verschränkung des subjektiven und objekti-

ven Seins.

»Die ästhetischeWahrnehmung derWelt hat ein Gespür für eine bestimmte

Anzahl an Forderungen: Leerstellen fordern ihre Auffüllung, Felsen müssen

einen Turm tragen, Es gibt in derWelt eine gewisse Anzahl ausgezeichneter

Orte, außergewöhnlicher Punkte, welche die ästhetische Schöpfung anzie-

hen und stimulieren […].«63

Das ästhetische Denken charakterisiert sich durch seine Offenheit und sei-

ne komplementäre Funktion. Es »sucht die Ganzheit des Denkens« und bildet

neue Einheiten, indemes analoge Relationen initiiert.64Hier lässt sich derGe-

danke des Transduktiven an die schöpferische Vorstellungskraft anschließen.

Simondon geht davon aus, dass Elemente, Schemata oder Operationen aus ei-

nem ›dynamischen Grund‹, als Träger des Systems der Formen, hervorgehen.

»Denn der Grund ist das System der Virtualitäten, der Potentiale, der Kräf-

te, die sich langsam ihren Weg bahnen, während die Formen das System der

Aktualität sind.«65 Damit lassen sich Einfälle, Ideen und Erfindungen als sys-

temische Ereignisse beschreiben, bei denen sich neue Vorstellungen als Form

individuieren.

Individuationen

Simondon ist es wichtig, das Individuum ausgehend von dessen Genese her

zu erklären; immer wieder verweist er auf die ontogenetische Frage und kri-

tisiert den Standpunkt des Substanzialismus. Simondon geht davon aus, dass

es ein vorindividuelles Sein gibt, welches als »Quelle der Diesheit« im Indivi-

duationsprinzip wirkt.66 Das individuelle Sein ist nicht als Substanz, Mate-

rie oder Form zu verstehen, und das Individuum selbst, ist nur eine »bedingte

62 Simondon: Die Existenzweise technischer Objekte, S. 168.

63 Ebd. S. 171 undS. 167–171, Simondon schreibt, dass das ästhetischeDenkenalsGanzheit

eine Analogie konsolidiert, während das magische Denken, als Form des ursprüngli-

chen Denkens, in Technik und Religion aufgespalten werden kann.

64 Ebd. S. 167.

65 Ebd. S. 54.

66 Ebd. S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246 Technik als Problem des Ausdrucks

Wirklichkeit« und existiert als »Phase des Seins«.67 So ersetzt Simondon einen

Monismus oderDualismusmit einemPhasenpluralismus, bei demdas Indivi-

duumunddie Identität zwei Phasen des Seins darstellen.68Wirwerden sehen,

dass Simondon uns Erklärungen für physische, vitale, psychosoziale und kol-

lektive Individuationen und Individualisierungen anbietet.

Simondon unterscheidet zwischen der vorindividuellen und der individu-

ellenDimension,wobei beideDimensionen in einer existentiellenVerbindung

miteinander stehen, und zwar als zwei Phasen derWirklichkeit, die quasikau-

sale Relationen bilden. Die Phasen sind Elemente dynamischer Systeme, die

physikalische, vitale oder psychosoziale Relationsmodi hervorbringen.69 Mit

anderenWorten,diePhasenräumebildenSysteme,denen sich topologischun-

terschiedlich gelagerte Individuationen verdanken. Darum macht Simondon

auch einenUnterschied zwischen der Individuation eines Kristalls und der In-

dividuation vonZellen in einer Zellkolonie. Insbesondere dieKonstellation von

Individuum und Kollektiv birgt eine Verbindung zum vorindividuellen Sein,

das nicht völlig im individuierten Lebewesen aufgeht. Es ist zwar eine rea-

le Phase des Seins, unterscheidet sich jedoch vom Individuum als phasisches

Sein. Lebewesen, die Kollektive bilden, sind immer ein Gefüge aus beidem, al-

so individuierter und vorindividueller Realität.70 Individuen auf diese Weise

zu erklären, erlaubt es uns die Klassifikation nachArten des Seins zu unterlau-

fen. Um über Lebewesen zu sprechen, braucht es keine Bestimmung substan-

67 Simondon: »Das Individuumund seine Genese, Einleitung«, S. 31 und S. 32, »Um Indivi-

duation zu denken, darf man das Sein nicht als Substanz, Materie oder Form betrach-

ten, sondern als ein gespanntes, übersättigtes System oberhalb des Niveaus der Ein-

heit […].«

68 Vgl. Simondon: Individuation in Light of Notions of Form and Information, S. 358f. Vgl.

Deleuze: »Gilbert Simondon, Das Individuum und seine physikobiologische Genese«,

S. 131f. »Und was Simondon erarbeitet, ist eine ganze Ontologie, der zufolge das Sein

niemals Eines ist: als präindividuell ist esmehr als einmetastabiles, geschichtetes, sich

selbst simultanes Sein; als individuiert ist es immer noch Vieles, weil ›polyphasiert‹,

›eine Phase des Werdens, die zu neuen Operationen führen wird‹.«

69 Combes: The Philosophy of the Transindividual, S. 27, Es gibt nur physische und vitale

Individuen, aber es gibt psychisch-soziale Individualisierungen.

70 Simondon: Individuation in Light of Notions of Form and Information, S. 357, »Indeed,

nothing makes it possible to assert that the whole reality of living beings is incorpo-

rated into their constituted individuality; the being can be considered as an ensemble

formedby individuated reality and the pre-individual reality: pre-individual reality can

be considered as the reality that found transindividuality.«

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VII. Individuation (Simondon) 247

ziellerEigenschaften,sonderneineUntersuchung ihrer Individuationsstadien

und Relationsmodi.71

Individuationsprozesse sind in ihren Phasenverschiebungen, wie etwa

vom Mikroskopischen zum Makroskopischen, erkennbar. Wir erinnern uns,

ein aktives oder individuierendes System ergibt sich aus einer Asymmetrie

heraus. Nur in einem metastabilen Zustand, kann potentielle Energie umge-

setztwerden undnur dann ist das System ein reales Regime der Transformati-

on. In einem individuierenden System sind Struktur und Energie dynamisch

gebunden, weil zwei Realitäten oder Größenordnungen vermittelt werden.

Im Rahmen dieser Überlegungen, lässt sich ein Lebewesen als ›intermediale

Ordnung‹ von vorindividuellem und individuellem Sein verstehen.

Wie diese intermediale Ordnung beschaffen ist, hängt mit der Offenheit

des Systems und der potentiellen Energiereserven zusammen.Der Zugang zu

einer Energiequelle ist eine notwendige Bedingung für die Genese. Ist in ei-

nemSystempotentielleEnergie gebunden,kanndiese fürdieModifikationder

Strukturen genutzt werden. Erlaubt es die Beschaffenheit eines Systems, fort-

dauernd potentielle Energie in Strukturen zu verwandeln, handelt es sich um

einen metastabilen Zustand; dabei ist die sich bildende Transformationsket-

te Struktur-Operation-Struktur der Fluss desWerdens.72 Für Simondon sind die

metastabilen Systeme die Voraussetzung für physische und vitale Individua-

tion. Dabei differenziert er vollendete und unvollendete Individuation, wobei

im ersten Fall die gesamte potentielle Energie umgesetzt wird. Bei der unvoll-

endeten Individuation handelt es sich um fortdauernde Strukturveränderun-

gen, bei der sich die potentielle Energie nicht erschöpft. Somit wäre ein rei-

nes IndividuumeineEntität,dieunendlich lange seinen Individuationsprozess

aufrechterhalten kann.

Ziehenwir nochmals das Beispiel des kristallinenWachstums heran.Wird

eine formlose also isotrope Substanz durch eine feste Substanz in ihrem sta-

bilen Zustand gestört, beginnen sich weitere Strukturen zu bilden. Für diese

Individuation von Form ist es also nicht hinreichend, dass ein hoher Anteil ge-

speicherter Energie vorliegt. Eine flüssige Substanz, angereichert mit poten-

tieller Energie, wird nicht einfach spontan mit der Produktion von Struktur

beginnen.73 Erst eine Singularität macht aus der Kontinuität ein dynamisches

71 Vgl. ebd. S. 85.

72 Combes: The Philosophy of the Transindividual, S. 15.

73 Vgl. Simondon: Individuation in Light of Notions of Form and Information, S. 82 und

S. 255, Simondon berichtet zwar von demMosaikvirus in Tabakpflanzen, der bei einer

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248 Technik als Problem des Ausdrucks

System. Schon einmikroskopisch kleiner Keim in einer übersättigten Lösung,

initiiert eine Aktivität und strukturelle Orientierung. In dieser Konstellation

ist die Individuation, also die Bildung eines festen Körpers, eine Antwort auf

den inneren Konflikt des Systems. Dabei bildet der Keim den Ursprung der

Aktivität, und zwar als Konfrontation und singuläres Ereignis.

In diesem Sinne lässt sich der kristalline Wachstum als ein gegen unend-

lich gehender Vorgang bezeichnen, der sich an der äußeren Grenze vollzieht.

Die Fähigkeit der Verstärkung der systemischen Resonanz, ist ein Merkmal

der reinen Individuation, als fortwährenderWachstumanden eigenenGrenzen.

Was sich hier ereignet, ist die Übersetzung der diskontinuierlichen Struktur

eines Moleküls in ein kontinuierliches Wachstum, in Form der ewigen Wie-

derholung dieses einenmolekularenMusters.74 Simondonwidersetzt sich der

üblichenOrdnung, nach der sich das physische Individuum, imSinne von leb-

loser Materie, wesentlich von dem vitalen Individuum als Organismus unter-

scheidet. Anstelle von Attributen oder Substanzen, untersucht er die Stadien

von Erhaltung, Verlangsamung oder Beendung der oben erläuterten, ersten

Individuation.75

GilbertSimondonwagtdieHypothese,dassdas vitale Individuumausphy-

sischen Individuenhervorgegangen ist.Damit fällt er keineswegs in einenMa-

terialismus zurück; für ihn ist Materie keine dem vitalem Sein unterlegende

Substanz, aus der dann höhere, komplexere Strukturen in Form von Lebewe-

sen hervorgehen. Es ist vielmehr so, dass Materie schon von vornerein eine

Komplexität als physikalisches System darstellt. Damit widerspricht er expli-

zit einem herkömmlichen Materialismus, bei dem die Komplexität aus etwas

einfachem hervorgeht. Simondon setzt das Individuationsprinzip im asym-

metrischen System als Ursache und Antrieb für sichweiter verkomplizierende

Individuationen.Wir erinnern uns, der Kristall hört nicht auf zu wachsen so-

lange demSystem potentielle Energie zur Verfügung steht; es handelt sich um

eine Form der reinen Individuation. Das Lebewesen tritt in einemmetastabi-

lem System auf, genau in demMoment, in dem sich die unendliche, reine In-

dividuation verlangsamt. Simondons Vermutung ist, dass sich das physische

bestimmten chemischen Sättigung in der Pflanze ganz plötzlich, ohne Infektion von

außen auftaucht. Doch bemerkt Simondon dazu, dass es sich dabei um ein vitales Mi-

lieu handelt, und der Fall damit noch mal anders zu bewerten sei.

74 Vgl. ebd. S. 79.

75 Vgl. ebd. S. 168.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VII. Individuation (Simondon) 249

Individuum in eine organische Gruppe verwandelte, in der die fortwährende

Individuation zurückgehalten wurde.76

Diese Vorstellung von der ersten vitalen Individuation ähnelt den Thesen

des Biologen Stuart Kaufmann.77 Leben ist demnach durch eine topologische

Veränderung auf makromolekularer Ebene in Erscheinung getreten. Inner-

halb eines offenen Systems bildete sich eine operationale Geschlossenheit, die

in der Lage war, Einflüsse aus der direkten Umgebung zu filtern. Es handelt

sich dabei um ein quasikausales Ereignis, die Zellmembran bildet sich durch

eine chemische Reaktion und etabliert damit ein thermisches Ungleichge-

wicht, das die Zelle in ihrem eigenen Antrieb festhält.78 Das erste vitale Sein

trat als eine Vielheit in Erscheinung; vermutlich bildete sich so etwas,wie eine

autokatalytische Ansammlung oder Gruppe, die ihre Aktivitätskonstellation

stabilisierte. Es handelt sich hier um eine Hypothese über die Individuation

des ersten vitalen Systems, das sich dauerhaft erhalten konnte. Die sich ver-

längerndeMetastabilität des physischen Individuums ist die erste Bedingung

für Serien vitaler Individuationen, aus denen auch die komplexen Lebewesen

hervorgegangen sind.79

Simondon analysiert vitale Existenzformen insbesondere im Hinblick auf

ihre topologische Beschaffenheit, denn für Aktivität und Wandlung sind die

räumlichen Bezüge von Individuum und Milieu wesentlich. Mit einer durch-

lässigenZellwand etablieren sich interne und externeBereiche,womit auch ei-

nepolarisierteAusrichtungderAktivität derZelle einhergeht.80DasPaar Indi-

viduum/Milieu lässt sich nicht getrennt betrachten, da es auf derselben Reali-

tätsebene liegt.Der Innen-Außenbezugdes individuierendenSystems ist aber

gleichzeitig an die Größenordnung des vorindividuellen Seins gekoppelt. Da-

mit ist dieZelle einSystemmit einer doppeltenRelation,also einer innerenRe-

sonanz und einer Relation zum Außen. Die Konstellation Individuum/Milieu

bildet eine Phase des Seins, diemit dem vorindividuellen Sein zu einemmeta-

stabilem System wird. Aus dieser mikro- und makromolekularen Verschrän-

76 Vgl. ebd. S. 168, 172f.

77 Vgl. Mills: Gilbert Simondon, S. 63.

78 Vgl. Maturana/Varela: Der Baum der Erkenntnis, S. 100 und S. 58, Die Membran nimmt

an den chemischen Transformationen teil.

79 Vgl. Mills: Gilbert Simondon, S. 57f.

80 Vgl. ebd. S. 61.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250 Technik als Problem des Ausdrucks

kung ergibt sich eine autokatalytische Situation als autopoietische Zelle.81 Zu

betonen ist, dass für Simondon Leben ein Modus von Individuation auf der

makromolekularen Ebene des Seins darstellt.

Aber Simondon unterscheidet nicht nur zwischen vorindividuellem und

individuellem Sein, er bestimmt das Individuum auch in seinem Verhältnis

von Einzelwesen und Kollektiv. Die erste vitale Existenzform ist die Einheit

aus fragmentierten Individuen, die eingeschränkt sind und die Polarität in

sich selbst tragen.82 Es ist das absolute Individuum, hier lassen sich die kör-

perlichen und keimenden Funktionen nicht unterscheiden. Dieser Zustand,

bei dem Körper und Keim eins sind, charakterisiert auch das vorindividuel-

le Sein. Bei der zweiten Form lassen sich die körperlichen und die keimenden

Funktionenunterscheiden,allerdingsnurwenn innerhalb derEinheit die Spe-

zialisierung eines Individuums durchlaufenwird. Als drittes nennt Simondon

die vollständig individualisierte Lebensform, bei der die keimende Funktion

der Einheit an bestimmte Individuen delegiert wird.83

MitdemIndividuumbilden sichzweiGrenzen,die sich imModiderRelati-

on von Individuum und Totalität der Gruppe konkretisieren. Die Relation von

Vielheit undEinzelnemoperiert transduktiv, als Integrator undDifferentiator,

es gibt also eine funktionale Dualität, die sich den Lebewesen in der Form von

zweiGrenzen vermittelt.Das klingt jetzt komplizierter als es eigentlich ist,wir

müssen uns nur klar machen, dass jede Entwicklungsstufe eines Lebewesens,

immer auch ein Verhältnis von IndividuumundKollektiv darstellt. Die einzel-

ne Zelle beispielsweise, existiert gemeinsam mit ihrer Zellkolonie; innerhalb

dieser Konstellation stellt die Einzelzelle ein räumlich und zeitlich begrenztes

Quantum dar.

Jedes lebende Individuum ist ein nichtablösbarer oder ablösbarer Teil sei-

ner kollektiven Existenz. Wenn wir uns dem Vorgang der Reproduktion zu-

wenden,wirdnochmals deutlicher,worauf Simondonhinauswill.Denn ist das

Individuum ablösbar, kann es dazu dienen die Art und das Leben des Kollek-

tivs zu verbreiten. In einem solchen Fall ist das Individuum ein Keim der To-

talität der kollektiven Existenz. Das einzelne Wesen ist ein Speicher spezifi-

scher Merkmale der Gruppe, auch wenn diese Charakteristika schlafend sind,

81 Näheres zum Begriff des Milieus siehe Canguilhem: Die Erkenntnis des Lebens,

S. 233–279. Zur Frage von Technik undMilieu Vgl. Stiegler: Technik und Zeit, Der Fehler

des Epimetheus, S. 72ff.

82 Simondon: Individuation in Light of Notions of Form and Information, S. 199f.

83 Ebd. S. 188.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VII. Individuation (Simondon) 251

also nicht in einer Reproduktion aktualisiert werden.84 Maturana und Varela

schreiben dazu:

»Jedes vielzellige Individuum stellt einen bestimmtenMoment der Ontoge-

nese eines Stammes dar, deren Variationen weiterhin zellulärer Art sind.«85

»Würden keine neuen Individuen erzeugt, so gäbe es kein Fortbestehen der

Stämme.«86

Das Individuum bildet die Grenze für die Differenzierung des Kollektivs, das

selbst im Sinne eines individualisierten Seins zu verstehen ist. Das gilt aber

auch umgekehrt, das Kollektiv ist eine Grenze für die Operationalität des In-

dividuums.

Gilbert Simondon bricht ein weiteres Mal mit einer Denkgewohnheit,

denn für ihn stellt im Hinblick auf die Existenz des Kollektivs oder der Grup-

pe, die geschlechtliche Reproduktion nur einen Sonderfall dar. Ohnehin sind

für Simondon die Reproduktionsweisen unterschiedlicher Lebewesen in ers-

ter Linie ein Regenerationsvorgang des Kollektivs.87 Um diesen Gedanken

auszuführen, beschreibt Simondon die Form der Fortpflanzung, bei der sich

das Individuum ablöst, um selbst als Keim für eine neue kollektive Existenz

zu dienen.

»[…] everything happens as if individuation simply appeared between two

states in which it is diffuse, because it simultaneously resides in the whole

and in each of the more or less autonomous parts; it could then be said

that individuation appears in the pure individual, which is the form that

operates the transition from one colony to another.«88

Der Vorgang der Abtrennung von Knospen zur Fortpflanzung, findet sich bei

unzähligen Pflanzenarten. Ein weiteres Beispiel ungeschlechtlicher Vermeh-

rung, ist das der reproduktiven Zellteilung. Bei der Schizogonie beispielswei-

se, spaltet sich die individuelle Zelle in zwei odermehr, auch oft ungleiche Tei-

le, die dann selbst als Keim für die neuen Individuen dienen. Die Fähigkeit zu

dieser Form der Reproduktion verdankt sich nicht einem bestimmten Bereich

84 Ebd. S. 185.

85 Maturana/Varela: Der Baum der Erkenntnis, S. 91f.

86 Ebd. S. 91.

87 Vgl. Simondon: Individuation in Light of Notions of Form and Information, S. 192f.

88 Ebd. S. 198.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252 Technik als Problem des Ausdrucks

der Zelle, sondern dem vitalen Modus, der die schon vorhandene Individuati-

onsfähigkeit in allen Teilen aufrechterhält und verstärkt.

Bei der Vermehrung durch Spaltung verschwindet zwar das sich spalten-

de Individuum, allerdings lässt sich dieses Ereignis nicht als Sterben bezeich-

nen; es handelt sich vielmehr um ein Anderswerden, im Sinne einer topologi-

schen Transformation. Schizogonie ist ein besonderer Fall der Vermehrung,

der ein unbegrenztes Leben ohne Alterungsprozess erlaubt. Darum hält Si-

mondon den Tod auch nicht für ein intrinsisches Merkmal vitaler Existenz.

Sterben betrifft in erster Linie den Vorgang, bei dem das Lebewesen allmäh-

lich vergeht,es verliert seinePlastizitätunddieFähigkeitProblematiken trans-

duktiv zu übersetzen.Nicht jedes vitale Individuummuss sterben, die zeitlich

begrenzte Existenz ist eine Konsequenz der gefestigten, nicht umkehrbaren

Strukturen im komplexen Organismus.89

EineHypothese ist, dass sich die evolutionäre Entwicklung Verdichtungen

verdankt, die eineKonsequenz der Regenerationsprozesse des Kollektivs sind.

Fortpflanzung, geschlechtliche oder ungeschlechtliche, ist Teil der kollektiven

Individuation. Dabei korreliert die Weise der Reproduktion mit dem Indivi-

duationsgrad der Individuen der Gruppe. Innerhalb dieser Konstellation steht

das Kollektiv in Relation mit dem Generationsmodi, in dem sich formale Ei-

genschaften als Vererbungsreihe konsolidieren.90

DasBemerkenswerte anSimondonsÜberlegungen ist, dass er auchdieEr-

scheinung der Psyche einem Individuationsprozess zuschreibt, und zwar als

Lösung einer Spannung im lebenden System.

»The psyche appears as a new stage of the individuation of the being, whose

correlative in the being is an incompatibility and a decreasing supersatu-

ration of vital dynamisms and, outside the being as a limited individual,

89 Ebd. S. 262, Simondon unterscheidet hier nochmals zwischen Tod als Konfrontation

und Verschleiß, und Tod als ein Vergehen, das eine konstitutive Rolle für das Leben

darstellt. Heute weiß man um das Konzept der Apoptose als programmiertes Zellster-

ben. Vgl. Barthélémy: Life and Technology, S. 37f., Barthélémy verweist hier über Jean-

Claude Ameisen.

90 Vgl. Simondon: Individuation in Light of Notions of Form and Information, S. 199. Vgl.

Barthélémy: Life and Technology, S. 27f. und S. 18 Fn 6, Simondon äußert sich kritisch

über Darwin und Lamarck. Dabei geht es ihm in erster Linie um den Begriff der Anpas-

sung, den er als zweitrangig gegenüber dem der Individuation erachtet. Anne Fagot-

Largeault sieht allerdings in Simondons Theorien, ähnlich wie Bernard Stiegler, eine

Art technologischen Neo-Larmarckismus.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VII. Individuation (Simondon) 253

a recourse to a new charge of the pre-individual reality that is capable of

bringing a new reality to the being […].«91

Für Simondon sind, wie für Deleuze auch, die Affekte ein existentieller Ver-

weis auf das vorindividuelle Sein. Wahrnehmung funktioniert innerhalb der

Strukturen des Individuums und hilft dem Lebewesen sich zu versichern. Af-

fektivität hingegen, ›indiziert‹ und ›kompromittiert‹ die Relation zwischen in-

dividualisiertem Sein und vorindividueller Realität.92 Die sich widerstreiten-

den Affekte bilden eine problematischeDimension für das Lebewesen, und als

Lösung dieses Konflikts entsteht die Emotion als vermittelnde Instanz.Wahr-

nehmung befriedet die sich widersprechenden Sinneseindrücke, Emotion ist

die Antwort auf das Problem der Affektschwemme.93

»Emotion is affective contradiction overcome, just as perception is sensorial

contradiction. […] what are contradictory are the tropistic subsets and the

subsets of becoming that compose these sensations and these affections

with respect to other sensorial and tropistic subsets. […] The non-coincides

of affections fosters emotion, just as non-coincides of sensations fosters per-

ception. Emotion is a discovery of the unity of the living being, just as per-

ception is a discovery of the unity of the world; these are two psychical in-

dividuations that extend the individuation of the living being, completing

it, perpetuating it.«94

Mit der Emotion löst sich ein innerer Konflikt, und es wird ein weiterer Indi-

viduationsvorgang eingeleitet. Die neue Individuationsstufe der Psyche birgt

eine vorindividuelle Phase, dank derer sich das einzelne Individuummit dem

Kollektiv in Relation befindet. Dabei handelt es sich um die Phase der Indivi-

dualisierung, in der das Subjekt als psychisch-kollektives Wesen entsteht. Die

Psyche ist eine Antwort auf die Problematik der verkörperten Immanenz als

Widerspruch zwischen der Existenzweise als Individuum und als vorindivi-

duelles Sein.

»In the active course of the universalized world of action, there is an imma-

nence of possible emotion; emotion is the polarity of this world both vis-à-vis

91 Simondon: Individuation in Light of Notions of Form and Information, S. 178.

92 Mills: Gilbert Simondon, S. 81. Vgl. Combes: The Philosophy of the Transindividual,

S. 31.

93 Simondon: Individuation in Light of Notions of Form and Information, S. 279f.

94 Ebd. S. 289f.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254 Technik als Problem des Ausdrucks

the subject and objects, this world has a meaning and direction because it

is oriented, and it is oriented because the subject orients itself in the world

according to its emotion; emotion is not just an internal change, a turmoil

of the individuated being and modification of structures; it is also a cer-

tain momentum across a universe that has meaning and direction; it is the

meaning of direction of action.«95

Simondon unterscheidet die interindividuelle Beziehung von der transindivi-

duellen Relation, wobei letzteres ein eigenes System der Koindividuation bil-

det. Das Subjekt durchquert die Einsamkeit und spürt den Antagonismus sei-

ner Existenz als einzelnes und kollektives Wesen. Niemand würde bestreiten,

dass es eineDimensionunsererExistenzgibt, in derwir vereinzelte und einsa-

me Wesen sind. Dank der psychosozialen Sphäre existieren wir aber auch als

Teil des Kollektivs und stehen so gleichzeitig mit dem vorindividuellen Sein

in Verbindung.Diese besondere Lage gibt uns das Gefühl ›mehr-als-individu-

ell‹ zu sein.96 Simondon geht davon aus, dass wir die Angst (anxiété) die sich

aus diesemWiderspruch ergibt, erst bewusst erlebenmüssen, um sie dann als

Transindividuum überwinden zu können. Dies ist eine offene Aktion, bei der

sich der interne und externe Bereich des Individuums mit dem internen und

externen Bereich des Kollektivs verschränkt, so dass sich beide, das Individu-

um und das Kollektiv, in einer doppelten Relation individualisieren können.97

Evolution

Vor dem Hintergrund der Simondon’schen Individuationstheorie erscheint

die Existenzweise technischerObjekte in einemneuenLicht.Er selbst entwirft

eine Entwicklungsgeschichte des Technischen, die als Evolution technischer

Wirklichkeit zu verstehen ist.

95 Ebd. S. 281. Herv. d. Autorin.

96 Combes: The Philosophy of the Transindividual, S. 32.

97 Ebd. S. 36f. Mit der psychosozialen Individuation erscheint die Relation von Subjekt

und Kollektiv, und zwar um die Affektproblematik auf der Ebene der Emotion produk-

tiv aufzulösen. Dabei bilden sich allerdings auch neue Konflikte, wie etwa das Sche-

ma des Kultursystems. Grundsätzlich lassen sich das Psychische und das Soziale nicht

trennen, es sind Pole oder Perspektiven einer Relation innerhalb eines Spektrums. So-

mit erklärt sich auch Simondons Widerspruch gegen eine disziplinäre Scheidung von

Psychologie und Soziologie. Vgl. Mills: Gilbert Simondon, S. 83ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VII. Individuation (Simondon) 255

»Die Genese des technischen Objekts ist Teil seines Seins. Das technische

Objekt ist das, was seinemWerden nicht vorgängig, sondern in jeder Etappe

diesesWerdens gegenwärtig ist. Das technischeObjekt ist Einheit als Einheit

des Werdens.«98

Die Fülle der technischen Erfindungen bilden eine phylogenetische Reihe, an

der sich eine Entwicklungstendenz feststellen lässt, nämlich die vom Abs-

trakten hin zum Konkreten. So betont Simondon, dass ein Werkzeug, als

ursprüngliche und abstrakte Form, keine innere Resonanz als operative Ein-

heit aufweist.99Nehmenwir das Beispiel desHammers, er ist dieÜbertragung

einer einfachen Form für eine einfache Operation, die wir zuvor vermutlich

mit unserenGliedmaßen ausgeführt haben.Ohne unsere direkte Anwendung,

ist einHammernur die intellektuelleÜbertragung eines technischenPrinzips.

Ein abstraktes technisches Objekt dieser Art ist kein »natürliches, physisches

System«, und aufgrund der logischen Einfachheit, ist es im Umgang viel

anspruchsvoller.100 Das klingt einleuchtend, denn es sind gerade die Apparate

ohne operationale Ganzheit, die auf die Versorgung oder Regulierung durch

denMenschen angewiesen sind.

Dem frühen Handwerk, als ursprüngliche Phase der technischen Evolu-

tion, verdanken sich überwiegend abstrakte technische Objekte ohne innere

Operationalität. Im industriellen Zeitalter wurden dann immer häufiger

technische Objekte einer konkreten Existenzweise erfunden.Man entwarf und

baute Maschinen, die einen operationalen Selbstbezug aufwiesen. Anders als

im abstrakten, findet sich im konkreten Objekt ein innerer Funktionszusam-

menhang, der aus einer Konfliktlösung hervor gegangen ist. Hier zeigt sich,

wie Simondon auch die Genese des technischen Objekts mit dem Prinzip der

Individuation erklärt.Wenn er dann vonderKonkretisation eines technischen

Objektes spricht,meint er damit denMoment, in dem aus einem technischem

Gerät ein kohärentes Systemwird.101

In der phylogenetischenReihe der technischenErfindungen vonWerkzeu-

gen, Automaten und Maschinen, erkennt Simondon eine Verschiebung vom

analytischen zum synthetischen Typ.102 Es ist so, »als ob das Werkzeug in sei-

ner Gesamtheit aus einer Vielzahl funktional unterschiedlicher Zonen bestün-

98 Simondon: Die Existenzweise technischer Objekte, S. 20.

99 Ebd. S. 32.

100 Ebd. S. 42.

101 Ebd. 51f.

102 Ebd. S. 24.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256 Technik als Problem des Ausdrucks

de« und »auf sich das Resultat der Funktionsweise eines technischen Ensem-

bles« versammelt.103 Mit anderen Worten, die Werkzeuge und Mechanismen

sind mehr als die Übertragung einer Form oder Funktion, sie sind komplexe

Gefüge die neue operationale Zusammenhänge implementieren.

Am Ursprung der »technischen Abstammungslinie« einer Objekt- oder

Geräteserie »gibt es einen klar umrissenen Akt der Erfindung«, bei dem die

»technische Essenz« ihre erste Form erhält.104 Jemand hat also eine Idee, wie

ein Apparat oder eineMaschine eine bestimmte Funktion ausführen kann. Ist

der Mechanismus entworfen und das Gerät gebaut, folgt eine kontinuierlich

anmutende Abfolge von Weiterentwicklungen, Verbesserungen und Speziali-

sierungen, die einer evolutionären Reihe ähnelt.105 Welchen Ausdruck dieser

Fortschritt annimmt, hat neben technischen auch ökonomische Gründe,

die mit »einem diffusen Netz von Motivationen und Vorlieben« überlagert

sind.106 So kann eine technische Verkomplizierung nach außen hin, also dem

Konsumenten gegenüber, auch als Vereinfachung präsentiert werden. Das

Auto beispielsweise, ist für Simondon ein, »mit psychischen und sozialen

Interferenzen aufgeladenes technisches Objekt«,welches sich nicht zumFort-

schritt eignet.107 Anstelle von Innovation in Form einer neuen technischen

Essenz, finden sich in erster Linie mehr automatisierte Prozesse, die einer

Konkretheit nur dem Anschein nach näherkommen.108

Wenn sich ein technisches Objekt als System mit einer inneren Resonanz

stabilisiert, liegt nach Simondon eine Konkretisation vor. Um das zu verdeut-

lichen, zieht er das Beispiel der Guimbal-Turbine heran, deren technische An-

103 Ebd. S. 66, »Die Technizität ist der Grad der Konkretisierung des Objekts.«

104 Ebd. S. 40. Herv. i. Org.

105 Ebd. S. 39.

106 Ebd. S. 25.

107 Ebd.

108 Ebd. S. 47ff., Damit technische Objekte problemlos funktionieren können, werden sie

mehr oder weniger stark in Abstimmung auf ihre Umgebung entworfen. Dabei ent-

stehen teilweise Überanpassungen als Hypertelie. Ein Beispiel wäre die Anpassung an

bestimmte geografische Gegebenheiten, wie es bei Spezialfahrzeugen der Fall ist. Ne-

ben diesen feinen Abstimmungen gibt es eine Vielzahl von Spezialisierungen, bei der

eine völlige Abhängigkeit von einem technischenMilieu einhergeht. Eine Konsequenz

ist dann häufig der Ausbau des technischenMilieus, wie es beispielsweise im Falle des

Schienen- und Stromnetzes geschehen ist. Interessant wird es dann, wenn, wie im Fall

des Traktionsmotor als Antriebsmotor, eine Vermittlung zwischen technischem und

geografischemMilieu vollzogenwird, also »zweiMilieus zueinander in Beziehung« ge-

setzt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VII. Individuation (Simondon) 257

ordnung so beschaffen ist, dass das Wasser, das Öl und sogar der Überdruck,

multifunktional operieren. Hier ereignet sich in der Konkretisation die Bil-

dung eines assoziiertenMilieus im technischenWesen.

»[…] es ist der Modus, den man angewandt hat, um die Probleme der Was-

serdichtigkeit und der elektrischen Isolierung zu lösen, der die Einführung

des Generators in die Leitung ermöglicht, indem diese durch die doppelte

Vermittlung vonÖl undWasser eine ausgezeichnete Kühlung gestattet.Man

könnte so weit gehen zu sagen, dass die Einführung des Generators in die

Leitung sich selbst ermöglicht, indem sie gleichzeitig eine hochwirksame Küh-

lung durch das Wasser zulässt.«109

Ein anderes sehr eingängiges Beispiel für ein konkretes technisches Objekt,

ist ein Gewölbe oder Rundbogen. Bei einer solchen Formwird imMoment der

Fertigstellung das eigene Gewicht auf so günstige Weise verteilt, dass es die

einzelnen Elemente unter Spannung setzt. Damit stabilisiert sich die schwe-

bende Form nicht nur selbst, der Bogen ist in der Lage noch zusätzliches Ge-

wicht zu tragen.110

Ein Rundbogen; ein konkretes technisches Objekt.

109 Ebd. S. 51.

110 Ebd. S. 52, »[…] es ist ein Werk des Lebens, auf diese Weise einen Sprung, über die ge-

gebenRealität und seine aktuelle Systematik hinweg, hin zu neuen Formen zumachen

[…].«

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258 Technik als Problem des Ausdrucks

Die Idee für ein sich selbst bedingendes physisches System, steht nicht am

Ende einer kontinuierlichen Reihe von Weiterentwicklungen im Sinne einer

langsamen Verformung. Neben der gründlichen Erforschung existierender

Objekte, braucht es ein topologisches Moment, einen Sprung, einen Riss oder

eine Falte im Denken. Die erfinderische Vorstellungskraft erlaubt es dem

Menschen Konfliktlösungen von der Möglichkeitsform abzuleiten, also die

Modalität einer zukünftigen Existenz in der Gegenwart zu konkretisieren.

Dabei betont Simondon, dass die Erfindung eines sich selbstbedingenden,

technischen Objekts nur möglich ist, weil der Mensch selbst eine solche

›rekursive Kausalität‹ besitzt.111

»Die Dynamik des Denkens ist dieselbe wie die des technischen Objekts; die

geistigen Schemata reagieren während der Erfindung so aufeinander, wie

die verschiedenenDynamikendes technischenObjekts immateriellen Funk-

tionieren aufeinander reagieren werden.«112 »Der Mensch ist in denMaschi-

nen durch das Fortbestehen der Erfindung präsent. Was den Maschinen in-

newohnt, ist menschliche Wirklichkeit, menschliche Geste, die in funktio-

nierenden Strukturen fixiert und kristallisiert ist.«113

Die schöpferische Vorstellungskraft, als Schema der Selbstbedingung, er-

möglicht die Erfindung autokonditionierter Objekte.114 Dieser Gedanke

unterscheidet sich von Kapps Entwurf der Organprojektion insofern, dass das

Prinzip der Selbstbedingung erst im erfinderischen Denken durchlaufen wer-

den muss, um im Objekt reproduzierbar zu sein. Damit ist die Erfindung bei

Simondon zwar eine Entäußerung, aber eine in der Form eines Ereignisses,

sie ist keine Projektion eines idealen Schemas, sondern eine Transduktion.

Dazu lässt sich allerdings anmerken, dass Simondon, ähnlich wie Kapp, dem

Menschen eine Affinität zum hergestellten Objekt attestiert, und zwar als

Möglichkeit sich in den hergestellten Dingen wieder- und anzuerkennen.

111 Vgl. Martin: »Organisation und Konkretion. Die Technik als Problem des Ausdrucks in

der Philosophie«, S. 47 und S. 48 Fn 41. Vgl. Stiegler: Technik und Zeit, Der Fehler des

Epimetheus, S. 51–54.

112 Simondon: Die Existenzweise technischer Objekte, S. 54.

113 Ebd. S. 11.

114 Ebd. S. 53f., Vgl. Barthélémy, Jean-Hugues: »Simondon – Ein Denken der Technik im

Dialogmit der Kybernetik«, in: Erich Hörl (Hg.), Die technologische Bedingung Beiträ-

ge zur Beschreibung der technischenWelt, Berlin: Suhrkamp 2011, S. 93–109, hier S. 99,

»Sein Vermögen sich selbst zu bedingen, ist amUrsprung des Vermögens, Objekte her-

vorzubringen, die sich ihrerseits selbst bedingen.«

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VII. Individuation (Simondon) 259

Doch hat diese reziproke Beziehung zwischen Lebewesen und technischen

Objekten aufgrund ihrer Umkehrbarkeit keinen Erkenntniswert im Sinne

Kapps.115

Jean-Hugues Barthélémy eruiert die »These einer dreifachen Analogie

zwischen der Technik und dem Lebendigen«, mit der Simondon sich um

die transduktive Modulation des anthropologischen Spektrums bemüht. Die

Analogien betreffen die Individualisierung von Objekten und Lebewesen,

die Selbstkonditionierung im technischen Objekt und im Denken, und die

phylogenetische Abstammungslinie.116 Wie wir gehört haben, unterscheidet

Simondon zwischen kontinuierlichen und diskontinuierlichen wissenschaft-

lichen Fortschritten, einMerkmal, das sich auch in derWeiterentwicklung der

technischen Objekte beobachten lässt. Die Neuerungen eines Funktionsprin-

zips erklärt Simondon als Folge einer technologischen Verdichtung, die einen

Schwellenwert überschreitet, woraufhin sich eine Art erfinderischer Quan-

tensprung ereignet.117 Anders formuliert heißt das, die Funktionsweise eines

technischen Objekts erfährt allmählich eine Sättigung, bis zu dem Moment

der Konkretisation. Simondon schließt hier an sein Modell der Individuation

an. Das technische Objekt macht eine Entwicklung durch und nähert sich der

Existenzweise des natürlichenObjekts an, es naturalisiert sich; es tendiert hin

zur Einheit, zur Verbindung von Ursache und Wirkung in einem System, in

dem die Kräfte zirkulieren können.

»Die wesentliche Künstlichkeit eines Objekts liegt in der Tatsache, dass der

Mensch eingreifen muss, um die Existenz dieses Objekts aufrechtzuerhal-

ten, indem er es gegen die natürlicheWelt schützt und ihm einen existenti-

ellen Sonderstatus gibt. Künstlichkeit ist keine Eigenschaft, welche von der

Herkunft des Objekts aus einer Herstellung, in ihremGegensatz zur produk-

tiven Spontaneität der Natur zeugt: Künstlichkeit ist, was der artifizialisie-

renden Handlung des Menschen innewohnt […].«118

115 Simondon: Individuation in Light of Notions of Form and Information, S. 35, »If an ex-

perience of the vital is the condition for a representation of the technical, the repre-

sentation of the technical in turn becomes one of the conditions for the knowledge of

the vital. Thus, we are sent back from one order to the other […].« Vgl. ebd. S. 47.

116 Barthélémy: »Simondon – Ein Denken der Technik imDialogmit der Kybernetik«, S. 95

und S. 101.

117 Simondon: Die Existenzweise technischer Objekte, S. 26.

118 Simondon: Die Existenzweise technischer Objekte, S. 43 und S. 226, »Das vom Men-

schen erdachte und konstruierte technischeObjekt beschränkt sich nicht allein darauf,

eine Vermittlung zwischen Mensch und Natur zu schaffen; es ist ein stabiles Misch-

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260 Technik als Problem des Ausdrucks

Was Simondon sagt, ist, dass »die technischen Objekte zur Konkretisierung

tendieren,während natürliche Objekte wie die Lebewesen von Anfang an kon-

kret sind«.119 Es widerstrebt ihm eine »Gleichsetzung des technischen Objekts

mit dem natürlichen Objekt«, und er kritisiert das kybernetische »Ausgangs-

postulat der Identität zwischen Lebewesen und selbstregulierten technischen

Objekten«.120 Simondon formuliert zwar denGedanken einerNaturalisierung

des technischenObjekts, allerdings verdankt sich diese einemoperativen Frei-

raum. Die Automatisierung besitz nur einen »geringen Grad an technischer

Perfektion«, eine offene Maschine hingegen, zeichnet sich durch die Fähig-

keit aus, äußere Einflüsse zu verinnerlichen.121 Die technische Entwicklungs-

geschichte ist in ihrer Bindung an die psychosoziale Individuationsgeschichte

zubegreifen.Erst indieser existentiellenVerschränkungwerdenAbhängigkeit

oder Offenheit des technischen Objekts tatsächlich sichtbar.

Abschließend lässt sich sagen, dass Simondons Individuationstheorie ei-

ne Ontologie impliziert, aus der eine wegweisende Philosophie der Technik

hervorgegangen ist. Simondon, der die technischenObjektemit Blick auf ihre

Genese beurteilte, formulierte nicht nur den Gedanken einer ursprünglichen

Technizität des Menschen, ihmwar es auch ein Anliegen, die technischen Ob-

jekte »alsMediateure zwischenderNaturunddemMenschen« sichtbar zuma-

chen.122 Dieser Gedanke scheint, auch imHinblick auf die drängenden Fragen

der Gegenwart, auf einen wichtigen Punkt zu verweisen; es ist nicht die Per-

fektionierung vonAutomatismen,die zu Innovation führt, sondern ein auf die

Zukunft gerichtetes Denken. Ein solches transduktives und ästhetisches Den-

ken istmeinesErachtensaucheingeeigneterAnsatz für eineEthikderZukunft

und des kollektivenWerdens.123

wesen aus Menschlichem und Natürlichem, es enthält Menschliches und Natürliches

[…].«

119 Ebd. S. 45.

120 Ebd.

121 Ebd. S. 11.

122 Ebd. S. 9.

123 Vgl. Combes: The Philosophy of the Transindividual, S. 66.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literaturverzeichnis

Ahmed, Sara: »Happy Objects«, in: Gregg/Seigworth (Hg.), The Affect Theory

Reader (2010), S. 29–51.

Arlt, Gerhard: Philosophische Anthropologie, Stuttgart: Metzler 2001.

Ashby, W. Ross:Einführung indieKybernetik, [An Introduction toCybernetics, 1956],

übers. v. Jörg Adrian Huber, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2016.

Ashby, W. Ross: Design for a Brain: The Origin of Adaptive Behaviour, [1960], neue

Aufl. London: Chapman &Hall 1978.

Auhser, Ferdinand:DieMacht der Form, Versuch einer dynamischen Ontologie, Bie-

lefeld: transcript 2015.

Austin, John L.: ZurTheorie der Sprechakte: (How to do things with Words), [How to

do thingswithwords, 1962], deutsche Bearbeitung v. Eike von Savigny, Stutt-

gart: Reclam 1972.

Avanessian, Armen/Lindner, Eckardt: »Auf einer künstlichen Erde, Einleitung

von Eckardt Lindner/Armen Avanessian«, in: Grant, Die Natur der Natur

(2018), S. 7–23.

Baer, Eugen: »Die Zeichenlehre von Thomas A. Sebeok«, in: Krampen u.a.

(Hg.),DieWelt als Zeichen: Klassiker der modernen Semiotik (1981), S. 281–321.

Bains, Paul:ThePrimacy of Semiosis: AnOntology of Relations, Toronto: University

of Toronto Press 2006

Balke, Friedrich: Gilles Deleuze, Frankfurt a.M.: Campus 1998.

Balke, Friedrich: »Auf dem Rundgang, Bilder des Lebens bei Franics Bacon,

Gilles Deleuze und Martin Heidegger«, in: Blümle/Schäfer (Hg.), Struktur

Figur Kontur, Abstraktion in Kunst und Lebenswissenschaft (2007), S. 317–338.

Balke, Friedrich/Rölli, Marc (Hg.):PhilosophieundNicht-Philosophie:GillesDeleu-

ze – Aktuelle Diskussionen, Bielefeld: transcript 2011.

Balke, Friedrich/Vogl, Joseph (Hg.): Gilles Deleuze – Fluchtlinien der Philosophie,

München: Fink 1996.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


262 Technik als Problem des Ausdrucks

Barad, Karen: Verschränkungen, übers. v. Jennifer Sophia Theodor, Berlin:

Merve 2015.

Barad, Karen: »Dem Universum auf halbem Wege begegnen: Realismus und

Sozialkonstruktivismus ohneWiderspruch«, [»Meeting the Universe half-

way: Realism and Social Constructivismwithout Contradiction«, 1996], in:

dies., Verschränkungen (2015) S. 7–69.

Barad, Karen: »QuantenverschränkungenundhantologischeErbschaftsbezie-

hungen: Dis/Kontinuitäten, RaumZeit-Einfaltungen und kommende Ge-

rechtigkeit«, [QuantumEntanglements andHauntological Relations of In-

heritance. Dis/continuities, SpaceTime Enfoldings, and Justice-to-Come,

2010], in: dies., Verschränkungen (2015), S. 71–113.

Barad, Karen: »Die queere Performativität derNatur«, [Nature’s Queer Perfor-

mativity, 2011], in: dies., Verschränkungen (2015) S. 115–171.

Barnet, Belinda: »DoTechnical Artefacts Evolve?«, in: ArthurBradley/Louis Ar-

mand, Technicity, Prague: Litteraria Pragensia 2006, S. 167–199.

Barthélémy, Jean-Hugues: Penser l’individuation: Simondon et la philosophie de la

nature, Einleitung v. Jean Claude Beaune, Paris: L’Harmattan, 2005.

Barthélémy, Jean-Hugues: Penser la connaissance et la technique après Simondon,

Paris: L’Harmattan 2005.

Barthélémy, Jean-Hugues: Simondon ou l’Encyclopédisme Génétique, Paris: Pres-

ses universitaires de France 2008.

Barthélémy, Jean-Hugues: Life and Technology: An Inquiry Into and Beyond Si-

mondon, übers. v. Barnaby Norman, hg. v. Erich Hörl/Yuk Hui, Lüneburg:

Meson Press 2015.

Barthélémy, Jean-Hugues: »Simondon – Ein Denken der Technik im Dialog

mit der Kybernetik«, in: Hörl (Hg.),Die technologische BedingungBeiträge zur

Beschreibung der technischenWelt (2011), S. 93–109.

Bennett, Jane:VibrantMatter: APoliticalEcology ofThings,Durham:DukeUniver-

sity Press 2010.

Bennett, Tony/Joyce, Patrick (Hg.):Material Powers: Cultural Studies, History and

TheMaterial Turn, London: Routledge 2010.

Bernard, Claude: Leçons sur les phénomènes de la vie communs aux animaux et aux

végétaux, Paris: J.-B. Baillière 1878/85.

Blümle Claudia/Schäfer, Armin (Hg.): Struktur Figur Kontur, Abstraktion in Kunst

und Lebenswissenschaft, Zürich, Berlin: Diaphanes 2007.

Blumenberg, Hans: Geistesgeschichte der Technik, [1966–68], Texte aus dem

Nachlass, hg. v. Alexander Schmitz/Bernd Stiegler, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 2009.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literaturverzeichnis 263

Bogue, Ronald: »Apology for Nomadology«, in: ders., Deleuze’s Way: Essays

in transverse Ethics and Aesthetics, Aldershot, England, Burlington: Ashgate

2007, S. 113–121.

Bowden, Sean: »Gilles Deleuze, a Reader of Gilbert Simondon«, in: De Boever

u.a. (Hg.),Gilbert Simondon Technology (2012), S. 135–153.

Braidotti, Rosi: Metamorphoses: Towards a materialist Theory of Becoming, Cam-

bridge UK,MaldenMA: Polity Press 2002.

Breidbach, Olaf: »Anmerkungen zu einem möglichen Dialog Schellings mit

der modernen Biologie«, in: Heuser-Keßler/Jacobs (Hg.), Schelling und die

Selbstorganisation (1994), S. 135–148.

Brentari, Carlo: Jakob vonUexküll:TheDiscovery of the Umwelt between Biosemiotics

and theoretical Biology, New York, Berlin, Heidelberg: Springer 2015.

Braudel, Fernand (Hg.): Die Welt des Mittelmeeres, Zur Geschichte und Geographie

kulturellerLebensformen, [LaMéditerranée.L’espace et l’histoire, leshommeset l’hé-

ritage, 1986], übers. v.Markus Jacob, Frankfurt a.M.: Fischer 2013.

Buchanan, Brett: Onto-Ethologies: The Animal Environments of Uexküll, Heidegger,

Merleau-Ponty, andDeleuze, Albany: SUNY Press 2008.

Buchanan, Brett: »The Problem of the Body in Deleuze and Guattari, Or,What

Can a Body Do?«, in: Body & Society 3 (1997), S. 73–91.

Burkhardt, Richard W.: The Spirit of System: Lamarck and Evolutionary Biology,

Cambridge MA: Harvard University Press 1995.

Canguilhem, Georges: Die Erkenntnis des Lebens, [La connaissance de la vie, 1965],

Berlin: August 2009.

Cassirer, Ernst: Philosophie der symbolischen Formen, Erster Teil, Die Sprache,

[1923], Hamburg: Meiner 2010.

Cassirer, Ernst: Zur Logik der Kulturwissenschaften, [1942], Hamburg: Meiner

2011.

Chabot, Pascal: The Philosophy of Simondon, Between Technology and Indi-

viduation, [La philosophie de Simondon, 2003], übers. v. Aliza Krefetz/

Graeme Kirkpatrick, London, New Delhi, New York, Sydney: Bloomsbury

2013.

Cheung, Tobias: Organismen: Agenten zwischen Innen- und Außenwelten:

1780–1860, Bielefeld: transcript 2014.

Chien, Jui-Pi: »From Animals to Humans: Uexküll’s Umwelt as Read by La-

can and Canguilhem«, in: Concentric: Literary and Cultural Studies 2 (2006),

S. 45–69.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264 Technik als Problem des Ausdrucks

Clastres, Pierre: Staatsfeinde: Studien zur politischen Anthropologie, [La société

contre l’État, 1974], hg. v. Jürgen Habermas/Dieter Henrich/Jacob Taubes,

übers. v. Eva Moldenhauer, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974.

Clastres, Pierre: Archäologie der Gewalt, ausgewählte Texte, [Recherches d’anthro-

pologie politique, 1980], übers. v. Marc Blankenburg, Zürich: Diaphanes

2008.

Clastres, Pierre: »Über den Ethnozid«, [De l’ethnocide, 1974], in: ders., Archäo-

logie der Gewalt (2008), S. 7–21.

Clastres, Pierre: »Die Frage derMacht in primitivenGesellschaften«, [La ques-

tion du pouvoir dans les sociétés primitives, 1976], in: ders., Archäologie der

Gewalt (2008), S. 23–31.

Clastres, Pierre: »Archäologie der Gewalt, Der Krieg in den primitiven Gesell-

schaften«, [Archéologie de la violence: la guerre dans les sociétés primi-

tives, 1977], in: ders., Archäologie der Gewalt (2008), S. 33–81.

Clastres, Pierre: »UnglückdeswildenKriegers«, [Malheurduguerrier sauvage,

1977], in: ders., Archäologie der Gewalt (2008), S. 83–123.

Cole, Jonathan: Losing Touch: AManwithout his Body, Oxford UK,New York: Ox-

ford University Press 2016.

Combes, Muriel: Gilbert Simondon and the Philosophy of the Transindividual, [Si-

mondon, Individu et collectivité, 1999], übers. v.Thomas LaMarre, Cambridge

MA: MIT Press 2013.

Corsi, Pietro: »Jean-Baptiste Lamarck: From Myth to History«, in Gissis/

Jablonka (Hg.), Transformations of Lamarckism: From subtle Fluids to molecular

Biology (2011), S. 9–18.

Crary, Jonathan: »Die Camera obscuara und ihr Subjekt«, in: ders., Techniken

des Betrachters. Sehen undModerne im 19. Jahrhundert, [Techniques of the Obser-

ver, 1990], übers. v. Anne Vonderstein, Dresden, Basel: Verlag der Kunst

1996, S. 103–114.

De Boever, Arne/Murray, Alex/Roffe, Jon/Woodward, Ashley (Hg.): Gilbert Si-

mondon:Being andTechnology, Edinburgh: EdinburghUniversity Press 2012.

Deely, John: »Semiotics and Jakob von Uexküll’s Concept of Umwelt«, in: Sign

System Studies 1/2 (2004), S. 11–34.

Deledalle, Gérard: Charles S. Peirce’s Philosophy of Signs: Essays in comparative

Semiotics, Bloomington: Indiana University Press 2000.

Deledalle, Gérard: »Semiotik als Philosophie«, in: Wirth (Hg.),DieWelt als Zei-

chen und Hypothese: Perspektiven des semiotischen Pragmatismus von Charles

Sanders Peirce (2000), S. 31–43.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literaturverzeichnis 265

Deleuze, Gilles: Nietzsche und die Philosophie, [Nietzsche et la philosophie, 1962],

übers. v. Bernd Schwips, Frankfurt a.M.: Europäische Verlagsanstalt EVA

1985.

Deleuze, Gilles: Spinoza: praktische Philosophie, [Spinoza – Philosophie pratique,

1981], übers. v. Hedwig Linden, Berlin: Merve 1988.

Deleuze, Gilles: Kants kritische Philosophie, [La philosophie critique de Kant, 1963],

übers. v.Mira Köller, Berlin: Merve 1990.

Deleuze, Gilles: Differenz undWiederholung, [Différence et répétition, 1968], übers.

v. Joseph Vogl,München: Fink 1992.

Deleuze, Gilles: Foucault, [Foucault, 1986], übers. v.HermannKocyba, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 1992.

Deleuze, Gilles: Spinoza und das Problem des Ausdrucks in der Philosophie, [Spinoza

et le problèmede l’expression, 1968],übers. v.Ulrich Johannes Schneider,Mün-

chen: Fink 1993.

Deleuze, Gilles: Logik des Sinns, [Logique du sens, 1969], hg. v. Karl Heinz Bohrer,

übers. v. Bernhard Diekmann, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993.

Deleuze, Gilles: Unterhandlungen 1972 – 1990, [Pourparlers 1972–1990, 1990],

übers. v. Gustav Roßler, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993.

Deleuze, Gilles: Bartleby oder die Formel, [Bartleby, ou la Formule, 1989], übers. v.

Bernhard Dieckmann, Berlin: Merve 1994.

Deleuze, Gilles: Francis Bacon – Logik der Sensation, [Francis Bacon – Logique de la

Sensation, 1984], übers. v. Joseph Vogl, München: Fink 1995.

Deleuze, Gilles:DasBewegungs-Bild, Kino 1, [Cinéma 1. L’image-mouvement, 1983],

übers. v. Ulrich Christians/Ulrike Bokelmann, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

1997.

Deleuze, Gilles: Das Zeit-Bild, Kino 2, [Cinéma 2. L’image-temps, 1985], übers. v.

Klaus Englert, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997.

Deleuze, Gilles: Kritik und Klinik, [Critique et clinique, 1993], hg. v. Karl Heinz

Bohrer, übers. v. Joseph Vogl, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2000.

Deleuze, Gilles: Die einsame Insel: Texte und Gespräche von 1953 bis 1974, hg. v.

David Lapoujade, übers. v. Eva Moldenhauer, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2003.

Deleuze, Gilles:DieFalte: Leibniz undderBarock, [Lepli, Leibniz et le baroque, 1988],

übers. v. Johannes Schneider, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006.

Deleuze, Gilles: »Referat von Gilles Deleuze«, [1973], in: Amando Verdiglio-

ne (Hg.), Gilles Deleuze/Félix Guattari/G. Jervis u.a., Antipsychiatrie und

Wunschökonomie: Materialien des Kongresses ›Psychoanalyse und Politik‹ inMai-

land 8.-9.Mai 1973, Berlin: Merve 1976, S. 7–11.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266 Technik als Problem des Ausdrucks

Deleuze, Gilles: »Pierre Klossowski oder Die Sprache des Körpers«, [Pierre

Klossowski ou les Corps Langages, 1965], übers. v. Sigrid v. Massenbach,

in: Sprachen des Körpers: Marginalien zum Werk von Pierre Klossowski, Berlin:

Merve 1979, S. 39–66.

Deleuze, Gilles: »Brief an Kuniichi Uno«, [Lettre à Kuniichi Uno, 1984], übers.

v. Clemens-Carl Härle, in: Härle (Hg.), Karten Zu Tausend Plateaus (1993),

S. 9–12.

Deleuze, Gilles: »Über die Philosophie«, Gespräch mit Raymond Bellour

und Francois Ewald, [1988], in: ders., Unterhandlungen 1972 – 1990 (1993),

S. 197–226.

Deleuze, Gilles: »Begehren und Lust«, [Désir et plaisir, 1977], übers. v. Joseph

Vogl, in: Balke/Vogl (Hg.), Gilles Deleuze – Fluchtlinien der Philosophie (1996),

S. 230–240.

Deleuze, Gilles: »Lewis Carroll«, in: ders.,Kritik und Klinik (2000), S. 35–36.

Deleuze, Gilles: »Spinoza und die drei ›Ethiken‹«, in: ders., Kritik und Klinik

(2000), S. 187–204.

Deleuze, Gilles: »Gilbert Simondon, Das Individuum und seine physikobiolo-

gische Genese«, [Gilbert Simondon, L’individu et sa genèse physico-biolo-

gique, 1966], in: ders., Die einsame Insel: Texte und Gespräche von 1953 bis 1974

(2003), S. 127–132.

Deleuze, Gilles: »Woran erkennt man den Strukturalismus?«, [A quoi recon-

nait-on le structuralisme?, 1972], übers. v. Eva Brückner-Pfaffenberger/

DonaldWatts Tuckwiller, in: ders.,Die einsame Insel: Texte undGespräche von

1953 bis 1974 (2003), S. 248–281.

Deleuze, Gilles: »Kapitalismus und Schizophrenie«, Gespräch mit Vittorio

Marchetti, [Capitalisme et schizophrénie], in: ders.,Die einsame Insel: Texte

und Gespräche von 1953 bis 1974 (2003), S. 338–351.

Deleuze, Gilles: »Über Leibniz«, Gespräch mit Robert Maggiori, [1988], in:

ders.,Unterhandlungen 1972 – 1990 (2014), S. 227–236.

Deleuze, Gilles/Guattari, Felix: Anti-Ödipus: Kapitalismus und Schizophrenie 1,

[L’Anti-Œdipe, 1972], übers. v. Bernd Schwibs, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

1977.

Deleuze, Gilles/Guattari, Felix:Kafka:Für einekleineLiteratur, [Kafka,Pourune lit-

térature mineure, 1975], übers. v. Burkhart Kroeber, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 1976.

Deleuze, Gilles/Guattari, Felix: Tausend Plateaus: Kapitalismus und Schizophrenie

2, [Mille plateaux, 1980], hg. v. Günther Rösch, übers. v. Gabriele Ricke/

Ronald Voullié, Berlin: Merve 1992.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literaturverzeichnis 267

Deleuze, Gilles/Guattari, Felix:Was ist Philosophie?, [Qu’est-ce que la philosophie?,

1991], übers. v. Bernd Schwibs/Joseph Vogl, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2000.

Deleuze, Gilles/Guattari, Félix/Rossler, Gustav: »Gespräch über den Anti-Ödi-

pus (gemeinsam mit Félix Guattari)«, [1972], in: Deleuze, Unterhandlungen

(1993), S. 25–40.

Deleuze, Gilles/Guattari, Felix: »Deleuze und Guattari erklären sich …« (Dis-

kussionsrundemit François Châtelet, Pierre Clastres, Roger Dadoun, Ser-

ge Leclaire, Maurice Nadeau, Raphaël Pividal, Pierre Ros, Henri Torru-

bia,), [1972], erstmals übers. v.Hans-JoachimMetzger 1977, in:Deleuze,Die

einsame Insel: Texte und Gespräche von 1953 bis 1974 (2003), S. 315–334.

Deleuze, Gilles/Parnet, Claire: Dialoge, [Dialogues, 1977], übers. v. Bernd

Schwips, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1980.

Dolphijn, Rick/van der Tuin, Iris (Hg.): New Materialism: Interviews & Cartogra-

phies, Ann Arbor: Open Humanities Press 2012.

Dosse, François: Gilles Deleuze & Félix Guattari: Intersecting Lives, New York: Co-

lumbia University Press 2011.

Drews, Ann-Cathrin/Martin Katharina D.: »Topologien des Körpers im Werk

von Gilles Deleuze und Michel Foucault«, in: dies. (Hg.), Innen – Außen –

Anders, Körper imWerk von Gilles Deleuze undMichel Foucault, Bielefeld: tran-

script 2016, S. 11–47.

Esfeld, Michael: Naturphilosophie als Metaphysik der Natur, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 2008.

Espinas, Alfred: Les origines de la technologie: étude sociologique, Paris: Germer

Baillière 1897.

Feuerbach, Ludwig:DasWesen des Christentums, [1849], Stuttgart: Reclam 1984.

Frank, Manfred: Eine Einführung in Schellings Philosophie, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 1985.

Frémont, Christiane: »Komplikation und Singularität«, [Complication et sin-

gularité, 1991], übers. v. Andreas Knop, in: Balke/Vogl (Hg.),Gilles Deleuze –

Fluchtlinien der Philosophie (1996), S. 61–79.

Flusser, Vilém: Für eine Philosophie der Fotografie, Göttingen: European Photo-

graphy 1983.

Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge: eine Archäologie der Humanwissenschaf-

ten, [Les mots et les choses, 1966], übers. v. Ulrich Köppen, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1974.

Freud, Sigmund:Die Traumdeutung, [1899], Frankfurt a.M.: Fischer 1991.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268 Technik als Problem des Ausdrucks

Freud, Sigmund: Abriß der Psychoanalyse, Das Unbehagen der Kultur, [1930],

Frankfurt a.M.: Fischer 1972.

Gabriel, Markus: »Unvordenkliches Sein und Ereignis, Der Seinsbegriff beim

späten Schelling und beim späten Heidegger«, in: Hühn/Jantzen (Hg.),

Heideggers Schelling-Seminare 1927/28 (2010), S. 81–112.

Gehlen, Arnold:DerMensch: seineNaturundseineStellung inderWelt, [1940],hg. v.

Karl-Siegbert Rehberg, Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann 2016.

Gehlen, Arnold: Die Seele im technischen Zeitalter: sozialpsychologische Probleme

in der industriellen Gesellschaft, [1949], hg. v. Karl-Siegbert Rehberg, Frank-

furt a.M.: Vittorio Klostermann 2007.

Genosko, Gary: »Megamachines: FromMumford to Guattari«, in: Explorations

inMedia Ecology 1/2 (2015) S. 7–20.

Gissis, Snait/Jablonka,Eva (Hg.):Transformations of Lamarckism: FromSubtle Flu-

ids to Molecular Biology, mit Zeichnungen v. Anna Zeligowski, Cambridge

MA, London: MIT Press 2011.

Gliboff, Sander: »The Golden Age of Lamarckism, 1866–1926«, in: Snait/

Jablonka (Hg.), Transformations of Lamarckism: FromSubtle Fluids toMolecular

Biology (2011), S. 45–55

Grant, Iain Hamilton: Philosophies of Nature after Schelling, London: Continuum

2006.

Grant, Iain Hamilton: Die Natur der Natur, übers. v. Eckardt Lindner, Leipzig:

Merve 2018.

Grant, Iain Hamilton: »Die Chemie der Finsternis«, [The Chemistry of

Darkness, 2000], in: ders.,Die Natur der Natur (2018), S. 24–51.

Grant, Iain Hamilton: »Bleibt die Natur was-sie-ist?«, [Does Nature stay what

it is?, 2010], in: ders.,Die Natur der Natur (2018), S. 112–152.

Gregg, Melissa/Seigworth, Gregory J. (Hg.): The Affect Theory Reader, Durham,

London: Duke University Press 2010.

Grehn, Joachim (Hg.): Physical Science Study Committee: Physik, deutsche Fas-

sung v. Joachim Grehn/Gerd Harbeck/Peter Wessels, Braunschweig: Vie-

weg 1974.

Guattari, Félix: Chaosophy: Texts and Interviews 1972–1977, hg. v. Sylvère

Lotringer, übers. v. David L. Sweet/Jarred Becker/Taylor Adkins, Los

Angeles CA: Semiotext(e) 2009.

Guattari, Félix: Chaosmose, [Chaosmose, 1992], übers. v. Thomas Wäckerle,

Wien, Berlin: Turia + Kant 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literaturverzeichnis 269

Guattari, Félix: Die drei Ökologien, [Les trois écologies, 1989], hg. v. Peter Engel-

mann,übers. v.Alec A.Schaerer/GwendolinEngels,Wien: PassagenVerlag

2016.

Guattari, Félix: »Grabmal für einen Ödipus«, [Tombeau pour un Œdip, 1977],

i. Org. mit Zusatz »Als Widmung für Lucien Sebag und Pierre Clastres«,

übers. v.Henning Schmidgen, in: Schmidgen (Hg.),Ästhetik undMaschinis-

mus: Texte zu und von Félix Guattari (1995), S. 133–140.

Guattari, Félix: »Über Maschinen«, Transkription einer Vorlesung in Valence

1990, übers. v. Henning Schmidgen, in: Schmidgen (Hg.), Ästhetik undMa-

schinismus: Texte zu und von Félix Guattari (1995), S. 115–132.

Guattari, Félix: »La Borde: A Clinic unlike any other«, [1977], in: ders., Chaos-

ophy: Texts and Interviews 1972–1977, Los Angeles CA: Semiotext(e) (2009),

S. 176–194.

Guiducci, Lorenzo/Dunlop, JohnW.C./Fratzl, Peter: »An Introduction into the

Physics of Self-folding Thin Structures«, in: Michael Friedman/Wolfgang

Schäffner (Hg.), On Folding, Towards a New Field of Interdisciplinary Research,

Bielefeld: transcript 2016, S. 175–210.

Haeckel, Ernst:DieNaturanschauung vonDarwin,Goethe undLamarck, Jena: Gus-

tav Fischer 1882.

Haken, Hermann: »Strukturentstehung und Gestalterkennung in den neue-

ren Selbstorganisationstheorien«, in: Heuser-Keßler/Jacobs: Schelling und

die Selbstorganisation (1994), S. 11-26.

Haraway, Donna: Die Neuerfindung der Natur: Primaten, Cyborgs und Frauen, hg.

u. eingeleitet v. CarmenHammer/Immanuel Stieß, übers. v. Dagmar Fink

u.a., Frankfurt a.M.: Campus 1995.

Haraway, Donna: »›Wir sind immermittendrin‹ Ein Interviewmit DonnaHa-

raway«, übers. v. Anne Scheidhauer/Carmen Hammer, in: dies., Die Neu-

erfindung der Natur (1995), S. 98–122.

Haraway, Donna: »SituiertesWissen. DieWissenschaftsfrage im Feminismus

und das Privileg einer partialen Perspektive«, [Situated Knowledges: The

Science Questions in Feminism as a site of Discourse on the Privilege of

Partial Perspective, 1988], übers. v. Helga Kelle, in: dies., Die Neuerfindung

der Natur (1995), S. 73–97.

Haraway, Donna: When species meet, Minneapolis: University of Minnesota

Press 2008.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Differenz des Fichteschen und Schellings-

chen Systems der Philosophie, [1801], in: ders., Werke 2, Jenaer Schriften

1801–1807, Auf der Grundlage derWerke von 1832–1845, neu editierte Aus-

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270 Technik als Problem des Ausdrucks

gabe, Redaktion Eva Moldenhauer/Karl Markus Michel, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1986.

Heidegger, Martin: Schelling: Vom Wesen der menschlichen Freiheit (1809), Vorle-

sungen 1919–1944, Gesamtausgabe, Abt. II Bd. 42, hg. v. Ingrid Schüßler:

Vittorio Klostermann 1971.

Härle, Clemens-Carl (Hg.): Karten Zu Tausend Plateaus, Berlin: Merve 1993.

Heuser-Keßler, Marie-Luise:Die Produktivität der Natur: Schellings Naturphiloso-

phie und das neue Paradigma der Selbstorganisation in den Naturwissenschaften,

Erfahrung und Denken, Schriften zur Förderung der Beziehungen zwi-

schen Philosophie und Einzelwissenschaften, Bd. 69, Berlin: Duncker &

Humblot 1986.

Heuser-Keßler, Marie-Luise/Jacobs Wilhelm G. (Hg.): Schelling und die Selbst-

organisation, Neue Forschungsperspektiven, Selbstorganisation: Jahrbuch für

Komplexität in denNatur-, Sozial- undGeisteswissenschaften, Bd. 5, Ber-

lin: Duncker & Humblot 1994.

Hodge,M.J.S.: »Lamarck’s Science of LivingBodies«, inTheBritish Journal for the

History of Science 4 (1971), S. 323–352.

Hörl, Erich (Hg.):Die technologische Bedingung, Beiträge zur Beschreibung der tech-

nischenWelt, Berlin: Suhrkamp 2011.

Hühn, Lore/Jantzen, Jörg (Hg.):Heideggers Schelling-Seminare 1927/28, Die Proto-

kolle vonMartinHeideggers Seminar zu Schellings ›Freiheitsschrift‹ (1927/28) und

die Akten des Internationalen Schelling-Tags 2006, Stuttgart, Bad Cannstatt:

Frommann-Holzboog 2010.

Hui, Yuk:Recursivity andContingency, London,New York: Rowman& Littlefield

International 2019.

Hui, Yuk: »The Parallax of Individuation, Simondon and Schelling«, in: Ange-

laki Journal of the theoretical Humanities 4 (2016), S. 77–89.

Jablonka, Eva/Lamb, Marion J.: Evolution in Four Dimensions: Genetic, Epigenetic,

Behavioral, and Symbolic Variation in the History of Life, mit Zeichnungen v.

Anna Zeligowski, Cambridge MA: MIT Press 2005.

Jablonka, Eva/Lamb, Marion J.: »The Changing Concept of Epigenetics«, in:

Annals of the New York Academy of Sciences 981 (2006), S. 82–96.

Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft, [1781], KantWerke in zwölf Bänden,

Bd. III/IV, hg. v.WilhelmWeischedel, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1957.

Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft und Schriften zur Naturphilosophie, [1790],

KantWerke in zwölf Bänden, Bd. X, hg. v.WilhelmWeischedel, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 1957.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literaturverzeichnis 271

Kapp, Ernst: Grundlinien einer Philosophie der Technik: zur Entstehungsgeschichte

derKultur ausneuenGesichtspunkten, [1877], eingeleitet u.hg. v.HarunMaye/

Leander Scholz, Hamburg: Meiner 2015.

Krämer, Sybille: Berechenbare Vernunft: Kalkül und Rationalismus im 17. Jahrhun-

dert, Berlin, New York: De Gruyter 1991.

Krämer, Sybille: Medium, Bote, Übertragung: Kleine Metaphysik der Medialität,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2008.

Krämer, Sybille: Figuration, Anschauung, Erkenntnis: Grundlinien einer Diagram-

matologie, Berlin: Suhrkamp 2016.

Krämer, Sybille: »Zur Begrünung des Infinitesimalkalküls durch Leibniz«, in:

BernulfKanitscheider u.a. (Hg.),PhilosophiaNaturalis, Archiv fürNaturphilo-

sophie und die philosophischen Grenzgebiete der exaktenWissenschaften undWis-

senschaftsgeschichte, Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann 1991, S. 117-146.

Krampen, Martin u.a. (Hg.):DieWelt als Zeichen: Klassiker dermodernen Semiotik,

Berlin: Severin und Siedler 1981.

Kittler, Friedrich A.: Grammophone Film Typewriter, Berlin: Brinkmann & Bose

1986.

Kittler, Friedrich A.: OptischeMedien: Berliner Vorlesung 1999, 2. durchges. Aufl.,

Berlin: Merve 2002.

Kittler, Friedrich A.: »Flechsig/Schreber/Freud, Ein Nachrichtennetzwerk der

Jahrhundertwende«, [1984], in ders., Die Wahrheit der technischen Welt: Es-

says zur Genealogie der Gegenwart, hg. v. Hans Ulrich Gumbrecht, Berlin:

Suhrkamp 2013, S. 76–90.

Kittler, FriedrichA.: »ErnstKappsTechnikphilosophie«, in:Maye/Scholz (Hg.),

Ernst Kapp und die Anthropologie derMedien (2019), S. 151–155.

Köhler, Dietmar: »Kontinuität undWandel, Heideggers Schelling-Interpreta-

tionen von 1936 und 1941«, in: Hühn/Jantzen (Hg.),Heideggers Schelling-Se-

minare 1927/28 (2010), S. 163–191.

Krause, Ralf/Rölli, Marc:Mikropolitik: Eine Einführung in die politische Philosophie

von Gilles Deleuze und Félix Guattari,Wien, Berlin: Turia + Kant 2010

Kynast, Katja: »Kinematografie als Medium der Umweltforschung Jakob von

Uexkülls«, in: Kunsttexte.de 4 (2010), S. 1–14.

Lamarck, Jean Baptiste: Système analytique des connaissances positives de l’homme,

Paris: Germer Bailliere 1830.

Lamarck, Jean Baptiste: Hydrogeologie oder Untersuchung über den Einfluss des

Wassers auf die Veränderung der Erdoberfläche, [Hydrogéologie, 1805], übers. v.

E.F.Wrede, Berlin: G.C. Nauk 1805.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272 Technik als Problem des Ausdrucks

Lamarck, Jean Baptiste: Zoologische Philosophie, [Philosophie zoologique, 1809],

übers. v. Arnold Lang, Jena: Hermann Dabis 1876.

LaMarre, Thomas: »Afterword: Humans and Machines«, in: Combes: The Phi-

losophy of the Transindividual, (2013), S. 79–108.

LaMarre, Thomas: »Preface«, in: Combes: The Philosophy of the Transindividual

(2013), S. xiii-xviii.

Latour, Bruno:DieHoffnung der Pandora: Untersuchungen zurWirklichkeit derWis-

senschaft, [Pandora’s Hope: An Essay on the Reality of Science Studies, 1999],

übers. v. Gustav Roßler, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2002.

Latour, Bruno: Der Berliner Schlüssel, [La clef berlinoise ou inscrire dans la natur des

choses, 1990], übers. v. Gustav Roßler, Berlin: botopress 2014.

Lærke, Mogens: »Four Things Deleuze learned from Leibniz«, in: van Tuinen/

McDonnell (Hg.),Deleuze andThe Fold: A critical Reader (2010), S. 25–45.

Leroi-Gourhan, André: Gesture and Speech, Cambridge MA: MIT Press 1993.

Leibniz, Gottfried Wilhelm: Kleine Schriften zur Metaphysik (franzö-

sisch/deutsch), hg. u. übers. v. Hans Heinz Holz, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 2006.

Leibniz, Gottfried Wilhelm: »Das neue System«, [1694–1696], in: ders., Kleine

Schriften zurMetaphysik (2006), S. 192–319.

Lindberg,Susanna: »TheRemainsof theRomanticPhilosophyofNature:Being

as Life, or the Plurality of Living Beings?«, in: CR:TheNewCentennial Review

3 (2010), S. 37–54.

Lindley, David:Das Ende der Physik: VomMythos der Großen VereinheitlichtenTheo-

rie, [The End of Physics – The Myth of a Unified Theory, 1993], übers. v. Monika

Niehaus-Osterloh, Basel, Boston, Berlin: Birkhäuser 1994.

Luhmann, Niklas: Soziale Systeme: Grundriß einer allgemeinen Theorie,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2021.

Malabou, Catherine: Was tun mit unserem Gehirn?, [Que faire de notre cerveau?,

2003], übers. v. Ronald Voullié, Zürich, Berlin: Diaphanes 2006.

Martin, Katharina D.: »Ecologies of Corporeal Space«, in: Andrej Radman,/

Heidi Sohn, (Hg.), Critical and Clinical Cartographies: Architecture, Robo-

tics, Medicine, Philosophy, Edinburgh: Edinburgh University Press 2017,

S. 187–204.

Martin,KatharinaD.: »Organisation undKonkretion.Die Technik als Problem

des Ausdrucks in der Philosophie«, in: Rebekka Ladewig/Angelika Seppi

(Hg.), Milieu Fragmente Technologische und ästhetische Perspektiven, Leipzig:

Spector Books 2020, S. 41–48.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literaturverzeichnis 273

Martins,Charles: »BiographischeEinleitung«, in: Lamarck, JeanBaptiste: Zoo-

logische Philosophie (1876), S. III-LII.

Massumi, Brian: »The Autonomy of Affect«, in: Cultural Critique 31 (1995),

S. 83–109.

Maturana, Humberto R.: Erkennen – die Organisation und Verkörperung vonWirk-

lichkeit: ausgewählte Arbeiten zur biologischen Epistemologie, [1982], übers. v.

WolframK.Köck, 2.durchges.Auflage,Braunschweig,Wiesbaden: Vieweg

1985.

Maturana, Humberto R./Varela, Francisco J.: Der Baum der Erkenntnis: die bio-

logischen Wurzeln menschlichen Erkennens, [El árbol del conocimiento, 1984],

übers. v. Kurt Ludewig, Frankfurt a.M.: Fischer 1987.

Maye,Harun/Scholz, Leander (Hg.): Ernst Kapp und die Anthropologie derMedien,

Berlin: Kadmos 2019.

Maye,Harun/Scholz, Leander: »Einleitung«, in: Kapp,Grundlinien einer Philoso-

phie der Technik: zur Entstehungsgeschichte der Kultur aus neuenGesichtspunkten

(2015), S. VII-L.

Maye, Harun/Scholz, Leander: »Zur Anthropologie der Medien bei Ernst

Kapp«, in: dies. (Hg.), Ernst Kapp und die Anthropologie der Medien (2019),

S. 7–14.

Marx, Karl: Einleitung zur Kritik der Politischen Ökonomie, (aus dem handschrift-

lichen Nachlass), [1857/58], MEW, Bd. 13, Berlin: Dietz 1975.

Marx, Karl:Das Kapital, [1867], MEW, Bd. 23, Berlin: Dietz 1979.

Melville, Herman: Bartleby, der Schreiber: eine Geschichte aus derWall Street, [Bart-

leby, the Scriver, A Story ofWall-Street, 1853], übers. v. Jürgen Krug, Frankfurt

a.M., Leipzig: Insel 2005.

Message, Kylie: »Territory«, in: Parr (Hg.), The Deleuze Dictionary (2010),

S. 280–281.

Mills, Simon:Gilbert Simondon: Information, Technology, andMedia, London,New

York: Rowman & Littlefield 2016.

Motzkin, Gabriel: »Lamarck,Darwin, and theContemporaryDebate about Le-

vels of Selection«, in: Gissis/Jablonka (Hg.), Transformations of Lamarckism:

From Subtle Fluids toMolecular Biology (2011), S. 3–8.

Mumford, Lewis: Mythos der Maschine: Kultur, Technik und Macht, Gesamtaus-

gabe, [The Myth of the Machine, Volume I: Technics and Human Development,

1966/67, Volume II: The Pentagon of Power, 1964/70], übers. v. Liesl Nürenber-

ger/Arpad Hälbig, Frankfurt a.M.: Fischer 1978.

Nagel, Thomas: Geist und Kosmos: Warum die materialistische neodarwinistische

Konzeption der Natur so gut wie sicher falsch ist, [Mind and Cosmos: Why The

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


274 Technik als Problem des Ausdrucks

Materialist Neo-Darwinian Conception of Nature is Almost Certainly False, 2012],

übers. v. KarinWördemann, Berlin: Suhrkamp 2016.

Nordmann, Alfred: »Alles rollt. Kapp liest Reuleaux. Schmerzmaschinen«,

in: Maye/Scholz (Hg.), Ernst Kapp und die Anthropologie der Medien (2019),

S. 123–135.

Oury, Jean: »Für Félix«, [Pour Félix, 1993], übers. v. Henning Schmidgen, in:

Schmidgen (Hg.), Ästhetik und Maschinismus: Texte zu und von Félix Guattari

(1995), S. 7–10.

Pape, Helmut: »Einleitung« in: Charles S. Peirce,Naturordnung und Zeichenpro-

zeß: Schriften über Semiotik undNaturphilosophie (1991), S. 11–109.

Pape, Helmut: »Die Ontologie des logischen Idealismus in der Peirceschen Se-

miotik«, in: Wirth (Hg.), Die Welt als Zeichen und Hypothese: Perspektiven des

semiotischen Pragmatismus von Charles Sanders Peirce, (2000), S. 68–89.

Parikka, Jussi:What isMedia Archaeology?, Cambridge: Polity Press 2012.

Parr,Adrian (Hg.):TheDeleuzeDictionary,überarb.Aufl.,Edinburgh:Edinburgh

University Press 2010.

Peirce, Charles S.: Phänomen und Logik der Zeichen, deutsche Originalausga-

be teils unveröffentlichter Texte, [Syllabus of Certain Topics of Logic], hg. u.

übers. v. Helmut Pape, Frankfurt a.M: 1983.

Peirce, Charles S.: Naturordnung und Zeichenprozeß: Schriften über Semiotik und

Naturphilosophie, [ca. 1884], eingeleitet u. hg. v. Helmut Pape, Vorwort v.

Ilya Prigogine, nach der Handschrift übers. v. Bertram Kienzle, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 1991.

Peirce, Charles S.: Schriften zum Pragmatismus und Pragmatizismus, hg. v. Karl-

Otto Apel, übers. v. Gert Wartenberg, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991.

Peirce, Charles S.: »Fragen hinsichtlich gewisser Vermögen, die man für den

Menschen in Anspruch nimmt.«, [1868], in: ders., Schriften zum Pragmatis-

mus und Pragmatizismus (1991), S. 13–39, CP 5.213-5.263.

Peirce, Charles S.: »Vorlesung 6: Drei Typen des Schlußfolgerns«, [1903], in:

ders., Schriften zum Pragmatismus und Pragmatizismus (1991), S. 395–403,

CP 5.161-5.174.

Peirce, Charles S.: »Vorlesung 7: Pragmatismus und Abduktion«, [1903], in:

ders., Schriften zum Pragmatismus und Pragmatizismus (1991), S. 403–420,

CP 5.180-5.212.

Peirce, Charles S.: »Aus: Ein Überblick über den Pragmatizismus (Brief an den

Hg. derNation)«, [1907], in: ders., Schriften zumPragmatismus und Pragmati-

zismus (1991), S. 498–538. CP 5.11-5.13/5.464-5.496

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literaturverzeichnis 275

Peirce, Charles S.: »Erster Teil, Die Kosmologie der Evolution«, [ca. 1884], in:

ders., Naturordnung und Zeichenprozeß: Schriften über Semiotik und Naturphi-

losophie (1998), S. 113–290.

Portmann, Adolf: »EinWegbereiter der neuen Biologie«, Vorwort, in: Uexküll,

Streifzüge durch die Umwelten von Tieren undMenschen/Bedeutungslehre (1970),

S. IX-XXI.

Rajan, Tilottama: »Philosophy as Encyclopedia: Hegel, Schelling, and the Or-

ganization of Knowledge«, in:TheWordsworth Circle 1 (2004), S. 6-11.

Reuleaux, Franz:Theoretische Kinematik Grundzüge einerTheorie desMaschinenwe-

sens, Braunschweig: Vieweg 1875.

Rheinberger, Hans-Jörg: »Buffon: Zeit, Veränderung und Geschichte«, in:

History and Philosophy of the Life Sciences 2 (1990), S. 203–223.

Richards, Robert J.: »Did Goethe and Schelling Endorse Species Evolution?«,

in: Joel Faflak (Hg.),Marking Time, Toronto, Buffalo, London University of

Toronto Press 2017, S. 219–238.

Roesler, Alexander: »Vermittelte Unmittelbarkeit. Aspekt einer Semiotik der

Wahrnehmung bei Charles S. Peirce«, in: Wirth (Hg.), Die Welt als Zeichen

undHypothese: Perspektiven des semiotischen Pragmatismus von Charles Sanders

Peirce (2000), S. 112–129.

Rose,Nikolas: »Was ist Leben? –Ein Versuch einerWiederbelebung«, in:Weiß

(Hg.),Bios undZoë: diemenschlicheNatur imZeitalter ihrer technischenReprodu-

zierbarkeit (2009), S. 152–178.

Röd,Wolfgang: Benedictus de Spinoza: eine Einführung, Stuttgart: Reclam 2002.

Rölli, Marc: Kritik der anthropologischen Vernunft, Berlin: Matthes & Seitz 2011.

Rölli, Marc:GillesDeleuzePhilosophiedes transzendentalenEmpirismus,2.überarb.

Aufl.,Wien, Berlin: Turia + Kant 2012.

Rölli, Marc: Immanent Denken: Deleuze – Spinoza – Leibniz, Bd. 1, Wien, Berlin:

Turia + Kant 2018.

Rölli, Marc:Macht derWiederholung:Deleuze – Kant –Nietzsche, Bd. 2,Wien, Ber-

lin: Turia + Kant 2019.

Rölli, Marc: Anthropologie dekolonisieren. Eine philosophische Kritik am Begriff des

Menschen, Frankfurt a.M., New York: Campus 2021.

Sauvagnargues, Anne: »TheConcept ofModulation inDeleuze, and the Impor-

tance of Simondon to theDeleuzian Aesthetic«, [Le concept demodulation

chez Gilles Deleuze et l’apport de Simondon à l’esthétique deleuzienne,

2002], in: dies., Artmachines: Deleuze, Guattari, Simondon, übers. v Suzan-

ne Verderber/EugeneW.Holland, Edinburgh: Edinburgh University Press

2016, S. 61–84.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


276 Technik als Problem des Ausdrucks

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: Ideen zu einer Philosophie der Natur als Ein-

leitung in das Studium dieser Wissenschaft [1797], SW, Abt. 1 Bd. II, Stuttgart,

Augsburg: Cotta 1857.

Schelling, FriedrichWilhelm Joseph: Von derWeltseele, Eine Hypothese der höhern

Physik zur Erklärung des allgemeinen Organismus,Nebst einer Abhandlung über

das Verhältnis des Realen und Idealen in der Natur, [1798], SW, Abt. 1 Bd. II,

Stuttgart, Augsburg: Cotta 1857.

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: Erster Entwurf eines Systems der Naturphi-

losophie. Zum Behuf seiner Vorlesungen, [1799], SW, Abt. 1 Bd. III, Stuttgart:

Cotta 1858.

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: Einleitung zu seinem Entwurf eines Systems

der Naturphilosophie oder Über den Begriff der spekulativen Physik und die inne-

re Organisation eines Systems dieser Wissenschaft, [1799], SW, Abt. 1 Bd. III,

Stuttgart, Augsburg: Cotta 1856.

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: System des transzendentalen Idealismus,

[1800], SW, Abt. 1 Bd. III Stuttgart, Augsburg: Cotta 1856.

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: System des transzendentalen Idealismus,

[1800], hg. v. Horst D. Brandt/Peter Müller, 2. durchges. Aufl., Hamburg:

Meiner 2000.

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: Allgemeine Deduktion des dynamischen Pro-

cesses oder der Kategorien der Physik, [1800], SW, Abt. 1 Bd. IV, Stuttgart,

Augsburg: Cotta 1859.

Schelling, FriedrichWilhelm Joseph: Ueber den wahren Begriff der Naturphi-

losophie und die richtige Art ihre Probleme zu lösen, [1801], SW¸ Abt. 1

Bd. IV, Stuttgart: Cotta 1859.

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: Philosophie der Kunst (Aus dem handschrift-

lichen Nachlass), [1802/05], SW, Abt. 1 Bd. V, Stuttgart, Augsburg: 1859.

Schelling, FriedrichWilhelm Joseph: PhilosophischeUntersuchungen über dasWe-

sen der menschlichen Freiheit und die damit zusammenhängenden Gegenstände,

[1809], SW, Abt. 1 Bd. VII, Stuttgart: Cotta 1860.

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: Über das Wesen der menschlichen Freiheit,

[1809], mit Essay v.Walter Schulz, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1975.

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: Stuttgarter Privatvorlesungen, (Aus dem

handschriftlichen Nachlass), [1810], SW, Abt. 1 Bd. VII, Stuttgart: Cotta

1860.

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: Die Weltalter Bruchstück (Aus dem hand-

schriftlichen Nachlaß), [1814/15], SW, Abt. 1, Bd. VIII Stuttgart, Augsburg:

Cotta 1861.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literaturverzeichnis 277

Schelling, FriedrichWilhelm Joseph: »Kant.Fichte.Systemdes transcendenta-

len Idealismus«, in: ders., Zur Geschichte der neueren Philosophie und Darstel-

lungdesphilosophischenEmpirismus:MünchnerVorlesungen, [1902],SW,Abt. 1,

Bd. X, Stuttgart, Augsburg: Cott 1861, S. 73–98.

Schmieder, Falko: »Von der Methode der Aufklärung zum Mechanismus des

Wahns: Zur Geschichte des Begriffs›Projektion‹«, in: Christian Bermes/

UlrichDierse/Christof Rapp (Hg.),Archiv fürBegriffsgeschichte,Bd.47,Ham-

burg: Meiner 2005, S. 163–189.

Schmidgen, Henning: (Hg.): Ästhetik und Maschinismus: Texte zu und von Félix

Guattari, übers. v. Henning Schmidgen, Berlin: Merve 1995.

Schmidgen, Henning: Das Unbewusste der Maschinen: Konzeptionen des Psychi-

schen bei Guattari, Deleuze und Lacan, München: Fink 1997.

Schneider, Birgit: »Gefleckte Gestalten, Die Comouflage von Schiffen im Ers-

ten Weltkrieg«, in: Blümle/Schäfer (Hg.), Struktur Figur Kontur, Abstraktion

in Kunst und Lebenswissenschaften (2007), S. 141–158.

Schmidt, Kirsten:Was sind Gene nicht? Über die Grenzen des biologischen Essentia-

lismus, Bielefeld: transcript 2014.

Schröder, Jürgen: Einführung in die Philosophie des Geistes, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 2004.

Schulkin, Jay:RethinkingHomeostasis: AllostaticRegulation inPhysiologyandPatho-

physiology, Cambridge MA: MIT Press 2003.

Schultze,Max:Das Protoplasma der Rhizopoden und der Pflanzenzellen. Ein Beitrag

zurTheorie der Zelle, Leipzig: Engelmann 1863.

Sebeok, Thomas A.:The Sign and its Masters, Austin Texas: University of Texas

Press 1979.

Sebeok,Thomas A.: »Indexikalität«, in:Wirth (Hg.),DieWelt als Zeichen undHy-

pothese: Perspektiven des semiotischen Pragmatismus von Charles Sanders Peirce

(2000), S. 90–111.

Semetsky, Inna: »Semiotics«, in: Parr (Hg.), The Deleuze Dictionary (2010),

S. 243–244.

Simondon, Gilbert: Die Existenzweise technischer Objekte, [Dumode d’existence des

objets techniques, 1958],übers.v.MichaelCuntz,hg. v.ClausPias/JosphVogl,

Zürich: Diaphanes 2012.

Simondon,Gilbert: Individuation in Light ofNotions of Formand Information, [L’in-

dividuation à la lumière des notions de forme, 1964/89], übers. v. Taylor Adkins,

Minneapolis, London: University of Minnesota Press 2020.

Simondon, Gilbert: Tier und Mensch: zwei Vorlesungen, [Deux Lecons sur l’animal

et l’homme, 2004], übers. v. Michael Cuntz, (Schriften des Internationalen

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


278 Technik als Problem des Ausdrucks

Kollegs für Kulturtechnikforschung undMedienphilosophie), Zürich: Dia-

phanes 2011.

Simondon, Gilbert: Cours sur la Perception 1964–1965, Paris: Presses Universi-

taires de France 2013.

Simondon, Gilbert: »Das Individuum und seine Genese, Einleitung«, [Positi-

on du problème de l’ontogenèse, Introduction in: L’individuation à la lumière

des notions de forme et d’information, 1964], übers. v. Julia Kursell/Armin Schä-

fer, in: Blümle/Schäfer (Hg.), Struktur Figur Kontur, Abstraktion in Kunst und

Lebenswissenschaften (2007), S. 29–45.

Sloan, Phillip R.: »The Buffon-Linnaeus Controversy«, in Isis 3 (1976),

S. 356–375.

Smith, Daniel W.: »Flow, Code and Stock: A Note on Deleuze’s Political Philo-

sophy«, in:Deleuze Studies 5 (2011), S. 36–55.

Sörman, Richard: »Science and Natural Language in the eighteenth centu-

ry: Buffon and Linnaeus«, in: Britt-Louise Gunnarsson (Hg.), Languages of

Science in the Eighteenth Century, Berlin, Boston: De Gruyter Mouton 2011,

S. 141–156.

Stengers, Isabelle: »Die letzte rätselhafteBotschaft vonDeleuzeundGuattari«,

Übersetzung einer revidierten Fassung, [Deleuze andGuattari’s Last Enig-

maticMessage, 2005], übers. v.Henning Schmidgen, in: dies., Spekulativer

Konstruktivismus, mit einem Vorwort v. Bruno Latour, Berlin: Merve 2008,

S. 33–82.

Stiegler, Bernard: Technik und Zeit, Der Fehler des Epimetheus, [La technique et le

temps. 1. La Faute d’Émpimetheé, 1994], Zürich, Berlin: Diaphanes 2009.

Swiatkowski, Piotrek: Deleuze and Desire: Analysis of The Logic of Sense, Leuven:

Leuven University Press 2015.

Thom, René: Structural Stability andMorphogenesis: An Outline of a General Theory

of Models, [Stabilité structurelle et morphogénèse, Essai d’une théorie générale des

modèles, 1972], übers. v. D.H. Fowler, Boca Raton, London, New York: CRC

Press 1989.

Tosquelles, François: »Erinnerung an Félix Guattari«, [Mémoire de Félix Guatta-

ri, 1992], übers. v. Henning Schmidgen, in: Schmidgen (Hg.), Ästhetik und

Maschinismus: Texte zu und von Félix Guattari (1995), S. 11–16.

Tuinen, Sjoerd van/McDonnell, Niamh (Hg.):Deleuze andThe Fold: A critical Rea-

der, Basingstoke England, New York: Palgrave Macmillan 2010.

Uexküll, Jakob v.: Umwelt und Innenwelt der Tiere, Berlin: Springer 1909.

Uexküll, Jakob v.: Streifzüge durch die Umwelten von Tieren und Menschen: ein Bil-

derbuchunsichtbarerWelten, [1934] –Bedeutungslehre [1940],mitZeichnungen

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literaturverzeichnis 279

v. Georg Kriszat, hg. v. Ilse Grubrich-Simitis/Thure v. Uexküll, Frankfurt

a.M.: Fischer 1970

Uexküll, Jakob v.: Bedeutungslehre [1940], in: ders., Streifzüge durch die Umwelten

von Tieren undMenschen: ein Bilderbuch unsichtbarerWelten –Bedeutungslehre,

Frankfurt a.M.: Fischer (1970), S. 105–176.

Uexküll, Jakob v.:Theoretische Biologie [1928], Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973.

Uexküll, Jakob v.: »Definition des Lebens und des Organismus«, in: A. Bethe

u.a. (Hg.),Handbuch der normalen und pathologischen Physiologie. Mit Berück-

sichtigung der Experimentellen Pharmakologie, Bd. 1, Berlin: Springer 1927,

S. 1–25.

Uexküll, Jakob v.: »Brief Jakob von Uexküll an Hans Spemann (Entwicklungs-

physiologe in Freiburg)«, [1942], in: Uexküll/Uexküll, Jacob vonUexküll, Kom-

positionslehre der Natur: Biologie als undogmatische Naturwissenschaft, Ausge-

wählte Schriften (1980), S. 152.

Uexküll, Jakob v.: »Brief Jakob von Uexküll an Hans Driesch«, [1933], in: Uex-

küll/Uexküll, Jacob vonUexküll, Kompositionslehre derNatur: Biologie als undog-

matische Naturwissenschaft, Ausgewählte Schriften (1980), S. 95.

Uexküll, Jacob v./Uexküll, Thure v.: Jacob vonUexküll,Kompositionslehre derNatur:

Biologie als undogmatischeNaturwissenschaft, Ausgewählte Schriften, hg. u. ein-

geleitet v.Thure v. Uexküll, Main, Berlin,Wien: Ullstein 1980.

Uexküll, Thure v.: »Einleitung: Plädoyer für eine sinndeutende Biologie. Die

Bedeutung der Lehre Jacob von Uexkülls für die Wissenschaft vom Men-

schen.«, in: Uexküll/Uexküll: Jacob von Uexküll, Kompositionslehre der Na-

tur: Biologie als undogmatischeNaturwissenschaft, Ausgewählte Schriften, (1980),

S. 17–85

Uexküll,Thure v.: »Die Umweltlehre alsTheorie der Zeichenprozesse«, in: Uex-

küll/Uexküll: Jacob vonUexküll, Kompositionslehre derNatur: Biologie als undog-

matische Naturwissenschaft, Ausgewählte Schriften (1980), S. 291–296.

Virilio, Paul: »Trajektivität und Transversalität. Ein Gespräch über Félix

Guattari«, [1994], Gespräch mit Schmidgen Henning, übers. v. Henning

Schmidgen, in: Schmidgen (Hg.),ÄsthetikundMaschinismus:Texte zuundvon

Félix Guattari, (1995), S. 25–37.

Voss, Christiane: »Projektion und Proportionierung als Operation anthropo-

medialerVerschränkungbeiErnstKapp«, in:Maye/Scholz (Hg.),ErnstKapp

und die Anthropologie derMedien (2019), S. 58–73.

Waddington, Conrad H.:The Strategy of the Genes: A Discussion of some Aspects of

Theoretical Biology, [1957], London, New York: Routledge 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280 Technik als Problem des Ausdrucks

Weiß, Martin G. (Hg.):Bios undZoë: diemenschlicheNatur imZeitalter ihrer techni-

schen Reproduzierbarkeit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2009.

Wiener, Norbert: Cybernetics or Control and Communication in the Animal and the

Machine, [1948], Cambridge MA: MIT Press 2007.

Wirth,Uwe (Hg.):DieWelt als Zeichen undHypothese: Perspektiven des semiotischen

Pragmatismus von Charles Sanders Peirce, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2000.

Zammito, JohnH.:TheGestation ofGermanBiology: PhilosophyandPhysiology from

Stahl to Schelling, Chicago: University of Chicago Press 2018.

Žižek, Slavoj: »The Abyss of Freedom«, in: ders. (Hg.),TheAbyss of Freedom/Ages

of theWorld, [SchellingsWeltalter, 1813],übers. v. JudithNorman,AnnArbor:

University of Michigan Press 1997, S. 1–104.

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie
 Die konvivialistische Internationale 

 Das zweite konvivialistische Manifest  
Für eine post-neoliberale Welt  

2020, 144 S., Klappbroschur
10,00  €  (DE), 978-3-8376-5365-6
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5365-0
 ISBN 978-3-7328-5365-6 

 Frank Adloff, Alain Caillé (eds.) 

 Convivial Futures  
Views from a Post-Growth Tomorrow  

April 2022, 212 p., pb.
25,00  €  (DE), 978-3-8376-5664-0
E-Book: available as free open access publication
PDF: ISBN 978-3-8394-5664-4
 ISBN 978-3-7328-5664-0 

 Pierfrancesco Basile 

 Antike Philosophie    

2021, 180 S., kart.
20,00  €  (DE), 978-3-8376-5946-7
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5946-1 

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie
 Pierfrancesco Basile 

 Antike Philosophie    

2021, 180 S., kart.
20,00  €  (DE), 978-3-8376-5946-7
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5946-1 

 Karl Hepfer 

 Verschwörungstheorien  
Eine philosophische Kritik der Unvernunft  

2021, 222 S., kart., 5 SW-Abbildungen
25,00  €  (DE), 978-3-8376-5931-3
E-Book: 
PDF: 21,99  €  (DE), ISBN 978-3-8394-5931-7 

 Helen Akin, Cindy Salzwedel, Paul Helfritzsch (Hg.) 

 Außeruniversitäre Aktion. 
Wissenschaft und Gesellschaft im Gespräch  
Jg. 1, Heft 1/2022: kritisch leben  

April 2022, 194 S., kart., 6 SW-Abbildungen, 10 Farbabbildungen
22,00  €  (DE), 978-3-8376-6042-5
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-6042-9 

https://doi.org/10.14361/9783839467633 - am 14.02.2026, 11:49:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467633
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Vorwort
	Einleitung und Eröffnung
	Das Problem des Ausdrucks
	Die Autorenreihe als Karte
	Fluchtlinien

	I. Epigenetik (Lamarck)
	Lebenswissenschaften
	Psychophysik
	Fluida
	Epigenetische Landschaft

	II. Autopoiesis (Schelling)
	Wissenschaft und Erkenntnis
	Individuation
	Organismus als Potenz
	Bildungssphäre

	III. Zeichenprozess (Uexküll)
	Subjekt und Wahrnehmung
	Planmäßigkeit
	Umwelten und Funktionskreise
	Zeichenprozess

	IV. Ausdrucksvollzug (Deleuze)
	Welt, Struktur, Individuation
	Organismus und Körper
	Affekte und Zeichen
	Ritornell, Milieu und Territorium

	V. Phylogenese (Kapp)
	Die Idealmaschine
	Philosophie der Psyche
	Projektionen
	Mechanismen
	Speicherung

	VI. Subjektivierung (Deleuze/Guattari)
	Produktion und Prozess
	Die Wunschmaschine
	Die Gesellschaftsmaschinen
	Der Staatsapparat und die Kriegsmaschine
	Subjektivierung

	VII. Individuation (Simondon)
	Transduktive Methode
	Realität der Relation
	Wahrnehmung
	Individuationen
	Evolution

	Literaturverzeichnis

