Kommentar zu Rafael Rehm »Emotionalisierung
als Entgrenzung des sozialen Kriegszustands.

Der Kriegszustand des Politischen als Transmitter
der Emotionalisierung«

Thomas Zingelmann

Kann Krieg ein Modell, eine Metapher oder eine Kategorie sein, mit der sich Ge-
sellschaft analysieren lisst? Man kennt es zumindest vom Begriff des Kampfes,
dass dieser ein beliebter, wenn nicht gar inflationir verwendeter Begriff ist, um
Strukturen, Handlungen und Relationen gesellschaftlicher Art zu analysieren re-
spektive Gesellschaft als Ganzes zu begreifen. Wer wissen will, was Gesellschaft
ist, der muss dann wissen, was ein Kampf ist. Die Frage, die dann lediglich noch
offenbleibt, ist die nach dem Zweck des Kampfes. Hierbei gibt die Soziologie un-
terschiedliche Antworten, beispielsweise ein Kampfum Anerkennung, Wissen oder
Macht.

Rafael Rehm geht in seinem Beitrag jedoch noch einen Schritt weiter, indem
er implizit der These, dass Gesellschaft als Kampf zu verstehen ist, folgt, die Art
dieses Kampfes aber dezidiert als Krieg beschreibt. Er argumentiert dafiir, dass das
Modell der Gesellschaft als Kampfin modulierter Form als Krieg zu analysieren ist.
Grundlegend ist fiir ihn hierbei der Kriegsbegriff von Carl von Clausewitz, welchen
er mithilfe der Interpretation von Foucault soziologisch wendet.

In Auseinandersetzung mit Clausewitz’ Kriegsbegriff macht Rehm zwei kon-
stitutive Eigenschaften aus: Zum einen bestimme sich Krieg dadurch, dass physi-
sche Gewalt angewendet wird. Zum anderen werde diese Gewalt eingesetzt, um
dem Gegner seinen Willen aufzuzwingen. Diese zweite Eigenschaft wird als po-
litische Dimension des Krieges gedeutet. Wenn also ein Land Gebietsanspriiche
erhebt, dann wird es physische Gewalt so anwenden, dass sich der Gegner ge-
zwungen sieht, aufzugeben und den Forderungen nachzugeben. Es bleibt in der
Rekonstruktion leider undurchsichtig, wie genau sich dieser vermeintlich moder-
ne von einem antiquierten Kriegsbegriff abheben soll. Denn, dass dem Gegner der
Wille des Anderen aufgezwungen werden soll, scheint keine neue Erscheinungs-
weise des Krieges zu sein.

hittps://dol.org/10.14361/9783830452783-013 - am 14.02.2028, 11:55:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839452783-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

196

Thomas Zingelmann

Problematisch ist, dass die Geltung des Clausewitzschen Begriffs nicht weiter
diskutiert wird. Denn wie es Rehm nahelegt, ist der Clausewitzsche Kriegsbegriff
selber ein empirischer. Der Begriff sei also nicht dazu da ein invariantes Wesen des
Krieges festzustellen — also die notwendigen Merkmale, die fiir all das, was man als
Krieg bezeichnen will, gelten sollen —, sondern Krieg sei immer nur in den spezi-
fischen kontingenten Kontexten verstehbar. Aus zwei Griinden steht dann aber die
Frage im Raum, wie aktuell und brauchbar dieser Begriff heute noch ist: Erstens
muss gefragt werden, wie sich dieser Begriff beispielsweise zur asymmetrischen
Kriegsfithrung verhilt, die Rehm nur kurz anspricht. Zweitens wire zu kliren, in
welchem Verhiltnis dieser Begriff zu Formen des Terrorismus steht, wie beispiels-
weise organisierte Gruppen wie der islamische Staat oder aber auch Einzeltiter,
sogenannte »Lone Wolfs«. Denn wenn der Begrift von Clausewitz auch nur Aus-
gangspunkt fiir Rehm ist, so bleibt er fundamental fiir die nachfolgenden Uberle-
gungen. Zwar versucht er, eher so etwas wie einen impliziten Krieg zu erfassen,
aber vor diesem Hintergrund stellt sich dann die Frage, ob der Kriegsbegriff von
Clausewitz iiberhaupt fiir dieses Unterfangen anschlussfihig ist.

Mit Foucault begriindet er anschliefend, dass das gesellschaftliche Gefiige dem
Krieg strukturell itberhaupt dhnlich ist oder gar auf diesem fufit. Dieser gesell-
schaftliche Krieg wiirde nun aber nicht mit Waffen, sondern mit Wissen gefiihrt,
und zwar Wissen um Frontlinien innerhalb der Gesellschaft. Wer also tiber das
Narrativ oder auch tiber die Position verfiigt, geltend machen zu kénnen, wer oder
was der Feind innerhalb der Gesellschaft ist, der kann die eigene Herrschaftspo-
sition festigen. Exemplarisch versucht Rehm dies an einer Rede von Emmanuel
Macron zu konkretisieren. Rehms grundlegende These besteht darin, dass der so-
ziale Kriegszustand durch Kriegsrhetorik heraufbeschworen oder reproduziert, re-
spektive gesetzt wird. Er findet hierfiir die griffige Formulierung der »Mobilisie-
rung durch Emotionalisierung«, was er versucht an Macrons Rede zu exemplifi-
zieren. Nach Rehm begriindet Macron ein Narrativ, dass eine Frontlinie innerhalb
der Gesellschaft identifiziert, indem ausgemacht wird, wer Freund und wer Feind
ist. Mithilfe dieses Narrativs findet, so die Argumentation Rehms, eine Form von
Subjektivierung statt, dass Identititen konstruiert und Individuen diesen unter-
worfen werden. Es ist in diesem Sinne also in der Tat eine durchweg klassisch fou-
cault’sche Argumentation, die auf ein Wissen-Macht-Komplex abzielt, welcher Ziel
politischer Strategien, im Sinne der Herrschaftsgewalt, ist. Was an der Foucault-
Rezeption verwundert, ist, dass ein Boulainvilliers-Zitat scheinbar als Beweis aus-
reicht, um zu zeigen, dass Gesellschaft Krieg inhirent ist, und zwar nicht in dem
Sinn, dass Gesellschaften Kriege fithren, sondern dass Gesellschaft eine in ihren
Strukturen kriegerische Organisationsform ist.

Das Beispiel der Rede Macrons zieht allerdings mindestens drei Fragen nach
sich: Erstens ldsst sich fragen, ob der Eindruck, dass sich Gesellschaft in einem
sozialen Kriegszustand befindet, sich womoglich deswegen ergibt, weil Rehm

hittps://dol.org/10.14361/9783830452783-013 - am 14.02.2028, 11:55:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839452783-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kommentar zu Rafael Rehm

diesen Zustand selbst schon mit Metaphern des Krieges umschreibt oder rahmt.
Denn es verhilt sich so, dass die zitierten Teile der Rede Macrons nicht so sehr im
Begriffsfeld des Krieges liegen, als vielmehr in dem des Kampfes. Er spricht von
»Sieg«, »verteidigen« und »Narbe«. Die vermeintliche Kriegsrhetorik wird eher
durch Rehms interpretatorisches Vokabular eingefiihrt. So griffig seine Rede von
»Mobilisierung« und von »Entscheidungsschlacht« ist — beide Termini tauchen
nicht bei Macron auf. Man muss sagen, dass Macron zu Beginn seiner Rede, trotz
womoglich martialischer Begriffe, deutlich macht, dass der Kampf eben nur ein
metaphorischer ist, denn Kampf heift fiir ihn: »iiber Europa zu sprechen.« Selbst
wenn man der Rede Macrons Kriegsrhetorik oder gar propagandistische Ziige
unterstellen wollen wiirde, ist dies schon hinreichend dafiir von einem sozialen
Kriegszustand zu sprechen? Begeht der, der wie Macron vom Siegen und Ver-
teidigen spricht, einen performativen Akt? Hat man es mit einer wortwortlichen
Kriegserklirung zu tun?

Zweitens besteht die Frage, um welche Gesellschaft es iiberhaupt geht: Frank-
reich, Deutschland und Europa werden angesprochen, aber soll es nur fir diese
gelten oder alle Gesellschaften? Woran sich die Frage anschlief3t, ob fiir Gesellschaf-
ten iiberhaupt oder doch nur fiir eine Auswahl zu einem historischen Zeitpunkt?
Da Rehm die Kontingenz dieses vermeintlichen Status in Aussicht stellt, darf man
davon ausgehen, dass es ein empirisches Phinomen ist und damit nicht gemeint
ist, dass Gesellschaft schon immer und itberhaupt so organisiert sei. Es bleibt dann
aber die Frage, wie sich dieses empirische Phinomen eingrenzen oder besser ge-
sagt: genauer bestimmen lisst. Die Andeutungen bleiben doch sehr vage dafiir,
dass ein empirisches Phinomen angesprochen wird. Angenommen die Kriegsrhe-
torik wire in der Rede Macrons durchweg gegeben, bliebe dennoch die Frage, ob
man es hier in dem Sinn mit einem exemplarischen Fall zu tun hat, der eben einer
von unzihligen ist, womit sich die These vom allgemeinen sozialen Kriegszustand
schon eher beweisen liefie. Oder aber soll es exemplarisch nur dahingehend sein,
dass es dieses Narrativ iiberhaupt gibt? Hiermit schlief3t sich dann die dritte Frage
an.

Braucht man den Begriff des Krieges itberhaupt, um die gegenwirtige gesell-
schaftlich-politische Lage analysieren zu kénnen? Es wird nicht klar, worin die Er-
klarungskraft des Kriegsbegriffes liegen soll. Denn man muss sich fragen, ob nicht
nur die Rede Macrons metaphorisch ist, sondern auch Krieg als Modell fiir Gesell-
schaft. Der Begriff des Kampfes eignet sich dann doch besser als der des Krieges,
um gesellschaftliche Zustinde zu analysieren, da, egal ob es sich um einen mo-
dernen oder vormodernen Kriegsbegriftf handelt, dieser immer physische Gewalt
als Merkmal mit einschlie8t. Kimpfe hingegen konnen in diesem Sinne gewalt-
los gefithrt werden - es lasst sich natiirlich diskutieren, inwieweit Sprache auch
gewalttitig sein kann oder wie iiberzeugend beispielsweise das Konzept der epis-
temischen Gewalt ist. Ohne Frage gibt es gesellschaftliche Zustinde, in der sich

hittps://dol.org/10.14361/9783830452783-013 - am 14.02.2028, 11:55:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

197


https://doi.org/10.14361/9783839452783-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

198

Thomas Zingelmann

Gesellschaft in einem tatsichlichen Kriegszustand befindet — beispielsweise Biir-
gerkriege. Verschiedene gesellschaftliche Gruppierungen fithren gewalttitige Akte
aus, um die anderen gesellschaftlichen Gruppierungen zur Aufgabe zu zwingen
und ihre Ordnung zu etablieren. Vor diesem Hintergrund wird auch klar, warum
sich der Begriff des Krieges aufgrund der notwendigen Eigenschaft der Moglichkeit
respektive Androhung physischer Gewalt nicht als gesellschaftliches Analyseinstru-
ment {iberhaupt eignet. Es lisst sich Rehm zustimmen, dass politische Rede — und
hier kann aber auch eingewendet werden, dass das kein neues Merkmal ist — oft
so organisiert ist, dass sie rhetorisch Kimpfe beschwort und ein martialisches Vo-
kabular bedient. Der sogenannte Kalte Krieg ist auch kein gewaltloser Krieg: Zum
einen, weil Stellvertreterkriege im Sinne physisch gewalttitiger Auseinanderset-
zungen gefithrt wurden und zum anderen, weil es eine permanente Moglichkeit
direkter gewalttitiger Konfrontation gab, wie sie sich in der Kuba-Krise auf einen
Hoéhepunkt zugespitzt hat. Man kann hinsichtlich der Eigenschaft physischer Ge-
walt womoglich einwenden, dass sie nicht direkt vorliegen muss, dass sie aber zu-
mindest angedroht ist, denn auch Wirtschaftsembargos oder auch Belagerungen
konnen kriegerische Akte sein, wenn beispielsweise die Wirtschaft durch militi-
rische Mittel zum Stillstand gebracht werden soll. Das, was an der Rede Macrons
expliziert werden soll, kann Rehm nicht zeigen.

Es stellt sich die Frage, ob Rehms Argumentationsstrategie von einem — so
konnte man sagen — subtilen Krieg zu sprechen, nicht eher zu noch mehr Schwie-
rigkeiten fithrt, den Kriegsbegriff zu fassen, wie einige Anmerkungen iiber asym-
metrische Kriegsfithrung, Terrorismus und Handelskriege hier gezeigt haben. Man
kann Clausewitz sicherlich Recht geben, dass Kriege womdglich immer vor dem
Hintergrund der politischen Funktionalisierung analysiert werden miissen. Aber
den Begriff so weit auszuweiten, wie in diesem Beitrag, birgt die Gefahr die quali-
tativen Unterschiede kriegerischer Phinomene zu verwischen. Wenn man Rehms
Argumentation fiir Macrons Rede annimmt, liegt dieser Fall wirklich begrifflich auf
einer Ebene mit beispielsweise der Auseinandersetzung im Koreakrieg? Es fragt
sich, ob es des ganzen theoretischen Vorbaus braucht, um Rehms These zu ver-
teidigen, dass Kriegsrhetorik zur Mobilisierung von Emotionalisierung dient. Es
soll an dieser Stelle offengelassen werden, ob man sich hierfiir Foucault anschlie-
8en und behaupten muss, dass Gesellschaft auf Krieg fuflt, in dem Sinn, dass der
Krieg der gesellschaftlichen Ordnung inhirent ist.

Neben diesen Anmerkungen streift Rehm aber zwei Punkte in seinem Text, die
durchaus fruchtbar fiir eine weitere Auseinandersetzung sein kénnten — insofern
man gewisse Argumentationen seinerseits mitgeht: Zum einen betrifft dies die
ideologische Verzerrung gesellschaftlicher Frontlinien. Rehm behauptet — leider
nur subtil —, dass, am Beispiel Macrons, durch die Etablierung des Narrativs des
Kampfes zwischen Demokraten und Antidemokraten, die grundlegendere Frontli-

hittps://dol.org/10.14361/9783830452783-013 - am 14.02.2028, 11:55:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839452783-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kommentar zu Rafael Rehm

nie zwischen sozialen Klassen, eben der ékonomisch-soziale Kampf verdeckt wiir-
de.

Zum anderen wiinscht man sich eine Zusammenfithrung Rehms Konklusion
mit einer Bemerkung, die er zu Beginn in seinem Beitrag macht. Der interessante
und auch paradoxe Punkt vor seinem Analysehorizont ist nimlich, dass er ein-
gangs feststellt, dass Kriege den Effekt erzielen, neue Ordnungen zu etablieren.
Im Verlauf seines Textes, mithilfe Foucaults, stellt er aber in Aussicht, dass die Set-
zung des Krieges hingegen die bestehende Ordnung aufrechterhilt. Wenn man
Rehm also bis zu diesem Punkt folgen wiirde, ergibt sich daraus die These, dass
der Krieg als politisches Instrument — wie ihn ja auch Clausewitz versteht — einem
Funktionswandel unterliegt. Krieg wird nicht mehr gefithrt, um neue Ordnungen
zu etablieren, sondern die alte zu erhalten.

hittps://dol.org/10.14361/9783830452783-013 - am 14.02.2028, 11:55:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

199


https://doi.org/10.14361/9783839452783-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

https://dokorg/10:14361/9783830452783-013 - am 14.02.2026, 11:

2. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839452783-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

