
Kommentar zu Rafael Rehm »Emotionalisierung

als Entgrenzung des sozialen Kriegszustands.

Der Kriegszustand des Politischen als Transmitter

der Emotionalisierung«

Thomas Zingelmann

Kann Krieg ein Modell, eine Metapher oder eine Kategorie sein, mit der sich Ge-

sellschaft analysieren lässt? Man kennt es zumindest vom Begriff des Kampfes,

dass dieser ein beliebter, wenn nicht gar inflationär verwendeter Begriff ist, um

Strukturen, Handlungen und Relationen gesellschaftlicher Art zu analysieren re-

spektive Gesellschaft als Ganzes zu begreifen. Wer wissen will, was Gesellschaft

ist, der muss dann wissen, was ein Kampf ist. Die Frage, die dann lediglich noch

offenbleibt, ist die nach dem Zweck des Kampfes. Hierbei gibt die Soziologie un-

terschiedliche Antworten, beispielsweise ein Kampf umAnerkennung,Wissen oder

Macht.

Rafael Rehm geht in seinem Beitrag jedoch noch einen Schritt weiter, indem

er implizit der These, dass Gesellschaft als Kampf zu verstehen ist, folgt, die Art

dieses Kampfes aber dezidiert als Krieg beschreibt. Er argumentiert dafür, dass das

Modell der Gesellschaft als Kampf in modulierter Form als Krieg zu analysieren ist.

Grundlegend ist für ihn hierbei der Kriegsbegriff von Carl von Clausewitz, welchen

er mithilfe der Interpretation von Foucault soziologisch wendet.

In Auseinandersetzung mit Clausewitz’ Kriegsbegriff macht Rehm zwei kon-

stitutive Eigenschaften aus: Zum einen bestimme sich Krieg dadurch, dass physi-

sche Gewalt angewendet wird. Zum anderen werde diese Gewalt eingesetzt, um

dem Gegner seinen Willen aufzuzwingen. Diese zweite Eigenschaft wird als po-

litische Dimension des Krieges gedeutet. Wenn also ein Land Gebietsansprüche

erhebt, dann wird es physische Gewalt so anwenden, dass sich der Gegner ge-

zwungen sieht, aufzugeben und den Forderungen nachzugeben. Es bleibt in der

Rekonstruktion leider undurchsichtig, wie genau sich dieser vermeintlich moder-

ne von einem antiquierten Kriegsbegriff abheben soll. Denn, dass dem Gegner der

Wille des Anderen aufgezwungen werden soll, scheint keine neue Erscheinungs-

weise des Krieges zu sein.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-013 - am 14.02.2026, 11:55:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


196 Thomas Zingelmann

Problematisch ist, dass die Geltung des Clausewitzschen Begriffs nicht weiter

diskutiert wird. Denn wie es Rehm nahelegt, ist der Clausewitzsche Kriegsbegriff

selber ein empirischer. Der Begriff sei also nicht dazu da ein invariantesWesen des

Krieges festzustellen – also die notwendigenMerkmale, die für all das, wasman als

Krieg bezeichnen will, gelten sollen –, sondern Krieg sei immer nur in den spezi-

fischen kontingenten Kontexten verstehbar. Aus zwei Gründen steht dann aber die

Frage im Raum, wie aktuell und brauchbar dieser Begriff heute noch ist: Erstens

muss gefragt werden, wie sich dieser Begriff beispielsweise zur asymmetrischen

Kriegsführung verhält, die Rehm nur kurz anspricht. Zweitens wäre zu klären, in

welchem Verhältnis dieser Begriff zu Formen des Terrorismus steht, wie beispiels-

weise organisierte Gruppen wie der islamische Staat oder aber auch Einzeltäter,

sogenannte »Lone Wolfs«. Denn wenn der Begriff von Clausewitz auch nur Aus-

gangspunkt für Rehm ist, so bleibt er fundamental für die nachfolgenden Überle-

gungen. Zwar versucht er, eher so etwas wie einen impliziten Krieg zu erfassen,

aber vor diesem Hintergrund stellt sich dann die Frage, ob der Kriegsbegriff von

Clausewitz überhaupt für dieses Unterfangen anschlussfähig ist.

Mit Foucault begründet er anschließend, dass das gesellschaftliche Gefüge dem

Krieg strukturell überhaupt ähnlich ist oder gar auf diesem fußt. Dieser gesell-

schaftliche Krieg würde nun aber nicht mit Waffen, sondern mit Wissen geführt,

und zwar Wissen um Frontlinien innerhalb der Gesellschaft. Wer also über das

Narrativ oder auch über die Position verfügt, geltend machen zu können, wer oder

was der Feind innerhalb der Gesellschaft ist, der kann die eigene Herrschaftspo-

sition festigen. Exemplarisch versucht Rehm dies an einer Rede von Emmanuel

Macron zu konkretisieren. Rehms grundlegende These besteht darin, dass der so-

ziale Kriegszustand durch Kriegsrhetorik heraufbeschworen oder reproduziert, re-

spektive gesetzt wird. Er findet hierfür die griffige Formulierung der »Mobilisie-

rung durch Emotionalisierung«, was er versucht an Macrons Rede zu exemplifi-

zieren. Nach Rehm begründet Macron ein Narrativ, dass eine Frontlinie innerhalb

der Gesellschaft identifiziert, indem ausgemacht wird, wer Freund und wer Feind

ist. Mithilfe dieses Narrativs findet, so die Argumentation Rehms, eine Form von

Subjektivierung statt, dass Identitäten konstruiert und Individuen diesen unter-

worfen werden. Es ist in diesem Sinne also in der Tat eine durchweg klassisch fou-

cault’sche Argumentation, die auf einWissen-Macht-Komplex abzielt, welcher Ziel

politischer Strategien, im Sinne der Herrschaftsgewalt, ist. Was an der Foucault-

Rezeption verwundert, ist, dass ein Boulainvilliers-Zitat scheinbar als Beweis aus-

reicht, um zu zeigen, dass Gesellschaft Krieg inhärent ist, und zwar nicht in dem

Sinn, dass Gesellschaften Kriege führen, sondern dass Gesellschaft eine in ihren

Strukturen kriegerische Organisationsform ist.

Das Beispiel der Rede Macrons zieht allerdings mindestens drei Fragen nach

sich: Erstens lässt sich fragen, ob der Eindruck, dass sich Gesellschaft in einem

sozialen Kriegszustand befindet, sich womöglich deswegen ergibt, weil Rehm

https://doi.org/10.14361/9783839452783-013 - am 14.02.2026, 11:55:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kommentar zu Rafael Rehm 197

diesen Zustand selbst schon mit Metaphern des Krieges umschreibt oder rahmt.

Denn es verhält sich so, dass die zitierten Teile der Rede Macrons nicht so sehr im

Begriffsfeld des Krieges liegen, als vielmehr in dem des Kampfes. Er spricht von

»Sieg«, »verteidigen« und »Narbe«. Die vermeintliche Kriegsrhetorik wird eher

durch Rehms interpretatorisches Vokabular eingeführt. So griffig seine Rede von

»Mobilisierung« und von »Entscheidungsschlacht« ist – beide Termini tauchen

nicht bei Macron auf. Man muss sagen, dass Macron zu Beginn seiner Rede, trotz

womöglich martialischer Begriffe, deutlich macht, dass der Kampf eben nur ein

metaphorischer ist, denn Kampf heißt für ihn: »über Europa zu sprechen.« Selbst

wenn man der Rede Macrons Kriegsrhetorik oder gar propagandistische Züge

unterstellen wollen würde, ist dies schon hinreichend dafür von einem sozialen

Kriegszustand zu sprechen? Begeht der, der wie Macron vom Siegen und Ver-

teidigen spricht, einen performativen Akt? Hat man es mit einer wortwörtlichen

Kriegserklärung zu tun?

Zweitens besteht die Frage, um welche Gesellschaft es überhaupt geht: Frank-

reich, Deutschland und Europa werden angesprochen, aber soll es nur für diese

gelten oder alle Gesellschaften?Woran sich die Frage anschließt, ob für Gesellschaf-

ten überhaupt oder doch nur für eine Auswahl zu einem historischen Zeitpunkt?

Da Rehm die Kontingenz dieses vermeintlichen Status in Aussicht stellt, darf man

davon ausgehen, dass es ein empirisches Phänomen ist und damit nicht gemeint

ist, dass Gesellschaft schon immer und überhaupt so organisiert sei. Es bleibt dann

aber die Frage, wie sich dieses empirische Phänomen eingrenzen oder besser ge-

sagt: genauer bestimmen lässt. Die Andeutungen bleiben doch sehr vage dafür,

dass ein empirisches Phänomen angesprochen wird. Angenommen die Kriegsrhe-

torik wäre in der Rede Macrons durchweg gegeben, bliebe dennoch die Frage, ob

man es hier in dem Sinn mit einem exemplarischen Fall zu tun hat, der eben einer

von unzähligen ist, womit sich die These vom allgemeinen sozialen Kriegszustand

schon eher beweisen ließe. Oder aber soll es exemplarisch nur dahingehend sein,

dass es dieses Narrativ überhaupt gibt? Hiermit schließt sich dann die dritte Frage

an.

Braucht man den Begriff des Krieges überhaupt, um die gegenwärtige gesell-

schaftlich-politische Lage analysieren zu können? Es wird nicht klar, worin die Er-

klärungskraft des Kriegsbegriffes liegen soll. Denn man muss sich fragen, ob nicht

nur die Rede Macrons metaphorisch ist, sondern auch Krieg als Modell für Gesell-

schaft. Der Begriff des Kampfes eignet sich dann doch besser als der des Krieges,

um gesellschaftliche Zustände zu analysieren, da, egal ob es sich um einen mo-

dernen oder vormodernen Kriegsbegriff handelt, dieser immer physische Gewalt

als Merkmal mit einschließt. Kämpfe hingegen können in diesem Sinne gewalt-

los geführt werden – es lässt sich natürlich diskutieren, inwieweit Sprache auch

gewalttätig sein kann oder wie überzeugend beispielsweise das Konzept der epis-

temischen Gewalt ist. Ohne Frage gibt es gesellschaftliche Zustände, in der sich

https://doi.org/10.14361/9783839452783-013 - am 14.02.2026, 11:55:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


198 Thomas Zingelmann

Gesellschaft in einem tatsächlichen Kriegszustand befindet – beispielsweise Bür-

gerkriege. Verschiedene gesellschaftliche Gruppierungen führen gewalttätige Akte

aus, um die anderen gesellschaftlichen Gruppierungen zur Aufgabe zu zwingen

und ihre Ordnung zu etablieren. Vor diesem Hintergrund wird auch klar, warum

sich der Begriff des Krieges aufgrund der notwendigen Eigenschaft derMöglichkeit

respektive Androhung physischer Gewalt nicht als gesellschaftliches Analyseinstru-

ment überhaupt eignet. Es lässt sich Rehm zustimmen, dass politische Rede – und

hier kann aber auch eingewendet werden, dass das kein neues Merkmal ist – oft

so organisiert ist, dass sie rhetorisch Kämpfe beschwört und ein martialisches Vo-

kabular bedient. Der sogenannte Kalte Krieg ist auch kein gewaltloser Krieg: Zum

einen, weil Stellvertreterkriege im Sinne physisch gewalttätiger Auseinanderset-

zungen geführt wurden und zum anderen, weil es eine permanente Möglichkeit

direkter gewalttätiger Konfrontation gab, wie sie sich in der Kuba-Krise auf einen

Höhepunkt zugespitzt hat. Man kann hinsichtlich der Eigenschaft physischer Ge-

walt womöglich einwenden, dass sie nicht direkt vorliegen muss, dass sie aber zu-

mindest angedroht ist, denn auch Wirtschaftsembargos oder auch Belagerungen

können kriegerische Akte sein, wenn beispielsweise die Wirtschaft durch militä-

rische Mittel zum Stillstand gebracht werden soll. Das, was an der Rede Macrons

expliziert werden soll, kann Rehm nicht zeigen.

Es stellt sich die Frage, ob Rehms Argumentationsstrategie von einem – so

könnte man sagen – subtilen Krieg zu sprechen, nicht eher zu noch mehr Schwie-

rigkeiten führt, den Kriegsbegriff zu fassen, wie einige Anmerkungen über asym-

metrische Kriegsführung, Terrorismus undHandelskriege hier gezeigt haben.Man

kann Clausewitz sicherlich Recht geben, dass Kriege womöglich immer vor dem

Hintergrund der politischen Funktionalisierung analysiert werden müssen. Aber

den Begriff so weit auszuweiten, wie in diesem Beitrag, birgt die Gefahr die quali-

tativen Unterschiede kriegerischer Phänomene zu verwischen. Wenn man Rehms

Argumentation fürMacrons Rede annimmt, liegt dieser Fall wirklich begrifflich auf

einer Ebene mit beispielsweise der Auseinandersetzung im Koreakrieg? Es fragt

sich, ob es des ganzen theoretischen Vorbaus braucht, um Rehms These zu ver-

teidigen, dass Kriegsrhetorik zur Mobilisierung von Emotionalisierung dient. Es

soll an dieser Stelle offengelassen werden, ob man sich hierfür Foucault anschlie-

ßen und behaupten muss, dass Gesellschaft auf Krieg fußt, in dem Sinn, dass der

Krieg der gesellschaftlichen Ordnung inhärent ist.

 

Neben diesen Anmerkungen streift Rehm aber zwei Punkte in seinem Text, die

durchaus fruchtbar für eine weitere Auseinandersetzung sein könnten – insofern

man gewisse Argumentationen seinerseits mitgeht: Zum einen betrifft dies die

ideologische Verzerrung gesellschaftlicher Frontlinien. Rehm behauptet – leider

nur subtil –, dass, am Beispiel Macrons, durch die Etablierung des Narrativs des

Kampfes zwischen Demokraten und Antidemokraten, die grundlegendere Frontli-

https://doi.org/10.14361/9783839452783-013 - am 14.02.2026, 11:55:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kommentar zu Rafael Rehm 199

nie zwischen sozialen Klassen, eben der ökonomisch-soziale Kampf verdeckt wür-

de.

Zum anderen wünscht man sich eine Zusammenführung Rehms Konklusion

mit einer Bemerkung, die er zu Beginn in seinem Beitrag macht. Der interessante

und auch paradoxe Punkt vor seinem Analysehorizont ist nämlich, dass er ein-

gangs feststellt, dass Kriege den Effekt erzielen, neue Ordnungen zu etablieren.

Im Verlauf seines Textes, mithilfe Foucaults, stellt er aber in Aussicht, dass die Set-

zung des Krieges hingegen die bestehende Ordnung aufrechterhält. Wenn man

Rehm also bis zu diesem Punkt folgen würde, ergibt sich daraus die These, dass

der Krieg als politisches Instrument – wie ihn ja auch Clausewitz versteht – einem

Funktionswandel unterliegt. Krieg wird nicht mehr geführt, um neue Ordnungen

zu etablieren, sondern die alte zu erhalten.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-013 - am 14.02.2026, 11:55:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452783-013 - am 14.02.2026, 11:55:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

