
6. Eine Welt der Grenzen und die verdrängte

Frage der globalen Ungerechtigkeit

Die Diskurse über Grenzen und globale Ungerechtigkeit1 sind

sachlich und strukturell aufs Engste miteinander verbunden.

Beobachtet man die gegenwärtigen öffentlichen Debatten in der

OECD-Welt, könnte man diesen engen Zusammenhang allerdings

leicht übersehen. Viel ist dort von Grenzen die Rede, zumeist kon-

zentriert sich die Aufmerksamkeit dabei in jüngerer Zeit angesichts

des Zulaufs, den rechtspopulistische Bewegungen erfahren, auf die

Sicherung von Grenzen. Der rechtspopulistische Grenzsicherungs-

diskurs, der durch die diskursive Verschiebung nach rechts immer

dominanter wird, sucht dabei den strukturellen Zusammenhang

von Grenzdiskursen und globaler Ungerechtigkeit systematisch

auszublenden, ja zu leugnen: Verantwortlich sind demnach Länder

für ihre jeweiligen Völker, die als (homogene) nationale Kollektive

1 Hier und imFolgendenwerde ich entgegender in denHauptströmungender

Internationalen Politischen Theorie verbreiteten Wendung globale Gerech-

tigkeit häufig von globaler Ungerechtigkeit sprechen, umdamit erstens zeit-

diagnostisch zu betonen, dass gegenwärtig eben Ungerechtigkeit und nicht

Gerechtigkeit herrscht, und um zweitens theoretisch-konzeptionell vorzu-

schlagen, Gerechtigkeitstheorie als Ungerechtigkeitstheorie zu betreiben.

Warum nach meinem Dafürhalten eine Theorie der Ungerechtigkeit einer

solchen der Gerechtigkeit vorzuziehen ist, wird weiter unten noch deutlich

werden (vgl. 6.b). Ansätze zu einer Theorie der Ungerechtigkeit sind in den

gerechtigkeitstheoretischenDebatten der Philosophie des 20. Jahrhunderts

und der Gegenwart zwar in der Minderheit, aber durchaus vorhanden: Vgl.

Oliver Flügel-Martinsen/Franziska Martinsen,Ungerechtigkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839457672-011 - am 12.02.2026, 22:27:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Kritik der Gegenwart

imaginiert werden und deren Regierungen deshalb Grenzüber-

tritte strikt limitieren oder wenigstens reglementieren müssen.

Migration aus sozio-ökonomischen Motiven wird damit von vorn-

herein delegitimiert. Dass hinter diesen Formen von Arbeits- und

Armutsmigration strukturelle Verhältnisse globaler Ungleichheits-

und Ausbeutungskonstellationen stehen, soll vergessen gemacht

werden. Dieses Leugnungs- und Abwehrnarrativ kann indes umso

leichter Fuß fassen, weil die politische Linke den Zusammenhang

in Teilen zwar durchaus sieht, aber im Grunde keine Antwort auf

ihn zu bieten hat.

Hegel hat in seiner Rechtsphilosophie schon Anfang des 19.

Jahrhunderts festgehalten, dass im Zustand der Gesellschaft »der

Mangel sogleich die Form eines Unrechts [gewinnt], was dieser

oder jener Klasse angetan wird«.2 Folgt man einer Autorin wie

Iris Marion Young, dann leben wir schon längst in einem globalen

Gesellschaftszustand sozialer Verbundenheit,3 weshalb globale

Ungleichheiten, in Analogie zu Hegels Diagnose des Mangels be-

stimmter Klassen innerhalb der bürgerlichen Gesellschaft, eben

nicht nur als bedauerliche Unterschiede, sondern als ein Phäno-

men globaler Ungerechtigkeit verstanden werden müssen. Aber

neben der Einschätzung, dass gesellschaftlicher Mangel ein Un-

recht bedeutet, findet sich die andere, gegenüber der Möglichkeit

des Ausgleichs dieser Ungerechtigkeit skeptische These in Hegels

Überlegungen, dass der Reichtum der bürgerlichen Gesellschaften

nicht ausreiche, um »dem Übermaß der Armut und der Erzeugung

des Pöbels zu steuern«.4 Diese zweite These scheint im globalen

Maßstab heute eine implizit weitgehend konsensuelle Diagnose zu

sein. Jedenfalls durchzieht linke Parteien und Bewegungen derzeit

eine tiefe Spannung zwischen jenen, die kosmopolitisch offene

Grenzen fordern, und jenen, die davon überzeugt zu sein scheinen,

dass ihnen die Anhängerschaft in Scharen Richtung rechts von der

2 G.W.F. Hegel, Grundlinien, 390.

3 Young stützt diese These auf die Beobachtung vielfältiger Verflechtungen in

der Weltgesellschaft. Vgl. Iris Marion Young, Verantwortung und globale Ge-

rechtigkeit.

4 G.W.F Hegel, Grundlinien, 390.

https://doi.org/10.14361/9783839457672-011 - am 12.02.2026, 22:27:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Eine Welt der Grenzen und die verdrängte Frage der globalen Ungerechtigkeit 111

Fahne geht, wenn sich linke Politik nicht auf die Wiederbelebung

der nationalstaatlichen Variante eines umverteilenden Wohlfahrts-

staates konzentriert. Ob die nationalstaatliche Perspektive in einer

globalisierten Welt überhaupt als linke Option bezeichnet werden

kann, muss angesichts der Ausblendungen globaler Ungerechtig-

keit, die mit dieser Fixierung auf das nationalstaatliche Format der

Redistribution einhergehen, bezweifelt werden.

Klar ist derzeit daher nur, dass der bisherige Konsens vonMitte-

Rechts bis Mitte-Links – den freien globalen Markt als conditio sine

qua non von Politik anzuerkennen und politische Reformen auf ihn

einzustellen – den Rechtspopulist*innen in den vergangenen Jah-

ren massiv in die Hände gespielt hat und dass die Linke angesichts

der fatalen Alternative zwischen diesem neoliberalen Konsens ei-

nerseits und der rechtspopulistischen Losung fellow citizens first an-

dererseits in einer Schockstarre verharrt. Es wird in diesem ab-

schließenden Kapitel nicht darum gehen, eine politische Program-

matik zu entwerfen, die über diese verfahrene Lage hinausweist.

Das ist die Aufgabe politischer Kämpfe und Auseinandersetzun-

gen in der demokratischen Öffentlichkeit. Der Beitrag der Theorie

scheint mir demgegenüber zuvorderst in einer kritischen Diagnos-

tik zu bestehen und hier wohl vor allem auch darin, Zusammen-

hänge ins Licht der Debatte zu rücken, die, wie der oben genann-

te Nexus zwischen den Diskursen über Grenzen und globale Un-

gerechtigkeit, nur allzu leicht ausgeblendet werden. Für die Politi-

sche Theorie stellt sich dabei vor allem die Frage, wie sie beschaffen

sein muss, um sich einer solchen kritisch-diagnostischen Aufgabe

in den genannten Feldern einer Welt der Grenzen und der globalen

Ungleichheit anzunehmen.

Der derzeit dominante liberale Zugang zu Fragen der Interna-

tionalen PolitischenTheorie scheint mir jedenfalls ein ungeeignetes

Verständnis Politischer Theorie zugrunde zu legen. Deshalb wer-

de ich zunächst am Beispiel des liberal-kosmopolitischen Diskur-

ses über Grenzen zeigen, wie fatal es ist, wenn Fragen der poli-

tischen Konstitution von Subjekten und Ordnungen von vornher-

ein ausgeblendet werden (a). In einem zweiten Schritt skizziere ich

dann, welche Ansatzpunkte sich für eineTheorieperspektive bieten,

die diese politischeDimension ernstzunehmen bereit ist und die da-

https://doi.org/10.14361/9783839457672-011 - am 12.02.2026, 22:27:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Kritik der Gegenwart

durch einen wichtigen Beitrag zu einer kritischen Zeitdiagnose zu

leisten vermag, werde aber auch herausarbeiten, weshalb die drän-

genden Fragen globaler Ungerechtigkeit in den öffentlichenDiskur-

sen der OECD-Gegenwartsgesellschaften abgewehrt werden (b).

a. Politisch, nicht moralisch: Zur Kritik des liberalen

common sense in der Internationalen Politischen

Theorie

Politische Philosophie und Theorie haben sich über einen sehr lan-

gen Zeitraum im nationalstaatlichen Container eingerichtet, wo-

durch insbesondere normative Fragen konzeptionell von vornher-

ein auf nationalstaatlich verfasste Gesellschaften bezogen blieben.

Dies hat sich zwar in den letzten Dekaden sukzessive geändert, da

die über die engen konzeptionellen Limitationen einer national-

staatlich verfassten politischen Theorie hinausweisende Perspekti-

ve der Internationalen Politischen Theorie zunehmend an Bedeu-

tung gewonnen hat. In größeren Teilen dieser jüngeren Diskurse

nimmt allerdings die nationalstaatliche Perspektive immer noch ei-

ne konzeptionell und epistemisch privilegierte Stellung ein. Dies

zeigt sich etwa an der Bedeutung, die John Rawls’ Überlegungen

in den Debatten über globale Gerechtigkeit beigemessen wird, ob-

wohl Rawls’ die Theorie der Gerechtigkeit nicht nur wie selbstver-

ständlich amModell nationalstaatlicher Gesellschaften entwickelt,5

sondern auch seine späte Erweiterung der Perspektive auf die Welt

jenseits von Nationalstaaten nur als eine deutlich abgespeckte Va-

riante der Gerechtigkeitstheorie und in einem Ableitungsverhältnis

von der nationalstaatlichen Sichtweise angelegt hat.6

Aber auch dort, wo der Nationalstaat als selbstverständlicher

Kontext konzeptioneller Überlegungen der Politischen Theorie ver-

lassen wird, bedeutet das noch keineswegs, dass die soziale Wirk-

lichkeit politischer Machtbeziehungen in den Blick gerät. Wie sich

5 Vgl. John Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit.

6 Vgl. John Rawls, The Law of Peoples.

https://doi.org/10.14361/9783839457672-011 - am 12.02.2026, 22:27:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Eine Welt der Grenzen und die verdrängte Frage der globalen Ungerechtigkeit 113

an der gerade in jüngerer Zeit in der normativen politischen Phi-

losophie verstärkt geführten Diskussion über Grenzen besonders

deutlich zeigt, wird von diesen Bedingungen geradezu entschieden

abstrahiert. Damit werden die realpolitischen Bedingungen einer

Welt der Grenzen allerdings unweigerlich aus dem Blick verloren

– wir kommen darauf weiter unten gleich zurück. Die politiktheo-

retische Reflexion scheint insgesamt in den eng miteinander ver-

wobenen Diskursen sowohl über Grenzen als auch über globale Ge-

rechtigkeit derzeit in einer falschen Alternative zwischen partiku-

laristischen und kosmopolitischen Positionen gedanklich gefangen

zu sein. Auf der einen Seite halten partikularistische Ansätze am

normativen und epistemischen Primat nationalstaatlich verfasster

Gemeinschaften fest, indem sie über Fragen der Gerechtigkeit im

Ausgangspunkt von Nationalstaaten (oder vergleichbaren besonde-

ren Kollektiven) nachdenken und den nationalstaatlichen Kollekti-

ven auch einen normativen Vorrang geben.7 Auf der anderen Sei-

te stehen kosmopolitische Gegenpositionen, die ihr Denken zwar

jenseits von Nationalstaaten situieren, dabei aber die im engeren

Sinne politischen Kontexte der Weltgesellschaft von vornherein aus-

blenden, indem sie dezidiert nicht darüber nachdenken, wie Ge-

meinschaften und Subjekte im Spannungsfeld von über mehrere

Ebenen hinweg komplex verflochtenen Machtbeziehungen konsti-

tuiert werden, sondern als Ausgangspunkt ihrer Reflexion ein von

all diesen Zusammenhängen abstrahiertes liberales Subjekt setzen

und über dessen moralische Rechte und Pflichten nachsinnen,8 die

dann umstandslos auf politische Felder übertragen werden.9

Diese problematische Tendenz, Fragen der Politischen Theorie

von einer moralphilosophischen Perspektive aus zu erkunden und

dadurch gerade von den im engeren Sinne politischen Dimensionen

zu abstrahieren, lässt sich gut an der Diskussion über Grenzen ver-

deutlichen, die bereits seit Längerem in der angloamerikanischen

7 Vgl. David Miller, Vernünftige Parteilichkeit gegenüber Landsleuten.

8 Vgl. Joseph Carens, Ein Plädoyer für offene Grenzen.

9 Vgl. zur polemisch zugespitzten Kritik dieses ganzen Paradigmas Politischer

Philosophie als angewandter Moralphilosophie: Raymond Geuss, Kritik der

politischen Philosophie.

https://doi.org/10.14361/9783839457672-011 - am 12.02.2026, 22:27:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Kritik der Gegenwart

Philosophie geführt wird und die angesichts der jüngeren Intensi-

vierungen vonMigrations- und Flüchtlingsbewegungenmittlerwei-

le auch im deutschsprachigen Kontext weithin als eines der dringli-

chen Themen unserer Zeit wahrgenommen wird. Eine ausführliche

Ausarbeitung dieser Thematik, an der sich die Probleme einer mo-

ralphilosophischen Behandlung politiktheoretischer Fragestellun-

gen gut herausarbeiten lassen, findet sich in Andreas Cassees Stu-

die Globale Bewegungsfreiheit.10 Cassee entscheidet sich, wie schon

der Untertitel seiner Studie – Ein philosophisches Plädoyer für offene

Grenzen – unmissverständlich deutlich macht, für eine Argumenta-

tionslinie wider das Geläufige des politischen, aber auch des phi-

losophischen Mainstreams, indem er für offene Grenzen plädiert.

Die Standardansicht, so hält Cassee selbst fest,

»geht zweifellos dahin, dass Staaten nicht nur aus Sicht des

geltenden Rechts, sondern auch aus moralischer Perspektive

dazu berechtigt sind, Einwanderungswilligen die Einreise oder

die längerfristige Niederlassung im Staatsgebiet zu untersagen«

(21).11

Um diese weitverbreitete Position in Zweifel zu ziehen und pro

offene Grenzen zu argumentieren, stützt sich Cassee dann aber

rasch auf ein moralphilosophisch begründetes Argument indivi-

dueller Bewegungsfreiheit, das er letztlich durch eine contra John

Rawls gewendete Adaption von Rawls’ vertragstheoretischer Argu-

mentation abzusichern sucht. Hier kommt Cassee, kurz gesagt,

10 Ich entwickle die Kritik am liberalen, d.h. eine Konzeption personaler Au-

tonomie vorpolitisch voraussetzenden Kosmopolitismus im Folgenden ex-

emplarisch an Cassees Argumentation, da mir eine exemplarische anstelle

einer summarischen Auseinandersetzung besser geeignet scheint, um Pro-

bleme und Einwände etwas detaillierter zu diskutieren. Die damit formu-

lierten Einwände lassen sichmeines Erachtens ihrer Grundausrichtung nach

aber auch auf andere liberal geprägteAnnäherungenandieGrenzdiskussion

beziehen, wie prominent etwa auf die Position, die Joseph Carens formuliert

hat; vgl. Joseph Carens, Ein Plädoyer für offene Grenzen.

11 Seitenverweise auf Cassees Untersuchung erfolgen direkt in Klammern im

Text.

https://doi.org/10.14361/9783839457672-011 - am 12.02.2026, 22:27:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Eine Welt der Grenzen und die verdrängte Frage der globalen Ungerechtigkeit 115

zu dem Schluss, dass, anders als Rawls es vorschlägt,12 auch auf

globaler Ebene von Individuen und nicht von Staaten auszugehen

ist, und dass sich diese in der original position auf die Begründung

eines Rechts auf Bewegungsfreiheit als eine der Grundfreiheiten

verständigen würden.

Cassee hat zweifellos eine gründliche und klug argumentie-

rende moralphilosophische Untersuchung zu einer ausgespro-

chen wichtigen Frage vorgelegt. Es ist zudem eine starke und in

mancherlei Hinsicht augenöffnende Leistung, mit einer großen

Beharrlichkeit und Skepsis eingespielte Annahmen sukzessive

so eingehend abzuklopfen, dass sie ihre scheinbare Selbstver-

ständlichkeit zunehmend verlieren. Die Frage, die sich aus der

Perspektive der Politischen Theorie und Philosophie allerdings

unweigerlich stellt, ist, ob hier eigentlich mit der moralphiloso-

phischen Perspektive überhaupt der geeignete Zugang zu dieser

Fragestellung gewählt wird. Dies scheint mir aus einer Reihe von

Gründen nicht der Fall zu sein. So sehr Cassee also innerhalb

der moralphilosophischen Debatte eine inhaltliche Position jen-

seits der Hauptströmungen bezieht, so sehr folgt er einer fatalen

und wesentlich mit Rawls verknüpften, mittlerweile aber weithin

verbreiteten Tendenz in der Praktischen Philosophie, Fragen der

Politischen Philosophie von der Warte und mit den Mitteln der

Moralphilosophie zu bearbeiten.

Es ist bei einem Thema wie dem der nationalstaatlichen Gren-

zen schon geradezu erstaunlich, dessen konstitutiv politischen

Charakter systematisch zu vernachlässigen und Politik als Epi-

phänomen, ja als bloßes Anwendungsfeld der Moraltheorie zu

behandeln. Tatsächlich taucht der politiktheoretische Standpunkt

schon in der reflektierenden Exposition der einzunehmenden

Untersuchungsperspektive gar nicht als ernsthafter Kandidat auf.

Stattdessen ist für Cassee die moraltheoretische Annäherung an

diese Frage von vornherein selbstverständlich. Politik scheint ein-

fach auf der gleichen Ebene wie das positive Recht angesiedelt

zu werden. Wohl deshalb wechselt Cassee von der Diagnose, dass

»Einwanderungsbeschränkungen […] legal« (15) sind, direkt auf

12 Vgl. John Rawls, Law of Peoples.

https://doi.org/10.14361/9783839457672-011 - am 12.02.2026, 22:27:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Kritik der Gegenwart

die Ebene der Moraltheorie und fragt danach, ob »Staaten (bezie-

hungsweise ihre Bürgerinnen) ein moralisches Recht [haben], die

Zuwanderung auf ihr Territorium zu beschränken« (15).

Diese das ganze Buch tragende Entscheidung, von vornherein

auf die Perspektive der Moralphilosophie zu setzen, ist folgenreich

für die gesamte Argumentation. Die Untersuchung fragt danach,

welche Rechte moralischen Subjekten zukommen können und setzt

damit Subjekte vorpolitisch voraus. Die reichhaltige, von Hegel über

Marx und Nietzsche bis zu so unterschiedlichen Autor*innen wie

Adorno, Foucault und gegenwärtig Rancière, Butler oder auch Hon-

neth reichende Tradition einer Sozial- und politischen Philosophie,

die Normgefüge und Subjekte als sozial und politisch konstituier-

te Entitäten zu begreifen fordert, wird damit zugunsten einer im

Grunde ahistorischen Sicht auf dasNormative und die Subjekte bei-

seitegeschoben. Historisch situiert sind diese Subjekte in der mo-

ralphilosophischen Perspektive, die Cassee einnimmt, allein in dem

bloß äußerlichen Sinne, dass sie in bestimmten politisch-rechtli-

chen Kontexten leben, die aber selbst als den autonomen Subjekten

bloß äußerliche Gebilde erscheinen müssen, deren Berechtigung

von der zeit- und ortlosen Perspektive der Moral aus befragt wird.

Auch bei Cassee spiegelt sich das, wie in vielen vergleichbaren Zu-

gängen, in der prominent von Rawls vertretenen Unterscheidung

zwischen idealer und nichtidealer Theorie wider, wobei die Grund-

satzfragen moralphilosophisch auf der Ebene der idealen Theorie

verhandelt werden, während politische Gesichtspunkte erst auf der

nichtidealen Ebene und dann nur als Anwendungsfragen in den

Blick geraten. Die Rollenverteilung ist dabei klar: Normative Fragen

werden moralphilosophisch verstanden, das Politische wird hinge-

gen mit der nichtidealen Ordnung des Faktischen assoziiert. Auf

die Idee, dass es eine eigenständige politische Normativität geben

könnte, die weder bloß das faktische politisch-rechtliche Normen-

gefüge widerspiegelt noch als einfache Ableitung eines moral point

of view verstanden werden kann, kann man so gar nicht mehr kom-

men.

Das ist, wie gesagt, kein besonderer Zug von Cassees Studie.

Diese steht vielmehr pars pro toto für eine generelle Tendenz in der

Gegenwartsphilosophie, Fragen der Politischen Philosophie aus

https://doi.org/10.14361/9783839457672-011 - am 12.02.2026, 22:27:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Eine Welt der Grenzen und die verdrängte Frage der globalen Ungerechtigkeit 117

der Perspektive einer analytischen Moralphilosophie zu reflektie-

ren, die die für die Bearbeitung dieser Themen lebenswichtige

Beziehung zu den interpretativen Sozialwissenschaften insofern

durchgeschnitten hat, als diese nur noch eine ergänzende, gleich-

sam realitätsadjustierende Funktion übernehmen. Eine solche

Herangehensweise lässt den bereits erwähnten, seit Hegel entge-

gen Kants moralphilosophischer Abstraktion von gesellschaftlichen

Verhältnissen fruchtbar beschrittenen Weg eines soziologisierten

Blicks auch auf normative Strukturen und Subjekte, die ebenso wie

ihr normatives Selbstverständnis und ihre Ansprüche als gesell-

schaftlich vermittelt verstanden werden, unbeachtet liegen. Dass

Subjekte nicht nur in spezifischen historischen Kontexten leben,

sondern in diesen, um es mit Foucaults Begriff zu fassen, subjek-

tiviert, also als Subjekte erst hervorgebracht werden, und dass die

normativen Bezüge, in die sie eingelassen sind, keineswegs aus

der vordiskursiven Vorstellung autonomer Subjektivität abgeleitet

werden können, muss einem solchen moraltheoretischen Zugriff

fremd bleiben.13

Eine politiktheoretische Perspektive kommt daher in einer auch

nur halbwegs umfassenden Berücksichtigung in Cassees Untersu-

chung erst in Form der Prüfung eines möglichen demokratietheo-

retischen Einwands gegen die Standardansicht ins Spiel – und auch

dort zeigt sich, wie nebensächlich Cassee diese politischen Dimen-

sionen für die Reflexion der normativen Fragestellung zu sein schei-

nen, denn er kann eher lapidar konstatieren, dass er die demokra-

tietheoretische Frage, »obmit Blick auf unilaterale Einwanderungs-

beschränkungen ein Demokratiedefizit besteht« (208), offen lassen

muss, ohne dass er dem irgendeine entscheidende Bedeutung für

den weiteren Fortgang seiner Untersuchung beimisst. Aber selbst

wenn man die demokratietheoretische Perspektive sogar zum Aus-

gangspunkt der Überlegungen macht, wie es in dem erklärterma-

ßen demokratietheoretischen Ansatz, den Arash Abizadeh entwi-

ckelt, der Fall ist, bleibt der Vorwurf, dass Politik und Demokratie

13 EineumfassendeKritik andiesemTypusPolitischer Philosophie undeineRe-

konstruktion des Alternativpfads entwickle ich in: Oliver Flügel-Martinsen,

Befragungen des Politischen.

https://doi.org/10.14361/9783839457672-011 - am 12.02.2026, 22:27:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Kritik der Gegenwart

den Überlegungen nur äußerlich sind, triftig, wenn, wie es bei Abi-

zadeh der Fall ist, der eigentliche konzeptuelle und normative Dreh-

und Angelpunkt in einer moralphilosophisch begründeten Konzep-

tion personaler Autonomie besteht, die Individuen und ihre Rechte

vorpolitisch voraussetzt.14 Fragen der Konstitution von Subjektpo-

sitionen werden dadurch ebenso wie solche der Instituierung oder

Transformation politischer Institutionen und Ordnungen entweder

auf ein Nebengleis verschoben oder gänzlich ausgeblendet.

Verknüpft man hingegen die Reflexion politikphilosophischer

Fragen intern mit einer gesellschaftstheoretischen und zeit-

diagnostischen Perspektive, werden diese von Cassee allenfalls

nebenher behandelten Fragen entscheidend. Subjekte und norma-

tive Ordnungen lassen sich dann nämlich dem Politischen und dem

Sozialen nicht mehr vorordnen, sondern es gilt zu reflektieren, wie

Subjekte in welchen Kontexten subjektiviert werden und auf wel-

che Weise welche normativen Strukturen dabei eine Rolle spielen

bzw. auch, wie diese selbst konstituiert werden. Von dort aus lässt

sich selbstverständlich die Frage nach der Grenzziehung stellen,

aber sie verwandelt sich dann von einer moraltheoretischen zu

einer genuin politischen Frage. Diese kann ganz unterschiedliche

Formen annehmen; ich werde mich im Folgenden allerdings auf die

Skizze einer Perspektive beschränken, die verdeutlicht, wie die von

mir selbst vertretene kritisch-befragende Theorie des Politischen

sich an die Grenzproblematik annähern könnte.

In Anlehnung an Rancières Überlegungen zu einer sinnlichen

Aufteilung der Welt15 kann man Grenzen als eine der deutlichsten

Sedimentierungen polizeilicher Ordnungen verstehen. Unter einer

polizeilichen Ordnung versteht Rancière bekanntlich ein System

von Verteilungen, der Rechtfertigung dieser Verteilungen und

daraus resultierenden Platzanweisungen verschiedener Gruppen.

Polizeiliche Ordnungen, so Rancière weiter, erzeugen Teile ohne

Anteil – Gruppen, die nicht in der bestehenden Ordnung und

deren Verteilungslogik vorgesehen sind, die keinen Platz auf der

14 Vgl. Arash Abizadeh, Demokratietheoretische Argumente gegen die staatliche

Grenzhoheit, 100-106.

15 Vgl. Jacques Rancière, Das Unvernehmen und Le partage du sensible.

https://doi.org/10.14361/9783839457672-011 - am 12.02.2026, 22:27:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Eine Welt der Grenzen und die verdrängte Frage der globalen Ungerechtigkeit 119

gemeinsamen Bühne erhalten und die daher auch nicht mit-

sprechen geschweige denn mitentscheiden dürfen, wie verteilt,

aufgeteilt und Plätze zugewiesen werden. Es ist kein Zufall, dass

Rancière zeitdiagnostisch hier selbst wiederholt auf Migrant*innen

und Flüchtlinge verweist,16 die vielfach als Illegale (sans papiers) in

drastischer Weise ein Teil ohne Anteil bleiben.

Auch von dieser Position aus lassen sich Grenzziehungen in

Frage stellen – und es ist möglich, dies innerhalb einer politischen

Logik zu tun, ohne auf die fragwürdige Präsupposition moralischer

Subjekte zurückgreifen zu müssen, die dem Raum des Politi-

schen gleichsam vorgeordnet werden. Die demokratietheoretische

Perspektive, die bei Cassee ein Nebenschauplatz bleibt, erlangt

dann zentrale Bedeutung – und um sie einzunehmen, sind keine

moraltheoretischen Vorannahmen erforderlich. Wenn man unsere

Gesellschaften und ihre politischen Ordnungen mit Autor*innen

wie Foucault, Lefort, Butler oder eben mit Rancière als kontingente

Gebilde erfasst, lassen sich deren Grenzziehungen, wie Rancière

es beschreibt, durch Beliebige (n’importe qui) kritisch hinterfragen,

denn diese Ordnungen und ihre Grenzziehungen besitzen keine

sie fundierende Struktur, die sich nicht in Frage stellen ließe. Ganz

im Gegenteil wird die Grenzkontestation so zu einer kardinalen

politischen Operation.

Eine solche Perspektive ist im Unterschied zur moraltheoreti-

schen Annäherung an die Grenzziehungsfrage gesellschaftstheore-

tisch zurückgebunden und sie ist vor allem nicht auf eine vorpoli-

tische normative Kategorie wie die eines mit Freiheitsrechten aus-

gestatteten autonomen Moralsubjekts angewiesen. Sie ist also, wie

ich meine, zugleich sparsamer in ihren normativen Voraussetzun-

gen und reichhaltiger in ihrer politisch-sozialen Verortung. Unab-

hängig davon, ob man genau diese Perspektive teilt, lässt sich so je-

denfalls unterstreichen, dass eine politiktheoretische Annäherung

an die Grenzproblematik die Fragerichtung nachhaltig verschiebt:

Der moraltheoretische Standpunkt wird so Teil einer normativen

Ordnung, die selbst kontingent ist. Nimmt man das auch nur halb-

wegs ernst, müsste reflektiert werden, was daraus folgt, dass auf

16 Vgl. bspw. Jacques Rancière,Wer ist das Subjekt der Menschenrechte?

https://doi.org/10.14361/9783839457672-011 - am 12.02.2026, 22:27:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Kritik der Gegenwart

keinen unabhängigen normativen Standpunkt vorpolitischer, auto-

nomer Subjekte rekurriert werden kann und wie sich dann norma-

tive Fragen dennoch politisch verhandeln lassen. Die Perspektive,

die ich damit gegen die moralphilosophische Behandlung dieser

Problematik angedeutet habe, würde die Kontestation von Grenz-

ziehungen als eine Operation der demokratischen Infragestellung

bestehender Ordnungen verstehen. Diese bezieht ihre genuin po-

litische normative Kraft schlicht aus dem Aufweis der Kontingenz

dieser Ordnungen und ihrer internen wie externen Grenzziehun-

gen. Denn Ordnungen haftet, so betrachtet, stets etwas Willkürli-

ches an, das sie für politische Kontestationen öffnet. Eine moral-

philosophische Perspektive auf diese Fragen – mag sie auch, wie

im Falle Cassees, noch so gut gemeint sein – verstellt von vornher-

ein den Blick auf diese politisch-sozialen Zusammenhänge, indem

sie diese zu bloßen Epiphänomenen werden lässt. Damit aber ver-

liert die theoretische Reflexion, worauf Geuss in Kritik der politischen

Philosophie, einer fulminanten Polemik gegen die moralphilosophi-

sche Verkürzung der Politischen Philosophie, mit großem Nach-

druck hinweist, die Machtfrage, der entscheidende Bedeutung auch

für das Verständnis normativer Fragen zukommt, letztlich aus dem

Blick.17 Kurz: PolitischeGrenzenmüssen daher als eine politische Fra-

ge behandelt werden.

b. Ein Plädoyer für befragende Kritik und

Zeitdiagnostik in der Internationalen

Politischen Theorie

Für eine politische Theorie, die eine kritische Zeitdiagnose als eine

ihrer vordringlichen Aufgaben versteht, ist es wichtig, ja unabding-

bar, dass Grenzen und globale Ungerechtigkeit anders diskutiert

werden als es in den von sozialen und politischen Kontexten und

damit von konstitutiven Machtverhältnissen abstrahierenden De-

batten der liberal geprägten normativen politischen Philosophie der

17 Vgl. Raymond Geuss, Kritik der politischen Philosophie.

https://doi.org/10.14361/9783839457672-011 - am 12.02.2026, 22:27:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

