Ulf Liedke

4.4. Dialogversprechen: Inklusion. Impulse
der Berliner Diskursethik fiir eine Ethik
der Inklusion
Dietrich Bohler zum 80. Geburtstag

1. Ein personlicher GruR

Lieber Herr Bohler, anldsslich Thres Geburtstages haben Sie fiir
Anfang Juni 2022 zu einem Symposion nach Bad Kissingen ein-
geladen. Aus personlichen Griinden konnte ich leider nicht daran
teilnehmen. Gern aber greife ich Ihre Anregung auf, Erinnerungen an
unseren bisherigen Austausch beizutragen und dartiber hinaus in den
fachlichen Diskurs mit Thnen einzutreten.

Vor einigen Wochen schickten Sie mir die kompletten Studien-
briefe des Funkkollegs »Praktische Philosophie/Ethik«! aus dem Jahr
1980/81. Der Inhalt Thres Paketes schliefit bei mir an die ersten
Impulse an, die mich vor vielen Jahren in ein Gesprdach mit Threr
Diskurspragmatik gebracht haben. Als neu berufener Hochschulleh-
rer fiir die Lehrgebiete Ethik und Diakoniewissenschaft an der Evan-
gelischen Hochschule Dresden bereitete ich im Sommersemester
1997 meine ersten Lehrveranstaltungen vor. Die Diskursethik und
die Moraltheorie Lawrence Kohlbergs gehorten von Anbeginn zu
meinen Vorlesungs- und Seminarthemen. In diesem Zusammenhang
beschiftigte ich mich auch mit dem Funkkolleg »Praktische Philoso-
phie/Ethik«. Ich beschaffte mir die beiden im Fischer-Verlag publi-
zierten Dialog-Bande?. Ein Freund besafl sogar Kassetten mit den
mitgeschnittenen Sendungen. Die Qualitdt der Aufnahmen war eher

1 K.-O. Apel, D. Bohler u. K. Rebel (Hg.), Funkkolleg Praktische Philosophie/Ethik:
Studientexte, 3 Bde., Weinheim/Basel 1984.

2 K.-O. Apel, D. Béhler u. G. Kadelbach (Hg.), Funk-Kolleg: Praktische Philosophie/
Ethik: Dialoge, Bd. 1, Frankfurt a. M. 1984.

370



https://doi.org/10.5771/9783495997857-370
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.4. Dialogversprechen: Inklusion

schlecht — aber die Dialoge zuhorend begleiten zu konnen, war ein
Erlebnis. Neben vielen anderen Themen war fiir mich Ihre Rezeption
der jesuanischen Ethik als eines Beispiels, an dem »man geradezu
exemplarisch erfahren kann, was nachkonventionelle Moral und
kommunikative Ethik bedeuten konnen«?, inspirierend. In meiner
»Einfiihrung in die Ethik« folgte ich dieser Spur in der Interpretation
der Ethik Jesu und gab der Kohlbergschen Moraltheorie sowie der
Diskursethik eine tragende Rolle. Ich erginzte sie dann iibrigens auch
durch die Einbeziehung der befreiungstheologisch inspirierten »Ethik
der Befreiung«* Enrique Dussels.

Die Diskursethik — sowohlin ihrer transzendentalpragmatischen
wie auch in ihrer formalpragmatischen Lesart — ist eine Konstante in
meinen ethischen Uberlegungen, auf die ich immer wieder zuriick-
komme. So ist es nicht {iberraschend, dass ich im Zusammenhang
eines Aufsatzes tiber Konturen einer Ethik der Inklusion auf eine
Notiz im Vorwort Thres Buches »Verbindlichkeit aus dem Diskurs«’
stiefS. Hier sprachen Sie davon, dass ein >>m0ralphilosophische[s]
Ubergangskapitel« mit dem Titel »Gesinnungsethik oder Verantwor-
tungsethik? Jesuanisches Liebesethos und Max Webers >unauflosba-
res Dilemma<” aus Platzgriinden habe entfallen miissen. »Es mag
anderswo seinen Ort finden«®. Ich schrieb Thnen daraufhin am
25. August 2017 eine Mail und fragte, ob dieses Kapitel inzwischen
bereits publiziert sei. Ich fiigte hinzu: »Mir sind einige Gedanken ver-
traut, die Sie bereits vor vielen Jahren im Rahmen des Funkkollegs
Praktische Philosophie zu diesem Thema geduflert haben. Gern wiirde
ich Thre ausfiihrlichere Argumentation kennenlernen.« Ihre Antwort
vom 6. September 2017 schrieben Sie vermutlich von unterwegs aus
und kiindigten mir die Zusendung des nach wie vor unverdffentlichten
Textes nach Threr Riickkunft an. Sie schickten mir das besagte Kapitel
und wir tauschten uns telefonisch dariiber aus. Im Heft 1/2018
erschien dann in der »Pastoraltheologie« Ihr Beitrag »Entweder
Gesinnungs- oder Verantwortungsethik? Hintergrund und Auflsung

3 A.a.0. S.279.

4 E. Dussel, Ethik der Gemeinschaft, Diisseldorf 1988.

5> D. Bohler, Verbindlichkeit aus dem Diskurs: Denken und Handeln nach der sprach-
pragmatischen Wende, Freiburg i.Br./Miinchen 2013.

6 Aa.O.,17.

371

026, 03:19:4; - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997857-370
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UIf Liedke

eines vermeintlich unauflosbaren Dilemmas — Max Weber kontra
Jesus und Kant«”.

Aus dem damaligen Erstkontakt erwuchs ein Austausch per Post,
Mail und Telefon, der sich bis heute fortsetzt. Er fithrte als nachstes zu
einem Briefwechsel, den wir erneut in der »Pastoraltheologie« publik
machten. Ausloser war eine Irritation, die ich mit meinen »Notizen zu
einer Ethik der Inklusion«® ausgelost hatte. In diesem Beitrag hatte ich
eine Kritik von Micha Brumlik fehlerhaft auch auf die Diskursprag-
matik bezogen und nicht erkannt, dass Sie sich ausdriicklich fiir eine
»anwaltschaftliche Vertretung im Diskurs«? ausgesprochen haben.
Unser Briefwechsel wurde dann zu einem Austausch iiber die Reich-
weite des Empowerment-Ansatzes flir advokatorische Assistenz von
Menschen mit kognitiven Beeintrdchtigungen. Besonders anregend
finde ich nach wie vor Thre Kritik an einem verselbstandigten Fiir-
sorgeprinzip, das einen »pragmatischen Widerspruch« darstellt, weil
»blofle Fiirsorger ... ihre soziale Praxis gleichsam soberhalb< der
Diskurssymmetrie ausiiben, also autoritativ, kritikabstinent, ohne
Mitgefiihl und ohne kommunikatives role-taking«!©.

In unseren folgenden Gesprachen — wiederum per Mail und
Telefon — haben wir uns am Beispiel des Frister-Dilemmas, dem Sie
sich in mehreren Publikationen gewidmet haben!!, tiber Verantwor-
tungsethik, iiber ethische Herausforderungen im Zusammenhang des
Hirntodes oder auch iiber Antisemitismus in Bachs grofien Passionen
ausgetauscht. Manches Gesprachsthema stand in Verbindung mit
Vortragen oder Aufsitzen, die spater in der »Pastoraltheologie« publi-
ziert wurden.

7 D. Béhler, »Entweder Gesinnungs- oder Verantwortungsethik? Hintergrund und
Auflosung eines vermeintlich unauflgsbaren Dilemmas — Max Weber kontra Jesus
und Kant, in: Pastoraltheologie 107 (2018), S. 36-61.

8 U. Liedke, »Zugehorigkeit in kommunikativer Freiheit: Notizen zu einer Ethik der
Inklusion, in: Pastoraltheologie 107 (2018), S. 21-35.

9 Bohler, Verbindlichkeit aus dem Diskurs, S. 466.

10 D. Béhler u. U. Liedke, »Diskursbeteiligung und advokatorische Assistenz: Ein
Briefwechselg, in: Pastoraltheologie 107 (2018), S. 436-446.

11 Vgl. D. Béhler, »Das Frister-Dilemma oder Diskurs-Verantwortungsethik als Dia-
lektik von idealem Diskurs und strategischer Durchsetzung — Eine Entgegnungg, in:
Archiv fiir Rechts- und Sozialphilosophie 2017/2, S. 259-271; ders., Was gilt? Dia-
logreflexive Dialektik zu Zukunftspflicht, Lebensverantwortung und Lebensrecht, online
unter: https://www.katholische-akademie-berlin.de/wp-content/uploads/2019/1
0/Boehler_Was-gilt.pdf (15.08.2022) (ab sofort: Was gilt? [2017]).

372

026, 03:19:4; - [ —



https://www.katholische-akademie-berlin.de/wp-content/uploads/2019/10/Boehler_Was-gilt.pdf
https://www.katholische-akademie-berlin.de/wp-content/uploads/2019/10/Boehler_Was-gilt.pdf
https://doi.org/10.5771/9783495997857-370
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.katholische-akademie-berlin.de/wp-content/uploads/2019/10/Boehler_Was-gilt.pdf
https://www.katholische-akademie-berlin.de/wp-content/uploads/2019/10/Boehler_Was-gilt.pdf

4.4. Dialogversprechen: Inklusion

Lieber Herr Bohler, ich habe eingangs davon gesprochen, dass
ich mich gern in einen Dialog mit Ihrer diskursethischen Theorie
begeben mochte. Ich wihle dafiir das Thema der Inklusion, das in
meiner Lehr- und Forschungstitigkeit einen prominenten Platz ein-
nimmt. Mein Ziel ist es, das Programm Ihrer Diskurspragmatik und
Diskursethik mit Blick auf dessen Anregungen fiir die theoretische
Fundierung einer Ethik der Inklusion zu reflektieren.

2. Man kann nicht nicht im Diskurs sein: Von
der Unhintergehbarkeit des Begleitdiskurses und
seinen Verpflichtungen

Das »In-der-Welt-sein«!? macht nach Heidegger die Seinsverfas-

sung des Daseins aus und bildet damit den Ausgangspunkt seiner
Existenzanalyse. Dietrich Bohler kniipft kritisch an diesen Begriff
Heideggers an und gibt ihm dabei eine entscheidende, transzenden-
talpragmatische Wendung. Fiir ihn driickt sich das menschliche In-
der-Welt-Sein nicht in existentialen Bestimmungen der Sorge aus.
Vielmehr geht es ihm um »eine philosophisch sprachpragmatische
Rekonstruktion von Sinnvoraussetzungen des In-der-Welt-Seins«!3.
Das Thema einer rekonstruktiven Hermeneutik der Sinnbedingungen
menschlichen Handelns hat Dietrich Bohler in seinen Publikationen
durchgangig beschaftigt. Bereits in der »Rekonstruktiven Pragma-
tik« macht er deutlich, dass wir uns »im Wege einer Besinnung,
einer transzendentalpragmatischen Reflexion, die kognitiven und
praktischen Modi dieses In-der-Welt-Seins vergegenwartigen und
begrifflich artikulieren [konnen]; so auch unser mogliches Wissen
von der Handlungskonstitution, das Bestandteil unseres praktischen
Wissens ist, namlich unseres Wissens von Handlungen und Hand-
lungsorientierungen.«'* Die reflexiv-pragmatische Funktion kommu-
nikativer Erfahrung erweist sich fiir ihn als zuverldssiges »Medium
der Subjekt—Subjekt—Beziehungen<<15, da sie deutlich mache, dass

12 Vgl. M. Heidegger, Sein und Zeit, Tiibingen 2006, S. 52 .

13 Bohler, Verbindlichkeit aus dem Diskurs, S. 237.

14 D. Bohler, Rekonstruktive Pragmatik: von der Bewusstseinsphilosophie zur Kommu-
nikationsreflexion; Neubegriindung der praktischen Wissenschaften und Philosophie,
Frankfurt a. M. 1985, S. 242 (Hinzufiigung von mir; U. L.).

15 Aa.0,S.296.

373

026, 03:19:4; - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997857-370
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UIf Liedke

wir uns als Handlungssubjekte zugleich auch als Diskurssubjekte
wissen.!® Dieses Wissen wird nicht erst in Anspruch genommen,
wenn Menschen ausdriicklich in einen Dialog eintreten. Vielmehr
setzen es alle stets schon voraus, wenn sie in unterschiedlichen
Praxissituationen handeln.

In »Verbindlichkeit aus dem Diskurs« hat Dietrich Bohler die
unhintergehbare Dialogizitdt des menschlichen In-der-Welt-Seins als
ein zwiefaches, implizites Wissen charakterisiert: »Du bist immer
schon in verstandenen Situationen bzw. im Handeln als einem Ant-
worten auf verstandene Situationen, also in einem quasidialogischen
Bezug auf Situationen (a). Dieses Quasi-Dialogische manifestiert
sich darin, dafl du in einem Begleitdiskurs zu deiner Handlung mit
Geltungsanspriichen Stellung nehmen kannst (b).«!” Der Hinweis
auf die mit jedem Handeln immer schon in Anspruch genommene
Moglichkeit eines Begleitdiskurses spielt fiir Bohlers Argumentation
eine zentrale Rolle. Im Dialog mit einem Skeptiker zeigt er, dass »kein
Erlebnis und keine Handlung ohne eine mogliche Stellungnahme
denkbar sind« und deshalb der »implizierte Diskurs ... ein Apriori«
aller menschlicher Aktivitdten ist: »er ist das nicht wegzudenkende
Begleitphdnomen menschlichen Lebens.«!8

Aus der Rekonstruktion der Sinnbedingungen des menschlichen
Handelns und des in ihm implizit mitgesetzten Begleitdiskurses
ergibt sich aber nicht nur ein vertieftes Verstehen des aktuellen
Handlungszusammenhangs. Dariiber hinaus erschlieen sich auf
diesem Weg auch die normativen Bedingungen, die fiir jeden Begleit-
diskurs konstitutiv sind. Sie ergeben sich aus der »Besinnung von
Diskursteilnehmern darauf, was sie tun miissen, um ein glaubwiirdi-
ger Diskurspartner zu sein bzw. zu werden«!?. Aus dieser reflexiven
Einholung der normativen Implikationen diskursiver Glaubwiirdig-
keit ergibt sich das fiir die Diskursethik zentrale Prinzip >D«. Es
lautet: >Bemiiht euch jeweils um eine Argumentation und eine Hand-
lungsweise, die die begriindete Zustimmung aller als Diskurspartner
verdienen< (>D«).«20 Dieses Prinzip ist auf zwei Ebenen angesiedelt.

16 Vgl. H. Gronke, »Die Praxis der Reflexion: Dietrich Bohlers philosophisch-politi-
scher Diskurs«, in: H. Burckhardt, ders., (Hg.), Philosophieren aus dem Diskurs: Bei-
trige zur Diskurspragmatik, Wiirzburg 2002, S. 30 f.

17 Bohler, Verbindlichkeit aus dem Diskurs, S. 236.

18 Aa.O., S.244.

19 A.a.0., S.252.

20 A.a.0,, S. 252f.

374

026, 03:19:4; - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997857-370
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.4. Dialogversprechen: Inklusion

Es ist einerseits ein reflexiv letztbegriindetes Moralprinzip, d.h. es
ist ein Prinzip a priori. Andererseits fungiert es aber auch als ein
regulatives Handlungsprinzip, indem es eine »diskursvermittelte[n]
Anwendung ... zur Normenrechtfertigung«?! in realen Handlungs-
situationen moglich macht. Die Teilnehmer:innen an solchen Dis-
kursen nehmen dabei durchgiangig zwei unterschiedliche Rollen
ein: Sie sind einerseits lebensweltliche Akteure in der konkreten
Handlungssituation (Ich I) und damit Angehorige einer realen Kom-
munikationsgemeinschaft. Zugleich aber nehmen sie andererseits
die »implizite Denk- und Argumentationsrolle«*? derjenigen ein, die
argumentativ Stellung zu ihrem Erleben und Handeln nehmen (Ich
1D). In diesem Zusammenhang bringen die Diskursteilnehmer:innen
Argumente vor, flir die sie Geltung beanspruchen und dies tiber
die reale Kommunikationssituation hinaus. Sie erheben universale
Geltungsanspriiche. In diesem Sinn sind die Sprecher:innen Teil einer
idealen Kommunikationsgemeinschaft, die sich weder zeitlich noch
ortlich begrenzen ldsst, sondern eine universale Reichweite hat. Mit
dem Konzept der idealen Kommunikationsgemeinschaft und dem
vorausgesetzten Moralprinzip >D«< ist deshalb eine regulative Idee
verbunden, die »eine indirekte Orientierung fiir das Handeln«?? mit
sich bringt.

Die Bedingungen, mit denen Diskurspartner:innen ihre Glaub-
wiirdigkeit im Diskurs sicherstellen, bestehen in normativen Ver-
pflichtungen, die sie mit ihrem Eintritt in einen Diskurs eingehen.
»Denn >meine« Verhaltensweise im Diskurs selbst muf$ so beschaffen
sein, dafs die Anderen sie als Kooperation im Diskurs verstehen
konnen.«?4 Deshalb miissen alle, die in einen Diskurs eintreten,
eine Reihe von a priori geltenden Diskursbedingungen als Verpflich-
tungen fiir sich selbst anerkennen und tibernehmen.?> Diese absolu-
ten Geltungsbedingungen sind die Anspriiche auf Verstandlichkeit,
Wahrhaftigkeit*®, moralische Legitimitit sowie Wahrheit bzw. Wahr-

2 A.a.0., S. 415 (Einklammerung von mir; U.L.).

2 A.a.0.,S.279.

2 A.a.0,S.287.

2 A0, S.288.

% Vgl. a.a.0.,, S.294.

26 Die Wahrhaftigkeit hat im Unterschied zu den drei anderen Bedingungen keinen
absoluten Geltungsanspruch, weil Lebenssituationen existieren, in denen es aus ver-
antwortungsethischen Griinden erforderlich ist, strategisch zu agieren und dabei den
Wahrhaftigkeitsanspruch zuriickzunehmen. Vgl. Bohler, a.a.0., S. 295.

375

026, 03:19:4; - [ —


https://doi.org/10.5771/9783495997857-370
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UIf Liedke

heitsfahigkeit.?” Thre Geltung ist fiir Diskurse konstitutiv. Zugleich
fungieren sie aber auch als regulative Ideen fiir die kooperative Argu-
mentation in situationsbezogenen Diskursen. Neben dem Wissen um
die Geltungsanspriiche ihres Argumentierens haben alle Diskurspart-
ner:innen zugleich aber auch ein »Begleitwissen davon, dass sie »mit
dem Erheben bzw. dem Vorausgesetzthaben von Geltungsanspriichen
bestimmte Diskursverpflichtungen eingegangen« sind, »die in gewis-
ser Weise auch Praxisorientierungen sind.«?8 Sie stellen Bemiihenszu-
sagen® dar, die sich die Diskurspartner:innen wechselseitig geben.
Dietrich Bohler nennt sie ,»>implizite Dialogversprechen a priori<"30.
In »Verbindlichkeit aus dem Diskurs« nennt er sechs, spater sieben?!,
in »Was gilt?« schlief8lich dann acht Dialogversprechen. Sie beziehen
sich darauf,

(1) widerspruchsfreie und wahrheitsfahige Argumente in den Dis-
kurs einzubringen,

(2) »eine unbegrenzte Argumentationsgemeinschaft [...] als letzte
Giiltigkeitsinstanz« anzuerkennen,

(3) »allen Anderen gleiche Rechte als moglicher Dialogpartner zuzu-
erkennen und damit auch ihre Wiirde zu achteng,

(4) »fiir den Diskurs als Moglichkeit der Verantwortung jetzt und in
Zukunft« mitverantwortlich zu sein,

(5) die Ergebnisse situationsbezogener Diskurse revisionsfahig
zu halten,

(6) fiir die Umsetzung der Diskursergebnisse mitverantwortlich
zu sein,

(7) fiir die »wilbaren Handlungsfolgen und Zivilisationsrisiken«3?
mitverantwortlich zu sein,

(8) fiir die Entwicklung, Priifung und schadensarme Umsetzung
moralischer Konterstrategien in moralwidrigen Handlungssitua-
tionen mitverantwortlich zu sein.

27 Vgl. ebd.

28 D. Bohler, »Was gilt? Du bist Mitbeteiligter und Diskurspartner — Seid mitverant-
wortlich!«in: ders., Was gilt? Diskurs und Zukunftsverantwortung, Freiburg/Miinchen
2019, S.70.

29 Vgl. Bohler, »Was gilt?«, S. 71.

30 Ebd.

31 Vgl. Béhler, »Was gilt?«, S. 72.

32 Alle Zitate: Bohler, »Was gilt?«, S. 73-75.

376

026, 03:19:4; - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997857-370
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.4. Dialogversprechen: Inklusion

Im Aufweis des stets in allem Handeln schon mitgesetzten Begleit-
diskurses und der implizit eingegangenen Diskursverpflichtungen
besteht nach Dietrich Bohler die »ausschlaggebende Tieferlegung des
moralischen Fundaments der Diskursethik«33, da damit das Dis-
kursprinzip nicht nur erweitert, sondern substantiiert werde. Wer die
Diskursverpflichtungen und Dialogversprechen missachte, verstricke
sichin einen pragmatischen Selbstwiderspruch und biif3e seine Glaub-
wiirdigkeit als Diskurspartner:in ein.3*

Das letzte der genannten Diskursversprechen hat bereits eine
klare verantwortungsethische Signatur, insofern es hier um heraus-
fordernde Handlungssituationen geht, in denen es erforderlich sein
kann, »sich notigenfalls die Hande schmutzig zu machen«®. Es leitet
damit zu einem zweiten, wichtigen Akzent von Dietrich Bohlers
Diskursethik tiber: ihrer verantwortungsethischen Signatur.

3. Man kann nicht nicht verantwortlich
sein: Verantwortungsethik unter
moralwidrigen Bedingungen

Max Weber hat in seinem beriihmten Vortrag »Politik als Beruf«
die » Verantwortlichkeit« als »entscheidenden Leitstern des Handelns«
beschrieben und deutlich gemacht, dass diese mit dem Augenmaf
verkniipft ist, d.h. mit »der Fahigkeit, die Realitdten mit innerer
Sammlung und Ruhe auf sich wirken zu lassen, also: der Distanz
zu den Dingen und Menschen.«*¢ In Webers Verantwortungsbegriff
schwingt die Vorstellung der autarken Personlichkeit mit, die in einer
distanzierend-reflektierenden Weise ihrem Erkenntnisgegenstand
gegentiibersteht. Die Diskurspragmatik hat dieser Voraussetzung den
Boden entzogen und auf die stets schon vorausgesetzte Dialogizitat
und damit verbundene soziale Bezogenheit aufmerksam gemacht.
Bei Dietrich Bohler ist deshalb die Verantwortlichkeit bereits in den
impliziten Dialogverpflichtungen mitgesetzt, die alle Sprecher:innen
immer schon in Anspruch nehmen, wenn sie in den Dialog eintreten.

33 A0, S.71.

3 Vgl.a.a.0.,S.76.

35 Bohler, »Was gilt?«, S.76.

36 M. Weber, »Politik als Beruf, in: ders., Gesamtausgabe, Abt.1, Bd. 17: Wissenschaft
als Beruf/Politik als Beruf, hg. von Wolfgang J. Mommsen, Tiibingen 1992, S. 227.

377

026, 03:19:4; - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997857-370
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UIf Liedke

Der Begriff der Verantwortung taucht in mehreren der oben genann-
ten Dialogversprechen auf und gehort mithin zu den Dimensionen,
die unhintergehbar in jeder Handlung und jedem Begleitdiskurs mit-
gesetzt sind: man kann nicht nicht verantwortlich sein. Verantwortung
ist fiir Dietrich Bohler ein zentraler »Grundbegriff einer praktischen
Vernunft« und besteht im Kern darin, »Anderen Rede und Antwort«3”
zu stehen.

Bohler spricht vom ,»Sich vor Anderen oder vor einer Instanz
Verantworten, indem man zureichend auf deren Fragen und Vorhal-
tungen antwortet<.«3® Diese Verantwortlichkeit ist allerdings erneut
kommunikativ zu differenzieren und als Mit-Verantwortung zu cha-
rakterisieren, weil eine Verantwortungszuschreibung an Einzelne oft
unangemessen ist, vor allem aber, weil allen diskursfahigen Men-
schen »eine Mit-Verantwortung als moglicher Diskursteilnehmer
fiir die BewufStmachung und mogliche Bewaltigung der Zukunftspro-
bleme zu[kommt]«3%. Die Mit-Verantwortung ist deshalb im Kern
als Zukunftsverantwortung zu verstehen. Mit Karl-Otto Apel begreift
Bohler diese Dimension der Zukunftsverantwortung als »integrales
Bestandsstiick der normativen Prasuppositionen des Diskurses«, da
die »Permanenz der Menschengattung«*? eine Bedingung fiir die
Einlosung der Geltungsanspriiche jedes Diskurses ist. Apel und Boh-
ler rekonstruieren auf diese Weise den kategorischen Imperativ, den
Hans Jonas in »Das Prinzip Verantwortung« aufgestellt hat: »Handle
so, dafl die Wirkungen deiner Handlung vertrdglich sind mit der
Permanenz echten menschlichen Lebens auf Erden«?!.

Das Apriori der idealen Kommunikationsgemeinschaft und das
mit ihm verbundene Moralprinzip verpflichtet die Teilnehmer:innen
an Diskursen auf Argumentations- und Handlungsweisen, die eine
begriindete Zustimmung aller Teilnehmenden erhalten konnen.
Allerdings erweist sich dieses unhintergehbare Moralprinzip in realen
Diskursen als idealisierend.*? In zahlreichen realen Handlungs- und

37 D. Béhler, »Ethik der Zukunfts- und Lebensverantwortungg, in: ders. u. J. P. Brune
(Hg.), Orientierung und Verantwortung: Begegnungen und Auseinandersetzungen mit
Hans Jonas, Wiirzburg 2004, S.103.

38 Bohler, »Ethik der Zukunfts- und Lebensverantwortungg, S.156.

39 Bohler, Verbindlichkeit aus dem Diskurs, S. 412.

40 Bohler, Verbindlichkeit aus dem Diskurs, S. 409.

41 H. Jonas, Das Prinzip Verantwortung: Versuch einer Ethik fiir die technologische
Zivilisation, Frankfurt a. M. 1984, S. 36.

42 Vgl. Bohler, Verbindlichkeit aus dem Diskurs, S. 350.

378

026, 03:19:4; - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997857-370
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.4. Dialogversprechen: Inklusion

Dialogsituationen muss vielmehr davon ausgegangen werden, dass
zumindest einige Beteiligte offen oder verdeckt strategisch agieren
bzw. argumentieren. Dariiber hinaus sind auch strukturelle Hand-
lungsbedingungen und Sachzwinge zu beriicksichtigen, die einer
unmittelbaren Anwendung des Moralprinzips entgegenstehen. Des-
halb stellt sich fiir Dietrich Béhler die Frage, wie in der Diskursethik
»die situationsbedingten Moralrestriktionen berticksichtigt und kon-
terstrategisch aufgefangen werden«*? konnen. Die Notwendigkeit
zu einer ethischen Reflexion dieser praktischen Frage ergibt sich
nicht zuletzt aus dem Verantwortungsbegriff: sind Diskursteilneh-
mer:innen fiir die Realisierung der Diskursergebnisse mitverantwort-
lich, dann tragen sie auch eine Mitverantwortung fiir deren erfolgrei-
che Umsetzung. Deshalb spitzt sich die verantwortungsethische Frage
in folgender Weise zu: ,»Welche strategischen Gegenmittel ... sind
unter den je gegebenen moralrestriktiven Handlungsbedingungen
fiir Verantwortungstriger als Diskurspartner zustimmungswiirdig
und daher mit dem Moralprinzip vereinbar, d.h. moralisch verant-
wortbar?«** Zur Reflexion dieser Frage fithrt Dietrich Bohler das
Konzept der Verantwortungsethik, wie es Karl-Otto Apel mit dem
sog. »Teil B« der Diskursethik#® ausgearbeitet hat, weiter. Dabei geht
es ihm durchgingig darum, die moralstrategischen Uberlegungen an
das Moralprinzip zurlickzubinden: der Teil B darf sich nicht vom
Teil A der Diskursethik abkoppeln. Deshalb entwickelt Bohler eine
Reihe von Kriterien, die das Diskursprinzip innerhalb der Entwick-
lung von Handlungsstrategien unter moralwidrigen Bedingungen zur
Geltung bringen.

Dietrich Bohler hat das Konzept seiner »Diskursverantwor-
tungsethik«*® mit Blick auf unterschiedliche Dilemmata entwickelt
und profiliert. Ausfiihrlich widmet er sich Konfliktsituationen zwi-
schen oOkologischer Zukunftsverantwortung und demokratischer
Interessenwahrnehmung.*’ Ein anderes Dilemma besteht im Konflikt
zwischen legitimer Selbsterhaltung und dem Lebensrecht Anderer.*

43 Ebd.

44 Aa.0. S.359.

5 Vgl. K.-O. Apel, Diskurs und Verantwortung: Das Problem des Ubergangs zur post-
konventionellen Moral, Frankfurt a.M. 1990.

46 Bohler, Verbindlichkeit aus dem Diskurs, S. 482.

4 Vgl. a.a.0., S.470-491; ebenso ders., »Ethik der Zukunfts- und Lebensverant-
wortungg, S.144-153.

48 Vgl. D. Bohler, »Das Frister-Dilemmac.

379

026, 03:19:4; - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997857-370
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UIf Liedke

Mit Blick auf die letztgenannte Situation formuliert Bohler den
verantwortungsethischen Imperativ: »Suche und praktiziere eine -
in deiner Situation - erfolgsfahige Selbsterhaltungsstrategie als Kon-
terstrategie unter moralwidrigen Handlungsbedingungen.«*® Gleich-
wohl bleibt auch fiir die Entwicklung einer solchen Konterstrategie
das Diskursprinzip bindend. Deshalb muss es unter moralwidrigen
Bedingungen, die keine diskursive Konsensfindung zulassen, um
die Vermittlung des verbindlichen Moralprinzips mit der aktuellen
Handlungsstrategie gehen: »Nur das ist verantwortungsethisch legi-
tim, was die Zustimmung der idealen Kommunikationsgemeinschaft
aufgrund ihrer Analyse der individuellen Situation mit role taking
hinsichtlich der Beteiligten und Betroffenen finden wiirde.«’© Da
diese Zustimmung in der aktuellen, moralwidrigen Situation nicht
eingeholt werden kann, braucht es Kriterien dafiir, unter welchen
Bedingungen eine solche Zustimmung angenommen werden darf.
Fiir Dietrich Bohler zahlt hierzu die Zumutbarkeit der Handlungsstra-
tegie fiir die Beteiligten, ihre Verantwortbarkeit gegentiber jetzt und
kiinftig Betroffenen sowie ihre Moralvertriglichkeit, d.h. ihrer Verein-
barkeit mit dem Diskursprinzip. Besondere Bedeutung erhilt dabei
weiterhin das teleologische Motiv einer moralischen Langzeitstrategie
zur Verdnderung der aktuell moraldefizitiren Handlungsbedingun-
gen. Die aktuell gewahlte Handlungsstrategie muss sich also daran
messen und evaluieren lassen, ob sie sich »zwanglos und stimmig
einbetten 14t in die gewonnene Langzeitstrategie zur Verbesserung
der Handlungsbedingungen und Akzeptanzbedingungen«®!. Es exis-
tieren allerdings auch Dilemmasituationen, in denen die Kriterien
potentieller Zustimmungsfahigkeit nicht anwendbar sind. Dietrich
Bohler hat dafiir extreme Situationen vor Augen, in denen Men-
schen in einer lebensbedrohenden Situation unter unmittelbarem
Handlungsdruck und fehlenden Handlungsalternativen ihr legitimes
Selbsterhaltungsinteresse zur Geltung bringen und dabei die Scha-
digung oder Totung einer anderen Person in Kauf nehmen. Dabei
handelt es sich »moralisch tragische, zur Schuldiibernahme fast zwin-
gende, Situationen«®?. Obwohl die Inkaufnahme des Todes eines
anderen Menschen moralisch nicht gerechtfertigt werden konne,

49 D. Bohler, »Das Frister-Dilemmac, S. 265.

50 A.a.O., S.268.

51 Bohler, Verbindlichkeit aus dem Diskurs, S. 486.
52 Bohler, »Das Frister-Dilemmac, S. 269.

380

026, 03:19:4; - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997857-370
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.4. Dialogversprechen: Inklusion

macht Bohler fiir solche extremen Dilemmasituationen einen aus der
jlidisch-christlichen Tradition »gewonnenen Moralbegriff der Verge-
bung« geltend, der allerdings erst in »einer eschatologischen Perspek-
tive«®? eingelost werden konne.

»Was gilt?«, hat Dietrich Bohler in seinem 2019 publizierten
Buch sowie in einem umfangreicheren Diskussionsbeitrag aus dem
Jahr 2017 gefragt. In der Reflexion seiner Frage entwickelt Béhler
die »These eines unaufloslichen Verwobenseins von Diskurs und Pra-
xis, Glaubwiirdigkeitsanspruch und praktischer Bewdhrung, welche
moralisch eine Mitverantwortung des Diskursteilnehmers fiir die dis-
kurskonforme >Regulierung des Handelns< auflerhalb des Diskurses
einschliefft«>*. Das Moralprinzip >D«< wie auch der Verantwortungs-
imperativ ergeben sich aus diesem unterhintergehbaren Verwoben-
sein von Diskurs und Praxis. Denn es gilt: man kann ebenso nicht
nicht im Diskurs wie auch nicht nicht verantwortlich sein. Die damit
verbundenen ethischen Verpflichtungen hat Dietrich Bohler differen-
ziert ausbuchstabiert. Am Ende seines Beitrages von 2017 fragt er, ob
sich die von ihm entwickelte »Zumutbarkeits- und Verantwortungs-
dialektik mutatis mutandis auf alle Situationen anwenden [lasse],
die keine rein argumentativ dialogische Konfliktlsung und Interess-
enwahrnehmung erlauben?«® Diese Frage nehme ich zum Anlass, um
im Gesprach mit Dietrich Bohlers Diskursverantwortungsethik deren
Anregungen fiir die Reflexion einer Ethik der Inklusion zu diskutie-
ren.

4. Menschenrecht Inklusion: kategorischer und
umstrittener Imperativ

»Inklusion vertritt die Vision einer Gesellschaft, die Diskriminie-
rung, Marginalisierung und Ausgrenzung abbaut.«°® Das mittler-
weile gesellschaftlich breit diskutierte Inklusionsparadigma bezieht
sich damit nicht — wie es in Deutschland nicht selten geschieht —

% Aa.0,S.270.

54 Bohler, Was gilt? (2017), S. 20.

55 Bohler, Was gilt? (2017), S. 51.

%6 A.Hinzu. U. Niehoff, »Biirger sein. Zur gesellschaftlichen Position von Menschen,
die als geistig behindert bezeichnet werdeng, in: Geistige Behinderung 47 (2008),
S.108.

381

026, 03:19:4; - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997857-370
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UIf Liedke

auf Menschen mit Behinderungserfahrungen. Vielmehr handelt es
sich um ein breit angelegtes, sozialwissenschaftliches und zugleich
ethisches Paradigma der Wertschatzung von Vielfalt, der Beseitigung
von Diskriminierungen und der strukturellen Absicherung von Teil-
habe unter Bedingungen einer pluralistischen Gesellschaft. Die Aner-
kennung von Verschiedenheit, individuellen Lebensentwiirfen und
Teilhaberechten gilt fiir alle Menschen. Unter den Bedingungen wach-
sender sozialer Ungleichheit und gesellschaftlicher Spaltungspro-
zesse gilt der normativ fokussierte Inklusionsimperativ in besonderer
Weise aber Menschen und sozialen Gruppen, die in erhchtem Mafle
von Exklusions- und Ausgrenzungsrisiken betroffen sind. Inklusive
Teilhabe bezieht sich auf alle Dimensionen von Heterogenitit: Alter,
ethnische Herkunft und Nationalitat, Geschlecht, Beeintrachtigung
und Behinderung, Religion und Weltanschauung, sexuelle Orientie-
rung sowie soziookonomischer Status.>’

Als soziologischer Schliisselbegriff ist »Inklusion« von Talcott
Parsons in den frithen 1960er Jahren eingefiihrt worden.>® In aktu-
ellen sozialwissenschaftlichen Diskursen spielt er vor allem in der
Systemtheorie, der Soziologie der sozialen Ungleichheit, dem Diskurs
um Behinderung und gesellschaftliche Vielfalt, der Anerkennungs-
theorie Axel Honneths sowie in der Diskursanalyse Michel Foucaults
eine wichtige Rolle.>” Gesellschaftspolitisch einflussreich wurde er
aber insbesondere durch seine Aufnahme in den internationalen
Menschenrechtsdiskurs auf der Ebene der Vereinten Nationen. So
betonte beispielsweise die Salamanca-Erklarung der UNESCO-Welt-
konferenz »Padagogik fiir besondere Bediirfnisse« (1994): »Inclusion
and participation are essential to human dignity and to the enjoyment
and exercise of human rights.«®? Das »Ubereinkommen iiber die
Rechte von Menschen mit Behinderungen« aus dem Jahr 2006

57 Vgl. bspw. die Vielfaltsdimensionen der »Charta der Vielfalt« (online unter:
https://www.charta-der-vielfalt.de/fuer-arbeitgebende/vielfaltsdimensionen/;
16.08.2022).

% Vgl. R. Stichweh, »Leitgesichtspunkte einer Soziologie der Inklusion und Exklu-
siong, in: ders. u. P. Windolf, Inklusion und Exklusion: Analysen zur Sozialstruktur und
sozialen Ungleichheit, Wiesbaden 2009, S. 29.

59 Vgl. U. Liedke u. H. Wagner, »Inklusionen: Sozialwissenschaftliche Grundlagen
flir eine Praxistheorie der Teilhabe und Vielfalt, in: dies., Inklusion: Lehr- und Arbeits-
buch fiir professionelles Handeln in Kirche und Gesellschaft, Stuttgart 2016, S. 9-37; T.
Peter u. A. Waldschmidt, »Inklusion: Genealogie und Dispositivanalyse eines Leit-
begriffs der Gegenwart, in: Sport und Gesellschaft 14 (2017), S. 29-52.

382

026, 03:19:4; - [ —



https://www.charta-der-vielfalt.de/fuer-arbeitgebende/vielfaltsdimensionen
https://doi.org/10.5771/9783495997857-370
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.charta-der-vielfalt.de/fuer-arbeitgebende/vielfaltsdimensionen

4.4. Dialogversprechen: Inklusion

nennt »Full and effective participation and inclusion in society«®! als
zwei zentrale Grundsitze und versteht Inklusion als verbindlichen
Bestandteil eines menschenrechtlichen Universalismus.®? Inklusion
ist ein Menschenrecht und ein kategorischer Imperativ. Andreas Lob-
Hiidepohl formuliert ihn folgendermaflen: »Was menschenrechts-
basierte Inklusion ... kategorisch fordert, ist die bedingungslose
Akzeptanz anderer Menschen in ihrem Sosein, ohne ihnen die Teilha-
bechancen an der Gesellschaft zu verwehren«®3.

Zugleich ist Inklusion aber auch eine umstrittene Forderung
und ein politischer Zankapfel. Der frithere Bildungsminister Meck-
lenburg-Vorpommerns, Matthias Brodkorb, hat — bewusst polemi-
sierend — radikale Inklusion als »Kommunismus fiir die Schule«%*
bezeichnet. Das »Jahrbuch fiir Padagogik« hat als Themenschwer-
punkt im Jahr 2015 »Inklusion als Ideologie«®> gewahlt. Abgesehen
von solchen Zuspitzungen, die sich insbesondere auf Begriff und
Programm der Inklusion beziehen, beschaftigen sich eine Vielzahl von
kritischen Anmerkungen mit den — oft unbeabsichtigten, aber in Kauf
genommenen — Folgen inkludierender Praxis®®. Unter den Einwédnden
spielt der Widerspruch zwischen dem Inklusionsanspruch und den
exkludierenden Dynamiken einer kapitalistischen Marktwirtschaft
eine zentrale Rolle. So warnt bspw. Uwe Becker vor den »Dynamiken
ausgrenzender Teilhabe. Es gibt Institutionen der vermeintlichen

0" The Salamanca Statement and Framework for Action on Special Needs Education
(1994), Nr. 6 (online unter: https://www.european-agency.org/sites/default/files/
salamanca-statement-and-framework.pdf; 16.08.2022).

61 Ubereinkommen {iber die Rechte von Menschen mit Behinderungen, Art.3 ¢
(online unter: https://www.un.org/depts/german/uebereinkommen/ar61106-dbg
bl.pdf; 16.08.2022).

62 Vgl. H. Bielefeld, »Inklusion als Menschenrechtsprinzip: Perspektiven der UN-
Behindertenrechtskonventiong, in: J. Eurich u. A. Lob-Hiidepohl (Hg.), Inklusive Kir-
che, Stuttgart 2011, S. 67.

63 A. Lob-Hiidepohl, »Menschenrechtsbasierte Inklusion: Sozialethische Sortierun-
geng, in: Lebendige Seelsorge 69 (2018), S. 7.

64 M. Brodkorb, »Warum Inklusion unméglich ist: Uber schulische Paradoxien zwi-
schen Liebe und Leistungg, in: PROFIL, April 2013, S. 28 (http://bildung-wissen.e
u/wp-content/uploads/2013/05/brodkorb_warum_inklusion_unmoeglich-ist.pdf;
17.08.2022).

65 S. Kluge, A. Liesner u. E. Wei3 (Hg.), Inklusion als Ideologie: Jahrbuch fiir Pad-
agogik 2015, Frankfurt a. M. 2015.

66 Eine instruktive Darstellung der » Paradoxien der Inklusion und Widerstinde gegen
die Inklusion« findet sich bei C. Kuhlmann, H. Mogge-Grotjahn u. Hans-Jiirgen Balz:
Soziale Inklusion: Theorien, Methoden, Kontroversen, Stuttgart 2018, S.155-169.

383

026, 03:19:4; - [ —



https://www.european-agency.org/sites/default/files/salamanca-statement-and-framework.pdf
https://www.european-agency.org/sites/default/files/salamanca-statement-and-framework.pdf
https://www.un.org/depts/german/uebereinkommen/ar61106-dbgbl.pdf
https://www.un.org/depts/german/uebereinkommen/ar61106-dbgbl.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2013/05/brodkorb_warum_inklusion_unmoeglich-ist.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2013/05/brodkorb_warum_inklusion_unmoeglich-ist.pdf
https://doi.org/10.5771/9783495997857-370
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.european-agency.org/sites/default/files/salamanca-statement-and-framework.pdf
https://www.european-agency.org/sites/default/files/salamanca-statement-and-framework.pdf
https://www.un.org/depts/german/uebereinkommen/ar61106-dbgbl.pdf
https://www.un.org/depts/german/uebereinkommen/ar61106-dbgbl.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2013/05/brodkorb_warum_inklusion_unmoeglich-ist.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2013/05/brodkorb_warum_inklusion_unmoeglich-ist.pdf

UIf Liedke

sInklusion, die >Exklusion< ... bewirken.«®” Besondere Kritik wird
dabei an exkludierenden Tendenzen am Arbeitsmarkt, im Bildungs-
system und im Sozialraum getibt. Angesichts solcher Ausgrenzungs-
dynamiken erhebt Becker den Vorwurf der »Inklusionsliige«®8. Auch
Suitbert Cechura zeichnet ein kritisches Bild von der Umsetzung der
hehren inklusiven Ziele: »Kinder in der Schule, die wegen mangelnder
Unterstiitzung durch Lehrkrafte dem Unterricht nicht folgen konnen,
Schulen, die tiberfordert sind mit dem neuen Personenkreis, Men-
schen mit Behinderung, die in einer eigenen Wohnung vereinsamen,
usw.«%” Angesichts der unabweisbaren »Differenz von Ideal und sei-
ner Verwirklichung« mahnt Cechura eine Klarung dartiber an, »was
ein Ideal ist ... und warum zu einem Ideal immer auch die Enttdu-
schung seiner mangelhaften Verwirklichung dazu gehort.«”°

Inklusion zwischen Ideal und Verwirklichung. Eine Klarung
der Spannung zwischen diesen beiden Polen ist eine Aufgabe fiir
unterschiedliche Disziplinen, nicht zuletzt auch fiir die Ethik. Sie lasst
sich hier als Differenz zwischen deontologischen und konsequentia-
listischen Aspekten, zwischen der moralischen Verpflichtung und den
Folgen ihrer Umsetzung rekonstruieren. Genau diese Spannung ist
es, fiir die die Diskursverantwortungsethik wichtige und weiterfiih-
rende Reflexionsperspektiven bereithalt. Diesen mochte ich mich im
Folgenden zuwenden.

5. Verpflichtung und Versprechen: Inklusion als normative
Implikation des Diskurses

Zu den Einwénden, die Kritiker:innen gegeniiber dem Inklusionspa-
radigma geltend machen, gehort, es bleibe »unklar, ... was Inklusion
tiberhaupt bedeutet«’!. Obwohl die Absicht dieses kritischen Einwur-
fes durchschaubar ist, besteht sein berechtigtes Anliegen darin, den

67 U. Becker, »Inklusionsbarrieren — Anmerkungen zur drohenden Entpolitisierung
eines Menschenrechtsprojekts, in: T. Degener et al. (Hg.), Menschenrecht Inklusion:
10 Jahre UN-Behindertenrechtskonvention, Géttingen 2016, S. 169.

68 Vgl. die Streitschrift gleichen Titels: U. Becker, Die Inklusionsliige: Behinderung im
flexiblen Kapitalismus, Bielefeld 2016.

9 S. Cechura, Inklusion: Ideal oder realistisches Ziel? Eine Kritik, Freiburg 1.Br. 2016,
S.7.

70 Ebd.

71 Becker, »Inklusionsbarrierenc, S. 166.

384

026, 03:19:4; - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997857-370
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.4. Dialogversprechen: Inklusion

Gegenstand eines argumentativen Austauschs prazise zu bestimmen,
hier: die Bedeutung von Inklusion. Dafiir bietet es sich an, den
Inklusionsbegriff kommunikativ zu bestimmen. Nach einer Formu-
lierung Niklas Luhmanns bezieht sich Inklusion auf »die Art und
Weise ..., in der in Kommunikationszusammenhangen Menschen
bezeichnet, also fiir relevant gehalten werden«’2. Damit wird deutlich,
dass Inklusion keine Qualifizierung bestimmter Zustdnde oder Orte
ist. Eine inklusive Gesellschaft ist kein Container, in dem man >drinc<
sein kann.”3 Inklusion ist vielmehr ein Kennzeichen kommunikativer
Beziehungen. Sie finden auf unterschiedlichen Ebenen statt. »Inklu-
sion bezieht sich ... (a) auf Interaktionen, die von Wertschétzung fiir
die individuelle Person und Achtung ihrer Identitit gepragt sind, (b)
auf Operationen, mit denen ein erwiinschter und rechtlich verbiirgter
Zugang zu relevanten Organisationen ermoglicht wird sowie (c) auf
Kommunikationen, die eine Person in einer Weise in gesellschaftliche
Funktionssysteme einschlielen, bei der ihre Menschenrechte sicher-
gestellt sind und ihnen aktive Einwirkungsmoglichkeiten zur Verfii-
gung stehen.«’* Gerade das kommunikative Handeln auf der Ebene
personaler Interaktionen kann durch die Einsichten der Berliner
Diskurspragmatik ausgeleuchtet und in einer ethischen Perspektive
reflektiert werden.

Dietrich Bohler hat mit seiner Frage »Wo bist du immer
schon?«’® eine Vergewisserung angestoflen, durch die einsichtig wird,
dass der »in allen unseren Aktivititen sowie Erlebnissen bereits
implizierte Diskurs ... ein Apriori [ist]; erist das nicht wegzudenkende
Begleitphdnomen menschlichen Lebens.«”® In diese konstitutive Dis-
kursivitat ist zugleich ein Begleitwissen eingeschrieben, dass mit
dem Diskurs bestimmte Geltungsanspriiche erhoben und Diskursver-
pflichtungen eingegangen werden. Sie erscheinen »wie vorab gege-

72° N. Luhmann, »Inklusion und Exklusiong, in: ders.: Soziologische Aufkldrung, Bd.
6: Die Soziologie und der Mensch, Opladen 1995, S. 241.

73 Vgl. A. Nassehi, »Integration — Inklusion — Verschiedenheit«, in: Hessische Blatter
fiir Volksbildung, Nr.1/2013, S. 11: »Die Gesellschaft ist kein Behélter, in dem man
drin sein kann, sondern ein vibrierendes System, an das Individuen multipel andocken
und in dem es letztlich fiir niemanden einen festen Platz gibt«.

74 U. Liedke u. H. Wagner, »Inklusioneng, S. 29.

75 Bohler, Verbindlichkeit aus dem Diskurs, S. 235.

76 Bohler, Verbindlichkeit aus dem Diskurs, S. 244 (Einfligung von mir; U.L.).

385

026, 03:19:4; - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997857-370
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UIf Liedke

bene Versprechen, sich sowohl im Diskurs als auch in der Praxis zu
engagieren«’”: die impliziten Dialogversprechen a priori.

Gehort Inklusion ebenfalls zu den unhintergehbaren Diskurs-
verpflichtungen? Lasst sich ihr deontologischer Status, ihre men-
schenrechtliche Grundierung diskursethisch einsichtig machen? Wel-
che Bedeutung haben die apriorischen Diskursverpflichtungen fiir
eine Ethik der Inklusion?

Vor dem Hintergrund des oben entwickelten, menschenrechts-
basierten Inklusionsverstandnisses ldsst sich die Grundnorm einer
Ethik der Inklusion folgendermaflen formulieren: Handle so, dass
alle Menschen und insbesondere diejenigen, deren Lebenslage von Dis-
kriminierung, Marginalisierung bzw. Exklusion geprigt oder bedroht ist,
auf der personalen, organisationalen und gesellschaftlichen Ebene Aner-
kennung erfahren, iiber aktive Partizipationsrechte und Mitwirkungs-
moglichkeiten verfiigen und so an den »Ressourcen und Vollzugsriu-
men, die fiir ein wiirdevolles Leben essenziell sind«’8, teilhaben. Diese
Formulierung der Grundnorm inklusiver Praxis ldsst sich in einen
engen sachlichen Zusammenhang mit den Diskursverpflichtungen
bringen, die jede:r Diskursteilnehmer:in immer schon eingeht. Sie
lasst sich als Anwendung des Diskurs-Konsens-Prinzips verstehen,
das »die gleiche Berticksichtigung aller sinnvollen und sachgemaf?
begriindeten Argumente« verlangt, »die von irgend jemandem fiir
irgendetwas (auch advokatorisch fiir ein anspruchsberechtigtes Lebe-
wesen) vorgebracht werden konnten«”®. Aufgrund dieser sehr grund-
satzlichen Verankerung inklusiver Zugehorigkeit zu den apriorischen
Diskursverpflichtungen lassen sich Verkniipfungen mit mehreren der
impliziten Dialogversprechen herstellen. Dies betrifft bspw. das dritte
Dialogversprechen: »allen Anderen gleiche Rechte als moglicher Dis-
kurspartner zuzuerkennen und damit auch ihre Wiirde zu achten.«8°
In der Fassung von »Verbindlichkeit aus dem Diskurs« verbindet Boh-
ler dieses Dialogversprechen mit der Verantwortungstibernahme fiir
die Gewahrleistung der Lebens- und Freiheitsrechte der anderen Dis-
kursteilnehmer:innen.8! Sachliche Schnittmengen bestehen weiterhin

77 Bohler, »Was gilt?«, S. 71.

78 A. Lob-Hiidepohl, Art.: »Inklusion, II. Sozialethisch, in: H. Oberreuter/Gorres-
Gesellschaft (Hg.): Staatslexikon, Bd. 3, Freiburg; Basel; Wien 2019, Sp. 256.

79 Bohler, »Was gilt?«, S. 72.

80" Bohler, »Was gilt?«, S.73.

81 Vgl. Béhler, Verbindlichkeit aus dem Diskurs, S.297.

386

026, 03:19:4; - [ —


https://doi.org/10.5771/9783495997857-370
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.4. Dialogversprechen: Inklusion

zum vierten Dialogversprechen, das eine Mitverantwortlichkeit »fiir
die ... menschenrechtlichen, dkologischen, sozialen und institutio-
nellen Realisierungsbedingungen offentlicher Diskurse«3? betont und
hierbei auch Aspekte politischer Verantwortlichkeit geltend macht.
Verkniipfungen lassen sich weiterhin mit dem sechsten Versprechen
herstellen, ndmlich »mitverantwortlich zu sein fiir die Umsetzung
der Diskursergebnisse in die alltagsweltlichen und gesellschaftlichen
Praxisfelder«®3. Schlieflich gehort auch das achte Dialogversprechen
in diesen Zusammenhang, das eine Verantwortlichkeit fiir die Ent-
wicklung von moralischen Strategien zur Uberwindung nichtdialogi-
scher, moralwidriger Handlungssituationen hervorhebt.8* Auf diese
verantwortungsethische Verbindlichkeit komme ich unten noch ein-
mal zurtick.

Die aufgewiesenen Beziige machen deutlich, dass der transzen-
dentalpragmatischen Diskursethik eine erhebliche Bedeutung fiir
die Konturierung einer Ethik der Inklusion zukommt. Der Aufweis,
dass die moralische Verpflichtung zur Realisierung inklusiver Zuge-
horigkeit eine Implikation des Diskurs-Konsens-Prinzips ist, bringt
den deontologischen Gehalt der ethischen Grundnorm der Inklusion
unzweideutig zur Geltung. Inklusion ist ein Menschenrechtsprinzip
— das gilt ethisch ebenso wie rechtlich und politisch. Zu fragen ware
an dieser Stelle, ob inklusive Zugehorigkeit als ein weiteres, neuntes
Dialogversprechen aufzufassen ist. Dietrich Bohler ldsst es ausdriick-
lich offen, ob mit der Benennung von acht Dialogversprechen »die
Reihe komplett ist«%. Eine Erweiterung der vorliegenden Liste von
Dialogversprechen scheint mir indes nicht erforderlich zu sein. Sie
wiirde zu vermeidbaren Redundanzen fithren und den Eindruck einer
inflationdren Ausweitung von Verbindlichkeiten erwecken. Wohl
aber pladiere ich fiir eine Prizisierung. Die spezifische Pointe, auf
die mit dem Inklusionsparadigma aufmerksam gemacht wird, besteht
in der unbedingten sozialen Zugehorigkeit von Menschen, deren
Lebenslage von Diskriminierung, Marginalisierung bzw. Exklusion
gepragt oder bedroht ist. Dieses Anliegen ist implizit im dritten Dia-
logversprechen enthalten: »allen Anderen gleiche Rechte als moglicher

82 Bohler, »Was gilt?«, S.73.
83 Bohler, »Was gilt?«, S. 74.
84 Vgl. Bohler, »Was gilt?«, S. 75f.
85 Bohler, »Was gilt?«, S. 72.

387

026, 03:19:4; - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997857-370
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UIf Liedke

Dialogpartner zuzuerkennen und damit auch ihre Wiirde zu achten«5°.
Hier ware ein sinnvoller Ort, um deutlich zu machen, dass es dabei
nicht zuletzt um die Wiirde und Teilhaberechte von Menschen zu tun
ist, deren Lebenslage mit erhohten Exklusionsrisiken verbunden ist.

6. Inklusion und das »Bohren von harten Brettern«:
verantwortungsethische Perspektiven

Das Profil von Verantwortungsethik, das Max Weber in »Politik als
Beruf« zeichnet, ist keine resignative Einstimmung in die Unveran-
derbarkeit des Gegebenen. Vielmehr pladiert er fiir eine Haltung,
die ,»>dennoch« zu sagen vermag«®” und kennzeichnet die Politik als
»ein starkes langsames Bohren von harten Brettern mit Leidenschaft
und Augenmaf zugleich«38. Angesichts der realen gesellschaftlichen
Exklusionsdynamiken, mangelnder Ressourcenausstattung und blei-
benden Vorurteilsstrukturen darf auch Inklusion als ein solches hartes
Brett bezeichnet werden.

Mit meinen Uberlegungen konzentriere ich mich auf die Gestal-
tung inklusiver Praxis in professionellen Kontexten. Wenn in dia-
konischen oder allgemein sozialpddagogischen Zusammenhangen
daran gearbeitet wird, Separierung aufzuheben und inklusive Beteili-
gung herzustellen, erfolgt diese professionelle Praxis vielfach unter
uneindeutigen, ungewissen, riskanten und auch konflikttrachtigen
Bedingungen. Typische spannungsvolle Themen sind beispielsweise
die konstitutive Selbstbestimmung von Menschen mit Lernschwie-
rigkeiten89, psychischen oder dementiellen Erkrankungen einerseits
und die nicht aufhebbare Verantwortung fiir ihr Wohlergehen ande-
rerseits: Selbstbestimmung vs. Flirsorge. Ein weiteres, konfliktreiches
Thema wird beispielsweise mit der Kritik thematisiert, inklusive
Settings im Zusammenhang des Lernens, Wohnens und Arbeitens

86 Bohler, »Was gilt?«, S.73.

87 Weber, »Politik als Beruf«, S. 252.

8 A.a.0.,S.251f

89 Ich verwende den Begriff »Menschen mit Lernschwierigkeiten«, weil ihre Selbst-
vertretungsbewegung diesen Begriff ausdriicklich gegentiber dem als diskriminierend
verstandenen Begriff »geistige Behinderung« vorzieht (vgl. http://www.menschzue
rst.de/pages/startseite/was-tun-wir/kampf-gegen-den-begriff-geistig-behindert
.php; 19.08.2022).

388

026, 03:19:4; - [ —



http://www.menschzuerst.de/pages/startseite/was-tun-wir/kampf-gegen-den-begriff-geistig-behindert.php
http://www.menschzuerst.de/pages/startseite/was-tun-wir/kampf-gegen-den-begriff-geistig-behindert.php
http://www.menschzuerst.de/pages/startseite/was-tun-wir/kampf-gegen-den-begriff-geistig-behindert.php
https://doi.org/10.5771/9783495997857-370
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.menschzuerst.de/pages/startseite/was-tun-wir/kampf-gegen-den-begriff-geistig-behindert.php
http://www.menschzuerst.de/pages/startseite/was-tun-wir/kampf-gegen-den-begriff-geistig-behindert.php
http://www.menschzuerst.de/pages/startseite/was-tun-wir/kampf-gegen-den-begriff-geistig-behindert.php

4.4. Dialogversprechen: Inklusion

wiirden Menschen tiberfordern, dadurch erst rechtisolieren und gege-
benenfalls sogar in ein »ambulantes Ghetto«’? fithren: exkludierende
Inklusion. Erganzt werden kann weiterhin die Beobachtung, dass alle
sozialen Inklusionsaktivititen in einem gesellschaftlichen Kontext
erfolgen, in dem vielféltige Exklusionsprozesse uniibersehbar sind.
Das schlagt sich nicht nur in mangelnder Ressourcenausstattung fiir
gesellschaftliche Teilhabe, sondern auch darin nieder, dass Lebens-
welten und Sozialraume tief durch gesellschaftliche Makrostrukturen
mitgepragt werden. Jiirgen Habermas” These von der »Kolonialisie-
rung der Lebenswelt«°! und Pierre Bourdieus sozialtopographische
Analyse 6konomischer, kultureller und symbolischer Kapitalformen
im sozialen Feld”? erhellen diese Konflikte treffend.

Fiir die Berliner Diskursethik gehort die Mitverantwortung fiir
die erfolgreiche Realisierung der Diskursergebnisse unter moralwid-
rigen und non—dialogischen93 Bedingungen zu den Dialogverspre-
chen, die alle Diskursteilnehmer:innen a priori eingehen: »Ein glaub-
wiirdiger Diskurspartner weif3, daf er, bei aller diskursiven Sorgfalt
und selbstkritischen Gewissenhaftigkeit, dazu bereit sein muf, sich
notigenfalls die Hande schmutzig zu machen.«’* Deshalb besteht
die verantwortungsethische Verpflichtung in einer moralwidrigen
Konflikt- oder Dilemmasituation darin, »Mitverantwortung wahrzu-
nehmen fiir die Entwicklung, die strikt argumentative Priifung und
schlieBSlich fiir die, moglichst wenig Schaden anrichtende, Durchset-
zung einer Konterstrategie.«?> Mit Blick auf die im Kontext der Inklu-
sion typischen Konflikte verstehe ich unter moralwidrigen Situationen
insbesondere solche Handlungszusammenhénge, die durch starke
Machtasymmetrie, strategische Interessendurchsetzung und scharfe
strukturelle Restriktionen geprigt sind. Den Begriff non-dialogisch
wiirde ich gern in >kommunikationsbeeintrachtigt< transformieren.
Mit ihm lassen sich Handlungssituationen charakterisieren, in denen

90 D. Réh, »Die sozialrdumliche Perspektive in der Psychiatrie: Psychiatrie in der
Gemeinde, in: S. Stévesand, C. Stoik u. U. Troxler (Hg.), Handbuch Gemeinwesenar-
beit, Opladen/Berlin/Toronto 2013, S. 302.

91 J. Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2: Zur Kritik der funktio-
nalistischen Vernunft, S. 522.

92 Vgl. P. Bourdieu, Praktische Vernunft: Zur Theorie des Handelns, Frankfurt a. M.
1998.

93 Vgl. Bohler, Was gilt? (2017), S. 36.

94 Bohler, »Was gilt?«, S.76.

9 Ebd.

389

026, 03:19:4; - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997857-370
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UIf Liedke

die teilweise eingeschriankte Entscheidungskompetenz betroffener
Diskurspartner:innen zu berticksichtigen ist.

Angesichts der angedeuteten uneindeutigen, ungewissen, ris-
kanten und konflikttrachtigen Handlungs- und Entscheidungsbedin-
gungen scheint es mir sinnvoll und erforderlich zu sein, die deon-
tologische Inklusionsnorm folgenethisch zu flankieren. Damit wird
der normative Geltungscharakter des menschenrechtlichen Inklusi-
onsimperativs nicht abgemildert. Vielmehr geht es darum, seinen
moralischen Verpflichtungscharakter mit einer Situations- und Fol-
genreflexion im Rahmen einer Verantwortungsethik zu verkniipfen.
Insofern lieSe sich — Max Weber variierend — sagen: Inklusion ist das
»Bohren von harten Brettern mit Leidenschaft und Augenmaf«?°.

Die oben formulierte Grundnorm einer Ethik der Inklusion kann
im Ergebnis dieser Uberlegungen fiir die einschrinkenden Bedingun-
gen moralwidriger Situationen in folgender Weise erginzt werden:
Suche nach solchen moralischen Erfolgsstrategien, an denen die von der
Entscheidung betroffenen Diskurspartner:innen selbstbestimmt beteiligt
sind und deren Folgen und Nebenfolgen menschenrechtsbasierte Inklu-
sion nachhaltig verbessern sowie Diskriminierung, Marginalisierung
bzw. Exklusion vermindern. Die von Dietrich Bohler entwickelten
Zustimmungskriterien: Zumutbarkeit fiir die Beteiligten, Verantwort-
barkeit gegentiber jetzt und kiinftig Betroffenen, Vereinbarkeit mit
dem Diskursprinzip sowie die Verkniipfung mit einer moralischen
Langzeitstrategie flankieren diese verantwortungsethische Norm. Die
menschenrechtliche Vereinbarkeit ist in den genannten Kriterien
impliziert, soll aber noch einmal ausdriicklich betont werden.

Meines Erachtens lassen sich auf einer solchen verantwortungs-
ethischen Grundlage Entscheidungsvorschldge unterschiedlicher Art
entwickeln und diskutieren. Einerseits konnen Strategien begriindet
werden, mit denen moralische und rechtliche Inklusionsanspriiche
von Menschen mit Exklusionserfahrungen bzw. -risiken unter Ein-
beziehung von Protest- und Demonstrationsformen 6ffentlichkeits-
wirksam geltend gemacht werden, bis hin zur Legitimierung von
Praktiken des zivilen Ungehorsams. Andererseits lassen sich aber
auch Vorschldge plausibel machen und diskursiv verteidigen, mit
denen konkrete Inklusionsprojekte im Bereich Bildung, Arbeit, Woh-
nen oder Freizeit nicht umgesetzt werden, dann namlich, wenn diese
in ihren erwartbaren Folgen bzw. Nebenfolgen zu mehr Isolation und

96 M. Weber, »Politik als Beruf«, S. 560.

390

026, 03:19:4; - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997857-370
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.4. Dialogversprechen: Inklusion

Ausgrenzung fiihren. Schliefllich konnen aber auch Entscheidungen
unter Bedingungen eingeschrankter Dialogizitdt reflektiert werden, in
denen Dialogpartner:innen ihre Selbstvertretung aktuell nicht unmit-
telbar ausiiben konnen. Die Einschrankung der betreuungsrechtlichen
Fundamentalnorm »der selbstvertretenden Entscheidung der Betreu-
ten«”’ ist aus guten Griinden juristisch streng limitiert. Sie darf nur
in solchen Situationen erfolgen, in denen »die Person des Betreuten
oder dessen Vermogen ... erheblich gefahrdet wiirde«?8. Gleichwohl
kommen solche Situationen in der Praxis immer wieder vor und
bediirfen der kritischen Reflexion. Fiir alle drei eben erwogenen
Konstellationen gilt in je spezifischer Weise, was Dietrich Bohler
als verantwortungsethischen Grundsatz herausstellt: »Das, was in
letzter Instanz zahlt ..., ist nicht die faktische Zustimmung seitens
deiner real gegebenen Kommunikationsgemeinschaft, sondern die
Zustimmungswiirdigkeit einer idealen, unbegrenzten Argumentati-
onsgemeinschaft.«”’

7. Postscriptum

Lieber Herr Bohler, aus einem urspriinglich fiinfseitigen gedanklichen
Versuch, den ich Ihnen im Vorfeld des Bad Kissinger Symposiums
schickte, ist nun in der Uberarbeitung ein sehr viel umfangreicherer
Text entstanden. Ich verstehe ihn gleichwohl als unfertig. Mit meinen
Uberlegungen mochte ich Threr Einladung zum Dialog folgen, die Sie
durchgingig in Thren Biichern ebenso wie im Besonderen anlasslich
des Bad Kissinger Symposiums ausgesprochen haben. Ich wiirde mich
freuen, wenn wir unseren Dialog tiber das, »wozu unsere Diskursver-
nunft uns verpflichtet«!99, fortsetzen konnten.

Mit herzlichem Grufs,
Thr UIf Liedke

97 A. Lob-Hiidepohl, ,»Redet mit uns!< Auslotungen einer >betreuungsethischenc
Selbstverstandlichkeit, in: Betreuungsrechtliche Praxis (BtPrax) 30 (2021), S. 14.

98 §1821 Abs. 3, Nr. 1 BGB in der Fassung der am 1. Januar 2023 in Kraft tretenden
Reform des Betreuungsrechts.

99 Bohler, Verbindlichkeit aus dem Diskurs, S. 372.

100 A.a.0,, S.16.

391

026, 03:19:4; - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997857-370
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Ein persönlicher Gruß
	2. Man kann nicht nicht im Diskurs sein: Von der Unhintergehbarkeit des Begleitdiskurses und seinen Verpflichtungen
	3. Man kann nicht nicht verantwortlich sein: Verantwortungsethik unter moralwidrigen Bedingungen
	4. Menschenrecht Inklusion: kategorischer und umstrittener Imperativ
	5. Verpflichtung und Versprechen: Inklusion als normative Implikation des Diskurses
	6. Inklusion und das »Bohren von harten Brettern«: verantwortungsethische Perspektiven
	7. Postscriptum

