der Menschheit in der Anndherung an Gott. Sie bespricht die Tugenden bei Ba-
ha’u’llah: Gottesliebe/Gottesfurcht, Vertrauenswiirdigkeit, Gerechtigkeit, MéaBigung,
Weisheit, Unparteilichkeit. Der Weg zur Einheit bedeutet weltpolitisch kollektive
Sicherheit (wobei Bahd’u’llah mit obligatorischem Schiedsgericht und Abriistung
weit {iber die den Konsens des Internationalismus des 19. Jahrhunderts hinausgeht).
Die Baha’i betonen menschliche Natur und Internationales System. Zwar haben sie
Forderungen nach sozialer Gerechtigkeit und konsultativen politischen System, eine
Beziehung zum Frieden wird aber nicht betont. Die Baha’i unterscheiden zwischen
dem geringen Frieden (sékulérer, politischer Frieden, beruhend auf Einsicht in Inter-
dependenz, mit Beriicksichtigung des Nationalinteresses, Verwirklichung kollektiver
Sicherheit) und dem groBiten Frieden (Verschmelzung aller Rassen, Bekenntnisse,
Klassen, Nationen). Beide Formen des Friedens sind prozessual gedacht, aber nicht
als zwei Stufen e i n e s Prozesses: Bekehrung und Erziehung sind Voraussetzungen
des Friedens, aber sie bendtigen einen Ordnungsrahmen auf globaler Ebene. (In den
Einzelheiten folgt Sabet-Sobhani den Auslegungen Shoghi Effendis, der sich am
stirksten auf die internationalistische Diskussion eingelassen hatte.)

3.3 Siidasiatische Traditionen

Santi, das Sanskritwort, das am ehesten ,,Frieden* entspricht, kommt aus einer Wur-
zel $am mit der Bedeutung ,,ruhig sein, beruhigt sein“. In den Ritualformeln hat
$anti die Bedeutung ,,befreit vom Ubel*. Vgl. Dirk Jan Hoens, Santi : a Contribution
to Ancient Indian Religious Terminology, 1. — Santi in the Samhitas, the Brahmanas
and the Srantasutras. — s’-Gravenhage 1951 (mehr nicht erschienen).

Uberblicke iiber die Vielfalt der siidasiatischen Lehren von der Gewaltfreiheit:
George Kotturan, Ahimsa : Gautama to Gandi. — New Delhi 1973
Unto Tahtinen, Ahimsa : Non-violence in Indian Tradition. — London 1976.

Derrett, J. Duncan M.

The Maintenance of Peace in the Hindu World : Practice and Theory, in: La
paix. — Bruxelles : Ed. de la Librairie Encyclopédique, 1961 (Recueils de la
Société Jean Bodin ; 14-15) 11, 143-177

Der neue indische Staat hat Gewaltfreiheit zur Maxime der AuBenpolitik erhoben
(halt sich aber nicht dran). Das hat keine Vorldufer in der indischen politischen Tra-
dition, die kriegerisch ist, sondern iibertrigt Maximen des Privatlebens auf den
Staat. Der Krieg ist in der indischen Geschichte selbstverstindlich, deshalb gibt es
aber auch keine besonderen Haftraditionen. Es war leicht, vom Feind zum Freund
zu werden. Eine indische Friedenstradition kann nur durch Umdeutungen konstruiert
werden. ,,Santi*“ wird zu ,,Frieden®, ist aber ein seelischer Zustand der Freiheit von
Emotionen. ,,Sandhi“ ist ein politischer Begriff, aber nicht Frieden, sondern mit
einem anderen Staat in einem Biindnis zu sein. ,,Dharma-yudda“ wird zum gerech-

105

22,01.2028, 03:41:17. /de/e Access



https://doi.org/10.5771/9783845222097-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten Krieg, meint aber ein Ideal der Kriegsfithrung. Die indische Philosophie ist ge-
schlossen gegen das Begehren, aber die private und die staatliche Sphére sind vollig
getrennt. Das Ideal der Gewaltfreiheit (ahimsa), das Hindus, Buddhisten, Jainisten
gemeinsam haben, 146t endlose praktische Anpassungen zu. Die traditionellen indi-
schen Werte konnten durchaus zu Toleranz, Volkerverstindigung, einem besseren
internationalen Umgangsklima beitragen. Fiir das moderne Volkerrecht gibt es da-
gegen keinen gemeinsamen Nenner mit der indischen Tradition.

3.3.1 Hinduismus

Stietencron, Heinrich von

Mythische Dimensionen von Kampf und Krieg, in: Toten im Krieg / hrsg. von
Heinrich von Stietencron und Jorg Riipke. — Freiburg (u.a.) : Alber, 1995 (Ver-
offentlichungen des Instituts fiir Historische Anthropologie ; 6) S. 151-178
Uberblick iiber die hinduistische Mythentradition von der Befragung des Krieger-
ethos im Bhagavadgita (eine Anleitung zum Handeln ohne Selbstsucht) bis zum
Pazifismus als ddmonische Rhetorik im Devimahatmya (von der die Gottin sich
nicht betdren 146t, denn Gewaltfreiheit dient nur dazu, die Herrschaft chaotischer
Michte zu befestigen).

Klostermaier, Klaus K.

Himsa and ahimsa Traditions in Hinduism, in: The Pacifist Impulse in Histori-
cal Perspective : Essays in Honour of Peter Brock / ed. by Harvey L. Dyck. —
Toronto (u.a.) : Univ. of Toronto Pr., 1996. — S. 227-239

Uberblick iiber Vielfalt der hinduistischen Tradition. Die Veden sind vom Krieg
geprégt, vor allem die Rechtstexte werden das lange bewahren. Die Upanischaden
zeigen eine gewaltfreie Bewegung gegen die Opfergesinnung der Brahmanen;
Buddhisten und Jainisten kniipfen an diese asketische Bewegung an. Das Mahabha-
rata pragt die indische Kriegerethik eines ritterlichen Krieges. Das Bhagavadgita
bringt eine explizite religidose Verteidigung des Krieges als eines Planes Gottes, dem
sich der einzelne Krieger nicht entziechen darf. Yoga bringt den Glauben, da3 die
bloBe Prisenz einer genuin gewaltfreien Person Gewalt stoppen wird. Vaishnavis-
mus bringt die Anndherung von ahimsa und Liebe. DaB3 Nichtgewaltitigkeit der
Kern des Hinduismus sein soll, ist freilich im heutigen Indien eine Minderheitsmei-
nung.

Bodewitz, Henk W.

Hindu ahimsa and its Roots, in: Violence Denied : Violence, Non-violence in
South Asian Cultural History / ed. by Jan E. M. Houben and Karel R. Van
Kooij. — Leiden (u.a.) : Brill, 1999. — S. 18-44

Bodewitz versucht, gegen die idealistischen Stromungen des modernen Hinduismus,
die urspriingliche Bedeutung von ahimsa zu rekonstruieren. Die &ltere hinduistische
Tradition zeigt keine Spuren von Pazifismus oder einer Bewegung gegen das Toéten

106

22,01.2026, 03:41:17. /el e



https://doi.org/10.5771/9783845222097-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

beim Opfer. Der Ursprung muB} in asketischen Lebensfiihrungsregeln fiir den Schii-
ler, der die Veden lernt, gesucht werden. Auch Gandhi griff wieder auf die Lebens-
fithrungsregeln der Asketen zuriick.

Clooney, Francis X., SJ

Pain but not Harm : Some Classical Resources toward a Hindu Just War The-
ory, in: Just War in Comparative Perspective / ed. by Paul Robinson. — Alder-
shot (u.a.) : Ashgate, 2003. — S. 109-125

Gewalt wird in der hinduistischen Tradition nicht absolut verworfen; es kommt
darauf an, wer sie unter welchen Umstédnden anwendet. Die Anwendung von Gewalt
durch den Ko6nig muB in Parallele zum rituellen Opfer des Brahmanen gesehen wer-
den: beide sollen keine Schmerzen zufiigen, miissen aber in genau bestimmten Si-
tuationen Gewalt anwenden. Die Gewalt des Konigs wird dadurch gerechtfertigt,
daf} sie im Ganzen die Schmerzen verringert. Trotz starker gewaltfreier Momente ist
Gewaltfreiheit nie die einzige hinduistische Lehre geworden.

Allen, Nick

Just War in the Mahabharata, in: The Ethics of War : Shared Problems in Dif-
ferent Traditions / ed. by Richard Sorabji and David Rodin. — Aldershot (u.a.) :
Ashgate, 2006. — S. 138-149

Weder das Mahabharata als Ganzes, noch das Bhagavadgita im Besonderen enthal-
ten eine explizite Lehre vom Gerechten Krieg. Wir erfahren nur, dafl der dort ge-
schilderte Krieg gerecht ist, nicht aber die Kriterien. Die Gerechtigkeit dieses Krie-
ges mufl aus der Erzdhlung geschlossen werden und die fiithrt zu einem komplexen
Verursachungsgefiige menschlicher und gottlicher Krifte. Gerade das Schweigen
zur Gerechtigkeit des Krieges, ist die Lehre: Die menschliche Entscheidung zum
Krieg kennt immer nur einen kleinen Teil der Situation. Der im Mahabharata ge-
schilderte Krieg ist erfolgreich, nach jedem menschlichen Mal3 aber mit unverhalt-
nismaBigen Kosten; in der sozio-kosmischen Ordnung von Zerstérung und Schop-
fung war er aber ein notwendiger Krieg.

Meurath, Annette:

Gewaltpotentiale im Hinduismus. — Bonn : Deutsche Kommission Justitia et
Pax, 2007. — 44 S. (Gerechtigkeit und Frieden ; 112)

Uberblick iiber die gegenwirtigen Gewaltbewegungen im Hinduismus mit Hinwei-
sen auf die Ambivalenz der hinduistischen Tradition und auf die Rolle der Begeg-
nung mit den westlichen Religionen unter Kolonialbedingungen.

107

22,01.2026, 03:41:17. /el e


https://doi.org/10.5771/9783845222097-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3.2 Jainismus

Zydenbos, Robert J.

Jainism as the Religion of Non-violence, in: Violence Denied : Violence, Non-
violence in South Asian Cultural History / ed. by Jan E. M. Houben and Karel
R. Van Kooij. — Leiden (u.a.) : Brill, 1999. — S. 185-210

Jainismus gilt als die siidasiatische Religion, die am stirksten auf Gewaltfreiheit
beruht. Mit der Sorge um jedes Tierleben ist es die asketischste der Weltreligionen.
Die Geschichte zeigt freilich, daB3 die jainistischen Kénige durchaus nicht gewaltfrei
waren. Gewaltfreiheit war kein Ziel, sondern ein Mittel zur Reinigung der Seele, um
einen Zustand der Indifferenz gegeniiber dem Leben zu erlangen.

Jain, P. N. (Bawa)

Toward a Culture of Nonviolence : the Jain Way of Life, in: Toward a Global
Civilization? : The Contribution of Religions / ed. by Patricia M. Mische and
Melissa Merkling. — New York (u.a.) : Lang, 2001. — S. 112-127

Eine Erlduterung der jainistischen Lehre in Hinblick auf Gewaltfreiheit und Tole-
ranz. Gewaltfreiheit ist kein Ziel, sondern ein Weg der Befreiung der Seele aus der
Verstrickung der Welt. Gewaltfreiheit ist nicht bestimmtes Handeln, sondern ein
bestimmter BewuBtseinsstand in dem gehandelt wird: Wer umsichtig handelt, ist
gewaltfrei, auch wenn er Leiden verursachen muf3. Gewaltfreiheit ist kein negatives
Nicht-Handeln, sondern eine aktive Lebensweise, die Kenntnis der Ursachen in der
Welt und Anerkennung der Relativitit allen Wissens voraussetzt. Der Jainismus hat
damit eine besondere Fahigkeit zur Toleranz, weil Unwissenheit und Egozentrik, die
zu Intoleranz fithren, iiberwunden werden miissen.

3.3.3 Buddhismus

Conze, Edward

Buddhist Thought in India : Three Phases of Buddhist Philosophy. — London :
Allen & Unwin, 1962. —S. 69-79

Deutsche Ubersetzung u.d.T.: Buddhistisches Denken — Frankfurt am Main
1988. - S. 94-107

Diese klassische Darstellung des Buddhismus identifiziert umstandslos Nirvarna
(den Zustand der absoluten Uberwindung des Selbst) mit Frieden. Frieden wird so
Befriedung des Leidens, Stillung allen Ubels. Aber auch eine Identifizierung mit
Sicherheit ist moglich, sofern Sicherheit gedacht wird als Zuflucht, Obdach, Asyl,
Insel.

Vgl. jetzt Steven Collins, Nirvana and Other Buddhist Felicities. — Cambridge 1998,
der Erzdhlungen und Bilder vom Nirvana bespricht und keine direkte Beziehung

108

22,01.2028, 03:41:17. /de/e Access



https://doi.org/10.5771/9783845222097-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

