
 105 

der Menschheit in der Annäherung an Gott. Sie bespricht die Tugenden bei Ba-

há’u’lláh: Gottesliebe/Gottesfurcht, Vertrauenswürdigkeit, Gerechtigkeit, Mäßigung, 

Weisheit, Unparteilichkeit. Der Weg zur Einheit bedeutet weltpolitisch kollektive 

Sicherheit (wobei Bahá’u’lláh mit obligatorischem Schiedsgericht und Abrüstung 

weit über die den Konsens des Internationalismus des 19. Jahrhunderts hinausgeht). 

Die Bahá’í betonen menschliche Natur und Internationales System. Zwar haben sie 
Forderungen nach sozialer Gerechtigkeit und konsultativen politischen System, eine 
Beziehung zum Frieden wird aber nicht betont. Die Bahá’í unterscheiden zwischen 
dem geringen Frieden (säkulärer, politischer Frieden, beruhend auf Einsicht in Inter-
dependenz, mit Berücksichtigung des Nationalinteresses, Verwirklichung kollektiver 
Sicherheit) und dem größten Frieden (Verschmelzung aller Rassen, Bekenntnisse, 
Klassen, Nationen). Beide Formen des Friedens sind prozessual gedacht, aber nicht 
als zwei Stufen e i n e s Prozesses: Bekehrung und Erziehung sind Voraussetzungen 
des Friedens, aber sie benötigen einen Ordnungsrahmen auf globaler Ebene. (In den 
Einzelheiten folgt Sabet-Sobhani den Auslegungen Shoghi Effendis, der sich am 
stärksten auf die internationalistische Diskussion eingelassen hatte.) 

3.3 Südasiatische Traditionen 

ĝānti, das Sanskritwort, das am ehesten „Frieden“ entspricht, kommt aus einer Wur-
zel Ğam mit der Bedeutung „ruhig sein, beruhigt sein“. In den Ritualformeln hat 
Ğānti die Bedeutung „befreit vom Übel“. Vgl. Dirk Jan Hoens, ĝānti : a Contribution 
to Ancient Indian Religious Terminology, 1. – ĝānti in the Samhitās, the Brāhmanas 
and the ĝrantasutras. – s’-Gravenhage 1951 (mehr nicht erschienen). 

 
Überblicke über die Vielfalt der südasiatischen Lehren von der Gewaltfreiheit: 
George Kotturan, Ahimsa : Gautama to Gandi. – New Delhi 1973 
Unto Tähtinen, Ahimsā : Non-violence in Indian Tradition. – London 1976. 

 
 

Derrett, J. Duncan M. 
The Maintenance of Peace in the Hindu World : Practice and Theory, in: La 
paix. – Bruxelles : Ed. de la Librairie Encyclopédique, 1961 (Recueils de la 
Société Jean Bodin ; 14-15) II, 143-177  
Der neue indische Staat hat Gewaltfreiheit zur Maxime der Außenpolitik erhoben 
(hält sich aber nicht dran). Das hat keine Vorläufer in der indischen politischen Tra-
dition, die kriegerisch ist, sondern überträgt Maximen des Privatlebens auf den 
Staat. Der Krieg ist in der indischen Geschichte selbstverständlich, deshalb gibt es 
aber auch keine besonderen Haßtraditionen. Es war leicht, vom Feind zum Freund 
zu werden. Eine indische Friedenstradition kann nur durch Umdeutungen konstruiert 
werden. „Santi“ wird zu „Frieden“, ist aber ein seelischer Zustand der Freiheit von 
Emotionen. „Sandhi“ ist ein politischer Begriff, aber nicht Frieden, sondern mit 
einem anderen Staat in einem Bündnis zu sein. „Dharma-yudda“ wird zum gerech-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-105 - am 22.01.2026, 03:41:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 106

ten Krieg, meint aber ein Ideal der Kriegsführung. Die indische Philosophie ist ge-
schlossen gegen das Begehren, aber die private und die staatliche Sphäre sind völlig 
getrennt. Das Ideal der Gewaltfreiheit (ahimsā), das Hindus, Buddhisten, Jainisten 
gemeinsam haben, läßt endlose praktische Anpassungen zu. Die traditionellen indi-
schen Werte könnten durchaus zu Toleranz, Völkerverständigung, einem besseren 
internationalen Umgangsklima beitragen. Für das moderne Völkerrecht gibt es da-
gegen keinen gemeinsamen Nenner mit der indischen Tradition. 

3.3.1 Hinduismus 

Stietencron, Heinrich von 
Mythische Dimensionen von Kampf und Krieg, in: Töten im Krieg / hrsg. von 
Heinrich von Stietencron und Jörg Rüpke. – Freiburg (u.a.) : Alber, 1995 (Ver-
öffentlichungen des Instituts für Historische Anthropologie ; 6) S. 151-178  
Überblick über die hinduistische Mythentradition von der Befragung des Krieger-
ethos im Bhagavadgītā (eine Anleitung zum Handeln ohne Selbstsucht) bis zum 
Pazifismus als dämonische Rhetorik im Devīmāhātmya (von der die Göttin sich 
nicht betören läßt, denn Gewaltfreiheit dient nur dazu, die Herrschaft chaotischer 
Mächte zu befestigen). 

 
Klostermaier, Klaus K. 
Himsā and ahimsā Traditions in Hinduism, in: The Pacifist Impulse in Histori-
cal Perspective : Essays in Honour of Peter Brock / ed. by Harvey L. Dyck. – 
Toronto (u.a.) : Univ. of Toronto Pr., 1996. – S. 227-239  
Überblick über Vielfalt der hinduistischen Tradition. Die Veden sind vom Krieg 
geprägt, vor allem die Rechtstexte werden das lange bewahren. Die Upanischaden 
zeigen eine gewaltfreie Bewegung gegen die Opfergesinnung der Brahmanen; 
Buddhisten und Jainisten knüpfen an diese asketische Bewegung an. Das Mahābhā-
rata prägt die indische Kriegerethik eines ritterlichen Krieges. Das Bhagavadgītā 
bringt eine explizite religiöse Verteidigung des Krieges als eines Planes Gottes, dem 
sich der einzelne Krieger nicht entziehen darf. Yoga bringt den Glauben, daß die 
bloße Präsenz einer genuin gewaltfreien Person Gewalt stoppen wird. Vaishnavis-
mus bringt die Annäherung von ahimsā und Liebe. Daß Nichtgewaltätigkeit der 
Kern des Hinduismus sein soll, ist freilich im heutigen Indien eine Minderheitsmei-
nung. 

 
Bodewitz, Henk W. 
Hindu ahimsā and its Roots, in: Violence Denied : Violence, Non-violence in 
South Asian Cultural History / ed. by Jan E. M. Houben and Karel R. Van 
Kooij. – Leiden (u.a.) : Brill, 1999. – S. 18-44 
Bodewitz versucht, gegen die idealistischen Strömungen des modernen Hinduismus, 
die ursprüngliche Bedeutung von ahimsā zu rekonstruieren. Die ältere hinduistische 
Tradition zeigt keine Spuren von Pazifismus oder einer Bewegung gegen das Töten 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-105 - am 22.01.2026, 03:41:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 107 

beim Opfer. Der Ursprung muß in asketischen Lebensführungsregeln für den Schü-
ler, der die Veden lernt, gesucht werden. Auch Gandhi griff wieder auf die Lebens-
führungsregeln der Asketen zurück. 

 
Clooney, Francis X., SJ 
Pain but not Harm : Some Classical Resources toward a Hindu Just War The-
ory, in: Just War in Comparative Perspective / ed. by Paul Robinson. – Alder-
shot (u.a.) : Ashgate, 2003. – S. 109-125 
Gewalt wird in der hinduistischen Tradition nicht absolut verworfen; es kommt 
darauf an, wer sie unter welchen Umständen anwendet. Die Anwendung von Gewalt 
durch den König muß in Parallele zum rituellen Opfer des Brahmanen gesehen wer-
den: beide sollen keine Schmerzen zufügen, müssen aber in genau bestimmten Si-
tuationen Gewalt anwenden. Die Gewalt des Königs wird dadurch gerechtfertigt, 
daß sie im Ganzen die Schmerzen verringert. Trotz starker gewaltfreier Momente ist 
Gewaltfreiheit nie die einzige hinduistische Lehre geworden.  

 
Allen, Nick 
Just War in the Mahābhārata, in: The Ethics of War : Shared Problems in Dif-
ferent Traditions / ed. by Richard Sorabji and David Rodin. – Aldershot (u.a.) : 
Ashgate, 2006. – S. 138-149  
Weder das Mahābhārata als Ganzes, noch das Bhagavadgītā im Besonderen enthal-
ten eine explizite Lehre vom Gerechten Krieg. Wir erfahren nur, daß der dort ge-
schilderte Krieg gerecht ist, nicht aber die Kriterien. Die Gerechtigkeit dieses Krie-
ges muß aus der Erzählung geschlossen werden und die führt zu einem komplexen 
Verursachungsgefüge menschlicher und göttlicher Kräfte. Gerade das Schweigen 
zur Gerechtigkeit des Krieges, ist die Lehre: Die menschliche Entscheidung zum 
Krieg kennt immer nur einen kleinen Teil der Situation. Der im Mahābhārata ge-
schilderte Krieg ist erfolgreich, nach jedem menschlichen Maß aber mit unverhält-
nismäßigen Kosten; in der sozio-kosmischen Ordnung von Zerstörung und Schöp-
fung war er aber ein notwendiger Krieg. 

 
Meurath, Annette: 
Gewaltpotentiale im Hinduismus. – Bonn : Deutsche Kommission Justitia et 
Pax, 2007. – 44 S. (Gerechtigkeit und Frieden ; 112) 
Überblick über die gegenwärtigen Gewaltbewegungen im Hinduismus mit Hinwei-
sen auf die Ambivalenz der hinduistischen Tradition und auf die Rolle der Begeg-
nung mit den westlichen Religionen unter Kolonialbedingungen. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-105 - am 22.01.2026, 03:41:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 108

3.3.2 Jainismus 

Zydenbos, Robert J. 
Jainism as the Religion of Non-violence, in: Violence Denied : Violence, Non-
violence in South Asian Cultural History / ed. by Jan E. M. Houben and Karel 
R. Van Kooij. – Leiden (u.a.) : Brill, 1999. – S. 185-210 
Jainismus gilt als die südasiatische Religion, die am stärksten auf Gewaltfreiheit 
beruht. Mit der Sorge um jedes Tierleben ist es die asketischste der Weltreligionen. 
Die Geschichte zeigt freilich, daß die jainistischen Könige durchaus nicht gewaltfrei 
waren. Gewaltfreiheit war kein Ziel, sondern ein Mittel zur Reinigung der Seele, um 
einen Zustand der Indifferenz gegenüber dem Leben zu erlangen. 

 
 

Jain, P. N. (Bawa) 
Toward a Culture of Nonviolence : the Jain Way of Life, in: Toward a Global 
Civilization? : The Contribution of Religions / ed. by Patricia M. Mische and 
Melissa Merkling. – New York (u.a.) : Lang, 2001. – S. 112-127 
Eine Erläuterung der jainistischen Lehre in Hinblick auf Gewaltfreiheit und Tole-
ranz. Gewaltfreiheit ist kein Ziel, sondern ein Weg der Befreiung der Seele aus der 
Verstrickung der Welt. Gewaltfreiheit ist nicht bestimmtes Handeln, sondern ein 
bestimmter Bewußtseinsstand in dem gehandelt wird: Wer umsichtig handelt, ist 
gewaltfrei, auch wenn er Leiden verursachen muß. Gewaltfreiheit ist kein negatives 
Nicht-Handeln, sondern eine aktive Lebensweise, die Kenntnis der Ursachen in der 
Welt und Anerkennung der Relativität allen Wissens voraussetzt. Der Jainismus hat 
damit eine besondere Fähigkeit zur Toleranz, weil Unwissenheit und Egozentrik, die 
zu Intoleranz führen, überwunden werden müssen. 

3.3.3 Buddhismus 

Conze, Edward 
Buddhist Thought in India : Three Phases of Buddhist Philosophy. – London : 
Allen & Unwin, 1962. – S. 69-79 
Deutsche Übersetzung u.d.T.: Buddhistisches Denken – Frankfurt am Main 
1988. – S. 94-107 
Diese klassische Darstellung des Buddhismus identifiziert umstandslos Nirvarna 
(den Zustand der absoluten Überwindung des Selbst) mit Frieden. Frieden wird so 
Befriedung des Leidens, Stillung allen Übels. Aber auch eine Identifizierung mit 
Sicherheit ist möglich, sofern Sicherheit gedacht wird als Zuflucht, Obdach, Asyl, 
Insel. 

 
Vgl. jetzt Steven Collins, Nirvana and Other Buddhist Felicities. – Cambridge 1998, 
der Erzählungen und Bilder vom Nirvana bespricht und keine direkte Beziehung 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-105 - am 22.01.2026, 03:41:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

