6. Die »richtige« Ordnung als Grundlage
der Souveranitat

»Was ist ta ifiya?« Ich habe zu Beginn dieser Untersuchung die Frage aus der Bas-
heer-Show zum Anlass genommen, das Stellen dieser Frage genauer zu betrachten,
statt sie anhand einer eigenen Definition zu beantworten. Als Gegenkonzept zum
Konfessionalismus sprach sich Basir fiir die Deutung der irakischen Bevolkerung
als Einheit aus — symbolisiert durch eine Irakkarte mit der Beschriftung: »100 %
irakisch«. Die historische Rekonstruktion der Konfessionalisierung im Irak anhand
der Diskussion des Konfessionalismus und der Konfessionen hat den komplexen
Aushandlungsprozess aufgezeigt, der in der irakischen Offentlichkeit wihrend des
Untersuchungszeitraums stattgefunden hat. Gegenstand dieser Aushandlung wa-
ren einerseits die Vorstellungen von den beiden Konfessionen Schia und Sunna und
deren Institutionalisierung, andererseits die Rolle, die der Orientierung an konfes-
sioneller Zugehorigkeit zukommen soll. Die Konfessionalismuskritik hat sich als
bestimmendes Element in diesem Prozess erwiesen — eine Kritik, die oft darin be-
stand, der Orientierung an konfessioneller Zugehérigkeit konkurrierende (Stamm)
und iibergeordnete (nationale oder religidse Einheit) Zugehorigkeiten entgegenzu-
stellen. Selbst der schiitische Anspruch auf eine politische Vormachtstellung griin-
det nicht auf der Gegeniiberstellung von Schia und Sunna als konkurrierende isla-
mische Konfessionen, sondern auf dem schiitischen Mehrheitsanspruch innerhalb
der irakischen Bevolkerung.

Die Konfessionalismus-Debatte im Irak ist also keine Diskussion zwischen, son-
dern iiber Konfessionen. Das hat Konsequenzen fiir die Deutung der Ereignisse im
Irak. Ein betrichtlicher Teil der Forschungsliteratur hat sich mit den Ursachen von
Konfessionalismus und Konfessionalisierung auseinandergesetzt. Damit ist zwar
die Sichtweise, der Konflikt zwischen Schia und Sunna sei Ausdruck einer Jahrhun-
derte, gar Jahrtausende iiberspannende Feindschaft, widerlegt worden. Die Orien-
tierung am Verhiltnis zwischen den Konfessionen blieb aber meist bestehen. Glei-
ches gilt fir islamische Geistliche, die wiederholt bekriftigt haben, dass zwischen
den islamischen Konfessionen die Gemeinsamkeiten alle Differenzen tiberwiegen
wiirden und folglich kein Grund zu Gewalt bestehe.

hittpsy/dol.org/1014361/97838394098275-021 - am 12.02.2026, 12:31:34,



https://doi.org/10.14361/9783839409275-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

Konfessionalismus wird heute als Phinomen der Moderne verortet, die In-
strumentalisierung konfessioneller Spaltungen durch nahostliche Regime ange-
prangert. Damit hat sich eine bemerkenswerte Verschiebung ergeben von der
verbreiteten Deutung von Konfessionalismus als »a very old thing« hin zu Kon-
fessionalismus als Innovation, als den Bevolkerungen »fremdes« Element, mithin
als von imperialen Michten oder regionalen Herrschern neu implementiert." Mit
dem Untersuchungsergebnis, dass Konfessionalitit selbst verhandelt wird und
nicht konkrete konfessionelle Differenzen, werden diese beiden Deutungen als Teil
der Aushandlung erkennbar. Auch die Sichtweise, dass Konfessionalismus etwas
Neues, gar Fremdes sei und die ansonsten friedliche Koexistenz kiinstlich beein-
trichtige, muss also als Position innerhalb der Debatte kontextualisiert werden —
als Teil der Diskussion iiber Konfession.

Der Befund, dass die Diskussion in der irakischen Offentlichkeit iiber Konfessi-
on gefithrt wird, macht die oben genannten Positionen und Kritiken nicht weniger
relevant. Er verschiebt aber den Blickwinkel. Wenn die Aushandlung von Konfes-
sionalitit Gegenstand der Diskussion ist, kann sie nicht durch die Beteuerung bei-
gelegt werden, dass zwischen den Konfessionen kein zwingender Konflikt bestehe.
Anstelle der Suche nach der Definition und dem genauen Ursprung von oder gar der
Verantwortung fiir Konfessionalismus riicke die Frage in den Vordergrund, was in
der Diskussion iiber Konfessionalitit iiberhaupt verhandelt wird.

Die Grundlage fiir eine solche Betrachtung wurde in der bisherigen Unter-
suchung dadurch gelegt, dass Beziige auf Konfession kontextualisiert und insbe-
sondere die Konfessionalismuskritik einbezogen wurden. Um die Aushandlung
von Konfessionalitit nun einzuordnen, werden in den folgenden Unterkapiteln
drei ihrer Aspekte genauer betrachtet: Erstens wird anhand einer Synthese der
bisherigen Ergebnisse aufgezeigt, wie tiefgreifend die Diskussion der Grundlagen
der Gesellschaft im Irak ausfillt — eine Diskussion, die nicht nur das politische
System erfasst, sondern mithin die Grundlagen dessen, was den Staat ausmacht.
Zweitens wird, ausgehend von diesem Befund, Zugehorigkeit von Identitit ab-
gegrenzt, um die auf Zugehorigkeit basierende Klassifikation der Bevolkerung
anhand konfessioneller Kriterien analytisch greifbar zu machen. Anhand dieser
Uberlegungen wird deutlich werden, dass die Konfessionalismuskritik ebenfalls
auf eine zugehorigkeitsbasierte Klassifikation zuriickgreift und damit die Orientie-
rung an Konfession und diejenige an Einheit nicht gegensitzliche Konzepte sind,
sondern eine auf einer gemeinsamen Logik aufbauende, alternative Strukturierun-
gen der Gesellschaft — und damit Positionen im Streit um die >richtige< Ordnung
bzw. Klassifikation der irakischen Bevolkerung. Drittens wird argumentiert, dass
diese richtige Ordnung auf die Aushandlung vorpolitischer Grundlagen verweist.

1 Vgl. Kapitel 2.1. dieser Arbeit.

hittpsy/dol.org/1014361/97838394098275-021 - am 12.02.2026, 12:31:34,



https://doi.org/10.14361/9783839409275-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Die »richtige« Ordnung als Grundlage der Souveranitét

Damit wird die Diskussion iiber {a’ifiya als Diskussion der Souverinitit bzw. des
Souverins erkennbar gemacht.

6.1 System, Bevolkerung, Staat: Was ist der Irak?

Die irakische Diskussion iiber Konfession wird anhand grundlegender Fragen zur
Konstitution der irakischen Gesellschaft gefithrt. Nach 2003 dominieren die Fragen
nach dem politischen System, nach der Spaltung der Gesellschaft und nach dem ira-
kischen Staat (verstanden als die Gesamtheit seiner Institutionen inklusive des An-
spruchs auf das Staatsgebiet).

Die differenzielle Bedeutungskonstitution von fa’ifiya erfolgt anhand eines
komplexen Bedeutungsrhizoms, aus dem die Begriffe Einheit (wahda), Spaltung
(fitna), Irak, Islam und (derart offensichtlich, dass man Gefahr lauft, dariiber hin-
wegzusehen) Gewalt und Sicherheit einzelnen Stimmen gleich herausragen. Der
ausschliesslich negativ konnotierte Begriff ta ifiya steht direkten Konkurrenzkon-
zepten gegeniiber, insbesondere Einheit und Irak. Ta ifiya (genauer: die Ablehnung
von {a'ifiya) bildet den Bezugsunkt fir die Diskussion der irakischen Gesellschaft
— ein Aushandlungsprozess, der kaum grundlegender ausfallen kénnte und selbst
vor der staatlichen Verfasstheit des Iraks nicht Halt macht.

Ta'ifiya, Schia und Sunna — es sind diese drei Elemente, anhand derer die Dis-
kussionen um das politische System, die Struktur der Bevolkerung sowie Funktion
und Gestalt des Staates gefiithrt worden sind. Durch die Diskussion von {a 'ifiya wur-
de verhandelt, was der Irak sein soll.

Zunichst drehte sich die Diskussion um die Rolle, die konfessioneller Zugeho-
rigkeit zukommen sollte, in erster Linie um die Frage nach dem richtigen politi-
schen System. Nach den Anschligen von Samarra von 2006 gewann die Gewalt ge-
gendie Zivilbevolkerung, die bereits 2004 eingesetzt hatte, fiir den Blick auf Konfes-
sion an Bedeutung und erginzte die Frage nach dem richtigen System, verdringte
sie zeitweise sogar. In einer dritten Phase ab 2012 geriet die Vorstellung dessen, was
der Irak ist und wie er gestaltet werden soll, ins Wanken.

Die Deutung der Gewalt nach 2003 und insbesondere ab 2006, wonach es sich
bei diesem Ausgreifen konfessioneller Orientierung um ein direktes Produkt der
Politik, gar um den Willen der irakischen Politikerinnen und Politiker gehandelt
hitte, ist in dieser Kausalitit eine zu starke Vereinfachung.? Das komplexe Zusam-
menspiel von politischen Akteuren, der Entscheide der zeitweiligen amerikanischen
Verwaltung (und dabei insbesondere der Umgang mit Angehérigen der Ba‘t-Partei),

2 Vgl. zu dieser Argumentation die Diskussion zum Sammelband Sectarianization von Nader
Hashemi und Danny Postel in Kapitel 2.1. dieser Arbeit.

hittpsy/dol.org/1014361/97838394098275-021 - am 12.02.2026, 12:31:34,

199


https://doi.org/10.14361/9783839409275-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

der militaristischen, ultraislamischen Kampfbiinde, der schiitischen paramilitiri-
schen Gruppierungen — diese und weitere Faktoren wirkten zusammen, um die Ge-
walt zwischen 2006 und 2008 eskalieren zu lassen. Entscheidend fiir die Diskussion
iiber Konfession war, dass diese Gewalt von der irakischen Offentlichkeit konfessio-
nell gedeutet wurde, als konfessionalistische Gewalt, mitunter als konfessioneller
Biirgerkrieg. Nicht nur das System des Iraks war somit von der fitna erfasst, son-
dern auch die Mehrheit der Bevdlkerung.

Mit einem Riickgang der Gewalt nach 2007 und der relativen Befriedung des
Landes nach 2008 schien eine Stabilisierung im Irak greifbar. Die Wahlen von 2010
und die darauffolgende schwierige Regierungsbildung enttiuschte nicht nur die
Hoffnung auf eine inklusive, konsensorientierte Regierung. Mit dem Vorgehen der
Regierung Maliki gegen sunnitische Politiker und gegen die darauffolgenden Pro-
teste in sunnitischen Landesteilen akzentuierte sich auch die Ablehnung gegeniiber
der politischen Ordnung.

Die Durchdringung der 6ffentlichen Debatte mit der Orientierung an konfes-
sioneller Zugehorigkeit erfasste nach dem politischen System und der irakischen
Bevolkerung auch den Staat selbst. In der sunnitischen Bevolkerung wuchs die Ab-
wendung vom Staat, was im Zuspruch zum Aufstieg des sogenannten Islamischen
Staatesim Irak und der Levante, dem spiteren IS, gipfelte. Nun wurde die politische
Form des Iraks, vom politischen System bis hin zu den Grenzen des Nationalstaats,
hinterfragt und zeitweise aufgehoben. Auch hier war die Orientierung an den Kon-
fessionen bestimmend. Selbst der IS, der die nationalstaatlichen Grenzen zu iiber-
winden trachtete, war fiir seine Selbstlegitimation auf den Kampf gegen die Schia
angewiesen — sosehr, dass die Gewalt gegen die schiitische Bevolkerung ein konsti-
tutives Element seiner Selbstdefinition darstellte. Diese Gewalt wurde zum Priif-
stein der Abgrenzung zu al-Qaida und orientierte die Selbstdefinition des Kalifats
anhand des Kampfes.

Auch nach dem Ende der grossen Kampfhandlungen gegen den IS blieb der
Staat der Referenzpunkt der Diskussion um Konfession. Nun aber waren es Teile
der schiitischen Bevodlkerung, die gegen die schiitisch dominierte Regierung zu
Massendemonstrationen auf die Strassen Bagdads und der grossen Stidte im
Siiden des Landes stromten. Auch ihre Kritik richtete sich gegen den Staat, wenn
auch nicht in Bezug auf dessen geografische Grenzen. Die Demonstrantinnen und
Demonstranten entwickelten eine neue Abgrenzung, in dem sie das Volk (3a ‘'b) der
Regierung gegeniibersetzten. Die Rede vom »Staat« bezog sich nun explizit auf
staatliche Institutionen, insbesondere die Regierung und das Parlament. Diese
Entwicklung spiegelte sich im hiufigen Verweis auf das eigene Land (balad), das
eingefordert wurde, wohingegen dem Staat nur die Verwaltung der Ressourcen
dieses Landes zum Wohl der Bevolkerung zukommt. Dem Staat wird damit die
Funktion der Reprisentation abgesprochen — daher das Ideal der Technokratie, die
auf den Demonstrationen gefordert wurde. Auf diese Weise soll der Konfessionalis-

hittpsy/dol.org/1014361/97838394098275-021 - am 12.02.2026, 12:31:34,



https://doi.org/10.14361/9783839409275-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Die »richtige« Ordnung als Grundlage der Souveranitét

mus iiberwunden werden, zusammen mit der (finanziellen, aber auch moralischen)
Korruption (fasad) — gemiss dieser Wahrnehmung die beiden Hauptiibel der ira-
kischen Gegenwart. Indem Konfessionalismus und Korruption im Staat verortet
werden, kénnen sie gemiss dieser Vorstellung dadurch tiberwunden werden, dass
der Staat in seiner aktuellen Form aufgehoben wird.

Die Aushandlung von Konfessionalitit umfasst Positionen, die konfessioneller
Zugehorigkeit eine entscheidende Rolle fiir diese Konstitution des Iraks zuspre-
chen, genauso wie die Ablehnung der politischen Orientierung an konfessioneller
Zugehorigkeit. Diese Ablehnung ist nicht zu verwechseln mit einer Leugnung
konfessioneller Identitit an sich, die durchaus bejaht und positiv gewertet werden
kann, ohne dass die Orientierung daran beispielsweise fiir das politische System
befirwortet wird (veranschaulicht wird diese Haltung bei Muqtada as-Sadr, der
sich an konfessionellen Strukturen orientiert, ein darauf gestiitztes politisches
System aber ablehnt). Einen Schritt weiter geht die in der Einleitung zitierte
Basheer-Show, indem eine irakische Identitit konfessionellen Zugehorigkeiten
gegeniibergestellt wird und die Frage nach den prozentualen Bevélkerungsanteilen
der verschiedenen Konfessionen und Ethnien mit der Sichtweise gekontert wird,
die irakische Bevolkerung sei schlicht zu 100 % irakisch.

Solche Gegenmodelle, die explizit in Abgrenzung zu {a 'ifiya entwickelt wurden,
beanspruchen fiir sich, fiir die Einheit einzustehen - sei es in meist vagen Verwei-
sen auf die islamische Einheit, sei es durch den Bezug auf die nationale (wataniya)
Einheit, die sich in den vorangehenden Kapiteln als die bestimmende Bezugsgros-
se erwiesen hat. So oft der Bezug auf den Irak dabei auftaucht, so wenig handelt
es sich um eine ethnische Vorstellung irakischer Nationalitit (so wird die kurdische
Bevolkerung explizit als Teil dieses Iraks betrachtet, mitunter gegen deren Wider-
spruch). Die Vorstellung des geeinten Volkes orientiert sich nicht an einem ethni-
schen Konzept, sondern in der Uberwindung der Spaltung. Diese Spaltung wird
als fitna bezeichnet, womit auf die frithen innerislamischen Spaltungen angespielt
wird. Doch scheint dieser Bezug kaum je programmatisch zu sein, sondern unter-
mauert die symbolische Bedeutung, die dieser Spaltung zugemessen wird, und eva-
luiert sie ausschliesslich negativ (im Gegensatz beispielsweise zu einer positiven
Bewertung von Heterogenitit). Die Vorstellung von fitna ist mit Konflikt und Ge-
waltverbunden. Der Begriff verweist im koranischen Kontext auf eine géttliche Prii-
fung, verbunden mit der Rebellion gegen das Gesetz Gottes. Fitna ist daher asso-
ziiert mit Revolte, aber auch mit Biirgerkrieg — einem Biirgerkrieg auf Grundlage
eines Schismas. Durch fitna wird nicht nur die Reinheit des Glaubens gefihrdet,
sie droht auch, die Gemeinschaft der Gliubigen zu zerstoren. Der Begriff ist eng
verbunden mit den Konflikten innerhalb der islamischen Gemeinschaft des ersten

hittpsy/dol.org/1014361/97838394098275-021 - am 12.02.2026, 12:31:34,

201


https://doi.org/10.14361/9783839409275-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

Jahrhunderts islamischer Zeitrechnung.? Dieser Bedeutungsgehalt wird durch den
Begriff auf die innerirakische Spaltung tibertragen. Fitna ist der Gegenbegriff zur
Einheit. Die konfessionalismuskritischen, mitunter antikonfessionalistischen Po-
sitionen bleiben der Orientierung an Zugehérigkeit treu, indem sie die Uberwin-
dung der Spaltung hin zu einer iibergeordneten Einheit als Erreichen einer iberge-
ordneten Zugehorigkeit propagieren. Es ist also nicht die Tatsache konfessioneller
Identitit, die abgelehnt wird, sondern die fitna, die zwischen diesen Konfessionen
entstehe — und fir die »ta ifiya« gleichzeitig Ursache und Ausdrucksform bezeich-
net.

Angesichts der verheerenden Gewalt, die den Irak nach 2003 geprigt hat, sollen
Einheit und die Uberwindung von Spaltung hier selbstredend nicht als mit (konfes-
sionellem) Konflikt oder Konfessionalismus gleichwertig evaluiert werden. Als Kon-
zepte sollen sie aber losgeldst werden von ihrem Verstindnis als transzendente Uni-
versalien, um sie als Elemente des politischen Diskurses und der gesellschaftlichen
Praxis erkennbar zu machen. Als solche ist ihr Zweck genauso wie ihr Inhalt und ih-
re Trigerschaft historisch variabel und kontingent.* So wird deutlich, dass wahda als
Uberwindung der fitna nicht nur eine Fortsetzung der Zugehorigkeitsorientierung
auf einer tibergeordneten Ebene darstellt. Auch die entpolitisierende Qualitit einer
an konfessioneller Zugehérigkeit orientierten Ordnung wird trotz dieser Uberwin-
dung beibehalten. Anhand der Verbindung von ta ifiya und fitna wird das Erreichen
der Einheit (oder zumindest das friedliche Zusammenleben als Koexistenz, ta ‘ayus)
zum gesellschaftlichen Telos. Da selbst so grundlegende gesellschaftliche Aspekte
wie das politische System, die Strukturierung der Bevolkerung und die Gestalt des
Staates an diesem Ideal ausgerichtet werden, kann von einem gesamtgesellschaftli-
chen Telos gesprochen werden, das die Grundlage irakischer gesellschaftlicher Ko-
hasion bildet.

Einheit und die Uberwindung von Spaltung sind das Ziel der Kritik an Konfes-
sionalismus. Das Einheitsideal erfiillt fiir den irakischen Kontext eine vergleichbare
Funktion wie sie Wendy Brown fiir die Vorstellung von Toleranz beschrieben hat.
Brown legt dar, wie Toleranz als Charakteristikum westlicher liberaler Gesellschaf-
ten genutzt werde, um deren Uberlegenheit gegeniiber anderen Gesellschaftsfor-
men zu begriinden: »Even amid plural definitions of civilization, the discourse of
tolerance recenters the West as the standard for civilization[.] [T]olerance operates

3 Gardet, L.: Fitna, in: P. Bearman (Hg.): Encyclopaedia of Islam New Edition Online (El-2 En-
glish), 2012, doi: https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_2389, Stand: 25.04.2025.

4 Diese Uberlegungen sind angelehnt an das Vorgehen, wie es Brown fiir den Umgang mit
dem Konzept »Toleranz« empfiehlt, um dessen politische und gesellschaftlichen Dimensio-
nen greifbar zu machen. Vgl. Brown, Wendy: Regulating aversion. Tolerance in the age of
identity and empire, Princeton, Oxford 20083, S. 4.

hittpsy/dol.org/1014361/97838394098275-021 - am 12.02.2026, 12:31:34,



https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_2389
https://doi.org/10.14361/9783839409275-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_2389

6. Die »richtige« Ordnung als Grundlage der Souveranitét

simultaneously as a token of Western supremacy and a legitimating cloak for West-
ern domination.«’

Im irakischen Kontext ersetzt die Uberwindung einer als krisenhaft erlebten
gesellschaftlichen Gegenwart die Begriindung einer zivilisatorischen Uberlegen-
heit. Die durchweg negative Evaluation des Begriffs ta 'ifiya lisst sich daher aus der
Gegeniiberstellung von Spaltung und Einheit begriinden; Spaltung soll in einem
gewissermassen zivilisatorischen Prozess iiberwunden werden, hin zum Ideal der
gesellschaftlichen Einheit (in dem die Spur der idealisierten islamischen Einheit
konstituierend nachhallt). In der irakischen Offentlichkeit ist Konfessionalismus
als falsch, fanatisch, riickstindig und fremd oder gar von aussen implementiert
markiert. Dadurch erhilt Konfessionalismus die konstitutive Qualitit als nega-
tives Aussen der Einheit, seine Ablehnung wird daher bestimmend fiir die oben
beschriebene Aushandlung dessen, was Irak ist. Fiir den IS ldsst sich hier eine
dhnliche Analogie ziehen, nur dass hier die angestrebte Einheit nicht durch die
Uberwindung von Spaltung erreicht werden soll, sondern durch Ausschluss und
mithin Vernichtung davon abweichender religiéser Positionen (was die konstitutive
Qualitit des Kimpfens fiir das Selbstverstindnis des IS erneut verdeutlicht).

Die Herausbildung bzw. Entwicklung konfessioneller Strukturen und Institu-
tionen ist umstritten geblieben. Die Konfessionen sind zu keinem Zeitpunkt zu ho-
mogenen Akteuren geworden. Der Vorstellung einer vereinigten Schia am nichs-
ten ist wohl die schiitische Wahlallianz bei den Parlamentswahlen von 2005 gekom-
men, in der sich auf Initiative und durch die Vermittlung Sistanis die bedeutends-
ten schiitischen politischen Akteure zusammengefunden hatten. Die Tatsache, dass
das Ideal der vereinigten Schia zu keinem Zeitpunkt erreicht wurde, zeigen die in-
nerschiitischen Spannungen, die bis zu offener Gewalt reichten. Die Konfrontati-
on zwischen Sadristen und der Hawza in Nadschaf, zwischen Badr-Brigaden und
Mahdi-Armee, zwischen Maliki und Sadr, nach dem Krieg gegen den IS die Kon-
frontationen mit Beteiligung der Sadristen, der Regierung, den Haschd und schii-
tischen Demonstrantinnen und Demonstranten — alle diese Spannungen und Kon-
flikte zeigten die grosse Heterogenitit innerhalb der schiitischen Bevolkerung im
Irak auf.

Dementsprechend umstritten waren auch die konfessionellen Reprisentations-
strukturen. Schiitische Parteien wie die Da‘wa nahmen fir sich in Anspruch, die
schiitische Bevolkerung innerhalb eines an konfessioneller Zugehérigkeit orientier-
ten politischen Systems zu reprisentieren. Diese politische Reprisentation sahen
sie durch ein religioses Feld erginzt, in welchem die Autoritit Sistani zustand. Die-
ser wiederum setzte sich offensichtlich fiir eine geeinte schiitische politische Fith-
rung ein. Gleichzeitig orientierte er sich an der Hierarchie innerhalb des Systems
schiitischer religioser Autoritit (und verortete sich damit nur begrenzt innerhalb

5 Ebd., S.182.

hittpsy/dol.org/1014361/97838394098275-021 - am 12.02.2026, 12:31:34,

203


https://doi.org/10.14361/9783839409275-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

eines nationalen Bezugsrahmens). Muqtada as-Sadr sprengte die Strukturierung
schiitischer Autoritit in ein religiéses und ein politisches Feld, in dem er seine Haw-
za als Schnittstelle dieser beiden Bereiche etablierte. Die Demonstrationen von 2019
haben zudem gezeigt, dass Teile der schiitischen Bevolkerung jegliche etablierten
Formen der Reprisentation ablehnten.

Auf sunnitischer Seite erwies sich die Suche nach einer konfessionellen Repri-
sentation als schwierig. Lange iiberlagerten sich die Ablehnung der politischen Ord-
nung ab 2003 und des schiitischen Mehrheitsanspruchs, was die explizite Identifi-
kation politischer Akteure als explizit sunnitische Reprisentation erschwerten, zu
Beginn gar tabuisierten. Ein breites Bekenntnis hin zu einer politischen Reprisen-
tation der Sunna findet sich, in dieser expliziten Formulierung, erst nach dem Krieg
gegenden IS. Trotzdem liess sich bereits ab 2003 eine Konkurrenz um die Vormacht-
stellung in der Reprisentation der sunnitischen Bevolkerung ausmachen. Neben
den sunnitisch dominierten Parteien tat sich insbesondere die Association of Mus-
lim Scholars in Iraq (AMSI) mit dem Versuch hervor, einen Zusammenschluss sun-
nitischer religioser Gelehrter analog zur schiitischen Hawza zu etablieren und da-
durch eine religiése Autoritit zu schaffen. Herausgefordert wurde dieser Anspruch
nicht nur durch das sunnitische Ministerium fiir religiose Stiftungen, sondern auch
durch ultraislamische Akteure, die anhand ihrer militaristischen Ausrichtung auf
den Dschihad ihren Anspruch auf religiose Autoritit auf den bewaffneten Kampf
stiitzten.

Der 1S, zeitweilig erfolgreich in der gewaltsamen Durchsetzung seines An-
spruchs auf religiése und staatliche Autoritit, zeichnete sich durch ein ultraislami-
sches Islamverstindnis aus, das keinen Raum fir religiése Devianz, nicht einmal
mehr Differenz zuliess. Damit konnte das Islamverstindnis des Kalifats nicht mit
der Vorstellung einer sunnitischen Konfession in Einklang gebracht werden.

Weder auf'schiitischer noch auf sunnitischer Seite hat sich daher eine akzeptier-
te Struktur konfessioneller Reprisentation etablieren kénnen. Aufgrund konkurrie-
render Autorititsanspriiche kann selbst fiir die Schia wohl nur unter Vorbehalt von
einer vereinten konfessionellen Struktur gesprochen werden. Und die Herausfor-
derung sunnitischer gelehrter Autoritit durch extremistische Gruppierungen er-
schwerte die doktrinire Stabilisierung ihrer Konfession. Auf Seiten klassischer reli-
gioser Autoritit stand zudem die Orientierung an den sunnitischen Rechtsschulen
- im regionalen Kontext gesehen — der Schaffung sunnitischer, gesamtkonfessio-
neller Institutionen im Weg.

Ein Grund dafir, dass die konfessionellen Strukturen nur partiell konsolidiert
werden konnten, ist auch darin zu sehen, dass die Konflikte innerhalb der Konfes-
sionen mit einer Systemkritik verbunden waren. Ta ifiya, als Vorwurf formuliert,
bildete fir diese innerkonfessionellen Spannungen den Bezugspunkt. Beispielswei-
se forderte Muqtada as-Sadr mit seiner Kritik an Maliki nicht nur dessen Anspruch
heraus, die gesamte irakische Schia zu reprisentieren. Die Kritik zielte vielmehr

hittpsy/dol.org/1014361/97838394098275-021 - am 12.02.2026, 12:31:34,



https://doi.org/10.14361/9783839409275-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Die »richtige« Ordnung als Grundlage der Souveranitét

aufein politisches System, welches einen solchen Anspruch itberhaupt erméglichte.
Auch innerkonfessionell handelte es sich also um eine Diskussion iiber die Rolle, die
der Orientierung an konfessioneller Zugehorigkeit zukommen solle.

Hinzu kommt, dass konkurrierende Zugehoérigkeitsordnungen im Irak eben-
falls an Bedeutung gewonnen haben. Die Sahwa etwa fithrte deutlich vor Augen,
dass auch der Orientierung an den Stimmen eine bedeutende Rolle zukommen
konnte (und dass diese Stimme, analog zu den Konfessionen, in Bezug auf die
Entwicklung ihrer Strukturen und die mit ihnen verbundenen Vorstellungswelten
einem erheblichen Wandel ausgesetzt waren).

Die genannten Beispiele zeichnen mit Blick auf die Entwicklung konfessio-
neller Strukturen kein einheitliches Bild. Einerseits zeigen sie auf, dass nicht von
zwei stabilen Konfessionen mit etablierten Institutionen ausgegangen werden
kann. Gleichzeitig stehen sie mit ihrem Bemiihen, die Angehérigen der jeweiligen
Konfessionen zu reprisentieren, fiir das Ringen um diese Reprisentation — so-
wohl was deren Ausgestaltung angeht wie auch die daraus folgende Besetzung der
entsprechenden Strukturen.

Die Bestimmung ihrer jeweiligen Konfession erfolgte sowohl auf schiitischer
wie sunnitischer Seite primir anhand zweier Strategien. Die erste Strategie refe-
rierte auf den eigenen Opferstatus. Aus schiitischer Perspektive wurde die Gewalt
des Ba‘t-Regimes zu einem konstitutiven Element. Aus sunnitischer Perspektive er-
fiillte die Benachteiligung, die nach dem Fall des alten Regimes erfahren wurde (und
fiir dessen Gewalt die sunnitische Bevolkerung zu Unrecht verantwortlich gemacht
worden sei), dieselbe Funktion. Dazu gehorte spatestens nach den Parlamentswah-
len von 2010 der direkte Vorwurf an den damaligen Premierminister Maliki, eine
gezielt antisunnitische Politik zu verfolgen.

Die zweite Strategie orientierte sich am nationalen Bezug. Schia und Sunna
wurden jeweils als Konstituenten des Iraks (bzw. des irakischen Volkes, was teil-
weise gleichgesetzt wurde) bezeichnet, die konfessionelle Heterogenitit positiv
als Pluralitit innerhalb eines vereinten Kollektivs imaginiert. Der Primat liegt hier
auf dem Irakbezug, wobei nicht von einer einzelnen Titularnation ausgegangen
wird, sondern der die einzelnen Komponenten des Kollektivs durch ihre Anteilhabe
am Irak bestimmt werden. So ist der Irak auch aus schiitischer Perspektive nicht
»schiitisch«; die Schia ist vielmehr irakisch und erst der Bezug auf den Irak verleiht
ihr thren Mehrheitsstatus, der allein einen allfilligen schiitischen Machtanspruch
begriindet (und nicht etwa die spezifische Charakterisierung einer »schiitischen
Kultur« oder dergleichen).

Gerade das schiitische Beispiel zeigt, wie tiefgreifend diese Entwicklung auf die
Konfessionen selbst wirkt. Der bisherigen klerikalen Ordnung der Schia, orientiert
an der Hawza, stellen die Sadristen, wie in der bisherigen Untersuchung dargelegt,
eine nationalreligiése Ordnung entgegen. Fiir die Selbstorganisation der Sadristen
mag die eigene Hawza zwar weiterhin zentral sein. Doch zeigt die systematische

hittpsy/dol.org/1014361/97838394098275-021 - am 12.02.2026, 12:31:34,

205


https://doi.org/10.14361/9783839409275-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

Verbindung von Islam und Irak in den Ausserungen und Publikationen von Muqtada
as-Sadr deutlich diese nationalreligiése Verschiebung dessen, was die Vorstellung
von Schia ausmacht. Wobei »national< hier mit Vorsicht zu betrachten ist: Analog zu
den Ausfithrungen zu den Protesten von 2019 ist auch bei den Sadristen zu fragen,
wie weit hier noch von Nation gesprochen werden kann. Denn auch hier fehlt ein
Nationalismus (qgawmiya) in klassischem Sinn, wihrend der Bezug auf das Volk (3a ‘b)
dominiert. Nicht eine ethnische Vorstellung (die mit der konfessionellen Ordnung
assoziiert wird), sondern die Kombination aus Irak und Volk werden hier zu den
Bezugspunkten — eine Umdeutung, die in Kapitel 6.3 am Beispiel der tisrin-Proteste
ausfithrlicher behandelt wird.

Diese Punkte bestimmen nicht nur die Diskussion iiber Schia und Sunna, son-
dern auch tber {a'ifiya. Wird der Begriff definiert, stehen meist Diskriminierung,
Intoleranz und Spaltung im Vordergrund. Den Kontext dieser Beziige bildet die
politische und gesellschaftliche Ordnung im Irak. Diskriminierung und Intoleranz
werden meist anhand des beschriebenen Opferdiskurses sowie extremistischer
Gewalt angesprochen, Spaltung mit Blick auf die itbergeordneten Kollektive Irak
und Islam. Diese Kollektive stehen dabei als Chiffren fiir die irakische Bevolke-
rung (wihrend iber den Irak hinausgehende Kollektive nur eine untergeordnete
Rolle spielen). Es iiberrascht daher nicht, dass einer der umstrittensten Aspekte
die Frage nach dem tatsichlichen Mehrheitsstatus der Schia innerhalb der iraki-
schen Bevolkerung darstellt. In der Mehrheitsfrage ist die iibergeordnete Frage
enthalten, wie politische Reprisentation im Irak zu organisieren sei und welche
Konsequenz aus konfessioneller Differenz fiir diese Reprisentation zu erfolgen
habe. Wenn von sunnitischer Seite her der schiitische Anspruch hinterfragt wird,
die Bevolkerungsmehrheit darzustellen, entspricht das dem schiitischen Vorgehen,
eine hervorgehobene Stellung der Schia innerhalb des politischen Systems nicht
zu hinterfragen. Beide Positionen werden dabei regelmissig mit Konfessionalis-
muskritik kombiniert und die Orientierung an konfessioneller Zugehérigkeit zur
Strukturierung politischer Reprisentation abgelehnt. Diese Ambiguitit illustriert,
wie vage der Vorwurf »Konfessionalismus« ausfillt. Welche Beziige auf konfes-
sionelle Zugehorigkeit legitim sind, wird aktiv ausgehandelt — ein Prozess, der
keineswegs abgeschlossen ist. Deutlich werden aber die Felder, die anhand des
Bezuges auf Konfession verhandelt und dadurch verkniipft werden: Das politische
System, die Strukturierung der irakischen Bevolkerung und schliesslich das, was
»Irak« bezeichnet, mitunter der Staat selbst.

Es lasst sich also festhalten: Beziige auf Konfession informieren die Diskussion
grundlegender staatlicher Strukturen bis hin zum Staat selbst. Obwohl die Heraus-
bildung der Konfessionen als Konfessionen, mit stabilen Strukturen und Institutio-
nen, nur begrenzt stattgefunden hat, ist die Durchdringung der Gesellschaft mit
konfessionell orientieren Ordnungsvorstellungen weit fortgeschritten. »Schia« und
»Sunna stellen fiir die irakische Offentlichkeit dominanten Taxonomien dar.

hittpsy/dol.org/1014361/97838394098275-021 - am 12.02.2026, 12:31:34,



https://doi.org/10.14361/9783839409275-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Die »richtige« Ordnung als Grundlage der Souveranitét

Angesichts der Unklarheit im Irak nicht nur zur politischen Machtverteilung,
sondern zu grundlegenden Fragen dariiber, wie ein politisches System ausgestaltet
sein soll, wie es itberhaupt zu begriinden ist und was seine Bezugsgrosse darstel-
len soll, zeugt von einer derart tiefgreifenden Destabilisierung, dass sich fiir die-
sen Zustand die Bezeichnung »Krise« aufdringt. Im Verstindnis von »krisis«, wie
es Derrida darlegt, verweist der Begriff auf einen Moment der Entscheidung, ei-
ne Zisur, aber auch eine Situation, die mit den etablierten Instrumenten, die einer
Gesellschaft zur Verfiigung stehen, nicht (mehr) zu meistern ist.® Die Neuaushand-
lung von politischem System, Bevolkerungsordnung und Staatlichkeit verweist auf
eine solche Situation, in der die bestehenden Herausforderungen nicht mehr inner-
halb des Systems gelést werden konnen und daher das System selbst ins Wanken ge-
rit. Aufgrund dieser Instabilitit ist auch eine Entscheidung notig, eine Setzung und
nicht etwa eine Schlussforderung (die, beispielsweise in Form eines Kompromisses
zur Machtteilung, auf stabile Ordnungsvorstellungen angewiesen wire). Selbstver-
standlich sind im Irak auch Verhandlungen iiber konkrete Fragen zwischen etablier-
ten Akteuren immer wieder Grund fiir Spannungen oder gar Konflikte (beispiels-
weise zwischen den Regierungen in Bagdad und in Erbil). Die beschriebenen Aus-
handlungen haben aber offensichtlich einen anderen Charakter. Es werden dabei
nicht Positionen zwischen Akteuren verhandelt, sondern die Struktur der Akteure
selbst, die Verhandlungsgegenstinde, kurz: die Grundlagen gesellschaftlicher Ord-
nung.

6.2 Die Orientierung an Zugehdrigkeit als Klassifikation

Anhand von ta’ifiya wird im Irak eine Diskussion gefithrt tiber die Grundlagen
der irakischen Gesellschaft, des politischen Systems, gar des Nationalstaates.
Wenn aber taifiya derart negativ evaluiert wird wie bisher beschrieben und selbst
Akteure wie die nach 2003 zuriickgekehrten ehemaligen Exilparteien, die ihren
Machtanspruch auf eine konfessionelle Zugehorigkeitsordnung stiitzten, diese
Zuschreibung vehement ablehnen - woher kommt dann der Zuspruch fiir die
Orientierung an konfessioneller Zugehorigkeit? Wie vermag die omniprisente
Diskussion von prozentualen Bevolkerungsanteilen ihre Glaubwiirdigkeit zu gene-
rieren? Umgekehrt lisst sich fragen: Worauf griindet das Ideal, Konfessionalismus
und Spaltung zu ttberwinden? In diesen Fragen fillt die Deutung, dass in erster
Linie iiber Konfession diskutiert wird und nicht zwischen den Konfessionen, mit
der Erkenntnis zusammen, dass anhand von Konfessionalitit die grundlegenden

6 Vgl. Pirovolakis, Eftichis: Derrida and the Demand for an Economy of >Crisess, in: Manging,
Gkolpho u.a. (Hg.): Philosophy and crisis. Responding to challenges to ways of life in the con-
temporary world, Washington D.C. 2017, S. 194 — 206, S. 203 — 205.

hittpsy/dol.org/1014361/97838394098275-021 - am 12.02.2026, 12:31:34,

207


https://doi.org/10.14361/9783839409275-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

