
6. Die »richtige« Ordnung als Grundlage 

der Souveränität 

»Was ist ṭāʾifīya?« Ich habe zu Beginn dieser Untersuchung die Frage aus der Bas

heer-Show zum Anlass genommen, das Stellen dieser Frage genauer zu betrachten, 
statt sie anhand einer eigenen Definition zu beantworten. Als Gegenkonzept zum 
Konfessionalismus sprach sich Bašīr für die Deutung der irakischen Bevölkerung 
als Einheit aus – symbolisiert durch eine Irakkarte mit der Beschriftung: »100 % 
irakisch«. Die historische Rekonstruktion der Konfessionalisierung im Irak anhand 
der Diskussion des Konfessionalismus und der Konfessionen hat den komplexen 
Aushandlungsprozess aufgezeigt, der in der irakischen Öffentlichkeit während des 
Untersuchungszeitraums stattgefunden hat. Gegenstand dieser Aushandlung wa

ren einerseits die Vorstellungen von den beiden Konfessionen Schia und Sunna und 
deren Institutionalisierung, andererseits die Rolle, die der Orientierung an konfes

sioneller Zugehörigkeit zukommen soll. Die Konfessionalismuskritik hat sich als 
bestimmendes Element in diesem Prozess erwiesen – eine Kritik, die oft darin be

stand, der Orientierung an konfessioneller Zugehörigkeit konkurrierende (Stamm) 
und übergeordnete (nationale oder religiöse Einheit) Zugehörigkeiten entgegenzu

stellen. Selbst der schiitische Anspruch auf eine politische Vormachtstellung grün

det nicht auf der Gegenüberstellung von Schia und Sunna als konkurrierende isla

mische Konfessionen, sondern auf dem schiitischen Mehrheitsanspruch innerhalb 
der irakischen Bevölkerung. 

Die Konfessionalismus-Debatte im Irak ist also keine Diskussion zwischen, son

dern über Konfessionen. Das hat Konsequenzen für die Deutung der Ereignisse im 
Irak. Ein beträchtlicher Teil der Forschungsliteratur hat sich mit den Ursachen von 
Konfessionalismus und Konfessionalisierung auseinandergesetzt. Damit ist zwar 
die Sichtweise, der Konflikt zwischen Schia und Sunna sei Ausdruck einer Jahrhun

derte, gar Jahrtausende überspannende Feindschaft, widerlegt worden. Die Orien

tierung am Verhältnis zwischen den Konfessionen blieb aber meist bestehen. Glei

ches gilt für islamische Geistliche, die wiederholt bekräftigt haben, dass zwischen 
den islamischen Konfessionen die Gemeinsamkeiten alle Differenzen überwiegen 
würden und folglich kein Grund zu Gewalt bestehe. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-021 - am 12.02.2026, 12:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Konfessionalismus wird heute als Phänomen der Moderne verortet, die In

strumentalisierung konfessioneller Spaltungen durch nahöstliche Regime ange

prangert. Damit hat sich eine bemerkenswerte Verschiebung ergeben von der 
verbreiteten Deutung von Konfessionalismus als »a very old thing« hin zu Kon

fessionalismus als Innovation, als den Bevölkerungen »fremdes« Element, mithin 
als von imperialen Mächten oder regionalen Herrschern neu implementiert.1 Mit 
dem Untersuchungsergebnis, dass Konfessionalität selbst verhandelt wird und 
nicht konkrete konfessionelle Differenzen, werden diese beiden Deutungen als Teil 
der Aushandlung erkennbar. Auch die Sichtweise, dass Konfessionalismus etwas 
Neues, gar Fremdes sei und die ansonsten friedliche Koexistenz künstlich beein

trächtige, muss also als Position innerhalb der Debatte kontextualisiert werden – 
als Teil der Diskussion über Konfession. 

Der Befund, dass die Diskussion in der irakischen Öffentlichkeit über Konfessi

on geführt wird, macht die oben genannten Positionen und Kritiken nicht weniger 
relevant. Er verschiebt aber den Blickwinkel. Wenn die Aushandlung von Konfes

sionalität Gegenstand der Diskussion ist, kann sie nicht durch die Beteuerung bei

gelegt werden, dass zwischen den Konfessionen kein zwingender Konflikt bestehe. 
Anstelle der Suche nach der Definition und dem genauen Ursprung von oder gar der 
Verantwortung für Konfessionalismus rückt die Frage in den Vordergrund, was in 
der Diskussion über Konfessionalität überhaupt verhandelt wird. 

Die Grundlage für eine solche Betrachtung wurde in der bisherigen Unter

suchung dadurch gelegt, dass Bezüge auf Konfession kontextualisiert und insbe

sondere die Konfessionalismuskritik einbezogen wurden. Um die Aushandlung 
von Konfessionalität nun einzuordnen, werden in den folgenden Unterkapiteln 
drei ihrer Aspekte genauer betrachtet: Erstens wird anhand einer Synthese der 
bisherigen Ergebnisse aufgezeigt, wie tiefgreifend die Diskussion der Grundlagen 
der Gesellschaft im Irak ausfällt – eine Diskussion, die nicht nur das politische 
System erfasst, sondern mithin die Grundlagen dessen, was den Staat ausmacht. 
Zweitens wird, ausgehend von diesem Befund, Zugehörigkeit von Identität ab

gegrenzt, um die auf Zugehörigkeit basierende Klassifikation der Bevölkerung 
anhand konfessioneller Kriterien analytisch greifbar zu machen. Anhand dieser 
Überlegungen wird deutlich werden, dass die Konfessionalismuskritik ebenfalls 
auf eine zugehörigkeitsbasierte Klassifikation zurückgreift und damit die Orientie

rung an Konfession und diejenige an Einheit nicht gegensätzliche Konzepte sind, 
sondern eine auf einer gemeinsamen Logik aufbauende, alternative Strukturierun

gen der Gesellschaft – und damit Positionen im Streit um die ›richtige‹ Ordnung 
bzw. Klassifikation der irakischen Bevölkerung. Drittens wird argumentiert, dass 
diese richtige Ordnung auf die Aushandlung vorpolitischer Grundlagen verweist. 

1 Vgl. Kapitel 2.1. dieser Arbeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-021 - am 12.02.2026, 12:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die »richtige« Ordnung als Grundlage der Souveränität 199 

Damit wird die Diskussion über ṭāʾifīya als Diskussion der Souveränität bzw. des 
Souveräns erkennbar gemacht. 

6.1 System, Bevölkerung, Staat: Was ist der Irak? 

Die irakische Diskussion über Konfession wird anhand grundlegender Fragen zur 
Konstitution der irakischen Gesellschaft geführt. Nach 2003 dominieren die Fragen 
nach dem politischen System, nach der Spaltung der Gesellschaft und nach dem ira

kischen Staat (verstanden als die Gesamtheit seiner Institutionen inklusive des An

spruchs auf das Staatsgebiet). 
Die differenzielle Bedeutungskonstitution von ṭāʾifīya erfolgt anhand eines 

komplexen Bedeutungsrhizoms, aus dem die Begriffe Einheit (waḥda), Spaltung 
(fitna), Irak, Islam und (derart offensichtlich, dass man Gefahr läuft, darüber hin

wegzusehen) Gewalt und Sicherheit einzelnen Stämmen gleich herausragen. Der 
ausschliesslich negativ konnotierte Begriff ṭāʾifīya steht direkten Konkurrenzkon

zepten gegenüber, insbesondere Einheit und Irak. Ṭāʾifīya (genauer: die Ablehnung 
von ṭāʾifīya) bildet den Bezugsunkt für die Diskussion der irakischen Gesellschaft 
– ein Aushandlungsprozess, der kaum grundlegender ausfallen könnte und selbst 
vor der staatlichen Verfasstheit des Iraks nicht Halt macht. 

Ṭāʾifīya, Schia und Sunna – es sind diese drei Elemente, anhand derer die Dis

kussionen um das politische System, die Struktur der Bevölkerung sowie Funktion 
und Gestalt des Staates geführt worden sind. Durch die Diskussion von ṭāʾifīya wur

de verhandelt, was der Irak sein soll. 
Zunächst drehte sich die Diskussion um die Rolle, die konfessioneller Zugehö

rigkeit zukommen sollte, in erster Linie um die Frage nach dem richtigen politi

schen System. Nach den Anschlägen von Samarra von 2006 gewann die Gewalt ge

gen die Zivilbevölkerung, die bereits 2004 eingesetzt hatte, für den Blick auf Konfes

sion an Bedeutung und ergänzte die Frage nach dem richtigen System, verdrängte 
sie zeitweise sogar. In einer dritten Phase ab 2012 geriet die Vorstellung dessen, was 
der Irak ist und wie er gestaltet werden soll, ins Wanken. 

Die Deutung der Gewalt nach 2003 und insbesondere ab 2006, wonach es sich 
bei diesem Ausgreifen konfessioneller Orientierung um ein direktes Produkt der 
Politik, gar um den Willen der irakischen Politikerinnen und Politiker gehandelt 
hätte, ist in dieser Kausalität eine zu starke Vereinfachung.2 Das komplexe Zusam

menspiel von politischen Akteuren, der Entscheide der zeitweiligen amerikanischen 
Verwaltung (und dabei insbesondere der Umgang mit Angehörigen der Baʿṯ-Partei), 

2 Vgl. zu dieser Argumentation die Diskussion zum Sammelband Sectarianization von Nader 
Hashemi und Danny Postel in Kapitel 2.1. dieser Arbeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-021 - am 12.02.2026, 12:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

der militaristischen, ultraislamischen Kampfbünde, der schiitischen paramilitäri

schen Gruppierungen – diese und weitere Faktoren wirkten zusammen, um die Ge

walt zwischen 2006 und 2008 eskalieren zu lassen. Entscheidend für die Diskussion 
über Konfession war, dass diese Gewalt von der irakischen Öffentlichkeit konfessio

nell gedeutet wurde, als konfessionalistische Gewalt, mitunter als konfessioneller 
Bürgerkrieg. Nicht nur das System des Iraks war somit von der fitna erfasst, son

dern auch die Mehrheit der Bevölkerung. 
Mit einem Rückgang der Gewalt nach 2007 und der relativen Befriedung des 

Landes nach 2008 schien eine Stabilisierung im Irak greifbar. Die Wahlen von 2010 
und die darauffolgende schwierige Regierungsbildung enttäuschte nicht nur die 
Hoffnung auf eine inklusive, konsensorientierte Regierung. Mit dem Vorgehen der 
Regierung Maliki gegen sunnitische Politiker und gegen die darauffolgenden Pro

teste in sunnitischen Landesteilen akzentuierte sich auch die Ablehnung gegenüber 
der politischen Ordnung. 

Die Durchdringung der öffentlichen Debatte mit der Orientierung an konfes

sioneller Zugehörigkeit erfasste nach dem politischen System und der irakischen 
Bevölkerung auch den Staat selbst. In der sunnitischen Bevölkerung wuchs die Ab

wendung vom Staat, was im Zuspruch zum Aufstieg des sogenannten Islamischen 
Staates im Irak und der Levante, dem späteren IS, gipfelte. Nun wurde die politische 
Form des Iraks, vom politischen System bis hin zu den Grenzen des Nationalstaats, 
hinterfragt und zeitweise aufgehoben. Auch hier war die Orientierung an den Kon

fessionen bestimmend. Selbst der IS, der die nationalstaatlichen Grenzen zu über

winden trachtete, war für seine Selbstlegitimation auf den Kampf gegen die Schia 
angewiesen – sosehr, dass die Gewalt gegen die schiitische Bevölkerung ein konsti

tutives Element seiner Selbstdefinition darstellte. Diese Gewalt wurde zum Prüf

stein der Abgrenzung zu al-Qaida und orientierte die Selbstdefinition des Kalifats 
anhand des Kampfes. 

Auch nach dem Ende der grossen Kampfhandlungen gegen den IS blieb der 
Staat der Referenzpunkt der Diskussion um Konfession. Nun aber waren es Teile 
der schiitischen Bevölkerung, die gegen die schiitisch dominierte Regierung zu 
Massendemonstrationen auf die Strassen Bagdads und der grossen Städte im 
Süden des Landes strömten. Auch ihre Kritik richtete sich gegen den Staat, wenn 
auch nicht in Bezug auf dessen geografische Grenzen. Die Demonstrantinnen und 
Demonstranten entwickelten eine neue Abgrenzung, in dem sie das Volk (šaʿb) der 
Regierung gegenübersetzten. Die Rede vom »Staat« bezog sich nun explizit auf 
staatliche Institutionen, insbesondere die Regierung und das Parlament. Diese 
Entwicklung spiegelte sich im häufigen Verweis auf das eigene Land (balad), das 
eingefordert wurde, wohingegen dem Staat nur die Verwaltung der Ressourcen 
dieses Landes zum Wohl der Bevölkerung zukommt. Dem Staat wird damit die 
Funktion der Repräsentation abgesprochen – daher das Ideal der Technokratie, die 
auf den Demonstrationen gefordert wurde. Auf diese Weise soll der Konfessionalis

https://doi.org/10.14361/9783839409275-021 - am 12.02.2026, 12:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die »richtige« Ordnung als Grundlage der Souveränität 201 

mus überwunden werden, zusammen mit der (finanziellen, aber auch moralischen) 
Korruption (fasād) – gemäss dieser Wahrnehmung die beiden Hauptübel der ira

kischen Gegenwart. Indem Konfessionalismus und Korruption im Staat verortet 
werden, können sie gemäss dieser Vorstellung dadurch überwunden werden, dass 
der Staat in seiner aktuellen Form aufgehoben wird. 

Die Aushandlung von Konfessionalität umfasst Positionen, die konfessioneller 
Zugehörigkeit eine entscheidende Rolle für diese Konstitution des Iraks zuspre

chen, genauso wie die Ablehnung der politischen Orientierung an konfessioneller 
Zugehörigkeit. Diese Ablehnung ist nicht zu verwechseln mit einer Leugnung 
konfessioneller Identität an sich, die durchaus bejaht und positiv gewertet werden 
kann, ohne dass die Orientierung daran beispielsweise für das politische System 
befürwortet wird (veranschaulicht wird diese Haltung bei Muqtadā aṣ-Ṣadr, der 
sich an konfessionellen Strukturen orientiert, ein darauf gestütztes politisches 
System aber ablehnt). Einen Schritt weiter geht die in der Einleitung zitierte 
Basheer-Show, indem eine irakische Identität konfessionellen Zugehörigkeiten 
gegenübergestellt wird und die Frage nach den prozentualen Bevölkerungsanteilen 
der verschiedenen Konfessionen und Ethnien mit der Sichtweise gekontert wird, 
die irakische Bevölkerung sei schlicht zu 100 % irakisch. 

Solche Gegenmodelle, die explizit in Abgrenzung zu ṭāʾifīya entwickelt wurden, 
beanspruchen für sich, für die Einheit einzustehen – sei es in meist vagen Verwei

sen auf die islamische Einheit, sei es durch den Bezug auf die nationale (waṭanīya) 
Einheit, die sich in den vorangehenden Kapiteln als die bestimmende Bezugsgrös

se erwiesen hat. So oft der Bezug auf den Irak dabei auftaucht, so wenig handelt 
es sich um eine ethnische Vorstellung irakischer Nationalität (so wird die kurdische 
Bevölkerung explizit als Teil dieses Iraks betrachtet, mitunter gegen deren Wider

spruch). Die Vorstellung des geeinten Volkes orientiert sich nicht an einem ethni

schen Konzept, sondern in der Überwindung der Spaltung. Diese Spaltung wird 
als fitna bezeichnet, womit auf die frühen innerislamischen Spaltungen angespielt 
wird. Doch scheint dieser Bezug kaum je programmatisch zu sein, sondern unter

mauert die symbolische Bedeutung, die dieser Spaltung zugemessen wird, und eva

luiert sie ausschliesslich negativ (im Gegensatz beispielsweise zu einer positiven 
Bewertung von Heterogenität). Die Vorstellung von fitna ist mit Konflikt und Ge

walt verbunden. Der Begriff verweist im koranischen Kontext auf eine göttliche Prü

fung, verbunden mit der Rebellion gegen das Gesetz Gottes. Fitna ist daher asso

ziiert mit Revolte, aber auch mit Bürgerkrieg – einem Bürgerkrieg auf Grundlage 
eines Schismas. Durch fitna wird nicht nur die Reinheit des Glaubens gefährdet, 
sie droht auch, die Gemeinschaft der Gläubigen zu zerstören. Der Begriff ist eng 
verbunden mit den Konflikten innerhalb der islamischen Gemeinschaft des ersten 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-021 - am 12.02.2026, 12:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Jahrhunderts islamischer Zeitrechnung.3 Dieser Bedeutungsgehalt wird durch den 
Begriff auf die innerirakische Spaltung übertragen. Fitna ist der Gegenbegriff zur 
Einheit. Die konfessionalismuskritischen, mitunter antikonfessionalistischen Po

sitionen bleiben der Orientierung an Zugehörigkeit treu, indem sie die Überwin

dung der Spaltung hin zu einer übergeordneten Einheit als Erreichen einer überge

ordneten Zugehörigkeit propagieren. Es ist also nicht die Tatsache konfessioneller 
Identität, die abgelehnt wird, sondern die fitna, die zwischen diesen Konfessionen 
entstehe – und für die »ṭāʾifīya« gleichzeitig Ursache und Ausdrucksform bezeich

net. 
Angesichts der verheerenden Gewalt, die den Irak nach 2003 geprägt hat, sollen 

Einheit und die Überwindung von Spaltung hier selbstredend nicht als mit (konfes

sionellem) Konflikt oder Konfessionalismus gleichwertig evaluiert werden. Als Kon

zepte sollen sie aber losgelöst werden von ihrem Verständnis als transzendente Uni

versalien, um sie als Elemente des politischen Diskurses und der gesellschaftlichen 
Praxis erkennbar zu machen. Als solche ist ihr Zweck genauso wie ihr Inhalt und ih

re Trägerschaft historisch variabel und kontingent.4 So wird deutlich, dass waḥda als 
Überwindung der fitna nicht nur eine Fortsetzung der Zugehörigkeitsorientierung 
auf einer übergeordneten Ebene darstellt. Auch die entpolitisierende Qualität einer 
an konfessioneller Zugehörigkeit orientierten Ordnung wird trotz dieser Überwin

dung beibehalten. Anhand der Verbindung von ṭāʾifīya und fitna wird das Erreichen 
der Einheit (oder zumindest das friedliche Zusammenleben als Koexistenz, taʿāyuš) 
zum gesellschaftlichen Telos. Da selbst so grundlegende gesellschaftliche Aspekte 
wie das politische System, die Strukturierung der Bevölkerung und die Gestalt des 
Staates an diesem Ideal ausgerichtet werden, kann von einem gesamtgesellschaftli

chen Telos gesprochen werden, das die Grundlage irakischer gesellschaftlicher Ko

häsion bildet. 
Einheit und die Überwindung von Spaltung sind das Ziel der Kritik an Konfes

sionalismus. Das Einheitsideal erfüllt für den irakischen Kontext eine vergleichbare 
Funktion wie sie Wendy Brown für die Vorstellung von Toleranz beschrieben hat. 
Brown legt dar, wie Toleranz als Charakteristikum westlicher liberaler Gesellschaf

ten genutzt werde, um deren Überlegenheit gegenüber anderen Gesellschaftsfor

men zu begründen: »Even amid plural definitions of civilization, the discourse of 
tolerance recenters the West as the standard for civilization[.] [T]olerance operates 

3 Gardet, L.: Fitna, in: P. Bearman (Hg.): Encyclopaedia of Islam New Edition Online (EI-2 En

glish), 2012, doi: https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_2389, Stand: 25.04.2025. 
4 Diese Überlegungen sind angelehnt an das Vorgehen, wie es Brown für den Umgang mit 

dem Konzept »Toleranz« empfiehlt, um dessen politische und gesellschaftlichen Dimensio

nen greifbar zu machen. Vgl. Brown, Wendy: Regulating aversion. Tolerance in the age of 
identity and empire, Princeton, Oxford 20083, S. 4. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-021 - am 12.02.2026, 12:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_2389
https://doi.org/10.14361/9783839409275-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_2389


6. Die »richtige« Ordnung als Grundlage der Souveränität 203 

simultaneously as a token of Western supremacy and a legitimating cloak for West

ern domination.«5 
Im irakischen Kontext ersetzt die Überwindung einer als krisenhaft erlebten 

gesellschaftlichen Gegenwart die Begründung einer zivilisatorischen Überlegen

heit. Die durchweg negative Evaluation des Begriffs ṭāʾifīya lässt sich daher aus der 
Gegenüberstellung von Spaltung und Einheit begründen; Spaltung soll in einem 
gewissermassen zivilisatorischen Prozess überwunden werden, hin zum Ideal der 
gesellschaftlichen Einheit (in dem die Spur der idealisierten islamischen Einheit 
konstituierend nachhallt). In der irakischen Öffentlichkeit ist Konfessionalismus 
als falsch, fanatisch, rückständig und fremd oder gar von aussen implementiert 
markiert. Dadurch erhält Konfessionalismus die konstitutive Qualität als nega

tives Aussen der Einheit, seine Ablehnung wird daher bestimmend für die oben 
beschriebene Aushandlung dessen, was Irak ist. Für den IS lässt sich hier eine 
ähnliche Analogie ziehen, nur dass hier die angestrebte Einheit nicht durch die 
Überwindung von Spaltung erreicht werden soll, sondern durch Ausschluss und 
mithin Vernichtung davon abweichender religiöser Positionen (was die konstitutive 
Qualität des Kämpfens für das Selbstverständnis des IS erneut verdeutlicht). 

Die Herausbildung bzw. Entwicklung konfessioneller Strukturen und Institu

tionen ist umstritten geblieben. Die Konfessionen sind zu keinem Zeitpunkt zu ho

mogenen Akteuren geworden. Der Vorstellung einer vereinigten Schia am nächs

ten ist wohl die schiitische Wahlallianz bei den Parlamentswahlen von 2005 gekom

men, in der sich auf Initiative und durch die Vermittlung Sīstānīs die bedeutends

ten schiitischen politischen Akteure zusammengefunden hatten. Die Tatsache, dass 
das Ideal der vereinigten Schia zu keinem Zeitpunkt erreicht wurde, zeigen die in

nerschiitischen Spannungen, die bis zu offener Gewalt reichten. Die Konfrontati

on zwischen Sadristen und der Ḥawza in Nadschaf, zwischen Badr-Brigaden und 
Mahdi-Armee, zwischen Maliki und Sadr, nach dem Krieg gegen den IS die Kon

frontationen mit Beteiligung der Sadristen, der Regierung, den Haschd und schii

tischen Demonstrantinnen und Demonstranten – alle diese Spannungen und Kon

flikte zeigten die grosse Heterogenität innerhalb der schiitischen Bevölkerung im 
Irak auf. 

Dementsprechend umstritten waren auch die konfessionellen Repräsentations

strukturen. Schiitische Parteien wie die Daʿwa nahmen für sich in Anspruch, die 
schiitische Bevölkerung innerhalb eines an konfessioneller Zugehörigkeit orientier

ten politischen Systems zu repräsentieren. Diese politische Repräsentation sahen 
sie durch ein religiöses Feld ergänzt, in welchem die Autorität Sīstānī zustand. Die

ser wiederum setzte sich offensichtlich für eine geeinte schiitische politische Füh

rung ein. Gleichzeitig orientierte er sich an der Hierarchie innerhalb des Systems 
schiitischer religiöser Autorität (und verortete sich damit nur begrenzt innerhalb 

5 Ebd., S. 182. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-021 - am 12.02.2026, 12:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

eines nationalen Bezugsrahmens). Muqtadā aṣ-Ṣadr sprengte die Strukturierung 
schiitischer Autorität in ein religiöses und ein politisches Feld, in dem er seine Ḥaw

za als Schnittstelle dieser beiden Bereiche etablierte. Die Demonstrationen von 2019 
haben zudem gezeigt, dass Teile der schiitischen Bevölkerung jegliche etablierten 
Formen der Repräsentation ablehnten. 

Auf sunnitischer Seite erwies sich die Suche nach einer konfessionellen Reprä

sentation als schwierig. Lange überlagerten sich die Ablehnung der politischen Ord

nung ab 2003 und des schiitischen Mehrheitsanspruchs, was die explizite Identifi

kation politischer Akteure als explizit sunnitische Repräsentation erschwerten, zu 
Beginn gar tabuisierten. Ein breites Bekenntnis hin zu einer politischen Repräsen

tation der Sunna findet sich, in dieser expliziten Formulierung, erst nach dem Krieg 
gegen den IS. Trotzdem liess sich bereits ab 2003 eine Konkurrenz um die Vormacht

stellung in der Repräsentation der sunnitischen Bevölkerung ausmachen. Neben 
den sunnitisch dominierten Parteien tat sich insbesondere die Association of Mus

lim Scholars in Iraq (AMSI) mit dem Versuch hervor, einen Zusammenschluss sun

nitischer religiöser Gelehrter analog zur schiitischen Ḥawza zu etablieren und da

durch eine religiöse Autorität zu schaffen. Herausgefordert wurde dieser Anspruch 
nicht nur durch das sunnitische Ministerium für religiöse Stiftungen, sondern auch 
durch ultraislamische Akteure, die anhand ihrer militaristischen Ausrichtung auf 
den Dschihad ihren Anspruch auf religiöse Autorität auf den bewaffneten Kampf 
stützten. 

Der IS, zeitweilig erfolgreich in der gewaltsamen Durchsetzung seines An

spruchs auf religiöse und staatliche Autorität, zeichnete sich durch ein ultraislami

sches Islamverständnis aus, das keinen Raum für religiöse Devianz, nicht einmal 
mehr Differenz zuliess. Damit konnte das Islamverständnis des Kalifats nicht mit 
der Vorstellung einer sunnitischen Konfession in Einklang gebracht werden. 

Weder auf schiitischer noch auf sunnitischer Seite hat sich daher eine akzeptier

te Struktur konfessioneller Repräsentation etablieren können. Aufgrund konkurrie

render Autoritätsansprüche kann selbst für die Schia wohl nur unter Vorbehalt von 
einer vereinten konfessionellen Struktur gesprochen werden. Und die Herausfor

derung sunnitischer gelehrter Autorität durch extremistische Gruppierungen er

schwerte die doktrinäre Stabilisierung ihrer Konfession. Auf Seiten klassischer reli

giöser Autorität stand zudem die Orientierung an den sunnitischen Rechtsschulen 
– im regionalen Kontext gesehen – der Schaffung sunnitischer, gesamtkonfessio

neller Institutionen im Weg. 
Ein Grund dafür, dass die konfessionellen Strukturen nur partiell konsolidiert 

werden konnten, ist auch darin zu sehen, dass die Konflikte innerhalb der Konfes

sionen mit einer Systemkritik verbunden waren. Ṭāʾifīya, als Vorwurf formuliert, 
bildete für diese innerkonfessionellen Spannungen den Bezugspunkt. Beispielswei

se forderte Muqtadā aṣ-Ṣadr mit seiner Kritik an Maliki nicht nur dessen Anspruch 
heraus, die gesamte irakische Schia zu repräsentieren. Die Kritik zielte vielmehr 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-021 - am 12.02.2026, 12:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die »richtige« Ordnung als Grundlage der Souveränität 205 

auf ein politisches System, welches einen solchen Anspruch überhaupt ermöglichte. 
Auch innerkonfessionell handelte es sich also um eine Diskussion über die Rolle, die 
der Orientierung an konfessioneller Zugehörigkeit zukommen solle. 

Hinzu kommt, dass konkurrierende Zugehörigkeitsordnungen im Irak eben

falls an Bedeutung gewonnen haben. Die Sahwa etwa führte deutlich vor Augen, 
dass auch der Orientierung an den Stämmen eine bedeutende Rolle zukommen 
konnte (und dass diese Stämme, analog zu den Konfessionen, in Bezug auf die 
Entwicklung ihrer Strukturen und die mit ihnen verbundenen Vorstellungswelten 
einem erheblichen Wandel ausgesetzt waren). 

Die genannten Beispiele zeichnen mit Blick auf die Entwicklung konfessio

neller Strukturen kein einheitliches Bild. Einerseits zeigen sie auf, dass nicht von 
zwei stabilen Konfessionen mit etablierten Institutionen ausgegangen werden 
kann. Gleichzeitig stehen sie mit ihrem Bemühen, die Angehörigen der jeweiligen 
Konfessionen zu repräsentieren, für das Ringen um diese Repräsentation – so

wohl was deren Ausgestaltung angeht wie auch die daraus folgende Besetzung der 
entsprechenden Strukturen. 

Die Bestimmung ihrer jeweiligen Konfession erfolgte sowohl auf schiitischer 
wie sunnitischer Seite primär anhand zweier Strategien. Die erste Strategie refe

rierte auf den eigenen Opferstatus. Aus schiitischer Perspektive wurde die Gewalt 
des Baʿṯ-Regimes zu einem konstitutiven Element. Aus sunnitischer Perspektive er

füllte die Benachteiligung, die nach dem Fall des alten Regimes erfahren wurde (und 
für dessen Gewalt die sunnitische Bevölkerung zu Unrecht verantwortlich gemacht 
worden sei), dieselbe Funktion. Dazu gehörte spätestens nach den Parlamentswah

len von 2010 der direkte Vorwurf an den damaligen Premierminister Maliki, eine 
gezielt antisunnitische Politik zu verfolgen. 

Die zweite Strategie orientierte sich am nationalen Bezug. Schia und Sunna 
wurden jeweils als Konstituenten des Iraks (bzw. des irakischen Volkes, was teil

weise gleichgesetzt wurde) bezeichnet, die konfessionelle Heterogenität positiv 
als Pluralität innerhalb eines vereinten Kollektivs imaginiert. Der Primat liegt hier 
auf dem Irakbezug, wobei nicht von einer einzelnen Titularnation ausgegangen 
wird, sondern der die einzelnen Komponenten des Kollektivs durch ihre Anteilhabe 
am Irak bestimmt werden. So ist der Irak auch aus schiitischer Perspektive nicht 
»schiitisch«; die Schia ist vielmehr irakisch und erst der Bezug auf den Irak verleiht 
ihr ihren Mehrheitsstatus, der allein einen allfälligen schiitischen Machtanspruch 
begründet (und nicht etwa die spezifische Charakterisierung einer »schiitischen 
Kultur« oder dergleichen). 

Gerade das schiitische Beispiel zeigt, wie tiefgreifend diese Entwicklung auf die 
Konfessionen selbst wirkt. Der bisherigen klerikalen Ordnung der Schia, orientiert 
an der Ḥawza, stellen die Sadristen, wie in der bisherigen Untersuchung dargelegt, 
eine nationalreligiöse Ordnung entgegen. Für die Selbstorganisation der Sadristen 
mag die eigene Ḥawza zwar weiterhin zentral sein. Doch zeigt die systematische 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-021 - am 12.02.2026, 12:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Verbindung von Islam und Irak in den Äusserungen und Publikationen von Muqtadā 
aṣ-Ṣadr deutlich diese nationalreligiöse Verschiebung dessen, was die Vorstellung 
von Schia ausmacht. Wobei ›national‹ hier mit Vorsicht zu betrachten ist: Analog zu 
den Ausführungen zu den Protesten von 2019 ist auch bei den Sadristen zu fragen, 
wie weit hier noch von Nation gesprochen werden kann. Denn auch hier fehlt ein 
Nationalismus (qawmīya) in klassischem Sinn, während der Bezug auf das Volk (šaʿb) 
dominiert. Nicht eine ethnische Vorstellung (die mit der konfessionellen Ordnung 
assoziiert wird), sondern die Kombination aus Irak und Volk werden hier zu den 
Bezugspunkten – eine Umdeutung, die in Kapitel 6.3 am Beispiel der tišrīn-Proteste 
ausführlicher behandelt wird. 

Diese Punkte bestimmen nicht nur die Diskussion über Schia und Sunna, son

dern auch über ṭāʾifīya. Wird der Begriff definiert, stehen meist Diskriminierung, 
Intoleranz und Spaltung im Vordergrund. Den Kontext dieser Bezüge bildet die 
politische und gesellschaftliche Ordnung im Irak. Diskriminierung und Intoleranz 
werden meist anhand des beschriebenen Opferdiskurses sowie extremistischer 
Gewalt angesprochen, Spaltung mit Blick auf die übergeordneten Kollektive Irak 
und Islam. Diese Kollektive stehen dabei als Chiffren für die irakische Bevölke

rung (während über den Irak hinausgehende Kollektive nur eine untergeordnete 
Rolle spielen). Es überrascht daher nicht, dass einer der umstrittensten Aspekte 
die Frage nach dem tatsächlichen Mehrheitsstatus der Schia innerhalb der iraki

schen Bevölkerung darstellt. In der Mehrheitsfrage ist die übergeordnete Frage 
enthalten, wie politische Repräsentation im Irak zu organisieren sei und welche 
Konsequenz aus konfessioneller Differenz für diese Repräsentation zu erfolgen 
habe. Wenn von sunnitischer Seite her der schiitische Anspruch hinterfragt wird, 
die Bevölkerungsmehrheit darzustellen, entspricht das dem schiitischen Vorgehen, 
eine hervorgehobene Stellung der Schia innerhalb des politischen Systems nicht 
zu hinterfragen. Beide Positionen werden dabei regelmässig mit Konfessionalis

muskritik kombiniert und die Orientierung an konfessioneller Zugehörigkeit zur 
Strukturierung politischer Repräsentation abgelehnt. Diese Ambiguität illustriert, 
wie vage der Vorwurf »Konfessionalismus« ausfällt. Welche Bezüge auf konfes

sionelle Zugehörigkeit legitim sind, wird aktiv ausgehandelt – ein Prozess, der 
keineswegs abgeschlossen ist. Deutlich werden aber die Felder, die anhand des 
Bezuges auf Konfession verhandelt und dadurch verknüpft werden: Das politische 
System, die Strukturierung der irakischen Bevölkerung und schliesslich das, was 
»Irak« bezeichnet, mitunter der Staat selbst. 

Es lässt sich also festhalten: Bezüge auf Konfession informieren die Diskussion 
grundlegender staatlicher Strukturen bis hin zum Staat selbst. Obwohl die Heraus

bildung der Konfessionen als Konfessionen, mit stabilen Strukturen und Institutio

nen, nur begrenzt stattgefunden hat, ist die Durchdringung der Gesellschaft mit 
konfessionell orientieren Ordnungsvorstellungen weit fortgeschritten. »Schia« und 
»Sunna« stellen für die irakische Öffentlichkeit dominanten Taxonomien dar. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-021 - am 12.02.2026, 12:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die »richtige« Ordnung als Grundlage der Souveränität 207 

Angesichts der Unklarheit im Irak nicht nur zur politischen Machtverteilung, 
sondern zu grundlegenden Fragen darüber, wie ein politisches System ausgestaltet 
sein soll, wie es überhaupt zu begründen ist und was seine Bezugsgrösse darstel

len soll, zeugt von einer derart tiefgreifenden Destabilisierung, dass sich für die

sen Zustand die Bezeichnung »Krise« aufdrängt. Im Verständnis von »krisis«, wie 
es Derrida darlegt, verweist der Begriff auf einen Moment der Entscheidung, ei

ne Zäsur, aber auch eine Situation, die mit den etablierten Instrumenten, die einer 
Gesellschaft zur Verfügung stehen, nicht (mehr) zu meistern ist.6 Die Neuaushand

lung von politischem System, Bevölkerungsordnung und Staatlichkeit verweist auf 
eine solche Situation, in der die bestehenden Herausforderungen nicht mehr inner

halb des Systems gelöst werden können und daher das System selbst ins Wanken ge

rät. Aufgrund dieser Instabilität ist auch eine Entscheidung nötig, eine Setzung und 
nicht etwa eine Schlussforderung (die, beispielsweise in Form eines Kompromisses 
zur Machtteilung, auf stabile Ordnungsvorstellungen angewiesen wäre). Selbstver

ständlich sind im Irak auch Verhandlungen über konkrete Fragen zwischen etablier

ten Akteuren immer wieder Grund für Spannungen oder gar Konflikte (beispiels

weise zwischen den Regierungen in Bagdad und in Erbil). Die beschriebenen Aus

handlungen haben aber offensichtlich einen anderen Charakter. Es werden dabei 
nicht Positionen zwischen Akteuren verhandelt, sondern die Struktur der Akteure 
selbst, die Verhandlungsgegenstände, kurz: die Grundlagen gesellschaftlicher Ord

nung. 

6.2 Die Orientierung an Zugehörigkeit als Klassifikation 

Anhand von ṭāʾifīya wird im Irak eine Diskussion geführt über die Grundlagen 
der irakischen Gesellschaft, des politischen Systems, gar des Nationalstaates. 
Wenn aber ṭāʾifīya derart negativ evaluiert wird wie bisher beschrieben und selbst 
Akteure wie die nach 2003 zurückgekehrten ehemaligen Exilparteien, die ihren 
Machtanspruch auf eine konfessionelle Zugehörigkeitsordnung stützten, diese 
Zuschreibung vehement ablehnen – woher kommt dann der Zuspruch für die 
Orientierung an konfessioneller Zugehörigkeit? Wie vermag die omnipräsente 
Diskussion von prozentualen Bevölkerungsanteilen ihre Glaubwürdigkeit zu gene

rieren? Umgekehrt lässt sich fragen: Worauf gründet das Ideal, Konfessionalismus 
und Spaltung zu überwinden? In diesen Fragen fällt die Deutung, dass in erster 
Linie über Konfession diskutiert wird und nicht zwischen den Konfessionen, mit 
der Erkenntnis zusammen, dass anhand von Konfessionalität die grundlegenden 

6 Vgl. Pirovolakis, Eftichis: Derrida and the Demand for an Economy of ›Crises‹, in: Manginē, 
Gkolphō u.a. (Hg.): Philosophy and crisis. Responding to challenges to ways of life in the con

temporary world, Washington D.C. 2017, S. 194 – 206, S. 203 – 205. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-021 - am 12.02.2026, 12:31:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

