V. Zukunft

§ 22 Hoffnung gegen Optimismus

Die strategischen Untersuchungen der letzten Kapitel fithrten letztlich immer wie-
der auf die Kategorie universaler materialer Identitit. Sucht man nach dem Grund fur
diese Tendenz, muss man beachten, dass Auseinandersetzung letztlich nichts anderes
als die Negation solcher Identitit ist. Konzeptionen solcher Negation haben wir als
Strategien bezeichnet und sind auf wiedererkennbare Formen dieser Konzeptionen
gestof3en. Soziale Strategien sind Formen von Konzeptionen der Negation universaler mate-
rialer Identitit.

Diese stellen Antworten auf das faktische Fehlen einer solchen UMI dar. Doch
existiert neben den skizzierten Strategien eine weitere Antwort auf dieses Fehlen.
Diese sucht nach einer zwar bislang noch nicht, aber doch méglicherweise zukiinftig
existierenden universalen materialen Identitit. Die Versionen dieser Antwort bil-
den ein Spektrum zwischen zwei Polen: zwischen Optimismus und Hoffnung.

Diese beiden Pole darf man keineswegs verwechseln, so grof3 die Tendenz po-
puldrer Diskurse dazu ist. Optimismus und Hoffnung haben so wenig miteinander
gemein, dass man, wie Eagleton kiirzlich betonte, noch den Pessimismus auf der
optimistischen Seite ihrer Opposition verorten muss." Zu sagen, man sei ein Op-
timist, ist sehr dhnlich der Selbsttitulierung als >Kapitalist«: es ist die Ubernahme
einer einmal pejorativ gemeinten Bezeichnung, die fiir manche Ohren ihren abwer-
tenden Klang verloren hat. Der Optimist glaubt getreu einem — freilich sehr platt
verstandenen - Leibniz’schen Satz, wir lebten in der besten aller méglichen Welten.
Esist das populirphilosophische Verstindnis dieses Satzes, das den Spott Voltaires
herausfordern musste und dies immer tun wird. Die Perspektive auf die Welt, die
dieser stets noch einen heiteren Gesichtspunkt abgewinnen will, geriet zu blankem
Hohn angesichts des Erdbebens von Lissabon und wird es noch heute angesichts je-
ner Faktoren der conditio humana, die aller Fortschritt bislang nicht beseitigen konn-
te. Voltaires Candide fragt angesichts eines »prichtigen Autodafes«,” das durchge-
fithrt wurde, weil »das mit feierlichem Gepringe veranstaltete langsame Verbren-
nen mehrerer Menschen ein unfehlbares Mittel zur Verhiitung von Erdbeben sei«,?
wie blofR die anderen Welten sein miissten, wenn diese — unsere — die beste darun-

https:/idol. 14,02.2026, 19:37:07. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

ter sei. Diese Frage verweist auf die fatalistische — und fatale — Charakteristik des
Optimismus: ist diese Welt die beste, so wird ein Wandel zum Besseren schlicht un-
vorstellbar. Dieser entscheidende Unterschied zur Hoffnung wird so klar durch das
alte Bild vom halb leeren, halb vollen Glas illustriert. Wihrend der Optimist denkt,
das Glas sei halbvoll, und der Pessimist meint, das Glas sei halb leer, hofft ein Dritter,
es sei noch etwas in der Flasche. Der Optimismus wie der Pessimismus sind Glau-
bensfragen. »Die beiden Lager miissen sich auf eine zahnlose Toleranz einigen [...].
Wahre Hoffnung dagegen muss durch Griinde untermauert werden.«* Im Grunde
muss man diese These Eagletons prizisieren und zwischen einer naiven und einer
apodiktischen Form des Optimismus unterscheiden: der naive Optimist glaubt, es
werde sicher bald alles gut — und diese These kann schlicht faktisch falsch sein, ja
sie wird es sogar meist. Den apodiktischen Optimisten wiederum kann keine Ent-
wicklung erschiittern, da er, was auch immer geschieht, noch als die bestmégliche
Entwicklung — und sogar als gut — begreifen wird. Diesen Optimisten wird man —
wie Voltaires Pangloss — nie vom Gegenteil itberzeugen kénnen, doch wire dies auch
vergebliche Liebesmith. Das Gegenteil des Optimismus wire wohl der Pessimismus
und dieser kann dhnlich wenig Zukunftsfihigkeit fir sich reklamieren. Optimismus
wie Pessimismus wirken am Ende deaktivierend: sie laden zur Passivitit ein. So un-
verwiistlich sie sind, so wenig Nutzen bringen sie.

Die Ziige, die sich Optimismus und Pessimismus teilen: die deaktivierende Ten-
denz und die Eigenschaft, nie mit der Realitit in Konflikt geraten zu kénnen, trennt
sie andererseits von der Hoffnung. Die Hoffnung besagt weder, dass alles gut (oder
schlecht) sei, noch, dass sicher alles gut werde. Das mindeste, das sie sagt, ist, es sei
noch keineswegs erwiesen, dass alles verloren sei — und dies ist zweierlei: es ist eine
Aussage, die falsch sein kann und eine Begriindung erfordert; und es ist eine Auf-
forderung, ein Ansporn, den Nachweis zu erbringen, dass wir noch zu retten sind.
Anders als fir den Optimismus kann fiir die Hoffnung der Punkt kommen, an dem
klar wird, dass sie triigerisch war, und an dem es keine Moglichkeit mehr gibt, an ihr
festzuhalten. Freilich — der Trotz bleibt einem immer, doch ist Trotz etwas anderes
als wahre Hoffnung. Und anderes als fir den Optimisten kann fir den Hoffenden
seine Hoffnung nicht bedeuten, dass >schon alles von selbst gut werden wird«. Diese
Haltung ist es, die Eagleton so beifSend als >banal< bezeichnet hat® — und die Voltaire
sich zur Zielscheibe nehmen musste, so wenig er selbst am Fortschritt der Mensch-
heit zu zweifeln vermochte.

Ahnlich wie die Aufklirung in Person Voltaires den Optimismus verhéhnen
musste, ohne die Hoffnung aufgeben zu konnen, mussten die anderen grofRen
Formationen verfahren, deren Strategien uns beschiftigt haben. Fiir Marxisten ist
mit der Idee der Hoffnung nahezu unaufléslich der Name Ernst Blochs verbunden,
dessen Prinzip Hoffnung in unermidlicher Kleinarbeit gerade das aktivierende
Moment der Hoffnung immer wieder herausarbeitete. Bloch exerzierte denn auch
ganz explizit das angedeutete Dilemma durch: die aktivierende Charakteristik

https:/idol. 14,02.2026, 19:37:07. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Zukunft

der Hoffnung ist unerlisslich dafiir, Utopien Wirklichkeit werden zu lassen. Der
Marxismus, wo er nur predigt, der Kapitalismus wiirde >von selbst« kollabieren,
wird wirkungslos. Bloch formuliert mit deutlicher Spitze gegen die Sozialdemo-
kratie, dass Okonomismus den »Willen zur Praxis«® erst recht schwichen konne,
sogar »bewirken [konne], daf} der Sozialist (oder sage man genauer: der Sozialde-
mokrat) als véllig utopieloser Typ ein Sklave der objektiven Tendenzen [werde]«.”
Eine Konzeption des Marxismus, die diesen als »Automatismus«® begreift, wird
niemals dessen Vision verwirklichen konnen. Eben hier gelangt Bloch zu denselben
Schliissen wie Eagleton. »Marxismus ist Anweisung zum Handeln; wird er aber
ebenso subjektlos wie zielfremd, dann entsteht fatalistischer Antimarxismus, de-
generiert zur Rechtfertigung dafiir, dafd man nicht gehandelt hat, weil der Prozess
schon von selber seinen Weg gehe.«’ Die Vorstellung, der Marxismus handle von
einem 6konomischen Automatismus, sodass man nur abwarten miisse, bis sich der
Kapitalismus von selbst erledige, ist die optimistische Variante, die der Hoffnung
frohlich entsagt, da sie sie nicht mehr braucht — und die daher niemals zur Tat
schreiten wird. Wo Optimismus an Stelle der Hoffnung tritt, wird die Praxis zur
Passivitit und der Entwurf zum Fatalismus — und fiir Bloch ist dies der Moment,
an dem der Marxismus in Anti-marxismus umschlage. Nicht nur, dass der opti-
mistische Fatalismus nicht zielfithrend ist — er konterkariert die Bewegung. Und
wirklich — wenn man Marx so verstehen diirfte, dass sich der Kapitalismus ohnehin
selbst abschaffte, — warum dann noch Marxist sein? Blochs Antwort zumindest
lautet: weil die 6konomischen Bedingungen »niemals véllig reif oder so perfekt
[sind], daf3 sie keinen Willen zum Handeln brauchen und keinen antizipierenden
Traum im subjektiven Faktor dieses Willens.«*° Und nur die Hoffnung fithrt zur
Handlung, der Fatalismus fithrt von ihr weg.

Dass freilich die Hoffnung fiir den Katholizismus andererseits schon seit erheb-
lich lingerem ein zentrales Moment darstellte, ist nicht unbekannt. Ihre Einord-
nung in die >theologischen« Tugenden zeigt ihren Stellenwert. Benedikt XVI. cha-
rakterisierte sie 2007 anhand eines Paulus-Zitates, das seiner Enzyklika den Namen
gab: »Spe salvi facti sumus.« — »Denn wir sind gerettet, doch in der Hoffnung.«"
Und Paulus hatte weiter ausgefithrt: »Hoffnung aber, die man schon erfiillt sieht,
ist keine Hoffnung. Wie kann man auf etwas hoffen, das man sieht?«* Auch Be-
nedikt betonte den aktivierenden Charakter dieser Hoffnung: »Das Evangelium ist
nicht nur Mitteilung von Wif8barem; es ist Mitteilung, die Tatsachen wirkt und das
Leben verdndert. [..] Wer Hoffnung hat, lebt anders«.” Dies ist freilich analog der
Bloch'schen These, dass der Marxismus Anweisung zum Handeln sei. Auch den An-
tizipationsgedanken, dem Bloch so zentrale Bedeutung zuerkennt, findet man in
der Enzyklika wieder, etwa, wenn Benedikt betont: »Wenn der Hebrier-Brief davon
redet, daf’ die Christen hier keine bleibende Stadt haben, sondern die kiinftige su-
chen [...], so ist dies alles andere als Vertrostung auf die Zukunft: Die gegenwirtige
Gesellschaft wird von den Christen als uneigentliche Gesellschaft erkannt; sie geho-

https:/idol. 14,02.2026, 19:37:07. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

ren einer neuen Gesellschaft zu, zu der sie miteinander unterwegs sind und die in
ihrer Wanderung antizipiert wird.«** Es ist die Hoffnung, die erst das Handlungs-
moment in eine Zukunftsidee injiziert. Charles Peguy — selbst dem Sozialismus nie
vollig fern — ging so weit, die Hoffnung als Gipfel der theologischen Tugenden zu
betrachten. Sein Gebet-artiges Gedicht Das Tor zum Geheimnis der Hoffnung lisst Gott
selbst die Worte sprechen: »Aber die Hoffnung, [...] das verwundert mich wirklich./
Mich selbst./Das ist wirklich erstaunlich.//Dafd diese armen Kinder sehen, wie das
alles zugeht, und daf sie glauben, morgen gehe es besser.«" Gott selbst durch die
Hoffnung der Menschen verwundert sein zu lassen, ist ein Kunstgriff, der die son-
derbare Kraft der Hoffnung auf eine prignante Art malt. »Aber hoffen zu kénnen,
das ist das Schwere. [...] Und das Leichte ist, sich gleiten zu lassen und zu verzwei-
feln, und das ist die grofRe Versuchung.«*® Die Hoffnung ist gerade in ihrer Orientie-
rung auf die Zukunft und in ihrem Bauen auf dem schieren >Noch-nicht-ganz« der
Katastrophe schwer — und sie verlangt ein Handeln, das selbst noch sehr viel schwe-
rer sein mag. Es ist dieses Moment, das sich in so vielen Formationen von Aufkli-
rung bis Marxismus findet, und das erst in seiner Opposition zum Fatalismus seine
Bedeutung gewinnt: es ist Hoffnung, die die Zukunft nicht aus der Hand gibt, so
wenig verfiigbar sie sein mag.

Verfiigbar wird die Zukunft nur in Entwiirfen."” Deren fiktionalisierte Form wird
deshalb regelmifig zum Ort der Verhandlung strategischer Konzepte und damit
unserer Analyse zuginglich. Die fiktionale Gattung, die solche fiktionalisierten Zu-
kunftsentwiirfe heute paradigmatisch entwickelt, ist die Science Fiction.'® Wir waren
bereits mehrfach - etwa bei Habermas® — auf die Figur der materialen Identitit der
Welt in einer imaginierten Differenzierung zu auflerirdischen Kulturen gestofRen:
die differentielle Logik von Identitit schien eine universale Identitit nur durch Ein-
fithrung eines vollig heterogenen, weiteren Bezugsrahmens konzipierbar zu ma-
chen. In der Science Fiction wird ein solcher Bezugsrahmen konkret — und wird ge-
rade darin zu einem Ort der Konzeption von Auseinandersetzung. Wie sehr dabei
die Strategie des Autors in projektiver Version wirksam wird, illustriert etwa C. S.
Lewis’ wenig bekannte Space Trilogy. Wir hatten Lewis’ silent-nostalgische Strategie
analysiert, in der die klassizistische Konzeption in der Zeit zuriick projiziert wurde,
um dort eine UMI zu konstruieren. Lewis’ Zukunftsvision stellt eine bezeichnende
Umbkehrung dieser Figur dar. Der erste Band seiner Trilogie trigt den Titel Out of the
Silent Planet*® — und der Kalauer, der sich aus der Analogie zu unserer strategischen
Analyse ergibt, ist unwiderstehlich. Getreu dem inzwischen traditionellen Motiv der
Science Fiction schildert Lewis eine Reise zu einem fremden Planet — zum Mars, wie
sich herausstellt. Dieser ist, wenig iiberraschend, bewohnt und der Protagonist, der
Lewis’ eigene Leidenschaft fiir die Philologie teilt, ist imstande, die gemeinsame
Sprache der drei intelligenten Spezies des Planeten zu erlernen. Er spekuliert da-
bei explizit dariiber, welchen Effekt es fiir die Erde gehabt hitte, hitte es dort mehr
als eine sprachfihige Spezies gegeben — und bereits diese Vision stellt freilich ei-

https:/idol. 14,02.2026, 19:37:07. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Zukunft

ne Alternative zu Habermas’ ultimativer Differenz dar. Lewis’ eigene Strategie wird
jedoch erst wiedererkennbar, als Ransom, der Protagonist, erkennt, weshalb sein
intradiegetischer Freund Lewis der Erzahlung den Titel Out of Silent Planet geben
wird: Ransom lernt, dass jenseits der Erde jedes intelligente Lebewesen sich der le-
bendigen Existenz Gottes — und seiner Engel, der eldila — ununterbrochen bewusst
ist und nicht einmal auf die Idee kime, gegen das zu handeln, was Lewis in der Ab-
schaffung des Menschen als das Tao bezeichnet hat. Die Erde ist aufgrund eines Ereig-
nisses, das noch vor der Entstehung des Menschen stattfand und sehr der Erzihlung
vom Fall Luzifers dhnelt, der einzige Ort, der sich der Kenntnis der eldila entzieht,
und dies ist offenkundig der Grund dafiir, weshalb die Menschen die Mehrzahl der
Gesetze Gottes nicht kennen und imstande sind Boses zu tun. Lewis’ silente Stra-
tegie wird damit transformiert zu einer lokalen Gegebenheit; die andernorts in der
Zeit zuriick projizierte klassizistische Vorstellung des Tao als UMI wird nun umge-
kehrt in einer Science Fiction-Erzihlung als zukiinftige Maglichkeit greifbar. Der Si-
lentismus, der sich fir Lewis geradezu aus Resignation bei der >Wiederherstellung«
einer ehemaligen UMI ergibt, wird in dieser Struktur durch Hoffnung auf Transzen-
denz der desolaten Lage des silent planet erginzt. So, wie Lewis die Idee des Tao als
ehemalige UMI in die Zeit zuriick projiziert, verlagert Out of Silent Planet sie in das
Weltall und macht sie damit einer Zukunftshoffnung zuginglich. Es wird gerade in
seinem hoffnungsvollen Entwurf klar, dass Lewis’ Silentismus schlicht die Kehrsei-
te eines resignierenden Klassizismus ist, — und ebenso wird klar, in welcher Wei-
se strategische Konzeptionen gerade in Science Fiction-Erzihlungen in einer hoff-
nungsvollen Transformation wiederkehren kénnen.

Betrachtet man weitere klassische Beispiele der Science Fiction, stof3t man auf
analoge Transformationen von Strategien, die wir zuvor aufgefunden hatten. Der
Film The day the earth stood still von 1951 steht geradezu paradigmatisch fiir die Suche
nach einer fehlenden UMI in der Science Fiction. Der auflerirdische Besucher, der
in diesem Film zur Erde kommt, méchte mit der Menschheit als ganzer verhandeln,
um ihr seine Warnung zu iibermitteln. Freilich ist eine solche Identitit der Erde —
gerade vor dem Hintergrund des beginnenden Kalten Krieges — nicht konzipierbar
und selbst wenn sich eine Reprisentation der Menschheit finden lieRRe, so wire die-
se kaum (ver-)handlungsfihig, da sie keine materialen Gehalte reprisentierte. Doch
ist es gerade diese fehlende UMI, die allein die Welt vor der Zerstérung durch die
Auflerirdischen bewahren kénnte: nur eine Menschheit, die eine gemeinsame und
nachhaltige Vision ihrer selbst erschaffen konnte, wiirde — so die These des Films —
nicht ihrer eigenen Zerstorung zusteuern. Die Drohung durch die AuRerirdischen,
dieser Zerstorung zuvorzukommen, transformiert eine Dystopie in ein Ultimatum:
nimmt die Menschheit die Warnung ernst, so konnte sie noch gerettet werden —
und darin liegt ein Moment von Hoffnung. Dass das Remake des Films von 2008
die Motivation der Auflerirdischen dahingehend dndert, dass diese den Planeten vor

https:/idol. 14,02.2026, 19:37:07. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

183


https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

der Menschheit retten wollen, ist schlicht eine Anpassung an die verinderte Bedro-
hungslage und gewinnt, wie man so schén sagt, noch an >Aktualitit.”

Beide Filme — das Original wie das Remake — formulieren die Hoffnung auf eine
UMI der Menschheit angesichts der Begegnung mit einer nicht-menschlichen Iden-
titdt. Diese wird dabei nun sehr auffillig als zumindest weit tiberlegen, wahrschein-
lich als nachgerade im Besitz der Wahrheit verstanden. Die Ahnlichkeiten Klaatus
mit einem Messias, der vor dem Weltgericht warnt, ist augenscheinlich. Die hier
erhoffte UMI lisst sich als eine klassizistisch verstandene ausgezeichnete Identitit
lesen, die der Menschheit nur durch die Begegnung mit Auferirdischen vermittelt
werden muss. Die Science Fiction-Erzihlung dient zur Projektion einer ausgezeich-
neten, sogar missionierenden Identitit und macht diese in einer Transformation
klassizistischer Strategie differenziell erfahrbar.

Vollig anders verfihrt die erfolgreiche Science Fiction-Serie Star Trek. In dieser
ist zwar die Menschheit in der Zukunft zu einer UMI gelangt — und hat in diesem
Zuge offenbar den Kapitalismus abgeschafft —, doch besteht ein zentrales Erzih-
lelement in der sogenannten Prime Directive, die der >Sternenflotte< zu untersagen
scheint, sich in die Entwicklung der Bevolkerung anderer Planeten einzumischen.
Regelmifig entstehen daher Konfliktsituationen, in denen die Protagonisten zwar
imstande wiren, in Verhiltnisse anderer Welten einzugreifen, die nach den eige-
nen MafSstiben als >Missstinde« erscheinen, doch durch die Prime Directive daran
gehindert werden. Zwar setzen sich Figuren in diversen Folgen der Serie tiber diese
Direktive hinweg, doch ist ihre Einfithrung als zentrales Element der projizierten
Identitit der >Vereinigten Foderation der Planetenc ein krasser Gegensatz zur klas-
sizistischen Strategie im zuletzt betrachteten Beispiel. Die aufklarerische Strategie
einer durch die Inkommensurabilitit von Identititen geforderten, ubiquitiren To-
leranz ist nahezu das Gegenteil der Hoffnung auf eine aufRerirdische Identitit, die
die Menschheit zu ihrer eigenen Rettung missionieren kénnte. Doch auch die Vision
in Star Trek trigt entschieden hoffnungsvolle Ziige, da sie immer wieder zumindest
die Moglichkeit eines friedlichen Zusammenlebens der Spezies in Aussicht stellt,
und die UMI der >Vereinigten Foderation der Planeten« bereits eine planeteniiber-
greifende Identitit konzipiert, die stetig expandiert. Freilich entstammt viel ihres
differenziellen Gehalts der Opposition zu anderen Spezies wie den >Romulanerns,
was die Frage auf eine hohere Ebene verschiebt, was von dieser Identitit bliebe, um-
spannte sie einmal das gesamte Universum.

Gerade in Kontrast zu dieser aufklirerischen Strategie der Serie Star Trek wird
die Strategie in deren jiingster Kopie The Orville (ab 2017) interessant. Neben vielen
anderen Ahnlichkeiten zum grofRen Vorbild, scheint es auch dort eine Version der
Prime Directive zu geben, doch wird sie in ungleich gréfRerem Maf3e problematisiert.
Hatte die Prime Directive in Star Trek zwar bisweilen zu Konflikten mit den morali-
schen Uberzeugungen der Protagonisten gefiihrt, war sie doch stets als die gewis-
sermaflen slangfristig moralischste« Losung erschienen. In The Orville wird dieser

https:/idol. 14,02.2026, 19:37:07. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Zukunft

Konflikt mit einer véllig anderen Schirfe verhandelt und man kann sich des Ein-
drucks nicht erwehren, dass die Anwendbarkeit des Toleranzgrundsatzes oft dras-
tisch in Frage gestellt wird, so etwa in einer Folge, in der eine Spezies vorgestellt
wird, die alle weiblichen Neugeborenen nach Geburt einer Geschlechtsumwandlung
zu unterziehen pflegt. Das Tribunal, das iber diese Praxis abgehalten wird, ist im
Vergleich zu den moralischen Vexationen in Star Trek wenig mehr als eine Farce, und
deutlich von dem Wunsch getrieben nachzuweisen, dass diese Praxis schlicht falsch
ist. Diese Art der Beweisfithrung transformiert die aus Star Trek geerbte Strategie
merklich. Insbesondere bemerkenswert ist diese Transformation, da sie nicht — wie
in The day the earth stood still — auf einer tatsichlichen Einigkeit der auRerirdischen
Kulturen begriindet wird, sondern vielmehr sogar angesichts der faktischen Uneinig-
keit in moralischen Fragen die Strategie, die die Aufklirung aus einer analogen Si-
tuation abgeleitet hatte, zuriickweist. Dass sie dabei von universalisierenden An-
nahmen ausgehen muss, wie etwa, dass geschlechterspezifische Stereotypen — wie,
dass Frauen >schwach« seien — sich offenbar noch auf andere Spezies auf anderen Pla-
neten iibertragen lassen und dementsprechend dort genauso verurteilt werden kon-
nen, ist wenig iiberraschend.

Explizit verhandelt wird die Problematik erneut bei der Begegnung mit einer
Spezies, die ein System geschaffen hat, das sehr offenkundig durch das chinesische
»Sozialkredit-System« inspiriert ist. Nachdem die Grausambkeit des Systems durch-
exerziert worden ist, wird einer Bewohnerin des Planeten der Kulturschock einer
Begegnung mit dem Raumschiff Orville zuteil, wo ihr zuletzt mitgegeben wird, sie
solle doch immer vor Augen behalten, dass ithre Welt noch besser werden kénne.
Hier tritt nun offenbar die Menschheit an die Stelle Klaatus und warnt die Bevol-
kerung anderer Planeten vor den Folgen ihrer Taten. Dieser Positionswechsel ist
durchaus bemerkenswert, nicht zuletzt weil die gar nicht so unterschwellige Im-
plikation die westliche Demokratie mit der UMI der Menschheit identifiziert.

Interessant ist hier zuletzt, dass das System des fremden Planeten als eine »ab-
solute unstrukturierte Demokratie« bezeichnet wird, die durch eine nicht inkon-
sistente Theorie gestiitzt wird, die auf der Forderung beruht, dass >jeder doch eine
Stimme haben miisse«.?* Dass eine solche Vision einer absoluten Demokratie, die
durch die sozialen Medien und deren >Likes< und >Dislikes< gesteuert wird, zur Dys-
topie geridt, kommt nicht von ungefihr und speist sich letztlich noch aus der Idee
der Massen.

Dass das blofde Abstimmen zwar zu Entscheidungen, aber nicht zur Konstruk-
tion einer gemeinsamen Identitit geeignet ist, ist bekannt. Dies freilich wirft die
Frage auf, wie jenseits der parasitiren Strategien der >Beeinflussung der Massenc
eine Konstruktion einer UMI vor einem demokratischen Hintergrund konzipier-
bar werden kann. Den einflussreichsten Versuch einer Antwort auf diese Frage stellt
das Lebenswerk Jiirgen Habermas’ dar. Man kann diese Frage bereits in dessen Ha-
bilitationsschrift zum Strukturwandel der Offentlichkeit* von 1962 auffinden, in der

https:/idol. 14,02.2026, 19:37:07. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

185


https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

er die Entstehung einer biirgerlichen Offentlichkeit aus Praktiken der Literaturre-
zeption und -diskussion im 18. und 19. Jahrhundert zeichnet. IThm schwebt dabei
das Bild einer bildungsbiirgerlichen Salonkultur vor, in der literarische Neuerschei-
nungen diskutiert, Musenalmanache rezipiert werden und in druckreifen Briefen
miteinander kommuniziert wird. Diese Art der 6ffentlichen Kommunikation be-
greift Habermas als modellbildend fiir die biirgerliche Offentlichkeit, die spiter eine
zentrale politische Rolle iiber die Idee der public opinion gewinnt. So wie die litera-
rische Kommunikation imstande war, eine Form von Meinungsbildung zu leisten,
so ist es die analog dazu >risonierende« politische Diskussion spiter. Dabei ist der
Umstand, dass Habermas regelmiRig betont, dass es sich dabei um Raisonnement
handelt, durchaus zentral, was merklich wird, wenn er den titelgebenden Struk-
turwandel beschreibt: In diesem sei die Kommunikationssituation der biirgerlichen
Offentlichkeit insbesondere unter den Bedingungen der modernen Massenmedien
einer Perversion ihrer selbst gewichen. Oder: »der Resonanzboden einer zum dffent-
lichen Gebrauch des Verstandes [eigene Kursivierung; C.R.] erzogenen Bildungsschicht
ist zersprungen; das Publikum in Minderheiten von nicht-6ffentlich risonierenden
Spezialisten und in die grof3e Masse von 6ffentlich rezipierenden Konsumenten ge-
spalten.«** Man kann hier bereits eine Vorausdeutung auf eines der zentralen The-
men der Forschungen Habermas’ in den folgenden Jahrzehnten erkennen: In der
Figur einer nahezu idealen — und sicherlich stark idealisierten - Kommunikations-
situation einer nach Kantischem Dictum »zum Gebrauch ihres Verstandes erzoge-
nen« aufgeklirten Offentlichkeit wird ihm die Mdglichkeit einer rationalen Erdrte-
rung eines Sachverhaltes jenseits blof3 der spezialisierten sozialen Gruppen, die Ge-
samtgesellschaft einbeziehend, konzipierbar. Freilich krankt diese Konzeption an zwei
bekannten Gebrechen:an ihrem idealisierenden Charakter und an ihrer Vergangen-
heitsform, die in ihrer Kombination unmittelbar an unsere Analysen der nostalgi-
schen Strategie erinnern. Die Idealisierung wird merklich in der sonderbaren Par-
allelitit von Habermas’ Anmerkung, dass Offentlichkeit bereits authére, Offentlich-
keit zu sein, wo sie »angebbare Gruppen«*® systematisch ausschliefle, und seiner Be-
tonung der bildungsbiirgerlichen Struktur seiner modellhaften Offentlichkeit, die
»als Publikum [...] bereits unter dem unausgesprochenen Gesetz einer Paritit der
Gebildeten«®® stiinde, das die »Kriterien von Generalitit und Abstraktheit, die die
Gesetzesnorm auszeichnen«,” so evident gemacht habe. Der literarischen Offent-
lichkeit seien die aufklirerischen Grundsitze bereits aufgrund ihrer Kommunikati-
onssituation vollig natiirlich erschienen — die Gleichheit der Franzosischen Revolu-
tion wird eingeldst als eine Kongenialitit gebildeter Korrespondenten. Diese kom-
munizieren »im Prinzip unter Absehung von allen sozial und politisch priformier-
ten Ringen«*® — doch unterliegen sie freilich andererseits Habermas’ Bildungspos-
tulat. Die »Kraft des besseren Arguments«* kann nur ausiiben, wer die Regeln des
Raisonnements beherrscht. Habermas erreicht freilich iiber seine Konstruktion der
Offentlichkeit, dass ihr eine Tendenz zur Vernunft bereits eingeschrieben ist, doch

https:/idol. 14,02.2026, 19:37:07. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Zukunft

nur um den Preis, dass sie nach seinem eigenen Postulat bereits keine Offentlich-
keit im eigentlichen Sinne mehr sein kann. Dass umgekehrt gerade der Moment, in
dem die Offentlichkeit sich iiber die -Massenmedien« zu einer faktischen Allgemein-
heit erweitert, sich ihm als ein Verfallsprozess darstellt, kann nicht itberraschen: die
verniinftig strukturierte Offentlichkeit muss ihm zur Masse geraten, da die resul-
tierende Kommunikationssituation keineswegs mehr den MaRstiben gerecht wird,
die Habermas aus seinem Bild der literarischen Offentlichkeit destilliert. Was wir
eingangs als die Dislozierung des Intellekts bezeichnet hatten und was Ausgangs-
punkt fir die Bildung der parasitiren Strategien war, ist Habermas in seinem frii-
hen Werk noch Anlass fiir eine idealisierende Nostalgie: die ideale Kommunikati-
onssituation, in der eine UMI in der Diskussion gleicher und freier und gebildeter
Teilnehmer sich durch die Kraft des besseren Arguments bildet, kann er vorerst, an-
gesichts der Faktizitit einer >massenhaft« strukturierten Offentlichkeit, nur mehr
in die Vergangenheit projizieren, freilich durchaus mit der Intention, ihre schie-
re Mdglichkeit zu erweisen. Auch sollte er bei dieser Projektion keineswegs stehen-
bleiben, zu stark war sein Ekel vor der Resignation, als dass sie ihm hitte geniigen
konnen. Die Intuition einer Moglichkeit der skizzierten idealen Gesprichssituation
blieb, doch musste Habermas seine Strategie verindern, um der Tendenz zur halb-
wegs larmoyanten Nostalgie den Garaus machen zu kénnen, die seine Frithstudie
immer wieder zeichnete. Er entwickelte hierzu ab 1981 seine Theorie des kommuni-
kativen Handelns. Diese verwies auf den Umstand, dass dem >sprachlichen Handeln«
selbst bereits eine irreduzible Rationalitit innewohnt, was sich insbesondere an Ar-
gumentationsstrukturen aufweisen lief3, die in der Angabe von Griinden bestehen.*
Habermas basiert seine Theorie auf einer Dichotomie, die in verschiedenen Gestal-
ten auftritt: der zwischen instrumenteller und kommunikativer Rationalitit,* zwi-
schen teleologischem (oder: strategischem) und kommunikativem Handeln** oder
— auf gesellschaftlicher Ebene — zwischen System und Lebenswelt.* Er verweist
darauf, dass eine Analyse der gesellschaftlichen Rationalitit, die diese wie Max We-
ber als blofRe Zweckrationalitit deute, sie verkiirze,* und méchte dann »sprachliche
Verstindigung als Mechanismus der Handlungskoordinierung in den Mittelpunkt
des Interesses [riicken]«.® Im gesellschaftlichen Zusammenleben besteht ein ge-
wisser Bedarf an Kommunikation, um die Aktionen der Individuen auf eine effek-
tive Art und Weise zu koordinieren. Dies erfordert Verstindigunyg, die auf »gemein-
samen Uberzeugungen [Herv. i. 0.1<*¢ beruht. Deren rationale Begriindung wieder-
um wird nach Habermas erst méglich vor dem Hintergrund einer geteilten Lebens-
welt:*” »Aktoren verhalten sich rational, solange sie Pridikate wie wiirzig, anzie-
hend, fremdartig, schrecklich, ekelhaft usw. so verwenden, daf andere Angehéri-
ge ihrer Lebenswelt unter diesen Beschreibungen ihre eigenen Reaktionen auf hn-
liche Situationen wiedererkennen kénnen.«*® Das iiber diesen gemeinsamen Hin-
tergrund ermoglichte kommunikative Handeln tritt damit zunichst neben das rein
zweckrationale Handeln und erginzt dieses um die Moglichkeit sozialer Koordina-

https:/idol. 14,02.2026, 19:37:07. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

187


https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

tion. Dabei ist es a priori durch zwei Primissen gekennzeichnet: es ist rational, da es
auf der sprachlichen Argumentationsstruktur und der Angabe von Griinden ruht,
und es ist seiner Tendenz nach universalisierend, da die »grundlegende Intuition, die
wir mit Argumentationen verbinden, [...] sich unter dem Prozessaspekt am ehes-
ten durch die Absicht kennzeichnen [1if3t], ein universales Auditorium [Herv. i. O.] zu
iiberzeugen und fiir eine Auflerung allgemeine Zustimmung zu erreichen.«** Die
ideale Gesprichssituation, die Habermas im Strukturwandel der Offentlichkeit noch in
eine Elite des 18. Jahrhunderts projiziert hatte, wird damit zumindest als regulative
Idee das Telos aller sprachlichen Kommunikation und des darauf ruhenden Han-
delns tiberhaupt. Menschliches Zusammenleben ist durch kommunikatives Han-
deln auf eine Art und Weise integriert, die bereits strukturell eine Form von Ratio-
nalitit und das Streben nach allgemeiner Zustimmungsfihigkeit verlangt. Da nun
aber dieser Konsens ohne weitere Annahmen unplausibel bliebe, rekurriert Haber-
mas in Husserl-Schiitz’scher Tradition auf die Kategorie der Lebenswelt, die zumin-
dest grofiere Teile der Hintergrundannahmen der Individuen konvergieren l4sst.
Allein in der Komplexitit moderner Gesellschaften beginnt diese Lebenswelt ihren
materialen Gehalt zugunsten der Formalitit sozialer>Systeme« einzubiif3en: »Auf der
kulturellen Ebene [Herv. i. O.] trennen sich die identititverbiirgenden Traditionsker-
ne von den konkreten Inhalten, mit denen sie in mythischen Weltbildern noch eng
verflochten sind. Sie schrumpfen auf formale Elemente wie Weltbegriffe, Kommu-
nikationsvoraussetzungen, Argumentationsverfahren, abstrakte Grundwerte usw.
zusammen.«*® Analoges gilt fiir die Ebene der Gesellschaft und des Persénlichkeits-
systems.* Diese Tendenz zum Formalismus in modernen Gesellschaften fasst Ha-
bermas unter seinem Begriff des Systems, der gegen den der Lebenswelt steht. Dass
dabei die Lebenswelt ihre Bedeutung als Grundlage der Konvergenz von Hinter-
grundannahmen durchaus nicht verliert, fithrt zu einer merkwiirdigen Spannung,
die Habermas’ weitere Uberlegungen immer wieder prigt. Die Theorie des kom-
munikativen Handelns hatte nicht nur die Moglichkeit rationaler und universalisie-
render Kommunikation erwiesen, sondern diese sogar als Tendenz zumindest eines
Modus menschlichen Handelns ausgewiesen. Die Quelle der Rationalitit gerade in
den Alltag, in die geteilte Lebenswelt und die ubiquitire koordinierende Kommu-
nikation von Individuen zu verlagern, erlaubt einen Gegenentwurf zum Konzept
der Masse, der geeignet ist, eine UMI als Ergebnis rationaler Abwigungen vorstell-
bar zu machen. Freilich ist diese Universalitit in hohem Mafe virtuell, doch ist der
Nachweis der rational-kommunikativen Struktur des alltiglichen Zusammenlebens
nicht zu entkriften, und auch deren universalisierende Tendenz kann zumindest als
deren regulative Idee gelten. Doch ist ihre Materialitit verdichtig: schliefilich hat-
te sich die Aufklirung durch deren Divergenz zum Riickzug in den Formalismus
genotigt gesehen. Die Habermas’sche UMI kann moglicherweise noch ihren An-
spruch auf Universalitit rechtfertigen, doch wirft ihre formale Struktur die Frage
auf, ob nicht auch Habermas das Problem l6sen miisste zu erkliren, wie der forma-

https:/idol. 14,02.2026, 19:37:07. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Zukunft

le Mechanismus der verstindigungsorientierten Kommunikation materiale Inhal-
te generieren konne. Von besonderem Interesse ist diese Frage dort, wo Habermas
seine Theorie zur Begriindung der sogenannten Diskursethik verwendet, die letzt-
lich versucht, die Kantische Ethik und das Konzept des Kategorischen Imperativs
auf einer anderen theoretischen Basis neu zu begriinden.** Habermas sieht frei-
lich die Schwierigkeit und behandelt sie durch seine Unterscheidung zwischen dem
Guten und dem Gerechten: »der Universalisierungsgrundsatz funktioniert wie ein
Messer, das einen Schnitt legt zwischen >das Gute« und »das Gerechte¢, zwischen
evaluative und streng normative Aussagen.«* Er postuliert, dass kulturelle Werte
und die Ideen des guten Lebens, die sich aus einer konkreten Lebensweise ergeben,
»nicht von Haus aus normative Geltung im strikten Sinne beanspruchen kénnen«.*
Vielmehr bilden diese fiir einen Teilnehmer an moralischen Argumentationen ei-
nen Hintergrund, der in der Argumentation seinen unhinterfragbaren Status ver-
liert. Die »auf Distanz gebrachte Lebenswelt«* stellt sich in solchen Diskursen als
»Sphdre der Sittlichkeit dar. Dort sind die Pflichten derart mit konkreten Lebensge-
wohnheiten vernetzt, daf sie ihre Evidenz aus HintergrundgewiRheiten beziehen
konnen. Fragen der Gerechtigkeit stellen sich dort nur innerhalb des Horizonts von
immer schon beantworteten Fragen [Herv. i. O.] des guten Lebens.«*¢ Die Problematik
des Formalismus lost Habermas durch eine Trennung auf: de facto sind Fragen des
guten Lebens in den Lebenswelten der Individuen stets bereits beantwortet — dies
ist die Sphire des >Guten« — und sie miissen daher nicht in den formal strukturier-
ten, universalisierend zielenden Diskursen beantwortet werden. Deren Domine ist
die Gerechtigkeit: in einer Form von Abstandnahme gegeniiber den — nie zu tran-
szendierenden - eigenen Vorstellungen des guten Lebens wird in solchen Diskur-
sen differenziert zwischen dem, »was aus Prinzipien gerechtfertigt werden kann«,*
und dem, »was nur noch faktisch gilt«.*® Die Materialitit entstammt so der Lebens-
welt und die Universalitit der diskursiven Priifung, ob der »iiberlieferte Bestand an
Normen«* durch Prinzipien gerechtfertigt werden und damit Anspruch auf Uni-
versalitit erheben kann. Dieser Rekurs auf eine immer schon vorgingig vorhandene
Lebenswelt wird dadurch noch brisanter, dass eine Gesellschaft, die ihre Gesetzge-
bung durch Berufung auf rationale Begriindung im abwigenden Diskurs rechtfer-
tigt, selbst ein historisch kontingentes Phinomen ist:"° Die Umstellung auf das, was
Habermas ein >postkonventionellesc Modell nennt, muss hierfir bereits sich vollzo-
gen haben und dieses muss selbst bereits selbstverstindliches Element der Lebens-
welt der Individuen geworden sein, um eine Diskursethik, die von Fragen des guten
Lebens absieht, tiberhaupt plausibel zu machen. Habermas’ Strategie beruht damit
letztlich auf einer Trennung der materialen Grundlage von Normen und ihrer uni-
versalen Begriindung, die dann wieder integriert werden durch die Kategorie der
Lebenswelt. Diese dient zugleich als Garant einer mindestens residualen Rationa-
litit jeder sprachlichen Verstindigung, als Bedingung der Moglichkeit gelungener
Kommunikation éiberhaupt vor dem Hintergrund gemeinsamen Hintergrundwis-

https:/idol. 14,02.2026, 19:37:07. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

189


https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

sens und als Generator eines materialen Bestandes von Vorstellungen des guten Le-
bens, die dann Thema des formal strukturierten universalisierenden Diskurses wer-
den kénnen. Damit leistet Habermas mehrerlei: Er macht plausibel, dass ein sol-
cher Diskurs — zumindest in einer postkonventionellen Gesellschaft — méglich ist
und dort sogar zumindest prinzipiell rational ablaufen kann, und dass er eine Ten-
denz zur Universalisierung aufweisen wird. Durch die Trennung von Gutem und
Gerechten lost er die Problematik der Abstraktionstendenz jedes universalisieren-
den Diskurses - freilich aber nur, indem er die Lebenswelt mit der doppelten Pflicht
zur Generation materialer Werte und zur Garantie eines gemeinsamen Verstindi-
gungshintergrundes befrachtet. Leistet diese beides, kann die Diskursethik auf der
vorgefundenen Grundlage im formalen Diskurs eine UMI generieren, was zuvor als
Quadratur des Kreises erschienen war. Freilich steht durchaus in Frage, ob die Le-
benswelt ihre Aufgabe erfilllen kann, und damit steht und fillt Habermas’ Theorie.
Letztlich wird gesucht nach einer Kultur, die nicht nur geeignet ist, einen Prozess
diskursiver Begriindung von Recht zu ermdglichen, sondern dariiber hinaus trotz
verschiedener Konzeptionen des guten Lebens einen hinreichend grofRen Raum ge-
teilter Hintergrundannahmen zu schaffen, dass ein Diskurs mit universalisierender
Tendenz vorstellbar wird und nicht angesichts der faktischen Diversitit der Uber-
zeugungen seiner Teilnehmer kollabiert. Habermas scheint iiberzeugt zu sein, dass
die Lebenswelt dies leisten wird, doch steht der praktische Nachweis dieser Annah-
me noch aus.

Dass gerade Begriftf und Phinomen der Kultur hier eine durchaus zweischnei-
dige Rolle spielen, hat insbesondere Raymond Williams gezeigt. Dessen Studie zu
Culture and Society von 1958, die regelmifig als Begriindung der cultural studies be-
zeichnet wird, arbeitete am historischen Material eine Tradition des Begriffes der
Kultur heraus, die diese mit Hoch-Kultur identifizierte und insbesondere durch die
kinstlerische Titigkeit in romantischer Lesart realisiert sah. Dieser Begriff von Kul-
tur trug stets evaluative Bestandteile mit sich und zielte insbesondere auf eine Auf-
wertung eines (geistes-)aristokratischen way of life gegeniiber der >Kultur< der Mas-
sen. Williams betont, dass die Entstehung dieses Begriffs der Kultur eine Reakti-
on nicht nur auf die Industrialisierung, sondern vor allem auch auf die Demokratie
war.” Der Strategie, den Intellektuellen gegen die Massen zu stellen, waren wir ver-
schiedentlich begegnet. Die neuzeitliche Demokratie hat mit der Aussage zu kimp-
fen: »Democracy would be alright [...], if it were not for the actual people.«** Die
zugrundeliegende Denunziation der Massen spricht diesen die Fihigkeit ab, infor-
mierte Entscheidungen zu treffen, und mochte diese den Eliten vorbehalten. Der
Begriff der Kultur war geeignet, dieses Vorurteil in eine konzeptuelle Form zu brin-
gen. Es wurde jedoch bereits 1958 offenkundig, dass diese Strategie sich iiberlebt
hatte. Williams diskutiert in seinem berithmten Schlusskapitel auch Varianten der
parasitiren Strategie, vor allem anhand des Begriftes der mass communication. Er for-
muliert beifSend: »Where the principle of democracy is accepted, and yet its full and

https:/idol. 14,02.2026, 19:37:07. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Zukunft

active practice feared, the mind is lulled into an acquiescence, which is yet not so
complete that a fitful conscience, a defensive irony cannot visit it.«*> Die sogenannte
Massenkommunikation ist eine Reaktion auf die abwertende Konzeption der Masse
als solcher, einer Konzeption »which relegates the majority of its members to mob-
status«,”* und Williams geifSelt sie einerseits als Verunstaltung der Sprache® und
weist aber dariiber hinaus darauf hin, dass sie dort nicht mehr funktionieren wird,
wo sie nicht auf eine »confused uncertainty«,* sondern auf eine »considered and
formulated experience«”’ trifft, da Menschen durch ihre gesamte Erfahrung (their
whole experience) geformt werden.*® Dies ist letztlich eine Konsequenz seiner eige-
nen Konzeption von Kultur als whole way of life, die somit zu einer Form von gesell-
schaftlicher Widerstandskraft gerit.

Weder der klassizistische Gegenentwurf zur Demokratie, der die Kultur -
und damit insinuiertermafen auch die Entscheidungskompetenz — einer elitiren
Schicht zuschanzen will, noch die parasitire Strategie einer gezielten taktischen
Massenkommunikation versprechen noch Erfolg angesichts einer breiten Mehr-
heit, die sowohl die Fihigkeit eigenstindigen Denkens wie den Besitz einer Kultur
fiir sich reklamieren kann und deren Konzeptualisierung als Masse, die stets mehr
Vorurteil als Beobachtung war,” keine Plausibilitit mehr aufweist. Da hier ein
offenkundiger Umbruch sich vollzog — und noch vollzieht — dringte sich Williams
selbst die Frage nach der Zukunft auf. Seine Antwort war der Traum von einer
common culture: einer Kultur, an der jedes Mitglied der Gesellschaft teilhaben kann
- wenngleich er betonte, dass eine solche Kultur notwendigerweise so komplex
sein miisse, dass niemand je véllig an ihr teilhaben werde.®® Griinden kénne sie
letztlich nur auf einem Gefiihl von Solidaritit und einem »constant effort not only
to confirm and respect the skills of others, but also to confirm and deepen the com-
munity which is even larger than the skills.«** Die common culture als eine universale
materiale Identitit, die die Gesellschaft integrieren kénnte, ist die grof3e Hoffnung
Williams’, auf die letztlich sein gesamtes Werk ausgerichtet blieb. Unsere Analy-
sen haben gezeigt, welche Bedeutung sie als positiver Gegenpart der skizzierten
Strategien gewinnt und welche ausgezeichnete Rolle sie spielen muss, betrachtet
man sie als Gegenentwurf zu demokratieskeptischen Abwehrstrategien, die eine
Dislozierung des Intellekts in die »Masse« nicht denken kénnen. Die Brisanz, die
diese Verhandlung aus den 50er-Jahren seitdem noch hinzugewonnen hat, ist kaum
zu tibertreiben.

Das nichstliegende Beispiel ist sicherlich die aktuelle Bearbeitung der Corona-
Krise seit 2020 und insbesondere seit der erfolgreichen Produktion eines Impfstof-
fes zu Ende des Jahres 2020. In der Bundesrepublik Deutschland wurde von Beginn
an nahezu durch das gesamte politische Spektrum eine allgemeine Impfpflicht aus-
geschlossen. Die Motivation dieses Ausschlusses scheint durch zwei Gedanken ge-
leitet gewesen: zum einen durch Riicksicht auf eine Minderheit von sogenannten
>Impfgegnern¢, um deren Existenz man wusste und die man durch die Ankiindi-

https:/idol. 14,02.2026, 19:37:07. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

gung einer nahenden Impfpflicht zu radikalisieren fiirchtete, zum anderen durch
die Uberzeugung, dass ein hinreichend grofier Anteil der Bevdlkerung sich ohnehin
freiwillig impfen lassen wiirde. Der Gedankengang stellt sich bei niherer Betrach-
tung als Kreuzungspunkt heteronomer Strategien dar. Der aufklirerische Liberalis-
mus hatte stets von einer teils impliziten, teils expliziten Primisse gezehrt: er pra-
supponierte, dass die Menschen aufgrund ihrer gemeinsamen Vernunftbegabung
mittel- bis langfristig zu einer einheitlichen, verniinftigen Entscheidung gelangen
wiirde, wo immer dies innerhalb der Schranken der Vernunft moéglich war. Freilich
konnte man schwerlich erwarten, dass dies fir jedes einzelne Individuum gelten
wiirde, diese Voraussetzung wire letztlich doch zu fragil, doch war die Erwartung,
dass eine Einigkeit»fast iiberall, wie die Mathematiker sagen, in solchen Fragen er-
zielt werden konne, im Grunde eine notwendige Konsequenz der Idee der einen Ver-
nunft. Nun stellte gewissermafien die Frage nach der Impfbereitschaft auf faszinie-
rende Art eine experimentelle Priifung dieser Voraussetzung dar: es war durchaus
nicht nétig, dass sich alle Menschen impfen liefen, um die Pandemie zu iitberwin-
den - d.i.:eine>Uberlastung des Gesundheitswesens<auszuschliefien —, es geniigte,
wenn ein hinreichend grof3er prozentualer Anteil der Bevolkerung dies tat — wenn-
gleich die Hohe der relevanten Schwelle unterschiedlich geschitzt wurde und sich
angesichts neuer Corona-Varianten verschob. Als der Impfstoff allgemein verfiig-
bar gemacht worden war, wurde daher weiterhin eine Impfpflicht ausgeschlossen.
Nun begann ungliicklicherweise die Impfquote im Laufe des Sommers 2021 zu sta-
gnieren und es wurde absehbar, dass die Quote, die realistisch noch bis zum Spit-
herbst — dem erwarteten Eintreffen der >vierten Welle« — erreichbar war, nicht aus-
reichen wiirde, um ein erneutes, womdoglich sogar exponentielles Steigen der Inzi-
denzen zu verhindern. Von da an begann der Ton der Debatte sich zu verindern. Es
wurde erneut in breiter Front iiber nahezu alle Parteien hinweg ein Narrativ vorbe-
reitet, dass das Festhalten an der zuvor so vehement ausgeschlossenen Impfpflicht
als bloRe Sturheit brandmarkte und das Umschwenken zu einer Befiirwortung je-
ner nicht nur als entschuldbaren Meinungswandel, sondern vielmehr nachgerade
als Notwendigkeit aus staatsmédnnischer Rison umkennzeichnete. Dies wurde nicht
zuletzt notig, da die zuvor ergriffene Mafinahme der breiten >Massenkommunika-
tion« ihr Ziel trotz initialer Erfolge zu verfehlen schien. Die Bundeskanzlerin flehte
die Republik an, sich impfen zu lassen; der Bundesprisident selbst trat als ultima
ratio von seinem Podeste und tat es ihr gleich - letztlich erfolglos. Man begann ag-
gressive Werbekampagnen, impfte auf Marktplitzen und vor Supermirkten — doch
schien man kaum mehr Ungeimpfte anzutreffen. Die zuvor zitierte These Raymond
Williams’ bestitigt sich hier eindrucksvoll: platte parasitire Strategien der Kommu-
nikation mit den >Massen<sind dort zum Scheitern verurteilt, wo sie an einer bereits
etablierten Kultur abprallen — wie hier einer gar nicht so marginalen Gruppe von
Menschen, denen die Impfung so ungeheuer war, dass sie nahezu jedes Narrativ zu
iibernehmen bereit war, das einer Weigerung sich impfen zu lassen einen Anstrich

https:/idol. 14,02.2026, 19:37:07. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Zukunft

von Rationalitit zu verleihen geeignet schien — etwa den Verweis auf das Fehlen ei-
nes»>Tod-Impfstoffes¢, der trotz des martialischen Namens offenbar sympathischer
anmutete als verteufelte RNA-Impfstoffe. Die Polarisierung der gesellschaftlichen
Debatte schien so unumkehrbar, dass man nunmehr das Experiment, ob sich nicht
die Menschen ohnehin in tiberwiltigender Mehrheit verniinftig entscheiden wiir-
den, fiir gescheitert erklirte, und begann nurmehr dariiber zu diskutieren, was die
Gesellschaft mehr spalten wiirde: ein Fortdauern der Pandemie oder ein wie auch
immer gearteter Zwang, sich impfen zu lassen. Die Taktik die Impfpflicht nun als
das kleinere Ubel zu prisentieren, ist freilich nicht neu und doch letztlich nichts
anderes als eine Kapitulation bei der zugrundeliegenden Aufgabe: eine allgemeine
materiale Einigung in einer Frage zu erzielen, die letztlich aus Sicht der iiberwil-
tigenden Mehrheit aller mit der Materie niher Bekannten keine zwei verniinftigen
Meinungen zulief3.

Von dhnlichem illustrativen Wert ist die strategische Frage, die sich die meis-
ten Menschen wihrend der Pandemie stellen mussten, wann immer sie nimlich
mit Anderen in ihrem Bekanntenkreis konfrontiert waren, die der impfskeptischen
Minderheit angehorten und die, je linger die Debatte andauerte, immer defensiver
wurden und sich enger zusammenschlossen: war es besser, den Dialog immer fort
zu fithren - und damit woméglich die Fronten noch weiter zu verhirten; oder soll-
te man den Dialog an irgendeinem Punkt schlicht abbrechen mit Hinweis auf die
Unmoglichkeit, noch ein verniinftiges Gesprich zu fithren? Die Entscheidung war
eine strategische, da sie nach dem Versagen der optimistischen Annahme einer mit-
telfristigen Durchsetzung der allgemeinen Vernunft zwischen Antagonismus und
Silentismus wihlen lieRR. Sie war dariiber hinaus eine unmégliche, da die antago-
nistische Strategie, wie wir gesehen haben, in all ihren gingigen Reprisentationen
tatsdchlich eine Verschirfung des Konfliktes bedingt, das Schweigen die Auseinan-
dersetzung jedoch perpetuiert. Keine der Alternativen fithrt zum erwiinschten Re-
sultat: einer universalen, materialen Identitit. Die Inkommensurabilitit von Stra-
tegien wird hier merklich in der personlichen Ratlosigkeit, der sich die Teilnehmer
an dieser Auseinandersetzung ausgesetzt sahen. Welche Auswirkungen eine Impf-
pflicht auf die strategische Situation haben wiirde, ist zum Zeitpunkt der Nieder-
schrift dieser Zeilen nicht absehbar, doch wiirde sie schwerlich folgenlos bleiben.

Es sind solche Beispiele, an denen am klarsten wird, dass die skizzierten Stra-
tegien nicht nur tatsichlich in konkreten Auseinandersetzungen einen Unterschied
machen, sondern vor allem auch zu den fundamentalsten Aporien fithren. Wird
eine Auseinandersetzung gefithrt, kann man sich in der Sache uneinig sein — und
womdglich zu keiner Einigung gelangen; doch ist man sich in dem uneins, was wir
Strategie genannt haben, so wird man systematisch nicht einmal dieselbe Ausein-
andersetzung fithren. Dies wird etwa merklich, wenn man einen weiteren aktuellen
Kampfplatz betrachtet: Die bekannte Fantasy-Autorin J. K. Rowling wurde in den
letzten Jahren verschiedentlich angefeindet aufgrund von Aussagen in den sozialen

https:/idol. 14,02.2026, 19:37:07. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

193


https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Medien, die daraufinsistierten, dass Trans-Frauen keine Frauen seien.®* Mitglieder
der Queer-Community reagierten darauf vehement und verurteilten ihre Aussagen,
regelmiflig unter Verwendung der Bezeichnung >TERF« — fiir strans-exclusionary
radical feminist«. Die Auseinandersetzung, die hier zwischen Teilen von Queer-
Community und bestimmten Positionen innerhalb des Feminismus ausgetragen
wird, ist strategischer Natur. Der Feminismus in seiner antagonistischen Auspri-
gung, den Rowling vertritt, kennt eine Auseinandersetzung, die zwischen zwei
Geschlechtern stattfindet. Die queere Position andererseits konzipiert strategisch
nach dem Vorbild des FMK: sie mochte die vorgingige Annahme transzendieren,
nach der es fixe Identititen gibt, die dann in antagonistische Auseinandersetzun-
gen eintreten konnten. Aus Sicht solchen Feminismus kann nun die Betonung der
Rechte von Trans-Frauen, die aus ihrer Perspektive schlicht Midnner sind, nicht ak-
zeptabel sein. Aus queerer Sicht wiederum erscheint die Weigerung, Trans-Frauen
ein Recht zuzugestehen, sich als Frauen zu identifizieren, und ein Festhalten an
einer biniren Geschlechteropposition als ein Stillstand im Projekt einer fortschrei-
tenden Transzendenz fixierter Identititen. Es ist nun — und das macht die Debatte
so brisant — nicht nur so, dass die Teilnehmer dieser Auseinandersetzung sich
taktisch nicht einig werden werden, sie werden sich dariiber hinaus nicht einmal
dariiber einig werden, was Ziel und Mittel der Auseinandersetzung sein kdnnen. In
Frage steht dabei durchaus, ob diese Uneinigkeit noch auf strategischer Ebene den
Teilnehmern hinreichend bewusst ist. In jedem Fall wird eine Einigkeit hier nicht zu
erzielen sein, was einmal mehr die Frage aufwirft, wie vor dem Hintergrund einer
solchen strategischen Situation eine UMI perspektivisch méglich werden kénnte.
Dass unlangst Netflix in der Eigenproduktion Star Trek: Discovery erstmals nicht-bi-
nire Charaktere in das Star Trek-Universum einfiihrte, ist dabei insofern mehr als
eine charmante Fufinote als die heutigen Streaming-Plattformen sicherlich noch
mit dem grofdten Recht fir sich reklamieren kénnen, kulturelle Phinomene zu
generieren, die in einer an Komplexitit stindig zunehmenden und mikroskopisch
zersplitterten Gesellschaft dennoch noch weitreichende Sichtbarkeit erlangen kon-
nen. Das bedeutet freilich weder, dass fiir den Vorschlag des Personalpronomens
sthey« fiir nicht-binire Identititen bereits allgemeine Zustimmungsfihigkeit do-
kumentiert wire oder auch nur klar wire, dass er sie erlangen kénnte. Doch ist das
zugrundeliegende Konzept immerhin ein positiver Vorschlag in der Hoffnung auf
die Bildung einer allgemeinen Kultur, die anstelle der verfahrenen strategischen
Lage treten kann — und wenn Williams recht hatte, wird die Kultur auch der einzige
Ort sein, an dem sich eine solche Einigung ereignen wird. Der Grund hierfir liegt
in dem Moment begriindet, mit dem wir begonnen haben, und wir werden damit
schliefien: die Dislozierung des Intellekts ist ein Phinomen, das wir zunichst als
rein motivierenden Anstof betrachtet haben, der sich aber méglicherweise ex post
als der Punkt darstellt, von dem aus die strategischen Unterscheidungen erst ihren
Sinn gewinnen.®

https:/idol. 14,02.2026, 19:37:07. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Zukunft

Es liegt der Verdacht nahe, dass der Umstand, dass unsere Untersuchung mit
dem Phinomen der Dislozierung des Intellekts beginnt und endet, kein Zufall ist.
Tatsichlich scheinen die letzten hundert Jahre durch eine Transformation gepragt
zu sein, die in zahlreichen Iterationen das Monopol einer einzelnen sozialen Grup-
pe auf intellektuelle Titigkeit aufgelést hat. Man muss dies letztlich so sehr als eine
Einlésung einer Primisse der Demokratie begreifen wie als deren Radikalisierung:
Meinungsbildung findet nicht mehr in sozialen Milieus, sondern im ubiquitiren
Gesprich —und vor allem auch im Internet — statt. Menschen sind nicht nur imstan-
de, sondern auch bereit, sich ihres eigenen Verstandes ohne Anleitung anderer zu
bedienen. Diese Entwicklung, die Benda noch mit Schrecken sah und die sich iiber
das Jahrhundert auf eine Weise verabsolutiert hat, die er sich niemals ausgemalt
hitte, fithrte zu einem Wandel der Mechanismen sozialer Entscheidungsfindung,
und darin lag so viel Chance wie Risiko. Die Rationalitit, die die Aufklirung als die
fundamentale Voraussetzung der Demokratie iiberhaupt betrachtet hatte und die
so lange als Eigentum der >Intelligenz« gegolten hatte, wurde ebenso disloziert und
dieser Prozess eréffnet die Méglichkeit einer Hoffnung auf eine Menschheit, die zu
einer gemeinsamen Kultur gelangen konnte, die nicht nur durch einige wenige er-
dacht wurde — einer Kultur, an der alle partizipierten. Doch bedingt die einstweili-
ge Absenz solcher materialer Einigkeit die Emergenz von Auseinandersetzung und
deren Konzeption generierte Strategien, die heute koexistieren. Wo immer kom-
mensurable Strategien aufeinandertreffen, ist Kampf, und wo sie inkommensurabel
werden, ereignet sich etwas, das nicht einmal mehr Kampfist. Es ist nicht absehbar,
wie die strategische Situation aufgelost werden konnte, und die Vision einer Einig-
keit scheint manchen nachgerade licherlich — doch ist es eben Eigenart der Hoft-
nung, sich von solchen Nebensichlichkeiten nicht einschiichtern zu lassen. Denen,
die die Menschheit schon verloren geben wollen, muss man ebenso begegnen, wie
denen, die das Paradies schon hinter der nichsten Biegung sehen: Optimismus ist
ebenso unangebracht wie Defitismus. Ein erster Schritt zur Entschirfung unserer
Auseinandersetzungen ist, ein besseres Verstindnis unserer Strategien zu gewin-
nen, und das war das Ziel dieser Untersuchung. Ein Ende der Auseinandersetzun-
gen wird es nicht geben, doch vielleicht werden wir sie mit klarem Kopf fithren kén-
nen und uns nicht von dem, was uns eint, abbringen lassen. Alles andere zeigt die
Zukunft.

https:/idol. 14,02.2026, 19:37:07. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

195


https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https:/idol. 14,02.2026, 19:37:07. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

