
V. Zukunft

§ 22 Hoffnung gegen Optimismus

Die strategischen Untersuchungen der letzten Kapitel führten letztlich immer wie-

der auf die Kategorie universaler materialer Identität. Sucht man nach demGrund für

diese Tendenz,mussman beachten, dassAuseinandersetzung letztlich nichts anderes

als die Negation solcher Identität ist. Konzeptionen solcher Negation haben wir als

Strategien bezeichnet und sind aufwiedererkennbare Formen dieser Konzeptionen

gestoßen. Soziale Strategien sind Formen von Konzeptionen der Negation universaler mate-

rialer Identität.

Diese stellen Antworten auf das faktische Fehlen einer solchen UMI dar. Doch

existiert neben den skizzierten Strategien eine weitere Antwort auf dieses Fehlen.

Diese sucht nach einer zwar bislang noch nicht, aber doch möglicherweise zukünftig

existierenden universalen materialen Identität. Die Versionen dieser Antwort bil-

den ein Spektrum zwischen zwei Polen: zwischen Optimismus und Hoffnung.

Diese beiden Pole darf man keineswegs verwechseln, so groß die Tendenz po-

pulärer Diskurse dazu ist. Optimismus undHoffnung haben so wenigmiteinander

gemein, dass man, wie Eagleton kürzlich betonte, noch den Pessimismus auf der

optimistischen Seite ihrer Opposition verorten muss.1 Zu sagen, man sei ein Op-

timist, ist sehr ähnlich der Selbsttitulierung als ›Kapitalist‹: es ist die Übernahme

einer einmal pejorativ gemeinten Bezeichnung, die fürmancheOhren ihren abwer-

tenden Klang verloren hat. Der Optimist glaubt getreu einem – freilich sehr platt

verstandenen–Leibniz’schen Satz,wir lebten in der besten allermöglichenWelten.

Es ist das populärphilosophische Verständnis dieses Satzes, das den Spott Voltaires

herausfordern musste und dies immer tun wird. Die Perspektive auf die Welt, die

dieser stets noch einen heiteren Gesichtspunkt abgewinnen will, geriet zu blankem

Hohn angesichts des Erdbebens von Lissabon undwird es noch heute angesichts je-

ner Faktoren der conditio humana, die aller Fortschritt bislang nicht beseitigen konn-

te. Voltaires Candide fragt angesichts eines »prächtigen Autodafes«,2 das durchge-

führt wurde, weil »das mit feierlichem Gepränge veranstaltete langsame Verbren-

nen mehrerer Menschen ein unfehlbares Mittel zur Verhütung von Erdbeben sei«,3

wie bloß die anderenWelten sein müssten, wenn diese – unsere – die beste darun-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-026 - am 14.02.2026, 19:37:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

ter sei. Diese Frage verweist auf die fatalistische – und fatale – Charakteristik des

Optimismus: ist diese Welt die beste, so wird ein Wandel zum Besseren schlicht un-

vorstellbar. Dieser entscheidende Unterschied zur Hoffnung wird so klar durch das

alte Bild vom halb leeren, halb vollen Glas illustriert. Während der Optimist denkt,

dasGlas sei halb voll,undderPessimistmeint,dasGlas seihalb leer,hofft einDritter,

es sei noch etwas in der Flasche. Der Optimismus wie der Pessimismus sind Glau-

bensfragen. »Die beiden Lager müssen sich auf eine zahnlose Toleranz einigen […].

Wahre Hoffnung dagegen muss durch Gründe untermauert werden.«4 Im Grunde

muss man diese These Eagletons präzisieren und zwischen einer naiven und einer

apodiktischen Form des Optimismus unterscheiden: der naive Optimist glaubt, es

werde sicher bald alles gut – und diese These kann schlicht faktisch falsch sein, ja

sie wird es sogar meist. Den apodiktischen Optimisten wiederum kann keine Ent-

wicklung erschüttern, da er, was auch immer geschieht, noch als die bestmögliche

Entwicklung – und sogar als gut – begreifen wird. Diesen Optimisten wird man –

wieVoltairesPangloss–nie vomGegenteil überzeugenkönnen,dochwäredies auch

vergebliche Liebesmüh.Das Gegenteil des Optimismuswärewohl der Pessimismus

unddieser kannähnlichwenigZukunftsfähigkeit für sich reklamieren.Optimismus

wie Pessimismuswirken amEnde deaktivierend: sie laden zur Passivität ein. So un-

verwüstlich sie sind, so wenig Nutzen bringen sie.

Die Züge,die sichOptimismus undPessimismus teilen: die deaktivierende Ten-

denz und die Eigenschaft, niemit der Realität in Konflikt geraten zu können, trennt

sie andererseits von der Hoffnung. Die Hoffnung besagt weder, dass alles gut (oder

schlecht) sei, noch, dass sicher alles gut werde.Dasmindeste, das sie sagt, ist, es sei

noch keineswegs erwiesen, dass alles verloren sei – und dies ist zweierlei: es ist eine

Aussage, die falsch sein kann und eine Begründung erfordert; und es ist eine Auf-

forderung, ein Ansporn, den Nachweis zu erbringen, dass wir noch zu retten sind.

Anders als für den Optimismus kann für die Hoffnung der Punkt kommen, an dem

klarwird,dass sie trügerischwar,und andemes keineMöglichkeitmehr gibt, an ihr

festzuhalten. Freilich – der Trotz bleibt einem immer, doch ist Trotz etwas anderes

als wahre Hoffnung. Und anderes als für den Optimisten kann für den Hoffenden

seineHoffnung nicht bedeuten, dass ›schon alles von selbst gut werdenwird‹.Diese

Haltung ist es, die Eagleton so beißend als ›banal‹ bezeichnet hat5 –und die Voltaire

sich zur Zielscheibe nehmenmusste, so wenig er selbst am Fortschritt der Mensch-

heit zu zweifeln vermochte.

Ähnlich wie die Aufklärung in Person Voltaires den Optimismus verhöhnen

musste, ohne die Hoffnung aufgeben zu können, mussten die anderen großen

Formationen verfahren, deren Strategien uns beschäftigt haben. Für Marxisten ist

mit der Idee der Hoffnung nahezu unauflöslich der Name Ernst Blochs verbunden,

dessen Prinzip Hoffnung in unermüdlicher Kleinarbeit gerade das aktivierende

Moment der Hoffnung immer wieder herausarbeitete. Bloch exerzierte denn auch

ganz explizit das angedeutete Dilemma durch: die aktivierende Charakteristik

https://doi.org/10.14361/9783839471364-026 - am 14.02.2026, 19:37:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Zukunft 181

der Hoffnung ist unerlässlich dafür, Utopien Wirklichkeit werden zu lassen. Der

Marxismus, wo er nur predigt, der Kapitalismus würde ›von selbst‹ kollabieren,

wird wirkungslos. Bloch formuliert mit deutlicher Spitze gegen die Sozialdemo-

kratie, dass Ökonomismus den »Willen zur Praxis«6 erst recht schwächen könne,

sogar »bewirken [könne], daß der Sozialist (oder sage man genauer: der Sozialde-

mokrat) als völlig utopieloser Typ ein Sklave der objektiven Tendenzen [werde]«.7

Eine Konzeption des Marxismus, die diesen als »Automatismus«8 begreift, wird

niemals dessen Vision verwirklichen können. Eben hier gelangt Bloch zu denselben

Schlüssen wie Eagleton. »Marxismus ist Anweisung zum Handeln; wird er aber

ebenso subjektlos wie zielfremd, dann entsteht fatalistischer Antimarxismus, de-

generiert zur Rechtfertigung dafür, daß man nicht gehandelt hat, weil der Prozess

schon von selber seinen Weg gehe.«9 Die Vorstellung, der Marxismus handle von

einem ökonomischen Automatismus, sodassman nur abwartenmüsse, bis sich der

Kapitalismus von selbst erledige, ist die optimistische Variante, die der Hoffnung

fröhlich entsagt, da sie sie nicht mehr braucht – und die daher niemals zur Tat

schreiten wird. Wo Optimismus an Stelle der Hoffnung tritt, wird die Praxis zur

Passivität und der Entwurf zum Fatalismus – und für Bloch ist dies der Moment,

an dem der Marxismus in Anti-marxismus umschlage. Nicht nur, dass der opti-

mistische Fatalismus nicht zielführend ist – er konterkariert die Bewegung. Und

wirklich –wennmanMarx so verstehen dürfte, dass sich der Kapitalismus ohnehin

selbst abschaffte, – warum dann noch Marxist sein? Blochs Antwort zumindest

lautet: weil die ökonomischen Bedingungen »niemals völlig reif oder so perfekt

[sind], daß sie keinen Willen zum Handeln brauchen und keinen antizipierenden

Traum im subjektiven Faktor dieses Willens.«10 Und nur die Hoffnung führt zur

Handlung, der Fatalismus führt von ihr weg.

Dass freilich dieHoffnung für denKatholizismus andererseits schon seit erheb-

lich längerem ein zentrales Moment darstellte, ist nicht unbekannt. Ihre Einord-

nung in die ›theologischen‹ Tugenden zeigt ihren Stellenwert. Benedikt XVI. cha-

rakterisierte sie 2007 anhand eines Paulus-Zitates, das seiner Enzyklika denNamen

gab: »Spe salvi facti sumus.« – »Denn wir sind gerettet, doch in der Hoffnung.«11

Und Paulus hatte weiter ausgeführt: »Hoffnung aber, die man schon erfüllt sieht,

ist keine Hoffnung. Wie kann man auf etwas hoffen, das man sieht?«12 Auch Be-

nedikt betonte den aktivierenden Charakter dieser Hoffnung: »Das Evangelium ist

nicht nur Mitteilung vonWißbarem; es ist Mitteilung, die Tatsachen wirkt und das

Leben verändert. […] Wer Hoffnung hat, lebt anders«.13 Dies ist freilich analog der

Bloch’schenThese, dass der Marxismus Anweisung zumHandeln sei. Auch den An-

tizipationsgedanken, dem Bloch so zentrale Bedeutung zuerkennt, findet man in

der Enzyklika wieder, etwa,wenn Benedikt betont: »Wenn der Hebräer-Brief davon

redet, daß die Christen hier keine bleibende Stadt haben, sondern die künftige su-

chen […], so ist dies alles andere als Vertröstung auf die Zukunft: Die gegenwärtige

Gesellschaft wird von denChristen als uneigentliche Gesellschaft erkannt; sie gehö-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-026 - am 14.02.2026, 19:37:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

ren einer neuen Gesellschaft zu, zu der sie miteinander unterwegs sind und die in

ihrer Wanderung antizipiert wird.«14 Es ist die Hoffnung, die erst das Handlungs-

moment in eine Zukunftsidee injiziert. Charles Peguy – selbst dem Sozialismus nie

völlig fern – ging so weit, die Hoffnung als Gipfel der theologischen Tugenden zu

betrachten. SeinGebet-artiges GedichtDasTor zumGeheimnis derHoffnung lässt Gott

selbst dieWorte sprechen: »Aber die Hoffnung, […] das verwundert mich wirklich./

Mich selbst./Das ist wirklich erstaunlich.//Daß diese armen Kinder sehen, wie das

alles zugeht, und daß sie glauben, morgen gehe es besser.«15 Gott selbst durch die

Hoffnung der Menschen verwundert sein zu lassen, ist ein Kunstgriff, der die son-

derbare Kraft der Hoffnung auf eine prägnante Art malt. »Aber hoffen zu können,

das ist das Schwere. […] Und das Leichte ist, sich gleiten zu lassen und zu verzwei-

feln,unddas ist die großeVersuchung.«16DieHoffnung ist gerade in ihrerOrientie-

rung auf die Zukunft und in ihrem Bauen auf dem schieren ›Noch-nicht-ganz‹ der

Katastrophe schwer –und sie verlangt einHandeln, das selbst noch sehr viel schwe-

rer sein mag. Es ist dieses Moment, das sich in so vielen Formationen von Aufklä-

rung bisMarxismus findet, und das erst in seiner Opposition zum Fatalismus seine

Bedeutung gewinnt: es ist Hoffnung, die die Zukunft nicht aus der Hand gibt, so

wenig verfügbar sie sein mag.

Verfügbar wird die Zukunft nur in Entwürfen.17 Deren fiktionalisierte Formwird

deshalb regelmäßig zum Ort der Verhandlung strategischer Konzepte und damit

unserer Analyse zugänglich. Die fiktionale Gattung, die solche fiktionalisierten Zu-

kunftsentwürfe heute paradigmatisch entwickelt, ist die Science Fiction.18Wirwaren

bereitsmehrfach–etwa beiHabermas19 –auf die Figur dermaterialen Identität der

Welt in einer imaginierten Differenzierung zu außerirdischen Kulturen gestoßen:

die differentielle Logik von Identität schien eine universale Identität nur durch Ein-

führung eines völlig heterogenen, weiteren Bezugsrahmens konzipierbar zu ma-

chen. In der Science Fictionwird ein solcher Bezugsrahmen konkret – undwird ge-

rade darin zu einem Ort der Konzeption von Auseinandersetzung. Wie sehr dabei

die Strategie des Autors in projektiver Version wirksam wird, illustriert etwa C. S.

Lewis’ wenig bekannte Space Trilogy.Wir hatten Lewis’ silent-nostalgische Strategie

analysiert, in der die klassizistische Konzeption in der Zeit zurück projiziert wurde,

um dort eine UMI zu konstruieren. Lewis’ Zukunftsvision stellt eine bezeichnende

Umkehrung dieser Figur dar.Der erste Band seiner Trilogie trägt den TitelOut of the

Silent Planet20 –und der Kalauer, der sich aus der Analogie zu unserer strategischen

Analyse ergibt, ist unwiderstehlich.Getreudeminzwischen traditionellenMotivder

Science Fiction schildert Lewis eineReise zu einem fremdenPlanet –zumMars,wie

sich herausstellt.Dieser ist,wenig überraschend, bewohnt und der Protagonist, der

Lewis’ eigene Leidenschaft für die Philologie teilt, ist imstande, die gemeinsame

Sprache der drei intelligenten Spezies des Planeten zu erlernen. Er spekuliert da-

bei explizit darüber, welchen Effekt es für die Erde gehabt hätte, hätte es dort mehr

als eine sprachfähige Spezies gegeben – und bereits diese Vision stellt freilich ei-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-026 - am 14.02.2026, 19:37:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Zukunft 183

ne Alternative zu Habermas’ ultimativer Differenz dar. Lewis’ eigene Strategie wird

jedoch erst wiedererkennbar, als Ransom, der Protagonist, erkennt, weshalb sein

intradiegetischer Freund Lewis der Erzählung den Titel Out of Silent Planet geben

wird: Ransom lernt, dass jenseits der Erde jedes intelligente Lebewesen sich der le-

bendigen Existenz Gottes – und seiner Engel, der eldila – ununterbrochen bewusst

ist und nicht einmal auf die Idee käme, gegen das zu handeln, was Lewis in der Ab-

schaffung desMenschen als das Tao bezeichnet hat. Die Erde ist aufgrund eines Ereig-

nisses,dasnoch vorderEntstehungdesMenschen stattfandund sehrderErzählung

vom Fall Luzifers ähnelt, der einzige Ort, der sich der Kenntnis der eldila entzieht,

und dies ist offenkundig der Grund dafür, weshalb die Menschen die Mehrzahl der

Gesetze Gottes nicht kennen und imstande sind Böses zu tun. Lewis’ silente Stra-

tegie wird damit transformiert zu einer lokalen Gegebenheit; die andernorts in der

Zeit zurück projizierte klassizistische Vorstellung des Tao als UMI wird nun umge-

kehrt in einer Science Fiction-Erzählung als zukünftige Möglichkeit greifbar. Der Si-

lentismus, der sich für Lewis geradezu aus Resignation bei der ›Wiederherstellung‹

einer ehemaligenUMI ergibt,wird in dieser Struktur durchHoffnung auf Transzen-

denz der desolaten Lage des silent planet ergänzt. So, wie Lewis die Idee des Tao als

ehemalige UMI in die Zeit zurück projiziert, verlagert Out of Silent Planet sie in das

Weltall undmacht sie damit einer Zukunftshoffnung zugänglich. Es wird gerade in

seinem hoffnungsvollen Entwurf klar, dass Lewis’ Silentismus schlicht die Kehrsei-

te eines resignierenden Klassizismus ist, – und ebenso wird klar, in welcher Wei-

se strategische Konzeptionen gerade in Science Fiction-Erzählungen in einer hoff-

nungsvollen Transformation wiederkehren können.

Betrachtet man weitere klassische Beispiele der Science Fiction, stößt man auf

analoge Transformationen von Strategien, die wir zuvor aufgefunden hatten. Der

FilmTheday the earth stood still von 1951 steht geradezu paradigmatisch für die Suche

nach einer fehlenden UMI in der Science Fiction. Der außerirdische Besucher, der

in diesemFilm zur Erde kommt,möchtemit derMenschheit als ganzer verhandeln,

um ihr seine Warnung zu übermitteln. Freilich ist eine solche Identität der Erde –

gerade vor demHintergrund des beginnenden Kalten Krieges – nicht konzipierbar

und selbst wenn sich eine Repräsentation derMenschheit finden ließe, so wäre die-

se kaum (ver-)handlungsfähig, da sie keinematerialenGehalte repräsentierte.Doch

ist es gerade diese fehlende UMI, die allein die Welt vor der Zerstörung durch die

Außerirdischen bewahren könnte: nur eine Menschheit, die eine gemeinsame und

nachhaltige Vision ihrer selbst erschaffen könnte, würde – so dieThese des Films –

nicht ihrer eigenen Zerstörung zusteuern. Die Drohung durch die Außerirdischen,

dieser Zerstörung zuvorzukommen, transformiert eine Dystopie in ein Ultimatum:

nimmt die Menschheit die Warnung ernst, so könnte sie noch gerettet werden –

und darin liegt ein Moment von Hoffnung. Dass das Remake des Films von 2008

dieMotivation der Außerirdischen dahingehend ändert, dass diese den Planeten vor

https://doi.org/10.14361/9783839471364-026 - am 14.02.2026, 19:37:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

derMenschheit retten wollen, ist schlicht eine Anpassung an die veränderte Bedro-

hungslage und gewinnt, wie man so schön sagt, noch an ›Aktualität‹.21

Beide Filme–dasOriginal wie das Remake– formulieren dieHoffnung auf eine

UMIderMenschheit angesichts derBegegnungmit einernicht-menschlichen Iden-

tität.Diesewird dabei nun sehr auffällig als zumindestweit überlegen,wahrschein-

lich als nachgerade im Besitz der Wahrheit verstanden. Die Ähnlichkeiten Klaatus

mit einem Messias, der vor dem Weltgericht warnt, ist augenscheinlich. Die hier

erhoffte UMI lässt sich als eine klassizistisch verstandene ausgezeichnete Identität

lesen, die der Menschheit nur durch die Begegnung mit Außerirdischen vermittelt

werdenmuss.Die Science Fiction-Erzählungdient zur Projektion einer ausgezeich-

neten, sogar missionierenden Identität und macht diese in einer Transformation

klassizistischer Strategie differenziell erfahrbar.

Völlig anders verfährt die erfolgreiche Science Fiction-Serie Star Trek. In dieser

ist zwar die Menschheit in der Zukunft zu einer UMI gelangt – und hat in diesem

Zuge offenbar den Kapitalismus abgeschafft –, doch besteht ein zentrales Erzäh-

lelement in der sogenannten Prime Directive, die der ›Sternenflotte‹ zu untersagen

scheint, sich in die Entwicklung der Bevölkerung anderer Planeten einzumischen.

Regelmäßig entstehen daher Konfliktsituationen, in denen die Protagonisten zwar

imstande wären, in Verhältnisse anderer Welten einzugreifen, die nach den eige-

nen Maßstäben als ›Missstände‹ erscheinen, doch durch die Prime Directive daran

gehindert werden. Zwar setzen sich Figuren in diversen Folgen der Serie über diese

Direktive hinweg, doch ist ihre Einführung als zentrales Element der projizierten

Identität der ›Vereinigten Föderation der Planeten‹ ein krasser Gegensatz zur klas-

sizistischen Strategie im zuletzt betrachteten Beispiel. Die aufklärerische Strategie

einer durch die Inkommensurabilität von Identitäten geforderten, ubiquitären To-

leranz ist nahezu das Gegenteil der Hoffnung auf eine außerirdische Identität, die

dieMenschheit zu ihrer eigenenRettungmissionierenkönnte.DochauchdieVision

in Star Trek trägt entschieden hoffnungsvolle Züge, da sie immer wieder zumindest

die Möglichkeit eines friedlichen Zusammenlebens der Spezies in Aussicht stellt,

und die UMI der ›Vereinigten Föderation der Planeten‹ bereits eine planetenüber-

greifende Identität konzipiert, die stetig expandiert. Freilich entstammt viel ihres

differenziellen Gehalts der Opposition zu anderen Spezies wie den ›Romulanern‹,

was die Frage auf eine höhereEbene verschiebt,was vondieser Identität bliebe,um-

spannte sie einmal das gesamte Universum.

Gerade in Kontrast zu dieser aufklärerischen Strategie der Serie Star Trek wird

die Strategie in deren jüngster KopieTheOrville (ab 2017) interessant. Neben vielen

anderen Ähnlichkeiten zum großen Vorbild, scheint es auch dort eine Version der

PrimeDirective zu geben, dochwird sie in ungleich größeremMaße problematisiert.

Hatte die Prime Directive in Star Trek zwar bisweilen zu Konflikten mit den morali-

schen Überzeugungen der Protagonisten geführt, war sie doch stets als die gewis-

sermaßen ›langfristig moralischste‹ Lösung erschienen. In The Orville wird dieser

https://doi.org/10.14361/9783839471364-026 - am 14.02.2026, 19:37:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Zukunft 185

Konflikt mit einer völlig anderen Schärfe verhandelt und man kann sich des Ein-

drucks nicht erwehren, dass die Anwendbarkeit des Toleranzgrundsatzes oft dras-

tisch in Frage gestellt wird, so etwa in einer Folge, in der eine Spezies vorgestellt

wird,die alleweiblichenNeugeborenennachGeburt einerGeschlechtsumwandlung

zu unterziehen pflegt. Das Tribunal, das über diese Praxis abgehalten wird, ist im

Vergleich zu denmoralischenVexationen in Star Trekwenigmehr als eine Farce, und

deutlich von demWunsch getrieben nachzuweisen, dass diese Praxis schlicht falsch

ist. Diese Art der Beweisführung transformiert die aus Star Trek geerbte Strategie

merklich. Insbesondere bemerkenswert ist diese Transformation, da sie nicht –wie

inThe day the earth stood still – auf einer tatsächlichen Einigkeit der außerirdischen

Kulturen begründetwird, sondern vielmehr sogar angesichts der faktischenUneinig-

keit in moralischen Fragen die Strategie, die die Aufklärung aus einer analogen Si-

tuation abgeleitet hatte, zurückweist. Dass sie dabei von universalisierenden An-

nahmen ausgehenmuss,wie etwa, dass geschlechterspezifische Stereotypen –wie,

dass Frauen ›schwach‹ seien – sich offenbar noch auf andere Spezies auf anderen Pla-

neten übertragen lassen und dementsprechend dort genauso verurteilt werden kön-

nen, ist wenig überraschend.

Explizit verhandelt wird die Problematik erneut bei der Begegnung mit einer

Spezies, die ein System geschaffen hat, das sehr offenkundig durch das chinesische

›Sozialkredit-System‹ inspiriert ist. Nachdem die Grausamkeit des Systems durch-

exerziert worden ist, wird einer Bewohnerin des Planeten der Kulturschock einer

Begegnung mit dem Raumschiff Orville zuteil, wo ihr zuletzt mitgegeben wird, sie

solle doch immer vor Augen behalten, dass ihre Welt noch besser werden könne.

Hier tritt nun offenbar die Menschheit an die Stelle Klaatus und warnt die Bevöl-

kerung anderer Planeten vor den Folgen ihrer Taten. Dieser Positionswechsel ist

durchaus bemerkenswert, nicht zuletzt weil die gar nicht so unterschwellige Im-

plikation die westliche Demokratie mit der UMI der Menschheit identifiziert.

Interessant ist hier zuletzt, dass das System des fremden Planeten als eine »ab-

solute unstrukturierte Demokratie« bezeichnet wird, die durch eine nicht inkon-

sistente Theorie gestützt wird, die auf der Forderung beruht, dass ›jeder doch eine

Stimme haben müsse‹.22 Dass eine solche Vision einer absoluten Demokratie, die

durch die sozialenMedien und deren ›Likes‹ und ›Dislikes‹ gesteuert wird, zur Dys-

topie gerät, kommt nicht von ungefähr und speist sich letztlich noch aus der Idee

derMassen.

Dass das bloße Abstimmen zwar zu Entscheidungen, aber nicht zur Konstruk-

tion einer gemeinsamen Identität geeignet ist, ist bekannt. Dies freilich wirft die

Frage auf, wie jenseits der parasitären Strategien der ›Beeinflussung der Massen‹

eine Konstruktion einer UMI vor einem demokratischen Hintergrund konzipier-

barwerden kann.Den einflussreichstenVersuch einer Antwort auf diese Frage stellt

das Lebenswerk Jürgen Habermas’ dar.Man kann diese Frage bereits in dessen Ha-

bilitationsschrift zum Strukturwandel der Öffentlichkeit23 von 1962 auffinden, in der

https://doi.org/10.14361/9783839471364-026 - am 14.02.2026, 19:37:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

er die Entstehung einer bürgerlichen Öffentlichkeit aus Praktiken der Literaturre-

zeption und -diskussion im 18. und 19. Jahrhundert zeichnet. Ihm schwebt dabei

das Bild einer bildungsbürgerlichen Salonkultur vor, in der literarischeNeuerschei-

nungen diskutiert, Musenalmanache rezipiert werden und in druckreifen Briefen

miteinander kommuniziert wird. Diese Art der öffentlichen Kommunikation be-

greiftHabermasalsmodellbildend fürdiebürgerlicheÖffentlichkeit,die später eine

zentrale politische Rolle über die Idee der public opinion gewinnt. So wie die litera-

rische Kommunikation imstande war, eine Form von Meinungsbildung zu leisten,

so ist es die analog dazu ›räsonierende‹ politische Diskussion später. Dabei ist der

Umstand, dass Habermas regelmäßig betont, dass es sich dabei um Raisonnement

handelt, durchaus zentral, was merklich wird, wenn er den titelgebenden Struk-

turwandel beschreibt: In diesemsei dieKommunikationssituationder bürgerlichen

Öffentlichkeit insbesondere unter den Bedingungen der modernenMassenmedien

einer Perversion ihrer selbst gewichen.Oder: »der Resonanzboden einer zum öffent-

lichenGebrauchdesVerstandes [eigeneKursivierung;C.R.] erzogenenBildungsschicht

ist zersprungen; das Publikum inMinderheiten von nicht-öffentlich räsonierenden

Spezialisten und in die großeMasse von öffentlich rezipierenden Konsumenten ge-

spalten.«24 Man kann hier bereits eine Vorausdeutung auf eines der zentralenThe-

men der Forschungen Habermas’ in den folgenden Jahrzehnten erkennen: In der

Figur einer nahezu idealen – und sicherlich stark idealisierten –Kommunikations-

situation einer nach Kantischem Dictum »zum Gebrauch ihres Verstandes erzoge-

nen« aufgeklärten Öffentlichkeit wird ihm die Möglichkeit einer rationalen Erörte-

rung eines Sachverhaltes jenseits bloß der spezialisierten sozialen Gruppen, die Ge-

samtgesellschaft einbeziehend, konzipierbar. Freilich krankt diese Konzeption an zwei

bekanntenGebrechen: an ihrem idealisierendenCharakter und an ihrerVergangen-

heitsform, die in ihrer Kombination unmittelbar an unsere Analysen der nostalgi-

schen Strategie erinnern. Die Idealisierung wird merklich in der sonderbaren Par-

allelität vonHabermas’ Anmerkung, dass Öffentlichkeit bereits aufhöre,Öffentlich-

keit zu sein,wosie »angebbareGruppen«25 systematischausschließe,undseinerBe-

tonung der bildungsbürgerlichen Struktur seiner modellhaften Öffentlichkeit, die

»als Publikum […] bereits unter dem unausgesprochenen Gesetz einer Parität der

Gebildeten«26 stünde, das die »Kriterien von Generalität und Abstraktheit, die die

Gesetzesnorm auszeichnen«,27 so evident gemacht habe. Der literarischen Öffent-

lichkeit seien die aufklärerischenGrundsätze bereits aufgrund ihrer Kommunikati-

onssituation völlig natürlich erschienen –die Gleichheit der Französischen Revolu-

tion wird eingelöst als eine Kongenialität gebildeter Korrespondenten. Diese kom-

munizieren »im Prinzip unter Absehung von allen sozial und politisch präformier-

ten Rängen«28 – doch unterliegen sie freilich andererseits Habermas’ Bildungspos-

tulat. Die »Kraft des besseren Arguments«29 kann nur ausüben, wer die Regeln des

Raisonnements beherrscht.Habermas erreicht freilich über seine Konstruktion der

Öffentlichkeit, dass ihr eine Tendenz zur Vernunft bereits eingeschrieben ist, doch

https://doi.org/10.14361/9783839471364-026 - am 14.02.2026, 19:37:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Zukunft 187

nur um den Preis, dass sie nach seinem eigenen Postulat bereits keine Öffentlich-

keit im eigentlichen Sinnemehr sein kann.Dass umgekehrt gerade derMoment, in

demdieÖffentlichkeit sichüber die ›Massenmedien‹ zu einer faktischenAllgemein-

heit erweitert, sich ihmals einVerfallsprozess darstellt, kannnicht überraschen: die

vernünftig strukturierte Öffentlichkeit muss ihm zur Masse geraten, da die resul-

tierendeKommunikationssituation keineswegsmehr denMaßstäben gerechtwird,

die Habermas aus seinem Bild der literarischen Öffentlichkeit destilliert. Was wir

eingangs als die Dislozierung des Intellekts bezeichnet hatten und was Ausgangs-

punkt für die Bildung der parasitären Strategien war, ist Habermas in seinem frü-

hen Werk noch Anlass für eine idealisierende Nostalgie: die ideale Kommunikati-

onssituation, in der eine UMI in der Diskussion gleicher und freier und gebildeter

Teilnehmer sich durch die Kraft des besseren Arguments bildet, kann er vorerst, an-

gesichts der Faktizität einer ›massenhaft‹ strukturierten Öffentlichkeit, nur mehr

in die Vergangenheit projizieren, freilich durchaus mit der Intention, ihre schie-

reMöglichkeit zu erweisen. Auch sollte er bei dieser Projektion keineswegs stehen-

bleiben, zu stark war sein Ekel vor der Resignation, als dass sie ihm hätte genügen

können.Die Intuition einerMöglichkeit der skizzierten idealenGesprächssituation

blieb, dochmusste Habermas seine Strategie verändern, um der Tendenz zur halb-

wegs larmoyanten Nostalgie den Garaus machen zu können, die seine Frühstudie

immer wieder zeichnete. Er entwickelte hierzu ab 1981 seine Theorie des kommuni-

kativenHandelns. Diese verwies auf den Umstand, dass dem ›sprachlichenHandeln‹

selbst bereits eine irreduzible Rationalität innewohnt,was sich insbesondere an Ar-

gumentationsstrukturen aufweisen ließ, die in der Angabe vonGründen bestehen.30

Habermas basiert seineTheorie auf einer Dichotomie, die in verschiedenen Gestal-

ten auftritt: der zwischen instrumenteller und kommunikativer Rationalität,31 zwi-

schen teleologischem (oder: strategischem) und kommunikativem Handeln32 oder

– auf gesellschaftlicher Ebene – zwischen System und Lebenswelt.33 Er verweist

darauf, dass eine Analyse der gesellschaftlichen Rationalität, die diese wieMaxWe-

ber als bloßeZweckrationalität deute, sie verkürze,34 undmöchte dann »sprachliche

Verständigung als Mechanismus der Handlungskoordinierung in den Mittelpunkt

des Interesses [rücken]«.35 Im gesellschaftlichen Zusammenleben besteht ein ge-

wisser Bedarf an Kommunikation, um die Aktionen der Individuen auf eine effek-

tive Art und Weise zu koordinieren. Dies erfordert Verständigung, die auf »gemein-

samen Überzeugungen [Herv. i. O.]«36 beruht. Deren rationale Begründung wieder-

um wird nach Habermas erst möglich vor dem Hintergrund einer geteilten Lebens-

welt:37 »Aktoren verhalten sich rational, solange sie Prädikate wie würzig, anzie-

hend, fremdartig, schrecklich, ekelhaft usw. so verwenden, daß andere Angehöri-

ge ihrer Lebenswelt unter diesen Beschreibungen ihre eigenen Reaktionen auf ähn-

liche Situationen wiedererkennen können.«38 Das über diesen gemeinsamen Hin-

tergrund ermöglichte kommunikative Handeln tritt damit zunächst neben das rein

zweckrationale Handeln und ergänzt dieses um die Möglichkeit sozialer Koordina-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-026 - am 14.02.2026, 19:37:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

tion.Dabei ist es a priori durch zwei Prämissen gekennzeichnet: es ist rational, da es

auf der sprachlichen Argumentationsstruktur und der Angabe von Gründen ruht,

und es ist seiner Tendenz nach universalisierend, da die »grundlegende Intuition, die

wir mit Argumentationen verbinden, […] sich unter dem Prozessaspekt am ehes-

ten durch die Absicht kennzeichnen [läßt], ein universales Auditorium [Herv. i. O.] zu

überzeugen und für eine Äußerung allgemeine Zustimmung zu erreichen.«39 Die

ideale Gesprächssituation, dieHabermas im Strukturwandel derÖffentlichkeit noch in

eine Elite des 18. Jahrhunderts projiziert hatte, wird damit zumindest als regulative

Idee das Telos aller sprachlichen Kommunikation und des darauf ruhenden Han-

delns überhaupt. Menschliches Zusammenleben ist durch kommunikatives Han-

deln auf eine Art und Weise integriert, die bereits strukturell eine Form von Ratio-

nalität und das Streben nach allgemeiner Zustimmungsfähigkeit verlangt. Da nun

aber dieser Konsens ohne weitere Annahmen unplausibel bliebe, rekurriert Haber-

mas inHusserl-Schütz’scherTraditionaufdieKategorieder Lebenswelt,die zumin-

dest größere Teile der Hintergrundannahmen der Individuen konvergieren lässt.

Allein in der Komplexität moderner Gesellschaften beginnt diese Lebenswelt ihren

materialenGehalt zugunstender Formalität sozialer ›Systeme‹ einzubüßen: »Auf der

kulturellen Ebene [Herv. i. O.] trennen sich die identitätverbürgenden Traditionsker-

ne von den konkreten Inhalten, mit denen sie in mythischen Weltbildern noch eng

verflochten sind. Sie schrumpfen auf formale Elemente wie Weltbegriffe, Kommu-

nikationsvoraussetzungen, Argumentationsverfahren, abstrakte Grundwerte usw.

zusammen.«40 Analoges gilt für die Ebene derGesellschaft und des Persönlichkeits-

systems.41 Diese Tendenz zum Formalismus in modernen Gesellschaften fasst Ha-

bermas unter seinemBegriff des Systems,der gegen den der Lebenswelt steht.Dass

dabei die Lebenswelt ihre Bedeutung als Grundlage der Konvergenz von Hinter-

grundannahmen durchaus nicht verliert, führt zu einer merkwürdigen Spannung,

die Habermas’ weitere Überlegungen immer wieder prägt. Die Theorie des kom-

munikativenHandelns hatte nicht nur dieMöglichkeit rationaler und universalisie-

renderKommunikation erwiesen, sonderndiese sogar als Tendenz zumindest eines

Modus menschlichen Handelns ausgewiesen. Die Quelle der Rationalität gerade in

den Alltag, in die geteilte Lebenswelt und die ubiquitäre koordinierende Kommu-

nikation von Individuen zu verlagern, erlaubt einen Gegenentwurf zum Konzept

derMasse, der geeignet ist, eine UMI als Ergebnis rationaler Abwägungen vorstell-

bar zu machen. Freilich ist diese Universalität in hohemMaße virtuell, doch ist der

Nachweisder rational-kommunikativenStrukturdes alltäglichenZusammenlebens

nicht zu entkräften,undauchderenuniversalisierendeTendenzkannzumindest als

deren regulative Idee gelten. Doch ist ihre Materialität verdächtig: schließlich hat-

te sich die Aufklärung durch deren Divergenz zum Rückzug in den Formalismus

genötigt gesehen. Die Habermas’sche UMI kann möglicherweise noch ihren An-

spruch auf Universalität rechtfertigen, doch wirft ihre formale Struktur die Frage

auf, ob nicht auchHabermas das Problem lösenmüsste zu erklären,wie der forma-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-026 - am 14.02.2026, 19:37:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Zukunft 189

le Mechanismus der verständigungsorientierten Kommunikation materiale Inhal-

te generieren könne. Von besonderem Interesse ist diese Frage dort, wo Habermas

seine Theorie zur Begründung der sogenannten Diskursethik verwendet, die letzt-

lich versucht, die Kantische Ethik und das Konzept des Kategorischen Imperativs

auf einer anderen theoretischen Basis neu zu begründen.42 Habermas sieht frei-

lich die Schwierigkeit und behandelt sie durch seineUnterscheidung zwischen dem

Guten und dem Gerechten: »der Universalisierungsgrundsatz funktioniert wie ein

Messer, das einen Schnitt legt zwischen ›das Gute‹ und ›das Gerechte‹, zwischen

evaluative und streng normative Aussagen.«43 Er postuliert, dass kulturelle Werte

und die Ideen des guten Lebens, die sich aus einer konkreten Lebensweise ergeben,

»nicht vonHaus aus normativeGeltung im strikten Sinne beanspruchen können«.44

Vielmehr bilden diese für einen Teilnehmer an moralischen Argumentationen ei-

nen Hintergrund, der in der Argumentation seinen unhinterfragbaren Status ver-

liert. Die »auf Distanz gebrachte Lebenswelt«45 stellt sich in solchen Diskursen als

»Sphäre der Sittlichkeit dar.Dort sind die Pflichten derartmit konkreten Lebensge-

wohnheiten vernetzt, daß sie ihre Evidenz aus Hintergrundgewißheiten beziehen

können. Fragen der Gerechtigkeit stellen sich dort nur innerhalb des Horizonts von

immer schon beantworteten Fragen [Herv. i. O.] des guten Lebens.«46 Die Problematik

des Formalismus löst Habermas durch eine Trennung auf: de facto sind Fragen des

guten Lebens in den Lebenswelten der Individuen stets bereits beantwortet – dies

ist die Sphäre des ›Guten‹ – und sie müssen daher nicht in den formal strukturier-

ten, universalisierend zielenden Diskursen beantwortet werden.Deren Domäne ist

die Gerechtigkeit: in einer Form von Abstandnahme gegenüber den – nie zu tran-

szendierenden – eigenen Vorstellungen des guten Lebens wird in solchen Diskur-

sendifferenziert zwischendem,»was ausPrinzipien gerechtfertigtwerdenkann«,47

und dem, »was nur noch faktisch gilt«.48 DieMaterialität entstammt so der Lebens-

welt und die Universalität der diskursiven Prüfung, ob der »überlieferte Bestand an

Normen«49 durch Prinzipien gerechtfertigt werden und damit Anspruch auf Uni-

versalität erhebenkann.DieserRekurs auf eine immer schon vorgängig vorhandene

Lebenswelt wird dadurch noch brisanter, dass eine Gesellschaft, die ihre Gesetzge-

bung durch Berufung auf rationale Begründung im abwägenden Diskurs rechtfer-

tigt, selbst ein historisch kontingentes Phänomen ist:50DieUmstellung auf das,was

Habermas ein ›postkonventionelles‹ Modell nennt,muss hierfür bereits sich vollzo-

gen haben und dieses muss selbst bereits selbstverständliches Element der Lebens-

welt der Individuen geworden sein, um eineDiskursethik, die von Fragen des guten

Lebens absieht, überhaupt plausibel zumachen.Habermas’ Strategie beruht damit

letztlich auf einer Trennung der materialen Grundlage von Normen und ihrer uni-

versalen Begründung, die dann wieder integriert werden durch die Kategorie der

Lebenswelt. Diese dient zugleich als Garant einer mindestens residualen Rationa-

lität jeder sprachlichen Verständigung, als Bedingung der Möglichkeit gelungener

Kommunikation überhaupt vor dem Hintergrund gemeinsamen Hintergrundwis-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-026 - am 14.02.2026, 19:37:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

sens und als Generator eines materialen Bestandes von Vorstellungen des guten Le-

bens,die dannThemades formal strukturiertenuniversalisierendenDiskurseswer-

den können. Damit leistet Habermas mehrerlei: Er macht plausibel, dass ein sol-

cher Diskurs – zumindest in einer postkonventionellen Gesellschaft – möglich ist

und dort sogar zumindest prinzipiell rational ablaufen kann, und dass er eine Ten-

denz zur Universalisierung aufweisen wird. Durch die Trennung von Gutem und

Gerechten löst er die Problematik der Abstraktionstendenz jedes universalisieren-

denDiskurses – freilich aber nur, indemer die Lebensweltmit der doppelten Pflicht

zur Generation materialer Werte und zur Garantie eines gemeinsamen Verständi-

gungshintergrundes befrachtet. Leistet diese beides, kann die Diskursethik auf der

vorgefundenenGrundlage im formalenDiskurs eine UMI generieren,was zuvor als

Quadratur des Kreises erschienen war. Freilich steht durchaus in Frage, ob die Le-

benswelt ihre Aufgabe erfüllen kann, und damit steht und fällt Habermas’ Theorie.

Letztlich wird gesucht nach einer Kultur, die nicht nur geeignet ist, einen Prozess

diskursiver Begründung von Recht zu ermöglichen, sondern darüber hinaus trotz

verschiedener Konzeptionen des guten Lebens einen hinreichend großen Raumge-

teilterHintergrundannahmenzu schaffen,dass einDiskursmit universalisierender

Tendenz vorstellbar wird und nicht angesichts der faktischen Diversität der Über-

zeugungen seiner Teilnehmer kollabiert.Habermas scheint überzeugt zu sein, dass

die Lebenswelt dies leisten wird, doch steht der praktische Nachweis dieser Annah-

me noch aus.

Dass gerade Begriff und Phänomen der Kultur hier eine durchaus zweischnei-

dige Rolle spielen, hat insbesondere Raymond Williams gezeigt. Dessen Studie zu

Culture and Society von 1958, die regelmäßig als Begründung der cultural studies be-

zeichnet wird, arbeitete am historischen Material eine Tradition des Begriffes der

Kultur heraus, die diese mitHoch-Kultur identifizierte und insbesondere durch die

künstlerische Tätigkeit in romantischer Lesart realisiert sah.Dieser Begriff vonKul-

tur trug stets evaluative Bestandteile mit sich und zielte insbesondere auf eine Auf-

wertung eines (geistes-)aristokratischen way of life gegenüber der ›Kultur‹ derMas-

sen. Williams betont, dass die Entstehung dieses Begriffs der Kultur eine Reakti-

on nicht nur auf die Industrialisierung, sondern vor allem auch auf die Demokratie

war.51 Der Strategie, den Intellektuellen gegen dieMassen zu stellen,warenwir ver-

schiedentlich begegnet.Die neuzeitlicheDemokratie hatmit der Aussage zu kämp-

fen: »›Democracy would be alright […], if it were not for the actual people.‹«52 Die

zugrundeliegende Denunziation der Massen spricht diesen die Fähigkeit ab, infor-

mierte Entscheidungen zu treffen, und möchte diese den Eliten vorbehalten. Der

Begriff der Kultur war geeignet, dieses Vorurteil in eine konzeptuelle Form zu brin-

gen. Es wurde jedoch bereits 1958 offenkundig, dass diese Strategie sich überlebt

hatte. Williams diskutiert in seinem berühmten Schlusskapitel auch Varianten der

parasitärenStrategie, vor allemanhanddesBegriffes dermass communication.Er for-

muliert beißend: »Where the principle of democracy is accepted, and yet its full and

https://doi.org/10.14361/9783839471364-026 - am 14.02.2026, 19:37:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Zukunft 191

active practice feared, the mind is lulled into an acquiescence, which is yet not so

complete that a fitful conscience, a defensive irony cannot visit it.«53Die sogenannte

Massenkommunikation ist eine Reaktion auf die abwertende Konzeption derMasse

als solcher, einer Konzeption »which relegates the majority of its members to mob-

status«,54 und Williams geißelt sie einerseits als Verunstaltung der Sprache55 und

weist aber darüber hinaus darauf hin, dass sie dort nicht mehr funktionieren wird,

wo sie nicht auf eine »confused uncertainty«,56 sondern auf eine »considered and

formulated experience«57 trifft, da Menschen durch ihre gesamte Erfahrung (their

whole experience) geformt werden.58 Dies ist letztlich eine Konsequenz seiner eige-

nen Konzeption von Kultur als whole way of life, die somit zu einer Form von gesell-

schaftlicherWiderstandskraft gerät.

Weder der klassizistische Gegenentwurf zur Demokratie, der die Kultur –

und damit insinuiertermaßen auch die Entscheidungskompetenz – einer elitären

Schicht zuschanzen will, noch die parasitäre Strategie einer gezielten taktischen

Massenkommunikation versprechen noch Erfolg angesichts einer breiten Mehr-

heit, die sowohl die Fähigkeit eigenständigen Denkens wie den Besitz einer Kultur

für sich reklamieren kann und deren Konzeptualisierung als Masse, die stets mehr

Vorurteil als Beobachtung war,59 keine Plausibilität mehr aufweist. Da hier ein

offenkundiger Umbruch sich vollzog – und noch vollzieht – drängte sich Williams

selbst die Frage nach der Zukunft auf. Seine Antwort war der Traum von einer

common culture: einer Kultur, an der jedes Mitglied der Gesellschaft teilhaben kann

– wenngleich er betonte, dass eine solche Kultur notwendigerweise so komplex

sein müsse, dass niemand je völlig an ihr teilhaben werde.60 Gründen könne sie

letztlich nur auf einem Gefühl von Solidarität und einem »constant effort not only

to confirm and respect the skills of others, but also to confirm and deepen the com-

munity which is even larger than the skills.«61 Die common culture als eine universale

materiale Identität, die die Gesellschaft integrieren könnte, ist die große Hoffnung

Williams’, auf die letztlich sein gesamtes Werk ausgerichtet blieb. Unsere Analy-

sen haben gezeigt, welche Bedeutung sie als positiver Gegenpart der skizzierten

Strategien gewinnt und welche ausgezeichnete Rolle sie spielen muss, betrachtet

man sie als Gegenentwurf zu demokratieskeptischen Abwehrstrategien, die eine

Dislozierung des Intellekts in die ›Masse‹ nicht denken können. Die Brisanz, die

diese Verhandlung aus den 50er-Jahren seitdemnoch hinzugewonnenhat, ist kaum

zu übertreiben.

Das nächstliegende Beispiel ist sicherlich die aktuelle Bearbeitung der Corona-

Krise seit 2020 und insbesondere seit der erfolgreichen Produktion eines Impfstof-

fes zu Ende des Jahres 2020. In der Bundesrepublik Deutschland wurde von Beginn

annahezu durch das gesamte politische Spektrumeine allgemeine Impfpflicht aus-

geschlossen. Die Motivation dieses Ausschlusses scheint durch zwei Gedanken ge-

leitet gewesen: zum einen durch Rücksicht auf eine Minderheit von sogenannten

›Impfgegnern‹, um deren Existenz man wusste und die man durch die Ankündi-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-026 - am 14.02.2026, 19:37:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

gung einer nahenden Impfpflicht zu radikalisieren fürchtete, zum anderen durch

die Überzeugung, dass ein hinreichend großer Anteil der Bevölkerung sich ohnehin

freiwillig impfen lassen würde. Der Gedankengang stellt sich bei näherer Betrach-

tung als Kreuzungspunkt heteronomer Strategiendar.Der aufklärerische Liberalis-

mus hatte stets von einer teils impliziten, teils expliziten Prämisse gezehrt: er prä-

supponierte, dass die Menschen aufgrund ihrer gemeinsamen Vernunftbegabung

mittel- bis langfristig zu einer einheitlichen, vernünftigen Entscheidung gelangen

würde, wo immer dies innerhalb der Schranken der Vernunft möglich war. Freilich

konnte man schwerlich erwarten, dass dies für jedes einzelne Individuum gelten

würde, diese Voraussetzung wäre letztlich doch zu fragil, doch war die Erwartung,

dass eine Einigkeit ›fast überall‹, wie dieMathematiker sagen, in solchen Fragen er-

zieltwerdenkönne, imGrunde einenotwendigeKonsequenzder Ideeder einenVer-

nunft.Nun stellte gewissermaßendie Frage nach der Impfbereitschaft auf faszinie-

rende Art eine experimentelle Prüfung dieser Voraussetzung dar: es war durchaus

nicht nötig, dass sich alle Menschen impfen ließen, um die Pandemie zu überwin-

den–d.i.: eine ›ÜberlastungdesGesundheitswesens‹ auszuschließen–,es genügte,

wenn ein hinreichend großer prozentualer Anteil der Bevölkerung dies tat –wenn-

gleich die Höhe der relevanten Schwelle unterschiedlich geschätzt wurde und sich

angesichts neuer Corona-Varianten verschob. Als der Impfstoff allgemein verfüg-

bar gemacht worden war, wurde daher weiterhin eine Impfpflicht ausgeschlossen.

Nun begann unglücklicherweise die Impfquote im Laufe des Sommers 2021 zu sta-

gnieren und es wurde absehbar, dass die Quote, die realistisch noch bis zum Spät-

herbst – dem erwarteten Eintreffen der ›viertenWelle‹ – erreichbar war, nicht aus-

reichen würde, um ein erneutes, womöglich sogar exponentielles Steigen der Inzi-

denzen zu verhindern. Von da an begann der Ton der Debatte sich zu verändern. Es

wurde erneut in breiter Front über nahezu alle Parteien hinweg ein Narrativ vorbe-

reitet, dass das Festhalten an der zuvor so vehement ausgeschlossenen Impfpflicht

als bloße Sturheit brandmarkte und das Umschwenken zu einer Befürwortung je-

ner nicht nur als entschuldbaren Meinungswandel, sondern vielmehr nachgerade

alsNotwendigkeit aus staatsmännischerRäsonumkennzeichnete.Dieswurdenicht

zuletzt nötig, da die zuvor ergriffene Maßnahme der breiten ›Massenkommunika-

tion‹ ihr Ziel trotz initialer Erfolge zu verfehlen schien. Die Bundeskanzlerin flehte

die Republik an, sich impfen zu lassen; der Bundespräsident selbst trat als ultima

ratio von seinem Podeste und tat es ihr gleich – letztlich erfolglos. Man begann ag-

gressiveWerbekampagnen, impfte aufMarktplätzen und vor Supermärkten –doch

schienman kaummehr Ungeimpfte anzutreffen.Die zuvor zitierteThese Raymond

Williams’ bestätigt sich hier eindrucksvoll: platte parasitäre Strategien derKommu-

nikationmit den ›Massen‹ sinddort zumScheitern verurteilt,wo sie an einer bereits

etablierten Kultur abprallen – wie hier einer gar nicht so marginalen Gruppe von

Menschen, denen die Impfung so ungeheuer war, dass sie nahezu jedes Narrativ zu

übernehmen bereit war, das einer Weigerung sich impfen zu lassen einen Anstrich

https://doi.org/10.14361/9783839471364-026 - am 14.02.2026, 19:37:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Zukunft 193

von Rationalität zu verleihen geeignet schien – etwa den Verweis auf das Fehlen ei-

nes ›Tod-Impfstoffes‹, der trotz desmartialischen Namens offenbar sympathischer

anmutete als verteufelte RNA-Impfstoffe. Die Polarisierung der gesellschaftlichen

Debatte schien so unumkehrbar, dass man nunmehr das Experiment, ob sich nicht

die Menschen ohnehin in überwältigender Mehrheit vernünftig entscheiden wür-

den, für gescheitert erklärte, und begann nurmehr darüber zu diskutieren, was die

Gesellschaft mehr spalten würde: ein Fortdauern der Pandemie oder ein wie auch

immer gearteter Zwang, sich impfen zu lassen. Die Taktik die Impfpflicht nun als

das kleinere Übel zu präsentieren, ist freilich nicht neu und doch letztlich nichts

anderes als eine Kapitulation bei der zugrundeliegenden Aufgabe: eine allgemeine

materiale Einigung in einer Frage zu erzielen, die letztlich aus Sicht der überwäl-

tigenden Mehrheit aller mit der Materie näher Bekannten keine zwei vernünftigen

Meinungen zuließ.

Von ähnlichem illustrativen Wert ist die strategische Frage, die sich die meis-

ten Menschen während der Pandemie stellen mussten, wann immer sie nämlich

mit Anderen in ihrem Bekanntenkreis konfrontiert waren, die der impfskeptischen

Minderheit angehörten und die, je länger die Debatte andauerte, immer defensiver

wurden und sich enger zusammenschlossen: war es besser, den Dialog immer fort

zu führen – und damit womöglich die Fronten noch weiter zu verhärten; oder soll-

te man den Dialog an irgendeinem Punkt schlicht abbrechen mit Hinweis auf die

Unmöglichkeit, noch ein vernünftiges Gespräch zu führen? Die Entscheidung war

eine strategische,da sie nachdemVersagender optimistischenAnnahmeeinermit-

telfristigen Durchsetzung der allgemeinen Vernunft zwischen Antagonismus und

Silentismus wählen ließ. Sie war darüber hinaus eine unmögliche, da die antago-

nistische Strategie, wie wir gesehen haben, in all ihren gängigen Repräsentationen

tatsächlich eine Verschärfung des Konfliktes bedingt, das Schweigen die Auseinan-

dersetzung jedoch perpetuiert. Keine der Alternativen führt zum erwünschten Re-

sultat: einer universalen, materialen Identität. Die Inkommensurabilität von Stra-

tegien wird hier merklich in der persönlichen Ratlosigkeit, der sich die Teilnehmer

an dieser Auseinandersetzung ausgesetzt sahen.Welche Auswirkungen eine Impf-

pflicht auf die strategische Situation haben würde, ist zum Zeitpunkt der Nieder-

schrift dieser Zeilen nicht absehbar, doch würde sie schwerlich folgenlos bleiben.

Es sind solche Beispiele, an denen am klarsten wird, dass die skizzierten Stra-

tegien nicht nur tatsächlich in konkreten Auseinandersetzungen einenUnterschied

machen, sondern vor allem auch zu den fundamentalsten Aporien führen. Wird

eine Auseinandersetzung geführt, kann man sich in der Sache uneinig sein – und

womöglich zu keiner Einigung gelangen; doch ist man sich in dem uneins, was wir

Strategie genannt haben, so wird man systematisch nicht einmal dieselbe Ausein-

andersetzung führen. Dies wird etwa merklich, wenn man einen weiteren aktuellen

Kampfplatz betrachtet: Die bekannte Fantasy-Autorin J. K. Rowling wurde in den

letzten Jahren verschiedentlich angefeindet aufgrund von Aussagen in den sozialen

https://doi.org/10.14361/9783839471364-026 - am 14.02.2026, 19:37:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Medien,die darauf insistierten,dass Trans-Frauen keine Frauen seien.62Mitglieder

derQueer-Community reagiertendarauf vehement und verurteilten ihreAussagen,

regelmäßig unter Verwendung der Bezeichnung ›TERF‹ – für ›trans-exclusionary

radical feminist‹. Die Auseinandersetzung, die hier zwischen Teilen von Queer-

Community und bestimmten Positionen innerhalb des Feminismus ausgetragen

wird, ist strategischer Natur. Der Feminismus in seiner antagonistischen Ausprä-

gung, den Rowling vertritt, kennt eine Auseinandersetzung, die zwischen zwei

Geschlechtern stattfindet. Die queere Position andererseits konzipiert strategisch

nach dem Vorbild des FMK: sie möchte die vorgängige Annahme transzendieren,

nach der es fixe Identitäten gibt, die dann in antagonistische Auseinandersetzun-

gen eintreten könnten. Aus Sicht solchen Feminismus kann nun die Betonung der

Rechte von Trans-Frauen, die aus ihrer Perspektive schlicht Männer sind, nicht ak-

zeptabel sein. Aus queerer Sicht wiederum erscheint die Weigerung, Trans-Frauen

ein Recht zuzugestehen, sich als Frauen zu identifizieren, und ein Festhalten an

einer binären Geschlechteropposition als ein Stillstand im Projekt einer fortschrei-

tenden Transzendenz fixierter Identitäten. Es ist nun – und das macht die Debatte

so brisant – nicht nur so, dass die Teilnehmer dieser Auseinandersetzung sich

taktisch nicht einig werden werden, sie werden sich darüber hinaus nicht einmal

darüber einig werden, was Ziel und Mittel der Auseinandersetzung sein können. In

Frage steht dabei durchaus, ob diese Uneinigkeit noch auf strategischer Ebene den

Teilnehmernhinreichendbewusst ist. In jedemFall wird eineEinigkeit hier nicht zu

erzielen sein, was einmal mehr die Frage aufwirft, wie vor dem Hintergrund einer

solchen strategischen Situation eine UMI perspektivisch möglich werden könnte.

Dass unlängst Netflix in der Eigenproduktion Star Trek: Discovery erstmals nicht-bi-

näre Charaktere in das Star Trek-Universum einführte, ist dabei insofern mehr als

eine charmante Fußnote als die heutigen Streaming-Plattformen sicherlich noch

mit dem größten Recht für sich reklamieren können, kulturelle Phänomene zu

generieren, die in einer an Komplexität ständig zunehmenden und mikroskopisch

zersplitterten Gesellschaft dennoch noch weitreichende Sichtbarkeit erlangen kön-

nen. Das bedeutet freilich weder, dass für den Vorschlag des Personalpronomens

›they‹ für nicht-binäre Identitäten bereits allgemeine Zustimmungsfähigkeit do-

kumentiert wäre oder auch nur klar wäre, dass er sie erlangen könnte. Doch ist das

zugrundeliegende Konzept immerhin ein positiver Vorschlag in der Hoffnung auf

die Bildung einer allgemeinen Kultur, die anstelle der verfahrenen strategischen

Lage treten kann –undwennWilliams recht hatte,wird die Kultur auch der einzige

Ort sein, an dem sich eine solche Einigung ereignen wird. Der Grund hierfür liegt

in dem Moment begründet, mit dem wir begonnen haben, und wir werden damit

schließen: die Dislozierung des Intellekts ist ein Phänomen, das wir zunächst als

rein motivierenden Anstoß betrachtet haben, der sich aber möglicherweise ex post

als der Punkt darstellt, von dem aus die strategischen Unterscheidungen erst ihren

Sinn gewinnen.63

https://doi.org/10.14361/9783839471364-026 - am 14.02.2026, 19:37:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Zukunft 195

Es liegt der Verdacht nahe, dass der Umstand, dass unsere Untersuchung mit

dem Phänomen der Dislozierung des Intellekts beginnt und endet, kein Zufall ist.

Tatsächlich scheinen die letzten hundert Jahre durch eine Transformation geprägt

zu sein, die in zahlreichen Iterationen das Monopol einer einzelnen sozialen Grup-

pe auf intellektuelle Tätigkeit aufgelöst hat.Manmuss dies letztlich so sehr als eine

Einlösung einer Prämisse der Demokratie begreifen wie als deren Radikalisierung:

Meinungsbildung findet nicht mehr in sozialen Milieus, sondern im ubiquitären

Gespräch–undvor allemauch imInternet–statt.Menschen sindnicht nur imstan-

de, sondern auch bereit, sich ihres eigenen Verstandes ohne Anleitung anderer zu

bedienen. Diese Entwicklung, die Benda noch mit Schrecken sah und die sich über

das Jahrhundert auf eine Weise verabsolutiert hat, die er sich niemals ausgemalt

hätte, führte zu einem Wandel der Mechanismen sozialer Entscheidungsfindung,

und darin lag so viel Chance wie Risiko. Die Rationalität, die die Aufklärung als die

fundamentale Voraussetzung der Demokratie überhaupt betrachtet hatte und die

so lange als Eigentum der ›Intelligenz‹ gegolten hatte, wurde ebenso disloziert und

dieser Prozess eröffnet die Möglichkeit einer Hoffnung auf eineMenschheit, die zu

einer gemeinsamen Kultur gelangen könnte, die nicht nur durch einige wenige er-

dacht wurde – einer Kultur, an der alle partizipierten. Doch bedingt die einstweili-

ge Absenz solcher materialer Einigkeit die Emergenz von Auseinandersetzung und

deren Konzeption generierte Strategien, die heute koexistieren. Wo immer kom-

mensurableStrategienaufeinandertreffen, istKampf,undwosie inkommensurabel

werden, ereignet sich etwas,das nicht einmalmehrKampf ist.Es ist nicht absehbar,

wie die strategische Situation aufgelöst werden könnte, und die Vision einer Einig-

keit scheint manchen nachgerade lächerlich – doch ist es eben Eigenart der Hoff-

nung, sich von solchen Nebensächlichkeiten nicht einschüchtern zu lassen. Denen,

die die Menschheit schon verloren geben wollen, muss man ebenso begegnen, wie

denen, die das Paradies schon hinter der nächsten Biegung sehen: Optimismus ist

ebenso unangebracht wie Defätismus. Ein erster Schritt zur Entschärfung unserer

Auseinandersetzungen ist, ein besseres Verständnis unserer Strategien zu gewin-

nen, und das war das Ziel dieser Untersuchung. Ein Ende der Auseinandersetzun-

genwird es nicht geben, doch vielleicht werdenwir siemit klaremKopf führen kön-

nen und uns nicht von dem, was uns eint, abbringen lassen. Alles andere zeigt die

Zukunft.

https://doi.org/10.14361/9783839471364-026 - am 14.02.2026, 19:37:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839471364-026 - am 14.02.2026, 19:37:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

