Anna-Katharina Gisbertz

Zu einer Stimmungspoetik
in Hofmannsthals Prosa

Was ihr so Stimmung nennt, das kenn ich nicht
Und schweige still, wenn einer davon spricht.

»Verse, auf eine Banknote geschrieben« (1890)

In einem Brief von 1894 schreibt Hofmannsthal an Leopold von An-
drian von einem besonderen Zustand, in dem er die Einheit des Seins
serlebt« und >spiirt«. Es heif’t darin:

Ich erleb jetzt eine sonderbare Zeit: mein inneres Leben macht aus Menschen,
Empfindungen, Gedanken und Biichern eine wirre Einheit, die Wurzeln aller
dieser Dinge wachsen durcheinander wie bei Moos und Pilzen und man
spurt auf einmal, daf§ die Scheidung von Geist und Sinnen, Geist und Herz,
Denken und Tuen eine dufierliche und willkiirliche ist. TT&vTa pei das citiert
zwar schon der Herr Dehmel, aber richtig ist es doch.!

Die einzelnen Dinge, Empfindungen und Gedanken erhalten in diesem
Zitat gemeinsame Wurzeln, die in ithnen enthalten und untrennbar mit
thnen verwoben sind. Die Metapher Heraklits, nach der >Alles flief3t,
scheint von Hofmannsthal innerlich erlebt, ohne sprachlich klar erfafit
werden zu kénnen. Diese Einheit kann offenbar nur serspiirtc werden,
was zur Folge hat, daf} die gingigen begrifflichen Unterscheidungen,
die dem Dualismus eigen sind (»Scheidung von Geist und Sinnenc), als
»duflerlich« und »willktrlich« bezeichnet werden. Die Oppositionen, die
das Bewufitsein braucht, um sich orientieren zu kénnen, werden aufge-
hoben, so dafl der Zusammenhang der Dinge als eine Koexistenz des
Verschiedenen durch die »wirre Einheit« fokussiert werden kann. Wie
Moos und Pilze nicht wurzellos sind, die Wurzel aber auch nicht einzeln
abtrennbar, so wird den »Menschen, Empfindungen, Gedanken« ein
Doppelsinn zugesprochen, der darin besteht, dafl sie einerseits zwar be-
grifflich voneinander unterscheidbar sind, also eigenstdndige Phanome-
ne bilden, andererseits aber eng miteinander in Bezichung stehen, so daf§

I BW Andrian, S.21.

Zu einer Stimmungspoetik in Hofmannsthals Prosa 203

am18.01.2026, 00:34:18. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783968216935-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geist und Sinne, Herz, Denken und Tun auf einer ihnen gemeinsamen
Grundlage, die »im Flufi« ist, fuflen. In ihnen durchdringen sich jeweils
die Gegensitze. Die Trennungen, die die Begriffssprache vornimmt, sind
durch das Verflochtensein der Phanomene im Erleben aufgehoben. Das
wird durch die eigensinnige Wurzelmetapher sagbar.

Hofmannsthal teilt hier eine Wahrnehmung des Einsseins mit, in der
sich sein immer wiederkehrendes Streben nach dem >Ganzen¢, dem
»Zusammenhang der Dinge, offenbar erfillt, obgleich es komplex und
verwirrend erscheint.”? Im Folgenden soll die These vertreten werden,
dafl Hofmannsthal in Form stindiger Versuchsanordnungen in seinen
poetischen Texten diese Einheit von Ich und Welt zu erzeugen versucht,
wobei er besonders mit Stimmungen operiert. Ein Experiment ist die
Einheitserzeugung mittels Stimmungen deshalb, weil die Stimmungen
weder als begrifflich klar umrissene Aussage noch als reine Empfindun-
gen erfahren werden. Vielmehr kommen sie nur durch die poetische
Sprache zum Ausdruck, die gleichsam unter Einbeziehung der begriff-
lichen Vernunft und der Empfindung diese Einheit allererst erschafft.
Zuerst steht eine Erorterung Hofmannsthals von >Stimmung¢ zur Dis-
kussion. Anschlieflend wird der Zusammenhang von Stimmungen und
poetischer Sprache in einigen poetologischen Schriften Hofmannsthals
und seiner Prosa analysiert.?

| Paradoxes Sprechen

Zu >Stimmunge« duflert sich Hofmannsthal in einem Eintrag aus dem
Nachlaf} von 1891, der auf das Ganze gerichtet ist. Hofmannsthal
schreibt:

Stimmung ist die Gesamtheit der augenblicklichen Vorstellungen, ist relatives
Bewufitsein der Welt: je nach der Stimmung denken wir tiber das Geringste
und Hochste anders, es gibt tiberhaupt keinen Vorstellungsinhalt, der nicht

2 Auf die Bedeutung des >Zusammenhangs der Dinge« fiir Hofmannsthals kreatives Schaf-
fen hat die Forschung in den letzten Jahren vermehrt hingewiesen. Siche z. B. Heinrich Bosse,
Die Erlebnisse des Lord Chandos. In: HJb 11 (2003), S. 171-207, hier: S. 190; Sabine Schnei-
der, Das Leuchten der Bilder in der Sprache. Hofmannsthals medienbewufite Poetik der Evi-
denz. In: Ebd., S.209-248.

3 Eine ausfithrliche Bearbeitung der hier vertretenen These ist Teil meiner amerikani-
schen Dissertation »Stimmung — Leib - Sprache. Eine Konfiguration in der Wiener Moderne«.
Paderborn 2009.

204 Anna-Katharina Gisbertz

am18.01.2026, 00:34:18. - [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216935-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

durch die Stimmung beeinfluflt, vergroflert, verwischt, verzerrt, verklart,
begehrenswert, gleichgiltig, drohend, lind, dunkel, licht, weich, glatt,
etc. etc. gemalt wird. Der Gott des Satten und der Gott des Hungernden
sind zweierlei, zweierlei ist heifd und kalt fir den Indianer und den Européer,
zweierlei der Klang jedes Namens, der Anblick jedes Buchstabens fiir den
Renaissancemenschen und uns etc. etc.*

Der zentrale Gedanke, den Hofmannsthal hier vertritt, zielt darauf ab,
die Stimmungen als ganz spezifische Einstellungen zu deuten, die den
Vorstellungsinhalt fairben und daher das Weltbewuftsein >relativierenc.
»Gott« als Vorstellungsinhalt eines Satten und eines Hungrigen sind da-
her verschieden (»zweierlei«). Die Stimmungen geben der einen wie der
anderen Seite ihre Farbung, so daf} in jedem Bewufltseinsinhalt auch
eine Stimmung enthalten ist. Stimmungen sind somit als Pluralitit vor-
handen, sie verbinden aber auch heterogene Wahrnehmungsweisen mit-
einander. Die Gesamtheit der Vorstellungen wird stets nur bezogen auf
setwas¢< Erfahrbares, so dafy Stimmungen nur relative Einblicke in die
Vorstellungswelt geben. Dabei enthalten sie zugleich die Potenz, die Be-
ziehungen zwischen unterschiedlichen Perspektiven fithlbar zu machen.
Sie bilden offenbar jene »Wurzeln« der Vorstellungen, jene »wirre Ein-
heit«, deren Ausdruck zu einem Sprechen im Paradox fiithrt. Paradox ist
das Sprechen deshalb, weil es die Gegensitze verbindet: Es ist spezifisch
deutbar und auf das Ganze gerichtet.

Diese Paradoxien bilden einen zentralen Zugang zu Hofmannsthals
poetischem Schreiben. Sie verweisen auf den kreativen Ursprung kiinst-
lerischen Tuns, jenen >Quellc der Vorstellungen, der sich begrifflichen
Fixierungen entzieht. Auf diese Paradoxien verweist Hofmannsthal etwa
auch in seinem Vortrag »Poesie und Leben«, wenn er behauptet, »dafl
man tber die Kinste tiberhaupt fast gar nicht reden soll, fast gar nicht
reden kann, [...] und daff man desto schweigsamer wird, je tiefer man
einmal in die Ingriinde der Kiinste hineingekommen ist.«<> Wenn er sich
anschlieflend dennoch dieser Aufgabe stellt und »tiber eine breite Kluft
des Schweigens« zum Publikum »hinténen«® will, so ist seinem Reden
iiber Kunst bereits ein Widerspruch eingeschrieben, der Versuch, sich in

4 GWRAIIL S.325.

5 Hugo von Hofmannsthal: Poesie und Leben. Aus einem Vortrag (1896). GW RAT,
S.18.

6 Ebd., S.15.

Zu einer Stimmungspoetik in Hofmannsthals Prosa 205

am18.01.2026, 00:34:18. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783968216935-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Sprache gegen sie zu wenden, um im Sagbaren auf das Unsagbare,
ja im Spezifischen auf das Ganze zu verweisen.

Anhand der doppelten Zuordnung entsteht folglich eine zweifache
Deutung der Stimmung, denn die Stimmung ist einerseits partikular
verhaftet, den Worten vergleichbar auf einen bestimmten Referenten
bezogen, andererseits aber auch ganzheitlich spiirbar, womit sie sowohl
semantisch als auch emotiv Uberfluf} produziert. Sie wirkt partikuliren
Wahrnehmungen insofern entgegen, als sie Versionen umfassenderer
Zusammenhinge schafft. Festzuhalten ist fiir die von Hofmannsthal ge-
pragte Stmmungsauffassung daher, daf} sich in der Stimmung die Ich-
Welt-Einheit begrifflich in vielfache Perspektiven auflost (»partikuldr),
diese Pluralitit aber zugleich auch eine empfundene Einheit generiert
(ganzheitlich<. Will man eine Linie beschreiben, an der sich das Stim-
mungsphdanomen hier entfaltet, so handelt es sich einerseits um den
Versuch, die Moglichkeiten einzugrenzen, die uniiberschaubare Vielfalt
von Weltentwiirfen auf eine stimmungshafte Einheit zuriickzufiihren,
um die Komplexitdt der wahrnehmbaren Méglichkeiten zu bewiltigen.”
Andererseits weicht dieser Versuch jedoch zunehmend der Exposition
von Moglichkeiten der Welterfahrung, die die Welt als pluralistisches
Geschehen sichtbar machen. Diese Vielfalt wird in Hofmannsthals
Kunst — wie noch zu zeigen ist — als ein Bezichungsgeflecht greifbar. Es
scheint sogar den primiren Vorgang zu bilden, dem der konkrete Schaf-
fensprozefl durch das Wort folgt.

Il Hofmannsthal — Biese — Mauthner

Die doppelte Bezeichnung von Partikularitit und Ganzheitlichkeit, mit
der Hofmannsthal Stimmungen faf}t, geht mit einer engen Verflechtung
von Leib und Sprache einher. Sie deutet auf ein spezifisches Verstindnis
von Sprache, das Hofmannsthal mit dem grofien Sprachskeptiker Fritz
Mauthner teilt. Hofmannsthal hat den Zusammenhang zwischen Leib

7 Damit zeigt Hofmannsthals poetologische Konzeption auch eine Entwicklung an, die
seit Anfang des 20. Jahrhunderts den Anspruch erhebt, Ideen, Bilder und Zeichen so mitein-
ander in Bezichung zu setzen, dafl aus zahlreichen nicht-poetischen Elementen ein Ganzes als
emotiver Zustand im Hirn entsteht. Siehe dazu Paul Valéry: Poésie pure. In: Ders.: Poésie.
Essai sur la poétique et le poéte. Paris 1928.

206 Anna-Katharina Gisbertz

am18.01.2026, 00:34:18. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783968216935-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Sprache ansatzweise in seinen Reflexionen tiber die Metapher theo-
retisch ausformuliert.

In seiner Rezension »Philosophie des Metaphorischen« (1894), die
noch unter dem Pseudonym Loris in der >Frankfurter Zeitung« erschien,
wendet sich Hofmannsthal der gleichnamigen Studie von Alfred Biese zu
und lehnt im Einvernehmen mit dem Autor ein traditionelles Metaphern-
verstandnis ab, bei dem die Metapher als >Abbild eines Urbilds< aufgefafit
wird. Wihrend Biese das »Reich des Metaphorischen«®in der Literatur-
und Menschheitsgeschichte jedoch anschlieffend durchwandere, ist es fiir
Hofmannsthal kein >Reichs, kein geordnetes Gebilde, sondern Chaos,
dasselbe, das zuvor bereits als >wirrer< Ursprung der Poesie identifiziert
wurde. Die Metaphern entspringen diesem Chaos. Sie sind Wortern einer
eigenen Irritierenden Realitdt eigen. Bieses Versuch, Metaphern erkléren
zu wollen, gleiche daher den »Abenteuer[n] des Gottes Thor im Land der
Riesen«® — er ist thnen nicht gewachsen. Hofmannsthal hatte statt dessen
»eine Philosophie der subjektiven Metaphorik« erwartet:

[...] eine Betrachtung des metaphernbildenden Triebes in uns und der
unheimlichen Herrschaft, die die von uns erzeugten Metaphern rickwirkend
auf unser Denken ausiiben, — andererseits der unséglichen Lust, die wir
durch metaphorische Beseelung aus toten Dingen saugen.'’

Hofmannsthal fafit die Metaphern hier als Ergebnis eines Triebes auf,
der durch die Form der poetischen Sprache rickwirkend das Denken
beeinflufit. Der Trieb bildet die Metaphern aus, die den >Raum« des Sub-
jektes (»in uns«) beanspruchen. Das Subjekt ist aber auch an dem Pro-
duktionsprozefl beteiligt (»von uns«), und es wird durch ihn beeinflufit
(»auf uns«). Eine >subjektive Metaphorik« kann unter diesen Umstinden
nur ein Paradox sein, weil Eindruck und Ausdruck sowie Auflen und
Innen als semantische Oppositionen thematisiert werden, die zugleich
in ein dynamisches Verhaltnis zueinander geraten. Die Quelle der Me-
tapher ist folglich bereits >in sich« gespalten. Sie zeigt sich als Ereignis
einer Begegnung, die als mystischer Vorgang: erlebt wird. Ihr Ausdruck
miifite laut Hofmannsthal eine »hellsichtige Darstellung des seltsam vi-
brierenden Zustandes« sein,

8 GWRAIL S.190.
9 Ebd.
10 Ebd., S.192.

Zu einer Stimmungspoetik in Hofmannsthals Prosa 207

am18.01.2026, 00:34:18. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783968216935-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in welchem die Metapher zu uns kommt, tiber uns kommt in Schauer,
Blitz und Sturm: dieser plotzlichen blitzartigen Erleuchtung, in der wir
einen Augenblick lang den groflen Weltzusammenhang ahnen, schauernd
die Gegenwart der Idee spiiren, dieses ganzen mystischen Vorganges,
der uns die Metapher leuchtend und real hinterlafit, wie Goétter in den
Hausern der Sterblichen funkelnde Geschenke als Pfander ihrer Gegenwart
hinterlassen.!!

Die eigentliche Herkunft des Metaphorischen bleibt offensichtlich ein
Geheimnis, doch kann dieses Geheimnis durch die leib-geistige Ein-
bindung von »uns« in den Entstehungsprozefl erfahren werden, durch
»Vibrierens, >Ahnens, >Schauern« und »Spiiren< in eine >Erleuchtung« um-
schlagen.'” Die Metapher ist somit das Sediment eines leiblich erfahre-
nen mystischen Vorgangs, der eine solche Metapher hinterlafit, womit
die Metapher zum Abbild einer Welt wird, die nicht thr Urbild ist."
Diese Auffassung von der Metapher teilt auch Mauthner, der in seinen
volumindsen »Beitrdgen zu einer Kritik der Sprache« ebenfalls Bieses
Studie kritisiert.* Mauthner schreibt, dafl Biese »von dem Ernste der psy-
chologischen Aufgabe keine ganz zureichende Vorstellung« habe, denn

11 Ebd.

12 'Was ich hier >Umschlagen< nenne, bezeichnet Hofmannsthal an anderer Stelle als einen
Substitutionsvorgang, bei dem eine fremde Anschauung durch eine andere, nahere ersetzt
wird: »Das Entstehen des metaphorischen Ausdrucks ist ein geheimnisvolles Ding: der
Anschauung eines Vorgangs substituiert sich plotzlich unwillkiirlich die Anschauung eines
andern nur in der Idee verwandten Bildlicheren, Korperlicheren.« GW RAIII, S. 360.

13 Daf} diese fremde Welt, ohne Urbild zu sein, in Form von vibrierenden Zustinden auf-
tritt, geht in der Moderne in unterschiedliche Diskurse ein. Dazu gehoren etwa der Spiritua-
lismus oder energetische Daseinsauffassungen, die sich auf die Welt als vibrierende Einheit
beziehen. Vgl. z. B. Tim Armstrong: The Vibrating World: Science, Spiritualism, Technology.
In: Ders.: Modernism. A Cultural History. Cambridge 2005, S.115-134.

14 Mauthners Kritik an Biese wurde meines Wissens bisher nicht beachtet, obgleich
Mauthner und Hofmannsthal dhnliche Auffassungen von Sprache teilen und sich in anderem
Kontext dartiber verstindigten. Mauthner schreibt Hofmannsthal in einer »Stimmung, fir
welche ich keine Worte suchen will«, zum Chandos-Brief, er habe ihn »so gelesen, als wire
er das erste dichterische Echo nach meiner >Kritik der Sprache«. In diesem Glauben genof§
ich eine ernste Freude, wie sie mir noch keine, noch so starke Lobpreisung meines Buches
bereitet.« Brief von Ende Okt. 1902. In: Der Briefwechsel Hofmannsthal — Fritz Mauthner.
Eingeleitet und hg. von Martin Stern. HB 19/20 (1978), S. 33. Hofmannsthal bestitigt, seine
Gedanken seien »frith dhnliche Wege gegangen, vom Metaphorischen der Sprache manchmal
mehr entziickt, manchmal mehr beingstigt.« Es bestehe also »Ubereinstimmung und gewif§
eine Verstarkung dieser Gedanken durch Ihr Buch.« Brief vom 3. November [1902]. In: Ebd.,
S.331. Von einer direkten Einflufinahme ist jedoch nicht auszugehen. Vgl. zur Diskussion um
die Frage der Beeinflussung Martin Stern: Einleitung. In: Ebd., S.21-30. Mauthners Sprach-
werk erschien zuerst 1901/02, also sieben Jahre nach Hofmannsthals Rezension, doch begann
Mauthner ab 1891 mit dessen Niederschrift.

208 Anna-Katharina Gisbertz

am18.01.2026, 00:34:18. - [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216935-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Biese seien »Verstand und Phantasie verschiedene Seelenvermogen«.'®
Mauthner setzt dieser Auffassung Bieses eine vergleichende Funktion der
Metapher entgegen. Was Hofmannsthal >mystisch< nennt, deutet Mauth-
ner als eine Art Apperzeptionsvorgang, der noch unbeschrieben ist und
in dem sich Verstand und Phantasie nicht als verschiedene Seelenvermé-
gen erweisen, sondern lediglich als verschiedene >Anschauungsweisenc
des gleichen Prozesses.!® Mauthner fithrt Phantasie und Verstand in ein
Netz von méglichen Beziigen, aus denen ihre gemeinsame Wurzel, der
gleiche psychologische Apperzeptionsvorgang, erkennbar werden soll,
der beide geistigen Vermdégen miteinander vereint."”

Hofmannsthal und Mauthner kritisieren Sprache dahingehend, dafl
sie nicht abbildend zu einem Begriff von Wahrheit kommen kann. Das
fuhrt beide Autoren jedoch nicht ins Schweigen, sondern zu einer Auf-
fassung von Poesie als eine Moglichkeit, auf das >Wie< der Evokation
von Sinnzusammenhdngen zu antworten. Die Stimmung wird innerhalb
des kreativen Prozesses so aufgefafit, daf} sie die Dynamik zwischen
Fiktion und Wirklichkeit regiert. Sie ist daher konstitutiv fiir die poe-
tische Sprache und laf3t sich operativ beschreiben. Schliefllich kann sie
auch als Bedingung jeder Faktizitit begriffen werden.'® Die Vermittlung

15 Fritz Mauthner: Beitrdge zu einer Kritik der Sprache. Reprographischer Nachdruck der
3.vermehrten Auflage Leipzig 1923. Bd. 2: Zur Sprachwissenschaft. Hildesheim 1967, S. 462.

16 Mauthner zeigt, »daf} es nur verschiedene redensartliche Anschauungsweisen des glei-
chen psychologischen Vorgangs sind, daf§ die Phantasie sich nicht zwischen die Titigkeiten
des Verstandes hineinschiebt, daf die Phantasie ebensogut wie der Verstand nur Erinnerung
ist, dafl der Verstand oder das menschliche Denken oder die Sprache durch und durch meta-
phorisch ist.« Mauthner, Kritik der Sprache 2 (wie Anm. 15), S. 462.

17 Das heifit, dal der Verstand nach Mauthner nicht zu wahrer Erkenntnis fithrt, denn
er steht keiner vorgangigen Wirklichkeit gegeniiber, sondern konstituiert (genauso wie die
Phantasie) Wirklichkeit tiberhaupt erst durch die Art der Anschauung. Vgl. dhnlich Ernst
Machs These: »Auch der wiisteste Traum ist eine Tatsache, so gut als jede andere.« (in: Ders.:
Die Analyse der Empfindungen und das Verhiltnis des Physischen zum Psychischen. Nach-
druck der 9. Auflage Jena 1922. Mit einem Vorwort zum Neudruck von Gereon Wolters.
Darmstadt 1987, S.9. Der um die Etablierung einer monistischen Ausrichtung bemiihte Philo-
soph Mach fihrt die duflere Wirklichkeit und die des Traumes ebenfalls auf ein und dieselbe
Bezugsebene (der Tatsachen) zurtick.

18 Nach Mauthner bildet die Sprache zwar ein eigenstindiges Phanomen, das von der
Wirklichkeit unabhéngig ist, doch kann die Wirklichkeit nur durch sie als real begriffen wer-
den. Mit der Absage an metaphysische Wahrheiten erkenne Mauthner an, »dafl die Unmég-
lichkeit einer Metaphysik [...] das vollige Ausgeliefertsein an die Sprache bedeutet. Ausgelie-
fert ist nicht nur der einzelne, die Sprache tibt auch gesellschaftlichen und politischen Zwang
aus.« Joachim Kithn: Gescheiterte Sprachkritik. Fritz Mauthners Leben und Werk, mit einer
Fritz-Mauthner-Bibliographie. Berlin/New York 1975, S. 74. Die Wirklichkeit ist somit nach
Mauthner im Gefingnis der Sprache gebannt, kann ihr nicht entflichen. Damit ist allerdings
auch Mauthners angestrebtes Ziel — Sprachbefreiung bzw. Lachen - laut Kithn »von Anfang

Zu einer Stimmungspoetik in Hofmannsthals Prosa 209

am18.01.2026, 00:34:18. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783968216935-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von Stimmungen gelingt nur durch Einsetzung der Doppelfunktion der
Sprache, mit anderen Worten also nicht durch »abbildendes< Beschrei-
ben, sondern durch exemplifizierende Formbildungen mittels poetischer
Sprache."

Diese Doppelfunktion 1afit sich aus sprachphilosophischer Sicht auch
als Unterscheidung zwischen einer begrifflichen und einer sinnlichen
Funktion der Sprache auffassen. Die sinnliche Funktion der Sprache
ruckt dabei das Verhiltnis von Objekt und Zeichen so in den Blick,
dafl die Sprache als Teil des Objekts aufzufassen ist und nicht, wie ihrer
begrifflichen Funktion zufolge, als >tiber« dem Objekt stehendes Zeichen.
So an die Sinne gebunden, stellt die Sprache einen Teil der Wahrneh-
mung und nicht der Begriffsbildung dar. Sie operiert also auch nicht
mehr beschreibend, sondern stellt offenbar das Ergebnis eines >inneren
Sinnes« vor, der sich im sprachlichen Gebilde duflert.”’ Der >Sprachsinn«
ermoglicht eine zweistufige Analyse des Sprachgebrauchs, da die Spra-

an zum Scheitern verurteilt«. Ebd., S. 75. Die Stimmung ist ebenfalls auf ihre Bindung an die
Sprache angewiesen, erméglicht aber auch allererst deren Bezug auf sich selbst durch den
Formzusammenhang poetischer Sprache.

19" Bereits 1896 schreibt Hofmannsthal zu dieser Doppelfunktion: »Sie [die Sprache] ist das
grofle Werkzeug der Erkenntnis, sie ist das grofle Werkzeug der Verkennung. In ihren schwe-
benden Bildern verbirgt der Geist sich vor sich selber. Sie scheint uns alle zu verbinden, und
doch reden wir jeder eine andere. [...] Sie ist so abgegriffen wie schlechte Miinzen und doch
so rein wie der frische Bruch eines Bergkristalls.« GW RA III, S.413. Die paradoxen Verbin-
dungsworte »und doch« zeigen sich hier erneut als bestimmender Zug von Hofmannsthals
Sprachauffassung. Siche auch Mauthners treffende Unterscheidung zwischen einem »Begriffs-
inhalt« und einem »Stimmungsgehalt« der Sprache: »Es ist unméglich, den Begriffsinhalt auf
die Dauer festzuhalten; darum ist Welterkenntnis durch Sprache unméglich. Es ist moglich,
den Stimmungsgehalt der Worte festzuhalten; darum ist eine Kunst durch Sprache méglich,
eine Wortkunst, die Poesie.« Mauthner, Kritik der Sprache (wie Anm. 15). Bd. 1: Zur Sprache
und zur Psychologie. Hildesheim 1969, S. 97. Der »Stimmungsgehalt« erlaubt es, wenn nicht
Wahrheit, so doch eine Facette davon, die tiber das individuelle Leben hinausreicht, in der
Kunst zu tradieren, so dafl der einzelne Leser Teil eines auch zeitlich dauerhaften Zusammen-
hangs werden kann, der ihn tiber sein eigenes Befinden hinaus durch die poetische Sprache
mit den Traumen und Wiinschen der Menschheit verbindet.

20 »Using language may always occur on two levels, like a perception and like a concep-
tion. Perceptually, language is used as a way of presenting an object which is a case of object-
competence — whereas, conceptually, with language you are referring back to other terms used
perceptually which is a case of meta-competence. [...] There is always a natural and a conven-
tional relation between words and objects [...].« Kuno Lorenz: On the Way to Conceptual and
Perceptual Knowledge. In: Knowledge and Language. Bd. 3, S. 95-109, hier: S. 109. Die hier
auf Lorenz rekurrierenden sprachphilosophischen Uberlegungen finden in der Hofmanns-
thal-Forschung durch die von Neumann angeregte Suche nach einer >Semiotik des Kérpers<
ihre Resonanz; siche Gerhard Neumann: »Die Wege und die Begegnungen«. Hofmannsthals
Poetik des Visionéren. In: Freiburger Universititsblatter 112 (1991), S. 61-75; auch Ursula
Renner: »Die Zauberschrift der Bilder«. Bildende Kunst in Hofmannsthals Texten. Freiburg
1. Br. 2000.

210 Anna-Katharina Gisbertz

am18.01.2026, 00:34:18. - [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216935-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

che als zugleich vermittelndes Mittel der Wahrnehmung in Anspruch
genommen wird. Dadurch entsteht ganz entsprechend dem >Augensinng,
dem Organ des Sehsinns, der bildnerische Tiatigkeiten als Mittel der
Wahrnehmung, sie >vermittelnds, in Anspruch nimmt, ein spezifisches
Wissen (»perceptual knowledge«), welches sich vom Wissen, das aus der
Begriffsbildung hervorgeht, unterscheidet (»conceptual knowledge«).*
Dieses Wissen rekonstruiert mehr, als der selektive Verstand auf einmal
fassen kann. Es geht offenbar hinter die Bilder der Einbildungskraft zu-
riick und macht deren Entstehen auf einer nicht-intentionalen Grundla-
ge, die in der Stimmung wahrnehmbar wird, deutlich.

Es erstaunt dann nicht mehr, wenn Hofmannsthal sich eine Meta-
phernphilosophie nicht als eine wissenschaftliche Studie vorstellt, son-
dern sie miisse »eher ein Gedicht«?? sein, also in einem Medium realisiert
werden, das die begriffliche Sprache tiberschreitet, um jenen, wie auch
Mauthner meint, noch unbeschriebenen, also auch noch namenlosen
psychologischen Vorgang des allseitigen Ineinandergehens scheinbar fe-
ster Bestimmungen sagbar zu machen.”

Il »Der Geiger vom Traunsee« (1889)

Der Versuch, Stimmungen poetisch sagbar zu machen, zeigt sich ein-
dringlich in Hofmannsthals frithen Prosastiicken. So fithrt Hofmanns-

2l Das wahrnechmende Wissen ist mit Mauthners >Stimmungsgehalt< der Sprache ver-
gleichbar. Die Vermittlung beider Wissensformen in engster Verbindung zueinander aufzu-
zeigen, scheint genau das Ziel von Hofmannsthals Prosasprache zu sein, wenn er schreibt:
»In Prosa dichten ist darum schwer, weil sich bis ins Atom hinein der Enthusiasmus und die
ratio verméhlen missen.« Aufzeichnungen aus dem Nachlafl 1920. GW RA III, S. 558. Der
»Enthusiasmus« kann hier als »perceptual knowledge«, die »ratio« als »conceptual knowledge«
verstanden werden.

22 GW RAI, S.193.

23 Die einheitsbildende Funktion der Sprache hat tiber Hofmannsthals Poetik hinaus in
den letzten Jahren erneut Interesse erregt. Nicht die Bedeutung der Sprache als Schrift, son-
dern ihre performativen, klanglichen und lautlichen Aspekte stehen dabei im Vordergrund.
So hat etwa Reinhart Meyer-Kalkus in seiner wissenschafts- und kunsthistorischen Studie
die Stimme als zentrales Kennzeichen fiir die »ganze Person« im 20. Jahrhundert identifiziert.
Der Autor plidiert fiir eine historische Anthropologie der Stimme, die er als Desiderat der
Forschung ausmacht, vgl. Reinhart Meyer-Kalkus: Stimme und Sprechkiinste im 20. Jahr-
hundert. Berlin 2001, S. 3. Siche weiterhin Gabriele Brandstetter, die leibliche und perfor-
mative Aspekte der Sprache analysiert: Tanz-Lektiiren. Kérperbilder und Raumfiguren der
Avantgarde. Frankfurt a. M. 1995. Auf das begrifflich >Unsagbare« verweist auch Alice Bol-
terauer in Hofmannsthals Essays: Selbstvorstellung. Die literarische Selbstreflexion der Wie-
ner Moderne. Freiburg i. Br. 2003, S.43-55.

Zu einer Stimmungspoetik in Hofmannsthals Prosa 211

am18.01.2026, 00:34:18. - [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216935-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

thal schon in seiner ersten, aus seinem Tagebuch stammenden Erzih-
lung »Der Geiger vom Traunsee« (1889) die Entstehung der poetischen
Sprache mit dem Stimmungsphdnomen so eng, daf} Stimmung und
poetische Sprache einen tiber die partikulidre Bedeutung von Begriffen
hinausweisenden Zusammenhang evozieren. Der Komplex wechselseiti-
ger Bezugnahmen wird als poetische Vision in das Erzdhlen eingeftihrt.
Diese Vision dient als Einfithrung in eine Rethe von poetischen Ver-
suchsanordnungen, mit denen Hofmannsthal die aufeinander weisen-
den Elemente Sprache, Sttimmung und Leib zuginglich macht.

Der Handlungsort ist ein Grenzbereich, eine Bucht zwischen Wald
und Traunsee, »weltvergessen und weltentlegen«,** an der ein namen-
loser Ich-Erzdhler mit seinem Kahn anlegt. Die Topographie ist folglich
abseits und doch Teil der Welt - partikular verhaftet und doch Teil eines
»vergessenen« gréfieren Zusammenhangs. Hier begegnet der namenlose
Ich-Erzahler dem Dichter Nikolaus Lenau, wobei freilich keine fakt-
sche Begegnung stattfindet, sondern der Ich-Erzihler von Versen des
fur seine Naturlyrik bekannten Lenau angeregt wird und den Dichter
des Vormirz in einer Vision erlebt. Er findet die Verse auf der Unter-
seite eines Holzbrettes. Der gleichsam aus der Natur hervorgeholte Text
bildet den gemeinsamen Bezugspunkt fiir beide Dichter, deren kreative
Arbeit anschlieend miteinander kontrastiert wird. Wahrend fiir Lenau
die Natur noch zum Vers wird - er »liebte es, was ihm Herz und Sinn
durchstirmte, frei entstrémen zu lassen wie die ungebundenen Tonflu-
then seiner Geige [...]«* -, wird fir den Ich-Erzdhler Lenaus Gedicht
zur >Natur« des eigenen Textes. Das geschieht wiederum nicht durch
die Lektiire, denn die Zeilen sind »abgerissen und unzusammenhingend
[...]J«, sondern erst als der Ich-Erzdhler vor Miidigkeit »gedankenlos«
wird.2® Hofmannsthal bricht das erlebende Ich férmlich nach innen auf,
so daf} es die Eigenwahrnehmung verliert, dafiir aber das Tun eines an-
deren wahrnimmt, dessen Handeln es nicht beeinflussen kann:

24 SW XXIX Erzdhlungen 2, S. 7.

25 Ebd., S.9.

26 Ebd. Das Adjektiv »gedankenlos« kennzeichnet spiter im Brief des Lord Chandos den
Prozef} der Ich-Auflésung: »Seither fithre ich ein Dasein, das Sie, fiirchte ich, kaum begreifen
koénnen, so geistlos, so gedankenlos fliefit es dahin; [...].« — »Ich [...] dachte [...] nicht weiter
an die Sache.« SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S.50. Dieser Zustand bildet dann
die Voraussetzung fir ein spezifisches Erlebnis des Allzusammenhangs: »Alles war in mir
[...].«=»[...] die vollste erhabenste Gegenwart.« Ebd., S.51.

212 Anna-Katharina Gisbertz

am18.01.2026, 00:34:18. - [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216935-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[...] vor mir stand ein ernster, bleicher Mann, in der férmlichen
spieffburgerlichen] Tracht unsrer Vorfahren [...]. Im Arm aber ruhte
ihm eine unscheinbare dunkle Geige, auf der er fort und fort spielte,
langsam weiterg[ehend] ohne meiner oder des Weges zu achten. Tausend
Empflindungen] stiirmten auf mich ein [...].

Es entsteht eine Situation, in der das erlebende Ich sich nicht selbst mit-
teilt, sondern Mitteilungen erhilt. Die Rollen von Sender und Empfin-
ger sind im Erzdhlprozef} offenbar vertauscht.?® Der Bruch nach innen
deutet auf den Ubergang zwischen zwei Erlebnisschichten, bei dem das

ruhende Ich auf die Existenz eines anderen stofit, dessen Tun es traum-
gleich als das eigene und doch das eines anderen erfihrt.”

Aber auch die gegenstandliche Natur spaltet sich, indem die dufleren
Gegenstinde als Komposita aus Tonen und Kliangen aufgefafit werden,
die sich in der Figur des Geigers zur Gestalt verdichten.’” Von einer
objektiven Naturbetrachtung kann dabei nicht die Rede sein, tritt die

Natur doch nicht aus sich heraus, sondern sie wird als Produkt von

27 SW XXIX Erzdhlungen 2, S. 10.

28 Das Schema, nach dem Lenau Botschaften vermittelt, deutet auf den grofen Einfluff des
Dichters auf Hofmannsthals Frihwerk hin, auf den auch Martin Stern aufmerksam gemacht
hat. Lenau erscheine im Frithwerk als dionysische Figur und wirke selbst noch im Spatwerk
nach, wenn auch mit gréfierer Distanz von Dichter zu Dichter. Siehe Martin Stern: »Der
Geiger vom Traunsee«. Hofmannsthals fritheste Prosaerzahlung. In: Basler Hofmannsthal-
Beitrage. Hg. von Karl Pestalozzi und dems. Wiirzburg 1991, S. 95-107. Von der Aufnahme
fremder Botschaften handelt auch Hofmannsthals autobiographisch gefarbtes Erzahl-Frag-
ment »Age of Innocence« (1891), in dem es heifdt: »Er [...] brachte sich selbst Botschaft von
sich selbst [...].« SW XXIX Erzdhlungen 2, S. 18. Das Selbst ist in diesem Fall schon gebro-
chen in ein Selbst und ein anderes — womit eine interne Kommunikation méglich wird.

29 Der Schlaf ist hier nicht mit jenem Unbewufiten zu verwechseln, das nach Freud latent
bewuflt werden kann, sondern es handelt sich offenbar um das Unbewufite im Sinne Ernst
Machs, als ein das Bewuf3tsein fundierendes, somatisch verankertes Wissen, das Hofmanns-
thal in einem spiteren Prosaentwurf als Ineinander von allen Dingen naher umreifit: »Der
Schlaf das Nichtbewufltsein (=dem Schwarzen, dem Nicht-licht) das tiefste Element, in das er
hinabzusinken hofft. Im Schlaf finde er alles, das weif} er: dort ist alles aufgelost, wohlliistig
geht dort eins ins andere hintiber.« Eines alten Malers schlaflose Nacht, seit 1903. SW XXIX
Erzdhlungen2, S.162. Das »NichtbewufYtsein« fithrt in jenen unstrukturierten Erfahrungsbe-
reich, in dem »eins ins andere« tibergeht und der zu dem, was man bewuf}t »weifi, eine Oppo-
sition bildet. Der Einflufl von Ernst Mach auf Hofmannsthals kreatives Tun ist in der For-
schung bereits hinreichend belegt, allerdings wurden kaum parallele Diskursstrukturen néher
untersucht. Vgl. dazu ausfithrlicher die Arbeit d. Verf. zum Thema (wie Anm. 3).

30 Die aktive Rolle, die diese Klangphdnomene iibernehmen, belegen etwa folgende Sitze:
»Da mischte sich in das Plaudern u. Murmeln der Wellen cin seltsames Klingen, wie ein ferner
Geigenton.« SW XXIX Erzahlungen 2, S.9. — »Fester schlof} ich die Augen denn ich fiirch-
tete zu erwachen u die siissen Klidnge zu verscheuchen.« Ebd., S. 9f. - »Endlich schien mir, als
dringen sie dicht vor mir aus dem Boden, ich rif§ die Augen auf, vor mir stand ein ernster,
bleicher Mann [...].« Ebd., S. 10.

Zu einer Stimmungspoetik in Hofmannsthals Prosa 213

am18.01.2026, 00:34:18. - [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216935-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lenaus Versen wahrnehmbar, das unterhalb der Schwelle des rationalen
Verstehens in Form von bewegten Bildfluten eingefangen wird.

Der Vorgang setzt insgesamt eine wechselseitige Durchdringung von
Text, Bild und Klingen ins Werk, die offenbar unbeeindruckt von ei-
ner Reflexion durch das Bewufitsein entsteht. Doch zeigen sich diese
Klangfiguren und Bildentstehungsprozesse auch nicht abgel6st von der
sinnlich-leiblichen Aufnahmefihigkeit des gedankenlosen Ich-Erzédhlers,
sondern sie werden vielmehr nur durch die Vermittlung des in sich ge-
kehrten Ich offenbar. Folglich verbinden sich Aufien und Innen zu einem
einheitlichen Erlebnisvorgang, der wiederum auf ihrer Unterschieden-
heit basiert. Offenbar dienen Natur, Leib und Sprache in einer irritieren-
den Verflechtung jeweils als Resonanzbdden fireinander. IThr Entstehen
resultiert dabei aus der Eindrucksfihigkeit der jeweils anderen Bezugs-
grofien, wobel die Aufspaltungen der Begriffe und Bedeutungen von
Natur, Leib und Sprache bezeichnend fiir diese Verflechtung sind.?!

Aus der Verflechtung des Verschiedenen geht eine Stimmung hervor,
die Gleichnischarakter hat, wenn es heifit: »Da war’s mir als hielte gleich
mir, die ganze Schépfung den Athem an, dem sehnsuchtsvollen Werben
zu lauschen.«®® Dieses Gleichnis erscheint wiederum nicht in einer be-
liebigen Situation, sondern es bezieht sich auf ein erotisches Begehren,
an dem der Ich-Erzdhler und die Natur beobachtend und erlebend teil-
haben: Das Werben um Vereinigung geht scheinbar von den Klidngen
selbst aus, die sowohl im Innern des Erzahlers wie auch in der scheinbar
dufleren Natur so zusammenstimmen, daf} sich ithr Begehren anschlie-
fend durch den Schopfungsakt erfiillt, was durch entsprechende Meta-
phorik ausgedriickt wird.*

31 Mit dieser Einsicht bietet die Auseinandersetzung mit dem Korper an sich in der Lite-
ratur, als Text, als Einschreibungsfliche fiir kulturelle Codes u. v.m., mit der sich die semio-
tische Theorie in den letzten Jahren intensiv befafit hat, sicherlich keinen geeigneten Zugang
zur Erschliefung von Hofmannsthals Prosa. Entscheidend sind eher jene noch kaum vertief-
ten literaturwissenschaftlichen Ansitze, in denen der Korper nicht selbst zum Bedeutungs-
trager wird, sondern als passives Register fiir die Aufnahme literarischer Texte fungiert. Ein
solcher Ansatz findet sich etwa bei Garrett Stewart: Reading Voices. Literature and the Pho-
notext. Berkeley/Los Angeles 1990. Ahnliches gilt fiir die Auffassung von >Natur< und »Spra-
che«.

32 SW XXIX Erzahlungen 2, S. 10. -

33 Die Klénge finden im Bild eines Waldpfades eine Offnung, in den sie sich kurz darauf
in Bilderstrémen entladen: »Und wie die Tone immer heisser, inniger flehten da 6ffnete sich
die unentwirrbar griine Wand, die verschlungenen Aste 16sten sich lautlos und vor uns lag

ein griiner Waldpfad. Da erklang es wie gestilltes Liebessehnen, goldne Téne schwangen sich
auf zu den alten Wipfeln, die rauschend zusammenschlugen. [...] Dann schmetterten wilde

214 Anna-Katharina Gisbertz

am18.01.2026, 00:34:18. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783968216935-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Ineinandergehen der leiblichen und geistigen Wirklichkeit fihrt
schliefllich zum Gedanken einer doppelten Realitdt in Hofmannsthals
Prosa. Jedoch bildet sich nur eine, allerdings eine gespaltene Realitit. Sie
fahrt zu jenen verborgenen >Quellen< des Erzahlens, die zugleich an der
Oberfliche liegen und mit der poetischen Sprache unaufléslich verfloch-
ten sind. Wenn der letzte Satz lautet: »Als ich erwachte, war ich durch-
nisst und rings um mich trieften die Bdume«, so betont das erzdhlende
Ich hier noch einmal die Doppelfunktion der Sprache, die Leib und Na-
tur zum einen nebeneinander stellt (Leib durchnift — Natur durchnifit),
zum anderen aber auch eins aus dem anderen hervorgehen lafit, so daf§
eins durch das andere sein Geprége erhalt.®

IV Kunst als selbstreflexiver Prozel

»Der Geiger vom Traunsee« (1889) steht am Beginn einer Reihe von oft
sehr kurzen Prosastiicken, die Hofmannsthal begleitend zu seiner frithen

kriegerische Tone durch den horchenden Wald, wie die empérten Wogen eines Giessbaches
schwollen die Tone an, klirrend stiessen sie aneinander, die Erde erdrohnte vom wiithenden
Anprall; endlich floss alles brausender Siegesruf, der Schrei der Verzweiflung, ohnméchti-
ges Stohnen in Einen brausenden Chorgesang zusammen, fessellos und unergriindlich wie
das tobende Meer.« SW XXIX Erzihlungen 2, S.10. Mit dem >Flieflens, »Schrei« und »Stéh-
nen« wird eine Anspielung auf eine dionysische Szene erkennbar, die erotisch aufgeladen ist.
In der dargestellten Ereigniskette von >Krieg,, »Drohnens, »Verzweiflung« zu »Stéhnen« zeigt
sich zudem ein weiteres frithes Zeugnis fiir die in der Forschung bekannte Opfermotivik als
poctologisches Muster fiir Hofmannsthals Schreiben. Vgl. David E. Wellbery: Die Opfer-Vor-
stellung als Quelle der Faszination. Anmerkungen zum Chandos-Brief und zur frithen Poetik
Hofmannsthals. In: HJb 11 (2003), S.281-310.

34 Durchaus vergleichbar, jedoch stark an Nietzsche orientiert, ist Jiirgen Sandhops Schlufi,
der Geiger vom Traunsee habe den »Schleier des apollinischen Bewufltseins geliiftet und wirft
im Traum einen Blick in die unbekannten Tiefen der eigenen Seele.« Jiirgen Sandhop: Die
Seele und ihr Bild. Studien zum Frithwerk Hugo von Hofmannsthals. Frankfurt a. M./Berlin
u.a. 1998, S.43. Ellen Ritter meint, die Erzahlung sei »im vorhinein zum Scheitern verurteilt«
gewesen, weil Hofmannsthal seine Empfindungen auf dem Umweg tiber Musik habe darstel-
len wollen und »ihm die musikalische Begabung seines Vorbildes [Lenau] fehlte.« SW XXIX
Erzdhlungen 2, S.264. Das kann nach obiger Betrachtung nicht stehen bleiben, stellt die
Musik doch keinen »Umweg« dar, sondern vielmehr die unausgesprochene Essenz, auf die
das Erzdhlen unter Zerstérung seiner referentiellen Funktion zusteuert. Die Verbindung von
Sprache und Musik, die eng mit der Stimmungsthematik verkntipft ist, bedurfte einer eige-
nen Untersuchung. Hofmannsthal greift frith das auf, was Flusser als ein gegenseitiges Aus-
einanderhervorgehen von Musik und Kérper beschreibt. Der Korper erleide bzw. erspiire
Schallwellen, fiir die er »permeabel« sei, und so folge daraus: »Beim Musikhoren wird der
Kérper Musik, und die Musik wird Kérper.« Vilém Flusser: Die Geste des Musikhérens. In:
Ders.: Gesten. Versuch einer Phinomenologie. Disseldorf/Bensheim 1991, S.193-204, hier:
S.198.

Zu einer Stimmungspoetik in Hofmannsthals Prosa 215

am18.01.2026, 00:34:18. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783968216935-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lyrik (1890 - 1902) schrieb und von denen er selbst nur wenige verdf-
fentlichte.* Mit 30jahriger Verspatung erschien erstmals die Erzahlung
»Das Dorf im Gebirge« (1896), ein Text, der dhnlich um eine Stimmung
als integratives Erlebnis zentriert ist, das die Menschen, das Dorf und
die Umgebung einbezieht.*®

Den dufieren Anlaf3 der Geschichte bietet der jahrliche Sommerurlaub
von Stadtleuten auf dem Land, wofir die Bauern ihre Hauser raumen.
Es ist von >Bauern< und ihren >Weibern« die Rede, typisierten Figuren
also aus einem ebenso namenlosen Gebirgsdorf, deren Lebensweisen in
der Erzdhlung mit den >Leuten aus der Stadt< kontrastiert werden. Der
Umzug der Stidter auf das Land setzt sich als ein Prozef} der Auflésung
der herkémmlichen Beziehung zwischen Zeichen und Bezeichnetem in
Gang: »Geweihe« werden von den Stidtern als »Garderobe« benutzt, die
»Schlinge eines Rosenkranzes« dient als »Aufhénger« fiir ein Bild, und
die Frauen aus der Stadt setzen sich an Orte, wo sonst »kein Mensch«
sitzt. Die Wirklichkeit dieses Dorfes erscheint nicht mehr als gegeben,
sondern verdnderlich, je nachdem, was man aus ihr macht. Eine beson-
ders gelungene Passage dieses verdnderlichen Seins zeigt sich am Ende
des ersten Teils der sehr kurzen zweiteiligen Erzihlung. Hofmannsthal
wihlt darin das Licht als gemeinsamen Bezugspunkt fiir eine kontingente
Signifikantenkette. Es macht die Struktur der poetischen Imagination als
eine Kette fortlaufender Reflexe sichtbar, deren Zerstreuung durch eine
urspriingliche Verflechtung von Empfindung und sprachlichem Zeichen
poetisch zusammengehalten wird. Dazu will ich ausfihrlich zitieren:

Manche von den Lichtstrahlen aber erldschen lange nicht und sind noch
da, wenn der grofle Wagen bis an den Rand des Himmels herabgeglitten
ist und seine tiefsten Sterne auf dem Kamm des Berges ruhen und durch
die Wipfel der ungeheuren Léirchen unruhig durchflimmern. Das sind die
Zimmer, in denen ein junges Médchen aus einem Buch die Moglichkeiten
des Lebens herausliest und verworren atmet wie unter der Bertihrung einer
berauschenden und zugleich demiitigenden Musik, oder in denen eine

35 Mehr als 60 Prosafragmente sind insgesamt allein im Nachlafl erhalten. Der grofite Teil
der Fragmente ist dem »Andreas«-Roman zuzuordnen, und ein weiteres Konvolut entstand zu
den »Erfundenen Gesprachen und Briefen«. Zur Editionsgeschichte siche den Kommentar in
der Kritischen Ausgabe von Ellen Ritter. SW XXVIII Erzdhlungen 1 und SW XXIX Erzih-
lungen 2. Siche einfithrend auch Mathias Mayer: Hugo von Hofmannsthal. Stuttgart 1993,
S.112-178.

36 Hugo von Hofmannsthal: Fritheste Prosastiicke. Leipzig 1926 (Gesellschaft der Freunde
der Deutschen Biicherei). Der Band enthilt zwei frithe Texte, »Das Gliick am Weg« und »Das
Dorf im Gebirge«.

216 Anna-Katharina Gisbertz

am18.01.2026, 00:34:18. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783968216935-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

alternde Frau mit bedngstigtem und staunendem Denken nicht dartiber
hinauskommt, daf dies traumbhafte Jetzt und Hier fiir sie das Unentrinnbare,
das Wirkliche bedeutet. Aus diesen Fenstern fillt immerfort das Kerzenlicht,
legt einen Streifen tiber die Wiese, und tiber den Steindamm, bis hinunter an
den schwarzen Seespiegel, der es zuriickzustoflen und zu tragen scheint, wie
einen ausgegossenen blafigelben Schimmer. Aber es taucht auch hinunter
und wirft in das feuchte Dunkel einen leuchtenden Schacht, in dem die
schwarzgrauen Barsche stumpfsinnig stehen und die ruhelosen kleinen
Weif¥fische unaufhérlich beben wie Zitternadeln.®”

Innerhalb dieses Absatzes konturiert der Erzihler durch das fallende Ker-
zenlicht emen Kosmos, der von den Sternen bis zum Seegrund reicht. Der
vom Licht durchkreuzte und erhellte Raum bricht sich dreifach im Seespie-
gel, so daf} das Licht ins Offene diffundiert. Wie es den Raum aufbricht
und kreuzt, so verfahrt das Licht auch mit der Zeit, in der »Jetzt und Hier«
und »immerfort« nebeneinander treten. Trotz der offensichtlichen Disper-
sion durch die Strahlenbrechungen biindelt sich das Licht aber auch in der
Mitte des Erzdhlabschnitts, wo seine eigene Quelle sichtbar wird. Diese
Quelle betrifft ausgesuchte Zimmer, in denen Menschen Schwellenzustén-
de erleben: die Geschlechtsreife und die Vergénglichkeit des Lebens. Die
unautfhaltsame Verdnderung, die den Grund ihres Seins abgibt, kommt
der einen Frau hoffnungsfroh, der anderen dngstlich zu Bewuf3tsein.

Die Sprache macht die durch das Licht in eins gebtindelten Sehnstichte
erfahrbar, zeigt die Vielfalt menschlicher Bediirfnisse. Zugleich werden
diese Bediirfnisse fiir den Moment der Lektiire gestillt. Denn das Licht
stellt den Zusammenhang der Einzeldinge dadurch her, daf} es selbst
nichts ist, sondern sich nur durch das zeigt, was es erhellt. Es wird durch
das Dunkel sichtbar und macht zugleich das Dunkle sichtbar. So teilt es
sich mit, wihrend es sich teilt. Das Licht zeugt vom Dasein von Schwel-
len, indem es sein eigenes Ubergehen fortlaufend demonstriert.

Hofmannsthal reiht durch die Bindung der Sprache an den Lichtstrahl
verschiedene Wahrnehmungsweisen so aneinander, daff sie sich trotz ih-
rer Verschiedenheit verkntpfen kénnen und durch die Lichtmetapher
auf eine gemeinsame >Wurzel< am Seinsgrund verweisen. Jedes Ding er-
scheint dabei als Wort fir sich, doch wandelt es sich im Textzusammen-
hang auch zu einem Medium, das den Lichtstrahl weiterleitet.?®

37 SW XVIII Erzahlungen 1, S. 34.
38 Korrespondierend dazu schreibt Hofmannsthal 1895 zum Verhiltnis von Licht und Far-
ben: »Diese Idee: dafl die Farben an sich nichts sind sondern nur Medien fiir die Offenbarung

Zu einer Stimmungspoetik in Hofmannsthals Prosa 217

am18.01.2026, 00:34:18. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783968216935-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auch im zweiten Teil der Erzdhlung fithrt Hofmannsthal die Suche nach
dem Zusammenhang von Empfindungen und Sprache fort. Es ist von
einem Tennisspiel die Rede, wobei der Ort der Austragung bezeichnend
von Netzen umspannt ist, die die Dinge zusammenbhalten, von innen her-
aus aber auch den Blick brechen, mit »feinen Spriingen«* durchziehen.
Die Spieler bilden keine festen Charaktere, die sich voneinander unter-
scheiden wiirden, sondern sie sind Figurationen von ihnen vorausgehen-
den Stimmungskomplexen, deren Eigenschaften sich, dhnlich wie zuvor in
der Figur Lenaus, in diesen Figuren manifestieren. So fiihrt die Erzdahlung
Perspektiven zueinander, die eigentlich abgegrenzt werden, und sie ver-
weist auf bewegliche Empfindungskomplexe als Realititen fiir sich, die an
keine spezifische Manifestation, auch nicht der Zeichen, gekniipft sind.

Wie im »Geiger vom Traunsee« gelingt es auch im »Dorf im Gebirge,
eine Ich-Welt-Einheit« derart zu evozieren, dafl sie zugleich eine Vielheit
ist, weil sich in ihr verschiedene Wahrnehmungs- und Empfindungswei-
sen miteinander verflechten.*’ Es ist tatsdchlich eine >wirre Einheit¢, die
durch die Beziehungen von Stimmung, Leib und Sprache erfahrbar wird.
Die Stimmung bildet in diesem Geschehen freilich nicht nur den Effekt
kreativen Tuns, sondern wird auch als dessen Voraussetzung evoziert, so
dafy Kunstwerke als Medien von Stimmungen gelten, die sie vermitteln,
indem sie auf die Einheit von Ich und Welt durch den Text verweisen.
Die Stimmung driickt sich jedoch je zum ersten Mal durch die poetische
Sprache aus. Sie ist auf dieses Medium sogar angewiesen, um sich for-
men zu lassen. Was sie ist, wird erst durch die Kunst Wirklichkeit, so
dafl hier eine Seite jener Behauptung Hofmannsthals einsichtig wird:
»Fihlen ist Kunst, nicht Natur [...]«.*! Das Fihlen wird als das Ergebnis
eines Wahrnehmungsprozesses aufgefafit und zugleich mittels der Kunst
auf seinen eigenen Ursprung — die Kunst — verwiesen.*?
des durchgehenden Lichtes. (So auch die Menschen nichts i se.)« GW RAIII, S.409. Vom Licht
als unzerlegtes Wesen« geht auch Goethe in seiner Farbenlehre aus.

39 SW XVIII Erzihlungen 1, S. 35.

40 Die Beispicle lassen sich bei niherem Betrachten auch fiir weitere Erzdhlungen
Hofmannsthals geltend machen. Dazu gehért »Das Gliick am Wege, »Sommerreise«, »Die
Briefe des Zuriickgekehrten«, »Die Wege und die Begegnungens, »Erinnerung schoner Tages,
»Augenblicke in Griechenland«.

4 GW RAIIL S. 386.

42 So vermag die Kunst als Stimmungskunst mit anderen Worten, ein »Unbekanntes,
Abgriindiges der sinnlichen Erfahrung zuginglich zu machen sowie, umgekehrt [...], die

Erlebnisfihigkeit dem Unbekannten anzupassen.« Monika Fick: Sinnenwelt und Weltseele.
Der psychophysische Monismus in der Literatur der Jahrhundertwende. Tiibingen 1993,

218 Anna-Katharina Gisbertz

am18.01.2026, 00:34:18. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783968216935-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Modell, das sich aus der Doppelfunktion der Stimmung ergibt,
Quelle und Wirkung von Kunstwerken zu sein, ist kein statisches Mo-
dell, zumal es fortlaufend mit Gegensitzen operiert (vgl. >partikulird/
sganzheitlich(). Es wird vielmehr von Bewegungsprinzipien beherrscht
(vgl.>schwebendes Durcheinanders, rnebelhaft(), die in der Kunst erfahr-
bar werden. Als bewegt erscheinen nicht nur die kontingenten Zusam-
menhangsverhiltnisse von Leib und Seele im Innern des Menschen, son-
dern auch die der inneren und dufleren Wahrnehmung. Psyche, Physis
und Natur bilden miteinander korrespondierende Grofien. Aus ihnen
gehen Formen hervor, die im Kunstwerk durch eine doppelte Struktur
gekennzeichnet sind. Denn diese Formen koexistieren als leiblich emp-
fundene Stimmungen und als sprachlich gebundene Stimmungen, die im
Kunstwerk zusammenkommen.*® Leib und Sprache fungieren als Me-
dien der Stimmung, die nur durch sie in eine (doppelzentrische) Form
gebracht werden kann. Das heifit nicht zuletzt, daff Simmungen durch
die Kunst, indem sie als Basis fiir eine Produktions- und Rezeptions-
asthetik zugleich erscheinen, einen selbstreflexiven Prozef} in Gang zu
setzen vermogen, der sich zwischen stimmungshaftem Empfinden und
dessen kinstlerischer Formgebung entfaltet.

V Verstimmungen

Obgleich die Stiftung des Ich-Welt-Zusammenhangs als zentrales Cha-
rakteristikum einer Stimmung identifiziert wurde, kann nicht tiber die
Tatsache hinweggesehen werden, dafl Hofmannsthals Werk auch von

S.11. Diese wechselseitige Beziechung wird bei Fick allerdings nicht als dsthetisches Kriterium,
sondern als allgemeines Befinden des >Fin de Siecle« aufgefafit.

43 Man kann diesen Zusammenhang mit Hilfe des systemtheoretischen Vokabulars von
Niklas Luhmann auch so beschreiben, dafy das Bewufltsein, das Nervensystem und die Kom-
munikation jeweils als autopoetische Systeme aufzufassen sind, die durch eine operative
Schlieffung gekennzeichnet sind; und doch sind sie so strukturell gekoppelt, daf} sie gegen-
seitig zur Voraussetzung fiireinander werden. So entsteht der Gedanke der Koexistenz von
sich einander ausschliefenden Systemen, die in wechselseitige Beziehungen zueinander treten
kénnen, ohne aufeinander reduzierbar zu sein. Die Kunst kann diese wechselseitigen Bezie-
hungen gleichzeitig prasent machen, indem sie im Anwesenden auf das Abwesende verweist.
Das erklart Luhmann durch die »Zwei-Seiten-Forms, derzufolge jede Form auch auf die andere
Seite ihrer selbst verweist. Vgl. Niklas Luhmann: Die Kunst der Gesellschaft. Frankfurt a. M.
1999, S. 174. Bezogen auf die Stimmung hiefle das, dafl in der Stimmung die poetischen
Worte auf etwas aufler ihnen verweisen, sowie auch umgekehrt bzw. gleichzeitig eine Empfin-
dung etwas anderes, als sie selbst ist, zur Geltung bringen kann.

Zu einer Stimmungspoetik in Hofmannsthals Prosa 219

am18.01.2026, 00:34:18. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783968216935-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Bewuf3tseins- und Sprachkrise der Moderne regelrecht durchdrun-
gen ist, die bekanntlich in »Ein Brief« (1902) ihre pointierteste sprachliche
Form erhalten hat. Fiir die Analyse der poetischen Stimmungskonzepti-
on sind diese Krisen ritselhaft, aber auch erhellend, machen sie doch die
Problematik deutlich, dafy der Erzdhler nicht mehr unangefochten aus
sich schopft, sondern Erlebnisse empfingt und dabei auch leidet: Der
Dichter »leidet an allen Dingen, und indem er an thnen leidet, geniefit er
sie. Dies Leidend-Geniefien, dies ist der ganze Inhalt seines Lebens.«**
Der kreative Prozef} erscheint Hofmannsthal als durchaus widerspriich-
liche Erfahrung mit Spuren von Gewalt darin. Denn der Dichter kann
»nichts auslassen« — es ist, »als hitten seine Augen keine Lider«,* so daf}
er einer Konvergenz von Miissen und Wollen in sich ausgeliefert zu sein
scheint. Ebenso scheint es, dall dem wohltuenden Einheitserlebnis die
schmerzliche Ich-Dissoziation vorausgeht, die deshalb schmerzlich ist,
well sich das Erlebnis der Lebensfille nicht unbedingt nachher offen-
bart. Hofmannsthal schreibt entsprechend von den »starken Stimmun-
gen der Uberginge, die wir gewdhnlich ersticken, weil wir sie fiir krank
halten.«*% Solange dieser Prozef§ anhilt, ist er immer auch grenzwertig
und geht als solcher ebenfalls in Hofmannsthals Prosa ein.

Beispielhaft fiir eine Krise, in der sich die ersehnte Ich-Welt-Einheit
gerade nicht durch das sprachliche Kunstwerk erfiillt, ist die Erzdh-
lung »Gerechtigkeit« (1893). Ein nicht niher bezeichnetes »Ich« er-
wartet darin inmitten eines wunderschénen Gartens »paradiesische
Gluckseligkeiten«*” durch einen Engel, doch wird die Erwartung mafi-
los enttiauscht. Es handelt sich offenbar um einen Traum, dessen Inhalt
jedoch in keiner Weise situativ eingebunden wird und daher dem Leser
durchaus erratisch vorkommen mufl. Die Begegnung mit dem Engel
erzeugt eine uniiberwindliche Kluft zwischen zwei Welten. Ausléser fiir
diese Kluft ist die mehrfach wiederholte Frage des Engels, ob das Ich
gerecht sei, die das Ich aber nicht befriedigend beantworten kann. Sein
Denken erlischt, »unfahig den lebendigen Sinn des Wortes zu erfassens,
und es erfahrt »ein solches vernichtendes Bewufitsein meiner Unzulidng-

4 GWRALS.67

45 Ebd.

46 GW RAIIL, S.335. Siehe auch BW Beer-Hofmann, S. 4.
7 GWE, S.31.

220 Anna-Katharina Gisbertz

am18.01.2026, 00:34:18. - [ r—



https://doi.org/10.5771/9783968216935-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lichkeit«, daf} es vor Scham errotet.*® Die Antwort des Engels versteht es
nicht und bleibt somit unerfiillt zurtick, wahrend der Engel die begrenz-
te Gartenidylle verlafit.

Der inhaltlichen Konfrontation von Ich und Engel entspricht die for-
male Gestaltung, denn der Text zeichnet férmlich die Rander seiner
eigenen Sichtbarkeit, die durch die Ich-Perspektive begrenzt ist.* Das
Prosastiick bleibt an der Grenze des Sagbaren stehen und wirkt dort
bewuflt ritselhaft, wobei aus der Negation von Antwortméglichkeiten
auf die erwihnte Frage nach Gerechtigkeit eine Welt des Unsagbaren
aufscheint, ohne daf} das Ich an dieser Welt teilhitte oder sich ihm ein
Weg dorthin 6ffnete. Wihrend die zuvor genannten Erzahlungen die
Vereinigung von Innen und Auflen, von Subjekt und Objekt anstreb-
ten, wird »Gerechtigkeit« als Alptraum erzdhlt, in dem das erkenntnissu-
chende Ich einem anderen ausgesetzt wird, das es nicht begreift. Diese
Konfrontation von zwei unterschiedlichen Wirklichkeiten ohne verséhn-
lichen Ausgang ist ebenso beharrlicher Bestandteil des Prosawerks wie
gelungene Stimmungserlebnisse, wobei jeweils die eine Wirklichkeit illu-
sorisch, die andere aber unverstandlich erscheint.’

Distere oder sich zunehmend verdiisternde Stellen finden sich beson-
ders in Hofmannsthals »Andreas«Fragment, das ersichtlich zur Selbst-
findung im tieferen Sinne, als ein Bewufitwerden von innerer Vielfalt,
fuhren sollte. Hofmannsthal fithrt seinen Protagonisten Andreas dazu
systematisch an Schwellen, stof3t ihn auf fremde Realitdten mit teils sehr
bedrohlichem Charakter. Paradigmatisch hierfiir ist das Sexualverbre-
chen im Zentrum des Hauptfragments, das von Andreas’ Diener bzw.

48 Ebd., S.31f.

49 Der Anfang lautet: »Ich safy mitten im Garten. Vor mir lief der Kiesweg zwischen zwei
blafigrimen Wiesen aufwirts, bis wo der Hiigel abbrach und sich der dunkelgriin gestri-
chene Lattenzaun scharf in den hellen Frithlingshimmel hineinzeichnete.« GW E, S.30. Wie
bei einer Zeichnung endet die Welt des Erzihlers an der Grenze des Gartens. Ebenso prizise
wird der Schluff des Textes wortlich umgrenzt. Der Hund, Begleiter des Engels, »zeichnete
sich am obersten Stiegenabsatz in zierlich-scharfen Konturen ab und sprang dann mit einem
Satz ins Unsichtbare.« Ebd., S.32. Damit endet der Text an der Grenze zwischen Sichtbarem
und Unsichtbarem. Wihrend der Engel iber diese Schwelle hinweggeht, bleibt der Ich-Erzih-
ler am Schluf} der Erzihlung ausgeschlossen von der »anderen< Welt, deren Botschaft er nicht
versteht.

50 Die Gewalt, mit der dabei Ich-Ausléschung vorangetriecben wird, kennzeichnet viele
bekannte Erzihlungen Hofmannsthals, wie »Das Marchen der 672. Nacht« (1895), in dem
Chaos und Zufall zu bestimmenden Machten werden. Siehe zum Thema der Selbst- und Welt-
spaltungen auch die »Reitergeschichte« (1898) oder »Das Erlebnis des Marschalls von Bas-
sompierre« (1900).

Zu einer Stimmungspoetik in Hofmannsthals Prosa 221

am18.01.2026, 00:34:18. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783968216935-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

seinem Alter ego begangen wird.”! Andreas erkennt erst schleichend den
»grafilichen Zusammenhange, daf} der Tater sein Diener ist, zugleich
sein potentielles Ich. Diese Begegnung erscheint ihm dann als so leid-
voll, dafl er eine Verstimmung produziert und sich entzieht.”? Hofmanns-
thal fithrt nicht nur hier duflerste Gegensitze in seinem Fragment zu-
sammen — Andreas bzw. Andres ist bekanntlich zugleich Titel und sein
Schreibprogramm.

Mit der Erweiterung des Bezugs der Stimmung auf Verstimmungen, in
der das Abgrindigste auftritt, kann nun nicht gemeint sein, dafl sich eine
Verstimmung als das Gegenteil von Stimmungen verstehen liefle — denn
was sollte dieses Gegenteil fiir Hofmannsthal angesichts des Ineinan-
dergehens von Fiktion und Realitét, das sich in der Stimmung vollzieht,
auch sein? -, sondern es handelt sich offenbar um das Scheitern des
poetologischen Riickgangs auf Stimmungen. Es geht um die Erfahrung
einer Grenze, an der sich ein Unvorstellbares eigenstindig prisentiert,
das nicht nur verbindet, sondern ebenfalls zerstort. Dieses Unvorstell-
bare ist selbst kaum identifizierbar, es wechselt, so dafl bei jedem Iden-
tifizierungsversuch offenbar ein unbestimmbarer Teil als Rest erhalten
bleibt und sich in keine semiotische Ordnung einfiigt.

Zu fragen ist, wann die Gegenwart dieses >anderen< so widerstindig
wird, dafl das Subjekt sich gegen die Einbeziehung in den Prozef} des
Hervorrufens einer unterliegenden Stimmung, die vom Ich und vom
»anderen« zugleich ausgehen mufi, sperrt und so eine Verstimmung pro-
duziert. Es scheint, als seien die alptraumhaften Begegnungen mit dem

51 Siehe zur Interpretation des »Alter ego« u. a. Richard Alewyn: Andreas oder die Verei-
nigten [1961]. In: Ders.: Uber Hugo von Hofmannsthal. Géttingen 1967, S. 128-130; Wal-
traud Wietholter: Hofmannsthal oder Die Geometrie des Subjekts. Psychostrukturelle und
ikonographische Studien zum Prosawerk. Tubingen 1990.

52" Dazu schreibt Alewyn treffend, Andreas sei »der Wirklichkeit — im Guten so wenig wie
im Bosen — nicht gewachsen, weil er mit sich selbst noch nicht im reinen ist. Solange er aber
nicht Herr im eigenen Hause ist, solange kann und darf er Romana nicht lieben und nicht
besitzen. Darum wufite er, dafl er nicht bleiben konnte, so gewil} er wufite und weif3, dafl
er zu ihr zurtickkehren wird.« Alewyn, Andreas oder die Vereinigten (wie Anm. 51), S. 129.
Hofmannsthal gestaltet diesen Wendepunkt explizit als Verstimmung: »ihm war zumut wie
einem Gefangenen«; »Er wollte sich dagegen auflehnen« (SW XXX Roman, S. 68); »Alles
schien ihm gut was nicht hier war; alles lebenswert, auler der Gegenwart«; »endlich war
er sich selber entsprungen wie einem Gefingnis« (Ebd., S.71). Zum Abschluf} des Reiseab-
schnitts in Kérnten fithren Innen und Auflen wieder zusammen: »alles ging in der Welt vor
und zugleich mitten in seinem Herzen« (Ebd., S.75). Vgl. zu einer erhellenden Analyse dieses
letzten Zitats Konrad Heumann: »Stunde, Luft und Ort machen alles« - Hofmannsthals Phi-
nomenologie der natiirlichen Gegebenheiten. HJb 7 (1999), S.232-287, bes. S.244f.

222 Anna-Katharina Gisbertz

am18.01.2026, 00:34:18. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783968216935-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

anderen< deshalb so erschreckend, weil in Hofmannsthals frither Pro-
sa noch ein Rest an Subjektverhaftung erhalten blieb. Und dieser Rest
erhilt sich trotz der iiberzeugenden Verwandlung mehrerer Figuren in
ichfreie Momente von Stimmung.”® Zwar tiberschreiten die Prosa-Expe-
rimente die Grenzen der Begriffssprache und der sinnlich erfahrbaren
Welt, so dafl eine neue Wahrnehmung von Einheit méglich wird, doch
wird auch deutlich, daf§ der Versuch in Terror umschlagen kann, wenn
sich der Trieb aus jedem Kontext 16st; wenn er Bewufitsein, Leib und
Sprache auflost, ohne in einen neuen Kontext einzutreten. Ubernimmt
die poetische Sprache die Aufgabe der Einbindung dieses Triebes in ei-
nen grofleren Zusammenhang, so dafd sie ein lebensnotwendiges, freilich
»zauberhaftes Wissen« enthilt, deutet sie aber auch auf die Gefahr totaler
BewufYtseinsvernichtung, Lebensfeindlichkeit und Leere hin, wenn der
Riickgang auf Stimmungen scheitert.

VI Kunst und Wirklichkeit

Hofmannsthals Stimmungsprosa zielt insgesamt auf eine >elementare«
Wirklichkeit, die man als nicht begrifflich einzuholende >Mitte« bezeich-
nen kann, eine semantische Leerstelle, die sich den Bestimmungen ent-
zieht. Sie ist mit den traditionell ausgezeichneten menschlichen Kriften,
wie etwa der >Phantasie« oder >Einbildungskraft, weitgehend unerreich-
bar, und so lafit sich dieser sprachlich nicht einholbare Ursprung, der
sich zugleich als Wirkung des kiinstlerischen Schaffensprozesses entfal-
tet, im Rahmen des dsthetischen Diskurses auch nur behelfsweise als
ein »imaginirer Ort< auffassen, der nur noch im Blick auf die Weisen
seiner Manifestationen auf das >Wie« seiner Funktionen hin analysiert
werden kann.” Da Wirklichkeit und ihre Beschreibung im Fortgang der

53 Diese Uberzeugung vertritt auch Judith Ryan, die ein Kapitel zu Hofmannsthal mit »Sal-
vaging the Self« iiberschrieben hat. Ryan stellt die Werke »Andreas«, »Lucidor«, »Die Frau
ohne Schatten« sowie »Der Schwierige« als Suche nach Ich-Rettung vor, nachdem Ernst Mach
fur seine Epoche behauptet habe, das >Ich« sei »unrettbar«. Ryan schreibt: »Hofmannsthal
deploys his own early fascination with Machian psychology to explore the problems that arise
when that psychology is understood not for what it is, a theory of sensory perception, but as
an ontological foundation for practical life.« Judith Ryan: The Vanishing Subject. Early Psy-
chology and Literary Modernism. Chicago/London 1991, S.123.

54 Vel. zur Terminologie des >Imaginiren< und dessen Entwicklung innerhalb der #sthe-
tischen Theorie Wolfgang Iser: Das Fiktive und das Imaginére. Perspektiven literarischer
Anthropologie. Frankfurt a. M. 1991, 5.292-411. Entscheidend fiir das Verstandnis des >Ima-

Zu einer Stimmungspoetik in Hofmannsthals Prosa 223

am18.01.2026, 00:34:18. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783968216935-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

asthetischen Entwicklung des 20. Jahrhunderts eine immer gréfler wer-
dende Nidhe ausbilden, folgt fiir die Auffassung von Kunst, dafl sie dort,
wo Wirklichkeit und Beschreibung sich nicht mehr auseinanderhalten
lassen, zwar nichts mehr darstellt, dafiir aber etwas exemplifiziert: »ein
System der Beziehbarkeiten, durch die der Vorgang der Weltherstellung
gegenstindlich zu werden vermag.«*” In diesem »System der Beziehbar-
keiten« — das mit Hofmannsthals »Welt der Beztige«*® durchaus gleichzu-
setzen ist — wird eine Wirklichkeit durch die andere geschaffen, Beschrei-
bung durch Fiktion und Fiktion durch Beschreibung.

Die Einsicht, dafl Poesie auf diese Weise Wirklichkeit erzeugen kann,
ist freilich einerseits faszinierend fuir jeden Autor, der sich der Wirkkraft
des poetischen Elements in der Sprache bewufit ist — kann sie doch das
ungliickliche Bewufitsein des modernen Menschen immerhin trésten,
der erkennt, dafl »wirklich nichts zusammen [gehort]«,”” und »jenes aus
Sehnsucht und Befriedigung gemischte Gliicksgefiihl«® stiften, »das
vom asthetisch Vollkommenen hervorgerufen wird.«<** Andererseits ist
die suggestive Kraft der Sprache aber auch enttiuschend, weil sie nicht
Trost auf Dauer spenden kann, keine absolute Gewiflheit bietet, sondern
Ganzheitlichkeit nur als Stmmung durch die Poesie, flichtig also und

ginidren« im Kontext von Hofmannsthals Prosa ist es, daf§ es hinter die Anschauungen zurtick-
geht, was nach Iser auch zu einer Umstellung auf eine funktionale Bestimmung fithrt. Eine
dhnlich unanschauliche Auffassung des Imaginiren vertritt Cornelius Castoriadis: Gesell-
schaft als imagindre Institution. Frankfurt a. M. 1984. Der Autor konzeptualisiert das Imagi-
nire als eine den Vorstellungen vorausgehende Dynamis, ein >Magmas, das seine Spuren in
den Vorstellungen hinterlafit.

55 Iser, Das Fiktive und das Imaginire (wiec Anm. 54), S.278. Der Begriff der Exemplifika-
tion, der von Nelson Goodman in die semiotische Diskussion eingefithrt wurde, ist als eine
semiotische Handlung zu verstehen, mit der der Ubergang von Handlung iiber >Zeigehand-
lung¢ zur >Zeichenhandlung« als Zeichen geleistet wird. Exemplifizierende Handlungen sind
nicht mit >Beispielen< oder >Paradigmens« synonym, weil der benennende und unterscheidende
Anteil noch ungeschieden auftritt. Sie sind Teil eines gréfieren Ganzen, und ihre relevanten
Eigenschaften sind substituierbar fiir die Gliederung des Ganzen. Siehe dazu Nelson Good-
man: Languages of Art. An Approach to a Theory of Symbols. Indianapolis 21976, S. 52-68.

5% GW RAIL S.68.

57 Ebd., S.572.

58 Ebd., S.195.

59 Ebd. Hofmannsthal meint mit dem »ésthetisch Vollkommenen« offensichtlich genau
jenen Trost, den auch der Wiener Kunsthistoriker Alois Riegl als Wirkung der Stimmung in
der Kunst gekennzeichnet hat. Riegl geht von einem anthropologischen Grundbediirfnis des
Menschen, dem Wunsch nach Harmonie, aus, den die Kunst einlésen kénne. Denn sie ver-
mittle durch Stimmungen die »trostliche Gewifiheit von der Existenz jener Ordnung und Har-
monie«. Alois Riegl: Die Stimmung als Inhalt der modernen Kunst. In: Ders.: Gesammelte
Aufsitze. Mit einer Einleitung von Hans Sedlmayr. Wien 1996, S. 27-37, hier: S. 30.

224 Anna-Katharina Gisbertz

am18.01.2026, 00:34:18. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783968216935-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auflerhalb des reflexiv Faflbaren vermitteln kann. Die literarische Spra-
che gibt somit »alles< und entzieht es zugleich. Dieses Paradox hat der
Dichter auszuhalten.

In jeder Bewegung der Schrift, jedem Ubergang zwischen Leib und
Geist ist zusammengefafit Scheitern moglich, was Hofmannsthal wieder-
holt mit dem Topoi des Abgrundes oder auch dem Netz einer Spinne
metaphorisch fafit. Dichter, schreibt er, seien darauf gestellt, den »Zu-
sammenhang des Erlebten«® zu schaffen, der sich nicht ohne weiteres
erschliefle. Ihre Aufgabe sei es,

zu schaffen wie die Ameisen, wieder verstort, wieder schaffend, zu schaffen
wie die Spinne, aus dem eigenen Leib den Faden hervorspinnend, der iiber
den Abgrund des Daseins sie trigt.%!

In diesem Vergleich wird die dichterische Tétigkeit mit jener tiefsten,
dem Sein zugrunde liegenden Existenzweise zusammengebracht, einem
nicht- und vorbewufiten Erleben. Was im Prozef} des Dichtens entsteht
und wirkt, ist folglich ein Zusammenhang, der nicht feststeht, sondern
nur in der Stimmung erfahrbar wird. Darin erscheint er als ein Zusam-
menhang, der als fortwihrend zu erschaffender im nicht abmefbaren
Dasein moglich wird — und die Méglichkeit zu scheitern einschliefit.

60 GW RALS.75.
61 Ebd.

Zu einer Stimmungspoetik in Hofmannsthals Prosa 225

am18.01.2026, 00:34:18. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783968216935-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am18.01.2026, 00:34:18.


https://doi.org/10.5771/9783968216935-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

