
Rezensionen 271

nach dem Verhältnis von Religionen, Ethnien und der
islamisch-malaiischen Gesellschaft nicht unberücksich-
tigt bleiben darf. Manfred Hutter

Wiseman, Boris: Lévi-Strauss, Anthropology, and
Aesthetics. Cambridge: University Press, 2007. 243 pp.
ISBN 978-0-521-87529-5. (Ideas in Context, 85) Price:
£ 50.00

Dieses Buch ist eine Überraschung. Wer hätte ge-
dacht, dass Claude Lévi-Strauss’ Strukturalismus, der in
den 1950er bis 1970er Jahren zu den einflussreichsten
Theorien in der Ethnologie gehörte, dann aber durch
den Poststrukturalismus und die Postmoderne abgelöst
wurde und seitdem als passé galt, eine Renaissance er-
leben könnte, dass die Werke von Lévi-Strauss, wenn
sie nur kenntnisreich und aus neuer Sicht, auch gegen
den Strich und gegen die ausdrücklichen Intentionen des
Autors, gelesen werden, einer Ethnologie der Ästhetik
bisher ungenutzte Einblicke in das Besondere der ästhe-
tischen Wahrnehmung und des ästhetischen Empfindens,
des Kunstwerks und des schöpferischen Prozesses ge-
währen können?

Boris Wiseman, Literaturwissenschaftler an der Uni-
versity of Durham in Großbritannien und Kenner der
Schriften von Lévi-Strauss, hat sich hohe Ziele gesteckt.
Er will nicht nur einen von der Forschung vernachläs-
sigten, obwohl – wie er zeigt – zentralen Aspekt in den
Theorien von Lévi-Strauss, nämlich die Verflechtung von
Ästhetik und Ethnologie, untersuchen, sondern auch die
Texte dieses Autors öffnen, neue Bedeutungen in ihnen
entdecken, über das explizit Gesagte hinausgehen, um
implizit Enthaltenes aufzuspüren, kurz: das strukturalis-
tische Denken neu beleben. Um es vorwegzunehmen:
Die Demonstration, dass die ästhetischen und poetischen
Vorstellungen von Lévi-Strauss für ein Verständnis seiner
Werke unerlässlich sind, darüber hinaus mit ihnen “gut
zu denken” ist, ist Wiseman glänzend gelungen.

Dem von der Kritik oft wiederholten Vorwurf der
problematischen Geschlossenheit des Lévi-Strauss’schen
Strukturalismus hält Wiseman gleich zu Anfang entge-
gen, dass die Texte zwar die Neigung haben, “totalisie-
rende”, ganzheitliche Theorien zu artikulieren. Für ihn
bilden die Werke von Lévi-Strauss aber ein enorm offe-
nes Denksystem – sowohl was den Inhalt (Lévi-Strauss’
Interdisziplinarität steht für Offenheit), als auch was die
Form (die Offenheit seiner “literarischen” Schreibweise)
betrifft. Wiseman schlägt deshalb vor, die Totalisierungs-
strategien von Lévi-Strauss als produktive Deutungsakte
zu verstehen. Die besondere Art und Weise dieses Au-
tors, Probleme anzugehen, bestehe in der Reduktion von
Heterogenität (z. B. der Heiratsregeln) auf “elementare
Strukturen”, um so scheinbar disparate Phänomene in ein
kohärentes Ganzes einzufügen. Auf diese Weise konstru-
iere er Totalität. Die holistische Denkweise entspreche
einem Charakterzug von Lévi-Strauss, dem, wie dieser
selbst eingesteht, Chaos missfällt, den Unordnung oder
Irrationales stört, der immer den Drang hatte, Inkohärenz
zu besiegen und Ordnung hinter der Unordnung zu ent-
decken.

Ein Gewebe verborgener Fäden verknüpft, wie Wise-
man zeigt, Lévi-Strauss’ strukturalistische Theorie der
Kunst und Ästhetik mit dessen Theorien des “wilden
Denkens”, der “konkreten Logik”, der “Bricolage” und
dem Symbolismus. Wiseman gelingen prägnante Er-
klärungen der zentralen Begriffe von Lévi-Strauss, die
gleichzeitig weitreichende Metaphern sind. Von Kapitel
zu Kapitel erweist sich, wie ertragreich es sein kann,
wenn ein Literaturwissenschaftler und Kenner der fran-
zösischen Sprache, der “literarischen” Schreibweise von
Lévi-Strauss auf den Grund geht und die hochkomple-
xen, Gattungsgrenzen überschreitenden Texte, die voller
Anspielungen sind, analysiert. (Leider geht vieles da-
von in den Übersetzungen der Werke von Lévi-Strauss –
notwendigerweise? – verloren.) Nicht nur “Tristes Tro-
piques” (1955) ist – wie wir spätestens seit Clifford
Geertz’ “Works and Lives” (1988) wissen – ein vieldeu-
tiger, vielschichtiger, selbstreflexiver und auf sich selbst
verweisender Text, auch beispielsweise “La pensée sau-
vage” (1962), vor allem aber “Mythologiques” (4 Bde.,
1964–1971) dürfen – wie Wiseman überzeugend darlegt
– nicht allein als ethnologische Studien gelesen, sondern
müssen als eigenständige ästhetische Schöpfungen ver-
standen werden. (Nebenbei bemerkt fällt auf, dass Wise-
man weder im Text noch im umfangreichen Literaturver-
zeichnis auf Geertz hinweist.)

Wiseman sieht in Lévi-Strauss’ Theorie des “wil-
den” Denkens (einer Denkweise, die allen Menschen
gemeinsam ist und nicht etwa die “Wilden” kennzeich-
net) den Versuch, ästhetische und poetische Vernunft
zu fassen und das Verhältnis von sinnlich-imaginativem
und abstrakt-begrifflichem Denken zu bestimmen. Dieser
Theorie zufolge sind “wilde” Denkweisen im Sinnlichen
verankert. Sie erschließen die Welt mit Hilfe der Sinnes-
wahrnehmungen, der Intuition und Imagination. Sinnes-
daten werden systematisiert und in kohärente Totalitäten
(Klassifikations- oder Symbolsysteme) integriert. “Wil-
des” im Unterschied zum “gezähmten” Denken arbeitet
mit Zeichen und Bildern, also konkreten Dingen, nicht
mit Konzepten. Seine Ergebnisse sind Mythos, Ritual,
Klassifikation, Totemismus und Kunst. Sie alle – doch
jedes auf seine besondere Weise – stellen Mittel bereit,
die Welt als Totalität zu denken und zu verstehen. Sie
alle sind in einer “Logik der sinnlichen Wahrnehmung”
– einer “konkreten Logik” – verwurzelt, die direkt in der
Sinneswahrnehmung verankert ist.

Im Anschluss an James Boon (From Symbolism to
Structuralism: Lévi-Strauss in a Literary Tradition. New
York 1972), der als erster gezeigt hat, dass der Lévi-
Strauss’sche Strukturalismus nicht nur der strukturalen
Linguistik, sondern auch der literarischen Bewegung des
im späten 19. Jh. in Frankreich entstandenen Symbolis-
mus verpflichtet ist, verfolgt Wiseman im äußerst span-
nenden 4. Kapitel seines Buches die Spuren, die vom
Strukturalismus über die symbolistische Poetik zur ab-
strakten Kunst führen. Er demonstriert, dass die Theorie
der “konkreten Logik” eine Transformation der Theorie
der Imagination von Baudelaire darstellt und dessen poe-
tische Theorie der “Korrespondenzen” von Lévi-Strauss
in den Rang einer allgemeinen Theorie der kulturellen

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-271 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-271


272 Rezensionen

Produktion erhoben wird. Der Hauptgrundsatz des Struk-
turalismus, nicht so sehr die Phänomene selbst, son-
dern ihre Beziehungen zueinander zu untersuchen, z. B.
Verwandtschaftssysteme, Mythen, totemistische Klassi-
fikationen und auch Kunstwerke als Beziehungsstruktu-
ren aufzufassen, lässt sich auf Beaudelaires Vorstellung
vom “imaginativen Künstler” (einem literarischen Al-
ter Ego des strukturalistischen Ethnologen) zurückfüh-
ren, der nicht nur die Gegenstände in der Außenwelt,
sondern auch die verborgenen Beziehungen (correspon-
dances) zwischen diesen Gegenständen wahrnimmt. Das
Verstehen oder Wahrnehmen der verborgenen Beziehun-
gen zwischen den Dingen eröffnet für Beaudelaire wie
für Lévi-Strauss den Zugang zur verborgenen Ordnung
oder Einheit der Welt – nur dass Beaudelaires verborgene
“Ordnung” bei Lévi-Strauss zum “System” wird, dessen
Ursprung nicht göttlicher, sondern kognitiver Natur ist.

Die Symbolisten behandelten Wörter als plastische
Gebilde, entdeckten in der Klangbeschaffenheit von
Wörtern Bedeutungen, die von ihrem semantischen In-
halt abstrahiert werden konnten. Sie wurden so zu wichti-
gen Vorläufern für die Pioniere der abstrakten Kunst, die
nach einer Bildsprache unabhängig von der Figuration
suchten. Beaudelaire erkannte vor Kandinsky die expres-
sive Kraft “reiner” Formen unabhängig von ihrer figu-
rativen oder denotativen Funktion in Malerei und Dicht-
kunst. In diesem Zusammenhang macht Wiseman auf ei-
ne Spannung – wenn nicht einen Widerspruch – zwischen
den verschiedenen Teilen von Lévi-Strauss’ Denken auf-
merksam: dem ethnologischen Theoretisieren über “kon-
krete Logik” einerseits und dem (konservativen) “kunst-
historischen” Diskurs über moderne, besonders abstrak-
te Kunst andererseits. Denn obwohl die von Kandinsky
(Über das Geistige in der Kunst. 1912) entwickelte “ele-
mentare Grammatik der Farben und Formen”, die auf
die innere Beziehung zwischen Bildelementen verweist,
Wiseman zufolge so etwas wie eine “konkrete Logik” ist,
spricht Lévi-Strauss, ein Bewunderer der flämischen Ma-
lerei des 15. Jhs. sowie der deutschen und holländischen
Malerei des 17. Jhs. und Sohn eines klassischen Malers
und Porträtisten, der abstrakten Kunst jegliche Bedeu-
tung in der Annahme ab, sie habe sich vom Sinnlichen
abgewandt und ihre Verbindung zur “konkreten Logik”
gekappt. Wiseman gelingt es jedoch, gegen diese Annah-
me von Lévi-Strauss zu zeigen, dass dessen Theorie der
“konkreten Logik” für die Erklärung, wie abstrakte Kunst
sich trotz der Abwesenheit von Figuration über reine
Dekoration erhebt und sinnvolle “Botschaften” (“Bedeu-
tung”) hervorbringt, ausgesprochen nützlich ist.

Im 6. Kapitel – einem weiteren Höhepunkt des vor-
liegenden Buchs – demonstriert Wiseman, dass Lévi-
Strauss’ klassische Studien zur Körperbemalung der bra-
silianischen Caduveo Einsichten enthalten, die bestimm-
te Formen der Avantgarde-Kunst – wie Duchamps Rea-
dymades, Anthony Caros abstrakte Skulpturen oder die
Assemblagen des Neorealisten Arman – verstehen hel-
fen, obwohl Lévi-Strauss auch diese Kunstformen ab-
lehnen würde. Wiseman zufolge ermöglichen dessen ei-
gene theoretischen Vorstellungen über die Beziehungen
zwischen Natur, Kultur und Kunst die Erkenntnis, dass

die genannten Kunstformen wichtige Beispiele für die
Erfüllung der mytho-poetischen Funktion liefern, de-
ren Kennzeichen ein Prozess der Grenzmarkierung ist.
Grenzziehungen ermöglichen es den Menschen, die Welt
um sie herum zu ordnen, Bereiche sowohl voneinan-
der zu trennen als auch zu einander in Beziehung zu
setzen. (Im Internet findet sich eine äußerst lesenswer-
te Kurzfassung dieses Kapitel: www.dur.ac.uk/resources/
ias/Final%20Wiseman.pdf)

Die beiden Schlusskapitel beinhalten die originelle
Analyse der vierbändigen “Mythologiques”. Im 7. Ka-
pitel kommt Wiseman zu dem Ergebnis, dass die Bände
nicht nur eine Übung in angewandter strukturalistischer
Analyse indianischer Mythen – so die traditionell ethno-
logische Lesart –, sondern auch eine Abhandlung über
Ästhetik darstellen, indem sie die Mechanismen ästheti-
scher Schöpfung erforschen. Lévi-Strauss sucht Antwor-
ten auf die Fragen, wie eine Kultur Mythen hervorbringt
und tradiert, wie Mythen entstehen und was sie über die
Funktionsweise des Geistes aussagen, der sie erfindet. Er
will die Mechanismen des Geistes während des kreativen
Prozesses, die inneren Strukturen und Regeln, die diesen
ermöglichen, aufdecken. Er hält Probleme, wie sie ein
Gegensatz, ein Widerspruch oder ein Paradox darstellen,
für den Motor, der mythisches Denken in Gang setzt.
Mythen “lösen” Probleme aber nicht, sondern finden me-
taphorische Äquivalente für sie. Den “Mythologiques”
liegt die Hypothese zugrunde, dass Mythen durch einen
Transformationsprozess entstehen, die Transformationen
einer kleinen Zahl formaler Regeln folgen und das Er-
gebnis der kombinatorischen Funktionsweise des Geis-
tes sind. Wiseman sieht in Lévi-Strauss’ Analyse dieser
Kombinationslogik, was sie antreibt und determiniert,
dessen wichtigsten Beitrag zum Verständnis des kreati-
ven Prozesses, denn Transformationen bilden den Kern
des Schöpfungsprozesses. “Man geht den Weg” – wie
Lévi-Strauss sagt – “der Kreativität nie allein”, nutzt be-
wusst oder unbewusst das Werk, den Einfluss anderer,
die vor einem waren. Dieser Einfluss kommt weniger
in Echos und Imitationen als in Differenzierungen zum
Ausdruck, die das Ergebnis mytho-poetischer Transfor-
mationen sind. Für Wiseman hat die Theorie der mythi-
schen Schöpfung von Lévi-Strauss daher etwas zutiefst
“Postmodernes”: sie antizipiert die Theorie der Inter-
textualität.

Am Ende zeigt Wiseman, dass die “Mythologiques”
nicht nur ein Werk über ästhetische Schöpfung, son-
dern selbst eine ästhetische Schöpfung sind. Sie sind
ein Text mit dualer Identität, das Werk eines kreativen
Schriftstellers ebenso wie das eines Theoretikers, wobei
das Werk des Mytho-Poeten nicht im Widerspruch zu
dem des Mythen-Analytikers steht. Es gibt Einblick in
die Komplexität von Lévi-Strauss’ Entdeckungsverfah-
ren, die bewusste und unbewusste Prozesse, Erinnerung,
Imagination und ästhetische Intuition ebenso wie Argu-
mentation und Formalisierung umfassen. Für Wiseman
ist es ein Werk des Strukturalismus (der wissenschaftli-
chen Analyse) ebenso wie ein Werk des Poststrukturalis-
mus (das Ergebnis subjektiver Wünsche und Antriebe).
Lévi-Strauss selbst sieht in ihm den Versuch, mit Worten

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-271 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-271


Rezensionen 273

und mythischen Bildern das Spiegelbild oder “Negativ”
einer Symphonie zu erschaffen. Für den Literaturwis-
senschaftler Wiseman ist klar, dass der Lévi-Strauss der
“Mythologiques” die Grenze überquert, die den Analy-
tiker vom kreativen Schriftsteller trennt, um eine neue
Version des indianischen Mythologiesystems zu erschaf-
fen. Lévi-Strauss’ Theorien, Formalisierungen und me-
thodologische Aussagen sind für Wiseman – jenseits ih-
res Hauptziels der Beschreibung und Erklärung der Ent-
stehung indianischer Mythen – vor allem nachträgliche
Reflektionen über die eigene kreative Tätigkeit, die für
den Akt mythologischer Exegese notwendig war.

So wird Lévi-Strauss am Ende des vorliegenden
Buchs zu einem Collage-Künstler, der eine Assemblage
von Zitaten aus indianischen Mythen erschafft, deren Be-
deutung er durch die neue Zusammenstellung transfor-
miert. Er wird zum Autor der Transformationen, denn
er “schreibt” den Intertext, er erfindet die Verbindungen,
die Mythen miteinander verknüpfen, und integriert sie
zu einem kohärenten Ganzen. Der Schlüssel zu Lévi-
Strauss’ Rolle als Mytho-Poet ist, wie Wiseman darlegt,
bereits in dessen metaphorischem Konzept der “Brico-
lage” (La pensée sauvage. Paris 1962) enthalten, denn der
“Bricoleur” ist ein Spezialist auf dem Gebiet der kombi-
natorischen Logik; ein Handwerker, der ein System von
Elementen neu arrangiert, um ein anderes zu erschaffen;
ein Künstler, der immer neue Versionen der Welt aus
Variationen dieser Welt hervorbringt, und letztlich ein
maskiertes Selbstporträt von Lévi-Strauss, dem “wilden”
Denker und Strukturalisten, der Mythen mit Hilfe von
Transformationen interpretiert. “Bricolage”, die kombi-
natorische Neuordnung von Elementen, erweist sich –
dank Wisemans Analyse – als eine Quelle der Erkennt-
nis, ein Mittel, die Welt als System von Beziehungen
wahrzunehmen und ihr Sinn zu geben, ein Schlüssel für
Lévi-Strauss’ Analysemethode und eine Erklärung für
seinen persönlichen Schöpfungsakt.

Sylvia M. Schomburg-Scherff

Wynn, L. L.: Pyramids and Nightclubs. A Travel
Ethnography of Arab and Western Imaginations of
Egypt, from King Tut and a Colony of Atlantis to Ru-
mors of Sex Orgies, Urban Legends about a Marauding
Prince, and Blonde Belly Dancers. Austin: University
of Texas Press, 2007. 279 pp. ISBN 978-0-292-71702-2.
Price: $ 24.95

At one level this book is an engagingly thick descrip-
tion of an extended period of doctoral fieldwork on the
anthropology of science (in this case archaeology). It
does this well, drawing on what the author calls “urban,

multi-site ethnography” (38) which is very modern and
she does a good job of an older tradition in anthropology,
that of “writing culture.” She helpfully puts the reader’s
mind at rest should they be thinking that Dr Wynn has any
positivist views; she just situationalizes “observations
that informants made in several different contexts” (37).
The detail of Cairo and the goings-on at the archaeolog-
ical office add spice to the story of pyramids and night-
clubs.

But there are occasions when some of the content is
just plain puzzling. Why on page 91–92 are we treated
to a long seemingly irrelevant description of Atlantis? It
is as though she stumbled across it, liked it, and couldn’t
bear to let it go. In a way, much the same could be said
of the detail on the “Hermetica and the Rosicrucian en-
lightenment” (93ff.). Good stuff, but how does it support
the fieldwork? One of the dangers of following in the
footsteps of Clifford Geertz (whose thick descriptions
necessarily give us the contextualized practices and dis-
courses of society) is that in the hands of someone who
doesn’t get it, we simply get a flow of details for detail’s
sake. Some of the book ends up sounding like a gossip
column. If you don’t believe me, have a look at p. 158 and
the description of Anwar and Hiba views on Prince Tork
and his wife. Or the story of Meriam and Ashraf (174).
There is nothing unusual here or that could not be found
on the agony pages of a girl’s teen magazine: girl meets
boy, boy is a heel, girl drops boy. Story over. More of the
same on p. 184 with the description of the goings-on in
the Ashour family.

The big question for any book on anthropology is
“what can we learn from it”? Well, apart from its an-
noying style (we don’t need to see a picture of the sole
of your foot which many Arab readers would find offen-
sive [29], it is not necessary to work a picture of your
mom onto the pages [98]) and its tendency for veering
from thick description to soap opera, we can learn a lot
about Arab tourism in Egypt, and that in itself is worth
a read. On the downside, the book comes across as self-
indulgent: my guess is that it has been a long time since
anyone ever said “no” to Lyn Wynn. She needs to be far
more disciplined in her writing, and allow her clear talent
for fieldwork and anthropology to the fore without the
need to impress us so much. My final comment, and here
I speak as someone deeply embedded in the tourism lit-
erature, from the extensive list of references I only found
9 tourism scholars cited, and these were very dated, and
dare I say, old-fashioned. The literature on tourism is
rich, fascinating, and rapidly changing. It is a shame that
a book that purports to be a travel ethnography ignores
the wonderful world of tourism. Peter Burns

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-271 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-271

