Thorsten Benkel | Oliver Dimbath
Matthias Meitzler (Hrsg.)

Sterblichkeit
und
Erinnerung

ii‘ﬂ romhach | x thanatologische

wissenschaft studien

- am 27.01.2026, 00:55:0:


https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel/Oliver Dimbath/
Matthias Meitzler (Hrsg.)

Sterblichkeit und Erinnerung

- am 27.01.2026, 00:55:05. /de/a


https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

ROMBACH WISSENSCHAFT
THANATOLOGISCHE STUDIEN | THANATOLOGICAL STUDIES

herausgegeben von Thorsten Benkel

Band 1

Wissenschaftlicher Beirat

Corina Caduff (Bern)
Sonja Kmec (Esch-sur-Alzette)
Matthias Meitzler (Passau)
Dirk Porschmann (Kassel)
Bernt Schnettler (Bayreuth)

- am 27.01.2026, 00:55:05. /de/a


https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel/Oliver Dimbath/
Matthias Meitzler (Hrsg.)

Sterblichkeit und
Erinnerung

i "yAy‘ romhach

wissenschaft



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Auf dem Umschlag: Grabstein auf einem Friedhof im Elsass.
Projektarchiv Benkel/Meitzler.

Die den einzelnen Beitragen vorangestellten Abbildungen entstammen dem Projektarchiv
Benkel/Meitzler.

Gefordert durch Aeternitas e.V.

Aeternitas e.V., die gemeinniitzige Verbraucherinitiative
/—.\ Bestattungskultur, informiert und berit in allen organisatori-
aeternitas schen, rechtlichen und finanziellen Angelegenheiten rund um

\/ den Trauerfall und fordert eine zeitgemafSe, burgerfreundliche
Bestattungskultur.

Die Publikation wurde durch die Universitit Passau finanziell unterstiitzt (Open-Access-
Publikationsfonds der Universititsbibliothek).

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet iiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

1. Auflage 2022
© Thorsten Benkel, Oliver Dimbath, Matthias Meitzler (Hrsg.)

Publiziert von
Rombach Wissenschaft — ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft mbH
& Co. KG, Waldseestrafle 3—5, 76530 Baden-Baden

www.rombach-wissenschaft.de

Gesamtherstellung;:
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
Waldseestrafle 3—-5 | 76530 Baden-Baden

ISBN 978-3-96821-854-0 (Print)
ISBN 978-3-96821-855-7 (eBook)

Onlineversion

DOI: https://doi.org/10.5771/9783968218557 Nomos eLibrary

Dies ist eine Open Access Veroffentlichung, die unter den Bedingungen der CC-BY-ND
4.0 Lizenz verbreitet wird. Diese Lizenz erlaubt die unverianderte Weiterverbreitung des
vollstindigen Werkes unter der Nennung des veroffentlichenden Verlages und des Urhebers.
Das Werk und alle in ihm enthaltenen Beitrage und Abbildungen sind urheberrechtlich
geschiitzt. Jede Verwendung aufSerhalb der engen Grenzen des Urheberrechts und der
genannten CC-Lizenz ist ohne die Zustimmung des Verlags nicht zuldssig und strafbar.

- am 27.01.2026, 00:55:05. Vde/a:



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Inhalt

THORSTEN BENKEL, OLIVER DiMBATH und MATTHIAS MEITZLER

Einleitung: Sepulkralkultur und Erinnerungsarbeit

I. Theoretische Perspektiven

THORSTEN BENKEL

Erinnern an das Vergessen. Uber Gedichtnis und Gedenken

JaN FERDINAND

>Kulturelles Gedachtnis< und >Macht der Vergangenheit
tber die Gegenwart<im Rahmen von Jan Assmanns
kulturwissenschaftlicher Thanatologie

OLIVER DIMBATH

Unsterblichkeit als soziales Gedachtnis

II. Praxen sepulkralen Erinnerns

MATTHIAS MEITZLER

Die Verschiedenen. Sepulkrales Totengedenken
in der individualisierten Gesellschaft

LEONIE SCHMICKLER
Materialitit, Erinnerung und (Un-)Verganglichkeit.

Zur ambivalenten Symbolik von Aschediamanten
im Trauerprozess

SARAH PEUTEN

Uber >gelingendes< Erinnern am Lebensende.
Diskursanalytische Uberlegungen

zur Wirdezentrierten Therapie

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T

25

27

53

77

99

101

139

161


https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Inhalt

MELANIE PIERBURG

»Auch ihr erinnert euch.« Biografische Reprisentationen
in der Hospizausbildung

Laura VOLKLE und Nico WETTMANN

Diesseits von Gewesen, Sein und Werden.
Prinatale Verluste zwischen Erinnerungen,
Phantasmen und Vergessen

III. Zur Persistenz sozialer Strukturaspekte

ExxeHARD COENEN

Das Mitsein mit den Getoteten und die Materialitat
des Erinnerns

CARSTEN HEINZE

Das Spannungsverhiltnis zwischen Tod
und dokumentarischem Film

Lara WEiss

Erinnerungsstrategien im alten Agypten zur Zeit
des Konigs Tutanchamun

CHRISTOPH NIENHAUS
Erbschaft als Erinnerungsgenerator.

Zur Gedichtnissoziologie von Rechtsnachfolge
und Testierfreiheit

Autorinnen und Autoren

- am 27.01.2026, 00:55:05. O

183

207

233

235

259

289

311

331


https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

THORSTEN BENKEL, OLIVER DIMBATH UND MATTHIAS MIEITZLER

Einleitung:
Sepulkralkultur und Erinnerungsarbeit

»In the deep dark hills of eastern Kentucky
that’s the place, where I trace my bloodline.
And it’s there, I read on a hillside gravestone:

You will never leave Harlan alive.«

(Darrell Scott)

Die dunkle Verheiffung der Grabsteininschrift in der ersten Strophe des
Bluegrass-Folksongs You’ll Never Leave Harlan Alive von Darrell Scott
aus dem Jahr 1997 er6ffnet eine kleine Zusammenschau der Lebens-
erinnerung des Erzahlers aus einer amerikanischen Bergbauregion. Die
Strophen enden immer mit der Feststellung, dass es kein Entkommen
gibt — egal was man auch unternimmt, man wird zuriickkommen und
den Ort Harlan nicht lebend verlassen. Das ganze Lied umspannt sowohl
das biografische als auch das familiengenealogische Erinnern soweit das
sogenannte kommunikative Gedachtnis reicht. Da der Berichterstatter die
Prophezeiung bei der Erforschung seiner Herkunft auf einem Grabstein liest,
ist klar, dass es sich nicht nur um eine individuelle Angelegenheit handelt.
Die Inschrift scheint iiber seine Familie hinaus auch das gesamte Milieu
zu betreffen, dessen Angehorige offenbar die Mithsal des Kohlebergbaus
hinter sich lassen wollen, aber dann doch immer wieder zum Ursprung
zuriickkehren. Dieser Ursprung kann — bei ausschweifender Deutung — den
Zyklus des Lebens meinen, er kann aber auch pragmatisch den Umstand
bezeichnen, dass zu dieser Zeit die Arbeit in der Mine die einzige verlass-
liche Einkommensquelle war, deren distere, schmutzige und gefahrliche
Plackerei nach jedem vergeblichen Ausbruchsversuch wieder aufgesucht
werden musste. Diese Aussicht auf Sicherheit, die Sehnsucht nach Licht und
Weite und die Erfahrung, dass doch alle zurtickkehren, scheint die Botschaft
an alle zu sein, die nach dem Sinn ihres Lebens suchen — sie steht auf dem

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel, Oliver Dimbath und Matthias Meitzler

Grabstein am Huigel und orientiert die Erinnerung an die eigene Herkunft
ebenso wie die Herkunft aller Vorfahren, die nicht weggekommen sind.!

Der Songtext und der darauf bezogene Interpretationsversuch illustrieren
den Zusammenhang zwischen Tod, Sterblichkeit und Erinnerung. Auf der
Hand liegt nun nicht nur der Vergangenheitsbezug, den Lebende mit Blick
auf ihre Verstorbenen herstellen, sondern auch die implizite Botschaft, die
Trauernde an eine unbestimmte Zukunft richten; denn Sepulkralkultur
ist nicht nur Bewaltigung, sondern auch weiter gefasstes Gedenken und
Mahnung. Uberfiihrt in Memorialkultur geht sie tiber die unmittelbar
beendete Nahbeziehung hinaus und schafft einen Rahmen, in dem spezi-
fisch ebenso wie generalisiert Sinn gewonnen werden kann — Sinn, der sich
nicht so sehr auf konkrete Personen richtet, die irgendwann nicht mehr
bekannt sind, sondern der sich vor allem auf soziale Gruppen, Milieus
usw. bezieht und der mithin sogar, heute vermutlich weniger als friher,
anthropologische Grundfragen schlechthin einbezieht.

Der vorliegende Band widmet sich diesem Zusammenhang, indem er
das Verhiltnis von Sterblichkeit und Gesellschaft erinnerungstheoretisch
weitet und dabei die Institutionen der Sepulkralkultur ebenso berticksichtigt
wie mediale, medizinische, rechtliche und andere Verflechtungen, die von
dieser Relation tangiert werden bzw. pragend auf sie einwirken. Bevor wir
einen Uberblick tber die Beitrage dieses Bandes geben, mochten wir in
sein Thema einftihren. Dies geschieht zunachst durch eine Klarung von
Begriffen und ihren Zusammenhingen. Entkoppelt man soziale Gedéicht-
nisse von sterblichen Subjekten, zeigt sich erstens, dass mit ihrer Uber-
subjektivitat bestimmte Formen einer >Uberwindungcdes Todes untrennbar
verkniipft sind. So betrachtet, kann die Gesellschaft nicht sterben.? Anders
verhilt es sich, zweitens, mit dem individuellen, sozialen und gesellschaft-
lichen Umgang mit der Sterblichkeit. Dieser plant und organisiert durch
das Trauern oder Gedenken die Bezugnahmen auf das Dahingegangene,

1 Dieses Motiv erinnert freilich an die Rekonstruktion der taubenziichtenden Bergarbeiter
von Hans-Georg Soeffner (1992) — je dunkler, enger und tiefer, desto groffer die Sehn-
sucht nach Ferne, Hohe und Freiheit.

2 Dies legen zum Beispiel Emile Durkheim (1984) mit seinen Forschungen zur Unsterb-
lichkeit der (Gruppen-)Seele sowie, von einer ganz anderen Erkenntnisposition aus-
gehend, Niklas Luhmann (1984) mit seinen Uberlegungen zur prinzipiellen Neubesetz-
barkeit gesellschaftlich relevanter Positionen nahe.

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sepulkralkultur und Erinnerungsarbeit

um sie spater im Zusammenspiel mit bestehenden Einrahmungen bzw.
in der Orientierung an sich in neue Richtungen abzeichnende Tendenzen
zu instituieren. Die soziologische Erforschung der Formen und Inhalte
solcher Vergangenheitsbeziige bezieht sich bisher wesentlich auf punktuelle
Arbeiten zur empirischen Erkundung dieser Phanomene. Drittens ent-
werfen wir zur weiteren Systematisierung eine Dimensionierung dieses
Forschungsfeldes. Diese ermoglicht es, die hier versammelten Beitrage ein-
zuordnen und den Blick auf Bereiche an der Schnittstelle von Sterblichkeit
und Erinnerung zu lenken, in denen noch weitere Forschung zu leisten ware.

Soziale Gedachtnisse und der Tod

Man kann soziale Gedichtnisse als Ordnungsmomente begreifen, die
den Bezug auf Vergangenes organisieren. Entgegen dem oft alltagssprach-
lich naheliegenden Verstindnis besteht die Funktion des Gedachtnisses
somit nicht darin, ein Aufbewahrungsort zu sein, aus dem dann bei Bedarf
etwas — zum Beispiel eine Erinnerung — hervorgeholt werden kann. Das
Gedachtnis ist kein Schrank, kein Regal und auch nicht der Raum der
Aufbewahrung. Es ist vielmehr das Prinzip der Ordnung, nach dem auf
eine aus der Vergangenheit in die Gegenwart weisende Spur zugegriffen
werden kann. Die metaphorische Parallele zum Begriff des Archivs scheint
deshalb passend zu sein, weil sich das Archiv durch seine Organisation und
die Ermoéglichung des Wiederfindens vom reinen Speicher unterscheidet
(vgl. Dimbath/Heinlein 2015: 42f.). Das Gedachtnis lenkt, selektiert und
sortiert, und es hilft, diese gezielten Zugriffe nach situativer Relevanz
durchzufiithren. Sozial wird ein solches Ordnungsmoment, wenn es mit
gesellschaftlichem Wissen verbunden ist und fir alle mehr oder minder
in gleicher Weise funktioniert.

Wenn aber das Gedichtnis nur eine Ordnungsleistung bezeichnet, bleibt
die Frage offen, auf was sich diese Ordnung in welcher Weise bezieht. Indem
Gedichtnis Wissen erzeugt, das dafiir genutzt wird, in einer gegenwirtigen
Situation Orientierung zu geben, geht es nicht in der Zeit zurtick. Es muss
auf Gegenwirtiges zugreifen, das in seiner Gegenwirtigkeit jedoch seine
Bedeutung oder Sinnhaftigkeit aus der Vergangenheit gewonnen hat. Diese
Bedeutung kann einerseits der routinierten und eingelebten Nutzungspraxis

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel, Oliver Dimbath und Matthias Meitzler

erwachsen und andererseits einem Bestand an Erinnerungen, die mit dem
jeweiligen Gegenstand verbunden sind. Da es zu den Grundoperationen des
Bewusstseins gehort, Gegenstanden Sinn beizumessen und zu den Grund-
operationen von Beziehungen, sich tiber diesen Sinn mit Hilfe von Zeichen-
systemen auszutauschen, entsteht neben einem individuellen Erfahrungs-
zusammenhang auch ein explizierbarer gesellschaftlicher Wissensvorrat.
Die Funktion von Gedachtnissen — hier im Plural — besteht darin, Verhalten
und Handeln in Bezug auf diesen Wissensvorrat zu orientieren (Dimbath/
Heinlein 2015).

Der Tod erhalt in diesem Zusammenhang eine besondere Bedeutung,.
Er markiert, zumindest auf den ersten Blick, das definitive Ende: meines
Lebens, deines Lebens, unserer Beziehung. Konfrontiert mit einem solchen
Ende, das weder Aufschub noch Wiederherstellung zu dulden scheint,
entsteht infolge der emotionalen Betroffenheit die Motivation zu einer
besonderen Form der Sinnproduktion, welche ihre Gegenstinde exklusiv
mit Blick auf das bevorstehende Ende erzeugt. Dieses je subjektive Ende
steht grundsatzlich immerzu bevor; wer lebt, kann jederzeit sterben. Inso-
fern lauft diese Sinnproduktion hintergriindig immer schon mit, wenn
man enge soziale Bindungen pflegt: Die Sorge um deren Beendigung, sei
es durch den Tod, sei es durch eine personliche Entscheidung, ist implizit
stets prasent. Liegt ein Mensch dann tatsachlich im Sterben, verdichtet sich
diese Sinnproduktion und wird bewusst greifbar.

Fir den gedichtnisspezifischen Zugriff auf Erzeugnisse dieser Art ist
ihnen ein Index eingeschrieben — einerseits der der Endgiltigkeit und
des Verlusts sowie andererseits der eines spezifischen institutionellen
Kontextes, welcher fur solche Gegenstinde reserviert ist. Insbesondere
dieser institutionelle Bezug tragt daftir Sorge, dass die Krise des endgtiltigen
Verlusts durch Praktiken eines symbolischen Fortbestands wenigstens fir
eine gewisse Zeit gelindert wird. Sodann werden die Ritualisierungen
und zeremoniellen Abschiedsgesten, die dabei konstituiert werden, eben-
falls vergangen sein, und dies gilt im gesellschaftlichen Diskurs als >aus-
reichend« fiir die sozial geordnete Weltverabschiedung von Hinterbliebenen.
In welcher Weise sich dies aber in der personlichen Erinnerung abbildet,
ist eine andere Frage.

10

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sepulkralkultur und Erinnerungsarbeit

Erinnern als Trauern und Gedenken

Im Gegensatz zur je kontextabhiangigen Orientierungsfunktion von sozialen
Gedachtnissen besteht der Vorgang des Erinnerns in einer bewussten,
gedanklichen, symbolischen (Re-)Konstruktion vergangener Erfahrungen.
Der Vorgang des Trauerns ist — unter anderem — eine spezifische Form dieses
Erinnerns (Benkel 2019). Es entziindet sich am emotionalen Schmerz des
Verlustes (Trauer) und erzeugt mit jedem Moment einer entsprechend
thematischen Reflexion einen neuen emotionalen Zustand, der mit einer
neuen Erfahrung verkntipft ist. Das wiederholte Durcharbeiten des eigenen
Erfahrungszusammenhangs ist mit Blick auf die Bewaltigung des Verlusts
beziehungsweise Traumas ambivalent. Es kann die Verlustemotion der
Trauer verstirken oder lindern. Festzuhalten ist aber, dass im Angesicht
des nahenden Todes ebendieser Vorgang antizipiert werden kann — einer-
seits als Abschiednehmen von einer sterbenden Person, andererseits als
Abschiednehmen des Sterbenden von den Hinterbleibenden sowie vom
eigenen Leben. Dieses Abschiednehmen ist ein Abschied von besonderer
Qualitit, da es kein Wiedersehen geben wird. Der Index des nahen Todes
legt einen starken Erinnerungsakzent nahe: In der Abschiedsphase einer
Beziehung erinnert man sich an gute — und bisweilen auch schlechte —
Zeiten, das sterbende Individuum mag sich demgegentber gesellschaft-
lich objektivieren und seine Relevanz fiir sein Bezugskollektiv bilanzieren.
Mitunter wird diese >Evaluationsaufgabe« explizit den Angehorigen tber-
reicht, auf dass sie eine postmortale Imagekonstruktion erinnern, die sich
mit ihren eigenen biografischen Konzepten am besten verbinden lasst —
d.h., dass Deutungsmacht in eigener Sache abgegeben wird.

Die Vorstellung eines friedvoll erfiillten Lebens, die durch Erinnerungs-
arbeit erreicht wird, kann durchaus religios fundiert sein. Mit dem Tod
mundet, so der uber viele Kulturen in unterschiedlichen Formen ver-
breitete Glaube, das Individuum in die Seele des Kollektivs ein (Durkheim
1984; Fields 1996), vor der es gegebenenfalls sogar Rechenschaft abzu-
legen hat. Dass dies ernst zu nehmen ist,davon zeugen sowohl Sterbesakra-
mente als auch die Hollenangst (Ebertz 2021; Hahn 2021). Mit anderen
Worten: Im Angesicht des Todes kann der Bedarf nach bestimmten Formen
bilanzierenden Erinnerns entstehen.

11

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel, Oliver Dimbath und Matthias Meitzler

Wenngleich der alltagssprachliche Gebrauch hier ungenau ist, konnte
man vom sepulkralen Erinnern das Gedenken unterscheiden. Gedenken
tragt ebenfalls den Index des Todes — allerdings fehlen ihm weite Teile der
Emotionalitit der Trauer. Gedenken erscheint noch expliziter als soziale
Gedichtnisfunktion, indem es die Gegenwartigen auf verstorben Ver-
gangenes orientiert, um bestimmte mit diesem verbundene Sinnbeziige
zu aktivieren. Diese Sinnbeziige haben Institutionencharakter; sie sollen
aktuelles Handeln orientieren, indem sie an Schicksale oder Leistungen
Verstorbener erinnern, die symbolisch typifizierend sozial wiinschenswerte
Botschaften insinuieren. Wem gedacht wird, der oder die ist mit einem spezi-
fischen, narrativen Aspekt seines oder ihres gewesenen Seins reprasentativer
Bestandteil des kollektiven Bewusstseins — und damit in gewissem Sinne
unsterblich geworden. Allerdings steht der gedenkende Rekurs, der diese
tber den Tod hinaus gewahrleistende Referenzialitit absichert, selbst vor
einem unsicheren Schicksal: Ob die Form Unsterblichkeit selbst unsterb-
lich ist, bleibt ungewiss.

Mit Blick auf individuelle und soziale Vergangenheitsbeziige wird deut-
lich, dass es unterschiedliche Akteurspositionen gibt, von denen das mori-
bunde, das trauernde oder das gedenkende Erinnern ausgehen kann. Im
Umfeld des sich bilanzierend erinnernden Sterbenden erscheinen nun
sowohl die Abschied-Nehmenden als auch Akteurinnen und Akteure der
Begleitung und Betreuung Sterbender. Im Umfeld der Verstorbenen stehen
die Trauernden im Zentrum, und bei der lingerfristigen Erinnerung an
(verdienstvolle) Verstorbene treten einerseits Spurensuchende und anderer-
seits gedachtnis- bzw. erinnerungspolitische Initiativen auf den Plan.

Aber wie kann man sich einen Zusammenhang zwischen dem Verlust-
erlebnis,dem (trauernden) Erinnern und etwaigen aus Trauer oder Erinnern
erwachsenden Aktivitaten — bis hin zur Anfertigung von Kunstwerken —
vorstellen? In der sozialwissenschaftlichen Gedachtnisforschung gibt es
hierfiir den Vorschlag eines zirkularen Verstindnisses, der im Folgenden
skizziert werden soll (siehe hierzu insbesondere Dimbath 2021). Der Tod
ist dabei zunachst ein Ereignis, welches, solange es keine soziale Relevanz
entfaltet,ohne weitere Auswirkung eintreten kann. Erst wenn das Ableben
eines Individuums in einer sozialen Beziehung zur Kenntnis gelangt, kann
es »erlebt« werden — freilich nicht mehr durch den Verstorbenen oder die
Verstorbene, sondern durch die, fiir die dieser Tod in irgendeiner Weise

12

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sepulkralkultur und Erinnerungsarbeit

sinnhaft wird (sieche auch Benkel/Meitzler 2021). Das Erlebnis des Todes
einer anderen Person kann nun zu Bewusstsein kommen oder nicht. Allen-
falls wenn der Tod konstatiert und mit Bedeutung verstehen bzw. der Ver-
lust reflektiert wird, erfahrt ein Individuum den Tod — als Ende einer
Beziehung ebenso wie als Ahnung des eigenen Todes. Der Tod wird nur
so zur Erfahrung, dass er nicht selbst >durchlebts, sondern bei anderen
bezeugt werden kann. Anhand dieser mittelbaren Erfahrung des Todes
oder von Toden wird das Bewusstsein in die Lage versetzt, sich an den Tod
zu erinnern —im Rahmen einer durch den Tod beendeten Beziehung wird
dieses Erinnern nicht allein den Moment des Todes oder die entsprechende
Benachrichtigung umfassen, sondern die gesamte durch den Tod beendete
Beziehung. Es entsteht neben den vielen je kontextabhingig evozierten
Bezichungserinnerungen eine weitere Erinnerung,’ die bestimmte situativ
assoziierte Momente der Beziechung zum Gegenstand hat. Dazu kann auch
das Ende der Beziehung gehoren, sofern es sich in zeitlicher und raumlicher
Nihe abspielte, sich also die erinnernde Person in »Todesnihe« (Benkel
2017: 277) befunden hat.

Es ist zu vermuten, dass der Erinnerung an diese Beziehung im Kontext
der Trauer vorrangige Bedeutung zukommt. Auf Grundlage eines solchen
Erinnerns, das mit emotionaler Bewegtheit verbunden sein kann, werden
nun Formen der Bewaltigung ausgestaltet, die, wie in der Trauerforschung
umfassend beschrieben (siche z.B. Jakoby 2014), in unterschiedliche Aktivi-
taten minden konnen. Dabei entstehen Erzeugnisse wie immer wieder
erzahlte Geschichten, die irgendwann eine relativ stabile Form annehmen,
sepulkralkulturelle Einrichtungen bzw. Gegenstinde, Kunstwerke mit
Memorialcharakter usw. Diese Erzeugnisse sind allerdings nicht nur aus der
Abreaktion oder Losung einer emotionalen Krise entstanden. Sie dienen vor
allem der Objektivierung des Riickgriffs auf eine spezifische Beziehungs-
vergangenheit oder — im gesellschaftlich-politischen Zusammenhang — des
Riickgriffs auf einen vermittels Hypostasierung zu erinnernden sozialen

3 Im Anschluss an Maurice Halbwachs’ (2006) soziologische Erinnerungstheorie ent-
stehen Erinnerungen immer nur infolge sozial-situativer Stimuli und nicht in einer
Gesamtgestalt. Die hier dargestellte Weiterfithrung dieser Uberlegung verlagert die um-
fassende Erinnerung etwa an die ganze Geschichte einer Bezichung auf den nach-
gelagerten Bereich der Erzeugnisse, genauer, der Erzahlung,

13

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel, Oliver Dimbath und Matthias Meitzler

Wert. Es sind letztlich die sozial wirksamen Erzeugnisse in Form von
Narrationen, Praktiken, materiellen Dingen bis hin zu institutionalisierten
Programmen, die als Sepulkralkultur empirisch erfahrbar und als Memorial-
kultur zukunftswirksam sein konnen. Die Verbindung von Sterblichkeit und
Erinnerung geht dabei weit iber den Vergangenheitsbezug des Trauerns
um eine durch den Tod beendete Beziehung hinaus. Zirkular wird dieser
Zusammenhang, wenn die sepulkralkulturellen Erzeugnisse ihrerseits zum
Gegenstand weiterer Erlebnisse, Erfahrungen und Erinnerungen (auch
Dritter) werden und dies wiederum zur Entstehung neuer Erzeugnisse
fiuhrt. Genau hierin besteht beispielsweise ein Effekt von Friedhofen: Der
Tod eines Menschen tangiert nicht lediglich dessen Angehorige, sondern
er ermoglicht — tber die Monumente, die in diesem Zusammenhang
errichtet werden — auch sepulkrale Erfahrungen Unbeteiligter, die mit
dem erinnerten Leben einzig durch die Wahrnehmung der Grabartefakte
in Kontakt kommen (Benkel 2013; Benkel/Meitzler 2013).

Dimensionierung zwischen Sepulkral- und Memorialkultur

Vor diesem Hintergrund lasst sich eine heuristische Tafel entlang zweier
Dimensionen entfalten: Die eine Dimension reprasentiert die Perspektive
von Erzeugnissen, die aus dem Erinnern entstanden und mit der Funktions-
bestimmung versehen sind, Erinnerungen auch in Zukunft zu stimulieren.
Solche Erzeugnisse lassen sich in drei Kategorien gliedern. Die erste Kategorie
umfasst materiale und immaterielle Gegenstinde, also Dinge ebenso wie bei-
spielsweise Erzahlungen oder Dokumente. Die zweite Kategorie beinhaltet
habitualisierte Verhaltensweisen, wie sie in Praktiken oder Ritualen fest-
gelegt, aber nicht notwendig der bewusstseinsmaf$igen Reflexion zugang-
lich sind. Der dritten Kategorie sind schliefSlich Programme zugeordnet —
explizite Ablaufregeln, die eigens dafiir geschaffen wurden, Erinnerungen
an bestimmte Inhalte in einer spezifischen Weise zu erzeugen.

Die andere Dimension ist damit insofern unmittelbar verbunden, als
Erzeugnisse in der Regel eine gesellschaftliche Funktion tibernehmen
bzw. auf die Ubernahme einer solchen Funktion hin her- oder eingestellt
werden. Im Zusammenhang mit Tod und Sterblichkeit lassen sich hier
zwei Funktionen unterscheiden. Die eine betrifft alles, was unmittelbar mit

14

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sepulkralkultur und Erinnerungsarbeit

Tod, Sterben, Bestatten und Trauern zu tun hat. Man kann sie als Sepulkral-

funktion bezeichnen. Die andere bezieht sich nur mittelbar auf den Tod
und richtet sich in mehrfacher Weise auf dessen Uberwindung mit Blick
auf die Wirkungspotenziale, die eine verstorbene Person tiber deren Ver-
lusterfahrung hinaus in ihrer Nach- oder Folgewelt entfaltet. Dies kann
man als Memorialfunktion bezeichnen. Bezieht man diese beiden kategorial
ausdifferenzierten Dimensionen aufeinander, lasst sich eine Heuristik der
Assoziation von Erinnern und Sterblichkeit bilden, die der soziologischen
Analyse sechs Phainomenbereiche erschliefSt (Abb. 1):

Funktion
Sepulkral Memorial
Dinge Sepulkralobjekte Memorialobjekte
Erzeugnisse Praktiken Sepulkralpraktiken | Memorialpraktiken
Programme Sepulkralprogramme | Memorialprogramme

Abb. 1: Phinomenbereiche des Zusammenhangs von Erinnern und Sterblichkeit

Die meisten dieser Aspekte stehen im Zentrum eines Beitrags oder mehrerer
Beitrage dieses Bandes. Entsprechend liefen sich die Tabellenfelder mit
Beispielen fiillen — allerdings konnen Beispiele nur illustrativ verstanden
und die Felder um weitere Spielarten erginzt werden.

Im ersten Feld der Heuristik trifft die Auspragung der Erzeugnis-
dimension der Dinge mit der Sepulkralfunktion zusammen. Hier geht es
um als Sepulkralobjekte zu bezeichnende Artefakte, die aus Erinnerung fir
das Erinnern an verstorbene Personen geschaffen wurden und entsprechend
zum Einsatz kommen, wenn durch den Tod beendete Beziechungen betrauert
werden. Beispiele hierfiir sind Grabstitten und die dort platzierten Arte-
fakte oder der aus menschlichen Uberresten hergestellte »Aschediamant«.

Am Schnittpunkt der Erzeugnisdimension mit der Memorialfunktion
und damit im zweiten Feld der Abbildung stehen Gegenstinde, die sich auf
verganglich Vergangenes — oft in Verbindung mit verstorbenen Individuen —
richten, aber an Werte erinnern, die mit Begebenheiten oder Leistungen
bzw. Schicksalen von Verstorbenen exemplarisch in Verbindung gebracht
werden und die im Zuge der Reflexion tber die Dinge auch in Zukunft
vergegenwartigt werden sollen. Die Memorialfunktion ist somit immer
insofern politisch, als sie nicht nur den Belangen des Individuums dient,

15

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel, Oliver Dimbath und Matthias Meitzler

sondern auch auf die Gestaltung des kollektiven Zusammenbhalts zielt.
Insofern es um materiale Gegenstinde geht, konnen die diesem Feld
zugeordneten Dinge als Memorialobjekte begriffen werden. Beispiele sind
in diesem Kontext Gedenkstitten, die an Tod und Opfer gemahnen, wie
etwa entsprechend erinnernde Kunstwerke — Romane, Gedichte, Gemilde,
Fotografien, Skulpturen oder auch Filme.

Die mittlere Zeile der Ubersicht beinhaltet die Erzeugnisdimension der
Praktiken, wobei das dritte Tabellenfeld die Kombination mit der Sepulkral-
funktion, also Sepulkralpraktiken, markiert. Hier stehen Rituale des Trauerns
im Mittelpunkt. Diese konnen in eingelebter Gewohnheit des in Trauer ver-
harrenden Individuums ebenso bestehen wie in Trauerritualen der (Klein-)
Gruppe. Zentral ist hierbei, dass diese Rituale keinen formalen Charakter
angenommen haben und nicht kulturell »ibertragbar« sind.

Erst im Schnittpunkt mit der Memorialfunktion (viertes Feld), wenn
es um Gedenken im Rahmen von Memorialpraktiken geht, erhalten sie
Kulturbedeutung, indem beispielsweise individuelle Trauerrituale kollektiv
kanalisiert werden — im christlichen Kontext waren das die Feiern um Aller-
heiligen, Allerseelen, den Totensonntag oder auch das Osterfest. Uber-
tragen auf einen politischen Wertzusammenhang, gilt hier jedoch auch der
verallgemeinerte Wertbezug im Hinblick auf eine erinnerungspolitische
Steuerung der Gegenwart und Zukunft — etwa im Sinne des Holocaust-
Gedenktages am 27. Januar. Der unmittelbare Bezug auf Verstorbene und
ihre Schicksale oder Leistungen erfolgt hier in einer eher abstrahierenden
Weise und ist zwar ein tblicher, keinesfalls aber notwendiger Bestandteil
einer so verstandenen Memorialpraxis.

In der letzten Zeile der Tabelle wird schliefSlich die Erzeugnisdimension
der Programme zunéchst — im Feld fiinf — mit der Sepulkralfunktion, im
Sinne von Sepulkralprogrammen,verbunden. Hier stehen alle im erweiterten
Sinne therapeutischen und asthetischen bzw. alle institutionalisierungs-
fahigen >Einrichtungen« auf der Ebene von Skripten, Ritualen, aber auch
Vorgehensweisen im Mittelpunkt, welche Sterbenden und Trauernden im
Rickgriff auf Erinnerungen helfen sollen, mit dem bevorstehenden oder
eben zurickliegenden Ende einer Beziehung zurecht zu kommen. Dabei
geht es nicht nur um Therapien, sondern auch um die Akteurinnen und
Akteure, die — neben Sterbenden und Trauernden — an dem Geschehen
beteiligt sein konnen.

16

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sepulkralkultur und Erinnerungsarbeit

Im Zusammenhang mit der Memorialfunktion — im sechsten Feld —
stehen als Memorialprogramme schliefSlich Aktivititen im Zentrum, die auf
die Nach- oder Folgewelt zielen und entweder als soziale Institutionen
ein Nachwirken tiber den Tod hinaus organisieren oder als Handlungen
explizit auf die Initiierung des Erinnerns Dritter gerichtet sind. Diese
Programmierung organisiert zwar zukinftiges Erinnern, kann dieses aber
nicht gegen zukiinftige Infragestellungen immunisieren. Die Persistenz von
Memorialprogrammen liegt grundsatzlich in den Hinden der Angehorigen
der Folgewelt. Jede Form der Generativitat gehort hier ebenso dazu wie die
Regelung des Nachlasses beim Testieren oder der mit spezifischen Aktivi-
titen verbundene Wunsch,im>guten Gedachtnis« gehalten zu werden. In der
kulturell-kollektiven Form sind auch Memorialprogramme Institutionen,
die im Modus des organisierten Gedenkens zukinftige Gegenwarten mit
vergangenen Werthaltungen konfrontieren.

Tod und Sterblichkeit sind, das zeigt die hier vorgestellte Heuristik,
keinesfalls nur Gegenstand individueller oder gemeinsamer Verluster-
fahrung und Trauer. Sie schaffen tber die Reflexion des Verlusts hinaus
auch Anlisse zur Konstruktion sozialen Sinns durch die Generalisierung
(Sebald 2014) kollektiv verbindlichen Wissens, welches tiberhaupt erst
der Verlusterfahrung erwichst. Anschliefend wird es entweder tber eine
personalisierende oder kategorisierende Typisierung abstrahiert und in
unterschiedlichen Erzeugnisformen zur Orientierung sowohl Einzelner
als auch ihrer Gemeinschaften vorgehalten. Man kann also festhalten, dass
nur durch die Verlusterfahrung, die in der Regel mit Trauer verbunden
ist, ein uber die verblichene Person hinausreichend generalisiertes und
stets mit Erzeugnissen — als Erinnerungsstimuli — verbundenes Gedenken
moglich wird. Gedenken besteht somit als soziales Gedachtnismoment in
einem Erinnern an hochgradig selektive, spezifische und typisierte Wissens-
bestinde, die mit bestimmten Eigenschaften bzw. Erfahrungen verbunden
sind, welche wiederum bestimmten Verstorbenen zugeschrieben werden
oder im sozialen Austausch mit ihnen gemacht wurden. (Sie mogen sich
mitunter auch nur so anfiihlen, als seien sie auf diese Weise erlangt worden.)
Gedenken ist damit, wollte man eine mathematische Metapher heranziehen,
eine gedachtnistheoretisch begriindete >Ableitung« der Verlusterfahrung.
Eine Soziologie des Gedenkens wird somit ihren Weg tber diese Verlust-
erfahrung nehmen. Sie kann empirische Bezuge fallbezogen zwischen den

17

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel, Oliver Dimbath und Matthias Meitzler

Erzeugnissen des Sepulkralen und des Memorialen analysieren und dabei
Einsichten dartiiber gewinnen, in welchem Mafe gesellschaftliches Wissen
auf dem Weg der Verlusterfahrung generiert, habitualisiert, typifiziert und
zuletzt institutionalisiert wird — Kulturvergleiche inbegriffen.

Beitrage dieses Bandes

Die hier versammelten Beitrage setzen sich aus je unterschiedlichen
theoretischen sowie empirischen Perspektiven mit Vergangenheitsbeziigen
im Kontext von Tod und Gesellschaft auseinander. Sie sind in drei Gruppen
untergliedert. In der ersten Rubrik stehen Aufsatze, die sich aus sozial- und
gesellschaftstheoretischer Sicht grundlegend mit Aspekten des sozialen
Erinnerns bzw. Gedenkens unter thanatosoziologischen Vorzeichen befassen.
Die zweite Abteilung behandelt spezifische Diskurse zu Sterben, Tod und
Trauer, die per se entsprechende Vergangenheitsbezlige aufweisen oder
sie in der empirischen Praxis der beteiligten Akteur*innen nahelegen. Im
letzten Abschnitt finden sich Beitrage einerseits zum Gedenken gesellschaft-
licher Problemkonstellationen und andererseits Arbeiten, die sich mit der
Perpetuierung sozialer Ungleichheitsverhaltnisse tiber den Tod hinaus
beschiftigen.

Der Beitrag von Thorsten Benkel geht Erinnerungen (nicht nur) an
Verstorbene im Sinne einer Fahndung nach ihren Méglichkeiten und
Grenzen nach, insofern die beiden beteiligten Stringe — Gedachtnis und
Abschiednahme - eng miteinander verbunden sind. Erinnerungen und
vor allem Erinnerungsverlusten werden Mnemotechniken wie die Foto-
grafie gegenibergestellt, die im hier verfolgten lethalistischen Kontext als
ambivalente Garanten postmortaler Referenzen entpuppt werden. Dies
gilt ebenso fiir erinnernde Ruckgriffe auf bedeutende historische Begeben-
heiten, die sich nicht losgelost von der Verginglichkeit der involvierten
Akteure denken lassen und damit stets im Horizont der Auflosbarkeit
sozialer Beziehungsformen stehen.

Jan Ferdinand setzt sich mit Jan Assmanns kulturwissenschaftlicher
Thanatologie und dessen Ausfithrungen zum Zusammenhang von Sterb-
lichkeit und kulturellem Gedéchtnis auseinander. Dabei geht es thm um
eine kritische Beleuchtung der Assmann’schen Abkehr von Maurice Halb-

18

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sepulkralkultur und Erinnerungsarbeit

wachs’ Konzeption des kollektiven Gedachtnisses. Im Kern wird die Frage
diskutiert,ob Assmann etwas Weiterfihrendes im Ausgang von Halbwachs
bereitstellt, inwieweit er sich dabei vorrangig normativ-religioser Vor-
stellungen bedient, die sich der begrifflichen Argumentation und Nach-
vollziehbarkeit weitgehend entziehen, und inwiefern dies gewinnbringend
fir die (sozial-)wissenschaftliche Gedachtnisforschung ist.

Im Text von Oliver Dimbath wird das Problem der Unsterblichkeit aus
gedichtnissoziologischer Perspektive diskutiert. Nach einer Klarung unter-
schiedlicher Bedeutungen dieser Vorstellung geht es um die Frage ihrer
Konstruktion sowohl aus der Sicht der oder des Handelnden als auch aus
der Sicht des durch die Institutionalisierung entsprechenden Erinnerns
Unsterblichkeit verleihenden Kollektivs. Beide Zugéinge sind insofern auf-
einander verwiesen, als sich das Individuum in seinem weltlichen Tun mit
der Aufforderung konfrontiert sehen kann, Leistungen zu erbringen, die
der sozialen Gruppe auch in Zukunft noch so nutzlich sind, dass sie diese
Leistungen auf dem Wege einer personalen Zurechnung fir erinnerungs-
wirdig erachtet. Unsterblichkeit bedeutet in diesem Zusammenhang ein
Weiterleben in der Erinnerung nachfolgender Generationen.

Im Lichte der Individualisierungstheorie nimmt Matthias Meitzler in
seinem Beitrag Vergangenheitsbeztige auf zeitgendssischen Friedhofen
unter die Lupe. Neben seiner pragmatischen Funktion als Stitte der Auf
bewahrung bzw. Ausblendung toter Korper kann der Friedhof auch und vor
allem als >Gedachtnisraum«betrachtet werden. Moderne Grabarrangements
lassen erkennen, dass der unter dem Schlagwort der Individualisierung
verhandelte soziokulturelle Strukturwandel inzwischen auch diesen (ver-
meintlich abseitigen) Bereich der sozialen Welt erfasst und verdndert hat.
Auf der Grundlage von umfangreichem (insbesondere fotografischem)
Datenmaterial wird herausgearbeitet, dass Verstorbene an ihren Grabern
heutzutage verstarkt unter Pramissen der postmortalen Konstruktion von
Identitit und Individualitat erinnert werden.

Auch der Artikel von Leonie Schmickler nimmt sich dem personalisierten
Totengedenken im sepulkralen Kontext an, wenngleich der Blick weg vom
Friedhof und hin zu einem spezifischen Segment der Bestattungsbranche
geht: Gemeint ist die Herstellung von Edelsteinen aus Bestandteilen von
Totenasche. Solche Erinnerungsartefakte werden weniger als Prestige-
objekte, sondern vielmehr als materielle Form der Unverganglichkeit mit

19

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel, Oliver Dimbath und Matthias Meitzler

hohem symbolischem Wert vermarktet und auch von vielen Kund*innen in
diesem Sinne gedeutet. Anhand von Interviews mit Diamantbesitzer*innen
wird nachgezeichnet, welchen Stellenwert Materialitit und Prasenz fir die
Trauer und das Gedenken der Befragten haben.

Die beiden nachfolgenden Texte thematisieren den erinnernden Umgang
mit Sterben. Sarah Peuten widmet sich dem Konzept der sogenannten
>Wiirdezentrierten Therapie< und damit verbundenen Vorstellungen eines
gelingenden Erinnerns. Nachdem sie die Grundpfeiler dieses Ansatzes vor-
gestellt hat, folgt eine diskursanalytische Einordnung. Dabei geht es zum
einen um die Frage, inwiefern zeitgenossische hospizlich-palliative Ideale
des >Sterbenmachens< zum Ausdruck kommen. Zum anderen werden die
normativen Vorgaben dieses Therapiemodells hinsichtlich der Art und der
Inhalte des Erinnerns herausgearbeitet und kritisch beleuchtet.

Ausgehend von ethnografischen Erkundungen in einem Vorbereitungs-
kurs fir ehrenamtliche Sterbebegleiter*innen konzentriert sich Melanze
Pierburg auf die dort entfaltete Bedeutung von Erinnerung als biografische
Ressource.Im Mittelpunktsteht eine Feldvignette,in der mit dem sogenannten
>Lebenswappenceine didaktisch gerahmte Erinnerungsform vorgestellt und
die hinsichtlich der vorfindlichen Sinn- und Bedeutungsproduktionen — im
Rickgriff auf Hubert Knoblauchs Konzept des kommunikativen Gedacht-
nisses — interpretiert wird.

Mit der paradoxen Temporalitit von Schwangerschaften im Allgemeinen
und prinatalen Verlusten im Besonderen befasst sich der Beitrag von Laura
Volkle und Nico Wettmann. Anhand sozialtheoretischer Uberlegungen, die
u.a. an die zeitsoziologischen Implikationen des Schiitz’schen Werkes
angelegt sind, rekonstruieren sie Schwangerschaften als Werdensprozesse,
die einem verwobenen Hin- und Her zwischen unterschiedlichen zeitlichen
Beztigen und einer Gleichzeitigkeit von Vergangenheits-, Gegenwarts- und
Zukunftsbeziigen unterliegen. Diese paradoxe Temporalitit endet jedoch
nicht mit dem Tod des Ungeborenen. Auch bei einem Schwangerschafts-
verlust kann die Formierung einer Person in unterschiedlichen zeitlichen
Beziigen fortgesetzt, nachgeholt und reformuliert werden. Der Status der
pranatalen Entitat ist somit weiterhin durch Diskontinuitaten gepragt, die
sich im Erinnern, Fantasieren und Vergessen der (Nicht-)Eltern offenbaren.

Am Beispiel der Gedenkstitte Buchenwald analysiert Ekkehard Coenen
die dort vorliegende spezifische Verbindung zwischen den Lebenden und

20

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sepulkralkultur und Erinnerungsarbeit

den Toten, welche sich in erster Linie aus der Erinnerung an das Toten und
dessen Umstande konstituiert. Dabei zeigt er zum einen auf, dass Erinnern
und Vergessen mit Materialitait und kommunikativem Handeln verbunden
sind. Wie an die Getoteten erinnert wird und welche Form das Verhaltnis
zwischen den Lebenden und den Toten annimmt, hingt maffgeblich von
der Infrastruktur der Gedenkstitte ab und ist das Ergebnis von sozialen
Aushandlungsprozessen.

Um Rekurse auf das Toten geht auch der filmwissenschaftlich angelegte
Beitrag von Carsten Heinze, der sich mit dem Spannungsverhaltnis zwischen
den Orten des Todes und Uberlebenden am Beispiel von dokumentarischen
Filmen beschiftigt. Dabei werden zum einen grundsatzliche Uberlegungen
zur Gattung des dokumentarischen Films sowie zu seinen Moglichkeiten
und Grenzen im Rahmen des Erinnerns (und Vergessens) angestellt. Anhand
konkreter Filme, die Burgerkriege und Genozide im 20. Jahrhundert zum
Thema haben, wird zum anderen exemplarisch untersucht, welche Bilder
diese Filme fir Ereignisse finden, die aus ethischen Griinden unabbildbar
sind, und welche Rolle dabei die tiberlebenden Zeitzeug*innen spielen.

Einen Blick auf das altigyptische Totengedenken wirft der Text von
Lara Weiss. Am Beispiel von Sepulkralpraxen zur Zeit von Tutanchamun
werden die in Grabstitten manifestierten Artefakte der Totenerinnerung im
Hinblick auf eine nach Momenten sozialer Ungleichheit ausdifferenzierte
Praxis betrachtet. Griber und Nekropolen erscheinen vor diesem Hinter-
grund als Manifestationen altagyptischer Sozialstruktur, wobei der Erhalt
gesellschaftlicher Machtverhiltnisse auch im Jenseits gewahrleistet werden
soll, de facto aber die Erinnerung an soziale Stratifikation und Ordnung
auch fir die nachfolgenden Generationen aberliefert.

Am Ende steht der Beitrag von Christoph Nienhaus, der aus Perspektive
der Rechtssoziologie einige Schlaglichter auf die erinnerungsstiftende und
-bewahrende Wirkung der erbrechtlichen Institute der Rechtsnachfolge und
der Testierfreiheit wirft. Fir die Erblasser*innen liegt in der Ausgestaltungs-
weise des eigenen Nachlasses und der postmortalen Distribution von Auf-
gaben und Besitztiimern die letztmalige Moglichkeit zur Einflussnahme auf
das eigene Fremdbild. Zugleich ergibt sich fiir die Erben hieraus nicht nur
die Verantwortung fur die Nachlassverwaltung und die Konfrontation mit
den eigenen Erinnerungen, sondern ebenso die Ubernahme spezifischer
Rollenerwartungen, denen ein gewisses Konfliktpotenzial innewohnt.

21

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel, Oliver Dimbath und Matthias Meitzler

Dieser Band geht zuriick auf die am 10. und 11. Mérz 2021 an der Uni-
versitat Passau ausgerichtete und von den Herausgebern des vorliegenden
Bandes organisierte Konferenz zum Thema Sterblichkeit und Erinnerung.
Soziale Geddchtnisse am Lebensende,die pandemiebedingt in digitaler Form
veranstaltet wurde. Es handelte sich zugleich um die Jahrestagung des
Arbeitskreises »Gedéchtnis — Erinnern — Vergessen« der Sektion »Wissens-
soziologie« der Deutschen Gesellschaft fiir Soziologre.

Literatur

Benkel, Thorsten (2013): Die Verwaltung des Todes. Anndherungen an eine Soziologie
des Friedhofs, 2. Aufl., Berlin.

Benkel, Thorsten (2017): »Strukturen der Sterbenswelt. Uber Korperwissen und
Todesnahec, in: Keller, Reiner/Meuser, Michael (Hg.): Alter(n) und vergingliche
Karper, Wiesbaden, S. 277-301.

Benkel, Thorsten (2019): »Mitbestimmte Trauer. Soziologie einer Sinnkonstruktion,
in: ders./Meitzler, Matthias/PreufS, Dirk: Autonomie der Trauer. Zur Ambivalenz
des sozialen Wandels, Baden-Baden, S. 19-74.

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (2013): Sinnbilder und Abschiedsgesten. Soziale
Elemente der Bestattungskultur, Hamburg.

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (2021): »Befristung, Befiirchtung, Befreiung,.
Reflexionen zur Reflektierbarkeit des Lebensendes, in: dies. (Hg.): Wisserns-
soziologie des Todes, Weinheim/Basel, S. 9-24.

Dimbath, Oliver (2021): »Gewaltgedichtnisse. Theoretische Untersuchungen zu
Vergangenheitsbeziigen gewaltsam Uber- und Unterlegeners, in: Leonhard,
Nina/Dimbath, Oliver (Hg.): Gewaltgedichtnisse. Analysen zur Prisenz ver-
gangener Gewalt, Wiesbaden, S. 17-37.

Dimbath, Oliver/Heinlein, Michael (2015): Geddchtnissoziologie, Paderborn.

Durkheim, Emile (1984): Die elementaren Formen des religiosen Lebens, Frankfurt
am Main.

Ebertz, Michael N. (2021): »Die >wahre Holle« — auch nicht mehr das, was sie war?
Soziologische Anmerkungen zu einer religiosen und kulturellen Metapher,
in: Dimbath, Oliver/Friedrich, Lena M./Gebhardt, Winfried (Hg.): Die Holle
der Spatmoderne. Soziologische Studien zum Bedeutungswandel ewiger Verdamm-
nis, Bielefeld, S. 51-68.

22

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sepulkralkultur und Erinnerungsarbeit

Fields, Karen E. (1996): »Durkheim and the Idea of Souls, in: Theory and Society 25,
Heft 2, S.193-203.

Hahn, Alois (2021): »Unendliches Ende. Héllenvorstellungen in soziologischer
Perspektive«, in: Dimbath, Oliver/Friedrich, Lena M./Gebhardt, Winfried (Hg.):
Die Holle der Spatmoderne. Soziologische Studien zum Bedeutungswandel ewiger
Verdammnis, Bielefeld, S. 23-50.

Halbwachs, Maurice (2006): Das Geddchtnis und seine sozialen Bedingungen, Frankfurt
am Main.

Jakoby, Nina R. (2014): »Die Zeit heilt alle Wunden? Erinnern und Vergessen
im Kontext soziologischer Trauerforschunge, in: Dimbath, Oliver/Heinlein,
Michael (Hg.): Die Sozialitdt des Erinnerns. Beitrdge zur Arbeit an einer Theorie
des sozialen Geddchtnisses, Wiesbaden, S. 183-197.

Luhmann, Niklas (1984): Sozzale Systeme. Grundrif§ einer allgemeinen Theorie, Frankfurt
am Main.

Sebald, Gerd (2014): Generalisierung und Sinn. Uberlegungen zur Formierung sozialer
Geddchtnisse und des Sozialen, Konstanz.

SoefIner, Hans-Georg (1992): Die Ordnung der Rituale. Die Auslegung des Alltags 2,
Frankfurt am Main.

23

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Esistdas g eddbfifﬁ!ié =

das unserfoben atisrmacht



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

l. Theoretische Perspektiven

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T

25


https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

- am 27.01.2026, 00:55:05. T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

THORSTEN BENKEL

Erinnern an das Vergessen.
Uber Gedichtnis und Gedenken

»Der Tod, der mir vor Augen stand, war schrecklich.
Aber viel schrecklicher als der Tod war die Furcht,
als Toter verkannt erinnert zu werden.«

(Charles Dickens,

Grofe Erwartungen)

Die Erinnerung an Vergangenes bzw. Verstorbene, aber noch nicht Ver-
gessene(s) ist nur bei oberflichlicher Betrachtung eine Reise ins Gestern,
denn Erinnern findet stets im Hier und Jetzt statt. Dies gilt nicht minder
fur das Vergessen. Zugleich sind Erinnerungen, eben von heute aus, Rick-
griffe auf frithere Erlebnisse bzw. Erfahrungen und damit in gewisser Hin-
sicht Selbstbeobachtungsvorginge. Fur das Vergessen gilt (trotz kontra-
faktischer Intuition) nichts wesentlich anderes, da es sich in beiden Fallen um
Bewusstseinsoperationen handelt, die von vorbewussten Einschrinkungen
abhiangen. Das Gedenken Verstorbener und die damit verbundenen Kultur-
techniken kénnen, wie mit den nachfolgenden Ausfithrungen zumindest
in Ansatzen nahegelegt werden soll, als symptomatische Mechanismen des
nur vordergriindig subjektiven Rekurses auf soziale geteilte Vergangen-
heiten dienen.

In der griechischen Mythologie ist Lethe der Fluss, iber dessen Wellen
die Toten in die Unterwelt gelangen; auf dieser Reise verlieren sie die
Erinnerung an ihr fritheres Leben. Im Englischen wiederum ist lethal
—abgeleitet vom lateinischen letum (fir Tod) - die gingige Vokabel fiir eine
(potenziell) lebensgefahrdende Gefahr oder Situation, der Begriff steht also
in Todesnahe. Die sich hier aufspannende Schnittmenge zwischen Lebens-
ende und Erinnerung, gewissermafien: die gesellschaftlichen Lethalismen,
sind das, worum es in diesem Beitrag geht.

27

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel

Nicht-Vergessen

Fur all diejenigen, die stindig irgendetwas vergessen, hilt Niklas Luhmann
eine gute Nachricht bereit: Schuld daran ist keineswegs ihr schlechtes
Gedichtnis — sondern ihr gutes Gedachtnis. Da namlich Gediachtnisse das
Irrelevante eliminieren und Platz fiir neue, potenziell wichtigere, allemal
aktuellere Erinnerungen schaften, ist die Fahigkeit, Gespeichertes unbewusst
wieder loszuwerden, ein kognitiver Glicksfall (vgl. Luhmann 2011: 192;
ferner Benkel 2018a: 169 f.). Nach Luhmanns Kriterienkatalog ist ein zentrales
Merkmal fiir den Status Person, dass Personen »Gedachtnis zugeschrieben
wird« (Luhmann 2002: 36). Da die »Hauptfunktion des Gedachtnisses« nun
aber »im Vergessen [liegt],im Verhindern der Selbstblockierung des Systems
durch ein Gerinnen der Resultate friherer Beobachtungen« (Luhmann 1997:
579; Niheres bei Dimbath 2011), ist weniger die bleibende, als vielmehr
die entgleitende Erinnerung ein konstitutives Merkmal fiir die personale
Identitit: Ich vergesse, also bin ich.

Es bedarf nicht einmal der logistischen Anstrengung, zu differenzieren
zwischen dem Relevanten und dem Bedeutungslosen; vielmehr lauft der Akt
des Vergessens in ganzlicher Unabhéngigkeit vom Bewusstsein ab, sodass er
sich auf die von Luhmann an anderer Stelle verwendete (Luhmann 1981),
indes aber auf die soziale und eben nicht auf die psychische Systemebene
gemunzte Unterscheidung zwischen aktivem Handeln und passivem Erleben
schwerlich anwenden lasst. Dass man vergessen hat, ereilt einen als buch-
stabliche Selbsterkenntnis erst dann, wenn man sich zu erinnern versucht
und das Vergessen bereits erfolgt ist. Dies kann allenfalls noch bedauert
oder verflucht werden; was man vergessen hat, ist — wenn angestrengtes
Nachdenken nicht doch noch einen Erinnerungserfolg zeitigt und die
befurchtete Vergesslichkeit negiert — dann situativ so irrelevant, weil unrett-
bar und damit unbrauchbar, wie es die vorbewusste Ausradierungstaktik
des erstaunlich autonomen Gedachtnisses ohnehin nahelegt.

Die Vergesslichen sind somit ginzlich ohne eigenes Zutun bereit fir
akutere Inhalte, fur die ihr zerebraler Gedachtnisspeicher das Reservoir
zur Verfigung stellt. Von einem vorreflexiven Service kann allerdings dann
nicht gesprochen werden, wenn das schlechte Gedachtnis Menschen ereilt,
die aufgrund krankheits- oder altersbedingter Ermiidungs- bzw. Zerfalls-
erscheinungen der betroffenen Gehirnareale kognitive Einbuflen erleiden.

28

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erinnern an das Vergessen

Sie verlieren Erinnertes, ohne dass sich dieser Verlust kompensatorisch,
sozusagen neuronalokonomisch durch hinzugewonnene Erinnerungen aus-
gleichen lasst. Der Fortgang der Erinnerungssubstanz summiert sich viel-
mehr auf und limitiert die Menge des tiberhaupt Gewussten, Erkannten
und sinnhaft Verarbeiteten in einer sukzessiv sich weiterdrehenden Ver-
lustspirale, sofern Medikamente dem nicht entgegenwirken (MacRae 2009;
Vogt 2021).

Die damit verbundene Reputation des Gedéachtnisverlustes (und ins-
besondere die Zukunftsaussicht, einmal im Alter solchen Zustinden zu
verfallen) ist negativ, denn sie stellt Unwiederbringbarkeiten in den dis-
kursiven Raum — solche imaginativer und solche korperorganischer Art.
Auch wenn es sich haufig nur um Details und Spezifika handeln mag, die
dem Vergessen anheimfallen, stort doch zumindest der dahinterliegende,
weil unsteuerbare Mechanismus. Kein Wunder, dass kaum jemand dank-
bar dafir ist, dass Wissensbestiande, Erlebnisempfindungen und andere
Einpriagungen sich unabhingig vom personlichen Willen fortschleichen
und hiufig lediglich eine Erinnerungsspur lassen, die anzeigt, dass es etwas
Erinnernswertes gab, ohne zu verraten, was es gewesen sein mag.

Wenn nun aber Vergessen kein absichtsvoller Akt ist — und wer ver-
gisst schon bewusst? —, wie konnte es in diesem Zusammenhang dann um
Schuld gehen (oder gar um Sithne)? Gewiss, ein vergessener Geburts- oder
Hochzeitstag kann fir Missstimmung sorgen, manchmal ergeben sich
daraus sogar konkrete soziale Sanktionen. Die Ausrede, dass das Vergessen
doch nicht intentional angestrebt worden ist, funktioniert nur selten (wie
sich empirisch leicht belegen lasst). Besserwisserische Verweise, dass das
schlechte Gedachtnis nun einmal eine zu gut ge6lte Maschine ist, konnten
die Lappalie im schlimmsten Fall erst recht in eine Tragodie verwandeln.
Mit soziologischen Weisheiten dieses Kalibers sollte man im Privatleben
eher sparsam umgehen.

Gegentiber solchen kognitiv-subjektivistischen Rekursen auf das Ver-
gessen liee sich einwenden, dass das individuelle Gedachtnis da, wo es
um gesellschaftliche Fragestellungen geht, doch schwerlich von Gewicht
ist und dass iberdies die Interaktionsrelevanz von Erinnern und Vergessen
losgelost von den individuellen Vorkommnissen zu denken sei, die allent-
halben in den Lebenswelten der Menschen aufblitzen. Mehr noch, man
konnte Harold Garfinkel paraphrasieren und vorbringen, dass der Blick

29

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel

unter den Schidel der Menschen fiir Soziolog*innen wenig ertragreich ist,
weil sich dort nichts anderes finden lasst als ein (zudem intransparentes)
Gehirn (nach Eberle 2000: 43). Und das, so liee sich diese hypothetische
Kritik pointiert zusammenfassen, kann man in unserer Zunft offenbar
nicht gebrauchen.

Doch im Ernst: Luhmanns Uberlegung gehort in den Kontext der
Debatten um den so genannten >radikalen Konstruktivismuss, an den
sich die alteren unter den Leser*innen dunkel werden erinnern konnen.
Das Bewusstsein konne grundsatzlich nicht instruieren, weil es die
Kommunikation sei, die konstruiere (vgl. Luhmann 1988a: 893); dies
impliziere fir die inneren Verarbeitungsprozeduren des Gedachtnis-
speichers Gehirn, dass hier »Erkenntnis nur durch Abbruch von operativen
Beziehungen zur Auffenwelt erreichbar sei« (Luhmann 1988b: 51). Dieser
operative steht dem radikalen Konstruktivismus in vielerlei Hinsicht nahe,
auch und gerade hinsichtlich der beiderseits verhandelten, quasi-auto-
poetische Wirkweise des Bewusstseins (vgl. Benkel 2007: 275 ff.). Die feinen
Verastelungen dieses Diskurses mussen hier jedoch nicht rekonstruiert
werden. Luhmanns Apergu soll im vorliegenden Rahmen lediglich dahin
lenken, dass Gedachtnis, Erinnern und Vergessen neben ihrer sozialen
bzw. gesellschaftlichen Komponente sozusagen auf einer parallelen Spur
vor allem als Subjektiverfahrung greifbar werden. Im Umgang mit dem
Gedenken an Verstorbene, das gleich naher in den Fokus riicken wird,
steht vor den institutionalisierten >Mnemotechnologien, die das kollektive
bzw. kulturelle bzw. kommunikative usw. Gedachtnis adressieren, nam-
lich in den meisten empirischen Fillen das personliche Erinnern Einzel-
ner gegenuber einzelnen Toten.

Erinnerungsverlust und, komplementir dazu, das gelingende Erinnern
suchen Menschen insofern heim, als beide verkntpft sind mit person-
lichen Erfahrungen. Greifbar wird — wie gesagt — das, was verloren geht,im
Moment der Vergegenwirtigung des Verlustes: dann, wenn also spontan
und tberrascht erkannt wird, dass etwas (mindestens zeitweilig) aufler-
halb der bewussten Erinnerung steht, was sonst gemeinhin als Erfahrung
angesehen wird und als >verinnerlicht« eingestuft worden wire, hitte man
danach gefragt. In der>Bibel<der Wissenssoziologie, in Peter L. Bergers und
Thomas Luckmanns Buch uber die Gesellschaftliche Konstruktion der Wirklich-
keit,ist die Rede vom Prozess der »Sedimentierung« Erfahrungen erstarren

30

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erinnern an das Vergessen

zu identifizierbaren Erinnerungen, auf die spater im Sinne eines echten,
erlebten, daher wenigstens subjektiv >wahren< Wirklichkeitsbeweises zurtick-
gegriffen werden kann (Berger/Luckmann 1992: 72). Von hier aus lasst sich
zurtckschauen zu Edmund Husserl, der im Kontext seiner Phdnomenologie
des inneren Zeitbewusstseins zwischen Retention und Protention differenziert
— zwischen einer Erinnerung, die selbst zu Erfahrung wird, und einer
Erinnerung, die sukzessive zur Ausbildung von Erwartungen fihrt (Husserl
2013). In einem noch grundlegenderen Sinne befand Husserls beinahe
exakter Zeitgenosse, der franzosische Philosoph Henri Bergson, in seinen
Ausfihrungen zu Materie und Geddchtnis, dass es eine Verschrainkung von
Wahrnehmung und Erinnerung gibt und die Erinnerung somit letzten
Endes zuriickgeht auf die sinnliche Wahrnehmung der (duleren wie
inneren) Welt (vgl. Bergson 1991: 67).

Wahrnehmung aber erzeugt bekanntlich — wie sich spatestens seit
Kant herumgesprochen hat — keine unbestechliche Dokumentation des
Bestehenden, sondern ist eine komplexe Angelegenheit, die durch das Ver-
gessen, um mit Luhmann zu argumentieren, wieder entschirft wird. Das
Vergessene ist folglich das, was nachtriglich nicht mehr wahrgenommen
werden musste, da es sich aufgelost hat. Diese Form des Vergessens fufSt im
Hier und Jetzt. Das Vergessene wiederum, das einem nicht einmal als solches
bewusst wird, kann als Vergessenes allenfalls im Blick externer Beobachter
aufscheinen.! Punktuelles Erinnern, oder Erinnerungsbruchstiicke, sind
folglich phantomartige Einsprengungen des Vergessenen, die in einer der
Sache nach meist illegitimen alltagssprachlichen Gleichsetzung, welche
ab und an aber durchaus zutreffend sein mag, Ausschnitte auch eines Ver-

1 2005 wurde ein jahrzehntelang gehiitetes Geheimnis offenbart: Die anonyme Quelle,
die Informationen zum Watergate-Skandal geliefert und damit zu Richard Nixons 1974
erfolgtem Riicktritt von der US-amerikanischen Prasidentschaft erheblich beigetragen
hatte, war der nun mehr 91-jahrige ehemalige Vizechef des FBI, Mark Felt. Felt allerdings
konnte sich an seine Rolle und sein Vorgehen wihrend dieser Zeit krankheitsbedingt
kaum mehr erinnern; was er nicht mehr wusste, war wie ausgeldscht. Der Reporter,
dem er damals Hinweise gegeben hatte und der sich lebhaft zu erinnern wusste, be-
schreibt den Felt von 2005 gegentiber der Person, mit der er Anfang der 1970er Jahre
haufig sprach, als einen von seinen Erinnerungen (und damit von seinem Leben) ent-
rickten »Nachfolger seiner selbst« (Woodward 2005: 186).

31

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel

drangten revitalisieren.” Fragmente wiederum sind just dadurch definiert,
dass sie den Uberblick tiber ein mit ihnen verkniipftes, fehlendes oder ver-
loren geratenes >groffes Ganzes< nicht (mehr) liefern. Wer sich »nur«schlecht
erinnert, aber nicht dement ist, kann diesen Mangel klar benennen; er steht
einem in klarer Verschwommenheit vor den inneren Augen, und das macht
die Sache bekanntlich umso argerlicher. Lamentiert wird tiber die fehlende
Erinnerung also vor allem insofern, als ein Bewusstsein da ist fur das Ver-
gessen, das auf dialektischen Wegen rudimentir erhalten geblieben ist —ein
Abwesendes, dessen gewesene Prasenz spiirbar bleibt. Insofern dhnelt das
Vergessen dem Versterben, denn oft beendet der Tod nicht die (erinnerte)
Vergegenwartigung der verstorbenen Person, sondern forciert sie geradezu.

Urlaub am Strand

Das Gedachtnis, Speicher der Erinnerung, ist — nochmals mit Seitenblick
auf Luhmann - eine »NichtTrivialmaschine« (Baecker 1991: 338). Man
konnte es auch eine Selbstreflexionsmaschine nennen. Trivialmaschinen
entsprechen der (antiquierten?) Vorstellung einer ungebrochenen Identi-
tat von Input und Output, etwa im Zusammenhang des Schulunterrichts:
Was an Wissen in das Bewusstsein der Zoglinge eindringt, soll im Anschluss
reproduzierbar sein. Ob die Reproduktion gelingt, ist in diesem Setting
bekanntlich unabhangig vom tatsichlichen (inneren) Rekurs. Es spielt
keine Rolle, ob etwas als Wissen oder als zeitnahe Erinnerung verinner-
licht ist, solange Input und Output sich gleichen.? Und wenn sie sich nicht

2 Als falsche Erinnerung (DeGloma 2007; Shaw 2020) ist die Bewusstwerdung eines Er-
lebnisses zu verstehen, das kognitiv vermeintlich verdrangt bzw. verschiittet war, weil
ein unbewusster Schutzmechanismus den inneren >Wiederaufruf« verhindert hat — bis
eine Therapie oder dergleichen das Geschehen scheinbar wieder ausgrabt. Die Pointe
dieser Gedachtnisarchdologie liegt allerdings darin, dass die zentrale, haufig traumatische
Erfahrung keine Re-, sondern tatsichliche eine Konstruktion ist, die durch auffere Im-
pulse den Betroffenen mit dem Effekt zugeschrieben wird, dass sie selbst daran glauben
(siehe ferner Schmied-Knittel/Schetsche 2011).

3 Esliegt verfihrerisch nahe, die Unterscheidung beider Rekurstypen als irrelevant ab-
zutun — zumal das Bewusstsein im Moment des Rekurses nicht zu ermitteln vermag,
ob eigentlich Wissen oder Erinnerung vorliegt, wenn Inhalte kognitiv prasent sind oder
gemacht werden. Der Unterschied liegt, ohne dass dies hier weiter ausgefiihrt werden

32

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erinnern an das Vergessen

gleichen, ist es letztlich auch egal, schlieflich ist Notengebung, entgegen
mancher rhetorischer Verteidigungsargumente der Benoteten, die ihren
Gedichtnisverlust zum Argument adeln, keine Reaktion auf kognitive,
sondern auf soziale Prozesse. Indes ist das menschliche Bewusstsein (das
psychische System) dank evolutionirer Entwicklung nicht darauf aus-
gelegt, die genannten Rekurse ohne Verschaltung mit anderen kognitiven
Prozessen durchzufithren. Man kann sich immerzu fragen, ob dieser oder
jener Input tberhaupt relevant, interessant, wichtig oder vergessenswert ist
(vgl. Luhmann 2004: 14 ff.; weiterfiihrend Benkel/Pierburg 2021: 133 ff.).
Solche kognitiven Umwege sind im schulischen Alltag mindestens irritierend
(und haufig unerwiinscht), was sich auch dahingehend interpretieren
lasst, dass es dort nicht um Wissen, sondern schlichtweg um symbolische
Kommunikation geht. Tatsachlich kommt das nicht-triviale Gedachtnis
nicht umhin, stets vom Bewusstsein der Person gepragt zu werden; deshalb
erinnern Menschen wenigstens in Details unterschiedlich, auch wenn sie
sich bemiihen, gemeinsame Erlebnisse gemeinsam zu rekonstruieren.
Zwischenmenschliche Beziehungen, die tber lingere Zeit nicht auf-
gefrischt werden, bei denen man sich also kennt, iiber eine grofSere Frist
aber keinen Kontakt hatte, verbleiben entlang der vergangenen Zeitspanne
seit der letzten Begegnung keineswegs auf dem »letzten Stand«. Soziale,
d.h. personale Distanz wirkt nicht per se konservierend. Die eigenen bio-
grafischen Umbriiche, die sich mit den oft weniger greifbaren gesellschaft-
lichen Transformationen paaren, machen aus einem selbst einen anderen

kann, im Grad des Verstebens: Das Erinnerte kann auswendig Erlerntes sein, das Ge-
wusste hingegen wird selbstreflexiv(er) behandelt. Um ein konkretes, wenn auch schein-
bar abseitiges Beispiel aus der Feldforschung des Autors zu nennen: Nicht wenige der
Prostituierten, die im Frankfurter Bahnhofsviertel sexuelle Dienstleistungen anbieten,
stammen aus Osteuropa, Siidostasien und Lateinamerika. Einige von ihnen beherrschen
die deutsche Sprache (noch) nicht und lernen daher gewisse Standardfloskeln der Verbal-
kommunikation auswendig; dies ist in der Regel ausreichend fiir den informellen, Giber-
aus komplexititsreduzierten Vorgang der initialen Kommunikation, auf den der stirker
korperliche, nimlich der prostitutive Kommunikationsakt folgt (Benkel 2010). Sie er-
innern die sprachlichen Wendungen und Formeln, ohne zwingend zu wissen, was sie
erinnern. Dadurch, dass sie Herleitungen und Verkniipfungen zwischen dem Ge-
sprochenen und den korrespondierenden Handlungen wiederkehrend ableiten kdnnen
(und dadurch, dass sie parallel zunehmend Sprachkompetenzen erwerben), wird daraus
im Laufe der Zeit gleichwohl ein Wissensbestand.

33

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel

Menschen. Die Erinnerung an den anderen/die andere, mit der man sich
zuletzt vor Jahren ausgetauscht hat, gilt bildersprachlich also einer anderen
Person. Sie ist juristisch und biologisch zwar identisch mit ihrer Vorlaufer-
version, in sozialer, psychologischer und ggf. korperlicher Hinsicht aber
haben sich Veranderungen abgespielt, die die urspriingliche bestehende
Beziehung nicht unberihrt lassen. Wenn die Beziehungsbeteiligten doch
einmal wieder interagieren, kann diese Beziehung aktualisiert werden; mog-
lich ist aber auch, dass die Umstinde, die zur Pause im Austausch gefiihrt
haben, und tberhaupt der zwischenzeitlich eingetretene Wandel nicht
kompensierbar sind. Der wohl interessantere Fall sind Beziehungen, die
ohne ein entsprechendes Wiedersehen schlichtweg verebben, denn hier tun
sich zwei Modi der Verarbeitung auf: Entweder bleibt die subjektive Sicht-
weise auf das je andere Subjekt als Essenz der geteilten sozialen Erfahrungen
halbwegs erhalten, wodurch aber die andere Person in der eigenen Vor-
stellungswelt nicht altert, sich nicht verandert, also sozusagen keine Bio-
grafie mehr hat. Oder aber die geteilten Erfahrungen und der letzte Stand
in dieser Beziehung verblassen, um nur mehr eine schwache Erinnerung zu
sein. Der soziale Austausch verdichtet sich in der Riickschau auf zentrale,
warum auch immer unvergessene Gedachtnissegmente.

In der diesbeziiglich auf Husserl zuriickgehenden sozialphdnomeno-
logischen Denktradition tritt bei Alfred Schiitz (1991: 144) das gemeinsame
Altern als Intersubjektivitatsbeweis auf. Fiktives Altern tiber die zeitliche
und raumliche Distanz hinweg lasst sich hingegen schwerlich mitbertck-
sichtigen, zumal das Gedachtnis dazu beitrigt, den zumindest duferlichen
Status quo zu bewahren, bis die erneute Begegnung den gespeicherten
Anblick Ligen straft. Das Aussehen des/der anderen belegt seine/ihre
Alterung, damit aber auch die eigene, im fremden Blick erkannte. Immer-
hin, die Kopplung von Wahrnehmung und Erkenntnis ist hier weiter-
hin erfolgreich — die Dechiffrierung des Leibanblicks als Identititsadresse
funktioniert. Die, die man nicht erinnert, erkennt man dagegen nicht mehr
so gut. Manche Menschen konnen an einem Gesicht ablesen, dass ihnen
diese Person bekannt ist, ohne sie naher zuordnen zu konnen, wahrend
andere sich an Namen, nicht aber an das AufRere erinnern kénnen. Eine
bewusste >Gedichtnispolitik« im Sinne einer Steuerbarkeit subjektiven
Erinnerns (und somit »icht im Sinne institutionalisierter Erinnerungs-
politiken) scheint unmoglich, wenn es um die sozialen Beziige auf die

34

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erinnern an das Vergessen

eigene bzw. gemeinsame Vergangenheit geht. Auch deshalb sind Aufschreib-
systeme bzw. technische Festschreibungsmethoden so brauchbar wie beliebt:
Sie liefern >Beweise, die auch ohne kognitive Rickversicherung gelingen.
Was Aufzeichnungen, etwa Fotografien, zeigen, ist so gewesen, wie man es
sieht — meistens jedenfalls (vgl. Benkel 2013a; Eberle 2017).

Inspiriert von Uberlegungen des amerikanischen Bildwissenschaftlers
W.]J. T. Mitchell (1997) mochte ich kurz eine spezifische Szenerie aufrufen,
die sowohl aus Erinnerungsbildern wie auch aus der Einbildungskraft
gespeist werden kann — je nach Leser*in. Man stelle sich einen Strand vor
mit weiffem Sand, klarem Wasser, schattenspenden Palmen und, in der Ferne,
aber gerade noch nahe genug, einer Strandbar (natirlich einer Holzhiitte)
mit kithlen Getranken. Es ist ein idealtypischer Strand, der wie gemacht ist
fir das Drehen eines Werbespots. Menschen, die dort Urlaub verbringen und
dabei, in der Sonne liegend, ihr kiinftiges Totsein, d.h. ihr unbewegliches
Liegen im Sarg tiben, konnen auf das Erleben dieser Urlaubsszenerie auf
mindestens zwei Weisen zurtickgreifen. Sie konnen aktiv Fotos anfertigen,
die tiberdies den Daheimgebliebenen Einblicke vermitteln und womaoglich
Neid evozieren. Und sie konnen passiv diese Szenerie als Gedichtnisinhalt
speichern, an den sie sich (gemaf$ des Urlaubsmainstreams: gerne) zurtick-
erinnern. Nach einiger Zeit werden die sinnlichen Eindriicke, die wesent-
lich umfassender sind als das, was eine Fotografie einfangen kann, wohl
noch erhalten sein: Das Erlebnis des Aufenthalts, ja des (zeitlich befristeten)
Lebens an diesem Strand wird sinnlich im Hinblick auf Anblick, Tone,
Temperatur, Gefithl usw. erinnert. Diese Erinnerungen jedoch verandern sich;
je weiter der Urlaub zurickliegt, desto starker weichen die sich zunehmend
aufsplitternden Erinnerungsfragmente von der >Objektivitat<der Szene ab,
derweil die Fotografie — in all ihrer Beschrinkung auf Zweidimensionali-
tat, Perspektive, das dokumentierte Augenblickszeitfenster usw. — sich
nicht mehr dndern wird. Das Foto ist die radikal reduzierte Visitenkarte
des Urlaubs, aber es >stimmt«. Die Gedachtnisleistung fiihlt sich umfassend
an, aber sie ist unzuverlassig. So wie man aus einem zerbrochenen Teller
selbst mit grofter Mithe kein tadelloses Geschirrstiick mehr basteln kann,
ergibt die Rekonstruktion von Erinnerungssplittern keine Rekonstruktion
des Geschehens. Dies ist auch die Position Jean Piagets, der anhand einer
eigenen autobiografischen Erinnerung fiir die Einsicht pladiert, dass die
nachtragliche Zusammenstellung einer >vollstaindigen«< Erinnerung sinn-

35

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel

gemafl ein Emergenz-Phinomen ist, das durch Verschiebungen, Irrtiimer
und andere Einflussgrofen immerzu einen gewissen Abstand zum realen
Geschehen mittransportiert (vgl. Piaget 1979: 40 ). Die Verfremdung ist
folglich der notwendige Begleiteffekt des Erinnerns.

Weder kann Erinnerung gesteuert werden, noch sind Erinnerungen per-
sistent. Nirgends wird dies so deutlich wie in sozialen Konstellationen, die
in der Ruckschau rekonstruiert werden — die also keine bzw. nur mehr para-
soziale Bindungen betreffen (Benkel 2020), weil mindestens eine involvierte
Person verstorben ist und mindestens eine weiterlebende Person sich
erinnert. Es handelt sich um eine lethalistische Konstellation, um deren
Evaluation sich ein Autor besonders verdient gemacht hat, den die sozialen
Facetten allerdings weniger interessieren als die emotionalen: In seinem
Buch Dze helle Kammer lotet der franzosische Strukturalist und Semiotiker
Roland Barthes (1989) die Beziehung zwischen Tod und Fotografie aus.
Ausloser seiner essayistischen Auseinandersetzung sind Bildfunde — etwa
ein Foto seiner Mutter, mit der er zeitlebens in enger Verbindung stand (sie
lebten zusammen in einer Wohnung). Die Aufnahme zeigt sie »als junge
Frau« am Strand (ebd.: 73). Barthes weif3, dass das Foto seine (zu diesem
Zeitpunkt verstorbene) Mutter abbildet, ohne sie selbst je so gesehen haben
zu konnen. Auf einem anderen Foto aus dem Familienfundus ist sie, noch
weiter vom Heute der Erinnerung entfernt, die sich mit dem Bild nicht
deckt, als »das kleine Madchen« abgelichtet (ebd.: 78). Ein weiteres Foto-
beispiel, das Barthes heranzieht, prisentiert einen zum Tode Verurteilten
in seiner Gefingniszelle, der auf seine Hinrichtung warten. Die Szene ist i
effigie festgehalten, derweil der Delinquent in Wirklichkeit langst tot ist (vgl.
ebd.: 107). Bei Barthes mischt sich in die Bildbetrachtung eine gespenstische,
das Jenseits im Diesseits verbindende Qualitit, die die tblichen Gebrauchs-
weisen der Fotografie (Bourdieu et al. 2006; vgl. Schultheis/Egger 2022)
allenfalls partiell tangiert, am ehesten noch hinsichtlich einer Erinnerungs-
gewahrleistung. Doch nicht nur Giber die subjektive Vergesslichkeit hinaus,
sondern sogar grenztberschreitend im Hinblick auf individuelle Wahr-
nehmungsbeschrinkungen gewihren Fotografien die Moglichkeit, etwas
zu wissen und sich sukzessive an etwas zu erinnern, das nicht (mehr) und

36

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erinnern an das Vergessen

zugleich doch noch irgendwie prasent ist.* Der Tod und das postmortale
Erinnertwerden sind im Angesicht dieses Materials zum gleichen Zeit-
punkt bevorstehend und bereits erfolgt.

Wenn ein Mensch stirbt, werden Foto- und Videografien, die ihn in seiner
Lebendigkeit zeigen, vermutlich eher bewahrt als vernichtet. Fiir viele Hinter-
bliebene sind Gebrauchsgegenstinde aus dem Alltag (wie etwa die Kleidung)
und eben auch technische Aufzeichnungen buchstablich »das Einzige, was
noch bleibt«. Sie versinnbildlichen nicht alleine die gewesene Existenz,
sondern sind dartiber hinaus materielle Erinnerungsanker, unbeweglicher,
dafiir auch unbestechlicher als personliche Erinnerungsinhalte, welche
tberdies den Nachteil haben, dass sie ein einziges Bewusstsein betreffen,
wihrend die Sinnaufladung von Artefakten sozial auch ohne den Umweg
der Verbalisierung innerer Bilder verhandelbar ist. Gewiss, es gibt durchaus
eine kulturell verankerte Praxis der Bildvernichtung, die moglicherweise
als Bildersturm en petite begriffen werden kann. Dabei geht es ausdricklich
um die Ausloschung der Bilder (und anderer Souvenirs) mit der Absicht,
die dahinterstehende soziale Bindung auszublenden, sie also symbolisch
ungeschehen zu machen. Soweit sich dies in Ermangelung empirischer
Daten tiberblicken lasst, diirfte die Bildervernichtung vorrangig eine Folge
von Beziehungsauflosungen zu Lebzeiten sein (etwa nach einer schmerz-
haften Trennung). Es geht dabei also — abgegrenzt von den Vorgingen etwa
bei einem Autodafé und losgel6st von fingierten Mythen der Dokument-
ausloschung (Pinney 2021) — um eine andere, geradezu kathartische Art
von Abschied; es geht um ein anderes Ende (Schroter 2015).

Bildhafte Erinnerungsobjekte, die mit einer Person verkniipft sind (in
vielen Fillen: weil sie sie abbilden), dienen nach deren Tod nicht in jedem

4 Die Beziehungsgeflechte zwischen Tod und Fotografie sind weit umfangreicher, als im
vorliegenden Rahmen dargestellt werden kann (siche Sykora 2009; dies. 2015; Benkel/
Meitzler 2014; dies. 2016). Sie streifen — gewissermafSen als Reminiszenz an bestimmte
kulturelle Bedingungen in der Friithzeit der Fotografie, die um etwa 1840 beginnt —
nicht selten den Sektor des Paranormalen, da hier und da geglaubt wurde, dass das
Fotografiertwerden der abgelichteten Person »die Seele raubt« (vgl. Wiener 1990: 186 ft.)
bzw. dass Fotografien imstande seien, das ansonsten unzugéngliche Geisterreich visuell
abzubilden (Kaplan 2008; dazu generell Krauss 1992). Das Ablichten ist von seinen
technischen Anfingen an immerzu als Todesmaschinerie interpretiert worden (siche
auch Stiegler 2011).

37

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel

Fall dem trauernden Gedenken. Wollte man genauer differenzieren, misste
ohnehin die Komponente des zeitlichen Ablaufs berticksichtigt werden.
In der ersten Zeit der Trauer sind aufgestellte Bilderrahmen, regelmifig
abgerufene virtuelle Fotoalben oder ein Bildschirmhintergrund, der den/die
Verstorbene(n) zeigt, keine ungewohnlichen Erscheinungen, mit der Zeit
aber klingen diese Referenzen an die Toten — genauer, auf die korperliche
Reprisentation ihrer Identitat, die bei Videoaufnahmen um die Stimme und
die Korpersprache erweitert wird — ab.® Die Bilder wechseln ihren Standort
oder verschwinden, sofern sie nicht von vornherein so positioniert sind, da
sie kiinftig »tbersehen<werden konnen.¢ Uberdies ist Trauer nicht zwingend
mit dem Einsatz von Bildmedien assoziiert. Es gibt Hinterbliebene, die
sich absichtlich einzig auf die (dynamischen) Bilder in ihrem Gedachtnis
berufen wollen, wenn sie eines verstorbenen Menschen gedenken. Hinzu
kommt der Umbruch, den die Smartphone-Fotografie ausgeldst hat. Der
veranderte Gestus des Bildherstellens forciert eine Transformation der Bild-
herstellungsmodalititen.” Ablichtung und Bildspeicherung folgen nicht

5 »About a quarter of widows and widowers will experience clinical depression and
anxiety during the first year of bereavement; the risk drops to about 17% by the end of
the first year and continues to decline thereafter.« (Parkes 1998: 856) Es handelt sich
jedoch keineswegs um eine automatisierte Verlaufslinie, wie das Phanomen complicated
grief, das fiir Formen persistenter Trauer steht, verdeutlicht (Milic et al. 2017).

6  Aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang die Verwendung von Verstorbenenbildern
an Grabsteinen (vgl. Benkel 2013b: 156 ff.; Meitzler 2017). Neben der festen Installation
im traditionellen Porzellan-Oval grassiert im deutschsprachigen Raum seit vielen Jahren
die Praxis des improvisiert befestigten Fotos, das regelméaRig durch alternative Bilder
ausgetauscht wird, etwa dann, wenn Wind und Wetter ihm Schaden beigefiigt haben,
aber auch dann, wenn die Hinterbliebenen einen »anderen Anblick« wiinschen. Offen-
kundig wird dabei die Option genutzt, die Stitte des toten mit visuellen Darstellungen
des lebenden Korpers zu garnieren, bis sich diese (oder sogar die gesamte Taktik der
Bebilderung) als ungeeignet fiir den weiteren (vielleicht schon iiberwundenen) Trauer-
prozess erweisen.

7 Indigitalisierten Zeiten wirken Fotografien in Form materieller Abziige bisweilen wie
anachronistische Uberbleibsel einer an dinglicher Stabilitat fetischistisch orientierten
Gesellschaft. Das Wegsterben einer ganzen Berufs- und Dienstleistungssparte, des Foto-
fachgeschafts, spricht Binde tber die Verlagerung der visuellen Erinnerungstrager aus
der Domine der materiellen in den Bereich der virtuellen Gegenstinde. Zugleich
nehmen wenn auch nicht unbedingt die Gelegenheiten, so doch die Moglichkeiten zu,
schnell und unproblematisch, dadurch aber auch weniger differenziert Erlebnisszenerien
abzufotografieren. Das Smartphone wird dabei iblicherweise auch als unmittelbares

38

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erinnern an das Vergessen

mehr per se einer potenziellen Erinnerungsabsicht, sondern sind selbst-
zweckhaft geworden. Unabhangig von ihrem konkreten Modus ist die Fest-
schreibung in gewisser Hinsicht die Voraussetzung des Vergessens — denn
was nicht bewahrt wurde, so Jean-Frangois Lyotard (1988: 38), kann auch
nicht wieder geloscht werden.

Auferdem gibt es einen spezifischen »Totenkult«, der ausdriicklich nicht
der (inter-)subjektiven, transgressiv-parasozialen Bezichungspflege tiber das
Lebensende hinaus dient, sondern im Zeichen der Dokumentation (und
damit: Konstruktion) geschichtlicher Relevanz steht (Dork 2014). Darunter
fallen z.B. Dokumente, die an das gesellschaftspragende Wirken prominenter
Personlichkeiten erinnern oder das Gedenken an bedeutsame Ereignisse
wachhalten, die mit (konkreten oder namenlosen) Personen assoziiert
sind. Wenn der unvermeidliche Topos >Erinnerungskultur< angesprochen
ist, ist meistens von solchen Dokumenten die Rede. Sie werden durch
die entsprechenden Bild- und andere Materialien erinnerbar und in ihrer
historischen Konstellation verankert, obwohl mitunter niemand mehr lebt,
der sie erlebt hat oder auch nur hatte erleben konnen. Bilder und andere
Informationsspeicher sind folglich (auch) Prothesen zur Kompensation
der Verganglichkeit (Meitzler 2011). Auf menschliche Biografien bezogen,
schreibt die postmortale Errichtung von Images fest, wer im Sinne der
dominanten (wenngleich aber wohl nie ohne Pluralisierungsimpulse aus-
kommenden) Vergangenheitslesart positiv und wer negativ bewahrenswert
ist. Gebildete Kreise »erinnernc« sich folglich an Bismarck, Kafka, Lincoln,
Brahms, Walt Disney und Hitler und viele mehr mithin sogar >gesichts-
fokussiert, d.h. man hat ihr Aussehen gedanklich vor sich, wenn ihre Namen
zur Sprache kommen, und >vergisst« dies dank der staindig wiederkehrenden
Riickgriffe auf ihr Leben und Werk nicht. Wer hingegen aus dem Pantheon
der Gedéchtniswirde bzw. der mahnend-distanzierten Erinnerung heraus-
fallt, wer also nicht mehr erinnert, weil nicht mehr erkannt wird, und wer

Instrument wider das Vergessen in Anschlag gebracht: Wozu sich merken, was aufwand-
los extern gespeichert werden kann? Wie bei allen umwalzenden technischen Innovationen
mangelt es auch in diesem Kontext nicht an kulturpessimistischen Befiirchtungen.
Eines dieser Symptome ist die angebliche »digitale Demenz« (Spitzer 2012), ein anderes
die »Manipulationsverdichtigung« (Loffler 2010: 103), die Sorge also um eine falsche
bzw. fingierte Bedeutungskorrelation.

39

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel

somit sogar im familiaren Kreis der Nachgeborenen zum Unbekannten
wird, der ist, wie eine weitverbreitete Grabweisheit behauptet, erst dann
richtig tot.

Kategorien des erinnerten Totseins

Barthes legt Zeugnis ab von Bildern, die sekundenbruchteilkurze Momente
der Vergangenheit iiber die Schwelle des Todes hinaus bewahren. Indem sie
eine Briicke hin zu Menschen schlagen, die nicht mehr gegenwirtig, aber
noch nicht vergessen sind, und mehr noch: indem sie dieses Vergessen durch
eine bildhafte Prisentation zumindest partiell aufhalten, sind solche Bilder
Medien einer semi-intersubjektiven, weil unvollstindigen Auseinander-
setzung zwischen Betrachtungssubjekt und Motivsubjekt. Dieses Manko
gilt fir gewohnlich als trostlich, da es die lebzeitig gepflegten Verhiltnisse
zu den Verstorbenen nicht abrupt enden lasst, sondern der Beziechung
die Moglichkeit des laingerfristigen Abebbens einraumt. Die erinnernde
Instanz kann allméhlich vergessen bzw. anhand der Evidenzartefakte von
Foto- oder Videografie bestimmte korperliche bzw. konstellative Tatsachen
immer wieder neu erkennen. Die objektivistische Leistung des Kamera-
objektivs, zu korrigieren und erinnerbar zu machen, was langst obsolet
geworden ist, funktioniert nun aber nicht unabhingig vom individuellen
Gedichtnis. Man kann Fotos (und analog dazu Videos bzw. alle weiteren
optischen Speicherformate) betrachten, die einen selbst zeigen, ohne sich
an den Kontext zu erinnern. Weiterhin kann man Fotos anschauen, die man
selbst angefertigt hat,ohne dass sie einem noch etwas sagen, und erst recht
fehlen die Assoziationsmoglichkeiten bei Bildmaterial, das ganzlich ohne
eigene Beteiligung angefertigt wurde. Die fehlende Erinnerung raubt den
Bildern nicht ihren Sinngehalt, wohl aber ihre Leistungskraft als Gedenk-
und damit als >halbsoziale« Todestiberwindungsinstanz.

Zugleich erschwert die Omniprisenz von Bildern, nicht nur von Portrits,
heutzutage die Fortfithrung des in weniger bilduberflutenden Zeiten ver-
meintlich >natirlicher< ablaufenden Prozesses der Loslosung von der Ver-
gangenheit, fir die der Umgang mit den Toten ebenfalls steht. Je gesicherter
und stabiler Lebensverlaufe sich vorausschauend abzuspielen scheinen, desto
mehr sind Referenzen in Richtung Vergangenheit (bis hin zur familidren

40

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erinnern an das Vergessen

Genealogie, die mittlerweile vielerorts als Hobby betrieben wird) moglich
— die Aufmerksamkeit ist schlichtweg nicht mehr so sehr an die Gegen-
wartsbewiltigung bzw. Zukunftsplanung gefesselt. Die paradoxe Folge der
parallel dazu zunehmenden Masse an Bildern und damit an Erinnerungs-
masse ist eine Art kulturelle Anforderung (Taylor 1993), das Vergessen
nicht zu vergessen.

Nietzsche schreibt an einer Stelle seiner UnzetigemdfSen Betrachtungen
(1980: 249), dass fur den Menschen die tierische Existenz ideal ware, weil
das Tier keine Erinnerung hat; er selbst aber, der Mensch, konne das Ver-
gessen nicht lernen. Das Tier muss sich folglich nicht um das wiirdevolle
Erinnern seiner toten Artgenossen kimmern und kann den Tod gleichgiiltig
als blofes Verschwinden der anderen deuten (wenn es iberhaupt zu Sinn-
deutungen neigt), ohne selbst daraus eine Schlussfolgerung fir die eigene
Sterblichkeit zu hegen, soweit dies aus humanzentrierter Perspektive fest-
stellbar ist. Menschen hingegen widerstrebt es offenbar kulturiibergreifend,
die Toten so zu behandeln, als seien sie irrelevant geworden. Gegen diesen
bedrohlich nachhaltigen Lethalismus werden Taktiken des Gedenkens auf-
gefahren. Oft geschieht dies unter Einbeziehung sepulkraler Manifestationen
des gewordenen Lebens (wie dem Grab),zu dessen Errichtung und Instand-
haltung Hinterbliebene in Deutschland ohnehin gesetzlich verpflichtet
sind, und manchmal erfolgt diese Referenz unter Zuhilfenahme weiterer
Methoden, zu denen auch Moglichkeiten gehéren, die vor dem Hintergrund
der Digitalisierung entstanden sind. Zahlreiche Start-ups arbeiten daran, die
Toten am Bildschirm wiederauferstehen zu lassen; die Verstorbenen sollen
als zweidimensionale Avatare tiber den von einer Kinstlichen Intelligenz
kompilierten Text,via Stimmklang und durch ihren virtuellen Gesichtsaus-
druck ihre Angehorigen postmortal adressieren konnen — und vice versa
(vgl. Seibel 2018: 176 ff.). Die semantische Grundlage ihrer artifiziellen Fort-
existenz konnen beispielsweise simtliche zu Lebzeiten mit dem Computer
getitigten Auerungen sein, die die KI speichert und analysiert. Das lyrische
Wort von der Nichtvergessenheit wiirde damit zur bildtechnischen Realitat
—und die gesamte »Vorwelt« (Schiitz 1991: 290f.) einer Person wire, solange
daftr die apparativen Voraussetzungen erfillt sind, in parasozialer Gegen-
wartigkeit hypostasiert. Es gabe kein Vergessen mehr, das die Lebenden
vor den Toten bewahrt.

41

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel

Gewiss wird Verstorbenen nicht in jedem Einzelfall und nicht immer
mit langfristiger Perspektive gedacht. Entfernte Bekannte konnen klassisch
vergessen, nahere Verwandte hingegen diirften wohl eher gezielt ibergangen
werden. Ungewolltes bzw. Indifferentes wird somit von intendiertem Uber-
gehen erginzt, mit der Besonderheit, dass der absichtsvolle Verzicht auf Ver-
gegenwirtigung einer Person diese in der Rubrik des Nichtthematisierens
sehr wohl im Gedachtnis verankert. Die Schriftstellerin Marguerite Duras,
die,was weniger bekannt ist, als Regisseurin einige wunderbar sperrige Spiel-
filme geschaffen hat, erinnert sich beispielsweise an eine Episode ihrer Kind-
heit, die zwischen gezieltem Ubergehen (man redet nicht dartiber) und ein-
pragsamer Wirkung (im Sinne eines Fanals fir alle anderen) oszilliert. Eine
verheiratete Frau und ihr heimlicher Liebhaber wurden ertappt und vom
betrogenen Ehemann bei lebendigem Leib vergraben, wobei sie — Lohn
der Schande - so drapiert wurden, dass ihre Gesichter einander zugewandt
waren (vgl. Duras 1987: 132).

Drastische Ereignisse wie dieses bleiben dem Gedachtnis eingeschrieben.
Es hortsich wie eine recht triviale Aussage an,zu notieren, dass wohl niemand,
der den Tag bewusst erlebt hat, vergessen kann, was am 11. September 2001
geschehen ist (dazu exemplarisch: Gessner 2015). Die meisten Menschen
heften ihre Erinnerungen an die Terroranschlage in den USA an ihre
mediale Rezeptionserfahrung, die ihnen das Ereignis tibermittelt hat. Bei
einer unmittelbaren Begegnung wie in der Kindheitserinnerung von Duras,
werden — gleichsam wie beim Strandurlaub — wesentlich mehr und wohl
auch stirkere sinnliche Eindriicke eingefangen als beim Transport eines
Geschehnisses tber den Filter der medialen Ubertragung. Andererseits
liefern Medienrezeptionen als Sekundarerfahrungen des abgebildeten
Geschehens unter Umstinden eine grofere Perspektivenvielfalt und noch
dazu eine Einordnung, etwa durch Expertenkommentare. On the long
run sind es auch hier die Bilder, die den Vorteil der Geltungsstabilitat
genieflen, derweil die subjektiven Eindriicke sich verindern konnen —
und im biografischen Verlauf wohl auch verindern werden. Vor diesem
Hintergrund lasst sich ein entscheidender >lethalistischer< Aspekt der
Erinnerung an Verstorbene bestimmen: Die nicht prominenten, nur in
ihren familidren bzw. freundschaftlichen Lebenszusammenhingen nam-
haften und relevanten Personen, die nach ihrem Versterben von einer
entsprechend geringen Hinterbliebenenanzahl erinnert und in rituellen

42

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erinnern an das Vergessen

Zeremonien thematisiert werden, sind fur diese Hinterbliebenen aufgrund
geteilter sozialer Erfahrungen zu Lebzeiten bedeutungsvoll gewesen und
bleiben es somit (fiir eine Weile) auch postmortal. Die der >Erinnerungs-
kultur<zugeschlagenen, renommierten bzw. wenigstens bekannten Person-
lichkeiten hingegen markieren eine andere Kategorie der Erinnerungs-
wirde — und sind somit ein ganz anderes Toten-Ensemble. Personlich
erinnert werden sie in vielen Fillen von niemandem mehr, die Effekte
ihres Wirkens hingegen sind — ber wie viele Vermittlungsschritte und
damit auch Veranderungsfilter auch immer — mehr oder minder gegen-
wartig. Diese Variante der Totenerinnerung wird nach Jan Assmann (1999:
34) nicht gezielt tradiert, sondern ist eine Konsequenz »affektiver Bindung,
kultureller Formung und [eines] bewuf$ten, den Bruch tberwindenden
Vergangenheitsbezugs«.

In den Rauchschwaden von 9/11 steigt eine weitere Kategorie auf, die
der namenlos Erinnerten. Bereits die schiere Menge der Toten (nahezu
3.000 Verstorbene) macht es unmoglich, sie im kollektiven Gedachtnis
als Trager*innen ihrer Namen zu erinnern, geschweige denn als Biografie-
besitzer*innen. Dennoch etikettiert ihr geteiltes Schicksal sie zu Mitgliedern
einer ansonsten vollig heterogenen, vom lethalistischen Bezugspunkt aus
aber doch zusammengehorenden Grofgruppe: Sie »sind«die Opfer von 9/11
und als solche — dank korrespondierender Gedenkformate —>fiir immers,
d.h. in bestimmten institutionellen Gedachtnisspeichern vermutlich fiir
lange Zeit verankert; und dies noch dazu subjektunabhangig einzig und
allein aufgrund der Umstande (und nicht des Umstandes) ihres Versterbens.
Fir ihre Freunde und Verwandten sind diese Todesopfer anders erinner-
bar, denn innerfamilidr finden anders geartete Memorialhandlungen statt,
die sich indes mit dem >offiziellens, patriotischen, medial-6ffentlichen
Gedenken verbinden lassen. X war somit nicht alleine Mutter, Kollegin,
Partnerin, Tochter usw., sondern zugleich Heldin in einem nachtriglich
konstruierten, weil dem Image der kollektiven Erinnerung entsprechenden
und dadurch gefestigten >Kampf gegen das Bose« (Semmler 2003; Dupuy
2008). Die Attentiter von 9/11 nehmen in diesem Tableau der Erinnerung
eine gleichsam bedeutungsvolle Erinnerungsfunktion ein. Sie verkorpern
dieses Bose, sodass an sie ebenfalls erinnert werden muss, damit das Narrativ
tber die Jahre hinweg funktioniert.

43

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel

Angesichts dieser idealtypischen Kategorien, fiir die 9/11 als austausch-
bares Beispiel verwendet wurde, wére niher zu differenzieren und naher zu
ermitteln, was tiberhaupt>Prominenz<ausmacht und wo die Abgrenzungen
des Gedenkens des sozialen Nahraums (derer, die einer verstorbenen Person
zu Lebzeiten nahestanden) zum Gedenken eines grofSeren Personenkreises
(far den dies nicht oder weniger intensiv zutrifft) markiert werden konnen.
Bekanntheitsgrade, die die Normalkonfiguration der beim Todesfall unmittel-
bar affektiv Betroffenen tibersteigen, konnen aufferdem davon abhingen,
dass die verstorbene Person nur innerhalb einer hochspezifischen Population
von Gewicht war — doch auch hier liefe sich fragen, was tiberhaupt die
Eigenheiten von Spezifitat sind, will man sie nicht auf triviale Kriterien
der quantitativen Betroffenheitsmessung zuriickfihren. Die Gewichtung
der anhaltenden parasozialen Relevanz bzw. der von der Biografie der Sich-
Erinnernden unabhingigen, ibersubjektiven, gesellschaftlichen Bedeutung
einer verstorbenen Person ist allenfalls mit Geltung fiir enge Zeitriume
objektivierbar; und Gesetzmafigkeiten des Vergessens sind hier ebenfalls
nicht ermittelbar. In dieser Hinsicht sind die Belange des sozialen Erinnerns
an ahnliche Mechanismen gekoppelt wie das personliche Gedichtnis einzel-
ner Akteure: Die innersten Ablaufe entziehen sich der Nachvollziehbarkeit.

Dass generell entlang sozial verfasster Kategorien erinnert und im
Rahmen dieser Kategorien das Erinnerte vom Vergessenen (oder irrelevant
Gewordenen?) gespalten wird, dirfte unstrittig sein. Wie stets in gesellschaft-
lichen Zusammenhingen bestimmen auch hier die durch soziale Nahe
geprigten, mithin aber auch vorbewussten und im Alltag unreflektierten
Bedeutungszuschreibungen, welche Relevanzstrukturen sich ergeben, d.h.
fir den vorliegenden thematischen Kontext: wer unter welchen Umstinden
wie erinnert wird — und dies zunachst unabhiangig davon, ob es sich um
das Erinnern an Tote (um ihr Gedenken) oder das Erinnern an lebende
Menschen auflerhalb >sozialer Reichweite« (als >klassische< Gedachtnis-
leistung) handelt. Diejenigen wiederum, derer man sich erinnert, sind folg-
lich die Zuschreibungssubjekte einer nur scheinbar intrapsychischen, tat-
sachlich aber auf realen Beziehungsgeflechten® basierenden, den je aktuellen
Standpunkt transzendierenden Operation.

8  Hin und wieder mischen sich unter die realen auch fiktive Verbindungen, die ebenfalls
einen parasozialen Anstrich aufweisen. Ein Beispiel sind fanatische Anhanger bestimmter

44

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erinnern an das Vergessen

(Dis-)Continuing Bonds?

Auch wenn die bildersprachlichen Beziige auf den maschinellen Charakter
von Korper(teile)n ein wenig aus der Mode gekommen sind, leuchtet das
mit der nachfolgenden Behauptung Gemeinte unmittelbar ein: »Wenn das
Gehirn eine Maschine ist,dann ist es sicherlich eine Zeitmaschine.« (Florey
1991: 186) Das dem Kreis der Gehirnfunktionen zuweisbare Gedacht-
nis Gberspringt zeitliche und auch raumliche Grenzen, um in zunachst
subjektiven, aber teilbaren, fixierbaren und kollektiv sogar institutionalisier-
baren Eindriicken zu aktualisieren, was (oder wer) nicht mehr ist.

Unter dem Schlagwort continuing bonds ist in der Trauerforschung von
psychologischen Bindungen die Rede (Klass/Silverman/Nickman 1996), die
tiber den Tod hinausgehen — den ich als Augenblicksphdnomen verstehen
mochte, welches die eigentlich relevanten Gegensatzsphire Leben und Nicht-
Leben auf durchaus permeable Weise voneinander trennt (Benkel 2018b).
Die besondere Akzentuierung der »anhaltenden<, ungebrochenen Ver-
bindung ist — wenigstens in sozialwissenschaftlicher Hinsicht — bemerkens-
wert,denn das Gedenken der Toten, das bis in die beschriebenen parasozialen
Auspragungen reicht, impliziert ja allenthalben, dass die Verwandlung des
lebendigen Leibes in einen passiven Korper und die )Kommunikations-
unterbrechung, die der Tod mit sich bringt (vgl. Luhmann 1999: 230), nur
in den sehr seltenen Fallen, in denen es keinerlei Angehorige und niemand
anderen gibt, der sich von einem Todesfall aftektiv betroffen zeigt, von einer
wirklichen Diskontinuitat gekennzeichnet ist. Anders gesagt, die Verinner-
lichung einpragsamer sozialer Austauschprozesse besorgt fiir gewohnlich
eine Erinnerlichungs, die eben nicht lethalistisch Tod und Vergessen gleich-
setzt, sondern den irreversiblen Zustand des Totseins in den Bereich der
rationalistischen >Tatsachenfeststellung« abschiebt. Wer trauert, erinnert sich.

(meist popkultureller) Prominenter, die sich an die Seite ihre Idole denken, deren Bio-
grafie siebesser als jeder andere« zu kennen glauben und an der sie die eigene Biografie
ausrichten, sodass gewissermaflen eine >geteilte« Vergangenheit entsteht (Alperstein
1991; Roberts 2007). Auch das Phinomen des Stalkings lasst sich bei bestimmten Fall-
auspragungen in diesen Kontext subsumieren. Es gibt Menschen, die iberzeugend vor-
geben, sich ungetriibt an Aspekte der gemeinsamen Vergangenheit zu erinnern, die sie
mit einem significant other teilen, derweil es tatsichlich nichts gibt, was erinnert werden
konnte (Emerson/Ferris/Brooks Gardner 1998; Dornenzweig 2019).

45

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel

Die Vergegenwartigung verstorbener Mitmenschen, die Giber ihr Versterben
hinaus nicht alleine kognitive, sondern rekurrierbare Images sind, welche
in Bildern noch/wieder leben und auf die (u.a.) uber vielfiltige Archi-
vierungsinstitutionen hingewiesen wird, ist ein fazt social. Es hort sich wie
eine »eigentlich metaphysische Tatigkeit« (Schopenhauer) an, im Trauer-
prozess und auch bei spateren Erinnerungsleistungen in Richtung der Ver-
storbenen dafiir zu sorgen, dass die schon Gegangenen tber Prozesse der
Re-Aktualisierung am endgltigen Gehen gehindert werden. Man muss das
nicht Metaphysik nennen; terminologisch kann ebenso gut von Trost oder
von anhaltenden Auseinandersetzungen, ja >Abarbeitungen«<die Rede sein,
und natirlich von Wunsch- und Glaubensvorstellungen (dazu in anthropo-
logischer Sicht: Nichols 2007). Uber den Zwiespalt der Erinnerung an Ver-
storbene angesichts der Frage, ob dieses Erinnern denn blof§ ein einseitiges
ist oder es nicht doch die von den Weltreligionen weitgehend in Uberein-
kunft gepredigte Zweiseitigkeit des erhofften Wiedersehens gibt, ist damit
noch kein Wort gesagt.

Im Diesseits — wo das Lebensende immer schon als Motor sozial ver-
handelter Erinnerungsleistungen fungierte (Benkel/Sitter 2020) — sind
die Toten jedenfalls weiterhin soziale Adressen. Sie konnen es zumindest
sein; und wenn sie es sind, sind sie den Lebenden ausgeliefert, die in ihren
Gedachtnisrickgriffen namlich jene Erlebnisgeschichten, an die sie sich
erinnern konnen bzw. wollen, vielleicht auch miussen, nie vollends unan-
getastet lassen. Was die Toten fiir sie sind, bestimmen die Lebenden, ohne
jemals Irrtiimer, Revisionen und Projektionen ausschlieffen zu kénnen. Die
Vergangenheit ist, so betrachtet, dass, was in immer neuen Verhandlungen
und angelegt an die schon verfestigten Nacherzihlungen immer wieder neu
hinterfragbar wird. In Ruhe gelassen wird anscheinend nur, was schon ver-
gessen ist; doch selbst das Entschwundene kann sich (un-)bewusst wieder
einschleichen. Welche Anstrengungen Vergessen mit sich bringen kann,
werden die, die es erlebt haben, nicht so leicht vergessen.

46

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erinnern an das Vergessen

Literatur

Alperstein, Neil M. (1991): »Imaginary Social Relationships with Celebrities
Appearing in Television Commercials«, in: Journal of Broadcasting and Electronic
Media 35, Heft 1, S. 43-58.

Assmann, Jan (1999): Das kulturelle Geddchtnis. Schrift, Erinnerung politische Identi-
tdt in friihen Hochkulturen, Miinchen.

Baecker, Dirk (1991): »Uberlegungen zur Form des Gedachtnisses«, in: Schmidt,
Siegfried J. (Hg.): Gedichtnis. Probleme und Perspektiven der interdisziplindren
Geddchtnisforschung, Frankfurt am Main, S. 337-359.

Barthes, Roland (1989): Die helle Kammer. Bemerkungen zur Photographie, Frankfurt
am Main.

Benkel, Thorsten (2007): Die Signaturen des Realen. Bausteine einer soziologischen
Topographie der Wirklichkeit, Konstanz.

Benkel, Thorsten (2010): »Die Sichtbarkeiten des Frankfurter Bahnhofsviertels.
Ein soziologischer Rundgangs, in: Ders. (Hg.): Das Frankfurter Babnhofsviertel.
Devianz im dffentlichen Raum, Wiesbaden, S. 15-100.

Benkel, Thorsten (2013a): »Bilder der Erinnerung. Vom Gedachtniswissen zur Fest-
schreibung durch Fotografie«, in: Lehmann, René/Ochsner, Florian/Sebald,
Gerd (Hg.): Formen und Funktionen sozialen Erinnerns. Sozial- und kulturwissen-
schaftliche Analysen, Wiesbaden, S. 131-151.

Benkel, Thorsten (2013b): Die Verwaltung des Todes. Anndherungen an eine Soziologie
des Friedbofs, 2. Aufl., Berlin.

Benkel, Thorsten (2018a): »Gedachtnis — Medien — Rituale. Postmortale
Erinnerungs(re)konstruktion im Internets, in: Sebald, Gerd/Débler, Marie-
Kristin (Hg.): (Digitale) Medien und soziale Geddchtnisse, Wiesbaden, S. 169-196.

Benkel, Thorsten (2018b): »Fragwiirdig eindeutig. Eine Exkursion in die Schatten-
zone des Wissens, in: Ders./Meitzler, Matthias (Hg.): Zwischen Leben und Tod.
Sozialwissenschaftliche Grenzgdnge, Wiesbaden, S. 1-29.

Benkel, Thorsten (2020): »Parasozialitits, in: Klimke, Daniela/Lautmann, Ridiger/
Staheli, Urs/Weischer, Christoph/Wienold, Hanns (Hg.): Lexikon zur Soziologie,
6. Aufl., Wiesbaden, S. 569.

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (2014): »Sterbende Blicke, lebende Bilder. Die
Fotografie als Erinnerungsmedium im Todeskontext«, in: Medien & Altern. Zeit-
schrifl fiir Forschung und Praxis 3, Heft 5, S. 41-56.

47

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (2016): »Die Bildlichkeit des Lebensendes. Zur
Dialektik der Totenfotografie«, in: Klie, Thomas/Nord, Illona (Hg.): Tod und
Trauer im Netz. Mediale Kommunikationen in der Bestattungskultur, Stuttgart,
S.117-136.

Benkel, Thorsten/Pierburg, Melanie (2021): »Ars Moriendi — Bildungskontexte des
Sterbens. Methodische und lebensweltliche Herausforderungen, in: Engel,
Juliane/Epp, André/Lipkina, Julia/Schinkel, Sebastian/Terhart, Henrike/Wisch-
mann, Anke (Hg.): Bildung im gesellschaftlichen Wandel. Qualitative Forschungs-
zugange und Methodenkritik, Opladen/Berlin/Toronto, S. 133-151.

Benkel, Thorsten/Sitter, Miriam (2022): »Tod«, in: Berek, Mathias/Chmelar, Kristina/
Dimbath, Oliver/Haag, Hanna/Heinlein, Michael/Leonhard, Nina/Rauer,
Valentin/Sebald, Gerd (Hg.): Handbuch Sozialwissenschaftliche Geddchtnis-
forschung, Wiesbaden (im Erscheinen).

Berger, Peter L./Luckmann, Thomas (1992): Die gesellschaflliche Konstruktion der
Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie, Frankfurt am Main.

Bergson, Henri (1991): Matter and Memory, New York.

Bourdieu, Pierre et al. (2006): Ezne tllegitime Kunst. Die sozialen Gebrauchsweisen der
Photographie, Hamburg.

DeGloma, Thomas (2007): »The Social Logic of >False Memories«. Symbolic
Awakenings and Symbolic Worlds in Survivor and Retractor Narratives, in:
Symbolic Interaction 30, Heft 4, S. 543-565.

Dimbath, Oliver (2011): »Systemvergessen. Zur Vergesslichkeit sozialer Systemex,
in: Ders./Wehling, Peter (Hg.): Soziologie des Vergessens. Theoretische Zuginge
und empirische Forschungsfelder, Konstanz, S. 139-166.

Dork, Uwe (2014): Totenkult und Geschichtsschretbung. Eine Konstellationsgeschichte
zwischen Mittelalter und Moderne, Konstanz.

Dornenzweig, Katharina (2019): »Die umkampfte Grenze zwischen Liebe und
Stalking, in: Mithlhoff, Rainer/Breljak, Anja/Slaby, Jan (Hg.): Affekt Macht Netz.
Auf dem Weg zu einer Sozialtheorie der Digitalen Gesellschafl, Bielefeld, S. 155-182.

Dupuy, Jean-Pierre (2008): »Anatomy of 9/11. Evil, Rationalism, and the Sacred,
in: SubStance 37, Heft 1, S. 33-51.

Duras, Marguerite (1987): Die griinen Augen. Texte zum Kino, Minchen/Wien.

Eberle, Thomas S. (2000): Lebensweltanalyse und Handlungstheorie. Beitrige zur Ver-
stehenden Soziologie, Konstanz.

Eberle, Thomas S. (Hg.) (2017): Fotografie und Gesellschafl. Phanomenologische und

wissenssoziologische Perspektiven, Bielefeld.

48

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erinnern an das Vergessen

Emerson, Robert M./Ferris, Kerry O./Brooks Gardner, Carol (1998): »On Being
Stalkeds, in: Social Problems 45, Heft 3, S. 289-314.

Florey, Ernst (1991): »Gehirn und Zeits, in: Schmide, Siegfried J. (Hg.): Gedichtnis.
Probleme und Perspektiven der interdisziplindren Geddchtnisforschung, Frankfurt
am Main, S. 170-189.

Gessner, Ingrid (2015): »The Aesthetics of Remembering 9/11. Towards a Trans-
national Typology of Memorials«, in: Journal of Transnational American Studies
6,Heft 1,S.1-47.

Husserl, Edmund (2013): Zur Phidnomenologie des inneren ZettbewufStseins, Hamburg.

Kaplan, Louise (2008): The Strange Case of William Mumler, Spirit Photographer,
Minneapolis.

Klass, Dennis/Silverman, Phyllis/Nickman, Steven (Hg.) (1996): Continuing Bonds.
New Understandings of Grief, New York/London

Krauss, Rolf H. (1992): Jenseits von Licht und Schatten. Die Rolle der Photographie bei
bestimmten paranormalen Phinomenen, Marburg.

LofHler, Petra (2010): »Licht, Spur, Messung. Kritik des fotografischen Bildes, in:
Dotzler, Bernhard J. (Hg.): Bild/Kritik, Berlin, S. 79-110.

Luhmann, Niklas (1981): »Erleben und Handeln, in: Ders., Soziologische Auf-
kldrung, Bd. 3: Soziales System — Gesellschaft — Organisation, Opladen, S. 67-80.

Luhmann, Niklas (1988a): »Wie ist BewufStsein an Kommunikation beteiligt?«,
in: Gumbrecht, Hans-Ulrich/Pfeiffer, K. Ludwig (Hg.): Materialitit der
Kommunikation, Frankfurt am Main, S. 884- 905.

Luhmann, Niklas (1988b): Erkenntnis als Konstruktion, Bern.

Luhmann, Niklas (1997): Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt am Main.

Luhmann, Niklas (1999): Funktion der Religion, Frankfurt am Main.

Luhmann, Niklas (2002): Das Erziehungssystem der Gesellschaft, Frankfurt am Main.

Luhmann, Niklas (2004): »Erziehender Unterricht als Interaktionssystem, in: Ders.,
Schriften zur Pidagogik, Frankfurt am Main, S. 11-22.

Luhmann, Niklas (2011): Organisation und Entscheidung, 3. Aufl., Wiesbaden.

Lyotard, Jean-Francois (1988): Hezdegger und die Juden, Wien.

MacRae, Hazel (2009): »Managing Identity While Living with Alzheimer’s Disease«,
in: Qualitative Health Research 20, Heft 3,S.293-305.

Meitzler, Matthias (2011): Soziologie der Verganglichkeit. Zeit, Altern, Tod und Erinnern
im gesellschaftlichen Kontext, Hamburg.

49

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel

Meitzler, Matthias (2017): »Der Moment ist mein«. Die Evokation von Lebendig-
keit durch Bildprasenz«, in: Klie, Thomas/Sparre, Sieglinde (Hg.): Erinnerungs-
landschaften. Friedhofe als kulturelles Geddchtnis, Stuttgart, S. 125-144.

Milic, Jelena/Muka, Taulant/Ikram, M. Arfan/Franco, Oscar H./Tiemeier, Henning
(2017): »Determinants and Predictors of Grief Severity and Persistences, in:
Journal of Age and Health 29, Heft 8, S. 1288-1307.

Mitchell, W.].T. (1997): »Der Pictorial Turn, in: Kravagna, Christian (Hg.): Privileg
Blick. Kritik der visuellen Kultur, Berlin, S. 15-40.

Nichols, Shaun (2007): »Imagination and Immortality. Thinking of me«, in: Synthese
159, Heft 2, S.215-233.

Nietzsche, Friedrich (1980): »Wom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben,
in: Ders., Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe, Bd. 1, Miinchen, S.243-334.

Parkes, Colin M. (1998): »Bereavement in Adult Life«, in: British Medical Journal 316,
Heft 7134, S. 856-859.

Piaget, Jean (1979): Probleme der Entwicklungspsychologze, 2. Aufl., Frankfurt am Main.

Pinney, Christopher (2021): »Destroying the Negatives. M. N. Srinivas, Fire, and
Photography, in: Journal of Ethnographic Theory 11, Heft 2, S. 877-893.

Roberts, Karl A. (2007): »Relationship Attachment and the Behaviour of Fans
Towards Celebrities«, in: Applied Psychology in Criminal Justice 3,Heft 1,S. 54-74.

Schmied-Knittel, Ina/Schetsche, Michael (2011): »Zwischen Erinnern und Ver-
gessen. Ritueller Missbrauch, Recovery-Paradigma und die Konstruktion von
Wirklichkeit«, in: Dimbath, Oliver/Wehling, Peter (Hg.): Sozzologie des Vergessens.
Theoretische Zugdnge und empirische Forschungsfelder, Konstanz, S. 339-359.

Schroter, Juliane (2015): Abschied nehmen. Verinderungen einer kommunikativen
Kultur im 19. und 20. Jahrhundert, Berlin/Boston.

Schultheis, Franz/Egger, Stephan (Hg.) (2022): Bourdieu und die Fotografie. Visuelle
Formen soziologischer Erkenntnis — eine Rekonstruktion, Bielefeld.

Schiitz, Alfred (1991): Der sinnhafle Aufbau der sozialen Welt, Frankfurt am Main.

Seibel, Constanze (2018): »Tod im Leben — Leben im Tod. Paradoxien des gesellschaft-
lichen Miteinanders, in: Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (Hg.): Zwischen
Leben und Tod. Sozialwissenschaftliche Grenzginge, Wiesbaden, S. 161-184.

Semmler, Shane M. (2003): »Fetching Good Out of Evil. President George W. Bush’s
Post—911 Rhetoric, in: Speaker and Gavel 40, S. 67-90.

Shaw;, Julia (2020): »Do False Memories Look Real?«, in: Frontiers in Psychology 11,
Art. 650.

Spitzer, Manfred (2012): Digitale Demenz, Miinchen.

50

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erinnern an das Vergessen

Stiegler, Bernd (2011): Belichtete Augen. Optogramm oder das Versprechen der Retina,
Frankfurt am Main.

Sykora, Katharina (2009): Dze Tode der Fotografie, Bd. 1: Totenfotografie und ihr sozialer
Gebrauch, Paderborn/Minchen.

Sykora, Katharina (2015): Die Tode der Fotografie, Bd. 2: Tod, Theorie und Fotokunst,
Paderborn.

Taylor, Anne C. (1993): »Remembering to Forget. Identity, Mourning,and Memory
Among the Jivaro«, in: Man 28, Heft 4, S. 653-678.

Vogt, Hans (2021): Der asymptomatische Mensch. Die Medikalisierung der Lebenswelt
am Beispiel von Alzheimer und Demenz, Bielefeld.

Wiener, Michael (1990): Ikonographie des Wilden. Menschen-Bilder in Ethnographie
und Fotographie zwischen 1850 und 1918, Miinchen.

Woodward, Bob (2005): Der Informant, Minchen.

51

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

JaN FERDINAND

*Kulturelles Gedachtnis< und *Macht der Vergangenheit
uber die Gegenwart« im Rahmen von Jan Assmanns
kulturwissenschaftlicher Thanatologie

»Durch den Tod btuflt man weder den Status

des Beobachters ein noch den Status des Gewdhrsmanns:
Die Toten bleiben Angehoérige der Gemeinschaft,
namlich jener Gemeinschaft, auf die ich mich

mit dem Wort >wir< bezogen habe und um deren
kollektives Wissen, dessen Austausch keineswegs

perfekt funktioniert, es mir hier geht.

Freilich sind die meisten Mitteilungen

durch die Zeit ausgeloscht worden.

Aber viele Tote kommunizieren nach wie vor mit uns —
nicht in spiritistischen Sitzungen und nur selten in Visionen,
wohl aber durch ihre Worte, die aufgezeichnet wurden,
durch ihre Schriften, ihre Kunstwerke,

ihre wissenschaftlichen und philosophischen Theorien.«

Michael Dummett (2005: 81)

Der Zusammenhang von Sterblichkeit und Erinnerung steht als Bezugspunkt
auf gewisse Weise bereits am Anfang der Uberlegungen des Agyptologen
Jan Assmann zum >kulturellen Gedachtnis<.! So stellt er seine gleichnamige
Schrift von 1992 einleitend in den Kontext des sogenannten Problems des
Absterbens der Zeitzeugen von Gewaltverbrechen und entwirft — inspiriert
durch Maurice Halbwachs’ Begriff des >kollektiven Gedachtnisses< — seine
Theorie auch auf Basis von Uberlegungen zum Totengedenken (J. Assmann
2005a: 11,60 ff.). Explizit von einer kulturwissenschaftlichen Thanatologie«
spricht Assmann dann ab etwa 2000 zunichst mit Blick auf altagyptische
Erinnerungsstrategien, bei denen es ihm zufolge darum ging, das Leben
tiber den Tod hinaus zu verlingern, indem Verstorbene im Gedachtnis der

1 Begriffe und Schlagworte werden im Folgenden in Anfiithrungsstrichen eingefiithrt, an-
schliefend der besseren Lesbarkeit halber weglassen.

53

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Jan Ferdinand

Lebenden erinnert wurden (J. Assmann 2000a: 55 ff.). In der Folge spricht
Assmann von einer kulturwissenschaftlichen Thanatologie auch in Hin-
blick auf die Erinnerung an die Opfer von Gewaltverbrechen. Fiir diesen
Punkt ist entscheidend, dass Assmann sich explizit von Halbwachs’ Theorie
des kollektiven Gedachtnisses absetzt. Assmann assoziiert diese mit einem
>Prasentismuss, insofern von Halbwachs ausschlieflich der Rekonstruktions-
charakter von Erinnerung herausgestellt werde. Halbwachs hat Assmann
zufolge betont, »daf§ die Vergangenheit uns niemals als solche gegeben ist,
sondern nur in den Formen, in denen sie von einer jeweiligen Gegenwart
aus und in den Rahmenbedingungen der entsprechenden Gesellschaft
erinnert wird«. Wahrend in diesem Ansatz laut Assmann die Vergangen-
heit »stets im Griff der erinnernden Gegenwart steht«, weise die kultur-
wissenschaftliche Thanatologie demgegentber »auf jene Aspekte hin, in
denen umgekehrt die Gegenwart im Griff der Vergangenheit steht« (J. Ass-
mann 2005b: 17). Zusammenfassend:

»Die Macht der Gegenwart tiber die Vergangenheit, mit anderen Worten: die
reine Rekonstruktivitit, kann nicht die ganze Wahrheit sein. Dieser Gedachtnis-
form muss eine andere zur Seite gestellt werden, die umgekehrt der Macht der
Vergangenheit iber die Gegenwart Rechnung tragt, den normativen Anspriichen,
den heiligen Verpflichtungen, den orientierenden Perspektiven eines weit in die

Tiefe der Zeit reichenden Erfahrungsraums.« (J. Assmann 2005¢: 79)

Die nachstehende Erorterung soll weniger einer Verteidigung des
Prisentismus der Soziologie dienen, sondern vor allem zu einer genaueren
Klarung derjenigen Gedachtnisform beitragen, die Assmann im Rahmen
seiner kulturwissenschaftlichen Thanatologie der Halbwachs’schen zur
Seite stellen mochte, und warum dies aus seiner Sicht zwingend gemacht
werden muss.? Dafiir wird nach einer grundsitzlichen Gegeniberstellung

2 Jan-Christoph Marschelke (2019: 105) macht den (vermeintlichen) soziologischen
Prisentismus als einen der Hauptkritikpunkt Jan Assmanns aus, wobei er diesen mit der
Position von Oliver Dimbath und Michael Heinlein (2015) assoziiert. Allerdings geht
Marschelke nicht weiter auf die Frage ein, was Prasentismus in diesem Kontext heifSt bzw.
was Assmann darunter versteht und was er diesem warum gegeniiberstellt. Der Prasentismus
wird von Dimbath und Heinlein jedenfalls nicht eigens theoretisiert und beziiglich Halb-
wachs’ Position erscheint es fraglich, rundheraus von Prasentismus zu sprechen, wie im

54

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

>Kulturelles Gedéachtnis< und >Macht der Vergangenheit tiber die Gegenwart«

von kollektivem und kulturellem Gedéchtnis zunichst Assmanns Bezug-
nahme auf Halbwachs’ Rekonstruktionsthese untersucht. Anhand von dessen
Traditionsbegriff wird anschliefend eine Gegenlektiire vorgenommen, um
davon ausgehend die normative und mythische Komponente in Assmanns
Texten herauszustellen. Ausgehend von der Frage nach der Wirkung des
kulturellen Gedachtnisses folgt abschlieffend eine kritische Gesamtein-
schatzung.

Kollektives und kulturelles Gedachtnis

Die Abgrenzung gegeniber Halbwachs erfolgt nicht erst in Assmanns
explizit thanatologischen Texten, sondern ist bereits in seinen grundlegenden
Ausfithrungen zum kulturellen Gedachtnis angelegt und erkennbar. Halb-
wachs hat in seinen Uberlegungen zum kollektiven Gedachtnis mit dem
Rekonstruktionscharakter der Erinnerung herausgestellt, dass das personale
Gedaichtnis sozial bedingt ist. Seine These ist, dass Erinnerungen nicht aus
einer Abfolge von Bildern bestehen, die gespeichert und abgerufen werden,
sondern dass Gedichtnis eine kognitive Tatigkeit ist,durch die Erinnerung
rekonstruzert wird. Fur diese Rekonstruktion ist das Individuum auf Bezugs-
rahmen angewiesen, die nicht nur ihm allein zur Verfiigung stehen:

»Jede noch so personliche Erinnerung[...] steht zu einem Gesamt von Begriffen
in Bezichung, das noch viele andere auf$er uns besitzen, mit Personen, Gruppen,
Orten, Daten, Wortern und Sprachformen, auch mit Uberlegungen und Ideen,
d.h. mit dem ganzen materiellen und geistigen Leben der Gruppen, zu denen
wir gehoren und gehort haben.« (Halbwachs 1985: 71)°

Folgenden gezeigt werden soll. Nicht thematisiert werden dabei Assmanns thanato-
logische Uberlegungen zur frithen dgyptischen Hochkultur, die sich bereits in ilteren
Texten auch mit Referenz auf Halbwachs finden (vgl. J. Assmann 1983: 67; ders. 1984:
689). Gleiches gilt fiir Assmanns Uberlegungen hinsichtlich des Wissens um Sterblich-
keit als »Kultur-Generator ersten Ranges« sowie der »Fantasmen der Unsterblichkeit,
ohne die ihm zufolge »der Mensch nicht leben« kann (J. Assmann 2001a: 404 f.).

3 Halbwachs betont, dass diese Rahmen selbst aus Erinnerungen gebildet sind, und
kommt zu dem Schluss, dass das »gesellschaftliche Denken« als solches »wesentlich«
ein Gedéchtnis ist und »daf§ dessen ganzer Inhalt nur aus kollektiven Erinnerungen be-

55

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Jan Ferdinand

Halbwachs unterscheidet dabei verschiedene kollektive Gedachtnisse
— etwa das Familiengedichtnis, das Gedachtnis gesellschaftlicher Klassen
und dasjenige religiéser Gruppen —, an denen das Individuum jeweils teil-
hat bzw. teilhaben kann.

In seiner Bezugnahme auf Halbwachs ersetzt Assmann nun dessen
Begriff des kollektiven Gedachtnisses durch den Begriff skommunikatives
Gedachtnis< und verortet dieses im Bereich der Alltagskommunikation,
deren »Spielarten« Halbwachs »zusammengefaflt und analysiert hat und
die den Gegenstandsbereich der Oral History bilden« (J. Assmann 1988:
10). Davon setzt Assmann seinen Begriff des kulturellen Gediachtnisses ab.
Das kommunikative Gedachtnis wird demnach durch Alltagsnahe gekenn-
zeichnet, das kulturelle Gedachtnis hingegen durch Alltagsferne:*

»Alltagsferne (Alltagstranszendenz) kennzeichnet zunichst seinen Zeit
horizont. Das kulturelle Gedéchtnis hat seine Fixpunkte, sein Horizont wandert
nicht mit dem fortschreitenden Gegenwartspunkt mit. Diese Fixpunkte sind
schicksalhafte Ereignisse der Vergangenheit, deren Erinnerung durch kulturelle
Formung (Texte, Riten, Denkmiler) und institutionalisierte Kommunikation
(Rezitation, Begehung, Betrachtung) wachgehalten wird. [...] Im Fluf der All-
tagskommunikation bilden solche Feste, Riten, Epen, Gedichte, Bilder usw.
»Zeitinselng, Inseln vollkommen anderer Zeitlichkeit bzw. Zeitenthobenheit.«
(Ebd.: 12)

steht« (Halbwachs 1985: 390; vgl. ebd.: 144). Zum Begriff des Rahmens bei Halbwachs
und seiner soziologiegeschichtlichen Einordnung siche Dimbath 2013. Zu Halbwachs’
soziologischer Forschung insgesamt sowie seiner Bezugnahme auf Emile Durkheim
und Abgrenzung von Henri Bergson siche — jeweils auch in kritischer Auseinander-
setzung mit Assmann — Egger 2003 und Voigt 2014.

4 Die Gleichsetzung des Halbwachs’schen Begriffes des kollektiven Gedachtnisses mit
Alltagskommunikation ist ebenso fraglich (vgl. Voigt 2014: 266ft.) wie Assmanns grund-
begriffliche Einteilung im Ganzen wechselhaft: Stellenweise hebt er hervor, dass er den
Begriff (kollektives) Gedachtnis als Oberbegriff verwendet, der sich in kommunikatives
Gedichtnis (Halbwachs) und kulturelles Gedachtnis (Assmann) unterteilt (vgl. J. Ass-
mann 2005a: 45); dann, dass das kulturelle Gedachtnis »ein Sonderfall des kommunikativen
Gedachtnisses« sei, da es eine »andere Zeitstruktur« habe (J. Assmann 2000b: 19); dann
wiederum verortet er das kommunikative Gedachtnis in der Mitte zwischen personalem
und kulturellem Gedéchtnis (vgl. J. Assmann 2005¢: 81); und schlieRlich betont er,
Halbwachs habe »irrefiihrenderweise« (J. Assmann 2006a: 69) vom kollektiven Gedacht-
nis gesprochen.

56

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

>Kulturelles Gedéachtnis< und >Macht der Vergangenheit tiber die Gegenwart«

Der grundsatzliche begriffliche Unterschied zu Halbwachs besteht in
gedachtnistheoretischer Hinsicht nun darin, dass Assmann bereits >kulturelle
Objektivationen< als Gedachtnis auffasst, also nicht nur den tatsichlichen
Vorgang des Erinnerns in seiner Aktualitit,sondern bereits die Moglichkeit
zu solcher Erinnerung, also als »Potentialidt« (ebd.: 13). Wahrend Assmann
in fritheren Uberlegungen den Gedichtnisbegriff noch fiir>Aktualisierung«
reserviert,’ ubertragt er die Attribute des Gedachtnisses nun auch auf die
»objektivierte Kultur«, denn auch diese habe »die Struktur eines Gedacht-
nisses« (ebd.: 12). Assmann tbernimmt dabei jene Attribute, die er in
Halbwachs’ Ausfithrungen zum kollektiven Gedachtnis ausgemacht hat:

»Im Bereich der objektivierten Kultur und organisierten bzw. zeremonialisierten
Kommunikation lassen sich ganz dhnliche Bindungen an Gruppen und Gruppen-
identititen beobachten, wie sie auch das Alltagsgedachtnis kennzeichnen. Wir
haben es auch hier mit einer Wissensstruktur zu tun, die wir >identititskonkret<

nennen.« (ebd.: 11)¢

Assmann stellt dabei der Zeit des Alltags die >andere Zeit< gegentiber. Die
Zeit des Alltags »verdankt ihre Konsistenz den Institutionen von Gleich-
zeitigkeit, die sicherstellen, daf§ die einzelnen Individuen einer Gruppe
nicht in verschiedenen Zeiten leben« (J. Assmann 1991: 18; Herv. i.0.)
und zeichnet sich durch Knappheit, Kontingenz, Routine und einen »not-

5 Assmann hat zuvor noch das Gedichtnis der Schrift gegeniibergestellt (vgl. A. Ass-
mann/J. Assmann 1983: 277) bzw. zwischen einer materialen und einer kognitiven
Dimension unterschieden: »Denn 1m Geddchtnis, nicht im Grabe leben die Toten wetter;
das Grab ist nur die >AufSenstabilisierung« dieser sozialen Fortdauer und als solche ein
soziales Phinomen.« (J. Assmann 1983: 67; Herv.1.0.) Dies andert sich, sobald Assmann
die »Sphire der symbolischen Objektivationen« mit Schrift assoziiert — »die neben
Schrift im engeren Sinne auch Bilder und Riten umfasst« — und diese dann ebenfalls
als Gedachtnis bezeichnet. Dabei betont Assmann, dass Halbwachs daran interessiert
war, »seine Konzeption von Gedichtnis von diesen Aspekten als Aulenhorizonten frei-
zuhalten«, wodurch sich aber »einige unnétige Einseitigkeiten« ergeben, »die sich leicht
vermeiden lassen, wenn man das menschliche Gedachtnis dreidimensional konzipiert:
personal, sozial und kulturell« (J. Assmann 2005c: 78).

6 Woran sich diese Bindungen genau beobachten lassen, fiihrt Assmann nicht weiter aus.
Auf seinen Identitatsbegriff kann indes an dieser Stelle nicht ausfiithrlich eingegangen
werden; grundsitzlich versteht Assmann darunter das Bewusstsein von »Eigenart und
Einheit« einer Gruppe bzw. ihr »Selbstbild« (J. Assmann 1988: 10 et passim).

57

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Jan Ferdinand

wendigerweise« verengten Sinnhorizont aus (ebd.: 15). Demgegentiber
verdankt die andere Zeit »ihre Konstitution den Institutionen von Ungleich-
zeitigkert, die sicherstellen, daf sich die menschliche Welt nicht zur Ein-
dimensionalitit verkiirzt« und durch die »der Mensch tiber den sozial ver-
einbarten und instituierten Gleichzeitigkeitshorizont hinaus[greift] in die
Sphare kontraprasentischer Wirklichkeiten«. Wahrend das kommunikative
Gedachtnis »der Konstitution von Gleichzeitigkeit und der Orientierung
im Alltag« dient, dient das kulturelle Gedachtnis »der Konstitution von
Ungleichzeitigkeit und der Besinnung auf die Urspringe« (ebd.: 19 ff;
Herv.1.0.).”

Rekonstruktion und Reproduktion

Die Halbwachs’sche These vom Rekonstruktionscharakter der Erinnerung,
die Assmann im Rahmen seiner thanatologischen Uberlegungen konter-
karieren mochte, greift dieser fiir seine eigenen Ausfihrungen zum
kulturellen Gedéchtnis zunachst noch auf, modifiziert sie aber. Entsprechend
der Ansiedelung von Gedichtnis bereits auf der Ebene von kulturellen
Objektivationen ist es das kulturelle Gedachtnis selbst, das rekonstruktiv
»verfahrt« und »sein Wissen immer auf eine aktuell gegenwirtige Situation«
bezieht (J. Assmann 1988: 13, Herv.].E.). Nicht nur setzt dies die vorgangige
Existenz des Gedéchtnisses bereits voraus, es wird damit auch personifiziert.®
Assmann stellt in der Folge der Rekonstruktion dann aber die Reproduktion
gegenuber: Einerseits erfille >Kultur« die Aufgabe von »Koordination, die
Ermoglichung von Kommunikation durch Herstellung von Gleichzeitig-

7 Assmann betont allgemein, dass die »Institutionen der>Herstellung von Ungleichzeitig-
keit [...] bislang sehr viel weniger Beachtung gefunden haben«, wihrend die >Her-
stellung von Gleichzeitigkeit«im Sinne einer auf die »Bediirfnisse des Alltags« zielenden
Kommunikation und Koordination oft beschrieben wurde (J. Assmann 2005a: 84). Die
ausschliefliche Thematisierung von Gleichzeitigkeit bzw. Synchronizitit wird an ent-
sprechenden Stellen u.a. mit der Position Niklas Luhmanns assoziiert (vgl. J. Assmann
1991: 18f; A. Assmann/J. Assmann 1994: 115; Schraten 2011: 27 ff.).

8  Vgl.dazu den Hinweis von Kerwin Lee Klein (2000: 136), der die Personifizierung des
Gedichtnisses als einen typischen Zug neuerer (US-amerikanischer) Gedichtnisforschung
herausstellt und kritisch hinterfragt.

58

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

>Kulturelles Gedéachtnis< und >Macht der Vergangenheit tiber die Gegenwart«

keit«, andererseits von »Kontinuitit«, was »aus der synchronen Dimension
hindber in die diachrone« fiihrt. Dem Gedéchtnis als »Organ der Dia-
chronie, der Ermoglichung von Ausdehnung in der Zeit« kommen dabei
zwei unterschiedliche Funktionen zu: einerseits die »Speicherunge, die
Assmann mit Reproduktion und bruchloser Kontinuitat, andererseits die
»Wiederherstellung«, die er mit Rekonstruktion und gebrochener Kontinui-
tat assoziiert (A. Assmann/J. Assmann 1994: 114f,; Herv.1.0.)?

»Das Gedichtnis als Reproduktion beruht auf Programmierung, auf einem
generativen Prinzip, welches die Kontinuierung kultureller Muster ermoglicht.
Die (tiefenstrukturelle) Speicherung von Formen sichert die Wiederholbarkeit
(manifester) Handlungen und macht damit Kultur reproduktionsfahig — nicht im
Sinnesserieller Vervielfaltigung,sondern im Sinne einer bruchlosen Kontinuierung
der symbolischen Sinnwelt, der Handlungsweisen und Gestaltgebungen.
Die andere Funktion des Gedachtnisses, die Rekonstruktion, setzt einen
Kontinuititsbruch voraus. Wahrend im Falle der Speicherung von Tiefen-
strukturen eine Art von Dauer erreicht wird, die das Heute als Verlingerung des
Gestern erscheinen 1afdt und das eine vom andern nicht ablosbar macht, setzt
Rekonstruktion eine klare Trennung zwischen Gestern und Heute voraus. Erst in
diesem Fall kommt iiberhaupt jener Vergangenheitsbezug ins Spiel, der fiir unser
landlaufiges Verstindnis von Erinnerung bestimmend ist. Programmierungen
ermOglichen Reproduktion als unbewufte Kontinuitat, Rekonstruktion stellt
Uber Traditionsbriiche hinweg eine bewuf$te Kontinuitat her.« (Ebd.: 115)

9  Assmann betont, dass »im Deutschen«oft mit dem Wort>Gedichtnis« die >Speicherung:
und mit dem Wort>Erinnerungc«die Wiederherstellung«verbunden wird (A. Assmann/
J. Assmann 1994: 115). Luhmann, der zwar nicht Kollektiv-, sondern Systemgedicht-
nisse beobachten will, hebt dann auch hervor, dass die Assmann’sche Theorie »trotz
Halbwachs« weiterhin am Begriff des Speichers festhalte (Luhmann 2018: 578).

59

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Jan Ferdinand

Assmann deutet Kultur allgemein auch als »zerdehnte Situation«', die
ihm zufolge »die urspringlichste Losung« des Problems darstellt, »dem
Bedirfnis nach Stabilisierung in einer fliichtigen Welt« nachzukommen,
denn »[d]urch die Reproduktion kultureller Texte im Rahmen >zerdehnter
Situationen< reproduziert sich eine Gesellschaft oder Kultur selbst durch die
Abfolge der Generationen hindurch in identischer oder zumindest wieder-
erkennbarer Form«. Zerdehnte Situationen kommen dabei »in der Natur
nicht vor und miussen kulturell institutionalisiert werden«, wodurch »die
Kultur einen weit in die Vergangenheit ausgreifenden Horizont eigener Zeit-
lichkeit« schafft, »in der das Vergangene prasent bleibt und eine eigentiim-
liche Form von Gleichzeitigkeit herrscht« (J. Assmann 2002a: 242, 244)."

Einwinde gegen diese Vorstellung von Kultur als zerdehnter Situation
wehrt Assmann u.a. mit dem Hinweis auf den Prasentismus einer Sozio-
logie ab, »die offenbar nicht gewillt ist, irgendwelche iber die Synchronie
lebendiger Interaktionen hinausgehenden Kommunikationsformen als
soziale Tatsachen anzuerkennen« (J. Assmann 2002b: 277). Als Soziologe
sei auch Halbwachs’»Interesse fiir die Vergangenheit, fiir die vertikale Ver-
ankerung« des Menschen begrenzt« gewesen, denn die Soziologie »fragt
nicht nach der vertikalen Verankerung, sondern nach der horizontalen
Vernetzung des Menschen, nach den systemischen Funktionszusammen-
hangen, in die der Einzelne eingespannt ist« (J. Assmann 1999: 15).In seinen
thanatologischen Texten bezeichnet Assmann schliefSlich das »Prinzip«
des kollektiven Gedachtnisses schlechthin als »Synchronie«, dasjenige des
kulturellen Gedéchtnisses hingegen als »Diachronie« (J. Assmann 2005b: 80).

10 Der Begriff >zerdehnte (Sprech-)Situation< stammt von Konrad Ehlich, womit dieser
den Uberlieferungsprozess von Texten kennzeichnet, wobei er unter sText« eine »aus
ihrer primédren unmittelbaren Sprechsituation herausgeloste Sprechhandlung«versteht,
»die fiir eine zweite Sprechsituation gespeichert wird« (Ehlich 1983: 32). Durch schrift-
liche Uberlieferung spielen »Gedachtnisbegrenzungen [...] keine prinzipielle Rolle
mehr« (ebd.: 38). Die von Assmann angesprochene Generationenfolge wirft indes eine
ganz eigene Fragestellung auf, der hier nicht nachgegangen werden kann; vgl. dazu aber
die Hinweise bei Voigt 2014: 267 und Marschelke 2019: 115.

11 Andieser Stelle ist bemerkenswert, dass Assmann nicht von >Ungleichzeitigkeit, sondern
von>Gleichzeitigkeit spricht und somit im Grunde (unfreiwillig?) die Prasenz der Ver-
gangenheit in der Gegenwart auf synchroner Ebene betont; vgl. dhnlich auch schon
A. Assmann/J. Assmann 1983: 278.

60

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

>Kulturelles Gedéachtnis< und >Macht der Vergangenheit tiber die Gegenwart«

Tradition und Gedachtnis

Infragestellen lasst sich diese Verortung der Halbwachs’schen Position ins-
besondere anhand von Assmanns These, Halbwachs habe Gedachtnis und
Tradition gegentibergestellt (vgl. J. Assmann 2005b: 80). Denn dieser hat
umgekehrt vielmehr die traditionsbildenden Elemente des kollektiven
Gedachtnisses herausgestellt.’? Besonders aufschlussreich ist dabei, dass
Halbwachs zwischen »zwei Tatigkeitsarten« im »sozialen Denken« unter-
scheidet, die er beide >Gedichtnis< nennt:

»einerseits ein Gedéachtnis, d.h. einen Rahmen aus Begriffen, die uns als Anhalts-
punkte dienen und sich ausschlieflich auf die Vergangenheit beziehen; anderer-
seits eine Vernunfttitigkeit, die von den Bedingungen ausgeht, in denen die
Gesellschaft sich jeweils befindet, d.h. von der Gegenwart. Dies Gedachtnis
wirde nur unter der Kontrolle dieser Vernunft funktionieren. Wenn eine Gesell-
schaft ihre Traditionen aufgibt oder sie modifiziert, tut sie dies dann nicht,um
rationalen Forderungen Gentge zu leisten, sobald sich solche zeigen?« (Halb-
wachs 1985: 382)

Halbwachs bemerkt zwar, dass »die heutigen Ideen den Erinnerungen
Widerstand leisten und bis zu deren Verwandlung Macht tber sie gewinnen

12 Vgl. dafir allein die Kapitel-UberschriPc »[...] die kollektiven Gedachtnisse, Sitz der
Traditionen« und die diesbeziiglichen Ausfihrungen (Halbwachs 1991: 71f.) sowie
Halbwachs’ Uberlegungen zum Zusammenhang von Tradition und dem Gedachtnis
von Familien und gesellschaftlichen Klassen (Halbwachs 1985: 230, 241, 297). Insofern
trifft auch die folgende Formulierung Assmanns nicht den Kern der Sache: »Wenn Ver-
gangenheit nicht langer im Gedachtnis lebender Individuen gegenwirtig, sondern in
Texten und anderen symbolischen Formen objektiviert war, nannte Halbwachs das
sTraditions, worin er nicht eine Form, sondern das Gegenteil des Gedichtnisses sah.«
(J. Assmann 2002c: 9) Es ist zwar richtig, dass Halbwachs kulturelle Objektivationen
nicht >Gedichtnis« nannte, er nannte diese aber auch nicht Tradition« zm Gegensatz zu
»Gedachtnis¢, weil Traditionen eben Teil des kollektiven Gedachtnisses bzw. dieses deren
Sitz ist. Verquer wirkt es deshalb auch, wenn Assmann von Halbwachs die Unter-
scheidung von Gedéchtnis und Geschichte, nicht aber die von Gedichtnis und Tradition
tbernehmen will (vgl. J. Assmann. 2005a: 45). Dabei stehen sich bei Halbwachs eigent-
lich Tradition und Geschichte bzw. Geschichtsschreibung gegeniiber, wobei gerade
letztere laut Halbwachs versucht, die auch von Assmann angestrebte bruchlose Kontinui-
tit herzustellen; vgl. Halbwachs 1991: 67 und Egger 2003: 261.

61

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Jan Ferdinand

konnen«. Aber er kommt zu dem Schluss, dass die Gruppe dabei »ihrer Ver-
gangenheit nicht ihre Gegenwart entgegen([setzt], sondern die Vergangen-
heit von anderen Gruppen, in denen die »aktuellen Ideen« sich »frei ent-
wickeln und selber die Form von Traditionen« haben »annehmen konnenc
(ebd.: 383)." Entsprechend stellt Halbwachs schlieflich heraus, warum
Traditionen und gegenwirtige Ideen iberhaupt tibereinstimmen konnen:
»namlich weil die aktuellen Ideen in Wirklichkeit auch Traditionen sind,
und weil die einen wie die anderen sich gleichzeitig und mit gleichem
Recht auf ein alteres oder jiingeres Leben der Gesellschaft berufen, in
dem sie gewissermaflen ihre Schwungkraft erhalten haben« (ebd.: 390).
Das betrifft nun auch die These vom Rekonstruktionscharakter insgesamt:
Erinnerung ist zwar »in sehr weitem Mafe eine Rekonstruktion der Ver-
gangenheit mit Hilfe von der Gegenwart entlichenen Gegebenheiteng,
wird aber »im tbrigen durch andere, zu fritheren Zeiten unternommene
Rekonstruktionen vorbereitet« (Halbwachs 1991: 55; vgl. auch Dimbath/
Heinlein 2015: 131; Egger 2003: 254). Nicht nur wird dadurch deutlich,
dass bei Halbwachs Gedachtnis und Tradition keineswegs gegentibergestellt
sind, sondern ebenso, dass auch in seiner Theorie das Gedachtnis einen
Vergangenheitsbezug aufweist und Erinnerungen nicht absolut im Griff
der Gegenwart stehen, wie Assmann meint."

Assmanns grundsatzlicher Punkt scheint indes vor allem zu sein, dass
bei Halbwachs die »Macht und die Dauer der Erinnerungen« nicht aus der
Tradition pkommen« (J. Assmann 1995: 61, Herv. J.E.),und dieses Element als
solches lasst sich bei Halbwachs i Allgemeinen tatsichlich nicht ausmachen.
Allerdings finden sich jene grundsatzlichen Attribute, die Assmanns Begrift
des kulturellen Gedachtnisses auszeichnen, auch in Halbwachs’ Schriften,
und zwar in seinen Ausfihrungen zum Gedachtnis religiéser Gruppen.
Halbwachs betont, dass deren Gedachtnis durch Fixiertheit und dadurch
gekennzeichnet ist, dass es andere Gedachtnisse zu verpflichten versucht,
»indem es ihrer Unbestandigkeit ihre eigene Dauerhaftigkeit entgegensetzt«

13 In der Originalausgabe spricht Halbwachs (1994: 291) hier indes nicht wortwortlich
von >Macht, was dem vorgebrachten Einwand jedoch keinen Abbruch tut.

14 Aus einer etwas anderen Perspektive spricht sich auch Sarah Gensburger (2016: 400f£.)
gegen die Assoziation der Halbwachs’schen Position mit einem Prasentismus aus.

62

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

>Kulturelles Gedéachtnis< und >Macht der Vergangenheit tiber die Gegenwart«

(Halbwachs 1985: 260)."S Auch betont er, dass eine religidse Gruppe »mehr
als jede andere das Bediirfnis« hat, »sich auf ein Objekt zu stlitzen«, »denn
sie selbst gibt vor, sich in keiner Weise zu wandeln« (Halbwachs 1991: 157).
Assmann hebt seinerseits hervor, dass Halbwachs in seiner Schrift Stdtten
der Verkiindigung im Heiligen Land (Halbwachs 2003) die Grenze zwischen
Gedichtnis und Tradition »tUberschritten und den Gedéchtnisbegriff auf
Denkmiler und Symboliken aller Art angewandt« habe, und von diesem
Ansatz aus fihre eine direkte Linie »zu den verschiedenen Forschungen
zum >kulturellen Gedachtnis¢, an denen Aleida Assmann und ich uns seit
Jahren engagieren« (J. Assmann 2002c: 9; vgl. ders. 2000b: 20).'¢
Tatsichlich hat Halbwachs in dieser Schrift jedoch nicht einen neuen
Gedichtnisbegriff postuliert, sondern vielmehr anhand eines konkreten
Gedachtnisses jene analytischen Kategorien erprobt, die auch in seinen frithen
Schriften schon ausschlaggebend waren.”” Der Gedachtnisbegriff wird dabei
nichtauf Denkmaler und Symboliken aller Art angewandt,sondern vielmehr
wird herausgestellt, wie sich das jeweilige Gedachtnis christlich-religioser
Gruppen durch Bezugnahme auf >heilige Stitten< iber die Jahrhunderte
gebildet und gewandelt hat (vgl. Egger 2003: 244)."® Auch in diesen Aus-

15 Assmann greift Halbwachs’ diesbeziigliche Ausfithrungen zur Frihgeschichte des
Christentums auch auf, um seine Unterscheidung von kollektivem und kulturellem
Gedichtnis zu verdeutlichen. Allerdings geht er auch hier (filschlicherweise) von einer
Gegeniiberstellung von Gedachtnis und Tradition bei Halbwachs aus und macht nicht
klar, was aus seinen Ausfihrungen fir den Gedéachtnisbegriff genau folgt; vgl. J. Ass-
mann 2005a: 64 ff. Ein paar Seiten zuvor hatte Assmann eine Auseinandersetzung mit
dem entsprechenden Kapitel bei Halbwachs indes noch abgelehnt; vgl. ebd.: 45.

16  Dass diese grundsitzliche Einschidtzung nach wie vor Bestand hat, lasst sich an aktuelleren
Publikationen nachvollziehen; vgl. J. Assmann 2021: 23 ff.

17 Vgl.zur Differenz von theoretischer Grundlegung einerseits und Analyse konkreter Ge-
dachtnisse andererseits auch Halbwachs’ Hinweise auf das Programm einer Kollektiv-
psychologie (Halbwachs 2001: 36f.).

18 Genau genommen, geht es Halbwachs um die Beobachtung des mit der Verinderung
des kollektiven Gruppengedichtnisses zusammenhingenden »Wandel[s] der gesellschaft-
lichen Gruppen« (Egger 2003: 247) — was auf der gegentberliegenden Seite des Ass-
mann’schen kulturellen Gedéchtnisses mit seiner Zielsetzung der Stabilisierung und
generationeniibergreifenden Reproduktion von Identitét liegt. Der entscheidende Punke
bei Halbwachs ist diesbeziiglich, dass die Gruppen selbst ihren Wandel nicht wahr-
nehmen (koénnen) und deshalb hinsichtlich ihrer Identitit einer Tauschung bzw. Illusion
unterliegen; vgl. Halbwachs 1991: 54,76, 125.

63

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Jan Ferdinand

fuhrungen stellt Halbwachs grundsitzlich also die Anpassungsleistung des
jeweils gegenwartigen Gedachtnisses heraus, was aber wiederum den Bezug
auf Vergangenheit und Tradition keineswegs aus-, sondern einschlief3t. So
nennt Halbwachs allgemein als »Gesetz des kollektiven Denkens, daf§ es die
ihm von der Vergangenheit iberkommenen Riten und Glaubensgehalte nicht
verschwinden lassen kann,sondern sie vom Standpunkt seiner gegenwartigen
Auffassung aus systematisiert« (Halbwachs 1985: 248; vgl.ebd. 296 £.)."” Ass-
mann bezeichnet es (deshalb?) als »eigentiimlich«, dass »der Prasentismus
der Halbwachs’schen Gedachtnistheorie seine groften Triumphe« gerade in
dem Buch feiert,»das am entschiedensten tiber den Horizont der mtindlich
ausgetauschten Erinnerungen hinausgreift in den Bereich der Monumente,
der Geschichtsschreibung, der Theologie« (J. Assmann 2005¢: 79). Eigentiim-
lich ist dies jedoch nur dann, wenn ein immer schon auf Stabilisierung und
Dauerhaftigkeit zielender Traditionsbegriff vorausgesetzt und dieser dann
gegen den Gedachtnisbegriff eingetauscht wird (vgl. ebd.: 80).

Die normative und mythische Komponente des kulturellen Gedachtnisses

Der eigentliche Unterschied zwischen beiden Konzeptionen scheint aber
auch auf anderer Ebene zu liegen. Assmann vermisst bei Halbwachs eine
normative Komponente, die er verschiedentlich einzuholen und mit dem
kulturellen Gedachtnis zu assoziieren versucht.” Das Sprechen von einer

19 DasZusammenspiel von (abstrakter) gegenwirtiger Vernunfttitigkeit des Gedéchtnisses
und (konkretem) Vergangenheitsbezug desselben findet sich dann auch in Stdtten der
Verkiindigung im Heiligen Land (vgl. Halbwachs 2003: 163f.).

20 Dass die Assmann’sche Theorie eine normativ orientierte ist, wurde — mit unterschied-
licher argumentativer Zielsetzung — mehrfach herausgestellt (vgl. etwa Schraten 2011:
14; Siebeck 2013: 72, 81). Allerdings wird dabei weniger genau geschaut, wie bzw. an-
hand welcher Autoren Assmann diese Normativitat eigentlich begriindet. Das geschieht
u.a. durch den Verweis auf Thomas Luckmanns Begriff >Unsichtbare Religions, der die
fehlende Normativitit bei Halbwachs sozusagen auffangen soll (vgl. J. Assmann 1995:
59). Es ist jedoch zweifelhaft, inwieweit sich die Normativitat kollektiver Gedachtnisse
mit dem Verweis auf Luckmann begrinden lisst, da dieser Religion in gegenwirtigen
Gesellschaften im Bereich des Privaten verortet (vgl. Luckmann 1991: 178 ff.). Ein anderer
Versuch, die Normativitit zu begriinden, besteht in Assmanns Referenz auf Nietzsche;
vgl. dazu die kritische Auseinandersetzung in Denschlag/Ferdinand 2021: 302 ff.

64

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

>Kulturelles Gedéachtnis< und >Macht der Vergangenheit tiber die Gegenwart«

»normativen Vergangenheitc, die verpflichtend sei (vgl. J. Assmann 1995: 60),
zeugt ebenso davon wie Hinweise, dass der Mensch das kulturelle Gedacht-
nis »braucht«, »um eine kollektive Identitat ausbilden und uber die
Generationenfolge hinweg identisch reproduzieren zu konnen« (J. Ass-
mann 1991:22), und dass zerdehnte Situationen kulturell institutionalisiert
werden »mussen«, um dem »Bediirfnis nach Stabilisierung in einer fliichtigen
Welt« nachzukommen (J. Assmann 2002a: 242). Dass der Halbwachs’schen
Gedachtnisform eine andere gegeniibergestellt werden muss — auch dies an
sich ein normativer Gestus — erklart sich also eher vor dem Hintergrund
praktischer denn begrifflicher oder analytischer Erwigungen.

Aufdieser Ebene liegen nun auch Assmanns Austithrungen zur Erinnerung
an die Opfer von Gewaltverbrechen: Die Gegenwart werde »von den Toten in
die Plicht genommen«, denn Auschwitz symbolisiere »eine Vergangenheit,
die schwer zu erinnern, aber unmoglich zu vergessen«sei (J. Assmann 2005b:
18), und dem »von den Leichenbergen des 20. Jahrhunderts ausgehende
Schrei nach Erinnerung« werde »sich auf absehbare Zeit keine Generation
der Nachgeborenen« entziehen konnen (vgl. ebd.: 30). Dadurch erweisen
sich fiir Assmann die Grenzen der Halbwachs’schen Theorie:

»Uns aber, denen die entsprechenden Erfahrungen in den Knochen stecken,
sptren umgekehrt die Macht der Vergangenheit tiber die Gegenwart und haben
uns den Verzicht auf jede Form der Entsorgung und die Pflege und Stabilisierung
der flichtigen Erinnerung zum heiligen Prinzip gemacht. Erst von diesem
Gesichtspunkt auf den Triimmerbergen und Leichenhaufen des 20. Jhs aus
— unter denen auch Maurice Halbwachs selbst liegt — tritt der >Prasentismus<
seiner Lehre als eine Beschrankung in den Blick.« (J. Assmann 2005c¢: 79)

Assmann scheint dabei die Soziologie generell mit einem Vergessen zu
assoziieren,”' obwohl auch schon in Halbwachs’ Uberlegungen das Toten-

21 »[Slymptomatisch« fiir den Prisentismus des soziologischen Zugangs sei die
»Privilegierung des Vergessens«, wobei »die Ungleichzeitigkeit des Gleichzeitigen, das
Gestern im Heute, die vielschichtige Komplexitat kultureller Zeit« nicht bedacht werde.
Auch seien die »vielfaltigen Formen der Konstruktion von Vergangenheit und des
Bezugs auf diese zum Zwecke der Stabilisierung oder Destabilisierung kollektiver Identi-
tat [...] nach wie vor kein Thema der Sozialwissenschaften« (J. Assmann 2002d: 414).
Das pauschale Sprechen von den Sozialwissenschaften und einer Privilegierung des Ver-

65

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Jan Ferdinand

gedenken eine Rolle spielt, u.a. in Hinblick auf das auch fir Assmann
wichtige Nennen von Namen (vgl. Halbwachs 1985: 217, 229; J. Assmann
2005a: 62f.).

Assmann deutet seinerseits das Totengedenken als »Urszene des kulturellen
Gedachtnisses«, als »das unsichtbare Band, das die Lebenden und die Toten
verbindet« (J. Assmann 2005c¢: 80). »Es ist die Form, in der eine Gruppe mit
ihren Toten lebt, die Toten in der fortschreitenden Gegenwart gegenwartig
halt und auf diese Weise ein Bild ihrer Einheit und Ganzheit aufbaut, das
die Toten wie selbstverstindlich miteinbegreift.« (J. Assmann 2005a: 61)*
Allerdings lassen sich auch diesbeztiglich jene zwei Ebenen ausmachen, die
Assmann als bewufSte Rekonstruktion und unbewufte Reproduktion grund-
satzlich einander gegenubergestellt. Einerseits spricht Assmann von einem
>kulturellen Erbe, das »als alles andere als einfach ein Niederschlag, eine
Sedimentierung oder Absonderung vergangener Geschlechter [erscheint],
sondern vielmehr als ein Auftrag und ein Anspruch« Die Nachwelt sei
»gefordert, das Erbe anzutreten und weiterzugeben, die Konnektivitat auf
rechtzuerhalten« und die »Gegenwart muf§ mit den Toten ausgehandelt
werden und sich vor ihnen legitimieren« (J. Assmann 2001b: 45 f.). Dem-
gegentiber betont Assmann aber auch, dass jede Gegenwart »unbewufSt [...]
das Erbe einer vorangegangenen Generation an[tritt]« (J. Assmann 2005b:
17). Die Geschichte habe »immer eine verborgene Dimension, die sich der
bewussten Wahrnehmung auf kollektiver Ebene entzieht«, was etwa »den
Charakter einer sozialen Konstruktion« betrifft, »der jeder gemeinschaft-
lich bewohnten Sinnwelt eignet und der vergessen bzw. unbewusst werden
muf, damit diese als unhinterfragte und quasi-natirliche Gegebenheit ihre
normative Geltung entfalten kann« (J. Assmann 2005d: 382). Gerade die

gessens ist dabei mindestens ungenau. Dass das Gedéchtnis selbst unter system-
theoretischem Blickwinkel neben der Hauptfunktion des Vergessens auch Erinnerung
(als Ausnahmefall) einschliefSt, wird an Luhmanns Ausfihrungen klar (vgl. Luhmann
2018: 5791L.). In diesem Kontext ist dann auch von >Identitat und >Vergangenheit« die
Rede, jedoch nicht auf der Ebene von Kollektiven bzw. nicht normativ im Sinne einer
Notwendigkeit von Stabilisierung wie bei Assmann. Dies jedoch ist bei Jirgen Haber-
mas (1987: 173f.) der Fall, dessen Identitatsbegriff Assmann aber als zu rationalistisch
ablehnt (vgl.J. Assmann 2005a: 138).

22 Das Totengedenken scheint fiir Assmann dabei per se Identitit zu stiften, ungeachtet
etwaiger Differenzierungen, wer an wen in Anbetracht welcher Vergangenheit genau
erinnert. Vgl. dazu insgesamt auch Denschlag/Ferdinand 2019: 215 ff.

66

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

>Kulturelles Gedéachtnis< und >Macht der Vergangenheit tiber die Gegenwart«

vertikale Verankerung des Menschen ist Assmann zufolge in der mythischen
Tiefendimension des kulturellen Gedichtnisses angesiedelt, die sich der
Bewusstmachung grundsatzlich entzieht (vgl. J. Assmann 2006a: 80). Mit
anderen Worten muss der Konstruktionscharakter des kulturellen Gedacht-
nisses vergessen werden, wenn es normativ wirken soll.”

Dies spiegelt sich auch auf sozusagen performativer Ebene in seinen
thanatologischen Texten wider, in denen als Folge der Ansiedelung von
Gedachtnis bereits auf der Ebene von kulturellen Objektivationen auch
die Akteur*innen des Gedachtnisses sowie des Gedachtnis-Machens ver-
schwinden. Anschaulich wird dies, wenn Assmann von der Topographie des
Terrors in Berlin als einem »von der Nazizeit hinterlassenen« Erinnerungsort
spricht und betont, dieser riicke den Prasentismus und Rekonstruktivismus
fern (J. Assmann 2005c: 77) — ein Ort also, der faktisch selbst mithsam
rekonstruiert werden musste. Diese Assoziation gelingt nur dann, wenn
seine Genese a/s Gedachtnisort vernachlassigt wird.** Noch einen Schritt
weiter geht Assmann in folgender Passage:

»Der Tod straft die These Lugen, da§ Vergangenheit immer nur das
Produkt einer sich erinnernden Gegenwart ist. Der Tod nimmt die Gegen-
wart in die Pflicht. Jede Gegenwart tritt, bewufSt oder unbewuf3t, das Erbe
einer vorangegangenen Generation an. Die Toten leben in uns, wir mit den
Toten weiter, und es kommt viel darauf an, welche gerade auch rituellen Aus-

23 Assmann betont, dass >kulturelle Formationen«< zwar im Plural »existieren«, »anderer-
seits aber normalerweise bzw. von Haus aus in weitgehender Vergessenheit dieser Tat-
sache«, da sie »tiber die Konventionalitit und Kontingenz, d.h. die Auch-anders-Denk-
barkeit ihrer Wirklichkeitskonstruktionen, den Schleier der Vergessenheit bzw. der
Selbstverstandlichkeit [...] breiten« (J. Assmann 2005a: 136; vgl. aber ebd.: 138).

24  Auf die historische Genese dieses Ortes weist etwa Aleida Assmann (1999: 334 fF.) hin.
Allerdings betont sie auch, dass es sich beim Gestapo-Gelande »um eine >rumorende
Erinnerung« handelt, »die ein spater und unvermittelter Durchbruch ans Licht holt«.
Anschlieend personifiziert auch sie diese Erinnerung und deutet sie als sich selbst
durchsetzende Kraft: »Erinnerung ist offensichtlich nicht nur eine Sache der ver-
lingernden Konservierung oder kiinstlichen Restitution dessen, was lingst vergangen
und verloren ist, sondern auch eine Kraft, die sich gegen den Wunsch des Vergessens
und Verdriangens zur Geltung bringt.« (Ebd.: 336)

67

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Jan Ferdinand

drucksformen eine Kultur bereitzustellen vermag, um dieser verborgenen
Symbiose kulturelle Gestalt zu geben.« (J. Assmann 2005b: 17 f.)*

Selbst wenn Assmanns eigener Gedachtnisbegriff zugrunde gelegt und
kulturelle Objektivation in diesen miteingeschlossen werden, bewegt er
sich hier eigentlich nicht mehr auf der Ebene von >Gedichtnis«. Denn
er postuliert verborgene Symbiosen unabhiangig von aller kulturellen
Gestaltung, die dann erst in rituellen Formen ihren Ausdruck finden. In
Assmanns Interpretationen verschwindet also die historische Dimension
und er stoft im Grunde in den Bereich der >menschlichen Arbeit an den
Jenseitsmythen< vor.?¢

Die Wirkung des kulturellen Gedachtnisses

Umso starkeres Gewicht fillt auf die postulierte Wirkung des kulturellen
Gedachtnisses. Assmann selbst scheint hier skeptisch zu sein, da er von
Deutschland als einer weitgehend de-ritualisierten Gesellschaft spricht (vgl.
ebd.: 20) und konstatiert, dass die Bedeutung der Riten und Feste deshalb

25 Assmann verweist fiir die >ethische< Dimension des Totengedenkens auch auf Walter
Benjamin (vgl. J. Assmann 2005b: 18f.) und stellt generell heraus, die Kulturwissen-
schaft wiirde sich dem >Eingedenken«verpflichtet fithlen, wahrend »Halbwachs wie die
moderne Hirnforschung und Soziologie« demgegentber fir Reprisentismus und
Rekonstruktivismus stiinden (J. Assmann 2011: 237). LiefSe sich der Einbruch der Ver-
gangenheit in die Gegenwart mit Benjamin zwar noch grundsatzlich assoziieren, so
aber nicht das Grundprinzip des kulturellen Gedachtnisses mit Attributen wie Re-
produktion von Identitit, Stabilitit und bruchloser Kontinuitit. Auch adressiert Benjamin
in allererster Linie den Historiker, wihrend Assmann betont, dass Erinnerung nicht
dessen Aufgabe sei, weil es sich um »Transformation von Vergangenheit[...] in Mythos«
handelt (J. Assmann 2005c: 77; vgl. Benjamin 1992: 142 ff). Dass sich Benjamins Er-
fahrungstheorie im Ganzen auch als Korrektiv zum Assmann’schen Paradigma des
kulturellen Gedichtnisses begreifen lasst, hat Felix Denschlag (2017) herausgestellt.

26 Vgl. zu diesem Begriff Soeffner 2021: 31. In seiner Schrift Der Tod als Thema der Kultur-
theorie betont Assmann (2000a: 13), dass er die Mythen tiber Tod und Unsterblichkeit
»auf [s]eine Weise ein Stiick weiter erzahlen« mochte. Cornelia Siebecks kritische Be-
merkung, dass sich Assmann »einer selektiven Wahrnehmung historischer Realititen« be-
dient und diese aus »einer normativen und zutiefst abistorischen Perspektive« betrachtet
(Siebeck 2013: 72; Herv.1.0.), ist grundsatzlich also eine treffende Beschreibung dessen,
was Assmann in seinen Schriften anbietet. Dies entspricht aber auch dem, was er als
Gedichtnisform theoretisch zu fundieren sucht.

68

- am 27.01.2026, 00:55:05. o



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

>Kulturelles Gedéachtnis< und >Macht der Vergangenheit tiber die Gegenwart«

verblasst, da in »einer elaborierten Schriftkultur wie der unsrigen [...] sich
dem Einzelnen jederzeit die Gelegenheit« bietet, »ein Buch zur Hand zu
nehmen, ein Bild zu betrachten, ein Musikstick zu horen, das ithn seinen
Alltagsgeschaften entriickt und in einen anderen Zeithorizont versetzt«
(J. Assmann 2006b: 493). Dadurch verlagert Assmann selbst den Schwer-
punkt aber wieder auf schriftlich fixierte Zeugnisse — etwa die der Ora/
History, die die Kommunikation von Zeitzeugen prinzipiell fir die Nach-
welt sichert, die Assmann jedoch der Alltagskommunikation und somit dem
fliichtigen Gedichtnis zuordnet. Dabei schliefSt die Deutung von >Gedachte
nis<als gegenwartige Operation auch keineswegs aus, von der >Gleichzeitigkeit
des Ungleichzeitigen¢, der >Symbolisierung des Abwesendens, der >Prasenz
des Vergangenen<oder gar von der>Macht der Vergangenheit«zu sprechen,
die eben durch Schrift ermoglicht wurde (vgl. Luhmann 2018: 270 ft.). Es
kommt dann darauf an, ob und inwieweit die jeweiligen Zeugnisse tatsich-
lich auch angeeignet werden. Dazu heifit es bei Assmann:

»Der Erinnerungshorizont des kollektiven Gedéchtnisses wandert mit der fort
schreitenden Gegenwart mit, der Erfahrungsraum des kulturellen Gedicht-
nisses dagegen ist durch Fixpunkte abgesteckt, Erinnerungsfiguren, von denen
eine jede Gegenwart auf ihre Weise prigende sinngebende Orientierungskraft
ausgeht. Natiirlich wirkt dieser Erfahrungsraum nur in der Interaktion mit
dem kollektiven Gedichtnis einer jeden Gegenwart und nur insoweit als er
die je gegenwirtigen Erinnerungen, Diskurse, Mentalititen und habitus mit-
bestimmt.« (J. Assmann 2005¢: 79f., Herv. J.E.)

Assmann lasst dann aber vermissen, genauer auf die Interaktions-
bedingungen des kulturellen Gedachtnisses einzugehen. Es bleibt ins-
gesamt bei allgemeinen Hinweisen, dass es um »die Interaktion zwischen
Psyche, BewufStsein, Gesellschaft und Kultur« gehe (J. Assmann 2000b:
20); dass die Theorie des kulturellen Gedachtnisses »die Sphare des
Kommunikativen und Interaktiven« nicht ausblende, sondern sie voraus-
setze und »auf ihr auf{baut]« (J. Assmann 2002b: 278); dass der Begriff des
kulturellen Gedachtnisses dem der Tradition deshalb vorgezogen werde,
»um auf das Kontinuum aufmerksam zu machen, das die verschiedenen
Gedichtnisformen miteinander verbindet« (J. Assmann 2005¢: 80); und
dass es neben der individuellen (neurophysiologischen) und der kollektiven

69

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Jan Ferdinand

(sozialen) auch die kulturelle Dimension des Gedachtnisses gibe, dessen
Tiefe »unauslotbar« sei (J. Assmann 2006a: 80).

Die Ablehnung des von Assmann sogenannten Prasentismus schlagt
also um in eine Vernachlissigung der Frage, wie das kulturelle Gedachtnis
gegenwartig eigentlich genau wirkt.”” Gerade die Aktualisierung aber ware
das Interessante fur eine Gedachtnistheorie, und zwar nicht nur eine sozio-
logisch motivierte. Es wire also etwa zu beschreiben, wie das Zusammen-
spiel tberkommener Erinnerungsfiguren und gegenwartigen Gedacht
nissen genau vonstattengeht —vor allem dann, wenn der Halbwachs’schen
Theorie etwas zur Seite gestellt werden soll. Denn wihrend Assmann in
seiner frithen Konzeptionierung noch nahelegt, dass das kulturelle Gedacht-
nis »im spezifischen Interaktionsrahmen einer Gesellschaft Handeln und
Erleben« unmittelbar »steuert« (J. Assmann 1988: 9), muss es in seinen
thanatologischen Texten sozusagen den Umweg tiber das kommunikative
Gedachtnis nehmen. Das kommunikative Gedachtnis, auf das er Halbwachs’
Begrift des kollektiven Gedachtnisses »einzuschranken« versucht, setzt Ass-
mann »in der Mitte zwischen dem strikt personalen und dem kulturellen
Gedichtnis«an (J. Assmann 2005¢: 81). Gerade dies miisste dazu motivieren,
noch einmal genauer die Mittlerrolle des kommunikativen Gedachtnisses
zu thematisieren, insbesondere wenn eine normative Theorie formuliert
wird, die ein verbindliches kulturelles Gedachtnis als kollektiv geteilte Sinn-
welt postuliert. Ob ein als mythisch vorgestelltes kulturelles Gedachtnis die
Integration >gesamtkulturellen Sinns< zu leisten imstande ist, darf jeden-
falls mit einem Fragezeichen versehen werden, da der von Assmann mit
dem kulturellen Gedichtnis assoziierte Erfahrungsraum nicht notwendig
als ein kollektiv geteilter vorausgesetzt werden kann.?

27 Insofern lisst sich die Assmann’sche Theorie zwar grundsitzlich als interaktionsbasiertes
Gedichtniskonzept einordnen (vgl. Sebald 2014: 17), das aber letztlich die Interaktionen
nicht ausfiihrlich beschreibt. Die Thematisierung der Aktualisierung scheint fiir Ass-
mann auch irgendwie ausgeschlossen zu sein, wenn er betont, dass das Gestern im
Heute »notwendig eine Ausblendung des spezifisch Momentanen in seiner sinnlichen
Prisenz zur Folge hat« (J. Assmann 2002a: 275).

28 Vgl.in Bezug auf>Sinnwelt Berger/Luckmann 2017: 114f,,185; in Bezug auf >Gedacht
nis« Halbwachs 1991: 108 f.; ders. 2003: 196 f. Es ist aber gerade die damit angesprochene
Ausdifferenzierung, die in einem frithen Text Assmanns als grundlegendes (praktisches)
Problem beschrieben wird: »Die Ausdifferenzierung und Autonomisierung kultureller
Wertsphiren wie Kunst, Recht, Wirtschaft, Wissenschaft, Religion, Politik fiihrt zu einer

70

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

>Kulturelles Gedéachtnis< und >Macht der Vergangenheit tiber die Gegenwart«

Im Ganzen scheint es also, dass Assmann dazu anhailt, die theoretische
Einstellung zu dndern: nicht (nur) Wissenschaft soll bestimmend sein, wenn
Gedachtnis und Erinnerung verhandelt werden, sondern (auch) Mythos.
Denn wahrend Assmann zwar den Zusammenhang von »Todesvorstellung
und Subjektivitit« (J. Assmann 2002e: 14) durchaus fir wissenschaftlich
erforschbar halt, konstatiert er, dass zwischen den Lebenden und den Toten
Beziehungen herrschen, »deren >Natur« sich jedem Zugrift wissenschaft-
licher Erforschung entzieht« (J. Assmann 2005b: 16). Aber wenn dem so ist,
stellt sich nicht nur die Frage nach dem Status der Assmann’schen Texte,
sondern uberhaupt danach, was eine kulturwissenschaftliche Thanatologie
auf diesem Gebiet eigentlich beitragen kann — »wenn es sie einmal gibe«
(J. Assmann 2000a: 87).

Literatur

Assmann, Aleida (1999): Erinnerungsrdaume. Formen und Wandlungen des kulturellen
Geddchtnisses, Munchen.

Assmann, Aleida/Assmann, Jan (1983): »Schrift und Gedichtnis«, in: dies. (Hg.):
Schrift und Geddchinis. Beitrdge zur Archiologie der literarischen Kommunikation,
Minchen, S. 265-284.

Assmann, Aleida/Assmann, Jan (1986): »Der Nexus von Uberlieferung und Identi-
tat. Ein Gesprich tber Potentiale und Probleme des Kanon-Begriffs«, in: Jahr-
buch des Wissenschaftskollegs zu Berlin 4, S.291-302.

Assmann, Aleida/Assmann, Jan (1994): »Das Gestern im Heute. Medien und soziales
Gedichtnis«, in: Merten, Klaus/Schmidt, Siegfried J./Weischenberg, Siegfried
(Hg.): Die Wirklichkeit der Medien, Opladen, S. 114-140.

Assmann, Jan (1983): »Schrift, Tod und Identitat. Das Grab als Vorschule der Literatur
im alten Agypten«, in: Assmann, Aleida/Assmann, Jan (Hg.): Schrift und Gedcht-
nis. Beitrige zur Archdologie der literarischen Kommunikation, Minchen, S. 64-93.

Assmann, Jan (1984): »Vergeltung und Erinnerungg, in: Junge, Friedrich (Hg.):
Studien zu Sprache und Religion Agyptens, Gottingen, S. 687-701.

Fragmentierung und Atrophierung gesamtkulturellen Sinns.« (A. Assmann/J. Assmann
1986: 301) Dieses Problem wird jedoch nicht dadurch geldst, indem eine Theorie
postuliert wird. Vgl. fir die fehlende Beriicksichtigung der Ausdifferenzierung bei Ass-
mann auch Sebald/Weyand 2011: 177 ff.

71

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Jan Ferdinand

Assmann, Jan (1988): »Kollektives Gedachtnis und kulturelle Identitit«, in: ders./
Holscher, Tonio (Hg.): Kultur und Geddchtnis, Frankfurt am Main, S. 9-19.

Assmann, Jan (1991): »Der zweidimensionale Mensch. Das Fest als Medium des
kollektiven Gedéchtnisses, in: ders./Sundermeier, Theo (Hg.): Das Fest und
das Heilige. Kontrapunkte des Alltags, Giitersloh, S. 13-30.

Assmann, Jan (1995): »Erinnern, um dazuzugehéren. Kulturelles Gedachtnis, Zuge-
horigkeitsstruktur und normative Vergangenheit, in: Platt, Kristin/Dabag,
Mihran (Hg.): Generation und Geddichtnis. Erinnerungen und kollektive Identi-
taten, Opladen, S. 51-75.

Assmann, Jan (1999): »Kollektives und kulturelles Gedéachtnis. Zur Phinomeno-
logie und Funktion von Gegen-Erinnerung, in: Borsdorf, Ulrich/Griitter,
Heinrich T. (Hg.): Orte der Erinnerung. Denkmal, Gedenkstitte, Museum, Frankfurt
am Main/New York, S. 13-32.

Assmann, Jan (2000a): Der Tod als Thema der Kulturtheorie. Todesbilder und Toten-
riten im Alten Agypten, Frankfurt am Main.

Assmann, Jan (2000b): Religion und das kulturelle Gedichtnis. Zehn Studien, Miinchen.

Assmann,Jan (2001a): »Tod und Kulturs, in: Jacobi, Rainer-M.E./Claussen, Peter C./
Wolf, Peter (Hg.): Die Wabrbeit der Begegnung. Anthropologische Perspektiven der
Neurologie, Wiirzburg, S. 399-416.

Assmann, Jan (2001b): »Tod und Konnektivitits, in: Schweidler, Walter (Hg.):
Wiedergeburt und Kulturelles Erbe. Reincarnation and Cultural Heritage, Sankt
Augustin, S. 35-47.

Assmann, Jan (2002a): »Das kulturelle Gedachtnis«, in: Erwdgen — Wissen — Ethik 13,
Heft 2, S. 239-247.

Assmann, Jan (2002b): »Das kulturelle Gedachtnis. Eine Replike, in: Erwdgen —
Wissen — Ethik 13, Heft 2, S.273-278.

Assmann, Jan (2002c): »Zum Geleits, in: Echterhoff, Gerald/Saar, Martin (Hg.):
Kontexte und Kulturen des Erinnerns. Maurice Halbwachs und das Paradigma des
kollektiven Geddchtnisses, Konstanz, S. 7-11.

Assmann, Jan (2002d): »Nachwort, zu: Esposito, Elena: Soziales Vergessen. Formen
und Medien des Gedichtnisses der Gesellschafl, Frankfurt am Main, S. 400-414.

Assmann, Jan (2002e): »Der Mensch und sein Tod. Einfithrende Bemerkungen«, in:
ders./Trauzettel, Rolf (Hg.): Tod, Jenseits und Identitdt. Perspektiven einer kultur-
wissenschaftlichen Thanatologie, Freiburg/Miinchen, S. 12-27.

Assmann, Jan (2005a): Das kulturelle Geddchinis. Schrifl, Erinnerung und politische
Identitit in frithen Hochkulturen, Miinchen.

72

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

>Kulturelles Gedéachtnis< und >Macht der Vergangenheit tiber die Gegenwart«

Assmann, Jan (2005b): »Die Lebenden und die Totenc, in: ders./Maciejewski, Franz/
Michaels, Axel (Hg.): Der Abschied von den Toten. Trauerrituale im Kulturver-
gleich, Gottingen, S. 16-36.

Assmann, Jan (2005¢): »Das kollektive Gedachtnis zwischen Kérper und Schrift. Zur
Gedachtnistheorie von Maurice Halbwachs, in: Krapoth, Hermann/Laborde,
Denis (Hg.): Erinnerung und Gesellschaft. Mémotre et Société. Hommage a Maurice
Halbwachs (1877-1945), Wiesbaden, S. 65-83.

Assmann, Jan (2005d): »Das kulturelle Gedachtnis und das Unbewusste«, in: Buch-
holz, Michael/Gédde, Ginter (Hg.): Das UnbewufSte in aktuellen Diskursen,
GiefSen, S. 368-392.

Assmann, Jan (2006a): Thomas Mann und Agypten. Mythos und Monotheismus in den
Josephsromanen, Miinchen.

Assmann, Jan (2006b): »Zeit und Geschichte in frithen Kulturen, in: Stadler, Fried-
rich/Stoltzner, Michael (Hg.): Time and History, Berlin/Boston, S. 489-507.

Assmann, Jan (2011): »Gedachtnis/Erinnerungg, in: Reinalter, Helmut/Brenner,
Peter J. (Hg.): Lexikon der Geisteswissenschaflen. Sachbegriffe — Disziplinen —
Personen, Wien/Koln/Weimar, S. 233-238.

Assmann, Jan (2021): Religion, Staat, Kultur. Altégypten und der Weg Europas, Freiburg.

Benjamin, Walter (1992): »Uber den Begriff der Geschichtex, in: ders.: Sprache und
Geschichte. Philosophische Essays, Stuttgart, S. 141-154.

Berger, Peter L./Luckmann, Thomas (2017): Die gesellschaftliche Konstruktion der
Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie, Frankfurt am Main.

Denschlag, Felix (2017): Vergangenbeitsverhdltnisse. Ein Korrektiv zum Paradigma des
>kollektiven Gedichtnissesc mittels Walter Benjamins Erfabrungstheorie, Bielefeld.

Denschlag, Felix/Ferdinand, Jan (2019): »Sakralisierung als Politisches. Zur
Dimension des>Heiligen«in der erinnerungskulturellen Konzeption von Aleida
und Jan Assmann, in: Lo Sguardo. Rivista di Filosofia 29, Heft 2, S.213-233.

Denschlag, Felix/Ferdinand, Jan (2021): »Vordenker kollektiver identitdtsbildender
Gedichtniskonstruktionen? Eine kritische Sichtung der Nietzsche-Rezeption
Aleida und Jan Assmanns, in: Santini, Carlotta/Jensen, Anthony (Hg.): Nzetzsche
on Memory and History. The Re-Encountered Shadow, Berlin/Boston, S. 301-321.

Dimbath, Oliver (2013): »Soziologische Rahmenkonzeptionen. Eine Untersuchung
der Rahmenmetapher im Kontext von Erinnern und Vergessen, in: Lehmann,
René/Ochsner, Florian/Sebald, Gerd (Hg.): Formen und Funktionen sozialen
Erinnerns. Sozial- und kulturwissenschaftliche Analysen, Wiesbaden, S. 25-48.

Dimbath, Oliver/Heinlein, Michael (2015): Geddchtnissoziologie, Paderborn.

73

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Jan Ferdinand

Dummett, Michael (2005): Wahrbeit und Vergangenhbeit, Frankfurt am Main

Ehlich, Konrad (1983): »Text und sprachliches Handeln. Die Entstehung von
Texten aus dem Bediirfnis nach Uberlieferungs, in: Assmann, Aleida/Ass-
mann, Jan (Hg.): Schrift und Gedichinis. Beitrige zur Archdologie der literarischen
Kommunikation, Minchen, S. 24-43.

Egger, Stephan (2003): »Auf den Spuren der >verlorenen Zeit< Maurice Halb-
wachs und die Wege des >kollektiven Gedachtnisses«, in: Halbwachs, Maurice:
Stitten der Verkiindigung im Heiligen Land. Eine Studie zum kollektiven Geddcht-
nis, Konstanz, S. 219-268.

Gensburger, Sarah (2016): »Halbwachs’ Studies in Collective Memory. A Founding
Text for Contemporary >Memory Studies<«, in: Journal of Classical Sociology 16,
Heft 4,S.396-413.

Habermas, Jiirgen (1987): »Geschichtsbewuftsein und posttraditionale Identitat,
in: ders.: Eine Art Schadensabwicklung, Frankfurt am Main, S. 159-179.

Halbwachs, Maurice (1985): Das Geddchtnis und seine sozialen Bedingungen, Frankfurt
am Main.

Halbwachs, Maurice (1991): Das kollektive Geddchtnis, Frankfurt am Main.

Halbwachs, Maurice (1994): Les Cadres soctaux de la Mémoire, Paris.

Halbwachs, Maurice (2001): »Individuelles Bewuf$tsein und kollektiver Geist«, in
ders.: Kollektive Psychologie. Ausgewdblte Schriflen, Konstanz, S. 29-41.

Halbwachs, Maurice (2003 ): Stdtten der Verkiindigung im Heiligen Land. Eine Studie
zum kollektiven Geddchtnis, Konstanz.

Klein, Kerwin L. (2000): »On the Emergence of sMemory«in Historical Discoursex,
in: Representations 18, Heft 69, S. 127-150.

Luckmann, Thomas (1991): Die unsichtbare Religion, Frankfurt am Main.

Luhmann, Niklas (2018): Die Gesellschafl der Gesellschafl, Frankfurt am Main.

Marschelke, Jan-Christoph (2019): »Transkollektive Gedachtnisse. Notizen zu den
Kritiken an der Assmannschen Theorie des kollektiven Gedachtnisses«, in: Zeit-
schrift fiir Kultur- und Kollektivwissenschaft 5, Heft 2, S. 103-130.

Schraten, Jurgen (2011): Zur Aktualitit von Jan Assmann. Einleitung in sein Werk,
Wiesbaden.

Sebald, Gerd (2014): Generalisierung und Sinn. Uberlegungen zur Formierung sozialer
Geddchtnisse und des Sozialen, Konstanz.

Sebald, Gerd/Weyand, Jan (2011): »Zur Formierung sozialer Gedéchtnisse, in: Zeit-
schrifl fiir Soziologie 40, Heft 3, S. 174-189.

74

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

>Kulturelles Gedéachtnis< und >Macht der Vergangenheit tiber die Gegenwart«

Siebeck, Cornelia (2013): »In ihrer kulturellen Uberlieferung wird eine Gesell-
schaft sichtbar? Eine kritische Auseinandersetzung mit dem Assmannschen
Gedachtnisparadigmac, in: Lehmann, René/Ochsner, Florian/Sebald, Gerd
(Hg.): Formen und Funktionen sozialer Geddchtnisse. Sozial- und kulturwissen-
schaftliche Analysen, Heidelberg, S. 65-90.

Soeftner, Hans-Georg (2021): »Das Wissen um den Tod. Antwortversuche auf
die krisenhafte, endliche Positionalitit des Menscheng, in: Benkel, Thorsten/
Meitzler, Matthias (Hg.): Wissenssoziologie des Todes, Weinheim/Basel, S.26-37.

Voigt, Frank (2014): »Die Aktualitit von Halbwachs’ Kritik an Bergson und
Durkheim. Zu einigen Problemen in den Halbwachs-Lektiiren bei Aleida
und Jan Assmann, in: Zeitschrifl fiir Religions- und Geistesgeschichte 66, Heft 3/4,
S.243-269.

75

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ouver DimBatH

Unsterblichkeit als soziales Gedachtnis

»Unsterblichkeit ist Leben
in einem Gedachtnis, das selber stirbt —

man lebt von einem Vergessenden zum anderen.«

(Jean Paul)!

Einleitung

Das philosophische Nachdenken tber Unsterblichkeit folgt einer langen
Tradition der religidsen Befassung mit Jenseitsvorstellungen — also damit,
was nach dem Tod des Individuums geschieht. Eine Anfangserzahlung
findetssich in der christlichen Mythologie: die Geschichte vom Stindenfall.
Durch den Genuss der verbotenen Frucht erlangt der Mensch die Fihig-
keit zur Erkenntnis, die bekanntlich in der Unterscheidung zwischen Gut
und Bose zu bestehen scheint. Tatsachlich aber wird den ersten Menschen
eines klar: Durch ihren Abfall von Gott werden sie sich ihrer eigenen
Endlichkeit bewusst. Die Vertreibung aus dem Paradies ist nicht allein
ein Platzverweis, sondern wird begleitet von einer Tirade schlimmer Ver-
heifungen, zu denen u.a. der Fluch der Arbeit und die Endlichkeit des
individuellen Daseins zihlen: »Im Schweifle deines Angesichts sollst du
dein Brot essen, bis du wieder zu Erde werdest, davon du genommen bist.
Denn du bist Erde und sollst zu Erde werden.« (1. Mose 3.19) Das biblische
Nachspiel des Schopfungsberichts ist somit auch eine Erzihlung tber die
Entdeckung der Sterblichkeit. Das daran ankniipfende Streben, den Garten
Eden und damit die Nihe Gottes wiederzuerlangen, mindet letztlich in
die Hoffnung auf die Uberwindung des Todes und damit auf das Eintreten
in die Unsterblichkeit.?

1 Dieses Zitat aus dem Ideen-Gewimmel, einem Band aus dem unveroffentlichten Nach-
lass von Jean Paul, entnehme ich bei Konrad Paul Liessmann (2004: 9).

2 Diesen Hinweis gibt auch Georg Scherer (1985: 174), wenn er feststellt, dass der Mensch
seine urspringliche Unsterblichkeit verloren habe, »seit er aus dem Paradies vertrieben

77

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Oliver Dimbath

Was im Bereich der Theologie im engeren, der Religion und Philosophie
im weiteren Sinn als vertraut erscheint, ist es aus Sicht der Soziologie keines-
falls. Als Kind der Moderne lehnt zumindest ihre positivistische Seite jede
Vorstellung von Unsterblichkeit ab, die nicht mit einer biologischen Ver-
laingerung des Lebens in Verbindung stiinde. Gleichwohl aber scheint es
einen sicherlich sozial ungleich verteilten Wunsch zu geben, Spuren in der
Welt zu hinterlassen, die iber das eigene Ableben hinaus sichtbar bleiben.?
Das Streben nach Unsterblichkeit in dieser Form kann somit auch als sozio-
logischer Gegenstand begriffen und hinsichtlich seiner Plausibilitat und
sozialen Einbettung untersucht werden. Wenn es auch nicht um die Fort-
dauer des individuellen Lebens geht, scheint ein nicht unmaflgeblicher
Handlungsantrieb darin zu bestehen, sich bei anderen in Erinnerung zu
halten. Eine solche symbolische Unsterblichkeit als gedachtnistheoretische
Figur zu analysieren, ist das Ziel des vorliegenden Beitrags.

Um die Untersuchung mit gedachtnissoziologischen Vergangenheits-
bezligen in Verbindung bringen zu kénnen, werden zunichst und im
Riuickgriff auf einen >Klassiker< wissenssoziologischen Denkens einige
Gedanken tiber den Zusammenhang von Tod und Gedachtnis angestellt.
Es folgt eine kurze kulturgeschichtliche und lexikalische Bestimmung des
Begriffs der Unsterblichkeit. Nach diesen Vorarbeiten beginnt die sozio-
logische Analyse der Losung des Unsterblichkeitsproblems zunachst aus
der Perspektive des sterblichen Individuums — hier mit Blick auf sein
Streben nach (symbolischer) Generativitit, Integration und Anerkennung —
und dann aus der Perspektive der sozialen Gruppe und des Nutzens, den
Kollektive aus den handlungsspezifischen Folgen der Unsterblichkeits-
fiktion ziehen. Am Ende steht der Befund einer sozialen Wechselwirkung

wurde. So spiegelt sich in diesem Mythos ein deutliches Bewuftsein von der Einheit
von Sinnerfahrung und Unsterblichkeit, welche uns aber verlorengegangen ist. Wenn
wir Sinnerfahrungen machen, sind wir fiir Augenblicke im Paradies. Aber wir verlieren
es wegen der Verginglichkeit der Sinnerfahrungen immer wieder.«

3 Indiesem Zusammenhang stellt Scherer (1985: 9£.) — unter Bezug auf den Schriftsteller
Reinhold Schneider — Folgendes fest: »Ist das Leben [...] der nichtigen Banalitit preis-
gegeben, so gerdt der Mensch in eine Zone, in der er lebt,>ohne von der Frage nach Un-
sterblichkeit beunruhigt zu werden, weil er >das ewige Leben weder ersehnt noch
furchtet. Denn der Glaube an Auferstehung setzt den Wunsch nach Auferstehung voraus
oder die Angst vor dem Nichts.«

78

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Unsterblichkeit als soziales Gedachtnis

zwischen Individuum und Kollektiv, welche Unsterblichkeit als Funktion
des Kulturerhalts bestimmt.

Voraussetzungen: Tod, Gedachtnis und Vergessen

»Erste Bedingung fir ein Fortleben nach dem Tode ist der Tod selbst.«
(Scheler 1979: 38) Diese Feststellung scheint banal. Sie weist aber auf
das grundlegende Problem hin, dass es keinen Sinn hat, Unsterblichkeit
unabhingig vom Wissen um den Tod zu untersuchen. Die Vielzahl auch
wissenschaftlicher Publikationen zu diesem grundlegenden Thema ist grof,*
weshalb im Folgenden nur exemplarisch auf die Uberlegungen Schelers ein-
gegangen werden soll. Dies liegt darin begriindet, dass er gelegentlich Tod,
Gedachtnis und Unsterblichkeit, die er als Fortdauer verstanden wissen will,
in einen Zusammenhang stellt. Angesichts der vielfaltigen Bezugnahmen auf
den Stand der philosophischen — und psychologischen — Forschung seiner
Zeit bieten seine Arbeiten einen hinreichenden Uberblick. Den religiosen
Schlissen, die er immer wieder zieht, muss man dabei nicht weiter folgen.
Nach dieser kursorischen Klarung einiger Standpunkte, die zum Thema
Unsterblichkeit eingenommen werden koénnen, folgt eine knappe Ver-
ortung im Kontext aktueller gedachtnissoziologischer Positionen. Diese
haben mit Blick auf den Zusammenhang von Tod und Gedachtnis den
vorgangigen Uberlegungen nicht viel hinzuzufiigen, helfen aber dabei, das
Unsterblichkeitsproblem auf eine andere Weise anzugehen.

Tod und Gedachtnis bei Max Scheler

Dass Scheler, wenn er tiber das Problem der Gewissheit des Todes nach-
denkt,zu der vorempirischen Einsicht gelangt, der zufolge >der Mensch<auch
ohne die Anschauung sterbender Menschen beziehungsweise Tiere allein
aufgrund seines Alterns seinen Tod antizipieren konne, lasst sich auf seine

4 Zu erwihnen ist hier nur exemplarisch das dreibindige Werk von Erich und Anne-
marie Ruprecht (1993), in dem zentrale Positionen aus der Philosophiegeschichte mit
Blick auf Tod und Unsterblichkeit versammelt werden.

79

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Oliver Dimbath

phianomenologische Prigung zurickfihren. Aufschlussreich sind hierbei
einige theoretische Uberlegungen, die die Zeitlichkeit des Lebens behandeln.
So begreift er den Lebensprozess im Sinne dreier Erstreckungen, welche
er als unmittelbares Gegenwartigsein, Vergangensein und Zukunftigsein
von etwas bezeichnet. Mit diesen Phasen seien drei »qualitativ verschiedene
Aktarten«verbunden: »unmittelbares Wahrnehmen, unmittelbares Erinnern
und unmittelbares Erwarten« (Scheler 1979: 18, Herv.1.0.). Im Gegensatz
zur mittelbaren — oder vermittelten — Wahrnehmung, Erinnerung und
Erwartung, die sich aus dem schliefenden Nachdenken, der Reproduktion
oder kognitiven Verbindung (Assoziation) ergeben, entstehe ein Bewusst-
sein des Zeitverlaufs nur unmittelbar. Und in diesem Bewusstsein wachse
mit jedem Augenblick des Alterwerdens der Umfang des Vergangenen,
wahrend der Umfang des Zukinftigen abnehme. Scheler bezeichnet dies
als das Erlebnis der Todesrichtung. Indem es sich hierbei um Bewusstseins-
prozesse handelt, kann Schelers Vorstellung des Lebensprozesses hin zum
Tod auch als Bahnung des Bewusstseins begriffen werden. Ob diese Theorie
eines aus der Vergangenheit begriindeten Wachstums dann, wie Scheler
meint, auch logisch auf ein Ende hinweist, muss dahingestellt bleiben.

»Ich sehe klar vor mir meinen Tod. Im stetigen Anwachsen der erlebten Wirk-
samkeit meiner Vergangenheit, die jeden meiner Schritte stirker und stirker
bindet, fihlbarer determiniert und auf jeden als Ganzes wirksam ist, in der
stetigen Verengung der mir in unmittelbarer Erwartung gegebenen Zukunfts-
sphire, in der immer stirker werden [sic] Pressung des Gegenwartsumfangs
zwischen beiden, ist mir sein wachsendes Herannahen gegeben. Von Sekunde
zu Sekunde — gleichgiiltig, auf welcher Stelle des Lebensrhythmus meiner
menschlichen Art ich mich befinde, ob mein Leben ansteigt oder absteigt, ob
ich wachse oder abnehme, ob ich krank bin oder gesund, ob ich es bemerke,
beachte oder nicht, ob ich es mir urteilsmifig deutlich mache oder nicht.«
(Scheler 1979: 42)

Wihrend die Wahrnehmung der Abfolge objektiver Zeit unterworfen
ist und mannigfache Sinneserscheinungen in hoher Komplexitat liefert,
nimmt das Bewusstsein Selektionen vor, die alles, was in jedem Hier-und-
Jetzt registriert wird, einkiirzt. Gleichwohl aber wird das objektive FlieSen
der Zeit vom Bewusstsein in zwei Richtungen tberwunden:

80

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Unsterblichkeit als soziales Gedachtnis

»Ich ergehe mich in der Haltung des Erinnerns in meiner Vergangenheit, und
Stiick fiir Stiick erscheint die vergangene Welt vor meinem geistigen Auge;
und ebenso verweile ich erwartend geistig in den Gehalten meiner Zukunft.«

(Ebd.: 48)

Erinnern liefert, und hier bezieht sich Scheler auf Platons Phaidon, eine
grundlegende Vorstellung tiber Moglichkeiten des Fortlebens — nicht der
Unsterblichkeit, die als solche logisch nicht greifbar sei. Bisher sei dies
durch kognitive Eindriicke, Dispositionen und Spuren erklarbar gewesen,
die in Reproduktionen und Assoziationen miindeten. All das kime nur im
Bereich mittelbaren Erinnerns und Erwartens zur Geltung. Vielmehr werde
das mittelbare Erinnern und Erwarten auf — man kann wohl erginzen:
inkorporiert-praktischen (Dimbath 2014) — »Struktur- und Werteinheiten
des vergangenen Lebens und des zukinftigen Lebens aufgebaut« (Scheler
1979: 49). Das Fortleben der Person — tber die Endlichkeit ihres Leibes
hinaus — besteht somit nicht in den Intentionen oder mittelbaren Akten
des Bewusstseins,sondern in den Voraussetzungen unmittelbaren Erinnerns
und Erwartens, also dem, was sich im Laufe des bis dato vergangenen Lebens
der oder dem Einzelnen an Struktur- und Werteinheiten »aufgespielt< hat.*
Dass dies, Scheler bezeichnet es als »Geist¢, uber den Tod des Individuums
hinaus fortbestehe, sei allerdings eine Glaubenssache.

5 Scheler bezeichnet dieses inkorporiert-praktische Gedéchtnis an anderer Stelle inso-
fern als »assoziatives Gedéchtnis«, als es tiber den reinen Wiederholungstrieb hinaus-
gehe und nach Erfolg und Irrtum unterscheide. Dabei schliefSt er sich behavioristischen
bzw. verhaltenswissenschaftlichen Grundsitzen an, die mit Blick auf Reiz- und Re-
aktionszusammenhinge niemals von einer vollstindigen Assoziation, sondern stets von
Variation ausgehen, welche sich erst mit zunehmendem Alter verringere, wenn das
alternde Individuum zur Sklavin oder zum Sklaven der Gewohnheit werde. Scheler
sieht in diesen Uberlegungen eine Grundlegung der Entstehung von Tradition im
Kontrast zum Fortschritt. Bemerkenswert ist hierbei folgende Uberlegung: »BewufSte
>Erinnerunge an individuelle, einmalig erlebte Geschehnisse und stetige Identifikation
einer Mehrheit von Erinnerungsakten untereinander auf ein und dasselbe Vergangene
hin ist nur dem Menschen eigen; sie stellt stets die Auflésung, ja die eigentliche Tétung
der lebendigen Tradition dar. Die tradierten Inhalte sind uns ja gleichwohl stets als
>gegenwartige gegeben, sind zeitlich undatiert; sie erweisen sich als wirksam auf unser
gegenwirtiges Tun, ohne aber selbst dabei in einer bestimmten Zeitdistanz gegenstind-
lich zu werden: Die Vergangenheit suggeriert uns mehr in der Tradition, als daf§ wir
um sie wissen.« (Scheler 1978: 29f.)

81

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Oliver Dimbath

Die sich hier abzeichnende erinnerungs- sowie gedachtnistheoretische
Figur zeigt eine evolutionare Orientierungsstruktur an. Den Tod des Leibes,
der mit einem Ende des Wahrnehmens gleichgesetzt wird, tiberdauert das
Soziale, welches sich im Laufe des vergehenden Lebens — etwa im Rahmen
von Sozialisationsprozessen — der oder dem Einzelnen >eingeschriebenc<hat
und das die Folie darstellt, auf der unmittelbares Erinnern und Erwarten
stattfindet. Wenn also nicht das Individuum — wie Scheler glauben mochte -
iber seinen Tod hinaus fortdauert, so doch der >Geists, der sein Erinnern
und Erwarten zu Lebzeiten orientiert hat. Gedichtnis erscheint hier als
bestandiges, inkorporiert-praktisches Selektionsprinzip des Gesellschaft-
lichen — auch wenn es bei Scheler nicht als solches bezeichnet wird.

Tot und vergessen — gedachtnissoziologische Rahmung

Schelers Konzeption, die mit der Idee des Fortlebens ein in Routine und
Praxis verankertes Gedachtnis — im Sinne von >Geist« — von einem nicht
weiter fortdauernden individuellen Erinnern und Erwarten, also einem
Reflexionsgedichtnis unterscheidet, ist anschlussfahig an Positionen der
jungeren Gedachtnissoziologie.

Aus deren Perspektive lasst sich der Zusammenhang von Gedichtnis,
Erinnern und Vergessen wie folgt darstellen: Unter einem sozialen Gedacht-
nis soll das gefasst werden, was in der Vergangenheit entstanden ist, um
den gegenwirtigen Zugriff auf praktisches Verhalten ebenso wie hand-
lungsorientierendes Wissen zu ventilieren. Gedachtnisse lenken die Auf
merksamkeit und tragen dazu bei, dass alle nicht eingeschlagenen Pfade
auch nicht weiter zur Disposition gestellt werden. Dies kann bei mehr-
facher Wiederholung dazu fithren, dass ein Pfad - ein Wissenszusammen-
hang oder ein verstorbener Mensch — in Vergessenheit gerit. Auf das, was
diese Gedachtnisfunktion begtnstigt, kann bewusst zugegriffen, es kann
aber auch praktisch eingetibt werden und in Routine tibergehen. Wihrend
also die gedachtnisspezifische Selektion und Relevanzsetzung ebenso wie
das>Lernen<des Gedichtnisses durch Aktivierung und Nicht-Aktivierung
jedes Verhalten bestimmen, bleibt das Erinnern dem bewussten Zugriff
vorbehalten. Damit kann es freilich auch das Gedachtnis beeinflussen; es
bedient jedoch nur einen vergleichsweise kleinen Anteil von Vergangenheits-

82

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Unsterblichkeit als soziales Gedachtnis

beziigen: den symbolisch reprasentierbaren bzw. deklarativ-reflektorischen
(siehe dazu weiterfithrend Dimbath 2014; Dimbath/Heinlein 2015).

Indem das Individuum Erzeugnisse hervorbringt, die es selbst tber-
dauern und die auch fir seine Nachwelt von Bedeutung sind, wirkt es an
der Konstituierung sozialer Gedachtnisse mit (Dimbath 2021). Sofern diese
Erzeugnisse mit einem Namensindex versehen sind, besteht die Chance, dass
mit der nachweltlichen Nutzung auch ein personenbezogenes Erinnern
stattfindet, welches uber die praktische Ubung hinausgeht. Diese hoch-
gradig selektive und temporir begrenzte Unsterblichkeit kann je nach
beteiligten Institutionen unterschiedliche Formen annehmen: als Fort-
bestand in Urheberrechten, als Firmenname, als >Klassiker¢, in Verbindung
mit kulturellen oder technischen Innovationen usw.

Dies fiihrt jedoch dazu, dass aus soziologischer Sicht zwei Bedeutungen
von Unsterblichkeit in den Blick geraten: Der Handlung des Individuums,
welches moglicherweise gezielt Wirkungen tiber seine eigene Endlichkeit
hinaus programmieren und dadurch nicht in Vergessenheit geraten mochte,
steht das Kollektiv beziehungsweise >die Gesellschaft« gegentiber. Neben
einer stets eigensinnigen Ubernahme, Routinisierung oder Tradierung
individueller Handlungsresultate — Gabriel Tarde (2009) begreift dies als
Nachahmung — durch die soziale Gruppe ist auch denkbar, dass sich inner-
halb von Kollektiven das Wissen um eine erinnernde Anerkennung an nach-
ahmungsfihige Leistungen etabliert hat. Einen solchen >unsterblichen« Bei-
trag zum Fortbestand der Gesellschaft zu leisten, konnte die Individuen
dazu motivieren, iberhaupt erst generalisierbare Handlungen anzustreben.

Ganz offenkundig handelt es sich bei diesen zwei Seiten von
Transzendierung insofern um ein >Spiel< mit der Zeit, als das Individuum
versucht, soziale Gedachtnisse ebenso wie das Erinnern an sich selbst zu
gestalten, wogegen das Kollektiv seinen Mitgliedern fortlaufend durch das
Erinnern an die Verdienste Verstorbener zeigt, dass bzw. inwiefern sich ein
solches Tun lohnen kann. Dass diese Anerkennung freilich der oder dem
Toten nichts mehr und ihren oder seinen Nachkommen wenig niitzt und
sich deshalb bereits in ihrer Erwartung erfiillen muss, ist nur eine Besonder-
heit dieses Zusammenhangs.

Viel grundlegender als der moglicherweise nur >eitlec Wunsch, von der
Nachwelt erinnert zu werden, konnte die Angst sein, vergessen zu werden.
Dieses Vergessen-Werden bringt bereits als gegenwartige Erfahrung den

83

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Oliver Dimbath

Aufmerksamkeitsentzug bedeutsamer Anderer gegeniiber der eigenen
Person als Sinndefizit schmerzvoll zum Bewusstsein. Es ist insofern nicht
weit hergeholt, wenn die Insassen in Dantes Holle den Hollenwanderer
anflehen, er moge im Diesseits an sie erinnern. Die Hollenqualen sind nicht
nur Strafe fir die Stindigen, sondern bestehen auch in ihrem Versinken in
Bedeutungslosigkeit (Weinrich 2005).

Begriff und Kulturgeschichte der Unsterblichkeit

Auch wenn ein Problem einen gewissen Tiefgang hinsichtlich seiner wissen-
schaftlichen Befassungsgeschichte aufweist, hilft es bei seiner soziologisch-
verstehenden Erschlieffung, sich die sprachliche Herkunft sowie die all-
tagssprachlichen Bedeutungsebenen der mit ihm verbundenen Begriffe
zu vergegenwartigen. Bei Unsterblichkeit sind dies das Verb >sterben< und
die Adjektive >sterblich< und >unsterblich«.

Im Herkunftsworterbuch wird das aus dem Westgermanischen
stammende Verb >sterben< mit dem niederlindischen sterven sowie dem
englischen starve assoziiert. Die Konnotation liegt hier auf >verhungerns,
serfrierenc oder aucherstarrens, steif werden«. Weitere Bedeutungen inner-
halb der Wortgruppe sind etwa das norwegische starva als »mithsam gehen,
»frieren< oder >dem Tode nahe sein<. Das Adjektiv >sterblich« wird mit >ver-
ginglich« assoziiert (vgl. Duden 1989: 708f.). Das Adjektiv >unsterblich,
im Herkunftsworterbuch nur als Negativform von >sterblich< erwihnt,
wird im Bedeutungsworterbuch mit mehreren Lesarten ausgewiesen. So
bezeichnet>unsterblich<erstens und im religiésen Kontext die ewig lebende
Seele oder Gottheit. Zweitens wird das ewig im Gedenken der Menschen
fortlebende, Unvergessliche und Unvergingliche mit >unsterblich« in Ver-
bindung gebracht und drittens in einer adverbialen Form als >tiber alle
Mafen« umschrieben, etwa bei der Redewendung, man sei >unsterblich
verliebt« (Duden 2002: 947).

Mithilfe dieser kurzen Nachschlagetibung lasst sich der Fokus der
folgenden Uberlegungen wirksam zuspitzen. Das Problem, dem nach-
gegangen werden soll, hat zu tun mit dem Grundverstandnis des Erstarrens,
Erkaltens im Zusammenhang mit den Wortern>sterben<und >sterblich<.In
Verbindung mit dem Adjektiv >unsterblich«scheint der Bezug zur zweiten

84

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Unsterblichkeit als soziales Gedachtnis

Bedeutung, also hin zum Fortleben im Gedenken anderer — im Sinne eines
Nicht-Erstarrens, Nicht-Erkaltens — weiterzufithren. Die Kultur- und Philo-
sophiegeschichte der (Debatten um) Unsterblichkeit, beginnend bei Platon
und Aristoteles und fortgesetzt bei den Theologen des Mittelalters ebenso
wie bei den Denkern der frithen Neuzeit und der Aufklarung bis hin zu
zeitgenossischen Philosophinnen und Philosophen kann damit fast voll-
ends ausgeblendet werden. Unsterblichkeit als philosophisch-theologisches
Problem (siehe im Uberblick Huonder 1970) steht nicht im Zentrum der
nachfolgenden Untersuchung.

Formen der Unsterblichkeit

Fir das Streben des Individuums nach Lebenssinn, das sich nicht mit
einem Bekenntnis zum eigenen Ende abfinden kann, gibt es vielfiltige
Deutungsangebote. Handlungen, deren Ergebnis den eigenen Tod uber-
dauern und damit die Sterblichkeit — zumindest ein Stickweit — tiber-
winden sollen, lassen sich einerseits im Riickgriff auf psychologische wie
psychoanalytische Theoriefiguren nachvollziehen. Zu denken ist hier an das
Konzept der Generativitat. Andererseits liegen auch religionssoziologische
Zugange — etwa im Werk Georg Simmels - vor, die ein entsprechendes
Streben des Individuums vor dem Hintergrund seiner Positionierung in
der Gruppe verstehen.

Psychologische Ansdtze

Der amerikanische Psychiater Robert Jay Lifton (1986) hat fiinf Bereiche
herausgearbeitet, die Menschen dabei helfen, ihre eigene Endlichkeit zu
tberwinden. Er bezeichnet sie als symbolische Unsterblichkeit: Der bio-
logische bzw. biosoziale Modus (1) besteht in der Vorstellung, durch Ver-
erbung (genetisch) oder auch nur durch die Weitergabe des Namens in den
Nachfahren weiterzuleben. Im theologischen oder religidsen Modus (2) steht
die Unsterblichkeit der Seele im Mittelpunkt, wobei es nicht immer um
die Seele des verstorbenen Einzelnen geht, sondern mitunter darum, der
Ewigkeit eines die Gemeinschaft und ihre Religion charakterisierenden

8S

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Oliver Dimbath

Gottes teilhaftig zu werden. Als schopferischen Modus (3) erkennt Lifton
die Realisierung von Unsterblichkeit durch anerkennungsrelevante Spuren
in der Wel, sei es durch gesellschaftlichen Einfluss, Kunst, Literatur oder
Wissenschaft. Im natiirlichen Modus (4) wird Unsterblichkeit aus dem
Glauben an die eigene Einbettung in die Kreisldufe der Natur und des
Lebens gewonnen. Eine Bedrohung von Unsterblichkeit erwéchst folglich
in der fortschreitenden Zerstérung der Umwelt und damit der Lebens-
grundlagen. Der Modus erfabrener Transzendenz (5) beschreibt schliefSlich
Zustande des Bewusstseins, in denen es sich auflerhalb seiner selbst erlebt,
nachdem es die »alltiglichen psychischen Komplexititen« verlasst und in
einen »Zustand innerer Einheit und Harmonie« gerit (ebd.: 38). Dieser
Zustand ekstatischer Erfahrung macht Unsterblichkeit erlebbar als Aus-
schaltung jedweder Vorstellungen von Tod, Trennung, Stasis, Desintegration
oder Bedeutungslosigkeit. Man konnte diese Reihe nun noch durch die
sich langsam aus dem Bereich der Science Fiction 16sende Idee eines bio-
medizinisch fundierten Anti-Aging erweitern, das, wenn nicht in Unsterb-
lichkeit, so doch zumindest in eine letztlich unbegrenzt imaginierte Auf-
schiebung des Todes miindet (Lange 2021).

Die unterschiedlichen Modi des Unsterblichkeitsstrebens weisen nicht
nur Beztige zum Problem des Zeitbewusstseins auf. Insoweit sie mit Hand-
lungen verbunden sind, stehen sie im Spannungsfeld einer vergangenheits-
orientierten Ausrichtung auf die Zukunft. Diese Ausrichtung macht das
Subjekt allerdings kaum mit sich alleine aus: Sie entstammt dem Sozialen
und ist auf Soziales orientiert. Da sie zudem bestimmten Ordnungen zu
unterliegen scheint, kann man sie als gedachtnissoziologisches Problem
einer existenziellen individuellen Sinnstiftung untersuchen,® das sich tiber
spezifische Formen der Wissensgenese und Kommunikation vollzieht. Die
zumindest symbolische Uberwindung der individuellen Endlichkeit mag
auf eine grundlegende Krinkung des mit der Erwartung seines eigenen
Todes konfrontierten Einzelnen zuriickgehen. In vielen Kulturen hat ihre
handlungspraktische Umsetzung indes zur Herausbildung besonderer

6  Auch hier ist wieder auf Scherer (1985: 174f.) zu verweisen: »Wer Sinn erfihrt, erfihrt
dabei immer mit, daf§ dieser Sinn bleiben und sein soll. In ihm ist kein Grund, der uns
sagen liefSe, er solle untergehen. Verschwinden soll ja gerade das Sinnlose und Sinn-
widrige.«

86

- am 27.01.2026, 00:55:05. o



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Unsterblichkeit als soziales Gedachtnis

sozialer Formen und Funktionen gefthrt. Es geht im Folgenden um eine
Analyse der gedichtnisspezifisch sozialen Konstruktion von Unsterblichkeit
und der bisweilen mit ihr verbundenen Hoffnung auf Erinnerungsgenese.

Momente sozialer Konstruktion von Unsterblichkeit beziehen sich auf
den biologischen und schopferischen Modus, sofern sich ein Zusammen-
hang mit symbolischer sozialer Generativitat herstellen lasst. Der religiose
Modus mit der Unsterblichkeit der Seele kommt zur Sprache, wenn die
soziale Funktion von Religion in den Blick genommen wird. Der nattr-
liche Modus bleibt unberticksichtigt, weil er kaum Handlungsrelevanz
aufweist, und die Unsterblichkeitsvorstellung aus erfahrener Transzendenz
rickt in den Hintergrund, weil ein hochgradig individualisiertes Muster
adressiert wird, das soziale Relevanz vorrangig durch seinen Riickbezug auf
den religiosen Modus entfaltet und von diesem aufgehoben wird.

Der Begrift der Generativitat wird tblicherweise im biologischen Kontext
verwendet und bezeichnet die Weitergabe des Erbguts bzw. das Weiterleben
des Individuums in seinen Nachkommen - Liftons zweiter Modus. Im
Zusammenhang mit symbolischer Unsterblichkeit steht auch fiir die Bio-
logie nach Charles Darwin das Streben nach der Weitergabe des eigenen
Genmaterials kaum im Mittelpunkt” — bestenfalls tiber den symbolischen
Umweg der Weitergabe des Namens (Glasner/Kiihling 2001) und des Macht-
erhalts der Familie.

Ein fur Liftons Unsterblichkeitsmodi mafigeblicher Ansatz symbolischer
Generativitat findet sich dagegen im Werk Erik Eriksons (1973: 117f.). In
dessen Uberlegungen zu den Entwicklungsaufgaben im Lebenszyklus
bestimmt Generativitat als lebensphasenspezifisches Problem die siebte
Stufe der psychosozialen Entwicklung des Individuums. Zunichst geht es
dabei um den Wunsch des Erwachsenen, Nachfahren in die Welt zu setzen
und damit Verantwortung fiir nachfolgende Generationen zu tibernehmen.
Dieser Antrieb ist nach Erikson so stark, dass auch im Fall des bewussten
Verzichts oder ungewollter Nichterfiillung des Kinderwunsches ein Bedurf

7 Auch die genetische Weitergabe reflexionsfihiger, erlebter oder erlernter Kérperlich-
keit, wie sie in jingerer Zeit im Kontext von epigenetischer Forschung in den Blick
riicken kdnnte, drfte sich, solange hierzu keine gesicherten und massenhaft kommunizier-
baren Erkenntnisse vorliegen, nicht zu einem empirisch signifikanten Motivator ent-
wickeln (Lux 2017).

87

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Oliver Dimbath

nis nach anderweitiger schopferischer Leistung entsteht. Wird dieses Bediirf
nis nicht befriedigt, scheitert das Individuum bei der Erfiilllung dieser
psychosozialen Aufgabe, was zur Stérung der Personlichkeit fithren kann.
Auch wenn Eriksons Verstindnis von Generativitat Unsterblichkeit nicht
in Betracht zieht, findet sich hier eine die eigene Existenz transzendierende
Handlungsagenda — Generativitat wird zum Motiv, der Nachwelt etwas
zu hinterlassen. Symbolisch gewendet, entspricht eine das Individuum
tiberdauernde Leistung der oder des Einzelnen fir ein Kollektiv Liftons
schopferischem Unsterblichkeitsmodus (Modus 3). Lifton hat einerseits
in erster Linie als typischerweise Unsterblichkeit anstrebende Personen-
gruppen Kulturschaffende, Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler, Kinst-
lerinnen und Kinstler im Blick. Andererseits ist deren Streben auf eine letzt-
lich die Unsterblichkeit gewdhrende Instanz gerichtet — grofSformatig wire
das dann »>die< Kultur, kleiner formatiert das iberlebende Nahumfeld, also
»Freunde, Geliebte, Angehorige, Schiiler oder Lehrer« (Lifton 1994: 23).8

Man kann dieser erweiterten Form symbolischer Generativitat eine Hand-
lungstragerschaft im Hinblick auf das Streben nach Unsterblichkeit und —
als notwendigem Komplementir — eine Aufnahme- und Erinnerungsbereit-
schaft der Anerkennung und Wiirdigung bleibend relevanter Leistungen
entnehmen. Gedachtnissoziologisch wird dies unter beiden Perspektiven
bedeutsam: Sowohl vonseiten der nach Unsterblichkeit Strebenden als auch
ihres Bezugskollektivs muss es eine Orientierung auf anerkennungsrelevante
Leistungen geben, die das Individuum sich selbst zurechnen kann bzw. die
im jeweils soziokulturellen Kontext mit Zurechenbarkeitserwartungen
ausgestattet sind. Was bisher auf der Grundlage einer psychologischen
Sichtweise entfaltet wurde, findet sich auch im Bestand soziologischer
Theorien — und zwar mit Blick auf die Funktion von Unsterblichkeit fir
die soziale Gruppe.

8  Essoll nicht unerwihnt bleiben, dass Lifton (1994) seiner Unsterblichkeitstheorie spater
eine zeitdiagnostische Wendung gibt, ein allgemeines Streben nach Unsterblichkeit mit
der Angst vor einer totalen Ausléschung angesichts der nuklearen Bedrohung in Ver-
bindung bringt und mit dem proteischen Stil auch noch eine bestimmte Kulturform
zu erkennen meint, die sich aufgrund einer solchen weltpolitischen Lage herausgebildet
habe.

88

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Unsterblichkeit als soziales Gedachtnis

Weiterleben im Gedenken der anderen

Es wurde bereits darauf hingewiesen, dass das Streben des Individuums nach
Unsterblichkeit in einer Wechselwirkung mit der Zuteilung von Unsterb-
lichkeit durch das Kollektiv zu stehen scheint. Aus soziologischer Sicht
ist es zweitrangig, ob es nun ein Weiterleben der Seele im theologischen
Sinn tatsachlich gibt oder welche tiefenpsychologisch zu begriindenden
Motivlagen zu einer solchen Annahme fithren kdnnten. Bedeutsam ist viel-
mehr die Frage, aufgrund welcher Anreize sich Handelnde zu Leistungen
motivieren lassen, die Giber ihren Tod hinaus wirken, und wie vice versa
Kollektive solche Anreize gestalten. In einem ersten Schritt sollen daher
zwei vom Einzelnen ausgehende Motivationen zum Erwerb von Unsterb-
lichkeit im Sinne postmortaler Anerkennung behandelt werden. Im zweiten
Schritt riicken dann die vom Kollektiv gesetzten Motivatoren in den Fokus.

Postmortale Anerkennung —und das Streben danach

Der deutsche Soziologe Georg Simmel (1999) gelangt in seinen Lebensan-
schauungen — und fast zur selben Zeit — zu folgender, den Uberlegungen
Schelers nicht ganz undhnlicher Einsicht: Der Tod bestimmt das Leben
als formgebendes Moment. Indem sein Eintreten gewiss, der Zeitpunkt
jedoch unbekannt ist, wird er zum maf3geblichen Antrieb individuellen
Tuns. Wenn aber alles im Angesicht des bevorstehenden Todes geschehe,
erschiene die Idee irdischer Unsterblichkeit als sinnlos (vgl. ebd.: 301).
Alles ware auf die Erfillung des Lebens gerichtet und was dariiber hinaus-
ginge, nicht von Interesse.” Nach der christlichen Lehre hinge das ewige
Geschick der Seele von der gesamten Aufreihung der Lebensinhalte ab
(vgl. ebd.: 304). Der oder die Einzelne gestalte durch eigene Werke die
Zukunft des Kollektivs mit. Im Zuge der Verneinung des Todes als End-

9  Dass auch dieser Gedanke nicht von der Hand zu weisen ist, zeigt Harald Weinrich
(2008) in seiner Arbeit tiber Knappe Zeit. Kunst und Okonomie des befristeten Lebens.
Wenn am Lebensende Handlungsdruck entsteht, muss dieser keinesfalls durch das
Streben nach Unsterblichkeit motiviert sein, sondern ebenso durch das Wissen um die
immer kirzer werdende Lebenszeit, die bleibt, um bestimmte Vorhaben >noch anzu-
gehen< oder abzuschliefen.

89

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Oliver Dimbath

punkt aller Konsequenzen des Lebens uberwinde das Individuum nun
aber seine eigene Begrenztheit. Irritiert werde diese Vorstellung allerdings
durch die mit dem christlichen Sterbesakrament verbundene Stiinden-
tilgung, welche einer Loschung von Lebensleistung gleichkomme — und
sich angesichts der Ambivalenz irdischen Tuns nicht allein auf Ubeltaten
beschranken kann. Die kirchliche Vorstellung des Todes als Endpunkt fithre
dazu, das individuelle Weiterleben in den vergangenen Leistungen nach
dem physischen Tod infrage zu stellen.

Die Seele versteht Simmel als Annaherung an das Ich — als Form seiner
Weiterexistenz. Sie reiche durch ihre vielfachen Inhalte Gber das Lebens-
ende hinaus. Damit entstehe das »allgemeine Gefiihl einer Unendlichkeit
der Seele, das sich mit ihrer Sterblichkeit nicht vertragen will« (ebd.: 315).
Als Gewahrsmann fiir diese Sicht wird Goethe angegeben. Allerdings sei
far diesen die Unsterblichkeit nicht gleich verteilt, sondern hinge von
der GrofSe der Personlichkeit ab. Umgekehrt ergebe sich aus der geringen
Bedeutung des Durchschnittswesens, dass dort, wo sich der oder die Einzel-
ne nicht aus der Masse abhebe, die Unsterblichkeit der Gattung die Sterblich-
keit des Individuums aufhebe. Simmel stellt fest, dass »die Frage der Sterb-
lichkeit [...] also Giberhaupt erst dem eigentlichen Individuum im Sinne
des Unwiederholbaren, Unersetzlichen gegeniiber akut« werde (ebd.: 325).'

Das Unwiederholbare, welches sich in der Form nur einmal verwirk-
licht habe, konne nicht sterben. Simmel halt hierzu fest:

»Darum empfinden wir die Vernichtung des Individuellen als einen Verlust [...],
obgleich natiirlich diese, das heifft die Form, nicht verloren gehen kann, wohl
aber ihre einzige Moglichkeit, sich zu realisieren; und darum ist der Tod fiir
ein Wesen sozusagen umso grindlicher je individueller es ist, indem dies die
eigentliche Definition der Individualitét ist.« (Ebd.: 329f.)

10 Indieser Sicht liegt der Grund, warum die bei Emile Durkheim entfaltete Theorie der
Unsterblichkeit der Seele hier keinen Platz findet. Durkheim, der die Vorstellung der
Seele aus der Wanderung des triumenden Bewusstseins ableitet, erkennt in der Figur
der Unsterblichkeit letztlich eine Versammlung der Seelen aller Verstorbenen im
Kollektiv. Damit wird die Unsterblichkeit der Seele zur Unsterblichkeit der sozialen
Gruppe und riickt in die Nahe von Gottesvorstellungen — ganz im Sinne von Durkheims
Soziologisierung Gottes (Durkheim 1984; Fields 1996).

90

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Unsterblichkeit als soziales Gedachtniss

Diese individualisierungstheoretische Auslegung des individuellen Strebens
nach Untersterblichkeit lasst sich durch eine etwas jingere und kritische
Sichtweise erganzen. Hierbei geht es allerdings nicht um die Antizipation
des eigenen Todes, sondern um einen Uberschuss an Kapitalakkumulation.

So denkt der Philosoph Konrad Paul Liessmann (2004) iber das Streben
nach Unsterblichkeit als verdecktes Handlungsmotiv nach. Sein Gewihrs-
mann ist Theodor W. Adorno, der in seinen Minima Moralia eine Notiz zum
Tod der Unsterblichkeit festgehalten hat. Dieser Tod bestehe darin, dass die
kapitalistische Gesellschaft eine eigene Motivation hervorgebracht habe,
die eigene Unsterblichkeit zu programmieren:

»Wie willkirliches Gedachtnis und spurlose Vergessenheit stets zusammen-
gehorten, so fithrt die geplante Verfiigung tiber Ruhm und Andenken unweiger-
lich ins Nichts, dessen Vorgeschmack schon am hektischen Wesen aller Zelebritat
sich wahrnehmen lafst. Den Berithmtheiten ist nicht wohl zumute. Sie machen
sich zu Markenartikeln, sich selber fremd und unverstandlich, als lebende Bilder
ihrer selbst wie Tote. In der pritentidsen Sorge um ihren Nimbus vergeuden sie
die sachliche Energie, die einzig fortzubestehen vermochte.« (Adorno 1981: 127)

Adornos Grollen und seine Empfehlung, lieber sachliche Energie aufzuwenden,
statt an der Selbst-Verdinglichung im Sinne einer Marke zu arbeiten, flankiert
Liessmann mit der bei dem Literaturwissenschaftler Manfred Schneider ent-
nommenen zeitdiagnostischen Feststellung, dass in der Moderne — im Gegen-
satz zum ruhmzentrierten antiken Unsterblichkeitsverstindnis — die Unsterb-
lichkeit als Pramie fiir besondere Leistungen demokratisiert worden sei. Da
allerdings, wie Liessmann weiter ausfiihrt, das Motiv der ruhmspendenden
Anerkennung durch die Zeitgenossen und der Erinnerung durch die Nach-
welt schon in der Antike bekannt war, zumal Ruhm als Gabe der Gotter
nur fiir »besonders tapfere Taten oder kluge Ratschlage« (Liessmann 2004:
10) und damit Verdienste fiir die Gemeinschaft gespendet wurde, scheint
diese Demokratisierung nicht erst mit der Moderne aufgekommen zu sein.
Vielmehr ist die Moderne durch eine Individualisierung des Strebens nach
Ruhm gekennzeichnet, die nicht mehr nur den Privilegierten vorbehalten
ist. Die Wahrung des Ruhmes hat sich ausdifferenziert und scheint sich auf
alle Bereiche zu beziehen, in denen — von wem auch immer - ein Beitrag
zum gesellschaftlichen oder kulturellen Fortschritt geleistet werden kann.

91

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Oliver Dimbath

Entsprechend spiegelt sich der individualisierte Ruhm in der demo-
kratischen Moderne in den Facetten des symbolischen Kapitals nach Pierre
Bourdieu (1983): Ruhmreich ist, wer iber 6konomisches, soziales und bzw.
oder kulturelles Kapital — mit seinen Ausprigungen des inkorporierten,
institutionalisierten und objektivierten Kulturkapitals — in betrachtlichem
Mafle verfiigt. Der oder die Einzelne muss nicht im Adorno’schen Sinn
das kapitalistische Prinzip auf diese Bereiche tibertragen, indem er oder sie
strategisch in Selbstvermarktung investiert. Gleichwohl aber ist es moglich
und sozial erwiinscht, nach Ruhm durch anerkennungsfihige Leistungen
im jeweiligen sozialen Feld zu streben. Die kritisierten Zelebrititen mogen
Aufmerksamkeit (Franck 1998), jedoch kaum Nachruhm generieren. Festzu-
halten bleibt, dass in der individualisierten Gesellschaft die Chancen einer
imaginierten Uberwindung des Todes ausdifferenziert sind. Demokratisiert
sind sie zudem, da sie groeren Personenkreisen prinzipiell zuganglich sind.
Solange gesellschaftliche Differenzierung auch Kollektive generiert, verviel-
faltigen sich die Chancen auf individuelle Unsterblichkeit.

Die kollektive Organisation von Unsterblichkeit

Neben den Motivationen des Individuums, Unsterblichkeit anzustreben
und sich damit>im Gedachtnis«— genauer: im Gedenken - einer als relevant
erachteten Gruppe zu halten, gibt es auch vonseiten des Kollektivs Momente,
welche Unsterblichkeit funktional organisieren. In einer pragmatischen Les-
art geht es hierbei um die Perpetuierung all dessen, was fir natzlich oder
erfolgreich gehalten wird. Dieses Motiv begrindet die bisher angestellten
Uberlegungen einer Generalisierung verdienstvoller Leistungen, die mit
dem Namen einer Person (Glasner/Kiithling 2001) in typisierender Absicht
verkniipft werden. Einer solchen Deutung fehlt allerdings jede Vorstellung
einer veranlassenden Kraft — die Zuteilung von Unsterblichkeit erfolgt
einfach, weil sich etwas als brauchbar und nachahmungswiirdig erwiesen
hat. Das zweite im Folgenden vorgestellte Motiv erginzt diese Form der
Organisation von Unsterblichkeit durch einen herrschaftskritischen Aspekt:
Unsterblichkeit zuzuweisen, heif§t nicht nur irgendwelche Leistungen zu
ehren, sondern auch, das zu ehren, was dem Machterhalt bestimmter Eliten
zutraglich ist. Die Demokratisierung von Unsterblichkeit st6ft hier an alt-
bekannte Grenzen.

92

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Unsterblichkeit als soziales Gedachtnis

Ein erster Anhaltspunkt fiir eine pragmatische Organisation von Unsterb-
lichkeit liegt bereits in der Wiege gedachtnissoziologischen Denkens. Der
amerikanische Pragmatist und Soziologe Charles Horton Cooley hat in den
1910er Jahren in seinem Buch Soczal Process ein Kapitel iber >Ruhm« ver-
fasst (Cooley 1918). Dort analysiert er den Wunsch nach Unsterblichkeit
und identifiziert das Streben nach Ruhm als wichtigen Handlungsantrieb.
Dies fithrt er darauf zurtick, dass Menschen generell viel iber andere nach-
dachten. Allerdings verselbstandige sich diese Form des Erinnerns. So werde
weniger die ruhmreiche Person erinnert, als das, was ihrem vergangenen
Wirken als verdienstvoll zugeschrieben werde. Daraus folgert Cooley, dass
man Ruhm nicht aus vergangenen Leistungen gewinnt, wenn diese keine
Bedeutung fiir die Gegenwart haben. Die Welt kenne keine Dankbarkeit.
Ertrage vergangener Leistungen wirden alltdglich gebraucht. Der Bezug
zur ihrem Schopfer oder ihrer Schopferin werde vergessen, sofern von ihm
oder ihr nicht noch weitere Leistungen zu erwarten seien. Die wenigen
Namen, die tiberdauerten, seien eher ikonisch und instrumentell beispielhaft
fur die Leistungen vieler. »Es ist,« hilt Cooley fest, »denn auch die gegen-
wartige Funktion und nicht die Vergangenheit, die den Ruhm begriindet,
und jede Verinderung, die ihn mindert oder steigert, hat ihre Wirkung
auf die Reputation« (ebd.: 115f., eig. Ubers.). Die Unsterblichkeit liegt aus
dieser Sicht also ganz und gar nicht in der Hand des sein Fortwirken vor-
bereitenden Individuums, sondern in den je gegenwartigen Belangen des
pragmatisch-instrumentell erinnernden Kollektivs.

Kollektives Erinnern, das vom Individuum als Uberwindung des Todes
gedeutet wird, weil es sich auf verstorbene Personen bezieht, 16st offen-
kundig ein Missverstandnis aus: Unsterblichkeit zielt tiber einen personalen
Typus, der mit einer vorbildlichen Leistung in der Vergangenheit assoziiert
wird, auf einen auch in der Gegenwart fiir das Kollektiv bedeutsamen Wert.
Die Erinnerung an die Person aktualisiert mit jedem Erinnerungsake, der
sich an dem betreffenden Erinnerungsstimulus entziindet, das soziale
Orientierungsmoment und damit Wissen. Fiir eine soziologische Gedicht-
nistheorie lasst sich damit vermuten, dass sich Generalisierungen von Sinn
(siche hierzu Sebald 2014) in der Form personenbezogener Erinnerungs-
anker manifestieren. Die nun historisierte Person dient lediglich als eine
Chiftre fiir einen mit einem bestimmten Leistungstypus verkntpften Wert-
zusammenhang. Durch diese Verbindung einer abstrakten Verhaltens-

93

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Oliver Dimbath

erwartung mit einer historischen Person wird nicht nur die Handlungs-
orientierung in zukiinftigen Gegenwarten vereinfacht; es entsteht auch
der Eindruck, als gebe es durch das unsterbliche Kollektiv die Moglichkeit
ruhmreichen Weiterlebens, welches individuell angestrebt werden kann.
Moglicherweise — und hier konnte sich der Kreis zu Durkheims (1970)
Konzeption des Kollektivbewusstseins schliefen — verstarkt ein solches
Motiv die Selbstverpflichtung der oder des Einzelnen im Hinblick auf die
soziale Gruppe, da nur sie Unsterblichkeit zuzuteilen vermag.

Etwas anders gelagert ist die von Zygmunt Bauman (1994) entfaltete
Unsterblichkeitstheorie. Das soziale Ehrungsgedachtnis ist hier ebenfalls
selektiv und vorgeblich an Leistung orientiert. Allerdings bestimmt>die Gesell-
schaft, was als Leistung gelten kann. Einem marxistischen Motiv folgend,
erkennt Bauman, dass die posthume Zuteilung von Ruhm nach Maffgaben
sozialer Ungleichheit wenn nicht gar klassengesellschaftlich vermittelt ist.

Die Grundform des subjektiven Unsterblichkeitswunsches gewinnt
Bauman aus ethnologischen Studien tiber kollektive Gedenkrituale. Diese
stellten Unsterblichkeit her, indem jedes Individuum durch seine Teilnahme
erfahre, dass sich die Gruppe an die Verstorbenen erinnere. So lerne es,
dass es auch selbst eines Tages dieses Erinnerns teilhaftig werde. Der Tod
werde symbolisch iberwunden. Allerdings sei die Zuteilung von Unsterb-
lichkeit ungleich verteilt.

»Dank der gesellschaftlichen Rituale waren alle Mitglieder unsterblich, aber
einige waren deutlich unsterblicher als andere. Die Gesellschaft verhief§ Unsterb-
lichkeit, allerdings in Form von Zinsen fiir den anstindigen Lebenswandel
der Sterblichen. Die politische Okonomie der Unsterblichkeit erweist sich
bei niherem Hinsehen nur als eine weitere Mainahme zur gesellschaftlichen

Schichtung, vielleicht als die erfolgreichste tiberhaupt.« (Bauman 1994: 84)

Dies fiithre im Diesseits mitunter zu Kimpfen um die, wie Bauman fest-
halt, Besiedelung der vorgestellten Zukunft, die auf dem Boden der vor-
gestellten Vergangenheit gefihrt wiirden (vgl. ebd.: 86).

Einen Schritt weiter geht er dann mit dem Hinweis, dass die herrschenden
Ideen,welche Unsterblichkeit beanspruchten,auch die Ideen der herrschenden
Klasse seien. Um ihren Bestand zu sichern sorgten die Herrschenden dafiir,
dass auch in Zukunft ihre Werte und Ideen erhalten blieben.

94

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Unsterblichkeit als soziales Gedachtnis

»Sollen Mitglieder der herrschenden Klasse in der Lage sein, ihr personliches
Angebot auf Unsterblichkeit mit Aussicht auf Erfolg zu machen, dann muf die
zukunftsbindende Vorherrschaft der Klasse gesichert sein, denn nur so gelingt
es ihren Mitgliedern, die ihnen zur Verfiigung stehenden Einsatze im Spiel des
Bietens zur Geltung zu bringen.« (Ebd.: 92)

Mit dieser Aussage zeigt sich, dass Kollektive nicht nur utilitaristisch
Erinnern und dadurch Unsterblichkeit zuweisen. Um ihrer eigenen Zukunft
willen werden die Eliten ihre ikonischen und an vorbildlichen Personen
festgemachten Erinnerungsanker programmieren. Damit gelingt es ihnen,
ihre Werte auf dem Weg der Zuteilung von Unsterblichkeit sowie ihren
Machterhalt auch fir die Zukunft zu sichern. Man kann also festhalten,
dass Unsterblichkeit den Interessen der Herrschaftsverhaltnisse von heute
dient, indem sie es ermoglicht, die Zustimmung zu bestimmten Wert-
haltungen von morgen zu bahnen.

Fazit: Unsterblichkeit als Strukturerhalt

Unsterblichkeit, so lasst sich aus gedachtnissoziologischer Sicht fest-
stellen, hat nichts mit der Uberwindung des individuellen Todes zu tun.
Als Handlungsmotiv reprisentiert sie ein symbolisches Uberleben im
Erinnern bzw. Gedenken einer sozialen Gruppe. Dieses Erinnern kann
angestrebt werden, was gleichbedeutend ist mit einem so vorbildlichen Ver-
halten, dass die individuelle Leistung als mustergultig und beispielgebend
fir die Zukunft generalisiert und tber den Bezug zur Person bzw. ihrem
Namen typisiert wird. Das Kollektiv perpetuiert seine Ordnung somit teil-
weise tber ein an personalen Typen eingehangtes Wissen. Talcott Parsons
(1973) wiirde dies als latente Strukturbewahrung bezeichnen.

Die Zuteilung von Unsterblichkeit scheint dabei unterschiedliche Modi
eines sozialen Gedachtnisses vorzusehen: Durch Generativitit besteht
die schwach individualisierte Hoffnung, in nachfolgenden Generationen
weiterzuleben. Dies gilt sowohl fiir die eigenen Nachkommen als auch
fir viele kleine und kollektiv unbemerkt bleibende Leistungen, die in
Form inkorporiert-praktischer Gedachtnisse fortbestehen. Ein stark
individualisiertes Motiv ergibt sich tber die Zuteilung von Nachruhm,

95

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Oliver Dimbath

wenn kollektiv relevante Werthaltungen tber vergangene Verdienste einer
Person erinnert werden. Die Person wird dann im Sinne eines deklarativ-
reflektorischen Gedichtnisses als Gedachtnisort (Nora 1990) mythisiert —
wie dies beispielsweise bei>Klassikern«der Fall ist. Auch in modernen Gesell-
schaften kann sich damit ein Gratifikationsmechanismus halten, der das
Streben des Individuums nach postmortaler Anerkennung nachvollziehbar
macht. Thn zu adressieren bedarf allerdings bestimmter sozialstruktureller
oder psychologischer Voraussetzungen: Nicht jede oder jeder kommt auf
die Idee oder erhalt die Chance, sich als Typus des sozialen Gedachtnisses
der eigenen Gruppe zu empfehlen.

Literatur

Adorno, Theodor W. (1981): Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschidigten
Leben, Frankfurt am Main.

Bauman, Zygmunt (1994): Tod, Unsterblichkeit und andere Lebensstrategien, Frankfurt
am Main.

Bourdieu, Pierre (1983): »Okonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapitals,
in: Kreckel, Reinhard (Hg.): Soziale Ungleichbeiten, Gottingen, S. 183-198.

Cooley, Charles H. (1918): Social Process, New York.

Dimbath, Oliver (2014): Oblivionismus. Vergessen und Vergesslichkeit in der modernen
Wissenschafl, Konstanz.

Dimbath, Oliver (2021): »Gewaltgedichtnisse. Theoretische Untersuchungen zu
Vergangenheitsbeziigen gewaltsam Uber- und Unterlegeners, in: Leonhard,
Nina/Dimbath, Oliver (Hg.): Gewaltgeddchtnisse. Analysen zur Prdsenz ver-
gangener Gewalt, Wiesbaden, S. 17-37.

Dimbath, Oliver/Heinlein, Michael (2015): Geddchtnissoziologie, Paderborn.

Duden (1989): Das Herkunflsworterbuch. Etymologie der deutschen Sprache. Die
Geschichte der Worter und der Fremdworter von ihrem Ursprung bis zur Gegen-
wart, Bd. 7,2. Aufl., Mannheim/Leipzig/Wien/Ziirich.

Duden (2002): Duden. Das Bedeutungsworterbuch, 3. Aufl., Mannheim/Leipzig/
Wien/Zirich.

Durkheim, Emile (1970): Die Regeln der soziologischen Methode, Neuwied/Berlin.

Durkheim, Emile (1984): Die elementaren Formen des religiosen Lebens, Frankfurt

am Main.

96

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Unsterblichkeit als soziales Gedachtnis

Erikson, Erik H. (1973): Identitit und Lebenszyklus, Frankfurt am Main.

Fields, Karen E. (1996): Durkheim and the Idea of Soul, in: Theory and Society 25,
Heft 2,S.193-203.

Franck, Georg (1998): Okonomie der Aufimerksamkeit. Ein Entwurf, Miinchen/Wien.

Glasner, Peter/Kuihling, Susanne (2001): »Namex, in: Pethes, Nicolas/Ruchatz, Jens
(Hg.): Gedichtnis und Erinnerung. Ein interdisziplindres Lexikon, Reinbek b.
Hamburg, S. 395-397.

Huonder, Quirin (1970): Das Unsterblichkeitsproblem in der abendlindischen Philo-
sophie, Stuttgart/Berlin/K6In/Mainz.

Lange, Axel (2021): Von kiinstlicher Biologie zu kiinstlicher Intelligenz — und dann?
Die Zukunfl unserer Evolution, Wiesbaden.

Liessmann, Konrad P. (Hg.) (2004): Rubm, Tod und Unsterblichket. Uber den Umgang
mit Endlichkeit, Wien.

Lifton, Robert J. (1994): Das Ende der Welt. Uber das Selbst, den Tod und die Unsterb-
lichkert, Stuttgart.

Lux, Vanessa (2017): »Kulturen der Epigenetike, in: Walter, Jorn/Htumpel, Anja
(Hg.): Epigenetik. Implikationen fiir die Lebens- und Geisteswissenschaflen, Baden-
Baden, S. 135-157.

Nora, Pierre (1990): Zwischen Geschichte und Geddchtnis, Berlin.

Parsons, Talcott (1973): »Einige Grundziige der allgemeinen Theorie des Handelnss,
in: Hartmann, Heinz (Hg.): Moderne amerikanische Soziologie. Neuere Beitrige
zur soziologischen Theorie, Stuttgart, S. 216-244.

Ruprecht, Erich/Ruprecht, Annemarie (1993): Tod und Unsterblichkeit. Texte aus Philo-
sophie, Theologie und Dichtung vom Mittelalter bis zur Gegenwart, 3 Bde., Stuttgart.

Scheler, Max (1978): Die Stellung des Menschen im Kosmos, Bern/Miinchen.

Scheler, Max (1979): »Tod und Fortleben, in: ders., Die Zukunfl des Kapitalismus
und andere Aufsitze, Miinchen, S.7-71.

Scherer, Georg (1985): Sinnerfabrung und Unsterblichkeit, Darmstadt.

Sebald, Gerd (2014): Generalisierung und Sinn. Uberlegungen zur Formierung sozialer
Gedidchtnisse und des Sozialen, Konstanz.

Simmel, Georg (1999): »Lebensanschauungs, in: ders., Gesamtausgabe, Bd. 16,
Frankfurt am Main, S. 209-425.

Tarde, Gabriel (2009): Das Gesetz der Nachahmung, Frankfurt am Main.

Weinrich, Harald (2005): Lethe. Kunst und Kritik des Vergessens, Miinchen.

Weinrich, Harald (2008): Knappe Zeit. Kunst und Okonomie des befristeten Lebens,

Minchen.

97

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

- am 27.01.2026, 00:55:05.



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Il. Praxen sepulkralen Erinnerns

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T

99


https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

- am 27.01.20;



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

MaTTHIAS MEITZLER

Die Verschiedenen. Sepulkrales Totengedenken
in der individualisierten Gesellschaft

»Denn im Gedachtnis, nicht im Grabe leben die Toten weiter;
das Grab ist nur die >AufSenstabilisierung« dieser sozialen Fortdauer

und als solche ein soziales Phanomen.«

(J. Assmann 1983: 67)

Unsichtbare Korper, sichtbares Erinnern

Die westliche Gegenwartsgesellschaft zeichnet sich u.a. dadurch aus, dass sie
—sieht man von medialen Kontexten ab — den Leichen ihrer verstorbenen Mit-
glieder nur wenig sichtbare Prasenz einriumt (Meitzler 2022a). Sie werden
also nicht einfach dort zurtickgelassen, wo sich der folgenreiche Status-
wechsel vom lebendigen in den nicht-lebendigen Zustand vollzogen hat,
sondern durchlaufen einen juristisch bzw. biirokratisch geebneten Prozess
der Exklusion (Meitzler 2013). Bald allméhlich, bald schlagartig verlassen sie
den Aktions- und Wahrnehmungsbereich der Hinterbliebenen sowie jener
Expert*innen, die ihre Ausgliederung in die Wege leiten, vorantreiben und
zum Abschluss bringen. In den allermeisten Fillen findet dieser Abschluss
auf einem Friedhof statt. Dessen Eigenschaft als institutionalisierter Auf-
bewahrungsraum fir tote Korper ist insofern ambivalent, als nirgendwo
anders so viele von ihnen vorhanden und zugleich unsichtbar sind. Dass
Friedhofsbesucher*innen buchstéblich »tiber Leichen gehens, kann dank
mangelnder physischer Evidenz problemlos implizit bleiben.

Die gesellschaftliche Funktion von Friedhofen geht indes weit dartiber
hinaus. Dass samtliche der hier Beigesetzten aller lebzeitigen Ungleich-
heit zum Trotz gleichermaflen tot sind, und dass hier nicht nur Familien
beieinander liegen, sondern zwangslaufig auch Fremde neben Fremden,
unterstreicht den >Rickvergemeinschaftungscharakter«<dieser Orte (Benkel
2013a). Ferner bieten sie mannigfaltige Gelegenheiten fiir Abschied, Trauer,
Reflexionen und rituelle Handlungen bis hin zu parasozialen Kontaktauf

101

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Matthias Meitzler

nahmen (Durr 2018; Benkel 2020)." An ithrem Grab werden Verstorbene
teils in Gedanken, teils iber ausgesprochene Worte, teils auf schriftlichem
Wege adressiert, und das Artefaktensemble der Ruhestatte gibt ihnen mal
mehr, mal weniger umfassend jene Prisenz zuriick, die ihr materielles
Korpersubstrat unter der Erde bzw. hinter der Urnenwandplatte verloren hat.
Nicht zuletzt verleihen Friedhofe dem sozialen Geddchtnis einen begeh-
baren Raum (vgl. Klie/Sparre 2017: 7). Dieses steht fiir »Formen sozial ver-
mittelter Bezugnahmen auf Vergangenes«, die neben »dem Erinnern [...]
auch das Vergessen als gesellschaftlich hervorgebrachtes und wirksames
Faktum« implizieren und »nicht nur Vergangenheitsbeziige innerhalb
sozialer Gruppen, sondern u.a. auch die soziale Strukturierung des
individuellen Gedachtnisses« umfassen (Meitzler 2020a: 251). Auf den
Zusammenhang von Raum und Gedéchtnis macht Aleida Assmann
(2008: 154) aufmerksam, wenn sie schreibt: »Menschen orientieren sich
primar im Raum, sie entwickeln nicht nur ihr Sensorium, sondern auch
ihre Imagination, ihr Gedachtnis, ihre Sozialisierung innerhalb grund-
legender raumlicher Strukturen.« Dass auch das Totengedenken raum-
lichen Strukturen unterliegt und topologisch abgelesen werden kann (vgl.
Sparre 2017: 98), beweist der Friedhof wie kaum eine andere Institution.
Seine Bedeutung als Gedachtnisraum lasst sich auf mehreren Ebenen
nachvollziehen. Eine davon betrifft die Sinnzuschreibungen innerhalb
des sozialen Nahfeldes. Es sind konkrete Menschenleben, die von einer
begrenzten Zahl affektiv betroffener Personen (etwa aus dem Umfeld
der Familie, des Freundes- oder Kolleg*innenkreises) am Grab erinnert
werden. Der Errichtung einer Ruhestitte und der Gestaltung ihrer Einzel-
komponenten gehen in der Regel Entscheidungen und Handlungen von

1 Weit weniger relevant als in fritheren Zeiten ist hingegen die Rolle des Friedhofs als
Mittelpunkt des 6ffentlichen Lebens. Anders als die meisten der heutigen Nekropolen
befanden sich die Kirchhofe des Mittelalters inmitten der Stadt bzw. des Dorfes. Der
>Gottesacker« diente nicht allein der Beisetzung und Ehrung der Toten, er war nicht
blo Durchgangspassage des allwochentlichen Kirchenbesuchs, sondern fungierte als
»Zentrum der Begegnung, der Entspannung und des gesellschaftlichen Umgangs«
(Aries 2005: 92). Auf dem Gelinde wurden u.a. Markte veranstaltet: »Dort standen
Buden und Stinde, Gaukler und Handwerker waren zugange, kurzum, es herrschte
Leben und buntes Treiben.« (Sorries 2011: 38) Mit der sukzessiven Verlegung an die
Stadtperipherie verlor diese Funktion an Gewicht und die Friedhéfe gerieten allmah-
lich aus dem Blickpunkt des 6ffentlichen Alltagsgeschehens (Fischer 1996).

102

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Die Verschiedenen

Angehorigen voraus, die sich mal mehr, mal weniger Gedanken dartiber
machen, welche biografischen Merkmale des/der Verstorbenen in welcher
Form aufgegriffen werden sollen. Auf diese Weise kann das Grab etwa
zum Speicher eines Familiengedichtnisses werden und bereits durch die
Anordnung von Namen und Lebensdaten Auskiinfte tiber entsprechende
Sozialverhiltnisse geben.

Uber den familidren Binnenraum und die Gestaltung einzelner Graber
hinaus reprasentieren Friedhofe die Geschichte einer Stadt bzw. eines Dorfes
(vgl. Klie 2022: 78). Besucher*innen stoffen auf Namen mehr oder minder
bekannter Personen und werden tber deren frihere soziale Rollen und
Leistungen unterrichtet; hin und wieder erfahren sie etwas tber Ereig-
nisse, an denen die Bestatteten beteiligt waren. Manchmal liefern Hin-
weistafeln detailliertere Informationen, manchmal fungieren lediglich die
Grabinschriften als Auskunftgeber. In beiden Fillen wird der (mutmaflich)
nicht-vorhandenen individuellen Erinnerung eine Unterstitzung in Schrift-
form bereitgestellt. Hierdurch kommt die Bedeutung von Friedhofen fiir das
kollektive Geddichtnis zum Tragen. Manche der am Grab ausbuchstabierten oder
zumindest zwischen den Zeilen zum Ausdruck gebrachten Todesumstande
wurden sogar zum Bestandteil tiberregionaler Berichterstattung, wodurch sie
eine das personliche Umfeld tiberschreitende Bekanntheit erhielten. Hinter
solchen Daten wie »Hanau 2020«, »Khao Lak 2004« oder »Eschede 1998«
verbergen sich konkrete Ereignisse, deren Dramatik und kollektive Tragweite
nahere Erliuterungen — zumindest fiir eine gewisse Dauer — obsolet machen.

Abb. 1: Ein personliches und zugleich kollektives Schicksal, angedeutet an einer Ruhe-
stitte (Projektarchiv Benkel/Meitzler)

103

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Matthias Meitzler

Uberdies wohnt Friedhofen insofern ein kulturelles Geddchtnis inne (J. Ass-
mann 1999), als ihr>Inventar< prinzipiell diejenigen tiberdauern kann, die
es errichtet haben, die es betrachten und die es vor dem Hintergrund ihrer
jeweiligen Sozialisation interpretieren. Gemeint sind vor allem solche Arte-
fakte, die in einer Zeit produziert wurden, welche heute niemand mehr>aus
eigener Anschauung<kennt (etwa Grabmonumente aus dem 19. oder noch
fritheren Jahrhunderten), sondern die lediglich tber historische Quellen
zuginglich ist. Auf diese Weise wird der Friedhof zu einem Kulturarchiv
mit langer historischer Entwicklung. Er ist mithin selbst eine solche Quelle,
indem er nachfolgenden Generationen beispielsweise dartiber berichtet,
wie Leben und Tod im Laufe der Zeit gesellschaftlich reflektiert wurden.?
Diese Entwicklung kennt keinen Abschluss, vielmehr hat die Friedhofs-
kultur ihre Wandelbarkeit immer wieder unter Beweis gestellt.

Zum Gedichtnis des Friedhofs gehort neben dem Erinnern allerdings
auch das Vergessen. Die Existenz der allermeisten Ruhestitten auf deutschen
Friedhofen unterliegt der Befristung. In den einzelnen Satzungen werden
Zeitintervalle definiert, innerhalb derer ein bestimmtes Grab nicht entfernt
und neu vergeben werden darf. Da diese Ruhefristen u.a.von den 6rtlichen
Bodenbeschaffenheiten abhangen — mafigeblich ist die geschitzte Dauer,
die eine Leiche bis zu ihrer vollstindigen Verwesung benétigt —, fallen sie
nicht einheitlich aus, sondern variieren vom einen Totenacker zum nachsten.
Je nach gewihltem Grabtyp lasst sich das Nutzungsrecht nach Ablauf der
Frist durchschnittlich um weitere 20 bis 25 Jahre verlangern. Falls dies nicht
moglich oder schlichtweg nicht gewtinscht ist, wird das betreffende Grab
abgerdaumt und die Beisetzungsstelle neu vergeben. Trotz anderslautender
Konnotation ist die >ewige Ruhe« somit selbst auf dem Friedhof nicht zu
haben.> So betrachtet, gilt er nicht lediglich als Stitte der Erinnerungs-

2 DassVerstehencsolcher historischen Ruhestitten setzt ein Wissen tiber jene Gesellschaft
voraus, in der sie geschaffen wurden. Die Art und Weise, wie jemand vor 200 Jahren am
Grab (bzw. davon losgel6st) erinnert wurde, unterscheidet sich schon deshalb vom zeit-
gendssischen Totengedenken, weil sich die Erinnernden divergierender gesellschaft-
licher Wissensvorrite bedienen (Berger/Luckmann 1969). Und so mag es kaum ver-
wundern, dass manch ilteres Epitaph dem/der heutigen Betrachter*in ratselhaft erscheint,
weil er/sie in die Gesellschaft, in der es entstanden ist, nicht hineinsozialisiert wurde.

3 Vereinzelt gibt es jedoch Ruhestitten, die Gber ein unbegrenztes Nutzungsrecht ver-
fiigen. Dabei handelt es sich oft um sogenannte >Dauerehrengraber« verdienter Person-

104

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Die Verschiedenen

bewahrung, sondern auch der Erinnerungstilgung — wenngleich Letzteres
wohl eher als in Kauf zu nehmende Nebenfolge, denn als Kerninteresse
der zustindigen Betreiber*innen zu werten ist.

Neben den »gesetzliche[n] Regeln«, die »regelrecht als Erinnerungs-
hemmnisse«wirken (Klie 2017: 206), wird die Vergesslichkeit« des Friedhofs
noch durch andere Mechanismen forciert. Nicht wenige Griber werden
bereits vor dem Datum ihrer Auflosung von niemanden (mehr) gezielt
aufgesucht, um der hier Beigesetzten zu gedenken. Solche Ruhestitten
existieren zwar fiir eine gewisse Zeit weiter, sie figen sich in das Gesamt-
bild der Friedhofslandschaft ein und werden von Vorbeilaufenden durchaus
sregistriert«. Uber ihr Nur-noch-vorhanden-Sein hinaus wird den Grabern
jedoch keine personlich-memorative Bedeutung zugeschrieben. Wie lange
an eine*n Verstorbene*n offentlich erinnert wird, unterliegt folglich nicht
nur der institutionellen Ordnung, sondern hangt zugleich von der Existenz
und dem Interesse der Hinterbliebenen ab. Hieran verdeutlicht sich, dass
Grabstitten allein noch keine Erinnerung sind, sondern es immerzu Akteure
braucht, die sie im Zeichen der Erinnerung deuten und pflegen.

In der Gestaltung von Begrabnisorten und den dabei vollzogenen
Praktiken der Konservierung bzw. (Re-)Konstruktion von Erinnerungen
spiegeln sich kulturelle Deutungsmuster und milieuspezifische Mentali-
titen. Das macht Friedhofe auch und vor allem fir die Soziologie zu viel-
versprechenden Forschungsfeldern. Umso mehr muss es erstaunen, dass
ihnen innerhalb der sozialwissenschaftlichen Forschung lange Zeit keine
Beachtung geschenkt wurde. Die >Friedhofsblindheit«der Soziologie bildet
den Ausgangspunkt mehrjahriger empirischer Projekte, die zu verschiedenen
Facetten des Spannungsverhiltnisses von Tod und Gesellschaft durchgefiihrt
wurden (siche z.B. Benkel/Meitzler 2013a; dies.2018; dies.2019a; dies. 2021a;

lichkeiten, die nicht von Angehoérigen, sondern mit 6ffentlichen Mitteln finanziert
werden und Erkenntnisse iiber den damaligen Zeitgeist ermoglichen. Weitere Sonder-
bestimmungen betreffen die Graber von Soldaten sowie der Opfer von Krieg und Ge-
waltherrschaft. Auf manchen Friedhofen finden sich tiberdies museale Bereiche, in
denen restaurierte Steine von alteren, lingst aufgelassenen Grabanlagen drapiert werden
(sogenannte Lapidarien). Glaubensgemeinschaften wie das Judentum oder der Islam
kennen grundsitzlich keine Ruhefristen, was sich wiederum auf die Bestandigkeit und
Reichweite des kulturellen Gedachtnisses ihrer Friedhofe auswirkt (vgl. Klie 2017: 206 £
zur muslimischen Bestattung in Deutschland siehe Hopp/Jonker 1996).

105

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Matthias Meitzler

dies. 2022; Benkel/Klie/Meitzler 2019; Benkel/Meitzler/Preuf$ 2019). Zu
den methodischen Zugangen zihlen u.a. teilnehmende Beobachtungen in
diversen thanatologischen Bereichen (z.B. Kliniken, Hospizen, Krematorien,
Bestattungshiusern und -messen) und gegenwirtig tiber 150 narrative
Interviews mit Expert*innen aus der Bestattungs- und Friedhofsbranche
sowie mit Menschen, die tiber Erfahrungen im Umgang mit Trauer ver-
fugen. Das Herzstiick der bisherigen Arbeit bilden Feldforschungen auf
derzeit rund 1.150 Friedhofen im gesamten deutschsprachigen Raum sowie
knapp 100 Friedhofen in 27 weiteren Lindern. Das Forschungsdesign folgte
zunichst einem explorativen Vorgehen, bei dem es vorwiegend darum
ging, sich einen Uberblick iiber das Feld zu verschaffen und soziologische
Relevanzen aufzuspiiren (Benkel/Meitzler 2015). In diesem Zusammen-
hang ergaben sich spezifischere Fragestellungen und Forschungshypo-
thesen, denen im weiteren Verlauf naher nachgegangen wurde.

Schon die ersten Feldaufenthalte versprachen aufschlussreiche Einsichten
und brachten grundlegende Irritationen der eigenen Vorerwartungen mit
sich. Dies hatte vor allem damit zu tun, dass einzelne Grabarrangements
auf mehrerlei Weise vom antizipierten Mainstream abwichen. Wihrend
traditionelle Ruhestéitten durch ein weitgehend uniformes Erscheinungs-
bild* sowie vergleichsweise niichterne Informationen — Name, Lebensdaten,
Kreuzsymbolik, Bibelzitate und andere christliche Insignien — gekenn-
zeichnet sind und sich auferlich nur wenig voneinander unterscheiden,’
lassen sich insbesondere unter den neueren Grabern solche finden, die sich
in ihrer Form, ihrer Gestaltung, ihrem Aussehen und/oder dem Inhalt mehr
oder minder deutlich davon abheben und hierdurch eine individuelle bzw.
personliche Note erhalten. Man koénnte sie auch als posttraditionelle Grab-

4 Uniformitit ist insbesondere fiir Soldatengraber charakteristisch (Fischer 2003). Darin
spiegelt sich ein militirisches Ideal wider: Nicht die Personlichkeit des Einzelnen steht
im Vordergrund, sondern das Aufgehen im Kollektiv und die Aufopferung dafiir.

5 Dieser Umstand lasst sich insbesondere auf die Friedhofsreformbewegung der 1920er Jahre
zurtickfithren, die u.a. durch Standardisierungsbemiithungen im Sinne einer einheit-
lichen Grabisthetik gekennzeichnet war (zu ihren weiteren Absichten siehe Fischer
1996: 75 fL.). Der starker werdende Einfluss des Staates, der als Kontroll- und Aufsichts-
instanz seit der frithen Neuzeit allmahlich auch das Bestattungs- und Friedhofswesen
ergriff, erreichte in dieser Reform seinen Hohepunkt und brachte strengere sowie ver-
bindlichere Vorschriften etwa hinsichtlich der Grofle und Art des Steins, der Schrift,
der Ornamente und verwendeten Materialien.

106

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Die Verschiedenen

statten bezeichnen. Worin genau diese Posttraditionalitat zum Ausdruck
kommt, soll nachfolgend exemplarisch dargelegt werden.

Posttraditionelle Grabgestaltungen

Unter den sich vom traditionellen Repertoire abhebenden Grabdesigns sind
textliche bzw. bildliche Verweise auf Freizeitbeschaftigungen besonders ver-
breitet. Es handelt sich zumeist um recht alltigliche Kontexte (dominant sind
Sport und Musik), die ndhere Auskinfte tiber Geschmackspraferenzen — mit
Pierre Bourdieu (1982) konnte man sagen: iber den Habitus — geben. An zeit-
genossischen Gribern wird auf die Hobbys der Verstorbenen mittlerweile
sogar noch haufiger Bezug genommen als auf deren Berufe. Diese Beobachtung
ist insofern bemerkenswert, als der Beruf lange Zeit der zentrale Personlich-
keitsindikator war und in einigen Grabinschriften élteren Datums weiter-
hin sichtbar ist. Meist handelte es sich um Tatigkeiten, die vom mannlichen
Familienoberhaupt ausgefithrt wurden und einen herausgehobenen Stellen-
wert fur die dorfliche Gemeinschaft besaflen (z.B. Lehrer, Pfarrer, Backer,
Metzger, Gastwirt). Vereinzelt finden sich auch heute noch entsprechende
Verweise, doch schlagt sich der lebensweltliche Kontinuitatsverlust von
Berufsbiografien auch im sepulkralen Bereich nieder. In Zeiten flexibilisierter
Arbeitsmarkte und serieller Erwerbstatigkeiten halten bestindige Freizeit-
passionen offenbar ein groferes Identifikationspotenzial bereit und eignen
sich zudem besser als Ausweise einer autonom getroffenen Wahl. Inwieweit
insbesondere letztgenannter Aspekt fiir die Gestaltungslogik moderner Ruhe-
statten von Bedeutung ist, soll gleich noch differenziert erlautert werden.
Ferner ist eine Zunahme populérkultureller Referenzen zu verzeichnen.
Figuren aus der Literatur, des Kinos, des Fernsehens, der Computerspiele
usw. tauchen an den Denkmilern von Verstorbenen aller Altersschichten
auf. Sie kdnnen einerseits etwas tber die Interessen der Beigesetzten ver-
raten und zum anderen als Reprasentant*innen fur spezifische Charakter-
eigenschaften dienen. Neben bildlichen Darstellungen der Kindheits-
held*innen, die teils Jahrzehnte spater noch warmherzig erinnert werden,
trifft man auf populire Songtexte, Filmzitate und dergleichen. Anders
als ihre Rezipient*innen scheinen manche der am Grab auftretenden
Charaktere bzw. Medienproduktionen weder zu altern noch zu sterben,

107

- am 27.01.2026, 00:55:05. (o=



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Matthias Meitzler

weil sie sich bereits seit vielen Jahrzehnten generationenubergreifender
Beliebtheit erfreuen und von den allermeisten Besucher*innen ad hoc
>erkannt« werden. Andere ereilt wiederum das gegenteilige Schicksal, weil
sie im Laufe der Zeit an kultureller Anschlussfahigkeit verlieren und es
ein alterskohortenspezifisches Sonderwissen braucht, um die genauen
Zusammenhange zu entschlisseln.

Abb. 2: Figuren aus der Popularkultur werden zu immer beliebteren Grabmotiven
(Projektarchiv Benkel/Meitzler).

Nicht nur textliche und bildliche Ausdrucksmittel, sondern auch die am
Grab niedergelegten Artefakte stehen heutzutage verstarkt im Zeichen der
Posttraditionalitit. Zu den klassischen Sepulkralobjekten (Blumen, Kerzen
usw.) gesellen sich in zunehmendem Ausmaf§ profane Dinge, tiber die ein
personlicher Bezug zu den Verstorbenen hergestellt wird. Besonders beliebt
sind lebzeitig verwendete Gebrauchsgegenstande — etwa Musikinstrumente,
Sportgerite, Arbeitswerkzeuge oder Kleidungsstiicke —, die auf dem Fried-
hof eine neue kontextuelle Einbettung erfahren und fortan als Erinnerungs-
anker fungieren (Benkel/Meitzler 2019b).

108

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Die Verschiedenen

Traditionsbriiche machen sich auflerdem dadurch bemerkbar, dass
Inschriften von standardisierten Mustern abweichen und das Repertoire
der >letzten Worte« stark gewachsen ist. Die in Stein gehauenen, in Holz
gravierten oder mit Filzstift notierten Spriiche stammen lingst nicht mehr
nur von altbekannten Quellen wie der >Heiligen Schrift< oder von beriihmten
Dichtern und Denkern. Mitunter bedient man sich auch eigener, personlich
gefarbter Formulierungen, die auf Unterschiedliches abzielen konnen. So
werden beispielsweise Liebesschwiire und andere Bekenntnisse verewigt,
Konflikte in Form von Anklagen und Schuldzuweisungen® bald subtil, bald
offen zur Schau gestellt — und die Verstorbenen zuweilen um Vergebung
gebeten. Auch detaillierte Schilderungen teils dramatischer Todesum-
stande sind keine Seltenheit mehr. Entgegen der kulturellen Gepflogenheit,
wonach tiber die Toten nur Gutes geredet werden soll — de mortuis nil nisi
bene —, kann man heutzutage durchaus auch etwas tiber ihre Schwachen
und Fehler lesen. Der Umstand, dass neben Lebensleistungen auch Nicht-
erreichtes zum Thema gemacht wird, liee sich im Sinne eines vermehrt
saufrichtigen Erinnerns< deuten. Dabei tritt eine ambivalente Mixtur aus
Intimitat und Offentlichkeit zu Tage: So sehr moderne Grabsemantiken
auf die Personlichkeit des Einzelnen und intime Kontexte abstellen, findet
diese Form der Inszenierung des Privaten weiterhin >vor aller Augen<im
offentlichen Raum des Friedhofsgelandes statt.

Die Personalisierung der Grabstitte erfolgt nicht zuletzt durch die
Einbindung von Fotografien.” Neben professionellen Portritaufnahmen

6 Diese sind in den meisten Fillen an bestimmte Familienmitglieder gerichtet,manchmal
beziehen sie sich aber auch auf andere Personen — etwa Mediziner*innen, denen Be-
handlungsfehler unterstellt werden, oder mutmaflliche Verursacher*innen eines tod-
lichen Unfalls.

7 Hierbei handelt es sich im Grunde um kein neues Phinomen. Bereits vor iiber 150 Jahren,
also wihrend der Anfangszeit der Fotografie, wurden Bilder von Verstorbenen an ihren
Gribern angebracht. In Deutschland fand diese Tradition allerdings eine mehrere De-
kaden andauerte Unterbrechung, die urspringlich auf die Zeit des Nationalsozialismus
zurtickging. Weil Portrits am Grab (sowie individuelle Gestaltungen iberhaupt) nicht
mit der damaligen Kollektivideologie der s>Volksgemeinschaft« (und der Gleichformig-
keit im Leben wie im Tod) zu vereinbaren waren, verloren sie rasch an Popularitit und
wurden in einigen Satzungen sogar ausdriicklich untersagt. Nachdem viele Friedhofs-
verwaltungen auch lange Zeit nach 1945 an dem Verbot festhielten und es in diesen
Fillen erst einiger Klagen vonseiten der Grabnutzenden bedurfte, halten Fotografien

109

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Matthias Meitzler

der Verstorbenen finden sich spatestens seit dem Durchbruch der Digital-
bzw. Smartphonefotografie zunehmend Schnappschiisse aus dem Alltag.
Fotografierte Gesichter wirken am Grab gewissermaflen als Individuali-
tatsgaranten: Mogen textliche Deskriptionen und symbolische Versinn-
bildlichungen von Berufen, Freizeitkontexten, Lebenseinstellungen und
dergleichen Essenzielles Gber die Toten verraten, so dirfte sie doch vor
allem ihre visuelle Vergegenwartigung>identifizierbar< und unterscheidbar
machen. Schon zu Lebzeiten lieferte ihr Gesicht als soziales Display wesent-
liche Informationen tber ihre Person und diente als primarer Adressat
von Kommunikationsanliegen (Belting 2013). Genauso wie Menschen in
erster Linie an ihrem Gesicht (wieder-)erkannt werden, macht sich auch die
Erinnerung an sie an ihrem Antlitz fest (vgl. Meitzler 2016: 146).* Fir die
Interpretation des Friedhofs als Gedachtnislandschatft ist das fotografische
Gedenken auch und gerade insofern interessant, als Korperlichkeit hier im
doppelten Sinne »aufgehoben< wird. An der Stelle, an der der Leichnam
dauerhaft unsichtbar gemacht wird, tritt der als lebendig erinnerte Korper
in Form eines fotografischen Abbildes in Erscheinung (siche dazu die ana-
lytische Unterscheidung zwischen den zwe: Korpern der Toten bei Benkel
2013b: 58ft; vgl. ferner Benkel/Meitzler 2021b: 87£.).

Die skizzierten Ausbriiche aus dem traditionellen Kanon erweitern das
klassische Repertoire um mitunter sehr personliche, durchaus gewohnungs-
bedurftige Facetten (Benkel/Meitzler 2014b; dies 2016a) und verleihen
dem Friedhof damit eine zunehmend heterogene Erscheinung. Dass diese
Entwicklung insbesondere unter den Ruhestitten jingeren Datums zu
beobachten ist,” legt den Schluss nahe, dass es sich bei dem Wandel vom

seit Ende des 20. Jahrhunderts wieder verstirkt Einzug auf den Friedhof. Auch dank
heutiger technischer Moglichkeiten geschieht dies in einer noch nie dagewesenen Ver-
breitung (Benkel/Meitzler 2014a; Meitzler 2017; ders. 2018).

8  Bisweilen sind aber auch (mutmaflich noch lebende) Angehoérige, (Haus-)Tiere oder
bestimmte Gegenstinde (etwa Autos) auf den Fotos am Grab zu sehen. Auch solche
Aufnahmen lassen sich als posttraditionelle Grabelemente betrachten, die Einblicke in
das an diesem Ort bilanzierte Leben vermitteln.

9  Zwar gab es bereits in friheren Zeiten erste Ansitze der >postmortalen Besonderung:
- man denke etwa an die prunkvollen Grabbauten der frithen Neuzeit, die allein durch
ihre Grofe aus der Masse hervorstachen und die distinguierte, d. h. biirgerliche Position
der Verstorbenen und ihrer Angehérigen tiberdeutlich ausbuchstabierten. Anders als
heute waren individuelle Graber damals jedoch vor allem solche, die sich nur die

110

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Die Verschiedenen

uniformen zum individuellen Grab um ein vergleichsweise neues Phinomen
handelt, welches auch in Zukunft noch weiter an Relevanz gewinnen wird.
Indem sich Graber in ihrer aufleren Gestalt verandern, andert sich, so die
daraus ableitbare These, auch die Art und Weise, wie Erinnerung auf dem
Friedhof konserviert bzw. inszeniert wird.

Abb. 3 und 4: Die fotografische Vergegenwirtigung des lebendigen Leibes —
am Beisetzungsort des toten Korpers (Projektarchiv Benkel/Meitzler)

Die dahinter stehenden gesellschaftlichen Krifte zu identifizieren und zu
verstehen, bildet das Hauptanliegen der empirischen Arbeit, die diesem Text
zugrunde liegt. Eine im Laufe erster Felderfahrungen auftretende Irritation
alltagsweltlicher Erwartungen — die Einsicht, dass es Graber gibt, die von
traditionellen Gestaltungslogiken abweichen —soll nun in ein wissenschaft-
liches Forschungsdesign tberfiihrt werden. Dabei stellt die fotografische
Dokumentation einzelner Ruhestitten ein wesentliches methodisches Werk-

wenigsten leisten konnten (vgl. Meitzler 2016: 145). Postraditionalitat wird hingegen
nicht zwingend tiber Opulenz erreicht, und die Darstellung des soziokonomischen
Status’ ist auf dem Friedhof der Gegenwart ohnehin kein zentrales Motiv mehr (vgl.
Benkel 2013a: 118).

111

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Matthias Meitzler

zeug dar.® Festgehalten werden uberwiegend solche Monumente, die im
Sinne der oben genannten Beispiele als posttraditionell einzustufen sind.
Dies ist also dann der Fall, wenn das Grabensemble mindestens ein Element
enthilt, das sich vom traditionellen Aufgebot abhebt. Aber auch Begrib-
nisorte, die diesem Kriterium ausdriicklich nicht entsprechen, erhalten
punktuell Einzug in das (mittlerweile mehr als 80.000 Bilder umfassende)
Projektarchiv, weil sie eine wertvolle Vergleichsgrundlage bieten: Das Post-
traditionelle erschliefSt sich erst vor dem Hintergrund des Traditionellen.
Wiirde man sich bei der Fallauswahl zu sehr auf das Aufergewohnliche
konzentrieren, liefe man rasch Gefahr, die Gewohnlichkeiten des Feldes
zu Ubersehen (vgl. Burzan 2016: 124).

Um diesbeziiglich den Uberblick zu behalten,um dominierende und im
Material wiederkehrende Elemente zuverlassig ermitteln und um Naheres
tber deren Beschaffenheit in Erfahrung bringen zu konnen, werden die Fotos
entlang eines sukzessive aufzubauenden Kategoriensystems sortiert. Bilder,
deren Graber bestimmte (posttraditionelle) Eigenschaften miteinander
teilen, werden einer gemeinsamen Kategorie zugeordnet. In einem nichsten
Schritt werden einzelne Bilder als exemplarische Falle herausgegriffen und
einer den Pramissen der visuellen Wissenssoziologie folgenden Feinana-
lyse unterzogen (Soeffner 2006; Schnettler 2007; Schnettler/Potzsch 2007).
Gegeniuiber der Kategorisierung, bei der die Daten gemaf allgemeiner Ver-
gleichsparameter betrachtet werden, erlauben solche Einzelfallanalysen
einen detaillierteren Blick auf spezifische Eigenkomplexitaten. Hierdurch
lassen sich vertiefende Kenntnisse dariiber gewinnen, was Graber tber
sozialen Wandel verraten und wie sich dieser Wandel auf die Friedhofsland-
schaft auswirkt. Als anschlussfahiger Erklarungsansatz hat sich im Laufe
der Forschung das Konzept der Individualisierung erwiesen.

10  Uber das Anfertigen von Fotografien hinaus kommen in der Forschungspraxis noch
weitere Datenerhebungsmethoden zum Einsatz. Sowohl wihrend der Feldbegehung
als auch im unmittelbaren Anschluss werden simtliche erinnerbare Ereignisse,
Informationen und Eindrticke in einem Beobachtungsprotokoll festgehalten. Die Feld-
notizen erganzen somit das Fotomaterial und werden bei der spateren Datenauswertung
ebenfalls herangezogen.

112

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Die Verschiedenen

Existenzbastelei post mortem

Von Individualisierung ist immer dann die Rede, wenn es darum geht,den
seit Beginn der Moderne einsetzenden, u.a. auf funktioneller Differenzierung
und sozialer Arbeitsteilung (Durkheim 1992) beruhenden Strukturwandel
zu beschreiben und zu erklaren. Dieses Anliegen begleitet die Soziologie
durch ihre gesamte Geschichte; schon bei den Grindervitern der Disziplin
—von Simmel Giber Durkheim bis Weber — ist das Verhaltnis von Individuum
und Gesellschaft ein zentrales Thema (Kippele 1998; Schroer 2001). Dass
sozialwissenschaftliche Gesellschaftsbeobachtung spatestens seit Mitte der
1980er Jahre verstarkt mit Blick auf die Individualisierung betrieben und
der Begriff inzwischen lingst nicht mehr nur innerhalb wissenschaftlicher
Experten*innenkreise gebraucht wird, diirfte maffgeblich mit Ulrich Becks
bekanntem Buch tber die Ristkogesellschaft zusammenhangen (Beck 1986).

Beck bezeichnet Individualisierung als »neuen Modus der Vergesell-
schaftung« (ebd.: 205) und versteht hierunter in erster Linie das Heraus-
losen des Individuums aus traditionellen sozialen Bindungen, Rollen,
Lebensrezepturen und Orientierungsmustern. Die damit korrespondierende
Distanzierung von Konzepten wie Heimat, Tradition, Familie, Religion und
Klasse bezeichnet er als Freisetzung. Mit der zweiten Hilfte des 20. Jahr-
hunderts habe Beck zufolge der jingste Individualisierungsschub ein-
gesetzt. Dieser wurde vor allem durch wirtschaftliche Prosperitat, einen
sich ausdifferenzierenden Arbeitsmarkt sowie den Zuwachs an Bildung,
Freizeit, Mobilitat, Konsum und Autonomie bewirkt. Der einzelne Akteur
definiere sich nicht mehr langer tiber die Zugehorigkeit zu einem Kollektiv,
sondern als selbstbestimmtes Individuum. Mit dem Aufweichen kollektiver
Muster ergeben sich nie dagewesene Freiraume, indem »[dJie Anteile der
prinzipiell entscheidungsverschlossenen Lebensmoglichkeiten« ab- und
»die Anteile der entscheidungsoffenen, selbst herzustellenden Biographie«
zunehmen (ebd.: 216). Wachsende Handlungsoptionen gehen wiederum
mit dem Abbau sozialer Kontrolle und allgemeinverbindlichen Leitlinien
einher. Instanzen wie Staat und Kirche, die in pra-individualisierten Zeiten
die Lebensgestaltung je nach Stand und Klasse diktierten, haben an Ein-
fluss verloren. Statt sich auf vorgefertigte Identititsschablonen zu verlassen,
musse das Individuum »lernen, sich selbst als Handlungszentrum, als
Planungsbiiro in bezug auf seinen eigenen Lebenslauf, seine Fahigkeiten,

113

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Matthias Meitzler

Orientierungen, Partnerschaften usw. zu begreifen« (ebd.: 217) und sich
seine eigene Existenz sozusagen selbst erbasteln (siche dazu den Begriff der
»Bastelexistenz« bei Hitzler/Honer 1994).

Eine individualisierte Lebensfihrung gleicht somit einem zwei-
schneidigen Schwert, denn die Kehrseite der Entscheidungsfreiheit ist
der Entscheidungszwang (vgl. Beck 1986: 216). »In posttraditionalen
Kontexten haben wir keine andere Wahl, als zu wahlen, wer wir sein und
wie wir handeln wollen«, schreibt der dhnlich argumentierende und dem
Beck’schen Individualisierungsansatz nahestehende Anthony Giddens
(1996: 142). Die »Multioptionsgesellschaft« (Gross 1994) verlangt es dem
freigesetzten Individuum ab, (eigen)stindig Entscheidungen zu treffen,
deren Konsequenzen es zwar einerseits schwer absehen kann, die es jedoch
andererseits selbst zu verantworten hat. Ohne Netz und doppelten Boden
wird das individualisierte Leben nicht selten als »Zumutung« empfunden
(Schroer 2010: 276). Diese negative (oder zumindest riskante) Seite nennt
Beck Entzauberung. Ein wesentlicher Individualisierungseffekt besteht in
der Flexibilisierung von Biografieverlaufen. LieSen sich bei der Geburt
eines Kindes (unter Beriicksichtigung der jeweiligen sozialen Herkunft)
noch vor gut 100 Jahren relativ prazise und zuverlassige Prognosen tber
seinen spateren Lebensweg treffen (Berufsausbildung, Arbeitsplatz, Wohn-
ort, Ehe, Anzahl an Nachkommen, Sterbeort, Bestattungsart usw.), so sind
heutige Biografien mehr denn je durch Zukunftsoffenheit geprigt. Ob
Menschen von der Individualisierung profitieren kénnen oder sie ihnen
zum Verhangnis wird, ist indes eine Frage der verfiigbaren Ressourcen
(vgl. Meitzler 2016: 137); vermehrt ist in diesem Zusammenhang auf die
Relevanz sozialer Ungleichheit hingewiesen worden (vgl. Burzan 2007:
157; Keupp 2010: 254).

Individualisierung schlichtweg mit Isolation und dem Herausfallen
aus gesellschaftlichen Beziigen gleichzusetzen, wiirde eine unzureichende
Verkirzung bedeuten. SchliefSlich erwihnt Beck neben der Freisetzung
und Entzauberung noch die Dimension der Reintegration. Die aus
traditionellen Bindungen herausgelosten Individuen suchen sich durch-
aus neue »posttraditionale« Vergemeinschaftungskontexte (z.B. spezifische
Subkulturen, Szenen bzw. Erlebnismileus), deren Mitgliedschaft auf einer
selbstbestimmten Entscheidung beruhe, wesentlich unverbindlicher sei
und sich darum relativ mthelos wieder annullieren lasse (Hitzler/Honer/

114

- am 27.01.2026, 00:55:05. iz |



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Die Verschiedenen

Pfadenhauer 2008). Die Popularitit solcher »Wahlgemeinschaften auf
Zeit« (Beck/Bonf$/Lau 2001: 58) verdankt sich dem Umstand, dass sie
»dem intentional entwurzelten Subjekt zumindest partiell die Moglichkeit
[geben], Sinn zu empfangen und selbst zu generieren, ohne dass individuali-
tatseinschrainkende Autorititen mitmischen und ohne dass die Verbind-
lichkeitsanspriiche allzu schwerwiegend sind« (Benkel 2017: 118).

So oft die Beck’sche Individualisierungsthese bis heute repliziert wurde
(siche etwa die Beitrage in Friedrichs 1998 oder in Berger/Hitzler 2010),
fehlte es doch lange Zeit an einer systematischen Ubertragung dieses
Ansatzes auf den gesellschaftlichen Umgang mit Sterben, Tod, Trauer
und Erinnerung (siche aber Benkel/Meitzler 2013a; Meitzler 2016). Dass
jeder Mensch eine eigene Individualitat besitzt, die mit dem Tod nicht
schlichtweg verloren geht, sondern gerade dann besonders bewahrens-
wert erscheint und durch verschiedene kulturelle Techniken erhalten bzw.
hervorgebracht wird, ist angesichts des gesellschaftlichen Strukturwandels
der zurtckliegenden Jahrzehnte ein durchaus naheliegender Gedanke. Mit
Blick auf den Untersuchungsgegenstand Friedhof und die Verbreitung
posttraditioneller Graber entsteht der Eindruck, dass die Verstorbenen
weniger als Mitglied einer Herkunftsgemeinschaft, also als Bestandteil
eines Ubergeordneten Kollektivs verabschiedet werden, sondern vielmehr
als Personen mit individuellen Eigenschaften, die sie (zumindest schein-
bar) aus der Masse heraustreten lassen — und die es darum in besonderem
Mafe zu akzentuieren gilt. In diesem Gedanken findet die oben erwihnte
Dimension der Freisetzung ihre postmortale Entsprechung.

Dazu gehortauch und insbesondere die Abkehr von religiosen Referenzen.
Wurde der gesellschaftliche Umgang mit dem Tod jahrhundertelang von
der christlichen Glaubensvorstellung der jenseitigen Fortexistenz gepragt,
waren Friedhofe im Mittelalter meist unmittelbar am Kirchengebaude
gelegen und galt die Beisetzungsposition der Toten als Indikator ihres
sozialen Status;so hat die Kirche langst ihre Deutungshegemonie tiber den
Tod im Allgemeinen und tber die Bestattung im Besonderen verloren. Im
Zuge der Reformation wurden Friedhofe — nicht zuletzt aus hygienischen
Griinden - vor die Tore der Stadt ausgelagert, und ihre Verwaltung unter-
lag nicht langer dem kirchlichen Monopol. Seine Fortsetzung erhalt dieser,
meist unter dem Schlagwort der Sdkularisierung diskutierte Wandel ebenso
in posttraditionellen Grabdesigns, die sich vom religiosen Uberbau weit-

115

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Matthias Meitzler

gehend emanzipiert haben. Explizite Verweise auf entsprechende Zuge-
horigkeitsempfindungen sind riicklaufig und herkdmmliche, christlich
gepragte Symbole werden immer haufiger durch sikulare Korrelate ersetzt."!
Anstelle der klassischen Jenseitsaussicht lasst sich an posttraditionellen
Ruhestitten die Tendenz zur Verdiesseitlichung in Form einer Rickschau
auf das gelebte Leben der Verstorbenen erkennen.

In diesem Zusammenhang habe ich an anderer Stelle (Meitzler 2016) den
Terminus der postexistenziellen Existenzbastelei eingebracht.>Postexistenziell«
bezieht sich dabei auf den Zustand der Nicht-mehr-Anwesenheit, genauer:
der dem mitmenschlichen Zugriff enthobenen Prisenz im Sinne eines
denk-, wahrnehmungs- und handlungsfiahigen Korpers. Losgelost von ihrer
lebendigen Existenz kann die verstorbene Person dennoch »tiber ihren Tod
hinaus« sozzal fortwirken, »etwa in Form von Bezugnahmen oder in Form
eines Handelns, das explizit>im Sinne der Verstorbenenc<erfolgt« (Meitzler
2020b: 594). Einem lebendigen Akteur stehen bei der Konstruktion und
Inszenierung der eigenen Identitit unterschiedliche Mittel zur Verfugung.
Beispielsweise kann er einen bestimmten Beruf ergreifen, einem Hobby
seiner Wahl nachgehen, sich politisch positionieren und engagieren oder
sich einer bzw. mehreren Gruppen anschliefen. Mit seinem Leben endet
jedoch zugleich jedwede Moglichkeit der selbstinitiierten Existenzbastelei.
Unter den Bedingungen der Fremdsteuerung kann sie nur mehr stellver-
tretend durch die Hinterbliebenen fortgesetzt werden. Sie sind diejenigen,
die sich an das Leben des/der Verstorbenen erinnern, es auf die eine oder
andere Weise deuten — und ihren Deutungen bisweilen materiellen Aus-

11  Ein konkretes Beispiel ist das Kreuz: Als Bekenntniszeichen, das tiber eine 2000-jahrige
Tradition verfligt, findet es unter heutigen Ruhestitten immer seltener Verwendung.
Oftmals taucht es nur mehr als Signum des Todesdatums auf, nicht aber als Glaubens-
referenz. Angesichts der sich darin abzeichnenden Profanisierung kommt man schnell
zu dem Verdacht, es mit einer »Desakralisierung des Sakralen« (Bourdieu 2009: 66) zu
tun zu haben. Tatsichlich kann von einem spurlosen Verschwinden jedweder Spirituali-
tit und Transzendenz aber nicht die Rede sein. So lassen sich einige der Lebenswelt-
verweise zumindest unter privatreligiésen Vorzeichen betrachten. Auch solche »un-
sichtbare[n] Religion[en]« (Luckmann 1991) wie etwa die exzessive Austiibung einer
bestimmten Sportart, die Mitgliedschaft in einer Fuflballfangemeinde oder in einem
Motorradclub haben durchaus transzendentales Potenzial und werden nicht selten im
»Grabtext« (Benkel 2013a: 49) thematisiert.

116

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Die Verschiedenen

druck verleihen, indem sie sich etwa an der inhaltlichen Gestaltung einer
Grabstatte beteiligen."

Postexistenzielle Existenzbastelei lieSe sich somit als figuratives Geschehen
im Elias’schen Sinne verstehen: Weil das Individuum demnach nicht »der
erste und letzte Bezugspunkt all dessen [ist], was es in seinem Leben tut
und lasst« (Sommer 2010: 167),sind es weder allein die Verstorbenen noch
allein die Hinterbliebenen die postexistenzielle Existenzen am Grab hervor-
bringen. Zugleich kommt der »Abkehr von der Subjekt- und Individual-
zentrierung« (ebd.) hier insofern eine trostreiche Komponente zu, als es
dadurch moglich wird, »die Absolutheit des Verlusts zu brechen, der mit
dem Tod eintritt: Der >Sinn< des Lebens liegt nicht in erster Linie darin,
was das Individuum fir sich selber ist, sondern, was es fiir andere ist«
(ebd.: 166). Zwar markiert der Tod eines Menschen das Ende eines einzel-
nen Lebens, er bedeutet allerdings nicht das Ende der Figuration — »das
Leben des Individuums wirkt nach im Leben, in den Figurationen der
Uberlebenden« (ebd.: 166f.).

Ihr postmortales Fremdbild, also der Modus, in dem ihr Leben von
der Nachwelt riickblickend interpretiert wird, konnten die Toten zu Leb-
zeiten durch >vorausschauendes Handeln«< gemaf$ einer »prospektive[n]
Erinnerung« (J. Assmann 1999: 61) zumindest partiell beeinflussen. Auch
konnten sie spezifische Wiinsche in Bezug auf verschiedene sepulkrale
Angelegenheiten miindlich und/oder schriftlich kundtun. Bei allem Ver-
trauen auf die ordnungsgemafle Umsetzung ihres>letzten Willens<kénnen
sie dies letztlich aber nicht personlich evaluieren. Das Wissen um die tiber
das eigene Lebensende hinausreichende Autonomie ist, so gesehen, mehr
symbolischer denn praktischer Natur (Meitzler 2021). Nicht nur hinsicht-
lich ihres weiteren Korperschicksals, sondern auch beziiglich ihrer Fort-
existenz qua Erinnerung, sei es auf dem Friedhof oder an anderen Orten,
sind die Toten »den Lebenden ausgeliefert« (Sartre 1993: 934).

12 Gemaf der hier vorgeschlagenen Definition sind Formen der postexistenziellen Existenz-
bastelei gewiss nicht nur am Begribnisort, sondern auch in anderen Kontexten relevant
— etwa bei der Art und Weise, wie ein Leichnam kurz vor seiner Beisetzung optisch in
Szene gesetzt wird (Coenen 2021) sowie bei simtlichen kommunikativen Handlungen,
die auf personliche Attribute der Toten bezogen sind und deren soziale Fortexistenz
zum Ergebnis haben.

117

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Matthias Meitzler

Ein personalisiertes Grab zu gestalten, bedeutet, sich mit einer Biografie
auseinander zu setzen. Schon aufgrund der materiellen Eigenschaften
des Beisetzungsortes, die nur einen auf relativ wenige Mitteilungsebenen
begrenzten Rahmen gewihren, miissen die biografischen Reprasentationen
stets vor dem Hintergrund von Selektion, Reduktion, Hervorhebung und
Auslassung erfolgen. Aus der Menge an sozialen Rollen, Personlichkeits-
facetten bzw. -zuschreibungen und der Moglichkeiten ihrer Darstellung
gilt es, eine konkrete Auswahl festzulegen. Dies impliziert zugleich die
Suspendierung anderer Aspekte, die die verstorbene Person zwar eben-
falls ausgezeichnet haben, zumindest an ihrer Ruhestitte aber verborgen
bleiben mussen — oder gar sollen. Dass auch die informationstrachtigsten
Grabkompositionen keine erschopfenden Biografieduplikationen sein
konnen, wird schon deshalb nicht als Problem verhandelt, weil es bei der
postexistenziellen Existenzbastelei gerade nicht um das objektive >So-
Gewesen-Sein« geht, sondern um das, woran sich Hinterbliebene erinnern
konnen bzw. woran (und auf welche Weise) sie sich erinnern maochten.

Inschriften und Motive stellen somit nicht lediglich Objektivationen
von ohnehin schwer kontrollierbaren kognitiven Erinnerungsprozessen
dar,sondern sind das Ergebnis der Reflexzon tber diese Erinnerungen. Zwar
mogen dabei bestimmte Lebensbereiche besonders hiufig im Vorder-
grund stehen, wiederkehrende Prasentationsmodi gewihlt werden, und
bereits bestehende Grabarrangements mogen als Inspirationsquellen
dienen. Im Zeichen der Individualisierung weicht jedoch nicht nur die
gelebte, sondern auch die erinnerte Biografie zunehmend von tradierten
Standards fritherer Gesellschaften ab und liegt damit mehr denn je in der
Verantwortung des Individuums (Benkel 2017). Fur die (Re-)Konstruktion
von Biografie gilt, was Beck fir die Individualisierung von Lebensver-
laufen im Allgemeinen konstatiert: »Biographien werden >selbstreflexiv<;
sozial vorgegebene wird in selbst hergestellte und selbstherzustellende
Biographie transformiert.« (Beck 1986: 216; Herv. i.0O.) Von hier aus
betrachtet, ist die Grabgestaltung nicht nur eine Frage der Wissensver-
waltung, sondern auch der Deutungshoheit und der Definitionsmacht. Es
sind nicht allein die Toten, die an ihren Beisetzungsorten individualisiert
werden, sondern in dem Stil, wie sie Griber gestalten (lassen), verraten die
ssignificant survivors< immer auch etwas tber sich selbst. In Anbetracht

118

- am 27.01.2026, 00:55:05. iz |



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Die Verschiedenen

dieser Tatsache wire es sinnfillig, statt von den Grabern der Toten von
den Grabern der Lebenden zu sprechen.’

Der Fokus auf die Leistungen der Lebenden bei der Herstellung einer
tiber den Tod hinausgehenden sozialen Existenz an der Grabstatte leuchtet
vor allem in solchen Fillen ein, in denen sich Hinterbliebene auf wenig
bzw. keine gemeinsam geteilte Lebenszeit mit dem/der Verstorbenen stiitzen
konnen. Konkret geht es um Graber von Menschen, die vor, wihrend oder
unmittelbar nach ihrer Geburt gestorben sind. Was dies fir das Konzept
der postexistenziellen Existenzbastelei bedeutet und inwiefern es sich hier-
bei um eine besondere Konstellation handelt, mochte ich im Folgenden
reflektieren.

Exkurs: Die sepulkrale Konstruktion von Kindlichkeit

In einer Gesellschaft, in der das Lebensende im hohen Alter als >Normal-
fallc angenommen wird, gilt der Tod eines Kindes als eine Fundamental-
irritation (vgl. Benkel/Meitzler 2013b: 134)." Im Unterschied zu den Ruhe-
statten Erwachsener ist hierbei auszuschlieflen, dass die verstorbene Person
selbst tiber die Gestaltung und Inhalte (mit-)entschieden hat. Doch wie
lasst sich eine Biografie erinnern, wenn diese niemals selbststindig ent-
faltet werden konnte, weil zwischen Geburt und Tod nur wenige Wochen,

13 In diesem Zusammenhang sei aufferdem erwihnt, dass das Errichten einer Grabstitte
nicht lediglich von Hinterbliebenen im Alleingang vorgenommen wird. Sie sind fiir
gewohnlich weder geborene noch berufene Grabdesigner, sondern setzen sich nur in
Ausnahmesituationen — wie eben dem Tod Nahestehender — mit entsprechenden Fragen
auseinander. Dabei sind sie, sowohl was die Vorabplanung als auch deren Umsetzung
in handwerkliche Machbarkeit angeht, auf ein ihren Alltag transzendierendes Experten-
wissen angewiesen. In den Grabarrangements spiegeln sich somit nicht blof die Hand-
lungen der Auftraggeber*innen, vielmehr lassen sie sich als Produkte komplexer
Kommunikations-, Aushandlungs-, Entscheidungs- und Arbeitsprozesse begreifen, an
denen mehrere Akteure (wie u.a.auch Friedhofsverwaltungen und Grabmalschaffende)
partizipieren.

14 Anders verhielt es sich noch bis zum 19. Jahrhundert, als vor allem perinatale Tode ein
recht hiufiges Ereignis gewesen sind und Kindsbestattungen wesentlich verbreiteter waren
als heutzutage. Was vom gegenwirtigen Standpunkt aus schwer nachvollziehbar erscheint,
gehorte in friheren Zeiten zur Alltagsrealitit: Der Tod eines Kindes war prinzipiell nichts
Ungewohnliches und u.a. auch deshalb vergleichsweise wenig emotional besetzt.

119

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Matthias Meitzler

Tage, Stunden oder Minuten lagen? Oder wenn beides, wie im Fall von Tot-
und Fehlgeborenen (Bocker 2022), in einem Ereignis zusammenfallt und
die soziale Verbindung der (verhinderten) Eltern zu ihrem Kind sich in
Zukunftsfantasien wahrend der Schwangerschaft erschopfte?” Hinsichtlich
der Existenzbastelei am Grab fillt unter diesen Umstinden der Gebrauch
des Adjektivs >postexistenziell< einerseits schwer, weil damit impliziert wird,
dass es vor der fremdgesteuerten sozialen Existenz am Grab bereits eine
selbstgesteuerte Existenz im Sinne der oben genannten lebzeitigen Image-
konstruktion gegeben hat. Dies trifft jedoch umso weniger zu, je kiirzer das
kindliche Leben im Einzelnen gewesen ist. Die im Grabensemble enthaltenen
Texte, Motive, Symbole und Objekte rekurrieren somit in erster Linie auf
(elterlichen) Projektionen bzw. kulturell gerahmten Interpretationen und
Imaginationen (Bocker 2016). Andererseits ist das Kind lange vor seiner
Geburt in Figurationen eingebunden und somit als soziale Existenz >vor-
handen«. Die zahlreichen Beztige auf solche prinatalen sozialen Existenzen
am Grab lassen erkennen, dass und inwieweit nicht nur die Toten, sondern
auch die Noch-nicht-Geborenen den Lebenden »ausgeliefert« sind.

Vor diesem Hintergrund erscheint es plausibel, dass sich die Graber frith
verstorbener Kinder in der Regel optisch stark ahneln: Ein buntes Meer
aus Windradern, Luftballons, abgelegten Kuscheltieren und Spielzeug ist
hier kein seltener Anblick und erinnert tiblicherweise an einen Spielplatz
oder ein unaufgeraumtes Kinderzimmer. In Ermangelung alternativer,
d.h.eigenstindig erbastelter lebensweltlicher Merkmale (z.B. ausgebildete
Praferenzen, geknipfte Beziehungen, selbstgewihlte Zugehorigkeiten usw.)
werden die Verstorbenen in erster Linie als kindlichen Existenzen erinnert
bzw. inszeniert.'® Nicht selten wird neben der Kindlichkeit noch auf ein
weiteres zugeschriebenes Merkmal abgestellt: Verweise auf das Geschlecht

15 Siehe hierzu auch den Beitrag von Laura Vélkle und Nico Wettmann in diesem Band.

16 An manchen Gribern von Siuglingen finden sich auferdem sogenannte Post-mortem-
Fotografien, Bilder also, die den toten Koérper des/der an diesem Ort Beigesetzen (zu-
meist in einer lebendigen Anmutung, wie schlafend) zeigen. Dass solche Fotos hier
wesentlich haufiger vorkommen als an den Begribnisstitten von Erwachsenen, durfte
in erster Linie dem Defizit an Lebendportrits geschuldet sein. Mithilfe der Totenfoto-
grafie bietet sich mithin die einzige Moglichkeit der korperbezogenen Erinnerung (vgl.
Benkel/Meitzler 2016b: 131; zur Post-mortem-Fotografie im Allgemeinen siche Sykora
2009).

120

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Die Verschiedenen

(mitsamt entsprechender Klischees) erfolgen z.B. durch die Nennung
eines mannlich/weiblich konnotierten Kosenamens, durch die Abbildung
bestimmter Motive (auch und gerade hier sind popularkulturelle Referenzen
dominant) oder durch das Platzieren von geschlechtsspezifisch interpretier-
barem Spielzeug. Es dirfte zumindest kein Zufall sein, dass sich an den
Grabern von Jungen hiufig Miniaturversionen von Autos und Actionhelden
befinden, derweil die Ruhestatten von Madchen tiberwiegend pinke Farb-
tone aufweisen und von Figuren aus der Welt von Hello Kitty, Barbie usw.

gesaumt werden."”

‘(/ & ‘ ‘ .
Abb. 5: Kindliche Existenzkonstruktionen an einer Ruhestitte (Projektarchiv Benkel/
Meitzler)

17 Insbesondere bei sehr frith verstorbenen Kindern kann davon ausgegangen werden,
dass das Spielzeug nicht von ihnen selbst benutzt wurde, sondern urspriinglich als Ge-
schenk gedacht war und daraufhin eine >sepulkrale Umwidmung« erfuhr oder gar erst
fir den Zweck, Grabschmuck zu sein, angeschafft wurde. Auch konnte man diese Hand-
lungspraxis als einen symbolischen Akt des Schenkens interpretieren: Konnten dem
Kind zuvor keine Geschenke gemacht werden, so bleibt es in Gestalt der Grabstitte
(parasozial) adressierbar und damit in gewisser Weise auch >beschenkbar, bzw. es wird
dies hierdurch erst.

121

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Matthias Meitzler

Nicht selten werden dabei die in den Friedhofssatzungen festgeschriebenen
Gestaltungsvorschriften tbertreten. Viele (wenn auch nicht alle) Ver-
waltungsbehorden sehen angesichts dieser duferst speziellen Verlustsituation
jedoch von Interventionen ab (vgl. Sorries 2010: 248). Wie die historische
Betrachtung offenbart, waren Kindergraber die ersten Ruhestatten, bei
denen posttraditionelle Elemente — und in diese Kategorie fallt ihr buntes
>Inventar«durchaus — toleriert wurden. Man konnte sie darum auch als Weg-
bereiter der Individualisierung auf dem Friedhof verstehen.

Eine weitere Differenz zwischen Kinder- und Erwachsenengribern
ergibt sich aus der oben angesprochenen Befristung. Der im Durchschnitt
kiirzeren Liegefrist ersterer wohnt zunichst ein pragmatisches Motiv inne.
Weil der Leichnam eines Kindes aufgrund seiner geringeren Masse weniger
Zeit bis zur vollstindigen Zersetzung benotigt als der eines Erwachsenen,
koénnen entsprechende Grabstitten friher aufgelassen und neu belegt
werden. Eine andere (soziologisch noch weitaus interessantere) Bewandt-
nis hat mit der Normalititserwartung einer spezifischen Behandlung des
Kindstodes zu tun: Wenn ein Kind stirbt, sind seine Eltern oftmals noch
in einem Lebensalter, in dem sie erneuten Nachwuchs erwarten konnen.
Die Geburt eines weiteren Kindes konnte wiederum dazu fihren, dass
die Eltern mit dem zuvor erlittenen Verlust friher >abschliefen, als sie es
beim Tod jener Personen titen, deren soziale Rollen im Familiengeftge
nicht von anderen Menschen >eingenommenc« werden konnen (z.B. Vater
oder Mutter). Das Kindergrab konnte dann woméglich schneller >in Ver-
gessenheit« geraten und schon nach kurzer Zeit nur noch selten oder gar
nicht mehr aufgesucht werden.'®

Einer voreiligen Generalisierung ist allerdings Vorsicht geboten. So kann
nicht ohne weiteres davon ausgegangen werden, dass nach dem schmerz-
lichen Verlust ein weiteres Kind geboren wird — und selbst wo dies der
Fall ist, muss daraus nicht zwangslaufig eine >Entwertung« der Ruhestatte

18 Hinzu kommt der Umstand, dass junge Eltern hdufig mobiler leben als Menschen, die
im hochbetagten Alter ihren Lebenspartner verlieren. Sollten sie sich fiir einen Umzug
in eine weit entfernte Stadt entscheiden, ist es durchaus wahrscheinlich, dass das Grab
auf dem Friedhof des fritheren Wohnortes >verwaist«. Tatsachlich erweckten innerhalb
der empirischen Forschung nicht wenige Kindergriber den Eindruck, seit Lingerem
nicht mehr besucht bzw. gepflegt worden zu sein.

122

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Die Verschiedenen

folgen."” Tatsachlich kann man auf manchen Friedhofen Grabern von Kindern
begegnen, die zum Teil vor tiber einem halben Jahrhundert gestorben sind.
Gemaf$ der ortlichen Grabnutzungsrichtlinien durften die betreffenden
Gedenkorte schon lange nicht mehr bestehen. Weil es aber offenbar noch
Angehorige gibt, die sich kontinuierlich um das Grab kimmern und darin
einen zentralen Ankerpunkt ihrer Trauer und Erinnerung sehen, sind die
meisten Friedhofsverwaltungen auch in diesem Punkt grofSziigig. Und so
kommt es hin und wieder vor, dass hochbetagte Miitter die Begrabnisstitten
ihrer Kinder pflegen, die sich, wiirden sie noch leben, inzwischen nahe des
Renteneintritts befanden.

Kollektive Singularitat und Delokalisierung

Der skizzierte Wandel ist gewiss nicht als radikaler und irreversibler Abschied
von jedweden traditionellen Ritualen und Gepflogenheiten im Bereich der
Bestattungs- und Friedhofskultur zu verstehen. Unter Berticksichtigung
aller auf dem Friedhof derzeit vorhandenen Griber machen diejenigen, die
posttraditionellen Gestaltungslogiken folgen, bislang sogar nur einen ver-
gleichsweise geringen Anteil aus. Dies verwundert wiederum nicht, wenn
man erneut bedenkt, dass sich die beschriebenen Trends erst seit einigen
Jahren verstarkt ausbreiten und bei den élteren Grabern noch wenig zum
Tragen kommen.” Doch selbst unter den neueren Begribnisarealen gibt

19 Ohnehin ist die Haufigkeit, in der ein Grab besucht und gepflegt wird, kein zuverlassiger
Indikator fiir die Trauer- und Erinnerungsintensitit der Hinterbliebenen. Eigene
empirische Nachforschungen - in Form von Interviews mit Trauernden tber deren
Einstellungen zum Friedhof — legen diesbeziiglich eine betrichtliche Varietit offen
(Benkel/Meitzler 2019a; Benkel/Meitzler/Preufl 2019; Meitzler 2020c¢; ders. 2022b).

20 Neben dem Datum der Grabentstehung gilt es hinsichtlich der quantitativen Verbreitung
posttraditioneller Designs noch weitere Faktoren zu berticksichtigen. Von wesentlicher
Bedeutung sind hierbei u.a. die Grofe und die sozialstrukturellen Eigenschaften der Ge-
meinde, in der sich der jeweilige Friedhof befindet. So wird etwa auf den Gottesickern
in ruralen Gegenden noch wesentlich konsequenter an traditionellen Konzepten fest-
gehalten als auf den Nekropolen im grof$stadtischen Raum. Ferner entscheidet die Trager-
schaft dartiber, welche Spielraume bei der Umsetzung von Gestaltungsanliegen vorhanden
sind. Diesbeziglich fallen die Satzungen kommunal betriebener Friedhofe insgesamt
etwas grofSziigiger aus als die ihrer kirchlich verwalteten Pendants.

123

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Matthias Meitzler

es trotz virulenter avantgardistischer Tendenzen weiterhin solche Ruhe-
statten, die sich nicht der Gleichférmigkeit entziehen und ausschlieflich
traditionelle Formen aufweisen.

All das spricht weniger fiir die Widerlegung der Individualisierungsthese;
vielmehr deutet sich hierin die Ambivalenz der zeitgenossischen Sepulkral-
kultur in geradezu paradigmatischer Weise an. Individualisierung umfasst
in diesem Zusammenhang namlich nicht blof die Verbreitung von post-
traditionellen Gestaltungskomponenten, sondern sie steht ganz allgemein
fur die Moglichkeit und Notwendigkeit, sich aus einer nur mehr schwer
zu Uberblickenden Multioptionalitit zu bedienen. Dazu gehort das gezielte
Ausbrechen aus Traditionen genauso wie das gezielte Festhalten an eben-
diesen. Analog zu der Entscheidung fiir oder gegen ein bestimmtes Lebens-
konzept erfordert auch die Entscheidung fiir oder gegen ein bestimmtes
Grabdesign ein gesteigertes Maf$ an Reflexivitat und Eigenverantwortung.

Bei aller gewonnenen Vielfalt, Freiheit und Toleranz sind dem Aus-
scheren aus den sepulkralen Konventionen indes schon in formeller Hinsicht
weiterhin Grenzen gesetzt. Wie bereits angedeutet, beinhalten die Friedhofs-
satzungen spezifische Vorschriften hinsichtlich der Grabgestaltung. Zwar
werden sie nicht immer mit aller Konsequenz ausgelegt (siche etwa das oben
erwahnte Beispiel der Kindergraber), nichtsdestotrotz ist auf dem Friedhof
nicht alles, was technisch prinzipiell moglich wire, tatsiachlich auch erlaubt.
Nicht genehmigte Gestaltungswiinsche sorgen hin und wieder fir Konflikte
zwischen Angehorigen und der zustindigen Verwaltung, manche Streitfalle
werden sogar zum Gegenstand tberregionaler Medienberichterstattung
(siehe z.B. Drobinski 2012). Wie die Feldforschung zeigt, kommt es auch
abseits behordlicher Regulierungsanspriiche regelmifig zu Auseinander-
setzungen von Grabnutzenden untereinander. Ein extravagantes Grabmal,
eine zweideutige Inschrift oder dergleichen mogen fur viele Hinterbliebene
einen sinntrachtigen Bestandteil ihres Trauerns und Gedenkens bilden, bei
anderen Friedhofsbesucher*innen mogen derartige Umgangsformen — zumal
wenn sie sich in unmittelbarer >Nachbarschaft< abspielen — auf Missfallen
stofSen. In einer Gesellschaft, in der das mal harmonische, mal konflikt-
trichtige, generell aber plurale Nebeneinander von verschiedenartigen Auf-
fassungen an die Stelle einer fiir jedermann verbindlichen Kollektivmoral
getreten ist,verwundern solche Problematiken nicht (Benkel 2022; Meitzler
2020c). Vielmehr gehort es zu den Herausforderungen gegenwirtiger und

124

- am 27.01.2026, 00:55:05. iz |



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Die Verschiedenen

kiinftiger Friedhofe, den sich ausdifferenzierenden Haltungen mit einem
ausdifferenzierten Angebot Rechnung zu tragen (Meitzler 2022b).
Dessen unbeschadet stellt sich die Frage, wie individuell dieses oder jenes
Element (etwa ein Motiv aus der Populdrkultur, ein Mercedes-Stern, der
Ausschnitt aus der Partitur eines Musikstticks oder das Emblem eines Fuf3-
ballvereins) tatsachlich ist. Weil die » Arbeit an der Besonderheit« (Reckwitz
2017:9) auch in diesem spezifischen Sektor der sozialen Welt tiblicherweise
unter Rickgriff auf bereits bestehende kulturelle Produkte erfolgt, konnte
man die jeweils gewahlten Inhalte gleichsam als >Zitate der Zitate von
Zitaten< begreifen. So gesehen, ist ein Marken-Logo dem konventionellen
Kreuz ahnlicher, als es zunachst den Anschein macht. Dem Wortsinn nach
diirfte ein individuelles Grabmotiv nur ein einziges Mal auftauchen (vgl.
Benkel 2017: 118). In Anbetracht des Datenmaterials lasst sich jedoch
so manche auf erste Sicht ausgefallene Gestaltungsidee auch an anderen
Orten in dhnlicher oder gar identischer Form wiederfinden. Originalitats-
konzepte unterliegen somit einer gewissen Eigendynamik, die der Logik
der Mode immanent ist: Je mehr es von ihnen gibt, desto mehr werden
sie zur Inspirationsquelle fir andere — und desto haufiger kommen sie vor
(vgl. Meitzler 2016: 155). Wenn das Ideal, »nur ja nicht so zu sein wie alle
Anderen« (Abels 2010: 234), allmahlich zur Friedhofsnormalitat und das
Ausgefallene allmahlich zur Gewohnlichkeit wird, stellt sich die Frage, ob
das Festhalten am Traditionellen nicht eines Tages die neue Avantgarde
und die Enttraditionalisierung die neue Tradition sein wird.
Grundsitzlich lasst sich festhalten, dass individualisierte Erinnerung auch
auf dem Friedhof kollektiv vereinnahmt ist und dass »[dJas radikal Verein-
zelte [...] mitunter im uniformierten Gewand daher« kommt (Benkel 2017:
121). So grof das Interesse an einer kreativen Grabkomposition ausfallen,
so sehr der Moglichkeitsspielraum in den letzten Jahren gewachsen sein
und so eigensinnig manches Design daherkommen mag, so sehr gleichen
sich die fir die postexistenzielle Existenzbastelei verwendeten Werkzeuge
(etwa der Verweis auf einen kollektiv geteilten Lebensstil oder schlichtweg
der Rickgriff auf das Zeichensystem Sprache; vgl. ebd.: 120).2! »Jede Art

21 Insbesondere in der Darstellung subkultureller Beziige und der Zugehdrigkeit zu
posttraditionalen Gemeinschaften findet die oben angesprochene Dimension der Re-
integration ihren Niederschlag.

125

- am 27.01.2026, 00:55:05. [ -



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Matthias Meitzler

der Besonderung dementiert sich insofern von selbst, als es offensichtlich
verstehbare Muster geben muss, durch die das Besondere einer Person auf
kommunikationsfihige Weise inszeniert wird.« (Prisching 2010: 183) Wiirde
es sich bei den Lebensweltverweisen am Grab tatsachlich um singulire Falle
handeln, dann ware die oben beschriebene Sortierung des empirischen
Materials nach tibergeordneten Kategorien (z.B. Berufsnennungen, Frei-
zeitpassionen, personalisierte Inschriften, Fotografien) nicht méoglich. Auch
und besonders in Anbetracht der exemplarisch angefithrten Konstruktion
von Kindlichkeit (und Geschlechtlichkeit) lasst sich die Inanspruchnahme
dhnlicher Mittel nachvollziehen. Selbst wenn diese oder jene bewusst
kryptisch gefasste Darstellung nur fiir einen ausgewahlten und tberschau-
baren Personenkreis anschlussfihig ist, erlaubt ihre kontextuelle Einbettung,
sie als Referenz auf eine*n Verstorbene*n zu dechiffrieren.

»Das Individuelle ist die I//usion der Individuen, denen die Einsicht in
die sozialen Bedingungen und Bedingtheiten ihrer Existenz verstellt ist.«
(Beck/Beck-Gernsheim 1994: 30; Herv.1.0.) In jeder individualisierten Bastel-
biografie realisieren sich weiterhin normative Ordnungen und gesellschaft-
lich geformte Handlungsmuster.” Dass dies auch fiir das erinnerte Leben
gilt, wusste bereits Maurice Halbwachs (1985: 121), der in seinem gedacht
nissoziologischen Werk immer wieder betont, dass noch das personlichste
Erinnern nicht ohne sozialen, d.h. Giberindividuellen Bezugsrahmen aus-
kommt. Wenn also von Individualisierung die Rede ist, miisste weniger
von faktischer Individualitit, sondern von einer auf kollektiven Pramissen
beruhenden Inszenierung einer Vorstellung von Individualitit gesprochen
werden (vgl. Meitzler 2016: 154ft.).

Zu den Traditionsbrichen im sepulkralen Bereich gehort noch ein
weiterer, sich spatestens seit Ende des 20. Jahrhunderts ausbreitender Trend,
der bisweilen im Sinne eines »Antiindividualismus« (Happe 2003: 224) inter-
pretiert wird. Sogenannte anonyme Wiesengriaber entbehren sowohl die

22 Uber die schon zur Sprache gekommenen figurativen Wurzeln des Individualitits-
gedankens schreibt Norbert Elias (1989: 454): »In so eigentiimlich individualisierten
Gesellschaften wie den unseren vergifSt man leicht, daf selbst der Wert und Sinn, den
man dem eigenen Leben in rein personlicher und individueller Form beimif$t, immer
ein Wert und Sinn in bezug auf andere ist, auf etwas jenseits der eigenen Person, ob
wirklich oder imaginar. Ohne Funktionen fiir andere, ohne soziale Funktionen, wie sie
auch verkleidet sein mégen, bleibt ein menschliches Leben leer und bedeutungslos.«

126

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Die Verschiedenen

Namen der Verstorbenen als auch jedwede Markierung und Ausschmiickung
der konkreten Beisetzungsstelle.> Der Umstand, dass sie laingst zum festen
Bestandteil vieler Friedhofe geworden sind, wirft die naheliegende Uber-
legung auf, inwiefern der Individualisierungsgedanke hierdurch bewusst
ad absurdum gefithrt wird.

Abb. 6: Entindividualisierung durch Anonymisierung? (Projektarchiv Benkel/Meitzler)

Zunichst lasst sich konstatieren, dass die Entscheidung fir ein anonymes
Urnengrab gewohnlicherweise nicht primar auf den Wunsch zurtckgeht,
nach dem Tod vergessen zu werden und seine Angehorigen von der Last der
»Erinnerungspflicht« (Liibbe 1994: 50) zu entbinden. Statt einer wortlichen
Auslegung der Metapher, wonach man Gras tiber etwas wachsen lasst, das
man vergessen mochte, stehen hierbei wesentlich pragmatischere Motive
(geringe Kosten, kein Pflegeaufwand) im Vordergrund (vgl. Assig 2007: 28).

Ferner konnen entsprechende Praferenzen durchaus als Ausdruck post-
mortaler Selbstbestimmung gelesen werden (vgl. Sachmerda-Schulz 2017:

23  Eine auffallend haufige Erscheinung besteht im Ubrigen darin, dass Angehérige die
vermuteten Stellen ihrer anonym beigesetzten Verstorbenen durch niedergelegten Grab-
schmuck markieren und damit lokalisierbar machen, obwohl dies ausdriicklich unter-
sagt ist. Derlei Verhaltensweisen befeuern die Frage nach dem Stellenwert von festen
Orten und >greifbarer« Materialitit fiir die Trauer und Erinnerung.

127

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Matthias Meitzler

111), handelte es sich doch lange Zeit um die einzige Alternative zu kon-
ventionellen Bestattungsformen. Genauso wie personalisierte sind auch
anonymisierte Graber als Absage gegen das etablierte Normalitatsverstind-
nis des Friedhofs zu begreifen. Aus dieser Perspektive betrachtet, stehen
anonyme Griber der Individualisierungsthese nicht entgegen, sondern
riicken in deren Nahe. Oftmals sind die mit der Individualisierung eng ver-
bundenen Prozesse der Urbanisierung, Pluralisierung, Enttraditionalisierung
usw. treibende Krifte fir den Popularititsgewinn entsprechender Ruhe-
stiatten. In der Realisierung des Wunsches, es »anders zu habens, findet
der Gedanke der postexistenziellen Existenzbastelei auch in diesem Fall
ein sepulkrales Korrelat — und das obwohl oder gerade weil Lebenswelt-
rekurse im Sinne gestaltbarer Grabmaterialitat obsolet werden. Zudem
sind die anonym Beigesetzten nicht dem >Risiko< ausgesetzt, dass das Grab
entgegen ihrer personlichen Vorstellungen gestaltet werden oder in einen
vernachlissigten« Zustand geraten konnte.

Nicht erst aus dem manifesten Grabinhalt — ein beschrifteter Stein, ein
niedergelegtes Artefakt, ein Foto oder dergleichen — lassen sich Schlisse
tber die Toten und deren soziales Umfeld ziehen. Anonyme Gréber sind
»zwar vom Textverzicht gepragt [ ...], nicht jedoch vom Sinnverzicht« (Benkel
2013a: 48; Herv.1.0.). Selbst das gezielte Unterlassen personlicher Referenzen
am Grab ist schliefSlich das Ergebnis einer als personlich verstandenen
Entscheidung. Jede Entscheidung fir oder gegen ein bestimmtes Grab-
modell oder eine bestimmte Grabgestaltung wird vor dem Hintergrund
spezifischer Einstellungen getroffen — und dies in einer individualisierten
Gesellschaft, die entsprechende Entscheidungen und Einstellungen nicht
nur zulasst, sondern mithin forciert.

Dabei muss der Weg lingst nicht mehr zwangslaufig auf den Friedhof
fihren. Trotz der hierzulande geltenden Verordnung, wonach tote Korper
(sei es im unkremierten oder kremierten Zustand) prinzipiell auf einem
Friedhof beizusetzen sind, stehen gegenwirtig legale (aber auch weniger
legale) Alternativen zur Verfugung. Beispiele sind die in Deutschland
zuldssigen Beisetzungen von Totenasche in bestimmten Meeresgebieten
(Seebestattung),* unter Biumen ausgewahlter Waldgebiete oder in Urnen-

24 An manchen Kistenorten wurden in den vergangenen Jahren Erinnerungsmale er-
richtet mit Namenstafeln der>auf See< Beigesetzten. Ihre zum Teil recht grofSe Resonanz

128

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Die Verschiedenen

kirchen (Sparre 2017). Umwege tiber das benachbarte Ausland wiederum,
d.h.abseits der in Deutschland geltenden Bestattungsgesetze, ermoglichen
die Aushindigung von Urnen an die Angehorigen, die tiber die weitere
Zukunft der Asche autonom verfiigen konnen (Benkel/Meitzler/Preufs 2019;
Meitzler 2020c; Meitzler 2022a). Eine mogliche Verfahrensweise besteht in
der Verbringung im Privatbereich (Beisetzung im Garten, Platzierung der
Urne in der Wohnumgebung). Tragt die oben skizzierte Anonymisierung
oder gar der Verzicht auf ein 6ffentlich zugiangliches Grab dazu bei, dass die
biografischen Informationen tiber manche Verstorbene ausschlieflich im
privaten kommunikativen Gedachtnis der Angehorigen verbleiben (wenn
tberhaupt),” so produziert das in letzter Zeit zunehmend beobachtbare
Auseinanderdriften von Beisetzungs- und Gedenkort (vgl. Fischer 2011:
125)* gleichzeitig neue Formen der offentlichen Trauer und Erinnerung.

Die hierin zum Ausdruck kommende Delokalisierung von Totengedenken
wird nicht zuletzt durch die Entwicklung des Internets vorangetrieben.
Mittlerweile gibt es zahlreiche Moglichkeiten, den Tod Nahestehender (und
sogar das eigene Sterben) im >World Wide Web<zum Thema zu machen und
entsprechende Gedanken, Gefithle und Erinnerungen mit einer diffusen, auf
digitalen Wegen hergestellten Offentlichkeit zu teilen (virtuelle Friedhofe,
Gedenkseiten bei Facebook, Trauervideos bei Youtube usw.; Benkel 2018;

bekriftigt die Annahme, dass die Verortlichung des Gedenkens und die 6ffentliche Fest-
schreibung von Namen und Lebensdaten aller Pluralisierung und Enttraditionalisierung
zum Trotz nicht zu hinfilligen Kategorien geworden sind. Vielmehr sind neue Er-
innerungsriume entstanden, die ein 6ffentliches Trauern und Erinnern fernab des tat-
sachlichen Beisetzungsortes ermoglichen.

25 Bereits in den 1980er Jahren konstatierte Gerhard Schmied (1988: 188f.), dass »Vor-
stellungen der Toten und ihrer Angehoérigen und Eigenarten der Toten und des Todes [...]
seltener der Offentlichkeit preisgegeben [werden]; sie bleiben denen vorbehalten, die
dem Verstorbenen nahestanden«.

26 »Im Zeitalter moderner Mobilitit und Erneuerung wird das Gedichtnis des Ortes zu-
sammen mit der Haftung an einen bestimmten Fleck Erde obsolet«, notiert Aleida Ass-
mann (2010: 326). So gibt es Gedenkpraktiken, die sich zwar einerseits auf Kérper(materie)
beziehen, ohne dabei jedoch andererseits an feste Orte (wie etwa ein Friedhofsgrab) ge-
bunden zu sein, sondern eine gewisse Mobilitdt garantieren. Dies trifft z.B. auf so-
genannte >Erinnerungsdiamanten« zu, die aus Elementen der Kremierungsasche ge-
fertigt werden (Benkel/Klie/Meitzler 2019; Benkel/Meitzler 2021b) und gemaf§ der
Marketingrhetorik ihrer Anbieter*innen >ewigen Glanz< und ein selbstbestimmtes
Trauern bzw. Gedenken versprechen.

129

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Matthias Meitzler

ferner Jakoby 2014: 190ff.). Anders als das analoge Grab ist das virtuelle
Gedenken nicht an konkrete Orte und Zeiten gebunden, sondern kann
zumindest potenziell zu einer permanenten Begleiterscheinung des Alltags-
lebens werden (Nord/Luthe 2015; Stottner 2018; Offerhaus 2020).”” Auch
in diesem Zusammenhang liefSe sich die Frage nach der Befristung stellen.
Das Internet vergisst nie, heifSt es (Mayer-Schonberger 2011), und »[w]as
heute noch lebendige Erinnerung ist, wird morgen nur noch tiber Medien
vermittelt sein« (J. Assmann 1999: 51). Kénnen Online-Friedhofe und der-
gleichen zum Teil des kulturellen Gedachtnisses werden? Angesichts der
gegenwartigen und kinftig zu erwartenden Entwicklungen spricht jeden-
falls einiges dafiir, dass die Bedeutung des Internets diesbeztglich noch
weiter zunehmen und bislang ungeahnte Moglichkeiten bereithalten wird
(Seibel 2018). Inwieweit die digital bewahrten Spuren jene Erinnerungen
auf Papier oder in Form von anderen haptisch zuginglichen Artefakten
eines Tages nicht mehr blof§ erginzen,sondern sogar ersetzt werden, bleibt
abzuwarten (vgl. Wagner-Rau 2017: 28).

Die in diesem Artikel behandelten Orte und Formen des Totengedenkens
haben trotz aller Verschiedenheit eine zentrale Gemeinsamkeit: Wenn es
heute um Erinnerung an Verstorbene geht, dann muss dies mehr denn
je vor dem Hintergrund individueller Aneignungs- und Mitgestaltungs-
interessen betrachtet werden. Verstiarkt werden posttraditionelle Offerten
und Sinnquellen adaptiert, weil sie oftmals ein addquateres, d.h. person-
licheres und lebensweltzentrierteres Erinnern ermoglichen, als dies bei
der Ubernahme der standardisierten und unflexiblen Vorbildkonzepte der
Fall wire. Der Tod in der individualisierten Gesellschaft macht Trauer und
Erinnerung zu einem Problem, dessen Bewaltigung eine gewisse Eigen-
verantwortlichkeit erfordert. »Was tiberhaupt wert ist, bewahrt zu werden
— sei es fotografisch, videografisch, verschriftlicht, im Gedachtnis oder auf
andere Weise — wird nun nicht mehr geklart am Leitfaden ehedem ver-

27 Dass sich der analoge und der digitale Gedédchtnisraum durchaus auch zusammen-
bringen lassen, zeigen QR-Codes an Grabsteinen, die es mittlerweile auf machen Fried-
hofen gibt (Nord 2016). Wer sie mit dem Smartphone einscannt, gelangt auf eine dem/
der Verstorbenen gewidmete Internetseite, die die tiberschaubaren Informationen der
Ruhestitte um potenziell untiberschaubare Mengen an Texten, Bildern, Videos und
dergleichen erweitern kann.

130

- am 27.01.2026, 00:55:05. o



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Die Verschiedenen

bindlicher Aufbewahrungskonzepte, sondern muss individualisiert gedacht
werden.« (Benkel 2017: 119) Indem Menschen unter Zuhilfenahme diverser
Mittel ausdriicken, was sie unter individuellem Erinnern verstehen, geben
sie immer auch etwas tber die kollektiven Rahmungen preis, durch die
entsprechende Ideen und Wissensbestinde uberhaupt erst entstehen und
zirkulieren konnten. Diese kollektiven Rahmungen sind ihrerseits nicht
starr, sondern befinden sich in einem fortwahrenden Wandel.

Uber die Frage, was denn spiter mal auf dem eigenen Grabstein stehen
soll, hatte sich in fritheren, d. h. pri-individualisierten Zeiten kaum jemand
grofere Gedanken gemacht. Dass sie, wie u.a. der Blick in manches Online-
Forum zeigt, heute offenbar vermehrt diskutiert wird, ist weniger als Beleg
fur die vielbeschworene >Enttabuisierung«des Todes und die zunehmende
Beschiftigung mit der eigenen Sterblichkeit im Sinne ernstgemeinter, an die
Nachwelt gerichteter Absichtserklarungen zu werten. Vielmehr kommt hier
ein Kernaspekt der Individualisierung zum Ausdruck, der darin besteht, sich
und seine Lebensfihrung zum Thema der eigenen Reflexion zu machen.
Imaginierte Grabinschriften bieten sich hierfiir besonders gut an, weil ihre
narrative Logik dazu zwingt, in wenigen Worten auf den Punkt zu bringen,
wer man ist bzw. (gewesen) sein will.

Literatur

Abels, Heinz (2010): Identitdt, 2. Aufl., Wiesbaden.

Aries, Philippe (2005): Geschichte des Todes, Miinchen.

Assig, Sylvie (2007): Waldesrub statt Gottesacker. Der Friedwald als neues Bestattungs-
konzept, Stuttgart.

Assmann, Jan (1983): »Schrift, Tod und Identitat. Das Grab als Vorschule der Literatur
im alten Agypten«, in: Assmann, Aleida/Assmann, Jan (Hg.): Schrift und Gedéchi-
nis. Beitrige zur Archdologie der literarischen Kommunikation, Minchen, S. 64-93.

Assmann, Jan (1999): Das kulturelle Geddchinis. Schrift, Erinnerung und politische
Identitit in friihen Hochkulturen, Minchen.

Assmann, Aleida (2008): Eznfiibrung in die Kulturwissenschafl. Grundbegriffe, Themen,
Fragestellungen, Berlin.

Assmann, Aleida (2010): Erinnerungsrdaume. Formen und Wandlungen des kulturellen
Geddchtnisses, Munchen.

131

- am 27.01.2026, 00:55:05. [ -



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Matthias Meitzler

Beck, Ulrich (1986): Ristkogesellschafl. Auf dem Weg in eine andere Moderne, Frankfurt
am Main.

Beck, Ulrich/Beck-Gernsheim, Elisabeth (1994): »Individualisierung in modernen
Gesellschaften. Perspektiven und Kontroversen einer subjektorientierten Sozio-
logie«, in: dies. (Hg.): Riskante Freiheiten. Individualisierung in modernen Gesell-
schaften, Frankfurt am Main, S. 10-39.

Beck, Ulrich/Bonf, Wolfgang/Lau, Christoph (2001): »Theorie reflexiver
Modernisierung. Fragestellungen, Hypothesen, Forschungsprogramme, in:
Beck, Ulrich/Bonf, Wolfgang (Hg.): Die Modernisierung der Moderne, Frankfurt
am Main, S. 11-59.

Belting, Hans (2013): Faces. Eine Geschichte des Gesichts, Miinchen.

Benkel, Thorsten (2013a): Die Verwaltung des Todes. Anndherungen an eine Soziologie
des Friedhofs, 2. Aufl., Berlin.

Benkel, Thorsten (2013b): »Das Schweigen des toten Korpers«, in: ders./Meitzler,
Matthias: Sinnbilder und Abschiedsgesten. Soziale Elemente der Bestattungskultur,
Hamburg, S. 14-92.

Benkel, Thorsten (2017): »Erinnerung und Individualisierung, in: Klie, Thomas/
Sparre, Sieglinde (Hg.): Erinnerungslandschaften. Friedhofe als kulturelles Geddcht-
nis, Stuttgart, S. 111-123.

Benkel, Thorsten (2018): »Gedachtnis — Medien — Rituale. Postmortale
Erinnerungs(re)konstruktion im Internets, in: Sebald, Gerd/Débler, Marie-
Kristin (Hg.): (Digitale) Medien und soziale Gedéichtnisse, Wiesbaden, S. 169-196.

Benkel, Thorsten (2020): »Parasozialitit«, in: Klimke, Daniela/Lautmann, Rudiger/
Staheli, Urs/Weischer, Christoph/Wienold, Hanns (Hg.): Lexikon zur Soziologie,
6. Aufl., Wiesbaden, S. 569.

Benkel, Thorsten (2022): »Nachhall der Kultur. Der Friedhof als Konflikt- und
Pluralisierungsraums, in: ders./Meitzler, Matthias: Kérper — Kultur — Konflikt.
Studien zur Thanatosoziologie, Baden-Baden, S. 15-67.

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (2013a): Sinnbilder und Abschiedsgesten. Soziale
Elemente der Bestattungskultur, Hamburg.

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (2013b): »Bilderkategorien«, in: dies.: Sinnbilder
und Abschiedsgesten. Soziale Elemente der Bestattungskultur, Hamburg, S.104-213.

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (2014a): »Sterbende Blicke, lebende Bilder.
Die Fotografie als Erinnerungsmedium im Todeskontext«, in: Medien & Altern.
Zeitschrift fiir Forschung und Praxis 3, Heft 5, S. 41-56.

132

- am 27.01.2026, 00:55:05. iz |



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Die Verschiedenen

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (2014b): Gestatten Sie, dass ich liegen bleibe?
Ungewohnliche Grabsteine — Eine Reise iiber die Friedhdfe von heute, Koln.

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (2015): »Feldforschung im Feld der Toten.
Unterwegs in einer Nische der sozialen Welt, in: Poferl, Angelika/Reichertz, Jo
(Hg.): Wege ins Feld. Methodologische Aspekte des Feldzugangs, Essen, S.234-252.

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (2016a): Game over. Neue ungewohnliche Grab-
steine, Koln.

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (2016b): »Die Bildlichkeit des Lebensendes.
Zur Dialektik der Totenfotografie«, in: Klie, Thomas/Nord, Ilona (Hg.): Tod
und Trauer im Netz. Mediale Kommunikationen in der Bestattungskultur, Stuttgart,
S.117-136.

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (Hg.) (2018): Zwischen Leben und Tod. Sozial-
wissenschaftliche Grenzginge, Wiesbaden.

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (2019a): »Trauerkultur in der Modernex, in:
Arbeitsgemeinschaft Friedhof und Denkmal eV. (Hg.): Raum fiir Trauer. Erkennt-
nisse und Herausforderungen, Kassel, S. 8-21.

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (2019b): »Materiality and the Body. Explorations
at the End of Life«, in: Mortality 24, Heft 2, S. 231-246.

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (Hg.) (2021a): Wissenssoziologie des Todes, Wein-
heim/Basel.

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (2021b): »Die Transformierbarkeit des Korpers.
Vom verginglichen Leib zur bestindigen Materialitit«, in: Benthien, Claudia/
Schmidt, Antje/Wobbeler, Christian (Hg.): Vanitas und Gesellschafl, Berlin,
S.83-103.

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (2022): Korper — Kultur — Konflikt. Studien zur
Thanatosoziologie, Baden-Baden.

Benkel, Thorsten/Klie, Thomas/Meitzler, Matthias (2019): Der Glanz des Lebens.
Aschediamant und Erinnerungskorper, Gottingen.

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias/Preufs, Dirk (2019): Autonomie der Trauer. Zur
Ambivalenz des sozialen Wandels, Baden-Baden.

Berger, Peter A./Hitzler, Ronald (Hg.) (2010): Individualisierungen. Ein Vierteljahr-
bundert >jenseits von Stand und Klasse<?, Wiesbaden.

Berger, Peter L./Luckmann, Thomas (1969): Die gesellschaftliche Konstruktion der
Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie, Frankfurt am Main.

133

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Matthias Meitzler

Bocker, Julia (2016): »Frithe Tode. Verraumlichungen der Trauer um Ungeborenex,
in: Benkel, Thorsten (Hg.): Die Zukunf? des Todes. Heterotopien des Lebensendes,
Bielefeld, S. 317-338.

Bocker, Julia (2022): Fehigeburt und Stillgeburt. Eine Kultursoziologie der Verluster-

fabrung, Weinheim/Basel.

Bourdieu, Pierre (1982): Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteils-
krafl, Frankfurt am Main.

Bourdieu, Pierre (2009): »Genese und Struktur des religiosen Feldes«, in: ders.,
Religion, Konstanz, S. 30-90.

Burzan, Nicole (2007): Soziale Ungleichheit, 3. Aufl., Wiesbaden.

Burzan, Nicole (2016): »Welche Artefakte wozu? Ein Systematisierungsversuch
anhand von Beispielen aus zwei Forschungszusammenhingen, in: Raab,
Jurgen/Keller, Reiner (Hg.): Wissensforschung — Forschungswissen, Weinheim/
Basel, S. 122-130.

Coenen, Ekkehard (2021): »Postmortales Doing Gender. Zur kommunikativen
Konstruktion von Geschlecht im professionellen Umgang mit den Toten«, in:
Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (Hg.): Wissenssoziologie des Todes, Wein-
heim/Basel, S. 82-99.

Drobinski, Matthias (2012): »Stein des Anstofes«, https://www.sueddeutsche.de/
panorama/streit-um-grabmal-von-dortmund-fan-stein-des-anstosses—1.1522470
(22. Marz 2022).

Durkheim, Emile (1992): Uber soziale Arbeitsteilung. Studie iiber die Organisation
hoberer Gesellschaften, Frankfurt am Main.

Diirr, Carsten (2018): »Parasozialititsdynamik. Uberlegungen zu unvollstindigen
Kommunikationen, in: Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (Hg.): Zwischen
Leben und Tod. Sozialwissenschaftliche Grenzginge, Wiesbaden, S. 145-160.

Elias, Norbert (1989): Studien iiber die Deutschen. Machtkdmpfe und Habitusent-
wicklung im 19. und 20. Jabrbundert, Frankfurt am Main.

Fischer, Norbert (1996): Vom Gottesacker zum Krematorium. Eine Sozialgeschichte der
Friedhdfe in Deutschland, Koln/Weimar/Wien.

Fischer, Norbert (2003): »Der uniformierte Tod. Soldatenfriedhofe«, in: Arbeits-
gemeinschaft Friedhof und Denkmal (Hg.): Raum fiir Tote. Die Geschichte der
Friedhdfe in Deutschland, Braunschweig, S. 255-264.

Fischer, Norbert (2011): »Neue Inszenierungen des Todes. Uber Bestattungs- und
Erinnerungskultur im frithen 21. Jahrhunderts, in: Grofs, Dominik/Tag, Brigitte/

134

- am 27.01.2026, 00:55:05. iz |



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Die Verschiedenen

Schweikardt, Christoph (Hg.): Who wants to live forever? Postimoderne Formen des
Weiterwirkens nach dem Tod, Frankfurt am Main/New York, S. 125-144.

Friedrichs, Jirgen (1998) (Hg.): Die Individualisierungsthese, Opladen.

Giddens, Anthony (1996): »Leben in einer posttraditionalen Gesellschaft«, in:
Beck, Ulrich/Giddens, Anthony/Lash, Scott (Hg.): Reflexive Modernisierung.
Eine Kontroverse, Frankfurt am Main, S. 113-194.

Gross, Peter (1994): Die Multioptionsgesellschaft, Frankfurt am Main.

Halbwachs, Maurice (1985): Das Geddchtnis und seine sozialen Bedingungen, Frankfurt
am Main.

Happe, Barbara (2003): »Die Nachkriegsentwicklung der Friedhofe in beiden
deutschen Staatenc, in: Arbeitsgemeinschaft Friedhof und Denkmal (Hg.):
Raum fiir Tote. Die Geschichte der Friedhife von den Gréberstrafien der Romerzeit
bis zur anonymen Bestattung, Braunschweig, S. 195-224.

Hitzler, Ronald/Honer, Anne (1994): »Bastelexistenz. Uber subjektive Konsequenzen
der Individualisierungs, in: Beck, Ulrich/Beck-Gernsheim, Elisabeth (Hg.):
Riskante Freiheiten. Individualisierung in modernen Gesellschaflen, Frankfurt am
Main, S. 307-3335.

Hitzler,Ronald/Honer, Anne/Pfadenhauer, Michaela (Hg.) (2008): Posttraditionale
Gemeinschaflen. Theoretische und ethnografische Erkundungen, Wiesbaden.

Hopp, Gerhard/Jonker, Gerdien (Hg.) (1996): In fremder Erde. Zur Geschichte und
Gegenwart der islamischen Bestattung in Deutschland, Berlin.

Jakoby, Nina (2014): »Die Zeit heilt alle Wunden? Erinnern und Vergessen im
Kontext soziologischer Trauerforschungs, in: Dimbath, Oliver/Heinlein, Michael
(Hg.): Die Sozialitit des Erinnerns. Beitrige zur Arbeit an einer Theorie des sozialen
Geddchtnisses, Wiesbaden, S. 183-197.

Keupp, Heiner (2010): »Individualisierung. Riskante Chancen zwischen Selbst
sorge und Zonen der Verwundbarkeit«, in: Berger, Peter A./Hitzler, Ronald
(Hg.): Individualisierungen. Ein Vierteljahrhundert jenseits von Stand und Klasse<?,
Wiesbaden, S. 245-261.

Kippele, Flavia (1998): Was heifSt Individualisierung? Die Antworten soziologischer
Klassiker, Opladen/Wiesbaden.

Klie, Thomas (2017): »Vergessnis und Gedachtnis. Eine Nachlese in praktisch-theo-
logischer Perspektive«, in: ders./Sparre, Sieglinde (Hg.): Erinnerungslandschaften.
Friedhdfe als kulturelles Geddchtnis, Stuttgart, S. 199-211.

135

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Matthias Meitzler

Klie, Thomas (2022): »Friedhof und Leben. Eine Pilotstudie zur Sicherung der
Zukunftsfahigkeit von norddeutschen Friedhofen in kirchlicher Tragerschafte,
in: Jabrbuch fiir Tod und Gesellschaft 1, S.71-82.

Klie, Thomas/Sparre, Sieglinde (2017): »Das Gedachtnis der Nahraumes, in: dies.
(Hg.): Erinnerungslandschaflen. Friedhife als kulturelles Geddchinis, Stuttgart,
S.7-11.

Libbe, Hermann (1994): Iim Zug der Zeit. Verkiirzter Aufentbalt in der Gegenwart, 2.
Aufl., Berlin/Heidelberg.

Luckmann, Thomas (1991): Die unsichtbare Religion, Frankfurt am Main.

Mayer-Schonberger, Viktor (2011): »Vergessen und das digitale Gedichtnis«, in:
Dimbath, Oliver/Wehling, Peter (Hg.): Soziologie des Vergessens. Theoretische
Zuginge und empirische Forschungsfelder, Konstanz, S. 229-242.

Meitzler, Matthias (2013): »Wenn einer stirbt. Die Professionalitiat der Todesver-
waltung, in: Benkel, Thorsten: Die Verwaltung des Todes. Anndherungen an eine
Soziologie des Friedhofs, 2. Aufl., Berlin, S. 15-39.

Meitzler, Matthias (2016): »Postexistenzielle Existenzbastelei«, in: Benkel, Thorsten
(Hg.): Die Zukunft des Todes. Heterotopien des Lebensendes, Bielefeld, S. 133-162.

Meitzler, Matthias (2017): »Der Moment ist mein<. Die Evokation von Lebendig-
keit durch Bildprisenz, in: Klie, Thomas/Sparre, Sieglinde (Hg.): Erinnerungs-
landschaflen. Friedhofe als kulturelles Geddchinis, Stuttgart, S. 125-144.

Meitzler, Matthias (2018): »Nicht-Prisenz als Gegenwirtigkeit. Die spezifische
Atmosphire bildhafter Abschiedsrituale«, in: Poferl, Angelika/Pfadenhauer,
Michaela (Hg.): Wissensrelationen. Beitrige und Debatten zum 2. Sektionskongress
der Wissenssoziologie, Weinheim/Basel, S. 861-871.

Meitzler, Matthias (2020a): »Gedachtnis, soziales«, in: Klimke, Daniela/Lautmann,
Rudiger/Stiheli, Urs/Weischer, Christoph/Wienold, Hanns (Hg.): Lextkon zur
Soziologie, 6. Aufl., Wiesbaden, S. 251.

Meitzler, Matthias (2020b): »Postexistenzialitits, in: Klimke, Daniela/Lautmann,
Rudiger/Stiheli, Urs/Weischer, Christoph/Wienold, Hanns (Hg.): Lextkon zur
Soziologie, 6. Aufl., Wiesbaden, S. 594.

Meitzler, Matthias (2020c): »Ich will jetzt Mutters Aschel< Aushandlung, Aneignung
und Autonomie am Beispiel kontroverser Gegenstandlichkeit«, in: Klie, Thomas/
Kiihn, Jakob (Hg.): Die Dinge, die bleiben. Reliquien im interdisziplindren Dis-
kurs, Bielefeld, S. 175-197.

136

- am 27.01.2026, 00:55:05. iz |



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Die Verschiedenen

Meitzler, Matthias (2021): »Wem gehort mein Korper? Der Leib zwischen Selbst-
und Fremdbestimmung, in: Henkel, Anna (Hg.): Verantwortung, Bielefeld,
S.121-135.

Meitzler, Matthias (2022a): »Vom Anfang und Ende der Leiche, in: Benkel, Thorsten/
Meitzler, Matthias: Kdrper — Kultur — Konflikt. Studien zur Thanatosoziologie,
Baden-Baden, S. 121-151.

Meitzler, Matthias (2022b): »Postmortale Autonomie. Praktiken der Aneignung
von Totenasche, in: Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias: Korper — Kultur -
Konflikt. Studien zur Thanatosoziologie, Baden-Baden, S. 69-100.

Nord, [lona (2016): »Der QR-Code. Mixed Realities oder zur Korrespondenz von
kulturellem und kommunikativem Gedachtnis in digitalisierten Bestattungs-
kulturen«, in: Klie, Thomas/Nord, Ilona (Hg.): Tod und Trauer im Netz. Mediale
Kommunikationen in der Bestattungskultur, Stuttgart, S. 19-36.

Nord, Ilona/Luthe, Swantje (2015): »Raume, die Selbstvergewisserung ermoglichen.
Virtuelle Bestattungs- und Gedenkrdaume und ihre Bedeutung fiir die Dis-
kussion um den Wandel in der Friedhofskultur«, in: Klie, Thomas/Kumlehn,
Martina/Kunz, Ralph/Schlag, Thomas (Hg.): Praktische Theologie der Bestattung,
Berlin/New York, S. 307-328.

Offerhaus, Anke (2020): »Sterben, Trauern und Gedenken in der digitalisierten Gesell-
schaft. Zur Erweiterung von Handlungsspielriumen mit und durch digitale
Medientechnologien«, in: Bauer, Anna/Greiner, Florian/Krauss, Sabine/Lippok,
Marlene/Peuten, Sarah (Hg.): Rationalititen des Lebensendes. Interdisziplindre
Perspektiven auf Sterben, Tod und Trauer, Baden-Baden, S. 251-286.

Prisching, Manfred (2010): »Beipackzettel fiir Bastelexistenzen«, in: Berger, Peter A./
Hitzler, Ronald (Hg.): Individualisierungen. Ein Vierteljahrbundert >jenseits von
Stand und Klasse<?, Wiesbaden, S. 179-195.

Reckwitz, Andreas (2017): Die Gesellschaft der Singularititen, Frankfurt am Main.

Sachmerda-Schulz, Nicole (2017): Selbstbestimmt bis nach dem Tod. Zur Ausbreitung
und Normalisierung der anonymen Bestattung, Wiesbaden.

Sartre, Jean-Paul (1993): Das Sein und das Nichts. Versuch einer phinomenologischen
Ontologie, Reinbek.

Schmied, Gerhard (1988): Sterben und Trauern in der modernen Gesellschafl, Miinchen.

Schnettler, Bernt (2007): »Auf dem Weg zu einer Soziologie visuellen Wissens, in:
Sozialer Sinn 8, Heft 2, S. 189-210.

137

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Matthias Meitzler

Schnettler, Bernt/Potzsch, Frederik (2007): »Visuelles Wissens«, in: Schiitzeichel,
Rainer (Hg.): Handbuch Wissenssoziologie und Wissensforschung, Konstanz, S. 472
484.

Schroer, Markus (2001): Das Individuum der Gesellschaft. Synchrone und diachrone
Theorieperspektiven, Frankfurt am Main.

Schroer, Markus (2010): »Individualisierung als Zumutung. Von der Notwendig-
keit zur Selbstinszenierung in der visuellen Kultur, in: Berger, Peter A./Hitzler,
Ronald (Hg.): Individualisierungen. Ein Vierteljahrhundert sjenseits von Stand und
Klasse<2, Wiesbaden, S. 275-289.

Seibel, Constanze (2018): »Tod im Leben — Leben im Tod. Paradoxien des gesellschaft-
lichen Miteinanders«, in: Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (Hg.): Zwischen
Leben und Tod. Sozialwissenschaftliche Grenzginge, Wiesbaden, S. 161-184.

Soeftner, Hans-Georg (2006): »Visual Sociology on the Base of >Visual Photographic
Concentration«, in: Knoblauch, Hubert/Schnettler, Bernt/Raab, Jirgen/Soeffner,
Hans-Georg (Hg.): Video-Analyses. Methodology and Methods. Qualitative Audio-
visual Data Analysis in Sociology, Frankfurt am Main, S. 205-217.

Sommer, Andreas U. (2010): »Das Sterben denken. Zur Moéglichkeit einer ars
moriendi nach Nietzsche und Elias«, in: Ginther, Friederike/Holzer, Angela/
Muiller, Enrico (Hg.): Zur Genealogie des Zivilisationsprozesses. Friedrich Nietzsche
und Norbert Elias, Berlin/New York, S. 159-174.

Sorries, Reiner (2010): »Kindergrab/-mal, in: Zentralinstitut fir Sepulkralkultur
Kassel (Hg.): GrofSes Lextkon der Bestattungs- und Friedhofskultur, Bd. 3, Frankfurt
am Main, S. 248.

Sorries, Reiner (2011): Rube sanft. Kulturgeschichte des Friedhofs, Kevelaer.

Sparre, Sieglinde (2017): »Kirchliche sepulkrale Erinnerungsorte im Wechselspiel
zwischen kommunikativem und kulturellem Gedachtnis«, in: Klie, Thomas/
Sparre, Sieglinde (Hg.): Erinnerungslandschaften. Friedhofe als kulturelles Geddcht-
nis, Stuttgart, S. 97-110.

Stottner, Carina (2018): »Digitales Jenseits? Virtuelle Identitit im postmortalen
Stadiumg, in: Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (Hg.): Zwischen Leben und
Tod. Sozialwissenschaftliche Grenzginge, Wiesbaden, S. 185-209.

Sykora, Katharina (2009): Die Tode der Fotografie, Bd. 1: Totenfotografie und ibr sozialer
Gebrauch, Paderborn/Munchen.

Wagner-Rau, Ulrike (2017): »Trauer und Raum. Zur Psychologie von Erinnerungs-
orten, in: Klie, Thomas/Sparre, Sieglinde (Hg.): Erinnerungslandschaflen. Fried-
hdfe als kulturelles Gedichinis, Stuttgart, S. 13-30.

138

- am 27.01.2026, 00:55:05. iz |



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

LEONIE SCHMICKLER

Materialitat, Erinnerung und (Un-)Verganglichkeit.
Zur ambivalenten Symbolik von Aschediamanten
im Trauerprozess

Wenn ein Mensch stirbt, dann bleiben nicht nur Angehorige, sondern es
bleibt meist auch Materialitit zurtick. Neben Habseligkeiten wie Kleidung,
Mobel und anderen Besitztiimern zihlt dazu auch die betreffende Person
selbst, die nun lediglich als Leichnam noch greifbar ist. Professionelle Akteure
wissen mit dieser spezifischen Materialitit umzugehen: Bestatter*innen
holen die Leiche ab, bereiten sie ggf. fir eine Aufbahrung, in jedem Fall
aber fur eine Erd- bzw. Feuerbestattung vor. Eine nahere Auseinander-
setzung mit der toten Korpermaterialitat entzieht sich dem Handlungs-
horizont der Hinterbliebenen; die Ausdifferenzierung im thanatologischen
Kontext hat in einem langen Entwicklungsprozess dazu gefiihrt, dass sich
nur mehr hochspezialisierte Expertinnen naher mit ihr befassen missen
(Fischer/Herzog 2003).

Anders als der Leichnam (Tag/Thier 2010) kann der (ehemalige)
materielle Besitz von Verstorbenen gemif§ der geltenden Erbfolge an dessen
Hinterbliebene weitergegeben werden.! Haufig sind es Dinge wie Fotos,
Pflanzen, Dekorationsgegenstinde und mitunter auch Schmuck, die im
personlichen Nachlass zu finden sind und die zugleich eine personliche
Note transportieren (siche generell Dimbath 2021).

Im vorliegenden Beitrag soll ein eigenwilliges Artefakt im Fokus stehen,
dessen Erinnerungswert sich nicht aus seinem lebzeitigen Gebrauch
generiert, sondern das infolge des Todesfalls erst entsteht. Wahrend es fiir
zahlreiche Erinnerungsartefakte wie z.B. Grabschmuck, Trauerkarten, Finger-
abdriicke usw. nicht ungewohnlich ist, dass sie erst postmortal hergestellt
oder zumindest erworben werden, soll eine Dinglichkeit im Fokus stehen,
deren Erzeugung stirker als jede andere daran gekoppelt ist, dass sich ein

1 Siehe hierzu auch den Beitrag von Christoph Nienhaus in diesem Band.

139

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Leonie Schmickler

lebendiger Leib in einen toten Korper transformiert hat, da dieser Prozess
die materielle Grundlage ihrer Entstehung und anschlieSenden Geltung ist.

Eine besondere Erinnerungsproduktion

Im Rahmen eines interdisziplinaren Forschungsprojekts mit dem Titel Arte-
fakt und Erinnerung stand das Phanomen des >Aschediamanten<im Zentrum
der Untersuchung. Dabei handelt es sich um ein Juwelenartefakt, das nach
dem Tod einer Person aus dem Kohlenstoffanteil ihrer Kremationsasche her-
gestellt wird.? In diesem Zusammenhang wurden die Produktionsstitten
entsprechender Diamanten, aber auch vergleichbarer anderer Edelsteine
(wie beispielsweise Rubine, Saphire oder dergleichen) aufgesucht und
die dortigen Vorgange (Herstellungsprozeduren, Kund*innengespriche,
Ubergaben der fertigen Produkte usw.) ethnografisch erkundet. Ferner
wurden Mitarbeiter*innen der jeweiligen Unternehmen interviewt sowie
Korrespondenzen mit Angehorigen gesichtet und ausgewertet. Einen
wesentlichen Bestandteil der empirischen Arbeit bildeten insgesamt 67
leitfadengestitzte narrative Interviews. Sie wurden mit Hinterbliebenen
(iberwiegend telefonisch) gefithrt, die sich fiir diese besondere Form der
materiellen Erinnerungsproduktion<entschieden haben und bereit waren,
ihre Erfahrungen hinsichtlich der Entscheidungsfindung, der alltiglichen
Handhabung sowie der dem Artefakt zugewiesenen Bedeutung zu teilen.

Als Hintergrund der Studie dient die in verschiedenen Kontexten
erlangte Erkenntnis, dass sich der Umgang mit Trauer, wie die Sepulkral-
kultur im Gesamten, seit etwa 30 Jahren in einem gravierenden Umbruch
befindet, der auf veranderte gesellschaftliche Strukturen gleichermaf§en
zurtickgeht wie reagiert. Der sogenannte >Erinnerungsdiamant¢, wie er
vom Branchenfiihrer selbst bezeichnet und beworben wird, fiigt sich ein
in die seit Jahren voranschreitende Pluralisierung des Sepulkralen, wie sie

2 Bei dem hier angefiihrten Projekt handelt es sich um eine Kooperation zwischen den
Universititen Rostock (Thomas Klie; Praktische Theologie) und Passau (Thorsten
Benkel; Soziologie). Die Ergebnisse sind in monografischer Form (Benkel/Klie/Meitzler
2019; englische Ubersetzung 2020) und in verschiedenen Artikeln (Benkel 2020b; Klie
2020; Benkel/Meitzler 2021) publiziert worden.

140

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Materialitat, Erinnerung und (Un-)Verginglichkeit

durch ein expandierendes Angebot an Beisetzungsmodellen, aber auch
durch die Entstandardisierung und Personalisierung von Grabinschriften
bzw. Grab(stein)gestaltungen belegt werden kann (Benkel/Meitzler 2013;
dies 2019; Benkel 2016; Meitzler 2016). Am Rande tangiert dieser Umbruch
auch 6konomische, psychologische, institutionelle und normative Fragen
(Schmickler 2021), die durchaus machtkritisch betrachtet werden konnen
(vgl.Seeck 2016: 134f.). Die Pluralisierung des Sepulkralen impliziert tber-
dies eine Pluralisierung der Erinnerungskultur: Jegliche Materie kann als
Erinnerungsgegenstand fungieren, wenn sie entsprechend sinnhaft auf-
geladen wird — auch die Korpertberreste selbst. Gewiss — das Erinnern
anhand von Korpermaterie ist kein exklusives Merkmal der modernen
Sepulkralkultur. Korperbezogene Memorialformen gab es auch schon frither,
etwa als Trauerlocke« (Holm 2004) oder allgemein in Form von Reliquien
(Engelfried-Rave 2022). Die Verehrung von toten Kérpern oder Korper-
teilen war vor Jahrhunderten allerdings von der Idee eines sTranszendental-
kontakts< geprigt, schliefSlich ging es um die Kérper von Heiligen bzw. von
religios verehrten Personen. Unter sikularen Vorzeichen sind Menschen
und somit auch Leichen nicht mehr heilig, daher bedarf es gegenwartig der
Transformation der Leiche in Asche, um sie iberhaupt alltagsintegrierbar
zu machen. Eine religios aufgeladene Verwendung ist ausgeschlossen: Die
Sakularisierung hat die Transformation der Leiche zur Asche zu einer
profanen Angelegenheit gemacht. Ihre vielfaltige Handhabung geht tber
die bloffe Urnenverwahrung weit hinaus (Gernig 2011). Die Asche kann
z.B. aufgeteilt bzw. eingelassen werden in ein Objekt, Gefif§ oder in andere
materielle ~Container<. Dies konnen auch Glasplastiken oder sogar Gemalde
sein — oder eben ein Gegenstand wie der Aschediamant, der aus der Ver-
arbeitung der Kremationsasche heraus erst entsteht.

Offenkundig vollzieht sich hier im Rahmen einer grundlegenden
Bedeutungsverinderung im Hinblick auf den toten Kérper (Grof§ 2011)
eine (vergleichsweise radikale) Asthetisierung der Uberreste. Der Leichnam
oder die Kremationsasche an sich eignen sich nicht als >Gegenstand« der
postmortalen Adressierung, zumindest nicht in der unmittelbaren, korper-
nahen Konfrontation (vgl. Meitzler 2022a: 149). Dies zeigt sich beispiel-
haft angesichts der Geschichte eines Schweizers, der verfugte, dass seine
Urne nach seinem Tod von seinem Sohn geoffnet und entleert werden
sollte — um die Asche anschlieffend wieder zusammenzukehren und in

141

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Leonie Schmickler

der Miilltonne zu >bestatten«. Diese Verfahrensweise war fraglos nicht das,
was sich seine Angehorigen vorgestellt hatten (vgl. Benkel/Meitzler/Preuf§
2019: 65). Wiinsche wie dieser stellen eine Zuspitzung der Pluralisierung
der Trauerhandlungen dar, die seit einiger Zeit im zentraleuropaischen
Kulturraum grassiert — und die nicht ohne kulturkimpferische Folgen aus-
kommt (Benkel 2022).

Der/die Tote ist als Erinnerungsartefakt nur dann akzeptiert, wenn seine
Identitit verdichtet wird auf bestimmte korperliche Bestandteile, etwa auf
die Asche, die aus der Oxidierung seines Korpers entsteht — und selbst sie
muss auf dsthetischen Wegen weiterverarbeitet und zu einer Art profanen
Reliquienvariante werden, um materielle Einbettung in den Trauerkontext
zu erlangen.

Abb. 1: Der Aschediamant in Kérpernahe (Projektarchiv Benkel/Meitzler)

Im Zuge der Diamantenherstellung wird die Kremationsasche zunachst
in entsprechenden Industrieanlagen aufbereitet; hierbei wird der zentral
benotigte Kohlenstoff isoliert. Aus diesem wird in einer sogenannten
Wachstumszelle dann unter den benétigten, die Naturvorgange im Erd-
inneren imitierenden Bedingungen der Diamant synthetisch hergestellt.
Die fiir die weitere Produktion nicht mehr benétigte Restasche wird den

142

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Materialitat, Erinnerung und (Un-)Verginglichkeit

Auftraggeber*innen — den Angehérigen der Verstorbenen — dann entweder
gemeinsam mit dem fertigen Diamanten ausgehandigt oder aber auf einer
entlegenen Wiese verstreut, die sich im Fall des im Forschungsprojekt
primar untersuchten Herstellungsunternehmens im Firmenbesitz befindet.

Somit konnen ehemals lebendige Subjekte post mortem wie spezi-
fisch aufgeladene >Objekte« fungieren (Abb. 1). Der Diamant fullt folglich
eine zuletzt nicht mehr besetzte Nische, die bisher von Reliquien besetzt
wurde: Der tote Uberrest wird symbolisch zum Verehrungsgegenstand
umgewertet. Inwiefern sich hinter diesem speziellen Erinnerungsartefakt
ein transzendentalistisches Transformationsgeschehen verbirgt, welches
eine Bezichungspflege tiber den Tod hinaus suggeriert und damit letzt-
lich auch einen parasozialen Charakter aufweist, soll nachfolgend naher
beleuchtet werden.

Das Soziale im Materiellen

Die Entscheidung, aus einem toten Korper einen gleichsam toten, aber
eben nicht vordergriindig als tot erachteten Diamanten zu machen, geht
meist von den Hinterblieben und in einigen Fillen von den Sterbenden
selbst aus. Oftmals fuf3t sie, neben anderen naheliegenden Assoziationen,
die im Objekt selbst liegen (wie Unverganglichkeit, Glanz, Starke), auf
der bewussten Ablehnung traditioneller sepulkraler Gepflogenheiten.’
Die Grunde hierfur sind unterschiedlicher Natur, sie beinhalten aber
oftmals ein grundsatzliches Missfallen gegentiiber dem in Deutschland
rechtlich vorherrschenden Prinzip der Friedhofspflicht oder anderen
normativen Ordnungsvorstellungen zu Trauer und Bestattung (Benkel/
Meitzler/Preuf§ 2019). Dabei ist die Beisetzung in einem Urnengrab auf

3 Bei der Entscheidung fiir einen Aschediamanten ist iiberdies zu beobachten, dass die
Angehoérigen sich in vielen Fillen bewusst dariiber sind, dass sie mit dieser Entscheidung
den >iiblichen« Weg verlassen. Nicht selten finden sich in entsprechenden Interviews
Passagen, in denen Angehorige dieses (zum Teil auch von ihnen selbst als abweichend
empfundene) Handeln rechtfertigen. Die Bereitschaft, im Sinne des eigenen Wohl-
empfindens zu handeln, wird hier bisweilen mit einer Art >rebellischer« Handlungs-
selbstbeschreibung gerechtfertigt; man ist also abweichend, weil genau dies der eigenen
Autonomie und/oder den Verstorbenenwiinschen entspricht.

143

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Leonie Schmickler

dem Friedhof durch die Anfertigung eines Diamanten nicht grundsatz-
lich ausgeschlossen. Der bei der Diamantherstellung unverbrauchte Teil
kann durchaus>regular<beigesetzt werden, sofern die Hinterbliebenen dies
wiinschen bzw. fir praktikabel halten. De facto lasst sich jedoch konstatieren,
dass der traditionelle Friedhof fiir viele Diamantenbesitzer*innen keine
erstrebenswerte Option fiir die Verraumlichung ihres Trauerhandelns
darstellt und eine Verbindung beider Umgangsweisen dementsprechend
selten vorkommt.

Kund*innen kénnen also iber den weiteren Umgang mit den ver-
bleibenden Uberresten frei entscheiden, sobald sie das Schmuckstiick ent-
weder personlich abgeholt oder es sich haben zustellen lassen. Dem liegt
die hier befolgte und auch ausdriicklich ausgegebene Devise zugrunde, in
der Trauer subjektiv das tun zu durfen, was hilfreich erscheint — und nicht
das, was beispielsweise verwaltungsrechtlich erwartet wird. Hierin sehen
viele der Auftraggeber*innen einen zentralen Mehrwert: Die autonome Ver-
fagungsgewalt Giber das postmortale Geschehen, die ein Agieren jenseits
von restriktiven Bestattungsregelungen, Friedhofsatzungen oder gesellschaft-
lichen Normalitatserwartungen ermoglicht, macht die Verarbeitung des
toten Korpers zu einem reizvollen Unterfangen. Es wirkt nicht pietatlos,
einen oftmals alten bzw. erkrankten Korper in ein leuchtendes Juwel zu
verzaubern — und erst recht wirkt es nicht anstofig, eigene Trauerinteressen
vor institutionalisierte Vorschriften zu stellen.

Interessant ist die Entscheidung fiir einen solchen Aschediamant auch
deswegen, weil seine Herstellung in Deutschland u.a. aufgrund der geltenden
Friedhofspflicht verboten ist. Demzufolge sind tote Korper grundsatzlich
auf einem als Friedhof deklarierten, 6ffentlich zuganglichen Gelande bei-
zusetzen;* eine Teilentnahme der Kremationsasche aus der Urne, wie sie
bei der Herstellung von Aschediamanten vollzogen wird, ist grundsatzlich
nicht gestattet. Nichtsdestotrotz haben die in europaischen Nachbarstaaten

4 Zwar sind mittlerweile auch friedhofsferne Alternativen zulassig (etwa Beisetzungen
im Meer oder im Wald; Fischer 2021; Kaiser 2021), indes sind die Mdglichkeiten des
legalen Ausscherens aus den etablierten Konventionen in Deutschland aber nach wie
vor vergleichsweise tiberschaubar (Meitzler 2020). Umso bemerkenswerter ist vor diesem
Hintergrund, dass manche Angehorige sich fiir autonome Handlungsweisen im Um-
gang mit Totenasche entscheiden, welche die hierzulande giiltigen Rechtsvorschriften
gezielt unterlaufen (Meitzler 2022b).

144

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Materialitat, Erinnerung und (Un-)Verginglichkeit

ansassigen Firmen, die davon abweichende sepulkrale Dienstleistungen und
Produkte offerieren (unter denen der Diamant nur ein Modell von vielen
ist), auch zahlreiche deutsche Kund*innen.

Obwohl das Angebot im juristischen Graubereich verortet ist, sind offen-
sichtlich viele Bestatter*innen in Deutschland dazu bereit, Angehorigen
die Moglichkeit des Aschediamanten zu unterbreiten oder zumindest
auf entsprechende Nachfragen positiv zu reagieren und die dafir not-
wendigen Schritte einzuleiten. Die Frage, ob es sich dabei tberhaupt um
eine Bestattungsform im herkémmlichen Sinne handelt oder nichg, ist eine
durchaus kontroverse, die innerhalb der Gewerke und der verschiedenen
sepulkralen Marktanbieter zu einigen Auseinandersetzungen geftihrt hat.

Die in der genannten Studie ethnografisch hauptsichlich (wenn auch
nicht ausschliefflich) besuchte Manufaktur hat allen Bestattungsunter-
nehmen im deutschsprachigen Raum Werbematerial zu ithrem Programm
zukommen lassen; ihnen wird eine Gewinnbeteiligung zugestanden, wenn
sie Kunden akquirieren. Fir die Beauftragung des Diamanten sind die
deutschen Regelungen beziiglich der Ascheteilung und der Friedhofspflicht
insofern weniger problematisch, als die Urne, sobald die Entscheidung fir
den Aschediamanten gefallen ist, vom Bestattungsunternehmen offiziell
zu Beisetzungszwecken ins Ausland aberfithrt und dem deutschen Recht
damit entzogen wird. Ob eine Beisetzung im Ausland tatsachlich statt-
gefunden hat, wird nicht Gberprift, weil die Zugriffsmoglichkeiten der
Verwaltungsinstanzen ins Ausland auf dieser Ebene tiberaus begrenzt sind
und der biirokratische Aufwand erheblich wire; jedenfalls zu erheblich fir
das hier vorliegende Verhiltnis von Aufwand und Nutzen.’

Nicht selten kommt es vor, dass Hinterbliebene das Aschejuwel person-
lich an der Statte der technischen Herstellung abholen. Haufig stellt die
Ubergabe einen emotionalen Moment der >Wiedervereinigung< mit der ver-
storbenen Person dar, der mit herkommlichen Verkaufsakten von Guitern mit
ahnlich hohem 6konomischen, aber wesentlich geringerem symbolischem
Wert nicht vergleichbar ist. Ohnehin wird diese Abholung gerade nicht als

5 Ob die in Deutschland verbindliche Beisetzungspflicht auch auf den Diamanten aus-
zudehnen ist, ist rechtlich bisher nicht abschliefend geklirt worden. Fiir einen Uber-
blick der aktuellen Diskussion sowie der Argumente beider Positionen sieche Schmitt
2020.

145

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Leonie Schmickler

>Kauf« gedeutet,denn die 6konomischen Ablaufe finden nicht im Rahmen
der Ubergabe, sondern diskret auf dem Uberweisungsweg statt, inklusive
etwaiger Aufsplittungen der Summe auf mehrere Teilzahlungen und anderer
Zugestandnisse. Die Definition der Situation als Wiedervereinigung findet
in den Interviews, die im Rahmen des Forschungsprojekts gefithrt wurden,
immer wieder ihren Ausdruck in Formulierungen, die das >Nach-Hause-
Holen« der verstorbenen Person betonen (vgl. Benkel/Klie/Meitzler 2019:
S4fF).

Es stellen sich aus sozialwissenschaftlicher Sicht einige Fragen, die in
diesem Zusammenhang die individuellen Sinnzuschreibungen betreffen:
Wenn der Diamant aus den Korpertiberresten besteht, transportiert er — in
der Ansicht der Hinterbliebenen — dann Wesensmerkmale mit? Wird das
Artefakt als Gegenstand, als ein unbestimmtes >Ding« oder gar als beseelt
betrachtet? Wie gehen die Besitzer*innen mit dem Diamanten — im Alltag
sowie zu besonderen Anlissen — um? Welche Rolle spielt dabei das Wissen
um dessen Ausgangsmaterie? Welchen Einfluss hat es schliefSlich auf ihren
Umgang mit dem Artefakt, dass diese Art des Erinnerns und Gedenkens
bei anderen, mitunter auch aufgrund der Rechtsgrundlage, auf Ablehnung
stofSen konnte?

Bei 17 der insgesamt 67 befragten Personen lag der Erwerb des Diamanten
zum Interviewzeitpunkt bereits mindestens zehn Jahre zurtick. Diese Zeit-
spanne legt wiederum die (gezielt in den Blick genommene) Frage nach
einem moglichen Bedeutungswandel des kristallinen Artefakts nahe.
Schnell zeichnete sich jedoch ab, dass die Zeit und Verweildauer kein
relevanter Faktor zu sein scheint und sich die Haltung zur getroffenen Ent-
scheidung sowie die Bedeutungsaufladung des Edelsteins tiber eine lingere
Dauer hinweg konstant bleiben. Wer im Diamanten die postmortale Fort-
existenz eines geliebten Menschen sieht, der wird von dieser Wahrnehmung
tir gewohnlich auch im Laufe der Zeit keinen Abstand nehmen.

Aus subjektiver Akteurssicht ist fraglos relevant, was der Diamant
fir seine Besitzer*innen darstellt und, damit verbunden, ob und wie sie
sich ihn aneignen. Er ist offenbar kein alltidgliches Erinnerungsartefakt
wie Fotos, Kleidung oder bestimmte Gebrauchsgegenstinde. Aber was
ist der Stein dann? Ist er eine Art mobiler Trauer- oder Erinnerungsort,
ein Gegenstand, durch dessen Prisenz sich die Angehorigen dem Ver-
storbenen niher fiihlen? Uberschreitet das Juwel durch seine Nihe zu

146

- am 27.01.2026, 00:55:05. iz |



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Materialitat, Erinnerung und (Un-)Verginglichkeit

den Hinterbliebenen — mithin zu ihren Korpern, denn oftmals wird der
Diamant als Kette bzw. als Ring getragen — und durch seine Eigenschaften
als materielles, die Zeit tiberdauerndes Relikt jene Barriere, die der Tod
ansonsten schafft?

Fir gewohnlich werden >normale< Diamanten, d.h. solche, die nicht
aus Kohlenstoff von Totenasche hergestellt werden, nicht alleine als
Schmuckstiicke, sondern auch als Investitionsobjekte verstanden. Bei
den Aschediamanten ist dies nur bedingt der Fall. Wie aus dem Inter-
viewmaterial ersichtlich wird, spielen der finanzielle Aspekt sowie das
mit einem Diamanten assoziierte Prestige fiir die Entscheidungsfindung
keine besondere Rolle; eine Korrelation zwischen 6konomischem und
symbolischem Wert wird von den Angehorigen nicht hergestellt. Das
liegt aber nicht an einer andersartigen oder minderwertigen Qualitat der
Steine, sondern vielmehr daran, dass es sich dabei um zwei vollkommen
verschiedene Bedeutungsebenen handelt. Wahrend 6konomisches Kapital
entweder aus monetiren Werten besteht oder sich unmittelbar in diese
konvertieren lasst, bewegt sich symbolisches Kapital »ganz in der Logik des
Kennens und Anerkennens« (Bourdieu 1983: 195). So ist es nur konsequent,
dass die Einstellung, die man dem Konzept des Aschediamanten gegen-
tber einnimmt, ebenso dieser Logik des Anerkennens folgt, schliefSlich
bleibt die Verwandlung vom Ausgangsmaterial der Kremationsasche hin
zum funkelnden Edelstein fir das menschliche Auge unsichtbar.

Doch abgesehen davon, bleibt ein 6konomischer Ertrag aus der Ver-
dufSerung des Steins ohnehin fraglich, denn die aus Asche gefertigten Steine
haben tiberwiegend ihre signifikante blaue Farbung gemeinsam. Zwar gibt
es vereinzelt Ausnahmen von dieser Regel, der >Mythos« des blauen Steins
ist unter den Kund*innen jedoch insofern weit verbreitet, als die Farbe des
Diamanten in den Interviews immer als eine Art>Uberraschung«verstanden
wird. Diese optische Auffilligkeit ist bedingt durch das Vorkommen des
Elements Bor, welches an dem Kohlenstoff haftet. Je hoher der Boranteil
des Kohlenstoffs, desto intensiver fallt die Blaufarbung des Juwels aus. Auf
grund dieses identifikatorischen Details und einer zusatzlich angebrachten,
mikroskopisch kleinen individuellen Gravur sind die Steine fiir Juweliere
unmittelbar erkennbar und damit letztlich auch riickverfolgbar. Es ist
demnach unwahrscheinlich, dass das Juwel auf dem Gebrauchtmarkt eine
Chance hitte, weil fur Wissende, Expert*innen und Eingeweihte offensicht-

147

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Leonie Schmickler

lich ist, dass es sich um die Verarbeitung von menschlicher Kremations-
asche handelt. Somit ist auch ein Diebstahl etwa durch Einbrecher, die um
diese Facette nicht wissen, insofern fir diese nicht ertragreich, als Asche-
diamanten sich schwerlich bei Hehlern absetzen lassen.

Die eigenwillige Farbung — gewissermaflen: das blaue Wunder — wird
von Hinterbliebenen hiufig mit Eigenschaften, Vorlieben oder Charakter-
ziigen der verstorbenen Person verbunden. Auf diese Weise wird das Arte-
fakt gleichzeitig anthropomorphisiert und individualisiert, wie die nach-
folgenden Zitate aus den Projektinterviews nahelegen.

»Mein Mann und ich wir sind beide von Sternzeichen Fisch und wir mochten auch
beide blau sebr gerne. Und der ist blau.« (57B)°

»Ob das war schon! Das war. .. also vor allen Dingen. .. mein Mann bat gerne einen
getrunken und der Erinnerungsdiamant ist blau [lacht]. Und wir haben den aus-
gepackt hier, mit meiner Freundin, und dann kommt dieser blaue Diamant raus. Wir
mussten nur noch lachen.« (55S)

»Lustig war’s. [...] Na weil es gibt gewisse Geriichte, ob er jetzt blau, griin oder gelb
oder was auch immer ist. Bei Frauen hat’s gebeifSen, ist er blau, und der Stein ist tat-
sachlich blau.« (62S)

»Ich war angenebm iiberrascht. Zwar wurde mir ja gesagt, oder ich hatte das gelesen,
dass die Farbe des Diamanten eigentlich nicht feststebt, man weifS nicht, wie die
Farbe aussiebt. So, und dann bekam ich ihn wieder und mein Mann ist ja Bayer
gewesen — und siehe da: Der Diamant ist blau! Also, das fand’ ich natiirlich schon
sebr [seufzt], ja sehr nabegebend, weil blau ist ja nun wirklich die Lieblingsfarbe
der Bayern.« (32M)

Im Fall des Aschediamanten geht es weniger darum, die ontologischen
Merkmale seiner Dinglichkeit festzulegen, als vielmehr um subjektive,
empfundene Zuschreibungen, die das Wesen der verstorbenen Person

6  Bei den Angaben in Klammern handelt es sich um eine projektinterne Codierung, die
internen Zwecken der Nachvollziehbarkeit bzw. Rickverfolgung dient. Sie gibt keiner-
lei Auskunft Giber die Identitat der jeweils interviewten Person.

148

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Materialitat, Erinnerung und (Un-)Verginglichkeit

respektive das Aussehen des Steins betreffen. In diesem Zusammenhang
werden neben der Farbe des Diamanten, die als Spiegelung individueller
Facetten der verstorbenen Person gedeutet wird, unter Umstanden auch
noch andere Parameter einbezogen, die scheinbar auf den Charakter der ver-
storbenen Person schlieen lassen. Zwei Besitzer*innen des Artefaktes gaben
an, ungewohnlich lange auf die Aushdndigung haben warten zu missen.
In beiden Fillen gab es scheinbar gewisse weder besonders ungewohnliche
noch schwerwiegende Komplikationen, die das Wachstum des Diamanten
betrafen. Auf die Nachfrage, welchen Einfluss der Umstand der langen
Wartezeit auf ihre Trauer hatte, wurde wie folgt geantwortet:

»Ob, das dauerte. Weil das namlich beim ersten Mal schief ging. Jajaja, irgendwie hat
das beim ersten Mal nicht geklappt, da baben wir auch noch driiber gelacht, weil er
ja immer etwas schwierig war. Das war so typisch fiir ithn.« (55S)

»Ub das war lang! [ ...] Also zwischen dem Zeitpunkt, an dem meine Frau verstorben
ist und dem Moment, wo der Diamant gekommen ist? Uff das war lang. Das waren
ein und ein halbes Jahr mindestens. [...] Ja, die haben den nicht eber zusammen-
bekommen, also der ist nicht gewachsen und was weifS ich. Also die haben da Schwierig-
keiten gebabt auf alle Fille. [ ...] Dickkdpfig war sie schon immer.« (62S)

Diese Interviewauszige verdeutlichen, dass die Deutungshoheit beziig-
lich des Aschediamanten bei den Hinterbliebenen liegt — wo auch sonst?
Im Gegensatz zu den Angehorigen assoziieren die Menschen, die an der
Produktion des Diamanten beteiligt sind, damit keine >personale Sinn-
aufladungg als Dienstleister*innen sind sie schwerlich daran interessiert,
Deutungsarbeit zu leisten, schon gar nicht in einer Weise, die die Perspektiven
der Kundschaft unterminiert wiirde.

Der Aspekt des >Lange-Warten-Miussens< offenbart den Gedanken des
>Fortsetzens< im Diamanten, denn der Stein kann mitunter schon vermisst
werden, noch bevor er faktisch produziert wurde. In den hier aufgefihrten
Fillen sind es die Wachstumsdauer und die Farbung, auf die Eigenschaften
der Verstorbenen projiziert werden. Auch hier ist es nicht die naturwissen-
schaftliche Beschaffenheit des Artefakts, die im Vordergrund steht, sondern
die Aufladung der vorhandenen Materie mit subjektiven Erinnerungen an

149

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Leonie Schmickler

die verstorbene Person.” Entsprechende Aneignungsprozesse sind in diesem
Kontext nicht ungewohnlich.

Aufgrund seines besonderen Ausgangsmaterials tangiert der Aschediamant
gewissermafSen zwei Daseinsebenen — denn wahrend er fiir die einen lediglich
ein Erinnerungsartefakt an die verstorbene Person darstellt, symbolisiert bzw.
verkorpert er fiir andere Hinterbliebene eben den/die Verstorbene*n selbst.

»lch bol ihn [den Ring inklusive Diamant] aus dem Safe zu besonderen Angelegen-
beiten. Es ist aber schon, ich hab’ das Gefiibl, dass es mir immer ein bisschen Energie
verleiht.« (57B)

»Es ist ja die Asche von thm, die da extrabiert wurde, und die Koblenstoffverbindung, die
zu diesem Diamanten gemacht wurde. Also es ist ja er, wenn man es so nimmt.« (58B)

»Dieses Gefiihl ist schon, er ist immer dabei. Das wollt’ er ja auch. Ich hab’ ibn im
Obr, also er ist dabei.« (55S)

»Es ist ein Terl von ihr. Ist ja aus der Asche gefertigt. Also wenn man ihn jeizt zer-
triimmert oder so, kann man die DNA wieder rausfischen.« (62S)

Aus den Aussagen wird ersichtlich, wie vielfaltig der Diamant als Erinnerungs-
artefakt gedeutet werden kann und auch gedeutet wird. Die Sinnzumessung
der Angehorigen hinsichtlich des postmortalen Geschehens betrifft nicht
nur Erinnerungen als solche, sondern auch den weiteren Umgang mit dem
fir diese Erinnerungen offensichtlich relevanten Artefakt. Dabei zahlen,
wie bereits erwihnt, weniger die Fakten als die subjektiven Empfindungen,
wodurch das Artefakt beinahe schon >postfaktisch« wirkt. Postfaktisch
meint in diesem Zusammenhang, dass im Gegensatz zu einem Reisean-
denken — einer Muschel aus dem Urlaub beispielsweise — keine letztgiiltige
Stichhaltigkeit gewahrt sein kann. Die Muschel ist immerzu eine Muschel,
dem Diamanten jedoch wird eine Identitat zugeschrieben, die er >objektiv
nicht besitzt. Denn eine rnaturwissenschaftliche Beweisfiihrunge, die diesen
zugeschriebenen Status belegt, ist nicht nachvollziehbar. Auch in dieser Hin-

7 Zur Subjektivitit und der damit verbundenen Selektivitit von Erinnerung siche den
Beitrag von Thorsten Benkel in diesem Band.

150

- am 27.01.2026, 00:55:05. o



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Materialitat, Erinnerung und (Un-)Verginglichkeit

sicht verhalt sich der Aschediamant kontrar zu >iblichen< Diamanten, denn
bei diesen stehen entsprechend der Bewertungsprinzipien die chemischen
bzw. physikalischen Eigenschaften im Vordergrund.

Der Diamant als Erinnerungsartefakt und die Trauer um bzw. Erinnerung
an die verstorbene Person konnen von den Hinterbliebenen mehr oder
weniger bewusst inszeniert, versteckt oder auch offensiv ausgeflaggt werden.
Beispielsweise konnen sie den Diamanten offen zur Schau stellen, ihn nah
an ihrem Korper tragen oder aber an einem festen Platz deponieren. Der Ort
und die Art der Aufbewahrung dieses Schmuckstticks sind eng verbunden
mit den vorherrschenden Lebensverhaltnissen; sie stellen somit ebenfalls
aufschlussreiche Aspekte dar, welche je nach Disposition entsprechend
variieren. Sie geben unter Umstinden auch Auskunft Gber den Status,
der dem Diamanten in einem jeweils konkreten Fall zugeschrieben wird.

»Das [Schmuckstick] st ein Teil von maur. [...] Also, wir waren so zusammen, wir
waren nicht auseinander dividierbar, und jetzt ist es wieder eins. Ich habe ihn wieder
bei mir. Nur in einer anderen Form.« (8M)

»Ich bab’ibn ja zubause, das ist wie ein Schutzengel.« (58B)

»Aus so ‘nem menschlichen Korper wird ja ein Diamant von einem Karat. Und ich
bin nun keine Russin. Also ich hiange mir nicht einen Karat an den Finger oder an’s
Obr. Das heifSt, wir haben die Asche geteilt, dass nur ein halber Karat bei rauskommt.
Und die Hailfle steht hier auf’m Schrank.« (55S)

»Das Ding sieht verdammt gut aus. Und ich bab’ den auch nicht im Obrlippchen,
Gott ich weifS gar nicht wie dieser Knopf, den habe ich mir auch extra machen lassen.
Ich habe auch ganz kurz geschorene Haare. Also. .. [lacht] das sieht wirklich ver-
flucht gut aus!« (55S)

»Ich hab’den Erinnerungsdiamanten in eine Brosche fassen lassen. | ...] Auf der Riick-
sette mit Inschrift und allen Daten, die fiir die Verstorbene halt wichtig sind oder fiir
mich und die Verstorbene wichtig sind und. ... joa in Form halt einer Brosche, die man
an der Kette tragen kann oder sich an die Brust heflen kann, wann man will. Es war
mal im Gesprich, so eine Nische zu machen, so hinter Glas und so Zeugs, aber davon
hat man wieder Abstand genommen .« (62S)

151

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Leonie Schmickler

Wahrend konventionelle Diamanten aufgrund ihrer Prestigewirkung
meist offen zur Schau gestellt werden, generiert sich der Status der Asche-
juwelen, wie erwahnt, nicht primar aus monetiren Werten. Fur viele der
Eigentiimer*innen ist der Edelstein nicht (ausschliefflich) das Schmuck-
stiick, das uneingeweihte Betrachter*innen darin vermuten, sondern tat-
sachlich die transformierte Fortexistenz einer nahestehenden Person. Im
Umbkehrschluss bedeutet dies, dass durch die Anwesenheit des Diamanten
gleichzeitig also auch der/die Verstorbene postmortal prasent wird. Damit
kann das Verhaltnis zwischen Hinterbliebenen und Juwel als parasozial
charakterisiert werden, denn die verstorbene Person wird fiir die Hinter-
bliebenen durch bzw. iber den Diamanten adressierbar, ja sogar bertihr-
bar (vgl. Benkel 2020a; ferner Dirr 2018).

»Bei mir ist das schon auch so, dass ich sag’so, die Seele ist irgendwo. Und ich habe so
das Gefiihl (...}, ich stell’s mir einfach vor, dass die Seele dieses Menschen in diesem
Diamanten einfach weiter ist, ja? [...] Der Mensch in klein, der ist da drin [lacht].«
(11M)

»Dann stell ich ihn auf’n Tisch und dann kann ich mich mit thm unterbalten. Er gibt
zwar keine Antwort, aber ich kann meinen Frust loslassen [lacht].« (58B)

»NG, ich bin kein spiritueller Mensch. Aber ich find’s gut, es gibt Halt und ich fiihle
mich... Ich bin ja jetzt die ganze Zeit alleine. Bevor ich mit mir Selbstgespriche
fiihre, na dann kann ich auch [lacht] den Stein auf’n Tisch stellen und mich mit
dem unterhalten.« (58B)

»Ach wissen Ste, inzwischen ist das so wie mit mir verwachsen. Also ich muss mich
regelrecht mal dran erinnern, dass ich den drin babe, dass ich den auch mal wieder

rausnehme und sauber mache, ne?« (55S)

»Joa also ich fiir meinen Teil ich nehm’s halt so von Zeit zu Zeit wieder in die Hand,
schaw’s mir an und [...] denk’ halt an die verstorbene Person ein bisschen.« (62S)

152

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Materialitat, Erinnerung und (Un-)Verginglichkeit

Trennung vom Wiedererlangten

Neben denjenigen Hinterbliebenen, die den Diamanten stets bei sich
fihren oder taglich mit ihm >interagieren, gibt es auch solche Fille, in
denen das Juwel sicher verwahrt in einem Schrank auf seinen >Gebrauch«
wartet. Letzterer kann ganz unterschiedlich aussehen; und allemal riacke
er das Juwel in die Nihe einer gewissen Objektivierung. Wahrend sich die
einen tagtaglich verbal auf den Diamanten beziehen und ihn immerzu
um sich haben, kann es in anderen Konstellationen notwendig erscheinen,
ihn situativ aus seinem regularen, mithin unsichtbaren Aufbewahrungs-
ort herauszulosen. Konkret bedeutete dies in einem Fall die Begleitung der
Tochter vor den Traualtar, wobei der Diamant — gefasst in eine Schmuck-
brosche — am Brautkleid befestigt wurde. Die Aufbewahrung der Preziose
an einem bestimmten Ort wird von den Angehorigen aus unterschied-
lichen Griinden gewahlt. Zum einen minimiert sich dadurch das Risiko
eines Verlusts immens, zum anderen kann dies aber auch geschehen, weil
eine permanente Alltagsprasenz nicht notwendig oder gewtinscht ist. In
solchen Fillen ist offenbar das Wissen um die potenzielle Verfiigbarkeit des
Diamanten ausreichend. In diese Logik reihen sich auch solche Fille ein,
in denen die Hinterbliebenen sich bewusst wieder von dem Erinnerungs-
artefakt getrennt haben.

Eine solche (dauerhafte) Trennung folgt, entgegen tblicher Gebrauchs-
weisen bei Diamanten, in diesen Fillen der Logik einer Beisetzung und
nicht der einer VerdufSerung zu finanziellen Zwecken. So entschied sich
beispielsweise ein befragter Witwer dazu, den Diamanten, den er aus der
Kremationsasche seiner Frau anfertigen liefs, in einem See beizusetzen.
Seine Frau, mit der er zu Lebzeiten aufgrund einer fortschreitenden Krank-
heit dies alles besprochen hatte, wiinschte sich, dass ihre Asche in Sid-
afrika, einem friheren Reiseziel der beiden, verstreut wird. Als sie von
der Moglichkeit des Erinnerungsdiamanten erfuhr, fand sie Gefallen an
dieser eher auflergewohnlichen Idee. Der Diamant versprach zudem auch
in logistischer Hinsicht einige Vorteile gegenuber einer Aschekapsel. Als
es dann so weit war, kimmerte sich ein Bestatter um die Abwicklung der
notwendigen Prozesse. Da die geplante Beisetzung des Steins erst nach dem
Interview stattfinden sollte (vgl. Benkel/Klie/Meitzler 2019: 74 ff.), kann
tber dessen weiteres Schicksal an dieser Stelle nichts gesagt werden. Allein

153

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Leonie Schmickler

schon die Bereitschaft bzw. der Wille, sich von dem Artefakt zu trennen, das
dermafSen stark sinnspezifisch aufgeladen ist und noch dazu ein korper-
liches Souvenir einer geliebten verstorbenen Person versinnbildlicht, ist
bemerkenswert, denn sie zeigt das breite Spektrum der Umgangsweisen
mit dem Erinnerungsartefakt.

Der kurze Abriss dieses Fallbeispiels und andere Fallbeispiele verdeut-
lichen, dass eine irreversible Trennung von dem Erinnerungsartefakt nicht
nur grundsitzlich moglich ist, sondern mithin auch verwirklicht wird,
und zwar nicht nur, weil dies dem Wunsch der verstorbenen Person ent-
spricht, sondern auch, weil der Diamant seinen dinglichen Charakter letzt-
lich eben nicht loswird. Da die >Interaktionsmoglichkeiten< mit dem Juwel
relativ begrenzt sind, kann er recht unvermittelt jederzeit (wieder) aus dem
Alltag verschwinden, wenn der/die Hinterbliebene das wiinscht. Das Ent-
scheidende am Erinnerungsdiamanten ist etwas Kognitives, namlich die
Erinnerung — nicht an das Schmuckstiick, sondern an den Menschen, aus
dessen Korpermaterie es entstanden ist.

Dennoch stellt fir einen grofSen Teil der Befragten hingegen der mog-
liche Verlust eine »Katastrophe« oder gar den »Weltuntergang« dar (vgl.ebd.:
160). Zur besseren Veranschaulichung der Tragweite eines solchen (hypo-
thetischen) Verlustes eignet sich an dieser Stelle das Fallbeispiel einer Frau,
die die Kremationsasche ihres verstorbenen Ehemanns zu einem Diamanten
pressen liefS. Den entstandenen Halbkariter, der mit 0,1 Gramm Gewicht
ein sehr kleines Juwel darstellt, lief§ sie im Anschluss in Platin einfassen und
tragt ihn seither als Piercing im Ohr. Fir notwendige Reinigungen nimmt
sie dieses Schmuckstick regelmafSig ab — und bei einer solchen Gelegen-
heit verschwand es plotzlich und zunachst unbemerkt fiir einige Tage. Aus
Sorge, dass die vorhandenen Haustiere den Stein verschluckt haben konnten
und er damit nun fir alle Zeiten verschwunden ware, verbrachte sie die
nachsten Tage damit, nicht nur samtliche Ecken der Wohnung, sondern
auch die Hinterlassenschaften ihrer Tiere nach dem Diamanten zu durch-
forsten. Schlussendlich fand er sich an einer anderen Stelle wieder. Das
Bemerkenswerte an dieser Geschichte ist nicht die Bereitschaft, tierische
Exkremente auf der Suche nach dem Schmuckstein zu durchwuhlen. Es
ist vielmehr die Tatsache, dass der Gedanke, der Stein konnte erneut und
diesmal woméglich fir immer verschwinden, fir diese Frau bis heute
— 16 Jahre nach dem Tod ihres Mannes — unertraglich ist.

154

- am 27.01.2026, 00:55:05. iz |



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Materialitat, Erinnerung und (Un-)Verginglichkeit

Das Beispiel verdeutlicht, dass mittels des Diamanten (auch langfristig)
an Verstorbene erinnert werden kann; sie konnen reprasentiert werden, und
wie in diesem Fall konnen sie auch als passive Objekte beherrscht werden.
Der Diamant stellt das dar, als was ihn sich seine Besitzer*innen aneignen
—eine Logik, die zu Lebzeiten wohl in keiner Beziehung funktioniert hatte.
Aber der Diamant ist eben kein Sozialpartner wie die verstorbene Person
es war, sondern ein Objekt, und als solches ist er beliebigen Aneignungs-
prozessen ausgeliefert. Dass diese Ansicht nicht von den Hinterbliebenen
geteilt wird, dirfte nicht verwundern. Sie transzendieren ihre alltagslogische
Sichtweise und nehmen sich in ihrer Trauer die Deutungsmacht, anders zu
agieren. Den Diamanten besitzt man, mit ihm kann man machen, was man
mochte — und dennoch symbolisiert er gleichzeitig die verstorbene Person.

»Wenn ich Dekolleté trage, aber ich bin so gestrickt, ich trage viel auch Rollkragen-
pullover oder hochgeschlossen, dann ist er mal drinnen, mal drauflen, und es kommt
drauf an... Wenn ich was Besonderes mache, dann hole ich ihn raus und sage, »Du
guckst dir das mit an, ne< Und dann geht er mit mir durch die Stadt und guckt. Also,
1ch bin auch im Museum, mache ich auch noch ehrenamtlich Dienst und sage, >Guck
mal, wir haben beute eine schone Ausstellung. [...] Also, ich lasse ihn gewaltig teil-
haben an gewissen Sachen. Oder wenn ich was einkaufen gehe und ich fiihle mich nicht
gang sicher, dann darf er balt auch mitgucken und eine Entscheidung treffen.« (8M)

»Also, er ist bei mir. Und | ...  wenn er zur FufSball-Weltmeisterschafl schon da gewesen
war; hatt’ ich ithn wabrscheinlich mit auf die Couch gesetzt, da hitt’ er mit uns Fufs-
ball schauen kénnen. Also, es steht mir frei, ich konnt’ mit ihm in Urlaub fahr’n oder
ich konnt’ ibn mit zum Schube kaufen nebmen, das hat er immer gebasst!« (26M)

In diesem Aspekt zeichnet sich die beinahe schon fetischistische Note des
Artefakts ab (vgl. ebd.: 48f.). Das Artefakt wird damit unter Umstinden
zu einem /inking object, welches die verstorbene Person in der Gegenwart
sersetzt«. In einer anderen Lesart kann der Aschediamant dartber hinaus auch
als Privatreliquie verstanden werden, die aufgrund ihrer Charakterisierung
einer kollektiven Rahmung entbehrt und somit auch nur im Kreise der
Wissenden wirkmichtig erscheint. Mit der vollen Kontrolle tber die Art und
Dauer der Prasenz bzw. der Abwesenheit des Artefakts geht mitunter auch
ein Kontrollgefiihl in Bezug auf den Verlust und die daraus resultierende

155

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Leonie Schmickler

Trauer einher (vgl. Habermas 1996: 337 ff.). Denn wenn diese >Dominanzc
unfreiwilligerweise verloren zu gehen droht, erscheint Panik als Reaktion
gar nicht mehr so wunderlich. In anderen Fillen wiirde der Verlust des
Diamanten fir die Hinterbliebenen einen zweiten Verlust der verstorbenen
Person darstellen.

»Das will ich mir gar nicht vorstellen. Ja, so was will ich mir nicht vorstellen. Das
ware fiir mich das Schlimmste, was passieren kann. Also den einen Teil von meinem
Kind noch mal zu verlieren.« (7K)

»lch musste mich ja so abrupt trennen, auf eine Weise, die so unklar war, dass ich
mich jetzt nicht mehr trennen mochte.« (57B)

So ungern sich manche(r) vom Ascheartefakt trennen mochte, so ist doch
klar, dass man selbst nicht ewig leben wird. Die Frage nach der Zukunft des
scheinbar unverginglichen Artefakts, also nach dem, was nach dem Ableben
des Besitzers mit ihm geschehen soll, ist unausweichlich. An dieser Stelle
werden dann oftmals die nachsten Angehorigen mit einbezogen. Unver-
meidbar ist die Einbeziehung anderer vor allem dann, wenn der Diamant
nicht mit seinem Besitzer beigesetzt,sondern weiterhin verwahrt werden soll
—oder wenn der derzeitige Besitzer selbst der Nachwelt gerne als Diamant
erhalten bleiben mochte, was gemaf der vorliegenden Interviews im Projekt
haufig vorkommt. Dann stellt sich unweigerlich die Frage, wer den bzw. die
Diamanten tibernimmt. Es liegt nicht fern, dass es in solchen Situationen
unter Umstanden zu innerfamiliaren Konflikten kommen kann. Das heifSt,
dass das, was in solchen Fillen bleibt, nicht mehr ist als die Hoffnung, dass
der eigene Wunsch von den dann Hinterbliebenen berticksichtigt wird. Ob
dies aber tiberhaupt eintreten wird, kann — allen lebzeitigen Beteuerungen
zum Trotz — nicht garantiert werden.

Im Konzept des Aschediamanten zeigt sich eine weitere Facette der
Pluralisierung des Sepulkralen, die auch an anderen Entwicklungen des
Feldes, wie beispielsweise der Aufwertung nicht anerkannter Trauer oder
einer Delokalisierung von Trauer, ihren Ausdruck findet (Benkel/Meitzler
2021). Eine Besonderheit des Aschediamanten offenbart sich hinsichtlich
seiner Beschaffenheit, der aufgrund des Materialitatsaspektes als continuing
bond wirkt (Klass/Silverman/Nickman 1996). Das Wissen um die Ausgangs-

156

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Materialitat, Erinnerung und (Un-)Verginglichkeit

materie des Steins macht fiir viele der Angehorigen den entscheidenden
Unterschied zu anderen Erinnerungsartefakten aus. Sie konnen selbst ent-
scheiden, wie nah sie dem Verstorbenen — reprasentiert im Stein — sein wollen
und sie selbst entscheiden tiber den Zeitpunkt und -Raum der raumlichen
wie emotionalen Trennung, und zwar sowohl zum Artefakt, wie auch zur
verstorbenen Person. Wihrend sich Materialitit im sepulkralen Kontext
nach dem kulturellen Niedergang der religiosen Reliquie fast ausschlief-
lich auf die — gleichsam unsichtbar gemachte — Leiche beschrankte, die aus
guten Griinden (angefangen mit den kleineren postmortal eintretenden
Verinderungen bis hin zum fortschreitenden Verwesungsprozess) relativ
schnell aus dem Aktionsraum der Hinterbliebenen verschwindet, bahnt sich
mit dieser Form nun eine andere Art der Materialitait den Weg. Es handelt
sich um eine aneignungsfahige Materialitat, die nicht hésslich, sondern
schon und die nicht verganglich, sondern bestindig ist. Dies zumindest ist
das Versprechen, das Diamanten im Allgemeinen zugeschrieben wird. Sie
wirken wie das Gegenteil dessen, was Menschen mit dem Tod verbinden
— namlich: Schmerz, Schmutz, Leiche, Verwesung. Das Unisthetische des
Lebensendes wird von dem Juwel konterkariert. Dass es vielleicht nur der
aufSere Glanz ist, hinter dem sich ganz eigenwillige Vorstellungen von Inter-
aktion und spezifische Konzepte der Autonomie verbergen, erschliefSt sich
bisweilen erst auf den zweiten Blick — dem Blick der Wissenschaft.

Literatur

Benkel, Thorsten (Hg.) (2016): Die Zukunfl des Todes. Heterotopien des Lebensendes,
Bielefeld.

Benkel, Thorsten (2020a): »Parasozialitit«, in: Klimke, Daniela/Lautmann, Ridiger/
Staheli, Urs/Weischer, Christoph/Wienold, Hanns (Hg.): Lexikon zur Soziologie,
6. Aufl., Wiesbaden, S. 569.

Benkel, Thorsten (2020b): »Der unsichere Status der Dinge. Zum Kontinuum von
Sozialitit und Materialitat, in: Klie, Thomas/Kihn, Jakob (Hg.): Die Dinge, die
bleiben. Reliquien im interdisziplindren Diskurs, Bielefeld, S. 71-88.

Benkel, Thorsten (2022): »Nachhall der Kultur. Der Friedhof als Konflikt- und
Pluralisierungsraum, in: ders./Meitzler, Matthias: Kdorper — Kultur — Konflikt.
Studien zur Thanatosoziologie, Baden-Baden, S. 15-67.

157

- am 27.01.2026, 00:55:05. [ -



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Leonie Schmickler

Benkel, Thorsten/Klie, Thomas/Meitzler, Matthias (2019): Der Glanz des Lebens.
Aschediamant und Erinnerungskorper, Gottingen.

Benkel, Thorsten/Klie, Thomas/Meitzler, Matthias (2020): Enchantment. Ashes, Dia-
monds and the Transformation of Funeral Culture, Gottingen.

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (2013): Sinnbilder und Abschiedsgesten. Soziale
Elemente der Bestattungskultur, Hamburg.

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (2019): »Trauerkultur in der Moderne, in:
Arbeitsgemeinschaft Friedhof und Denkmal (Hg.): Raum fiir Trauer. Erkennt-
nisse und Herausforderungen, Kassel, S. 8-21.

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (2021): »Die Transformierbarkeit des Korpers.
Vom verganglichen Leib zur bestaindigen Materialitit«, in: Benthien, Claudia/
Schmidt, Antje/Wobbeler, Christian (Hg.): Vanitas und Gesellschafl, Berlin,
S.81-104.

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias/Preuf, Dirk (2019): Autonomie der Trauer. Zur
Ambivalenz des sozialen Wandels, Baden-Baden.

Bourdieu, Pierre (1983): »Okonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapital,
in: Kreckel, Reinhard (Hg.): Soziale Ungleichbeiten, Gottingen, S. 183-198.
Dimbath, Oliver (2021): »Gewaltgedichtnisse. Theoretische Untersuchungen zu
Vergangenheitsbeziigen gewaltsam Uber- und Unterlegeners, in: Leonhard,
Nina/Dimbath, Oliver (Hg.): Gewaltgeddchtnisse. Analysen zur Prisenz ver-

gangener Gewalt, Wiesbaden, S. 17-37.

Diirr, Carsten (2018): »Parasozialitatsdynamik. Uberlegungen zu unvollstindigen
Kommunikationens, in: Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (Hg.): Zwischen
Leben und Tod. Sozialwissenschaftliche Grenzginge, Wiesbaden, S. 145-160.

Engelfried-Rave, Ursula (2022): »Reliquienc, in: Berek, Mathias/Chmelar, Kristina/
Dimbath, Oliver/Haag, Hanna/Heinlein, Michael/Leonhard, Nina/Rau-
er, Valentin/Sebald, Gerd (Hg.): Handbuch Sozialwissenschaftliche Geddichinis-

forschung, Wiesbaden (im Erscheinen).

Fischer, Norbert (2021): »Die Seebestattungs, in: Spranger, Tade M./Pasic, Frank/
Kriebel, Michael (Hg.): Handbuch des Feuerbestattungsrechts, 2. Aufl., Stuttgart,
S.283-288.

Fischer,Norbert/Herzog, Markwart (Hg.) (2003): Totenfiirsorge. Berufsgruppen zwischen
Tabu und Faszination, Stuttgart.

Gernig, Kerstin (2011): »Was aus Asche alles werden kann. Vom Ascheamulett bis
zur Beisetzung im Lavastrom, in: Grof$, Dominik/Tag, Brigitte/Schweikardst,

158

- am 27.01.2026, 00:55:05. iz |



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Materialitat, Erinnerung und (Un-)Verginglichkeit

Christoph (Hg.): Who wants to live forever? Postmoderne Formen des Weiterwirkens
nach dem Tod, Frankfurt am Main/New York, S. 113- 124.

Grof}, Dominik (2011): »Zum Wandel im Umgang mit der menschlichen Leiche. Hin-
weise und Erklarungsversuche«, in: Aus Politik und Zeitgeschichte 61, Heft 20/21,
S. 40-46.

Habermas, Tilmann (1996): Geliebte Objekte. Symbole und Instrumente der Identi-
tatsbildung, Berlin/New York.

Holm, Christiane (2004): »Intime Erinnerungsgeflechte. Memorialschmuck aus
Haaren um 1800« in: Kritische Berichte 32, Heft 1, S. 29-41.

Kaiser, Julia (2021): Bestattet unter Baumen. Uber den gegenwdirtigen Wandel der
deutschen Bestattungskultur, Marburg.

Klass, Dennis/Silverman, Phyllis/Nickman, Steven (Hg.) (1996): Continuing Bonds.
New Understandings of Grief, New York.

Klie, Thomas (2020): »Der Diamant ist das Funkeln von ihr<. Eine Fallanalyse zur
Diamantpressung, in: ders./Kihn, Jakob (Hg.): Die Dinge, die bleiben. Reliquien
im interdisziplindren Diskurs, Bielefeld, S. 163-173.

Meitzler, Matthias (2016): »Postexistenzielle Existenzbastelei«, in: Benkel, Thorsten
(Hg.): Die Zukunft des Todes. Heterotopien des Lebensendes, Bielefeld, S. 133-162.

Meitzler, Matthias (2020): »Ich will jetzt Mutters Asche!< Aushandlung, Aneignung
und Autonomie am Beispiel kontroverser Gegenstandlichkeit, in: Klie, Thomas/
Kiihn, Jakob (Hg.): Die Dinge, die bleiben. Reliquien im interdisziplindren Dis-
kurs, Bielefeld, S. 175-198.

Meitzler, Matthias (2022a): »Vom Anfang und Ende der Leiche, in: Benkel, Thorsten/
Meitzler, Matthias: Korper/Kultur/Konflikt. Studien zur Thanatosoziologie, Baden-
Baden, S. 121-151.

Meitzler, Matthias (2022b): »Postmortale Autonomie. Praktiken der Aneignung von
Totenasches, in: Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias: Korper/Kultur/Konflikt.
Studien zur Thanatosoziologie, Baden-Baden, S. 69-100.

Schmickler, Leonie (2021): »(Nicht-) Wissen und Selbstbestimmung. Ein Beitrag zur
Soziologie der Suizidbeihilfe«, in: Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (Hg.):
Wissenssoziologie des Todes, Weinheim/Basel, S. 196-220.

Schmitt, Torsten (2020): »Rechtliche Aspekte der funeralen Sachkulture, in: Klie,
Thomas/Kiihn, Jakob (Hg.): Die Dinge, die bleiben. Reliquien im interdisziplindren
Diskurs, Bielefeld, S. 199-214.

Seeck, Francis (2016): »Akte Lebensendex, in: Bios. Zeitschrifl fiir Biographieforschung,
Oral History und Lebensverlaufsanalysen 29, Heft 1, S. 131-140.

159

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Leonie Schmickler

Tag, Brigitte/Thier, Markus (2010): »Rechtsfragen im Umgang mit der Leichex,
in: Grof, Dominik/Glahn, Julia/Tag, Brigitte (Hg.): Die Leiche als Memento
mori. Interdisziplindre Perspektiven auf das Verhdltnis von Tod und totem Korper,
Frankfurt am Main/New York, S. 103-124.

160

- am 27.01.2026, 00:55:05. iz |



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

SARAH PEUTEN

Uber »gelingendes« Erinnern am Lebensende.
Diskursanalytische Uberlegungen zur Wiirdezentrierten
Therapie

Einleitung

Die Wiirdezentrierte Therapie als psychotherapeutische Kurzintervention am
Lebensende erweitert den sich stetig pluralisierenden und ausdifferenzierenden
therapeutischen Angebotsraum palliativmedizinischer Versorgung und wird
neben Psycho-, Physio-, Kunst-, Musik-, Aroma- und Atemtherapie auf Palliativ-
stationen angeboten. Therapeutischer Gegenstand der Wiirdezentrierten
Therapie ist das Wiirdeempfinden Schwerstkranker am Lebensende — genauer
gesagt: die Aufrechterhaltung und Starkung des Wiirdegefiihls. In einem mehr-
stufigen interaktiven Prozess, der das Durchfithren eines halbstrukturierten
Interviews, dessen Transkription, das Editieren des Interviews sowie das
Vorlesen und ggf. die anschlieSende Korrektur des vorlaufigen Dokuments
umfasst, entsteht ein Schriftstiick zur Ubergabe an nahestehende Personen.

Dem Erinnern, vielmehr dem professionell instruierten Erinnern, kommt
hierbei zentrale Bedeutung zu. Davon ausgehend, dass Erinnern »intentionales
Handeln«ist (Dimbath/Heinlein 2015: 87) lautet die hier zugrunde gelegte
Annahme, dass es sich bei der Wiirdezentrierten Therapie um eine diskursiv
angeleitete Selbst-Technik handelt, die entlang zeitgendssischer deutungs-
leitender hospizlich-palliativ gepriagter Wissenssegmente' zum >guten
Sterben< Wiirdeempfinden auf spezifisch normative Weise adressiert und

1 Wissenssegmente verweisen hier begrifflich auf diskursiv vorherrschende, hegemoniale,
gultige Teilmengen von per se kontingentem Wissen. Das Wissen zum >guten< Sterben
wird derzeit hospizlich-palliativ dominiert — prinzipiell kann aber nicht nur anderes
Wissen zum >guten Sterben« gewusst werden, sondern sich diskursiv auch durchsetzen.
So deutet etwa die anhaltende gesellschaftspolitische Verhandlung des assistierten Suizids
und neuere gesetzliche Regelungen in diesem Bereich durchaus auf Sagbarkeitsver-
schiebungen hin. Gegendiskursive Krafte, die dessen grundsatzliche Unvereinbarkeit
mit palliativmedizinischen Grundannahmen in Frage stellen, werden lauter und sicht-
barer, diskontinuierliche Tendenzen starker. Grenzen sind in Bewegung (Peuten 2019).

161

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sarah Peuten

sowohl hinsichtlich des zurtickschauenden Sich-Selbst-Erinnerns wie auch
des zuktnftigen Erinnert-Werdens wirksam wird.

Hier setzt der vorliegende Beitrag an und fragt mittels einer diskursana-
lytisch orientierten Perspektive 1) inwiefern im Rahmen der Wiirdezentrierten
Therapie zeitgenossische hospizlich-palliative Ideale des gelingenden
»Sterben-Machens« (Schneider 2014: 75) zum Ausdruck kommen, denen
in ihrer jeweils spezifischen Ausgestaltung erheblich normatives Potenzial
— hier in Form von Erinnerungsparadigmen — inhirent ist, und 2) nach
konkreten voraussetzungsvollen, normativ tiberformten Momenten, die sich
im Kontext der therapeutischen Kurzintervention ergeben. Zu klaren ist
also: Welche Foki und damit auch Ausgrenzungen sind konzeptuell angelegt
und strukturieren selektiv vor, was wie erinnert wird bzw. werden soll und
welches Erinnern zu bearbeiten, umzudeuten oder auszuklammern ist, damit
sich der angestrebte wiirdebewahrende bzw. wiirdestirkende Effekt ein-
stellen kann? Welche legitimierten Moglichkeitsraume eines so verstandenen
gelingenden Erinnerns am Lebensende sind also aktuell erkennbar und wo
verlaufen dessen Grenzen? Fragen nach Wirksamkeit und/oder Angemessen-
heit Wiirdezentrierter Therapie* — Gber die nur die jeweils Beteiligten Aus-
kunft geben konnen — werden hier explizit nicht in den Blick genommen;
vielmehr wird eine reflexiv-kritische® kontextualisierende Anndherung an

2 Die aktuelle Forschung und der in den vergangenen Jahren zunehmende Publikations-
umfang zur Wiirdezentrierten Therapie konzentriert sich vor allem auf die Themen
Wirksamkeit, Machbarkeit und Akzeptanz und liegt schwerpunktmafig im Bereich
Palliative Care und Psychotherapie/(Psycho-)Onkologie. Siche dazu beispielsweise Hartl
et al. 2021; Bentley et al. 2014; Mai et al. 2018; Hall et al. 2012; Lindqvist et al. 2015.

3 Eine kritische diskursanalytische Perspektive einzunehmen, meint hier zuallererst, sich
in das diskursive Gerangel um Deutungshoheiten, um das, was gewusst und legitimer-
weise gesagt und getan werden kann, einzumischen, indem vermeintlich Selbstverstand-
liches, gemeinhin Anerkanntes, Unhinterfragtes als solches sichtbar gemacht und in-
frage gestellt wird. Dabei wird Diskursanalyse als per se kritische Praxis verstanden, da
sie immer auf Grenzen von Wissens- und Sagbarkeitsfeldern verweist und fiir - grund-
satzlich moégliches — alternatives, (noch) nicht gewusstes Wissen sensibilisiert. Insofern
setzt Kritik friher an als bei der bewertenden (oder gar dekonstruierenden) Analyse
ausgemachter Normativititen, gesellschafts-politischer Missstinde, Ungleichheitsver-
haltnisse etc., die erst im Moment des diskursanalytischen Hinwendens an sie als dis-
kursanalytisch zu problematisierende Bewertungsgegenstinde aufscheinen. Mit Nonhoff
(2019: 25) wird daher an die Uberlegung angeschlossen, dass »man Diskursanalyse nicht
anders denken kann denn als Intervention in Wissensverhaltnisse«. Zur umfassenden

162

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Uber >gelingendes< Erinnern am Lebensende

die Thematik verfolgt, indem aktuelle Sagbarkeiten und konkrete Aus-
grenzungspotenziale wiirdezentrierten Therapierens anhand der Sichtung
der zentralen Grundlagenliteratur sowie manifest werdende diskursive Ver-
weisungszusammenhange exemplarisch ausgeleuchtet werden.

Die Wiirdezentrierte Therapie im Kontext zeitgendssischen
»Guten Sterben-Machens¢

Wiirdeempfinden kann, so der Ausgangspunkt der Wiirdezentrierten
Therapie, mittels gezielten individuell rickbeziiglichen Sich-Erinnerns und
dem Festhalten des entsprechend Erinnerten gestarkt und positiv beeinflusst
werden. Wiirdetherapeuten, d.h. die entsprechend ausgebildeten und vor-
bereiteten an und mit der Wirde Arbeitenden, ibernehmen hierbei eine
wesentliche Rolle. Sie sind Teil eines stetig anwachsenden und sich dabei
pluralisierenden und spezialisierenden Repertoires von haupt- und ehren-
amtlichen >Sterbearbeitern, die »gutes Sterben< machen. Gut ist Sterben
dann, wenn es die diskursiv konstituierten, im hospizlich-palliativen Selbst-
verstandnis zum Ausdruck kommenden handlungsleitenden Primissen
von Ganzheitlichkeit, umfassender Leidlinderung, Multidisziplinaritit und
-professionalitit, Individualitét, Selbstbestimmung und Wirde erfillt und
bestenfalls »zu Hause« verortet ist (Stadelbacher/Schneider 2016).

Mit der Vielzahl von Optionen der Sterbegestaltung, welche mittlerweile
Therapie- und Behandlungskonzepte sowie verschiedene institutionell-6rt-
liche Settings ambulanter und stationérer palliativ-hospizlicher Versorgung
und Begleitung umfassen, die sich aber auch in Ratgebern, Beratungs-
angeboten, Vorsorgedokumenten oder Konzepten zur gesundheitlichen
Vorausplanung (Advance-Care-Planning) sowie in Richtlinien und Gesetzen
materialisieren, stehen mannigfaltige Hilfsmittel auf dem Weg zum je
eigenen guten Sterben bereit. Diese stehen jedoch nicht bloff zur Ver-
figung — als gewissermaflen stille Requisiten —, sondern in und durch sie

systematischen Verhiltnisbestimmung von Diskursanalyse und Kritik siche Langer/
Nonhof/Reisigl 2019.

4 Die gewihlte Genderform soll in unspezifischen Fillen simtliche Geschlechter um-
fassen.

163

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sarah Peuten

formuliert sich der teils vage bleibende, teils explizit werdende Auftrag an
das selbstbestimmte, selbstverantwortliche Selbst, sich zu ihnen in Bezug
zu setzen und sich im Feld des Moglichen zu bewegen.

Dieser Selbst-Auftrag erschopft sich nicht im Zustimmen zu und
Ablehnen von, sondern macht es zunichst ganz grundlegend notwendig,
sich mit immer mehr Fragen und Aspekten der konkreten Ausgestaltung
der letzten Lebensphase auseinanderzusetzen. Vor- und Nachteile gilt es
abzuwigen, situationsspezifische Expertisen aufzubauen, Meinungen zu
bilden, richtige Zeitpunkte zu erwischen — um dann in Gberantworteter
Selbst-Verantwortung Schritt fir Schritt alle Puzzleteile derart zusammen-
zusetzen, dass ein individuell-stimmiges Ganzes zustande kommt, das
in fortwiahrender Kooperation und Ko-Konstruktion von Sterbenden,
Angehorigen und Sterbearbeitern praktisch erarbeitet und umgesetzt wird
(Schneider 2005; Feldmann 2018; Peuten 2018; Stadelbacher/Schneider
2020). Unter den normativ vorgeprigten Rahmenbedingungen des>guten
Sterbens« lauft jedes Sterben Gefahr, zu scheitern, mit Blick auf die an
es gerichteten Bewertungskriterien nicht zustande zukommen. Sterben
wird fir alle Beteiligten »zunehmend riskanter« (Stadelbacher/Schneider
2017: 67). Wer »gut« sterben will, muss sich zum eigenen Sterben mehr
oder weniger aktiv verhalten bzw. in spezifischer Weise in Bezug setzen.
Mit Blick auf biografische, soziale, kulturelle sowie kognitive Kontexte
und Bedingtheiten (re-)produzieren diese Rahmenbedingungen und
Bewertungskriterien nicht nur ungleiche Zuginglichkeiten zu hospizlich-
palliativer Ver- und Umsorgung (deren regional unterschiedliche Verfiig-
barkeiten per se schon ein Ausschlusskriterium darstellen), sie begrenzen
auch alternatives Sterbewissen. Etwa dann, wenn Selbstbestimmung als
universaler Bezugspunkt obsolet wird, weil sie — unabhangig davon, dass
sie aus Individualsicht ganz Unterschiedliches bedeuten kann — in der
weitestgehend normalisierten Gleichsetzung mit Selbstverantwortung, die
sie in der fortgeschrittenen Moderne erfihrt, in den eigenen lebenswelt-
lichen Beziigen keine Relevanz entfaltet bzw. entfalten kann und somit
auch nicht sinnhaft gedeutet werden kann. Dass selbstverantwortliche
Lebens- und Sterbegestaltung moglich ist und dass der Wille besteht, das
eigene Lebensende in derart selbstverantwortlicher Selbst-Organisation
und damit mehr oder weniger aktiv zu gestalten, ist hierbei immer schon
vorausgesetzt (Peuten/Schneider 2019).

164

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Uber >gelingendes< Erinnern am Lebensende

>Gutes Sterben« wird zwar situationsspezifisch ausgehandelt und ist
ohne Frage vielgestaltig; mit der Anbindung an handlungswirksame ideal-
normative Prinzipien erstrebenswerter Lebensfiihrung ist es aber eben
auch einer Besser-Schlechter-Kategorisierung unterworfen. Immer spezi-
fischere Qualititsindikatoren sowie entsprechende Mess- und Bewertungs-
instrumente, anhand derer (gutes) Sterben beurteilbar wird,’ er6ffnen immer
neue Spharen des Einflussnehmens und immer umfassendere und weit-
reichendere Ansatzpunkte zur Optimierung. Die Wiirdezentrierte Therapie
ist ein ebensolcher exemplarischer Ansatzpunkt, in dessen Rahmen mittels
vorstrukturierter Erinnerungsleistung narrative Lebensdeutungen und ggf.
-umdeutungen stattfinden.

Ausgrenzungspotenziale Wiirdezentrierter Therapie

Die Dignity Therapy bzw. Wiirdezentrierte Therapie als strukturierte
psychotherapeutische Kurzintervention wurde von Harvey Max Chochinov
— Psychiater mit Schwerpunkt Palliativmedizin — und einer Forschungs-
gruppe der Universitit Manitoba in Kanada vor knapp 20 Jahren entwickelt.
Angewendet wird sie hauptsiachlich in hospizlich-palliativen Settings und
dabei vor allem im Kontext stationarer palliativmedizinischer Versorgung
auf Palliativstationen. In Deutschland wurde sie zuerst im Jahr 2013 durch-
gefihrt. Seit der Grindung des Vereins Deutsche Gesellschaft fiir Patienten-
wiirde im Jahr 2015 sowie der Ubersetzung des zentralen Handbuchs Dignity
Therapy. Final Words for Final Days ins Deutsche (Chochinov 2012; ders.2017)
durchliuft sie hierzulande einen stetigen Prozess der Institutionalisierung
und Etablierung. Im Juli 2021 gab der Verein auf seiner Homepage bekannt,
dass der Deutsche Hospiz- und PalliativVerband sowie die Deutsche Gesellschaft
fiir Palliativmedizin — als machtvolle zentrale Wissensinstanzen und -multi-
plikatoren der Sterbendenversorgung und -begleitung — das vereinsseitig

5 Siehe dazu die Ubersicht der Deutschen Gesellschaft fiir Palliativmedizin zum »Palliativ-
medizinischen Basisassessment« sowie die empfohlenen standardisierten Messverfahren
zur Selbst- und Fremdeinschdtzung von Symptomlasten und weiteren versorgungs-
relevanten Faktoren, die zur (abrechnungsrelevanten) Standarddokumentation der
Palliativversorgung gehoren (Deutsche Gesellschaft fiir Palliativmedizin 2022).

165

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sarah Peuten

entwickelte Curriculum fir die Wiirdezentrierte Therapie als zertifiziertes
Ausbildungsmodul anerkannt haben (Deutsche Gesellschaft fiir Patienten-
wiirde 2022a). Auch die Nennung und Empfehlung der Wiirdezentrierten
Therapie in der »S3-Leitlinie Palliativmedizin fir Patienten mit einer nicht-
heilbaren Krebserkrankung« zeugt von der Akzeptanz, die die Kurzinter-
vention als therapeutisches Verfahren mittlerweile in Fachkreisen erfihrt
(Leitlinienprogramm Onkologie 2020: 373 ff., 432 ff.).

Der Ablauf einer Wiirdezentrierten Therapie folgt einem mehrstufigen
Prozess und gliedert sich in folgende Schritte:

1. Halbstrukturiertes Interview an einem bis zwei Terminen

2. Transkription des Interviews

3. Editieren des Interviews

4. Vorlesen des gesamten vorlaufigen Dokumentes durch die Wiirde-
therapeuten

5. Erstellen des fertigen Dokuments

6. Ubergabe des fertigen Dokuments

Kernprozess der Intervention ist das gezielte und angeleitete Sich-Erinnern
an Gedanken, Ideen und Ereignisse mithilfe eines Fragenkatalogs. Dieser
Fragenkatalog beruht auf einem >Wiirdemodell¢, das auf Basis von Patienten-
befragungen entwickelt wurde (Chochinov et al.2002). Wiirde, als allgegen-
wartiger GrofSbegriff, unverhandelbarer Bezugspunkt und Mafsstab jeden
medizinischen Handelns, der in seiner Absolutheit (ebenso wie der Begriff
der Selbstbestimmung) inhaltlich oftmals uneindeutig bleibt, wird hier
empirisch bestimmt. Was die befragten sterbenden Patienten unter Wiirde
verstehen und wie sie Wiirde erleben, ist Ausgangsbasis des Modells. Im
Fokus steht das Erleben von Wiirde und Wiirdeverletzungen aus Patienten-
sicht. Damit wird Wiirde — als Wiirdeempfinden und -erleben — therapeutisch
direkt verfigbar (gemacht) und kann, so der Ansatz der Wiirdezentrierten
Therapie, in der jeweiligen Versorgungspraxis beeinflusst, bewahrt und
gestarkt werden. Das Modell unterscheidet drei Dimensionen und ordnet
diesen jeweils verschiedene wiirdebeeinflussende Themenschwerpunkte
und Faktoren zu (Abb. 1).

166

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Uber >gelingendes< Erinnern am Lebensende

WURDE: KATEGORIEN, THEMEN UND UNTERTHEMEN

Krankheitsbezogene Aspekte Wiirdebewahrendes Repertoire Inventar sozialer Wiirde

| Grad der Unabhingigkeit l Wiirdebewahrende Privatsphére
Perspektiven

» Selbstkontinuitat

« Aufrechterhaltung von Rollen
« Generativitit / Verméchtnis

« Bewahrung von Stolz Hoffnung
« Autonomie / Kontrolle Haltung der
« Akzeptanz Behandelnden
« Resilienz / Kampfgeist

Soziale
Unterstiitzung

Funktionelle
Kapazitiit

{ Symptomlast |

Belastung fiir
andere sein

Sorgen hinsichtlich der

Wiirdebewahrendes Zeitpachicemilod
Handeln

Psychische
Belastung

« Medizinische « Leben »im Moment«
Ungewissheit « Erhalt von Normalitat
« Angst vor dem Sterben « Streben nach spirituellem

+ Wohlbefinden

Abb. 1: Modell zur Wiirde bei unheilbarer Erkrankung (vgl. Chochinov 2017: 28)

Den Aspekten >Generativitit/Vermachtnis«< als Element des sogenannten
wurdebewahrenden Repertoires sowie die >»Haltung der Behandelndenc
und>Sorgen hinsichtlich der Zeit nach dem Tod«in der Kategorie Inventar
sozialer Wiirde< werden im Rahmen der Wiirdezentrierten Therapie
besondere Bedeutung beigemessen. Wahrend die Haltung der Behandelnden
die »wiirdebewahrende Versorgung« in den Blick nimmt, die sich am
Erwerb und der Beachtung der Kernkompetenzen >Einstellung,Verhaltens,
>Mitgefiihl« und >Gesprich« orientiert, sind die beiden anderen genannten
Themenschwerpunkte eng miteinander verkntpft (vgl. Chochinov 2017:
54ft.). Beide Aspekte entfalten tiber den je eigenen Tod hinaus Wirksam-
keit und korrelieren unmittelbar mit der vorausschauenden Ubernahme
von Verantwortung fiir sich selbst und ganz explizit fir Hinterbliebene. Es
geht nicht nur darum, etwas zu schaffen, das bleibt, um eine biografische
Hinterlassenschaft, die Verstorbene tiberdauern wird — und damit nicht
nur um das therapeutische Ziel eines gestarkten, kontinuierten Gefiihls
von Bedeutung und Sinnhaftigkeit am Lebensende. Dartiber hinaus geht
es auch um die »sorgende Ermoglichung der Zukunft« (King 2020: 147).
Als Objektivation dieser erinnerungsbezogenen Subjektivierungspraktik

167

}

- am 27.01.2026, 00:55:05.



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sarah Peuten

entsteht ein transgeneratives Selbst-Vermachtnis fir Hinterbliebene — im
Jargon der Wiirdezentrierten Therapie: ein >Generativitaitsdokumentx.

AusschlieSende bzw. voraussetzungsvolle Momente ergeben sich im
Kontext Wiirdezentrierter Therapie sowohl hinsichtlich der sie umgebenden
und anleitenden Rhetoriken wie auch mit Blick auf sich mitunter durch-
aus konkret formulierende Erinnerungsanforderungen und den strategisch-
gestalterischen Textumgang im Rahmen des Editierungsprozesses. Daher
wird bei der exemplarischen Sichtung des praxisrelevanten Grundlagen-
materials zwischen a) sprachlich-impliziten Ausgrenzungspotentialen,
b) spezifischen Erinnerungsanforderungen und c) korrektiven bis hin zu
quasi-zensorischen Strategien der Gesprachsfithrung und des Editierens
unterschieden.

Sprachlich-implizite Ausgrenzungspotentiale: Die Rede von den >Liebsten¢

Ist im Kontext Wiirdezentrierter Therapie von Hinterbliebenen die Rede,
sind die >Liebstens, wahlweise >Lieben< begrifflich allgegenwirtig. Nach-
folgend zwei der zahlreichen Beispiele aus dem Handbuch der Wiirde-
zentrierten Therapie:

»Daher sieht die Wiirdezentrierte Therapie das Anfertigen eines — sorgfiltig
erstellten und editierten — Dokuments vor, das Gedanken enthalt, welche die
Patientinnen und Patienten ihren Liebsten hinterlassen mochten.« (Chochinov
2017: 65)

»In vielen Fallen sind es einfache Weisheiten, die Patientinnen und Patienten
thren Liebsten hinterlassen mochten.« (ebd.: 78)

Wahrend es sich bei erstgenanntem Zitat um eine resimierende Feststellung
des Autors im Kontext seiner Ausfithrungen zur Schriftform als »ideale
Form der Generativitat oder des Vermachtnisses« (ebd.: 65) handelt, leitet
das zweite Zitat einen Auszug aus einem Fallbeispiel bzw. Erfahrungsbericht
ein. Derartige Schilderungen, sozusagen aus erster Hand, durchziehen das
gesamte Handbuch und werden neben dem Verweis auf quantitative Studien

168

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Uber >gelingendes< Erinnern am Lebensende

als veranschaulichende Praxisbelege fir die Wirksamkeit, Machbarkeit und
Akzeptanz wiirdetherapeutischer Intervention genutzt.

Auch der Fragenkatalog der Wiirdezentrierten Therapie referenziert
auf die >Lieben«

»Gibt es etwas, von dem Sie merken, dass es gegentiber Thren Lieben noch aus-

gesprochen werden will?« (ebd.: 103)

Die Verwendung der Begrifflichkeiten wird dartiber hinaus vielfach tber-
nommen, wenn die Kurzintervention als therapeutische Methode vor-
gestellt oder auf sie Bezug genommen wird; sie begrenzt sich nicht auf die
Originaltexte. Auf der Homepage der Deutschen Gesellschaft fiir Patienten-
wiurde (2022b) heifdt es etwa:

»Durch den Fokus auf die Ressourcen der Patientinnen und Patienten gibt
die Wiirdezentrierte Therapie diesen die Moglichkeit, sinnhafte Aspekte ihres
Lebens aufzuzeichnen und ihren Liebsten fiir die Zukunft zu hinterlassen.«

Ebenso verhalt es sich bei wissenschaftlichen Veroffentlichungen und
praxisnahen Fachpublikationen. Hier ein Beispiel aus der Fachzeitschrift
Der Onkologe:

»Die Moglichkeit, den Liebsten ein Dokument tiber die eigenen Erinnerungen,
Werte und Wiinsche zu hinterlassen, ist ein entscheidender Teil der Intervention
und starkt das eigene Vermichtnis als eine weitere wiirdewahrende Perspektive.«
(Hartl/Rabe/ Jentschke 2021: 924)

Die angefiihrten Beispiele verdeutlichen den unmittelbaren Nexus zwischen
implementierten Begriffen, therapiespezifischem Ansatz und einer dem
Gesamtkonzept zugrunde gelegten Haltung. Angehorige bzw. Hinter-
bliebene sind fir die Wiirdezentrierte Therapie wesentlich: Sie sind die
Adressaten des schriftlich festgehaltenen und aufbereiteten Erinnerten und
damit Voraussetzung fiir das Durchfiihren und vor allem den Abschluss der
Kurzintervention. Manifest wird diese zentrale Bedeutsamkeit im Moment
der Weitergabe bzw. des Annehmens des fertigen Dokuments. Ohne nahe-
stehende Personen keine Wiirdezentrierte Therapie. Dabei gentigt es offen-

169

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sarah Peuten

kundig nicht, Angehorige zu haben — was per se schon ein Selektions-
kriterium darstellt —, sondern es mussen auch noch die >Liebstenc sein.
In der allgegenwartigen Attribuierung als die >Liebsten< bzw. >Liebenc
perpetuieren sich fortlaufend Exklusivititen, die den Zugang zur Wiirde-
zentrierten Therapie implizit erschweren oder gar verhindern kénnen. Aus-
gesprochen gute, emotional begriindete, auf Dauer gestellte Beziehungen
zu den Angehorigen erscheinen hierbei als weithin gegeben und normal.
Dies ist hinsichtlich der Lebensrealitit vieler Menschen allerdings mehr
als fraglich.

Spezifische Erinnerungsanforderungen: >Leistung: als normativ-idealer
Selbst-Verweis?

Voraussetzungsvoll sind im Rahmen der Wiirdezentrierten Therapie auch
gesellschaftlich virulente GrofSbegriffe, die im Fragenkatalog der halb-
strukturierten Interviews verankert sind — was aber nicht bedeutet, dass
alle dort genannten Fragen notwendigerweise bei jedem Interview zum
Einsatz kommen. Der Fragenkatalog umfasst zunachst zwei Bereiche. Der
erste ist eher biografisch angelegt und fokussiert bedeutsame Episoden der
Lebensgeschichte. Neben sehr offen formulierten Fragen wie »Wann haben
Sie sich besonders lebendig gefithlt?« (Chochinov 2017: 103) wird hier
beispielsweise auch nach den wichtigsten Aufgabenbereichen gefragt, die
im Leben eingenommen wurden, weshalb diese Aufgaben wichtig waren
und was im Hinblick auf diese erreicht wurde. Der zweite Teil beinhaltet
dann eher emotionalisierende Fragen u.a. nach Hoffnungen, Wiinschen
und Ratschlagen fur die zuktnftig Hinterbliebenen (vgl. ebd.). Mal mehr,
mal weniger explizit geben die Fragen damit bestimmte Erinnerungs-
pfade und -foki vor. Konkrete Erinnerungsanforderungen dufSern sich in
folgender Frage:

»Was sind Thre wichtigsten Leistungen, worauf sind Sie besonders stolz?« (Ebd.)
Ausgangspunkt, MafSstab und Zielgrofle der eigenen positiv erinnernden
Lebensbewertung und -bilanzierung sind demnach Leistungen. Diese

werden als Gegenstand berechtigen Stolzes ausgemacht. Definitorisch bleibt

170

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Uber >gelingendes< Erinnern am Lebensende

dabei durchaus offen, um welche Leistungen es sich handelt. So gesehen,
bleibt der Begrift auch vermeintlich offen fiir individuelle Adaptionen und
Zuschreibungen. Deuten sich mit der Riickbindung an das gesellschaftlich
virulente Leistungsprinzip nicht dennoch Engfiihrungen an bzw. Verweise
aufideale Selbst-Bilder, die bezogen auf die eigene Lebenserinnerung nicht
zwangslaufig Bedeutsamkeit entfalten (konnen), da die je individuellen
Lebensleistungen derart gerahmt nicht als solche verbucht und dem-
entsprechend auch nicht erinnert werden (konnen)? Hier wird ja nicht
etwa gefragt, womit Befragte zufrieden sind oder was sie zufrieden macht.
Unweigerlich zentriert der Leistungsbegrift auf subjektiv gestalterische
selbstbestimmte Komponenten gelingender Lebensfihrung, (re-)formuliert
diskursiv erzeugte Deutungshoheiten und rahmt bzw. bahnt die jeweilige
Erinnerungspraktik.

Vehikel gelingenden Erinnerns: Strategien der Gesprachsfiihrung
und des Editierens

Das Eingebettetsein der Wiirdezentrierten Therapie in das Inventar >guterx
Sterbegestaltung zeigt sich besonders deutlich bei der Durchfithrung der
Interviews sowie dem anschliefenden Editieren des transkribierten Textes.
Hier setzt die wiirdetherapeutische Expertise an und wird explizit. Elementar
ist die kooperativ-vorausschauende Gesprachsfithrungskompetenz der
Wirdetherapeuten, die mafSgeblich dariiber entscheiden,

»ob Patienten erfolgreich ihr Ziel erreichen.[...] Die Spannung, den Patienten zu
erlauben, selbststindig voranzugehen, und dabei zu wissen, wann sie angeleitet
oder sogar in eine andere Richtung gelenkt werden miissen, ist die Essenz des
aktiven Zuhorens und der Begleitung der Wiirdezentrierten Therapie« (ebd.:
110f.).

Anleiten und Lenken sind demnach probate Mittel therapeutischen
Handelns, um das Gefiihl von Sinnhaftigkeit, Bedeutung und Kontinui-
tait am Lebensende zu stirken. Chochinov unterscheidet drei verschiedene
Arten von Geschichten: die >gutens, die >traurigen< und die >hasslichenc.
Gute Geschichten sind bei Chochinov »Erzihlungen, die vor allem einen

171

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sarah Peuten

Ruckblick auf ein gut gelebtes Leben und einen Ausdruck der Dankbar-
keit fir die vielen Geschenke des Lebens vermitteln« (ebd.: 118). Zum Aus-
druck gebrachte Dankbarkeit dient hier als charakteristischer Zuordnungs-
marker. Wahrend personliche Tragodien, Versaumnisse oder frithere Fehler
den traurigen Geschichten zugeordnet werden, sind hissliche Geschichten
solche, bei denen befirchtet wird, sie konnten die Empfanger des Generativi-
tatsdokuments verletzen und dauerhaft Schaden anrichten (vgl.ebd.: 118 ff.).
Beispielhaft wird hierfir die Beschreibung einer Mutter angeftihrt, die
ihren Sohn als »Gammler« und »Schnorrer« bezeichnet (vgl. ebd.: 121).

Die Sichtbarkeit und damit essenzielle Veranderung, die das verbal im
Gesprich Erinnerte durch die Verschriftlichung im Generativititsdokument
erfahrt, birgt mit Blick auf die Erreichung das anvisierte Therapieziels
Risiken, denen es zu begegnen gilt. Zwischen den Betroftenen ist kein
erlauternder, reflektierender und relativierender Dialog mehr moglich, die
Schriftform verstetigt unwiderrufbar. Mit Geschichten der Kategorie >gutc
undtraurig<kann im Rahmen der Wiirdezentrierten Therapie umgegangen
werden, diese sind als Ausgangs- und Ansatzpunkt der therapeutischen
Arbeit akzeptabel — hissliche Geschichten hingegen gefihrden das Ziel
wiurdetherapeutischer Intervention. Sie markieren eine Grenze. Der klare
Auftrag an die Interviewenden lautet hier: Eingreifen. Dieses Eingreifen
sieht die mehr oder minder direkte und soweit in der jeweiligen Situation
mogliche Konfrontation der Befragten mit dem Gesagten vor — mit dem
Ziel, auf alternative Formulierungen hinzuwirken und damit, interaktiv
gerahmt, Erinnerungsanpassungen vorzunehmen (vgl. ebd.: 122ff.). Die
aktive Distanzierung von der zuvor eingenommenen Zuhorer- und Uber-
mittlerrolle im Rahmen dieser strategischen Umdeutungsintervention dient
dazu,vermeintlich Hassliches fir die Therapie doch noch nutzbar zu machen.

Neben dem vergleichsweise offensichtlich korrigierenden Eingreifen
innerhalb der Gesprichssituation gibt es eine Reihe subtiler bzw. weniger
offen zutage tretender MaSnahmen und Strategien, die im Rahmen trauriger
und hisslicher Geschichten bei der Gestaltung und Herstellung des fertigen
Schriftstiicks zum Einsatz kommen. Konflikthaftes, Ungelostes, Belastendes
wird durch Nachfragen, In-Beziehung-Bringen und Hinfithren zu den vor-
gesehenen Erinnerungsfoki >Wiinschens, >Hoffen< und >Ratenc« eingepasst
und so umgedeutet, dass es sinnhaft erfahrbar wird — etwa in Form einer
Entschuldigung oder Erklirung:

172

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Uber >gelingendes< Erinnern am Lebensende

»Zum Beispiel nutzte ein trauriger alter Herr mit einer langjihrigen Alkohol-
abhingigkeit seine Therapie als Gelegenheit, seinen Kindern und Enkeln »ein
besseres Leben, als ich es hatte< zu wiinschen. Er erklarte, realisiert zu haben,
dass es fiir eine Wiedergutmachung gegeniiber den Kindern >zu spit seis, er aber
wolle, dass seine Enkelkinder die Wahrheit Giber ihn kennen [...].« (Ebd.: 94)

Allzu Negatives und Trauriges wird, pointiert gesagt, solange bearbeitet, bis
etwas Deutbares, Verkraftbares, Handhabbares entsteht, das Hinterbliebenen
zuzumuten ist und seitens der Befragten als bewaltigbar aufscheint.
Zudem werden auch sprachliche Glattungen vorgenommen. Anders als
bei den Audioaufnahmen, bei denen unweigerlich horbar wird, wenn es den
Befragten zum Zeitpunkt des Interviews nicht gut geht, diese geschwicht
oder sehr emotional sind, soll dies aus dem Text moglichst nicht hervor-
gehen. Pausen, Unterbrechungen im Redefluss, Kurzatmigkeit und der-
gleichen werden im redigierten Dokument nicht kenntlich gemacht. Ziel
ist es, dass das Generativititsdokument »eine Quelle des Trostes« ist und
bleibt (ebd.: 98). Im Zuge des Editionsprozesses soll ein Dokument ent-
stehen, das zwar moglichst nah am Gesagten bleibt, jedoch gut lesbar ist
und den Anschein einer fortlaufenden Erzihlung erweckt. Wo immer mog-
lich, werden daher Nachfragen und Eingriffe der Interviewenden — abseits
der grof8en, im Fragenkatalog versammelten Hauptfragen — gel6scht und
damit strukturierende und richtungsgebende Impulse verdecke.
Auflerdem werden teils erhebliche Verinderungen hinsichtlich der
Reihenfolge des Gesagten und der Gespriachskontexte vorgenommen, die
fir Lesende als solche nicht erkennbar sind. Ordnung und Kontinuierung
sind demzufolge weitere Vehikel strategischer Erinnerungsgestaltung. Im
Rahmen des Konzepts Wiirdezentrierter Therapie firmiert dies unter den
Teilschritten >Aufriumen des Transkriptse, >Prifung der Verstindlichkeit,
>Korrektur zeitlicher Abldufe« und >Finden eines gelungenen Endes« (vgl.
ebd.: 1521.). Jedes Transkript durchlauft dieses editierende Verfahren, bei
dem aus wirdetherapeutischer Sicht sichergestellt werden soll, dass am Ende
ein Schriftstick vorliegt, das sowohl dem Anspruch auf Individualitat wie
auch den therapeutischen Zielsetzungen von Wiirdebewahrung respektive
Wirdestarkung Gentige leistet. Die hier skizzierten Strategien der Gesprachs-
fihrung und des Editierens — Einpassung bzw. Umdeutung, sprachliche
Glattung sowie Ordnung und Kontinuierung — dienen dazu, therapieseitig

173

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sarah Peuten

ausgemachte Stolpersteine gelingenden Erinnerns und ErinnertWerdens
zu beseitigen. Damit wird zwar nicht vergessen gemacht, was aus wiirde-
therapeutischer Sicht (so) nicht erinnert werden soll, aber soweit modelliert,
dass es dem Therapieerfolg nicht im Wege steht. Insofern weist die Wiirde-
zentrierte Therapie Ziige — wenn auch nicht technisch oder medikamentds
unterstiitzt und umgesetzt — retrospektiver »Gedachtniskosmetik«auf (Lau/
Wehling/Dimbath 2011: 334).

Doch was, wenn bei (noch) vorhandenen Beziehungen Dissonanzen
oder Zerwirfnisse im Vordergrund stehen, die nicht korrigierend bearbeitet
werden konnen, oder wenn Nicht-Gelungenes, Bereutes und Verpasstes die
eigene Erinnerung bestimmen? Stehen negative, leidvolle Erinnerungen
derart im Vordergrund, dass gezieltes Nicht-Erinnern bzw. das Bearbeiten
und Umfunktionieren unerwiinschter Erinnerungsinhalte und damit gute
erinnerungsbezogene Sterbegestaltung unmoglich wird, stofst Wiirde-
zentrierte Therapie an ihre Grenzen. In der Praxis kann das den Abbruch
der Therapie zur Folge haben:

»Manchmal muss ich auch sozusagen umlenken, weil zum Beispiel die psychische
Verfassung eines Interviewpartners so viel Traurigkeit in sich trigt, dass immer
wieder negative Gedanken in den Vordergrund treten, welche auch das wiirde-
zentrierte Dokument nicht fillen sollen.« (Kimmerer 2019)

Entsprechend pathologisiert,werden Erinnerungen, die nicht handhabbar
gemacht werden konnen und die nicht weichen wollen, zum Gegenstand
anderen therapeutischen Wirkens deklariert, sie sollen im Rahmen Wiirde-
zentrierter Therapie jedoch explizit keine schriftlich fixierte Erinnerungs-
Realitit werden.

Erinnerungsimperative als Ausdrucksform »guter« Sterbegestaltung

Die Wiirdezentrierte Therapie erweitert den Raum>guter< Sterbegestaltung
und kontinuiert vorherrschende Deutungsdominanzen des >guten Sterbens.
Sie adressiert Erinnernde in ihrer Rolle als involvierte und sich moglichst
involvierende Sterbende, die — beispielsweise im Zuge der Umdeutung
hasslicher Geschichten — mafSgeblich an dessen Zustandekommen beteiligt

174

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Uber >gelingendes< Erinnern am Lebensende

sind. Gelingendes Erinnern ist selektiv und kann im Rahmen der Kurz-
intervention nur wechselseitig realisiert werden. Das bedeutet, es gelingt
nur,wenn Teilnehmende den an sie gerichteten Erinnerungsanforderungen
nachkommen und diese fiir sich sinnvoll verorten konnen.>Gutes Sterbenc
mit all seinen normativ gesetzten MafSstaben und Idealen ist der Referenz-
rahmen Wiirdezentrierter Therapie. Dieser grenzt Erinnerungsspielraume
ein und macht Erinnern bzw. die je eigene Erinnerungspraxis zum bearbeit-
baren Gegenstand professioneller Intervention.
Erinnerungsanforderungen sind dabei keineswegs absolut und
formulieren sich oftmals nicht sonderlich explizit, vielmehr verdeckt in Form
empfehlender, plausibilisierender, versichernder, regulativer Taktiken. Sie
strukturieren >gelingende< Erinnerungspraxis jedoch in erheblichem Maf3e
vor und konnen sich zu einem mehr oder weniger rigiden Erinnerungs-
regime verdichten. Erinnern oder vielmehr richtiges Erinnern wird zum
weiteren exemplarischen Ansatzpunkt guter Sterbegestaltung, das »Problem
der Selbstsorge« (Lemke 2000: 38) weitet sich aus. Immer mehr kann und
muss beachtet und unternommen werden, um die eingangs erwiahnten
Risiken eines nicht zustande kommenden >guten Sterbens<zu minimieren.
Die allgegenwartige Unsicherheit, die >gutes Sterben< umgibt, macht voraus-
schauendes absicherndes Handeln notwendig und wahrscheinlich. Wie
skizziert, kommen im Rahmen der Kurzintervention Subjektivierungs-
techniken in Form ganz unterschiedlich gelagerter Erwartungshaltungen an
Erinnernde zum Einsatz, die mit spezifischen Subjektpositionen operieren
und diesbezigliche Identifikationsvorlagen zur Verfiigung stellen. Insofern
handelt es sich bei der therapeutischen Kurzintervention um eine angeleitete,
mehr oder weniger direktive, das Leben(-sende) sowie die bestehenden
Beziehungen befriedende und harmonisierende gouvernementale Selbst-
technologie, die selbstverantwortliche, sich selbst sorgende Subjekte im
Visier hat (Brockling/Krasmann/Lemke 2000; Angermiiller/Dyk 2010). Sie
wird sowohl hinsichtlich des zurickschauenden Sich-Selbst-Erinnerns wie
auch des zukiinftigen Erinnert-Werdens im jeweiligen Erinnerungsvollzug
wirksam. Sie ist Ausdruck einer spezifischen sozialen Gedachtnisordnung.
Das bedeutet mitnichten, dass sich die Erinnernden den an sie gerichteten
Anforderungen richtigen, gelingenden Erinnerns diskursiv determiniert
und, so gesehen, passiv beugen missen. Diese konnen auch zurickgewiesen,
ignoriert oder schlichtweg als nicht selbstwirksam wahrgenommen werden

175

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sarah Peuten

(Saake/Nassehi/Mayr 2019). Individuelle Welt- und Selbstdeutungen kénnen
diskursiven Selbst-Anspriichen zuwiderlaufen und erst, wenn »im Diskurs
angebotene Subjektpositionen aufgegriffen und in Praktiken (nach-)voll-
zogen werden, also diskursiv angeleitete Selbsttechniken sich in der Hand-
lungsorientierung von Individuen niederschlagen, kann von einer sub-
jektivierenden Wirkung von Diskursen die Rede sein« (Bosanc¢i¢/Pfahl/Traue
2019: 147). Die normativen Wissenssegmente zum>guten Sterben<und die
sich jeweils konkret ausformenden Anrufungen bzw. Adressierungen — hier
exemplarisch anhand der Wiirdezentrierten Therapie beleuchtet — bilden
vielmehr den gegenwirtig machtvollen diskursiven Bezugsrahmen,zu dem
sich die erinnernden Subjekte ins Verhiltnis setzen (miissen). Widerstandige
Potenziale werden dabei als jedem Machtverhaltnis per se inharent mit-
gedacht. Sagbarkeiten und Unsagbarkeiten im Umfeld des>guten Sterbens«
definieren einen derzeit gultigen Wissensraum, der sich gegen gegendis-
kursive, oppositionelle Krifte behaupten muss und, so gesehen, fragil ist.
Er unterliegt permanenten dynamischen Aushandlungsprozessen, in deren
Folge er stabilisiert, begrenzt, erweitert oder gar redefiniert wird. »[ Wider-
stande] sind in den Machtbeziehungen die andere Seite, das nicht weg-
zudenkende Gegentiber.« (Foucault 2014: 96) Gewiss ist es jedoch fur einige
schwieriger als fiir andere, »ein Aber formulieren zu kdnnen« (Bruns 2005:
110), und nicht alle Subjekte sind zu jedem Zeitpunkt gleichermafSen dis-
kursmachtig. Positionen, von denen aus wahr gesprochen werden kann,
missen erobert, die Regeln des Wahrsprechen-Kénnens befolgt werden
(konnen).

Fazit

Es zeigt sich, dass Wiirdezentrierte Therapie 1) konzeptinharente Aus-
grenzungspotenziale, Zugangshiirden und Erinnerungszwinge auf
weist, die sich begrifflich-sprachlich manifestieren, und 2) Erinnern und
Erinnerbares an der normativen Programmatik >guter< Sterbegestaltung
ausrichtet und diese damit stabilisiert, mit- und reproduziert. Selbst-
bestimmung und Wiirde werden dabei auf spezifische Weise in Beschlag
genommen, der Riickgriff auf sie als per se indiskutable Bezugsgrofsen hat
legitimatorischen Charakter und regulativ-ethisierende Effekte. Die Wiirde-

176

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Uber >gelingendes< Erinnern am Lebensende

zentrierte Therapie steht in einem unmittelbaren Verweisungszusammen-
hang mit diskursiv legitimierten Wissensbestinden dazu, wie derzeit gut«
gestorben werden kann und adressiert ein selbstbestimmt-selbstverantwort-
liches, gestaltendes »Sterbesubjekt« (Stadelbacher/Schneider 2016: 76).
Professionell angeleitet, wird in einem vermeintlich ko-konstruktiven
Prozess >richtiges< Erinnern hergestellt, prozesshaft erarbeitet und schliefs-
lich objektiviert. Dies funktioniert nur, wenn Befragte bzw. Teilnehmende
den entsprechend fokussierten Erinnerungsauftrag annehmen, die in ihm
formulierten Relevanzen und Grenzen gelingenden Erinnerns anerkennen
und an dem dann gemeinsamen Ziel eines therapeutisch hilfreichen und
fir sich und Angehorige verwahrheiteten Erinnerungsdokuments aktiv mit-
arbeiten. Das Schriftstiick wird, mittels der im Verlauf der therapeutischen
Kurzintervention realisierten Erinnerungskonstruktionen, zur Erinnerungs-
wahrheit. Damit der erinnerungsbasierte gegenwirtige Sinnvollzug ent-
sprechend der diskursiv vorgepragten und aktuell giltigen Wissenshorizonte
zum >guten Sterben< moglich wird,S ist auch die Akzeptanz und Uber-
nahme spezifischer Rollenanforderungen und -zuweisungen unabdingbar.
Diese bringen je nach institutionellem Setting und den dort jeweils vor-
herrschenden Deutungsrahmen und Handlungslogiken unterschiedliche
Erwartungen und Pflichten — beispielsweise des Kommunizierens, Zulassens
und sich Einbringens — mit sich (DrefSke 2005; ders. 2008).

Im Rahmen Wiirdezentrierter Therapie wird ein wohlwollender, selbst-
vergewissernder Lebensrickblick angestrebt, der es trotz etwaiger Krisen
und Rickschlige im Lebensverlauf erméglicht, das eigene Leben retro-
spektiv als sinnhaft und gelungen zu deuten. Schwierige Themen und tief
greifende, ungel6ste Konflikte haben im Gesprich zwar ihren Platz, jedoch
nur in begrenztem Mafle und vorrangig als Ansatzpunkt fir die weiter-
fihrende therapeutische Arbeit bzw. Begleitung — und nicht als Gegenstand
des schriftlich Festgehaltenen und damit langfristig Erinnerbaren. Es gilt,
entsprechend erforderliche Erinnerungskompetenzen in geordneter Weise
einzusetzen oder ggf. zu entwickeln. Gemaf legitimierter Wissensbestinde
zum>guten Sterben<kann mit Blick auf die anvisierten therapeutisch-wert-

6  Zur Selektivitit und Sozialitit von Sinn und der idealtypischen Unterscheidung der
Sozialitdt von Sinnvollziigen anhand der Dimensionen >subjektive,>situative,>raumlich«
und >zeitlich« siehe Sebald 2014: 89 ff.

177

- am 27.01.2026, 00:55:05. (o=



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sarah Peuten

vollen, stirkenden, trostlich-heilsamen Effekte demnach gelingend oder
weniger gelingend erinnert werden. Erinnern wird zum Ansatzpunkt und
Handlungsfeld hospizlich-palliativen >guten Sterben-Machens<und damit
dessen Deutungshoheiten unterworfen.

Literatur

Angermiiller, Johannes/Dyk, Silke van (2010) (Hg.): Diskursanalyse meets Gouverne-
mentalitdtsforschung. Perspektiven auf das Verhdiltnis von Subjekt, Sprache, Macht
und Wissen, Frankfurt am Main.

Bentley, Brenda/O’Connor, Moira/Breen, Lauren J./Kane, Robert (2014): »Feasibility,
Acceptability and Potential Effectiveness of Dignity Therapy for Family Carers
of People with Motor Neurone Disease«, in: BMC Palliative Care 13, https:/
bmcpalliatcare.biomedcentral.com/track/pdf/10.1186/1472-684X-13-12.pdf
(30.Januar 2022).

Bosanci¢, Sasa/Pfahl, Lisa/Traue, Boris (2019): »Empirische Subjektivierungsana-
lyse. Entwicklung des Forschungsfeldes und methodische Maximen der Sub-
jektivierungsforschunge, in: Bosancié, Sasa/Keller Reiner (Hg.): Diskursive
Konstruktionen. Kritik, Materialitit und Subjektivierung in der wissenssoziologischen
Diskursforschung, Wiesbaden, S. 135-150.

Brockling, Ulrich/Krasmann, Susanne/Lemke, Thomas (2000): Gouvernementali-
tit der Gegenwart. Studien zur Okonomisierung des Sozialen, Frankfurt am Main.

Bruns, Claudia (2005): »Wissen. Macht. Subjekt(e). Dimensionen historischer
Diskursanalyse am Beispiel des Mannerbunddiskurses im Wilhelminischen
Kaiserreich, in: Osterreichische Zeitschrift fiir Geschichtswissenschaften 16,Heft 4,
S.106-122.

Chochinov, Harvey M. (2002): »Dignity-Conserving Care — a New Model for
Palliative Care. Helping the Patient Feel Valueds, in: Journal of the American
Medical Association 287, Heft 17, S. 2253-2260.

Chochinov, Harvey M. (2017): Wiirdezentrierte Therapie. Was bleibt — Erinnerungen
am Lebensende, Gottingen.

Chochinov, Harvey M. (2012): Dignity Therapy. Final Words for Final Days, Oxford.

Deutsche Gesellschaft fiir Palliativmedizin (2022): »Palliativmedizinisches Basis-
assessment (PBA)«, https://www.dgpalliativmedizin.de/category/3-pba-
dokumentationshilfen.html, (11. Marz 2022).

178

- am 27.01.2026, 00:55:05. o



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Uber >gelingendes< Erinnern am Lebensende

Deutsche Gesellschaft fiir Patientenwiirde e. V. (2022a): »Fort- und Weiterbildung,
https://www.patientenwuerde.de/deutsche-gesellschaft-fuer-patientwuerde-e-v/
termine-und-kurse/ (11. Marz 2022).

Deutsche Gesellschaft fiir Patientenwiirde e. V. (2022b): »Wiirdezentrierte Therapiex,
https://www.patientenwuerde.de/ich-arbeite-in-gesundheitswesen/werkzeug-
kiste/wuerdezentrierte-therapie/ (11. Marz 2022).

Dimbath, Oliver/Heinlein, Michael (2015): Gedichtnissoziologie, Paderborn.

Dreflke, Stefan (2005): Sterben im Hospiz, Frankfurt am Main.

DrefSke, Stefan (2008): »Identitit und Korper am Lebensende. Die Versorgung
Sterbender im Krankenhaus und im Hospiz, in: Psychologie und Gesellschafls-
kritik 32, Heft 2/3,S. 109-129.

Feldmann, Klaus (2018): »Sterben, Sterbehilfe, Toten, Suizid. Bausteine fir eine
kritische Biothanatologie und fiir eine Kultivierungstheorie«, http://www.feld-
mann-k.de/tl_files/kfeldmann/pdf/thantosoziologie/feldmann_sterben_sterbe-
hilfe_toeten_suizid.pdf (11. Marz 2022).

Foucault, Michel (2014): Sexualitit und Wahbrbeit, Bd. 1: Der Wille zum Wissen,
Frankfurt am Main.

Hall, Sue/Goddard, Cassie/Opio, Diana/Speck, Peter/Higginson, Irene J. (2011):
»Feasibility, Acceptability and Potential Effectiveness of Dignity Therapy for
Older People in Care Homes. A Phase Il Randomized Controlled Trial of a Brief
Palliative Care Psychotherapy, in: Palliative Medicine 26, Heft 5, S.703-712.

Hartl, Veronika/Rabe, Antonia/Elisabeth, Jentschke (2021): »Psychoonkologische
Methoden bei fortgeschrittenen Tumoren — Dignity Therapy«, in: Der Onko-
loge 27, Heft 9, S. 922-928.

Kimmerer, Chris (2019): »Wiirdezentrierte Therapie, in: Palliare, https://palliare.
org/2019/06/11/wuerdezentrierte-therapie/ (11. Marz 2022).

King, Vera (2020): »(Fiir-)Sorge, in: Schinkel, Sebastian/Schinkel, Sebastian/Hésel,
Fanny/Kéhler, Sina-Mareen/Konig, Alexandra/Schilling, Elisabeth/Schreiber,
Julia/Soremski, Regina/Zschach, Maren (Hg.): Zeit im Lebensverlauf. Ein Glossar,
Bielefeld, S. 143-149.

Langer, Antje/Nonhoff, Martin/Reisigl, Martin (Hg.) (2019): Diskursanalyse und
Kritik, Wiesbaden.

Lau, Christoph/Wehling, Peter/Dimbath, Oliver (2011): »Therapeutisches Vergessen.
Auf dem Weg zur Technisierung des Vergessens?«, in: Dimbath, Oliver/Weh-
ling, Peter (Hg.): Soziologie des Vergessens. Theoretische Zuginge und empirische
Forschungsfelder, Konstanz, S. 317-338.

179

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sarah Peuten

Leitlinienprogramm Onkologie (2020): »Erweiterte S3-Leitlinie Palliativmedizin
fir Patienten mit einer nicht-heilbaren Krebserkrankung (Langversion 2.2)«,
https://www.leitlinienprogramm-onkologie.de/fileadmin/user_upload/
Downloads/Leitlinien/Palliativmedizin/Version_2/LL_Palliativmedizin_
Langversion_2.2.pdf (11. Marz 2022).

Lemke, Thomas (2000): »Neoliberalismus, Staat und Selbsttechnologien. Ein
kritischer Uberblick tber die governmentality studies«, in: Politische Viertel-

Jjabreszeitschrift 41, Heft 1, S.31-47.

Lindgqvist, Olav/Threlkeld, Guinever/Street, Annette F/Tishelman, Carol (2014):
»Reflections on Using Biographical Approaches in End-of-Life Care. Dignity
Therapy as Example«, in: Qualitative Health Research S, Heft 1, S. 40-50.

Mai, Sandra S./Goebel, Swantje/Jentschke, Elisabeth/Oorschot van, Birgitt/Renner,
Karl-Heinz/Weber, Martin (2018): »Feasibility, Acceptability and Adaption of
Dignity Therapy. A Mixed Methods Study Achieving 360° Feedback, in: BMC
Palliative Care 17, https://link.springer.com/content/pdf/10.1186/512904-018-
0326-0.pdf (30. Januar 2022).

Nonhoff, Martin (2019): »Diskursanalyse und/als Kritik«, in: Langer, Antje/Nonhoff,
Martin/Reisigl, Martin (Hg.): Diskursanalyse und Kritik, Wiesbaden, S. 15-44.

Peuten, Sarah (2018): Die Patientenverfiigung — iiber den Selbstbestimmungsdiskurs
am Lebensende, Munster.

Peuten, Sarah (2019): »Grenzen in Bewegung. Zur aktuellen >Sterbehilfe-Debatte«,
in: Kuckuck. Notizen zur Alltagskultur 34, Heft 1, S. 38-43.

Peuten, Sarah/Schneider, Werner (2019): »Kultursensible Palliative Care und Hospiz-
arbeit. Zur Frage nach Zugangsgerechtigkeit«, in: Wasner, Maria/Raischl, Josef
(Hg.): Kultursensibilitit am Lebensende. Identitit — Kommunikation — Begleitung,
Stuttgart, S. 143-153.

Saake, Irmhild/Nassehi, Armin/Mayr, Katharina (2019): »Gegenwarten von
Sterbenden. Eine Kritik des Paradigmas vom >bewussten« Sterben, in: Kolner
Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie 71, Heft 1, S. 27-52.

Schneider, Werner (2005): »Wandel und Kontinuitat von Sterben und Tod in der
Moderne. Zur gesellschaftlichen Ordnung des Lebensendes, in: Bauerfeind,
Ingo/Mendl, Gabriela/Schill, Kerstin (Hg.): Uber das Sterben. Entscheiden und
Handeln am Lebensende, Miinchen, S. 30-54.

Schneider, Werner (2014): »Sterbewelten. Ethnographische (und dispositivana-
lytische) Forschung zum Lebensende, in: Schnell, Martin W./Schneider, Werner/
Kolbe, Harald (Hg.): Sterbewelten. Eine Ethnographie, Wiesbaden, S. 51-138.

180

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Uber >gelingendes< Erinnern am Lebensende

Schneider, Werner/Stadelbacher, Stephanie (2020): »Palliative Care und Hospiz.
Versorgung und Begleitung am Lebensendex, in: Kriwy, Peter/Jungbauer-
Gans, Monika (Hg.): Handbuch Gesundbeitssoziologie, Wiesbaden, S. 481-510.

Sebald, Gerd (2014): Generalisierung und Sinn. Uberlegungen zur Formierung sozialer
Geddchinisse und des Sozialen, Minchen.

Stadelbacher, Stephanie/Schneider, Werner (2016): »Zuhause Sterben in der reflexiven
Moderne. Private Sterbewelten als Heterotopien, in: Benkel, Thorsten (Hg.):
Die Zukunfl des Todes. Heterotopien des Lebensendes, Bielefeld, S. 61-84.

Stadelbacher, Stephanie/Schneider, Werner (2017): »Selbstbestimmung am Lebens-
ende. Empirische Befunde aus der ambulanten Sterbendenversorgungs, in:
Lindner, Josef E. (Hg.): Selbst — oder bestimmi? Illusionen und Realitdten des
Medizinrechts, Baden-Baden, S. 63-82.

181

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

- am 27.01.2026, 00:55:05.

Ty S

e s

A



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

MELANIE PIERBURG

»Auch ihr erinnert euch.« Biografische Reprasentationen
in der Hospizausbildung

Wenn man sich soziologisch mit den Themenkomplexen Sterblichkeit und
Erinnerung befasst,ist man einerseits in guter wissenschaftlicher Gesellschaft
und muss andererseits auf die Frage gefasst sein, was ausgerechnet eine sozial-
wissenschaftliche Disziplin zu ihrer Erforschung beitragen kann. So erscheint
Sterblichkeit auf den ersten Blick als naturwissenschaftliche bzw., wenn
ihre konkrete empirische Form vermieden werden soll, als medizinische
Angelegenheit. Indes tragt die Soziologie einiges zur Erforschung des
Ablebens bei, unter ihrem Banner wird das Sterben zu Hause (Stadel-
bacher 2020) ebenso thematisiert und analysiert wie die bildliche Todes-
evidenz (Coenen 2021) oder das Trauern in der »digitalisierten Gesell-
schaft« (Offerhaus 2020). Genauso wie sich jeder Bestandteil der Begriffstrias
Sterben, Tod und Trauer sozial(wissenschaftlich) verstehen lasst, ist auch die
Erinnerung nichtvor gesellschaftsbezogenen Vereinnahmungen gefeit, die
sich neben die Perspektiven der Psychologie und der Neurophysiologie ein-
reihen. Das kulturelle Gedachtnis des modernen Japans (Morikawa 2013)
und die soziale Erinnerung erwerbsloser Frauen in Ostdeutschland (Haag
2013) seien dafiir als empirische Beispiele genannt.

In diesem Beitrag mochte ich die beiden soziologisierbaren Themen-
bereiche, Sterblichkeit und Erinnerung, verbinden. Dabei verstehe ich
Erinnern als soziale Operation bzw. als Praktik, der ich in einem spezi-
fischen Forschungsfeld nachgehe, naimlich der Ausbildung ehrenamt-
licher Sterbebegleitender. So stammt die titelgebende Anrufung »Auch
ihr erinnert euch« aus einem Beobachtungsprotokoll, das ich fir meine
Dissertation anfertigte, in der ich einen Hospizkurs auf der Grundlage
eines ethnografischen Forschungsdesigns untersuche (Pierburg 2021). Es
verweist auf eine Vermittlungspraktik, mit der anhand von biografischen
Reprasentationen Sterbebegleitungen erlernt werden sollen.

In den folgenden Ausfihrungen steht mein Datenmaterial im Vorder-
grund. Dieses prasentiere ich in Form einer Feldvignette und interpretiere
es anschliefend hinsichtlich der vorfindlichen Sinn- und Bedeutungs-

183

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Melanie Pierburg

produktionen. Hierbei schwingt die Frage mit, wie Sterbebegleitungen
als existenzielle Situationen in einem Bildungssetting vorbereitet werden
konnen und welche Rolle das Erinnern als biografische Ressource dabei
spielt. Um hier der Gefahr entgegenzuwirken, das autobiografische Gedacht
nis an eine der genannten konkurrierenden Disziplinen zu »verlieren, ver-
stehe ich es mit Hubert Knoblauch (1999) als kommunikatives Gedacht-
nis, das sich in sozialen Praktiken realisiert. Zunachst stelle ich aber den
Forschungskontext vor, der den Hintergrund meiner Uberlegungen bildet:
die Hospizbewegung und ihre Organisationen, um der thanatosozio-
logischen Rahmung Gentige zu tun.

Der Forschungskontext: (De-)Institutionalisierung des Sterbens

Die sozialwissenschaftliche Beschaftigung mit Sterben, Tod und Trauer
ist alles andere als ein Novum. Bereits die Klassiker der Soziologie setzten
sich aus je unterschiedlichem Interesse mit dem Ableben und seinen
Implikationen auseinander(Feldmann/Fuchs-Heinritz 1995). Auflerdem
war und ist es Gegenstand gesellschaftlicher Debatten. Die Frage, wie wir
leben wollen, schliefSt auch die Frage, wie wir sterben wollen mit ein. Ein
neueres zivilgesellschaftliches Produkt der mit dem Sterben verbundenen
Diskurse ist die Hospizbewegung.

Das Dahinscheiden als Thema gesellschaftlicher Debatten wird in der
sakularisierten Spatmoderne (zumindest in westlichen Gesellschaften)
primar hinsichtlich seiner Qualitat und seiner ethischen Implikationen
problematisiert (Streeck 2020). Die Hospizbewegung ist mit der Frage,
unter welchen Bedingungen gestorben werden soll, in besonderem Mafie
verbunden. Sie entstand in den spiten 1960er-Jahren in Grofbritannien
sowie in den USA und hat ihre Wurzeln in eben dem System, das sie zuvor-
derst kritisiert: der organisierten Medizin. Eine ihrer Galionsfiguren, Cicely
Saunders, schloss an ihren Beruf als Sozialarbeiterin ein Medizinstudium
an,um als Arztin ihre Profession hinsichtlich des Umgangs mit dem Exitus
herauszufordern (vgl. Walter 2020: 35). Sie griindete das erste stationdre
Hospiz in London, das sich der Pflege und Begleitung terminal Erkrankter
verschrieb (vgl. Fink et al. 2013: 26 ). Die andere Ikone der Bewegung,
Elisabeth Kibler-Ross, war Psychiaterin und schrieb den Bestseller On Death

184

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

»Auch ihr erinnert euch.«

and Dying, worin sie ein Phasenmodell des Ablebens entwirft und dessen
psychologischen wie emotionalen Aspekte beleuchtet,um dem Verleugnen
des Todes entgegenzuwirken (Kiibler-Ross 1969).

Deutschland erreichte die aufkeimende Bewegung, von kirchlichen Ver-
tretern getragen, in den 1980er-Jahren (vgl. Fink et al. 2013: 116f1.). Seit-
dem erweitern auch hierzulande stationare Hospize und Hospizvereine
die Organisationslandschaft des Sterbens. Laut Angaben des Deutschen
Hospiz- und Palliativverbands (2021) gibt es gegenwartig circa 268 stationare
Hospize und rund 1.500 ambulante Hospizdienste. Letztere organisieren
Sterbebegleitungen, die hauptsichlich von ehrenamtlichen Mitgliedern
durchgefithrt werden, welche zumeist einen Vorbereitungskurs durch-
laufen miissen, um ihrer Tatigkeit nachzugehen. Hierbei werden in der
Regel nicht medizinische oder pflegerische Dienstleitungen angeboten,
sondern eine semi-professionelle psychosoziale Hilfestellung, die sich vor
allem in Form von Gesprichen entfaltet (Fink et al. 2018). Damit ver-
bundene Leitvorstellungen beziehen sich auf das Ideal des selbstbestimmten
Sterbens und richten sich an den »Bedarfen, Bedirfnissen und Wiinschen
des Sterbenden und seines sozialen Bezugsystems« (Stadelbacher 2020: 326)
aus. Der Expertenkultur des medizinischen Systems soll ein wertrationales
Handeln jenseits zweckrationaler Bestrebungen entgegengesetzt werden
(vgl. Pierburg 2021: 173 f.), ohne jedoch einen »rationalen Kern« (Benkel
2020: 300) aufzugeben. Hierbei entsteht das Paradox, »Institutionalitat
institutionell zu bekampfen« (Soeffner 2021: 35). Schlieflich ist das Ziel
der Sterbearbeit, den konstatierten Wegfall anderer Sorge-Bezugssysteme zu
kompensieren. Nicht die Behandlung des Korpers steht hierbei im Vorder-
grund; vielmehr soll die emotionale Verfasstheit der Sterbenden adressiert
werden, um die Ubergangsphase in deren Sinne (mit) zu gestalten. Hospiz-
begleitende springen idealtypischerweise da ein, wo familidre und freund-
schaftsbasierte Care-Netzwerke es nicht leisten konnen, Sterbenden beizu-
stehen. Dabei soll eine Haltung eingenommen werden, die auf reflektierten
und damit teilweise professionalisierten Alltagskompetenzen basiert (vgl.
Pierburg 2021: 173 ff.).

Die sozial- und kulturwissenschaftliche Auseinandersetzung mit
der Hospizbewegung fokussiert nicht (nur) das sich in ihrem Rahmen
vollziehende karitative Engagement, sondern stellt an ithrem Exempel
gesellschaftliche Prozesse heraus — wobei die zum Teil mitproduzierte

185

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Melanie Pierburg

Linearititsunterstellung problematisch ist, da die Gegentiberstellung von
medizinischer und hospizlicher Organisationsstruktur sowohl Gemeinsam-
keiten verkennt als auch zu einer tibermifigen Besonderung letzterer bei-
triagt (vgl. Coates 2020: 124). Entsprechend werden die sich auf Sterben
und Tod beziehenden Humanisierungstendenzen mit den spatmodernen
Individualisierungsprozessen in Verbindung gebracht (vgl. Walter 2020:
38).Die sich in ihnen spiegelnden sozialen Erwartungen werden wiederum
prominent in Form einer Kritik an der Kritik thematisiert (Saake/Nassehi/
Mayr 2019). Die Frage, welche schlechten Konsequenzen die Idee des guten
Sterbens zeitigt, ist zu einem Ankntpfungspunkt soziologischer Reflexion
geworden und kann in den Debatten als Korrektiv wirken — wobei die
Zuschreibung des guten Sterbens m.E. nicht zu sehr den Blick auf die Empirie
beeinflussen sollte, da sonst vorschnelle und einseitige Zuschreibungen
drohen. So dringt es sich beispielsweise nicht in dem von mir beforschten
Hospizkurs auf, um den es im Weiteren gehen soll.

Der Hospizkurs als Feld der Erinnerungsarbeit

Die ehrenamtliche Hospizbegleitung als semi-professionelle Tatigkeit!
beruht, wie oben erwihnt, auf Ausbildungskursen, welche die Begleitenden
in spe zum hospizadiquaten Umgang mit Sterbenden und Sterbe-
situationen befahigen sollen. Der von mir auf der Grundlage teilnehmender
Beobachtungen untersuchte Kurs dauerte ein Dreivierteljahr und basierte auf
dem sogenannten Celler-Modell (Scholper 2014), in dessen Rahmen Bibel-
narrationen als Vorbilder fiir das konkrete karitative Handeln herangezogen
werden. Hierfir stehen Emmausgeschichte und Die Heilung des Geldhmten
Pate; von beiden Erzahlungen werden Schritte abgeleitet, die jeweils mit
einem Schlagwort verbunden sind und eine idealtypische Sterbebegleitung

1 Michaela Pfadenhauer (2005: 14) versteht unter Professionellen solche Akteur:innen,
die Probleme so definieren konnen, dass sie »den Losungen entsprechen, Gber die sie
je professionell verfigen« In Hospizkursen werden hospizadaquate Situationsdefinitionen
definiert und zugleich wird der Umgang damit reflektieren Alltagskompetenzen an-
heimgestellt. Deswegen betrachte ich die ehrenamtliche Tatigkeit als semi-professionell
(vgl. Pierburg 2021: 29 ff.).

186

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

»Auch ihr erinnert euch.«

konturieren. Wihrend der Grundkurs auf die Vermittlung kommunikativer
Kompetenzen gerichtet ist,stehen im Vertiefungskurs Selbstreflexionen im
Fokus (vgl. Pierburg 2021: 173 ff.).

In den Ausbildungskursen werden Sterben, Tod und Trauer thematisiert.
Dabei sollen die Kursteilnehmenden auch eigene Erfahrungen und Motive
reflektieren, die mit dem Lebensende verbunden sind. Auf diese Weise
soll eine hospizadaquate Haltung vermittelt werden (vgl. Fleckinger 2018:
781f.). Diese Form der Auseinandersetzung mit Kursinhalten deckt sich
aufgrund der mit adressierten Erfahrungsebene nicht immer mit einer
klar erkennbaren didaktischen Zielsetzung, da sensible Themen einerseits
bertihrt werden, eine zu starke Konfrontation aber andererseits vermieden
wird. Da es sich um eine Form der Erwachsenenbildung handelt, zeichnen
sich die Bildungssituationen durch ein hohes Maf§ an Flexibilitat aus (vgl.
Hackenberg-Treutlein 2004: 15). Trotzdem lassen sich Sinnfiguren und
Deutungsmuster rekonstruieren, die mit dem Ziel der Praktiken (die Vor-
bereitung auf Sterbebegleitungen) kontextuiert werden konnen.

Im Folgenden prisentiere ich zunichst eine Feldvignette, die auf
einer Sequenz des Vertiefungskurses basiert. Der Schritt, der die Einheit
thematisch prégt, hat das Schlagwort »bedacht« und zeigt bereits, dass Ver-
gegenwartigungsprozesse hier eine tragende Rolle spielen. Im Anschluss
deute ich die Beschreibungen, indem ich Sinnstiftungsprozesse sequenz-
analytisch rekonstruiere.

An einem Kurssamstag sitzen die Teilnebmenden des Hospizkurses, neun Frauen
und zwei Mdanner unterschiedlichen Alters, und die Leiterinnen, zwei Frauen jen-
seits der 60, in einem Stublkreis. Nach der Begriiftung fiibrt Ute, eine der Kurs-
leiterinnen, in das inhaltliche Thema ein. Es gebe jetzt um Bedacht, sagt sie. Wir
alle seien erwachsen und hatten viel erlebt. Die Menschen, die wir begleiteten,
hdtten auch einen Lebensweg hinter sich. In Zeiten der Krise und des Sterbens
werde iiber das Leben nachgedacht. Die Menschen erinnerten sich dann. »Auch
Ihr erinnert Euch.« Nach einer kurzen Pause fabrt sie fort, dass wir uns bet
diesem Schritt mit dem beschdfligten, was wir erlebt hitten. Wir fertigten jetzt
Wappen an. Jeder solle ein Lebenswappen ausfiillen. »So ein Wappen soll auf-
zeigen, das bin ich, erlautert sie. Es sei wie ein Siegelring, ein Ideal. Wir sollten
uns die Frage stellen, was uns ausmache. Welche charakterlichen Eigenschaflen

187

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Melanie Pierburg

wir hatten. Daraufhin bdlt sie ein Blatt in die Hobe, auf dem die Umrisse eines
Wappens zu sehen sind. »Das ist die Anleitungs, sagt sie.

Ich sebe, dass das Wappen in mehrere Felder untertedlt ist. Im Feld oben, das
horizontal den gesamten Platz einnimmt, steht: »Mein Lebensmotto«. Darunter
sind links und rechts jeweils drei Kdstchen angeordnet. In den linken Kdstchen
steht: »ein helles Erlebnis«, »ein Symbol fiir Gelungenes<, »ein Bild vom Leben.
In den rechten Kdstchen ist aufgefiibrt: »ein dunkles Erlebnis«, »ein Symbol fiir
Misslungenes«, »ein Bild vom Tod«. Ute zeigt auf das Bild und sagt dabe, dass wir
fiir das Motto Worte, also Sitze verwenden konnten. Die anderen Felder sollten
wir mit Symbolen fiillen, also etwas malen oder zeichnen. Dabei entscheide jeder’
selbst, was er preisgebe. Danach machten wir eine Vernissage’ und schauten uns
die Bilder an. Und dann besprichen wir die Wappen in Dretergruppen. Jeder
entscheide da selbst, 0b er sich offnen wolle.

Nach den Erlauterungen teilt Ute Blatter mit dem Wappensymbol und Mal-
utensilien aus. Die Teilnehmenden verlassen daraufhin den Stublkrets und
vertetlen sich auf die vier Raume, die zur Verfiigung steben. Ich gehe in einen
kleinen Vorraum, lege mein Wappen-Bild sowie bunte Filzstifte auf einen grofien
Gruppentisch und setze mich. Ein paar andere Kursteilnehmerinnen gesellen sich
zu mir. Ich fange an, die Kdstchen mit Inbalten zu fiillen. Es fallt mir schwer, ein
Motto zu finden, das etwas tiber mich aussagt — aber nicht zu viel. Noch mebr
Schwierigkeiten bereiten mir die Zeichnungen. SchliefSlich fiille ich die Kdstchen
pragmatisch mit Assoziationen. Anschlieflend nehme ich mein Wappen und gebe
zuriick zum Stublkreis. Eine Kursteilnehmerin macht mich darauf aufmerksam,
dass wir die fertigen Bilder in den angrenzenden Raum niederlegen sollten. Also
laufe ich in das Nebenzimmer und lege mein Bild zu anderen Wappen, die bereits
kreisformig auf dem Boden positioniert sind.

Nachdem sich alle Teilnehmenden wieder in den Stublkreis gesetzt haben,
sagt Ute, dass wir jetzt obne weiteren Austausch in den Nebenraum gingen, um
uns die Bilder anzuseben. Wir machten eine Vernissage und sprichen danach in

2 Daim Rahmen des Kurses keine gendersensible Sprache verwendet wurde, verzichte
ich auch in der Wiedergabe des Datenmaterials darauf, um die Darstellung des Feldes
nicht zu verfilschen.

3 In der Feldvignette versuche ich Begriffe zu nutzen, die moéglichst nah an den Aus-
drucksweisen des Feldes sind. Etwas ungelenke Ausdriicke wie »eine Vernissage machenc
gehen auf die Wiedergabe gesprochener Sprache mit ihren feldbezogenen Eigenheiten
zurtck.

188

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

»Auch ihr erinnert euch.«

Dretergruppen tiber unsere Wappen. Nach einem holprigen Gruppenbildungs-
prozess gehen wir in den unmoblierten Raum, in dem die Wappenbilder auf dem
Boden liegen. Wir positionieren uns hinter thnen und geben dann schweigend
tm Krets um sie herum. Ich bewege mich angepasst an das Gruppentempo lang-
sam und sehe mir die einzelnen ausgeschmiickten Wappen nacheinander an.

Nachdem alle esnmal um die Bilder herumgelaufen sind, sagt Ute, dass wir
Jetzt in die Gruppen gingen. Ich bin mit Ludwig, etnem pensionierten Arzt, und
Sarah, einer Altenpflegerin, in einer Gruppe. Wir beschliefSen, in dem Raum zu
bleiben und holen unsere Stiihle. Danach bilden wir einen kleinen Kreis und
legen unsere Wappenbilder in dessen Mitte. Im Laufe der anschlieflenden Dis-
kussion nennt Sarah ihr Lebensmotto: »Es gibt immer Licht am Ende des Tunnels,
man muss es nur sehen wollen.« Dann erzahlt sie von threm Hobby, dem Singen
tm Chor, und threm Mann, der seit der schwierigen Geburt der Tochter unter
Depressionen leide. Fiir das Feld Leben habe sie das Motiv »in den Triimmern
ist ein Ulmenbaum« genommen. Leben heifse fiir sie Blumen im Friihjahr. Miss-
erfolg sei fiir sie, wenn ste sich nicht entscheiden konne. Das Bild vom Tod zeige
etnen Sarg und einen Pastor in einer bestimmten Kapelle.*

Die Sequenz beginnt damit, dass die Kursleiterin das Thema mit dem
Schlagwort »bedacht« einfithrt, welches dabei noch relativ unbestimmt
bleibt. Ohne auf die abstrakte Rahmung einzugehen, adressiert sie die
Partizipierenden daraufhin als Kollektiv, in das sie sich selbst integriert.
Erwachsensein assoziiert sie mit Erfahrungsreichtum. Diese Zuschreibung
nutzt sie, um eine Analogie zu Sterbenden herzustellen, die ebenfalls einen
Lebensweg hinter sich hatten. Das Sterben setzt sie im Anschluss mit einer
Krise gleich, die dazu fihre, dass tiber das zurtckliegende Leben nach-
gedacht werde. Es geht in dieser Bedeutungsrahmung also mit einer Ver-
gegenwartigung zurtickliegender Lebensereignisse einher. Lebensende und
Lebensrekonstruktion verdichten sich zu einem typischen Zusammenhang,
der mit lebensweltlichen Erfahrungen der Kursteilnehmenden verbunden
wird. Mit dem Satz »Auch ihr erinnert euch« wird die biografische Riickschau

4 Um der Feldvignette nicht zu viel Raum zu geben, ist das Ende in der vorliegenden
Darstellung gerafft. Am Beispiel von Sarah soll die Thematisierung der Bilder deutlich
gemacht werden, ohne zu stark auf die persénlichen lebensgeschichtlichen Erzahlungen
der Teilnehmenden einzugehen, die hier nicht im Vordergrund stehen.

189

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Melanie Pierburg

als gemeinsamer Bezugspunkt von Sterbenden und Sterbebegleitenden
hervorgebracht. Sterbebegleitende memorierten gleichfalls ihr Leben.
Die Beschaftigung mit dem Erlebten erldutert die Kursleiterin als Gegen-
stand der Kurssequenz. Dazu stellt sie eine Ubung vor, in deren Rahmen
die Kursteilnehmenden sich mit ihrer Vergangenheit auseinandersetzen
sollen. So werden alle aufgerufen, ein leeres Wappenumrissen mit Inhalten
zu fullen. Als optimierte Selbstdarstellung soll es auf einer Reflexion der
eigenen Personlichkeit basieren. Dafiir regt sie einen kinstlerischen Aus-
einandersetzungsprozess an, der mit der Formulierung eines Lebensmottos
beginnt. In einem Slogan soll sich eine typische oder als ideal erachtete
Einstellung zum Leben verdichten. AufSerdem sollen Visualisierungen ein
helles Erlebnis,ein Symbol fiir Gelungenes und ein Bild vom Leben offenbaren.
Dem damit verbundenen Verzicht auf Sprache ist eine Codierung ein-
geschrieben, welche die Zumutung intimer Selbstprasentationen abmildert.
Die Auseinandersetzung mit der links verorteten positiven Seite des Lebens
geht mit einer Steigerungslogik einher. Von einer singularen Erfahrung
tber ein gelungenes Lebensergebnis bis zu einem Bild vom Leben sollen
biografische Einheiten in der meliorativen Rahmung abstrahiert werden.
Die Anspriiche an das Erinnern sind entsprechend hoch und sollen in
eine Bilanzierung miinden. Spiegelbildlich sind auf der rechten Seite des
Wappens ein dunkles Erlebnis, ein Symbol fiir Misslungenes und ein Bild vom
Tod gefragt. Wieder wird das Memorieren einer singuliren Erfahrung in
eine Auseinandersetzung mit einem Versagen in der Biografie bis zu einem
Bezug zum Exitus gesteigert. Leben und Sterben werden als Gegensitze bzw.
als zwei Seiten derselben Medaille hervorgebracht. Das Erinnern dient hier
dazu, die jeweilige Einstellung zum Leben und seinem diister gezeichneten
Pedant zu rekonstruieren. Erst aus den memorierten Erfahrungen ergibt
sich also der allgemeine, symbolisch vereinheitlichte Bezug zum Leben.
Dem didaktischen Anspruch wird eine Warnung zur Seite gestellt: Die
Kursteilnehmenden sollen bewusst entscheiden, was sie in die Kursoffentlich-
keit kommunizieren. Schlieflich sollen die kiinstlerischen Produkte in Form
einer Vernissage zur Schau gestellt und damit der individuellen Reflexions-
arbeit am Selbst, verstanden als Ubungspraktik, die jeder/jede einzeln aus-
fuhrt, entrissen werden. Damit ist die Arbeit am Selbst auf eine spatere
Prisentation bezogen. Auferdem sollen die mehr oder minder expliziten
Selbstoftenbarungen in Kleingruppen zum Gegenstand kommunikativer

190

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

»Auch ihr erinnert euch.«

Beziige gemacht werden. Die Verschlusselungen durch den Riickgrift auf
Symbole sind entsprechend gefahrdet. So werden die Selbstinszenierungen
dem Selbstschutz anheimgestellt, was sich in dem Hinweis der Kursleiterin
zeigt, zu entscheiden, was offenbart, was blolgelegt werden soll. Person-
liche Informationen in einem lebensgeschichtlichen Kontext zu enthillen,
wird in dem Bezugsrahmen der Ubungseinfithrung als Zumutung hervor-
gebracht. Es wird so ein Spannungsfeld zwischen Verschleierung und Offen-
barung erzeugt.

In meiner ethnografietypischen Doppelrolle als Wissenschaftlerin
und Teilnehmerin partizipiere ich an der Ubung und stof8e dabei auf den
Konflikt, etwas tiber mich, aber nicht zu viel verraten zu wollen. So ver-
suche ich nicht, eine situativ als authentisch empfundene Selbstdarstellung
zu kreieren, sondern eine gezahmte Form der Selbstinszenierung an das
Setting anzupassen. In meiner Erfahrung zeigt sich so etwas wie die doppelte
Anforderung der Ubung, eine Selbstinszenierung zu produzieren und
dabei den zu gewahrenden Einblick zu kontrollieren und zu reflektieren.

Auf das Gestalten des Wappens folgt die Veroffentlichung im Publikums-
kreis der am Kurs Partizipierenden. Die Vernissage findet in einem
unmoblierten Raum statt, was die besondere Inszenierung tiberhaupt
ermoglicht. Der Kreis als Symbol wiederholt sich hier vielfach. Zum einen
sind die selbstdarstellenden Wappen in einem Kreis ausgelegt, zum anderen
positionieren sich die Partizipierenden kreisformig darum und wieder-
holen die Form dartiber hinaus in thren Bewegungen. Ohne diesem Symbol
zu viel an offensichtlicher Bedeutung abringen zu wollen, erscheint die
Rezeption der Selbstinszenierungen als Gemeinschaftsauffithrung, die
vor allem der Affirmation der egologischen Zuschreibungen dient. Die
Wappen werden nicht kursoffentlich analysiert, debattiert oder gar kritisiert,
sondern durch das kommentarlose Anblicken durch die Gemeinschaft
dramaturgisch anerkannt. Anerkennung soll hier nicht als psychologische
Tatsache konstatiert werden, sondern als Teil der Logik der Inszenierung.
Sie findet sich auf einer performativen Ebene, die sich in der geschilderten
Choreographie zeigt.

Nach der kollektiven Anschauung der Wappen werden diese zum Gegen-
stand sprachlicher Verfiigbarmachungen, allerdings in einem kleineren Kreis
von Partizipierenden. Sarah nennt hierbei ihr Lebensmotto: »Es gibt immer
Licht am Ende des Tunnels, man muss es nur sehen wollen.« Dabei handelt

191

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Melanie Pierburg

es sich um eine Hoffnungsbotschaft, in die eine Mahnung eingewoben ist.
Das Leben erscheint als Herausforderung, der man sich stellen wollen muss.
TIhr Hobby und die psychische Erkrankung ihres Mannes erlautert die Kurs-
teilnehmerin als Licht und Dunkel ihres Lebens, das sie in Bezug auf ein
Gedicht wiederum mit einem Hoffnungsmotiv versieht. Das Bild vom Tod
zeichnet sie mit christlichen Symbolen nach. So entsteht das Portrit einer
Frau, die sich den Herausforderungen des Lebens mit religioser Schiitzen-
hilfe stellt. Die Erinnerungen an Erlebnisse und deren Verdichtung zu Welt-
beziigen dienen hier einer Identitatsinszenierung. Erst der Ruckgriff auf
die Vergangenheit macht die Gegenwart verstandlich.

Die Integration der Vergangenheit: Sozialitdt und Gedachtnis

Das Erinnern spielt in der prasentierten und interpretierten Sequenz des
Hospizkurses eine zentrale Rolle; es wird im Rahmen der Vermittlungs-
praktiken explizit eingefordert und eingesetzt, zumindest ist das die
didaktische Direktive. Das wirft die Frage auf, ob es nicht nur gilt, die
thematischen Inhalte des Erinnerns und ihre Inszenierungsformen als
Sinnfiguren zu rekonstruieren, sondern dariiber hinaus auch, die mit
dem Vergangenheitsbezug verbundenen Operationen als soziologisch zu
klarende Prozesse in den Blick zu nehmen. Den analytischen Raum fiir das
Memorieren selbst zu 6ffnen, verspricht, die Herstellung von Bedeutungen
adiaquat nachvollziehen zu konnen. Denn versteht man es nicht (nur) als
individualpsychisches Geschehen, werden seine sozialen Funktionen — wie
das Herstellen von (kollektiver) Identitit — sichtbar. Deswegen soll in den
folgenden Ausfithrungen der Blickwinkel theoretisch erweitert und eine
sozial- und kulturwissenschaftliche Perspektive auf das Gedachtnis ein-
genommen werden.

Soziale Gedachtnisse und ihre Folgen fiir das Jetzt
Mochte man die Thematik des Erinnerns mit einer analogen soziologisch
informierten Theorie verbinden, stofft man auf die »Gedachtnissozio-

logie«, die sich mit der »sozialen Konstitution und sinnhaften Konstruktion

192

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

»Auch ihr erinnert euch.«

von Vergangenheitsbeziigen« (Dimbath/Heinlein 2015: 17) befasst. Sie
kann hinsichtlich dieser Ausrichtung nicht als abgrenzbare Disziplin ver-
standen werden, da sie tibergreifend anschlussfihig an sozialwissenschaft-
liche Fragestellungen und Perspektiven ist. So werde bei sozialwissenschaft-
lich relevanten »Begriffen wie System, Habitus, Wissensvorrat, Netzwerk,
Institution, Organisation, Praktik, Routine oder Tradition [...] eine Gedacht-
nisfunktion implizit vorausgesetzt« (Dimbath/Heinlein 2014: 4). Diese
explizit in den Blick zu nehmen und ihren Beitrag zur Herstellung sozialer
Wirklichkeit zu ergriinden, ist Aufgabe der genannten (Sub-)Disziplin, die
zwar keine Theorie des sozialen Erinnerns in finalisierter und kanonisierter
Form etabliert hat, aber auf eine Vielzahl von Konzepten zuriickgreifen
kann, welche die sozialen Aspekte des Gedichtnisses konturieren.

Augenfillig ist hier die Tendenz zu terminologischen Ausdiffe-
renzierungen.

Maurice Halbwachs (1985, urspriinglich 1925) machte dazu einen
prominenten Anfang; man denke an das soziologisch einpragsame
»kollektive Gedachtnis«, das sich von seinem individuellen Pendant abhebt
und darauf verweist, dass Menschen in all ihrem Denken und Tun als soziale
Wesen zu begreifen sind — was auch das Erinnern miteinschliefSt. Das
kollektive Gedachtnis kann man hier verstehen als einen »Rahmen, der die
individuellen Gedichtnisleistungen umgibt und mit dem die individuellen
Gedichtnisleistungen in einer Wechselwirkung stehen« (Corsten 2020: 315).
So basiert es auf Interaktionen mit anderen Personen und ist damit sozial
konstituiert, wobei Gruppenzugehorigkeiten als Vermittlungsglied zwischen
Individuum und Gesellschaft fungieren (vgl. Halbwachs 1985: 12£.).

Im Anschluss an diese Perspektive unterscheiden Aleida und Jan Ass-
mann zwischen kommunikativem und kulturellem Gedichtnis und dartiber
hinaus zwischen Funktionsgedichtnis und Speichergeddchtnis (Assmann 1992:
48 ff.; Assmann/Assmann 1994; Corsten 2020: 316 ff.). Das kommunikative
Gedichtnis prozessiert durch die mindliche Weitergabe von Erinnerungen
und rekurriert entsprechend auf Alltagsinteraktionen (vgl. Assmann 1988:
10). Damit gehen »Unspezialisiertheit, Rollenreziprozitat, thematische
Unfestgelegtheit und Unorganisiertheit« (ebd.) einher. Dagegen bezieht
sich das kulturelle Gedichtnis auf den Bereich der »objektivierten Kultur«
(ebd.: 11), in ihm sind gesellschaftliche Wissensbestinde bewahrt, die an
keine Grenzen des Riickbezugs stoffen (vgl. Corsten 2020: 316) — es zeichnet

193

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Melanie Pierburg

sich durch »Alltagsferne« (Assmann 1988: 12) aus. Seine Merkmale sind:
Identitatskonkretheit (Gruppen konstituieren sich tiber einen Wissens-
vorrat), Rekonstruktivitit, Geformtheit, Organisiertheit, Verbindlichkeit
und Reflexivitdt (vgl. ebd.: 13 ff.). Das kulturelle Gedachtnis verfiigt also
tber spezifische gesellschaftsbezogene Modi und Funktionen, wobei dem
Identitiatsaspekt auch hier eine herausgehobene Bedeutung zukommt.
Das Begriffspaar Funktions- und Speichergedachtnis differenziert zwei
Operationsmodi. Ersteres bezieht sich auf Erinnerungsleistungen, die
sich in Kommunikationssituationen vollziehen, Letzteres auf »in Form
von Texten und Dingen abgelegte Wissensbestande« (Corsten 2020: 316).

Die dargestellten Konzepte dienen dazu, die soziale Dimension des
Erinnerns hinsichtlich ihrer Funktionen zu konturieren. Um dem damit
verbundenen Titigkeitsaspekt auf die Erinnerungsspur zu kommen, soll
eine weitere Ausformulierung des kommunikativen Gedichtnisses, die
den aufgefithrten Konzepten gegeniibergestellt wird, um eine Kontextuali-
sierung zu ermoglichen, in Anschlag gebracht werden. Diese nimmt die
mit dem kommunikativen Gedachtnis assoziierten Praktiken dezidiert in
den Blick — was fiir das Verstindnis der Empirie hilfreich ist,um die es im
Anschluss gehen soll.

Das kommunikative Gedachtnis und seine Praktiken

Auch Hubert Knoblauch (1999) fiigt sich in die sozialwissenschaftlich ver-
fahrende Gedichtnisforschung ein und operiert mit der bereits bemithten
Kategorie des kommunikativen Geddchtnisses.Ich mochte hier seine Variation
des Konzeptes als theoretische Rahmung der Feldvignette nutzen,da es den
Vorteil hat, konkret auf Praktiken anwendbar zu sein. Nach Knoblauch (1999:
734f.) ist das Erinnern soziologisch relevant, wenn es sich als soziales Erinnern
vollzieht,also »mehr als einem Bewusstsein zuganglich gemacht[...] wird«.
Es objektiviere sich im kommunikativen Handeln und verlaufe in den
Bahnen kommunikativer Formen. Objektivieren bedeutet hier, dass die
individuellen Riickbeziige als kommunikative Gegenstinde hervorgebracht
werden. Erst wenn eine Erinnerung etwa in einem Gesprach zwischen
Freund*innen erzihlt wird, wird sie demnach sozial. So perspektiviert,
wird sie allerdings nicht nur in einem weiteren phinomenologischen

194

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

»Auch ihr erinnert euch.«

Sinne sozial und tritt also intersubjektiv nachvollziehbar in die Wirklich-
keit ein, sondern ist auch in ihrer Auflerungsform einer unterstellbaren
Einzigartigkeit enthoben, da sie sich narrativen Genres unterwerfen und
eines Symbol- und Bedeutungssystems bedienen muss, um verstandlich zu
sein. Hier taucht die bereits von Assmann und Assmann herausgearbeitete
Alltagsnahe wieder auf, die aber hinsichtlich des sozialen Kommunikations-
aspektes verdichtet wird. Kommunikation ist in dieser Argumentation nicht
nur der Weg der Tradierung, sondern immer schon mit Moglichkeiten der
Formen der Weitergabe verbunden. Aber auch der Grofteil des individuell
Erinnerten, also dessen, was noch nicht via Kommunikation sozial zugang-
lich gemacht wird, basiert auf einem bereits tradierten Wissen (vgl. ebd.:
735) und ist folglich nicht auf8erhalb der sozialen Wirklichkeit verortbar.

Mit Knoblauch kann man festhalten, dass das sozial definierte Gedachtnis
die »kommunikative Vergegenwirtigung vergangener Erfahrungen« (ebd.:
736) beinhaltet. Dartiber hinaus konne man Typen kollektiver Gedachtnisse
durch Merkmale kommunikativen Handelns bestimmen; er bezeichnet sie
als »rekonstruktive kommunikative Gattungen« (ebd.: 737) und baut damit
auf einer Terminologie von Thomas Luckmann (1989: 41; ders. 1986) auf, der
dieser Klasse kommunikativer Muster hinsichtlich der »Vermittlung hand-
lungsorientierenden Wissens« (Luckmann 1989: 41) eine herausgehobene
Bedeutung zuspricht. Als Beispiel nennt Knoblauch — hierin thanatosozio-
logisch hochst anschlussfihig — u.a. Todesnaheerfahrungen. Diese Formen
der Kommunikation konnen sich sowohl auf Erfahrungen beziehen, welche
die Erinnernden selbst gemacht haben, als auch Ereignisse thematisieren,
die tiber ihre konkreten Erlebnisse hinausgehen.’ Hier zeigt sich zugleich
der schon von Halbwachs identifizierte Konnex zwischen Individuum und
Gesellschaft hinsichtlich der Briickenfunktion des Erinnerns als Identitats-
stiftungsprozess sozialer Gruppen.

5 Harald Welzer, der von Knoblauch vor allem in Bezug auf die Rede, welche er anliss-
lich der Verleihung des Friedenspreises des Deutschen Buchhandels 1998 hielt, rezipiert
wird, geht in spateren Forschungen auch auf den kommunikativen Aspekt des Erinnerns
ein. Dabei setzt er sich u.a. mit der Konstruktion von Erinnerungen in Erinnerungs-
gemeinschaften auseinander, die nie ein Abbild der Vergangenheit sind und sein konnen.
Hier werden neben der sozialen Strukturiertheit von Erinnerungen auch Gemeinschafts-
aspekte mitbedacht (Welzer/Moller/ Tschuggnall 2020).

195

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Melanie Pierburg

Auferdem differenziert Knoblauch das kommunikative Gedachtnis
in Unterkategorien aus. So unterscheidet er u.a. zwischen Alltagsgedacht-
nis und kulturellem Gedichtnis. Wihrend das Alltagsgedachtnis sich in
Erinnerungen einzelner zeige und kommunikativ wenig strukturiert sei,
basiere das kulturelle Gedichtnis auf formalisierten, dsthetisierten Gattungen
—man denke beispielsweise an Weihnachtsfeiern (vgl. ebd.: 738). Knoblauch
wendet in seiner Weiterentwicklung der oben aufgeftiihrten kultur- und
sozialwissenschaftlichen Erinnerungskonzepte eine kommunikations-
zentrierte Sozialphinomenologie® auf Vergegenwirtigungsprozesse an.
Erinnern interessiert hier vor allem als Praktik, die in sozialen Situationen
identifizierbar und kategorisierbar wird. Es wird nachweisbar soziologisch
und zugleich hinsichtlich seiner Genese verstehbar. Erst die Fokussierung
auf die kommunikativ hervorgebrachten Erinnerungen verdeutlicht ihre
Sozialitit und unterlauft ein rein bio-psychologisches Verstandnis, welches
das Vergegenwirtigen hinsichtlich seiner Konstitution und seiner Ergeb-
nisse nicht so stark an die gesellschaftliche Wirklichkeit anbindet.

Sterben und Erinnern: Identititskonstruktionen vor dem vollstiandigen
Identitatsverlust

Die Szenenbeschreibung des Hospizkurses, die sich um die biografischen
Anreicherungen von Wappenschablonen dreht, kann unschwer mit dem
Konzept des kommunikativen Gedachtnisses nach Knoblauch in Ver-
bindung gebracht werden. Damit gerat die austauschorientierte Dimension
der memorierungslastigen Vermittlung in den analytischen Blick. Denn
Erinnern zeigt sich hier in geradezu idealtypischer sozialer Form — es
prozessiert als Gegenstand diverser kommunikativer Handlungen.

6  Spater resultierte sein Anschluss an die Gese/lschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit von
Berger/Luckmann 2007 [1966] in der Kommunikativen Konstruktion der Wirklichkert
(Knoblauch 2017).

196

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

»Auch ihr erinnert euch.«

Kommunikative Praktiken des Erinnerns

In der dargestellten Ubung werden von den Kursteilnehmenden Memo-
rierungspraktiken eingefordert: Wappen sollen mit biografiebezogenem
symbolischen Leben gefiillt, im Rahmen einer Vernissage rezipiert und
schliefSlich in Kleingruppen analysiert werden. Heterogene Formen von
Objektivationen auf unterschiedlichen Abstraktionsebenen miinden also
in Selbstinszenierungen. Dabei wird das alltidgliche Gedachtnis auf das
kulturelle verwiesen, indem das Wappen - eine institutionalisierte und
asthetisierte Variante der Objektivation — als Schlisselelement der ein-
geforderten Dramaturgie fungiert. Erinnern vollzieht sich dabei in Form
einer Kommunikation, die auf eine Prisentation gerichtet ist und das
Erinnerte sowohl zum Ausdruck bringen als auch verschleiern soll,um eine
geschitzte Selbstdarstellung zu ermoglichen. Individualitat als Grundlage
der ichbezogenen Darstellungen erscheint als Produkt des eingeforderten
Ruckbezugs. Das Ich, das sich im Wappen symbolisch zeigt und so Gegen-
stand der Kommunikation ist, beruht auf Erfahrungen, die in Haltungen
und Weltbeziige tbersetzt werden. Somit dient das Erinnern der Arbeit
am Selbst, das sich asthetisch als einzigartig darstellt.

Auf das Herstellen der Selbstinszenierungen folgt der nachste didaktische
Schritt, die Rezeption der Kommunikationsinhalte in Form der Wappen.
Dramatologisch ausgedricke, geschieht dies in Form einer Auffihrung,
die eine Kursoffentlichkeit schafft, welche eine affirmative Haltung gegen-
tber den Wappen performativ herstellt. Die Darstellungen werden durch
das kommentarlose Anblicken wihrend der kollektiven Umrundung
kommunikativ anerkannt. Die inszenatorische Aufwertung der Rezeption
verdeutlicht ihren austauschorientierten Aspekt. Die gewahlten Symbole
dienen einer Selbstdeutung, die nicht selbstzweckhaft ist, sondern einem
Kollektiv vorgefihrt wird, das nur zuriickhaltend bzw. passiv darauf reagieren
darf. Die Vernissage zeigt sich als reglementierter Kommunikations-
kontext, der symbolisch auf das wertfreie Erfassen der selbstbezogenen
Externalisierungen gerichtet ist. Im dritten didaktischen Schritt werden die
Wappen zu Objekten sprachlicher Kommunikation und z.T. entschlusselt,
wie ich es am Beispiel einer Kursteilnehmerin nachvollzogen habe, die die
gewihlten Symbole mit biografischen Statuspassagen, Erlebnissen und
abgeleiteten Weltbeziigen in Beziehung setzt und sich so als Reprisentantin

197

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Melanie Pierburg

ihrer Biografie reflektiert. Hierbei folgen sprachlich Erzihlungen und
Beschreibungen auf die asthetischen und inszenatorischen Interaktionen,
die andere Formen kommunikativen Handelns realisierten. Das damit ver-
bundene Risonieren erhoht die Nachvollziehbarkeit,indem die gewéahlten
Codes mit lebensbezogenen Narrationen unterfuttert werden und das
Erzihlen sich zu den kommunikativen Praktiken in der Vermittlungs-
rahmung gesellt.

In der Sequenz finden sich also unterschiedliche Kommunikations-
formen, in denen Erinnern hervorgebracht und zum Gegenstand der
Interaktionen gemacht wird. Dabei darf der Vermittlungskontext, der den
Praktiken zugrunde liegt, nicht vergessen werden. Das Vergegenwairtigen
ist hier nicht eine Art Zufallsprodukt sozialer Interaktionen oder eine
Hintergrundleistung, sondern das Ziel der Ubungen, wobei es nicht als
kognitiver Prozess interessiert, sondern als soziale Kompetenz. Das Wappen
als Produkt einer Identitdtsinszenierung rekurriert auf der Fahigkeit, den
Ruckbezug auf die eigene Biografie entsprechend zu objektivieren und in
seinen sozialen Auswirkungen zu antizipieren. Diese Form des Interaktions-
rituals wird hier, mit Goffman (2019, urspriinglich 1971) gesprochen, als
reflektierte Alltagsfahigkeit fruchtbar gemacht.

Symbolische Aktiva und Passiva: Eine rekonstruktive Gattung
fiir das Lebensende

Mochte man die kommunikativen Handlungen — das Ausfiillen der Wappen-
Schablonen mit Symbolen, das kollektive (stille) Rezipieren und die Auf-
16sung der Codierungen in Kleingruppen — fiir ein tiefergehendes Ver-
standnis mit Rekurs auf Knoblauch und Luckmann einer rekonstruktiven
Gattung zuordnen, bietet sich die biografische Bilanzierung an, die bereits
in der Interpretation der Feldvignette aufschien. Die Wappen-Schablone
basiert auf einer Gegenuberstellung von symbolischen Steigerungen. Auf
der linken Seite finden sich die biografischen Aktiva in Form positiver
Lebensperspektivierungen, auf der rechten die Passiva, die negativ konnotiert
bis zum Tod gesteigert werden. Letzteres ist fiir den Hospizkurs insofern
bemerkenswert, als hier das Sterben nicht gegen seinen schlechten Ruf ver-
teidigt wird. Die Zweiteilung, die in der Gesamtform wieder aufgelost wird,

198

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

»Auch ihr erinnert euch.«

fordert eine biografische Reflexion ein, die Bewertungen vornimmt und den
Lebensverlauf als Collage von positiven und negativen Aspekten arrangiert.
Der Rickbezug muss sich an dem Raster der Bilanzierung orientieren.’
Dem hellen Erlebnis steht das dunkle gegentiber, dem Gelungenen das Miss-
lungene und dem Leben der Tod. Diese Doppelstruktur gipfelt in einem
tbergeordneten Rasonieren als Ergebnis der lebensbezogenen Gewinn-
und-Verlust-Rechnung: das Motto, in dem sich die Biografie in einem Welt-
bezug spiegelt. Entscheidend fiir den Kommunikationsaspekt ist aber, dass
die Bilanzierung nicht gepriift, sondern vor externen Bewertungen geschitzt
wird. Dieser Aspekt verweist auf den didaktischen Sinn der Vermittlungs-
praktiken, die auf Sterbebegleitungen gerichtet sind und nun zuletzt in
diesem Kontext verortet werden sollen.

Bereits am Beginn der Szenenbeschreibung wird das Erinnern als
Gemeinsamkeit von Sterbenden und Begleitenden konstatiert. Die darauf
folgenden kommunikativen Handlungen, durch die und mit denen
memoriert wird, konnen also als Vorbereitung auf Sterbebegleitungen
gelesen werden, als analoge Praktiken. Das Memorieren in Form des
Bilanzierens wird im Hospizkurs erprobt,um sich dem Erinnern und seiner
Funktion in Sterbeprozessen anzunihern. Aus einer hospizlichen Sicht
interessiert das Ableben hinsichtlich seiner sozialen Dimension, genauer
in Bezug auf seinen kommunikativen Aspekt, der in Sterbebegleitungen
semi-professionell institutionalisiert wird. Dem Vergegenwirtigen wird
in der typisierten Sterbesituation eine besondere Rolle zugewiesen: Es
soll eine bilanzierende Lebensrickschau ermoglichen, die sich in der
Darstellung der Individualitat des Moribunden verdichtet. So wird am
Ende der individualisierten Existenz das letzte Bilanzieren des Lebens zur
abschlieSenden Moglichkeit der Selbstvergewisserung. Diesen Prozess

7 Ich nutze hier den Vergleich mit der Bilanz aus der Okonomie als metaphorische Ana-
logie. Die Gegentiberstellung von positiven und negativen Aspekten, die sich anhand
der Lebensriickschau finden lassen sollen, erinnern an die Auffithrung sich ausgleichender
Wertkategorien. Damit soll aber nicht suggeriert werden, die Erinnerungsarbeit orientiere
sich an einer Logik des Aufrechnens. Dennoch findet sich hier die Idee, dass jede Wertung
eine Art komplementires Pendant hat, und dass die Wertungen zu einem tGbergreifenden
Ergebnis fihren. So werden die Erinnerungen und ihre Bewertungen in eine
standardisierte Form gebracht. Statt numerischer Werte tibernehmen gezeichnete
Symbole und ein Slogan die tiberblicksartige Darstellungsfunktion.

199

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Melanie Pierburg

zu begleiten und mithervorzubringen, erscheint als Aufgabe der Hospiz-
tatigen, die den letzten Selbstprasentationen®, die sich in kommunikativ
objektivierten Erinnerungen zeigen, wertfrei begegnen sollen. Auf diese
Weise werden eine empathische Einstellung und eine affirmative Haltung
zu den Selbstzuschreibungen der Sterbenden vorbereitet. Hier wird der
Identitatsaspekt, der dem Erinnern in den vorgestellten theoretischen
Konzepten tibergreifend zugeschrieben wird, zur didaktischen Orientierung.
Im Angesicht des bevorstehenden Autonomieverlusts durch das Sterben
(Benkel 2008) wird die personale Identitit kommunikativ bezeugt. So ist
die rekonstruktive Gattung des Bilanzierens eine Sinnfigur der Sterbe-
begleitung, die im Hospizkurs durch didaktische Praktiken expliziert wird.

Als kommunikatives Muster muss das Bilanzieren ein kommunikatives
Problem losen (vgl. Luckmann 1989: 38). In diesem Fall ist es der anti-
zipierte finale Abbruch der Kommunikation selbst (zumindest mit einem
reaktiven Gegentiber). Das Bilanzieren erlaubt einen letzten Riickblick, und
alles, was der oder die Sterbebegleitende tun kann, ist, diese Zuschreibung
als Ausdruck einer im Vergehen begriffenen Autonomie, »des Reflexiv-
werdens eines unbewussten Selbstbildes« (Assmann 1992: 130) interaktiv
abzusichern (vgl. Fuchs-Heinritz 2009: 54).° Somit erfahrt der/die durch
die Sterbebegleitung Adressierte eine letzte kommunikative Wiirdigung
in den finalen Akten der Interaktion.

In der Feldvignette wird eine Arbeit am Selbst, die der Absicherung der
Identitat dient, aufgrund der didaktischen Rahmung explizit reflexiv. Das
mehr oder minder implizite gesellschaftliche Produkt des Erinnerns ist hier
als Praktik erkennbar, die zwar nicht den Identitatsstiftungsprozess selbst
analysierbar macht — dafiir reichen die beobachtbaren Inszenierungen in der
Bildungsrahmung nicht aus und erscheinen eher als padagogisches Spiel -,
aber einen Zusammenhang verdeutlicht: Die Darstellung von Identitat
und Individualitat ist auf institutionalisierte Formen der Kommunikation

8  Die Verweise auf Selbstprisentationen und -inszenierungen lehnen sich an die Theater-
metaphorik von Erving Goffman (2016 [1956]) an, mit der alltdgliche Selbstdarstellungen
und damit verbundene Dramaturgien veranschaulicht werden.

9  Hier wird eine Sinnfigur rekonstruiert, die sich im Hospizkurs findet. Es soll damit
nicht behauptet werden, dass tatsiachliche Sterbebegleitungen (immer) auf diese Form
des Erinnerns und eine letzte Identititsabsicherung hinauslaufen.

200

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

»Auch ihr erinnert euch.«

angewiesen. Erst die Metapher des Wappens ermoglicht die Asthetik
der Einzigartigkeit innerhalb der festgelegten Form.' Die Darstellung
individualisierter Identitat ist auf einen Auferungsraum angewiesen, der
auf Kommunikationsmustern basiert, auf Moglichkeiten des Codierens und
De-Codierens, denen die Potenzialitit der Anerkennung, wie symbolisch
auch immer, inharent ist. Dabei scheint diese Form der Kommunikation
den Widerspruch zu bearbeiten, Einzigartigkeit sozial anschlussfahig zu
machen. Das Wappen transportiert so Individualitét in einer identifizier-
baren Bahn und ermoglicht durch die Rahmung einen asthetischen Frei-
raum, der sodann die Bezeugung von Einzigartigkeit inszenatorisch ermog-
licht. Die Perspektive auf das Erinnern, das sich in Form kommunikativer
Gattungen objektiviert, erlaubt es in der empirischen Anwendung, dass sein
Beitrag zu sozialen Situationen analysierbar gemacht werden kann. Uber
den Situationsbezug hinaus werden auflerdem seine sozialen Funktionen
in Abhingigkeit von spezifischen Kontexten erkundbar. Der Hospizkurs
kann hier als ein Exempel dienen, den konkreten Rekurs auf die Vergangen-
heit hinsichtlich seiner Potenziale und Restriktionen fiir die Gegenwart
sozialer Wirklichkeitsherstellung in den Blick zu nehmen.

Fazit

Um das Gedachtnis soziologisch zu fassen und es damit bei der Analyse
von sozialen Situationen nicht nur implizit mitzudenken, verstehe ich es
in Bezug auf seine Objektivationen, die aus kommunikativen Handlungen
resultieren. Auf diese Weise wird es nicht individual-psychologisch verkiirzt
und gerat hinsichtlich seiner gesellschaftlichen Funktionen in den Blick.
Im Rahmen der Ausdifferenzierung kollektiver Gedachtnisse entscheide
ich mich also fiir das kommunikative Gedachtnis im Sinne Knoblauchs
und hebe so den soziologischen Stellenwert von Interaktionen hervor, die
auch beim Erinnern eine konstitutive Rolle spielen.

10  Auf das Wappen wird in der Kurssequenz nur als asthetische Form rekurriert, die eine
symbolische Darstellung ermdglicht. Andere Funktionen oder Kontexte werden hier
nicht berticksichtigt.

201

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Melanie Pierburg

Auf die Empirie des Hospizkurses gewendet, der sich thematisch im
spatmodernen Ringen um den adiquaten Umgang mit dem Sterben ver-
orten lasst, kommt dem Erinnern eine besondere Bedeutung zu. Hier finden
sich Vermittlungspraktiken, die das Memorieren explizit einfordern und
in eine symbollastige Identititsarbeit transformieren. Der Umstand, dass
diese Identitdtsarbeit auf das Erinnern am Lebensende gerichtet ist, bringt
eine dramaturgische Aufwertung mit sich.

Als damit verbundene kommunikative Gattung identifizierte ich das
biografische Bilanzieren, das in der Sterbesituation zum Ankniipfungs-
punkt des letzten Aktes der Anerkennung werden kann, an dem der/die
Sterbende lebendig partizipiert. Die biografischen Reprasentationen in
den Vermittlungspraktiken dienen als Ressource, um eine hospizadiquate
Haltung zum finalen Bilanzieren und seiner Selbstvergewisserungsfunktion
einzunehmen. Dabei wird beiden Seiten der symbolischen Soll-und-
Haben-Aufstellung Rechnung getragen. Das Selbst als reflexives Produkt
konstituiert sich aus positiven und negativen Erfahrungen. Aufgabe der
Hospizbegleitenden ist nicht das Werten der letzten Rickschau und ihrer
identitatsbezogenen Konsequenzen, sondern das Bezeugen der im Ver-
gehen begriftenen Individualitit, die so einer finalen Gemeinschafts-
situation zugerechnet wird. Im Feld der Hospizausbildung findet sich die
Verbindung von Sterblichkeit und Erinnerung in der antizipierten Inter-
aktion mit Sterbenden. Das Memorieren als Bestandteil kommunikativer
Praktiken wird symbolisch aufgewertet und transportiert dabei eine spezi-
fische Haltung, an der Sterbebegleitungen ausgerichtet werden kénnen.

Literatur

Assmann, Aleida/Assmann, Jan (1994): »Das Gestern im Heute. Medien und soziales
Gedichtnis«, in: Merten, Klaus/Schmidg, Siegfried J./Weischenberg, Siegfried
(Hg.): Die Wirklichkeit der Medien, Wiesbaden, S. 114-140.

Assmann, Jan (1988): »Kollektives Gedachtnis und kulturelle Identitat, in: ders./
Holscher, Tonio (Hg.): Kultur und Geddchtnis, Frankfurt am Main, S. 9-19.

Assmann, Jan (1992): Das kulturelle Geddichinis. Schrift, Erinnerung und politische
Identitdt in friihen Hochkulturen, Miinchen.

202

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

»Auch ihr erinnert euch.«

Benkel, Thorsten (2008): »Der subjektive und der objektive Tod. Ein Beitrag zur
Thanatosoziologie«, in: Psychologie und Gesellschaflskritik 32, Heft 2/3,5.131-153.

Benkel, Thorsten (2020): »Versachlichtes Sterben? Reflexionsanspriche und
Reflexionsdefizite in institutionellen Settings«, in: Bauer, Anna/Greiner, Florian/
Krauss, Sabine H./Lippok, Marlene/Peuten, Sarah (Hg.): Rationalititen des
Lebensendes. Interdisziplindre Perspektiven auf Sterben, Tod und Trauer, Baden-
Baden, S. 287-309.

Berger, Peter L./Luckmann, Thomas (2007): Die gesellschaftliche Konstruktion der
Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie, Frankfurt am Main.

Coates, Lilian (2020): »Care-Arbeit am Lebensende. Eine ethnomethodologische
Perspektive auf die stationire Hospizpflege«, in: Bauer, Anna/Greiner, Florian/
Krauss, Sabine H./Lippok, Marlene/Peuten, Sarah (Hg.): Rationalititen des
Lebensendes. Interdisziplindre Perspektiven auf Sterben, Tod und Trauer, Baden-
Baden, S. 119-148.

Coenen, Ekkehard (2021): »Bilder der Todesevidenz. Visuelle Aushandlungen der
Grenze zwischen Leben und Tod«, in: Dimbath, Oliver/Pfadenhauer, Michaela
(Hg.): Gewissheit, Weinheim/Basel, S. 796-807.

Corsten, Michael (2020): Lebenslauf und Sozialisation, Wiesbaden.

Deutscher Hospiz- und Palliativverband (2021): »Aktuelles. Zahlen, Daten und
Fakten zur Hospiz- und Palliativarbeit«, https://www.dhpv.de/zahlen_daten_
fakten.html (5. Januar 2022).

Dimbath, Oliver/Heinlein, Michael (2014): »Arbeit an der Implementierung des
Gedachtniskonzepts in die soziologische Theoriex, in: dies. (Hg.): Dre Soziali-
tdt des Erinnerns. Beitrige zur Arbeit an einer Theorie des sozialen Geddchtnisses,
Wiesbaden, S. 1-23.

Dimbath, Oliver/Heinlein, Michael (2015): Geddchtnissoziologie, Paderborn.

Feldmann, Klaus/Fuchs-Heinritz, Werner (1995) (Hg.): Der Tod ist ein Problem der
Lebenden. Beitrige zur Soziologie des Todes, Frankfurt am Main.

Feldmann, Klaus (2010): Tod und Gesellschafl. Sozialwissenschaftliche Thanatologie im
Uberblick, 2. Aufl., Wiesbaden.

Fink, Michaela/Gronemeyer, Reimer/Heller, Andreas/Pleschberger, Sabine (2013):
Die Geschichte der Hospizbewegung in Deutschland, 2. Aufl., Ludwigsburg.
Fink, Michaela/Gronemeyer, Reimer/Heller, Andreas/Schuchter, Patrick (2018):
Die Kunst der Begleitung. Was die Gesellschafl von der ehrenamtlichen Hospizarbeit

wissen sollte, Esslingen.

203

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Melanie Pierburg

Fleckinger, Susanne (2018): Hospizarbeit und Palliative Care. Zum wechselseitigen
Verhaltnis von Haupt- und Ebrenamt, Wiesbaden.

Fuchs-Heinritz, Werner (2009): Biographische Forschung, Wiesbaden.

Goffman, Erving (2003 [1956]): Wir alle spielen Theater. Die Selbstdarstellung im All-
tag, Minchen/Zurich.

Goftman, Erving (2019 [1971]): Interaktionsrituale. Uber Verbalten in direkter
Kommunikation, Frankfurt am Main.

Haag, Hanna (2013): »Weibliches Erinnern? Uber das Verhiltnis von Gesellschafts-
transformation und sozialer Erinnerung am Beispiel erwerbsloser Frauen aus
Ostdeutschland«, in: Lehmann, René/Ochsner, Florian/Sebald, Gerd (Hg.):
Formen und Funktionen sozialen Erinnerns. Sozial- und kulturwissenschaftliche
Analysen, Wiesbaden, S. 243-258.

Halbwachs, Maurice (1985 [1925]): Das kollektive Geddchtnis, Frankfurt am Main.

Knoblauch, Hubert (1999): »Das kommunikative Gedachtnis«, in: Honegger,
Claudia/Hradil, Stefan/Traxler, Franz (Hg.): Grenzenlose Gesellschaft?, Opladen,
S.733-747.

Knoblauch, Hubert (2017): Die kommunikative Konstruktion der Wirklichkeit, Wies-
baden.

Kiibler-Ross, Elisabeth (1969): On Death and Dying. What the Dying Have to Teach
Doctors, Nurses, Clergy and their Own Families, New York.

Luckmann, Thomas (1986): »Grundformen der gesellschaftlichen Vermittlung
des Wissens. Kommunikative Gattungens, in: Neidhardt, Friedhelm/Lepsius,
M. Reiner/Weiss, Johannes (Hg.): Kultur und Gesellschafl, Opladen, S. 191-211.

Luckmann, Thomas (1989): »Kultur und Kommunikation«, in: Haller, Max/
Hoffmann-Nowotny, Hans-Joachim/Zapf, Wolfgang (Hg.): Kultur und Gesell-
schaft, Frankfurt am Main, S. 33-45.

Morikawa, Takemitsu (2013): »Kanonisierung und Gedachtnis. Der Schriftsteller
Mori Ogai im kulturellen Gedichtnis des modernen Japane, in: Lehmann,
René/Ochsner, Florian/Sebald, Gerd (Hg.): Formen und Funktionen sozialen
Erinnerns. Sozial- und kulturwissenschaftliche Analysen, Wiesbaden, S. 203-217.

Offerhaus, Anke (2020): »Sterben, Trauern und Gedenken in der digitalisierten
Gesellschaft. Zur Erweiterung von Handlungsspielriumen mit und durch
digitale Medientechnologiens, in: Bauer, Anna/Greiner, Florian/Krauss,
Sabine H./Lippok, Marlene/Peuten, Sarah (Hg.): Rationalititen des Lebens-
endes. Interdisziplindre Perspektiven auf Sterben, Tod und Trauer, Baden-Baden,
S.251-286.

204

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

»Auch ihr erinnert euch.«

Pfadenhauer, Michaela (2005): »Die Definition des Problems aus der Verwaltung
der Losung. Professionelles Handeln revisited, in: dies. (Hg.): Professionelles
Handeln, Wiesbaden, S. 9-26.

Pierburg, Melanie (2021): Sterben und Ebrenamt. Eine Ethnographie der Ausbildung
zur Sterbebegleitung, Bielefeld.

Saake, Irmhild/Nassehi, Armin/Mayr, Katharina (2019): »Gegenwarten von
Sterbendenc, in: Kolner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie 71, Heft 1,
S.27-52.

Schneider, Werner (2014): »Sterbewelten. Ethnographische (und dispositivana-
lytische) Forschung zum Lebensendes, in: Schnell, Martin W./Schneider, Werner/
Kolbe, Harald (Hg.): Sterbewelten. Eine Ethnographie, Wiesbaden, S. 51-138.

Schélper, Elke (Hg.) (2014): Sterbende begleiten lernen. Das Celler Modell zur Vor-
bereitung Ebrenamtlicher in der Sterbebegleitung, 4. Aufl., Gutersloh.

Soeftner, Hans-Georg (2021): »Das Wissen um den Tod. Antwortversuche auf
die krisenhafte, endliche Positionalitit des Menscheng, in: Benkel, Thorsten/
Meitzler, Matthias (Hg.): Wissenssoziologie des Todes, Weinheim/Basel, S. 26-37.

Stadelbacher, Stephanie (2020): Soziologie des Privaten in Zeiten fortgeschrittener
Modernisierung. Eine Analyse am Beispiel des Sterbens zuhause, Wiesbaden.

Streeck, Nina (2020): Jedem seinen eigenen Tod. Authentizitdt als ethisches Ideal am
Lebensende, Frankfurt am Main.

Walter, Tony (2020): Death in the Modern World, Los Angeles/London.

Welzer, Harald/Moller, Sabine/Tschuggnall, Karoline (2020): »Opa war kein Nazi.«
Nationalsozialismus und Holocaust im Familiengedichinis, Frankfurt am Main.

205

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

-

- am 27.01.2026, 00:55:05.



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

LAURA VOLKLE UND Nico WETTMANN

Diesseits von Gewesen, Sein und Werden.
Prénatale Verluste zwischen Erinnerungen, Phantasmen
und Vergessen

In den letzten Jahren haben sich neue Bestattungs-, Trauer- und Gedenk-
praktiken entwickelt, in denen sogenannte >Sternenkinder< — Fehl und
Totgeborene — von ihren Eltern betrauert werden. Beispielsweise finden
sich auf Friedhofen Gedenkstitten, Gemeinschaftsgriber und Individual-
graber, die — oft mit Grabschmuck in Form von Kinderspielzeug versehen —
die verstorbenen Ungeborenen reprasentieren und ihrem Gedenken und
Erinnern einen Raum geben.! Diese neue Sichtbarmachung und Vergegen-
wartigung steht der »Unsichtbarkeit des Verlustes« (Bocker 2017: 147)
gegenuber. Unsichtbarkeit wird zum einen als Folge einer Tabuisierung von
Schwangerschaftsverlusten und der Trauer dartiiber von Betroffeneninitiativen
problematisiert und ist Bezugspunkt fiir Bemithungen um eine gesellschaft-
liche Reprasentation und Anerkennung solcher Verluste als Verlust von
Kindern und Gesellschaftsmitgliedern (Bocker 2016). Fehl- und Totgeborene
sollen nicht einfach als gliicklose Schwangerschaften vergessen werden, viel-
mehr sollen Orte geschaffen werden, die ein wiirdiges Erinnern ermoglichen.

Auf der anderen Seite besteht die Unsichtbarkeit des Verlustes auch als
Handlungsproblem Trauernder: Bei pranatalen Verlusten liegen oft kaum
materielle Existenzspuren vor — etwa in Form einer Leiche oder dinglichen
Nachlasses — und auch die soziale Existenz in kommunikativen Prozessen ist
auf einen kleinen Kreis beschrankt. Ein verstorbenes Ungeborenes besitzt
keine Eigenbiografie, an die erinnert werden konnte. Eine gemeinsame
Vergangenheit existierte nur im Nahraum der Schwangerschaft mit einem
»inwandigen Anderen« (Hirschauer et al. 2014: 145), und als sich formierende

1 Ein Schlisselmoment dieser Entwicklung bildet eine von einer Betroffeneninitiative
angestoffene Gesetzesinderung im Jahr 2013, die es seitdem ermoéglicht, auch Fehl-
geborene — also Leibesfriichte mit einem Gewicht unter 500 Gramm — auf Wunsch der
Betroffenen auf einem Friedhof zu beerdigen und ihre Existenz im Familienbuch zu
dokumentieren.

207

- am 27.01.2026, 00:55:05. (o=



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Laura Volkle und Nico Wettmann

Person und erwartetes Kind war diese Vergangenheit immer auf eine geborene
Zukunft bezogen. Angesichts dessen stellt sich die Frage nach den zeit-
lichen Beziigen der Gedenkpraktiken im Verlustfall: Was wird hier erinnert
und welche zeitlichen Beziige weisen die Vergegenwartigungen in diesen
Praktiken auf?

Im Anschluss an unseren Entwurf der »paradoxen Temporalititen pra-
nataler Entitaten« (Volkle/Wettmann 2021) gehen wir davon aus, dass
Schwangerschaften als Werdensprozesse eine spezifische Zeitlichkeit auf-
weisen, die sich auch in den Erinnerungs- und Gedenkpraxen rund um pri-
natale Sterblichkeit niederschlagt. Aus einer an Alfred Schiitz angelehnten
zeitsoziologischen Re-Analyse einschligiger Arbeiten aus der Soziologie der
Schwangerschaft, der Medikalisierungsforschung und der Elternwerdung
haben wir das »Werden von Personen und Beziehungen« (Hirschauer et al.
2014: 261) als ein verwobenes Hin- und Her zwischen unterschiedlichen
zeitlichen Beztigen und einer Gleichzeitigkeit von Vergangenheits-, Gegen-
warts- und Zukunftsbeziigen rekonstruiert, das die personalen Karrieren
pranataler Entitaten strukturiert. Gleichwohl Fehl- und Totgeburt als Bruch
der Schwangerschaft sowie der Kindes- und Elternwerdung erscheinen,
kann die Formierung einer Person auch bei einem Schwangerschaftsver-
lust in der Erinnerungs- und Trauerpraxis in unterschiedlichen zeitlichen
Beziigen fortgesetzt, nachgeholt und reformuliert werden.

Mit Blick auf Erinnerungen, Phantasmen und Vergessen im prinatalen
Verlustfall zeigt sich somit, dass die paradoxen Temporalititen des personalen
Werdens nicht mit dem Tod des Ungeborenen enden mussen. Auch nach
der Verlustsituation zeichnet sich der Status der pranatalen Entitat durch
Ambiguitaten aus und ist durch Diskontinuitaten gepragt, die sich im
Erinnern, Fantasieren und Vergessen der (Nicht-)Eltern zeigen. Diese re-
formulieren dabei stetig den ontologischen Status des pranatalen Verlust-
objekts und schreiben dem Geschehen neue Bedeutungen zu. Im Folgenden
werden wir in einem ersten Schritt sozialtheoretische Uberlegungen zur
Temporalitit von Schwangerschaften sowie unser Konzept der paradoxen
Temporalititen prianataler Entitaten darlegen. Aufbauend darauf fokussieren
wir die Existenzweisen pranataler Verlustobjekte und ihre zeitlichen Modi.

208

- am 27.01.2026, 00:55:05. o



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Diesseits von Gewesen, Sein und Werden

Schwangerschaft aus zeitsoziologischen Perspektiven

In der kulturwissenschaftlichen Schwangerschaftsforschung gibt es eine
ganze Reihe von Arbeiten, die sich mit der historischen Entwicklung des
Schwangerschaftswissens befassen und dabei auch die zeitliche Ordnung
aus Schwangerschaftswochen und -trimestern sowie die damit verbundene
Vorstellung der kontinuierlichen Entwicklung einer Keimzelle zum geburts-
reifen Fotus als kontingente kulturelle Konzepte thematisieren. Insbesondere
Barbara Duden (1991; 2002) rekonstruiert, wie mit der Medikalisierung
das leibliche Korperwissen der Schwangeren durch einen naturwissen-
schaftlich-objektiven Blick abgelost und aus der subjektiven Erfahrung
des Schwangergehens eine objektivierte Schwangerschaft wurde, die sich
als embryonale Entwicklung vermessen lasst. Fur dieses Verstandnis der
Schwangerschaft als linearen Entwicklungsprozess spielt auch die Technik
des »Stagings« (DiCaglio 2017) von fehlgeborenen Embryos eine zentrale
Rolle, wobei die Embryonen der Grofle nach geordnet wurden und eine
zeitlichen Ordnung aus Schwangerschaftswochen und embryonalen Ent-
wicklungsstadien modelliert wurde. Diese Objektivierungen haben zu einer
antizipativen Aufladung der Schwangerschaft beigetragen, sodass pranatale
Entitdten heute als sich in Entwicklung befindende Menschen gefasst werden
(ebd.),deren (norm-)zeitgerechte Entwicklung in regelmiafligen Abstinden
tberprift werden kann und soll.

Demgegentiber wurde bis ins 18. Jahrhundert das Schwangergehen
als Zustand der guten Hoffnung auf die verborgene Reifung eines Kindes
gefasst,an dessen Ende sich aber genauso gut herausstellen konnte, dass es
sich um »ein Mondkind, eine Mole, eine Blutbturde« handelte (Duden 2002:
39).So musste sich »die Wahrheit einer gegenwartigen Schwangerschaft[...]
erstin der Zukunft, in der >Geburt<erweisen. Was die Frau (jetzt) in sich trug
und ob sie mit einem Kind schwanger ging, musste sich immer erst noch
offenbaren« (ebd.: 17). Auch die Visualisierungstechniken des Ungeborenen
im Ultraschall trugen zu dessen Konstitution als pranatale Person und als
lebendig bei. >Das Kind« kann bereits in Ultraschalluntersuchungen »dac
sein. Orland (2003) deutet diese Entwicklung als eine Vorverlegung der
sozialen Geburt eines Kindes. Damit ermoglicht die Medikalisierung der
Schwangerschaft die heutige Bedeutungszuschreibung pranataler Verluste
als fehlgeschlagene Kindsentwicklung — wie frithe >Abgange< oft klassifiziert

209

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Laura Volkle und Nico Wettmann

werden — oder als verstorbene, zu-frith-geborene Kinder. Wie Julia Bocker
(2015) es auf den Punkt bringt, gilt: »Kein Tod ohne Leben.« Es bedarf
somit stets »einer Vorstellung des Kindes bzw. menschlichen Lebens als
Kind, Mensch, Person, um mit ihm oder ihr tberhaupt in Interaktion zu
treten und um es, ihn oder sie, als bereits lebend und somit sterbefahig zu
begreifen und zu behandeln« (Bocker 2017: 139f,, Herv.1.0.).

Die kultur- und wissenschaftshistorische Forschung zur Schwanger-
schaft zeigt auf, wie medizinische Modelle und Technologien die zeitliche
Ordnung der Schwangerschaft beeinflussen: Sie pragen die heute gingige
Vorstellung einer Schwangerschaft als linearem, neunmonatigem Ent-
wicklungsprozess, der zur Geburt eines Kindes fihrt. Diese Vorstellungen
haben zwar Einfluss auf die Deutungen der Akteure, sie werden den lebens-
weltlichen Spannungen des Phinomens jedoch nicht gerecht. Eine so aus-
gerichtete Rekonstruktion von Schwangerschaften und prinatalen Enti-
taten unterminiert die zeitliche Komplexitit des Phinomens. Zwar sind
die Teilnehmenden an der linearen Zeitlichkeit biologischer Entwicklungs-
modelle orientiert, gleichzeitig unterlaufen sie diese aber immer wieder.

Instruktiv erscheint deshalb eine Perspektive, die die temporale Spezifik
des Phanomens als Prozess ernst nimmt. In der Soziologie der Schwangerschaft
weisen fast alle empirischen Studien ein prozessorientiertes Forschungs-
design auf, und auch die analytischen Konzepte zeigen sich zum Teil am
prozesshaften Werden orientiert. So fasst etwa Cornelia Schadler (2013)
Schwangerschaften posthumanistisch als Transformationsprozess einer
materiellen Assemblage, in der das »Vater, Mutter, Kind werden« statt-
findet. Joachim Fischer pladiert dafiir, dem passivistischen, »schubweisen
Geschehen« (2011: 24), welches das Phanomen der Schwangerschaft kenn-
zeichne, mithilfe der Philosophischen Anthropologie gerecht zu werden.
Allerdings bleiben Temporalitatsaspekte des Werdens und des Geschehens
dabei nur implizit.

Stefan Hirschauer etal. (2014: 13) hingegen nehmen dezidiert die »Meta-
morphose von Erwartungen und Rekonstruktionen, Projektionen und
Reprojektionen« in den Blick, indem sie dem »Werden von Beziehungen
und Personen« (ebd.: 261) folgen. Hierfiir konzipieren sie Schwangerschaften
idealtypisch als »Erwartungsbogen« (ebd.: 263),der sich im Zusammenspiel
aus innerer und duf8erer Zeit, der Eigenzeit des Ungeborenen sowie einem
medizinischen Zeitregime zusammensetzt, wobei Erwartungen »prospektiv-

210

- am 27.01.2026, 00:55:05. o



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Diesseits von Gewesen, Sein und Werden

retrospektiv mit der Zeit aufgebaut und in der Zeit rekonstruiert« (ebd.:
262) werden. Zuletzt hat Bocker (2022) diese Perspektive auf die Formierung
einer Person fir Schwangerschaftsverluste weitergedacht. Starker noch
als Hirschauer et al. sieht sie physiologische und personale Prozesse des
Werdens entkoppelt und betont, dass auch nach einem Schwangerschafts-
verlust noch Prozesse der Personalisierung stattfinden.

In all diesen Arbeiten fehlen allerdings (sozial-)theoretische Beztige zur
Zeitlichkeit von Sozialitit und die temporale Komplexitit des Phinomens
bleibt unausgearbeitet. Auf Grundlage eines breiten empirischen Forschungs-
standes haben wir deshalb die zeitsoziologische Analyse des Phanomens
mit Hilfe einer Schiitz’schen Perspektive vertieft. Schiitz hat Temporali-
tit auf zentrale Weise in seine sozialtheoretischen Uberlegungen ein-
gelassen und geht davon aus, dass Zeit konstitutiv fir die Strukturierung
der Lebenswelt als intersubjektiv sinnhafte Alltagswelt ist. Dabei greift
er auf Edmund Husserls (1928) phanomenologisches Verstindnis eines
immer schon temporalisierten Bewusstseins als fortlaufendem Erlebnis-
strom zurlck. Husserl begreift das gegenwirtig Erlebte als immer schon
von Eindricken aus vorhergehenden Erlebnissen (Retentionen) und durch
Erwartungen an folgende Erlebnisse (Protentionen) strukturiert: Hort man
eine Melodie, so Husserls Beispiel, dann wird der einzelne Ton nicht nur
far sich wahrgenommen, sondern er erhalt seinen jeweiligen >Klang« durch
die Retentionen und Protentionen der vergangenen bzw. folgenden Tone.

Pragmatistisch inspiriert und soziologisiert greift Schiitz diese Uber-
legungen auf und bettet Temporalitit zentral in seine Sozialtheorie ein.
Schitz geht in diesem Sinne von einer »ausgedehnten Gegenwart« (Schiitz
1972: 275) aus, die durch Beztge auf Vergangenes und Erwartungen an
Zukunftiges strukturiert wird. Im handelnden >Jetzt« verschrianken sich also
die zeitlichen Beziige: »[ D]as hell-wache Selbst [vereint] in seinem Wirken
und durch sein Wirken seine Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft in
einer spezifischen Zeitdimension« (Schiitz 1971a: 243). Typisierungen
und vergangene Erfahrungen strukturieren dann die Erwartungen an die
Zukunft und wirken dadurch kontingenzreduzierend. Schutz fihrt hier-
fir die beiden Idealisierungsmodi »Und so weiter« und »Ich kann immer
wieder« (Schiitz 1972: 269) ein, die auf vergangenen Erfahrungen und
Wissensbestinden aufbauen. Erwartungen an zukiinftige Ereignisse weisen
dabei immer einen offenen Horizont auf: Sie sind nie deckungsgleich mit

211

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Laura Volkle und Nico Wettmann

dem, was einmal eingetreten sein wird (vgl. ebd.: 277). Und Vergangenes
ist gleichzeitig immer Revisionen unterworfen und wird vor dem Hinter-
grund aktueller Erfahrungen reinterpretiert. In einer solchen Konzeption
meint Temporalitét also nicht eine Chronologie von Handlungsabfolgen,
sondern wird ein lineares Denken der Zeit durch eine Sensibilitat fir Dis-
kontinuitaten und den sich im Prozess veraindernden Sinn abgelost, um so
dem Sein und Werden von Schwangerschaften und prinatalen Entititen
gerecht zu werden. Eine Analyse von Schwangerschaften kann somit die
Komplexitat der zeitlichen Beziige und deren Verschrainkung genauer in
den Blick nehmen.

Paradoxe Temporalitdten pranataler Entitdten

Aus einer solchen Perspektive heraus haben wir an anderer Stelle (Volkle/
Wettmann 2021) zu zeigen versucht, wie Praktiken der Schwangerschaft und
der Bedeutungsproduktion durch ein verwobenes Hin und Her zwischen
Orientierungen an Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft beeinflusst sind.
Dabei konzeptualisierten wir verschiedene zeitliche Bezugsweisen, die das
Phianomen der Schwangerschaft priagen: Ein gemeinsames Imaginieren des
Paares, in dem das (Un-)Geborene als Zukunftsfantasie vorweggenommen
wird (1); das wartende Ausgesetzsein der Passivitat und Unsicherheit von
Schwangerschaften, in der die gewtnschte Zukunft als unbeeinflussbar
wahrgenommen wird (2); die Vergegenwirtigung des Ungeborenen in
und durch visuelle und leiblich-somatische Kontaktmomente (3) und
die Verzukiinftigung der prianatalen Entitdt durch die Kultivierung eines
>Noch-nicht« (4). Wir werden zunéchst diese zeitlichen Modi kompakt
vorstellen, um unsere Perspektive zu verdeutlichen und den Weg zur Ana-
lyse der Temporalitat der Existenzweisen pranataler Verluste zu bereiten.

Elterliche Imaginationen
Ob eine uberraschende Schwangerschaft entdeckt wird oder eine korperlich
noch nichtvorhandene Schwangerschaft als Moglichkeit an Kontur gewinnt

—immer sind dabei Vorstellungen elterlicher bzw. nichtelterlicher Zukinfte

212

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Diesseits von Gewesen, Sein und Werden

im Spiel. Schwangerschaften zeichnen sich somit bereits zu Beginn durch
einen Zukunftsbezug aus. So zeigen Giinter Burkart (2002) sowie Birgit
Heimerl und Peter Hoffmann (2016), dass sich der Beginn einer Schwanger-
schaft nicht als rationale Lebensentscheidung erkliren lasst, sondern viel-
mehr als interaktiver Prozess und Koordination gemeinsamer Lebensvor-
stellungen und Zukunftsfantasien der Paare. Paare nihern sich dann in
»Zukunftsfantasien, Gesprachen im Rahmen der Paarkommunikation oder
unter Freunden, tiber anspielende Erwartungen potenzieller Grofieltern«
(Heimerl/Hofmann 2016: 419) einer Schwangerschaft an.

Solche elterlichen Imaginationen lassen sich in Schitz’ Worten als
»offenes Phantasieren« verstehen, das nicht darauf abzielt, »das Projekt
auch auszufithren« (Schiitz 1972: 273). Ein Kind kann so spielerisch als
Zukunftsfantasie in die Paarkommunikation gebracht werden, woraus sich
ein »aufeinander ausgerichtete[s] intersubjektive[s] >Als-ob«Spiel« (Schitz
1971a: 276) entwickeln kann. Die Imagination des Kindes und des Eltern-
seins kann, weil es sich dabei ja zunachst um reine,>gefahrlose< Phantasmen
handelt, immer wieder neue Formen annehmen. Die Zukunftsfantasien
gewinnen durch die paarinterne Intersubjektivitit aber doch an Wahr-
haftigkeit, sie verschieben sich vom »Optativ« in Richtung »Potentialis«
(Schitz 1971b: 84): Wahrend Schutz »reines Phantasieren« als »Denken
im Optativ« gegen »motiviertes Phantasieren« (ebd.) abgrenzt, das Hand-
lungsentwiirfe als »vorgestellte geleistete Handlung[en]« (Schiitz 1971a:
270) kennzeichnet, scheint uns in der Entstehung von Kinderwiinschen
und Schwangerschaften deutlich zu werden, dass eine solche Gegeniiber-
stellung verkirzt ist. Das offene Fantasieren tber ein zukinftiges Kind
ist oft der Anfang des Kinderkriegens und kann sich verdichten und den
Boden bereiten fir mogliche Pline und Handlungsentwiirfe — etwa zum
gezielten >Basteln<an einer Schwangerschaft.

Die Uberraschung und der Schock, den viele Paare bei der Feststellung
selbst einer geplanten Schwangerschaft erleben, lasst sich mit Schitz als ein
Wechsel zwischen Sinnbereichen begreifen. Aus der gemeinsamen >Zukunfts-
fantasie«ist dann >gegenwartiger Ernst« geworden und die Schwangerschaft
wechselt von der Welt der Phantasmen in die »ausgezeichnete Wirklich-
keit« (ebd.: 260). Das Eltern-Werden und Kind-Haben wird — obwohl es
noch immer in der Zukunft liegt — auf einmal als unausweichlich niher-
kommend empfunden.

213

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Laura Volkle und Nico Wettmann

Passivitaten der Schwangerschaft

Eine solche als von aufen auferlegt erfahrene Zeitstruktur, ein solches
Ausgesetzt-Sein, ist unter anderem Vorzeichen auch in vielen weiteren
Momenten kennzeichnend fir das Phanomen der Schwangerschaft. Wie
Schiitz und Luckmann (2017: 84) es treffend formulieren: »Die schwangere
Frau muf§ warten, bis sie das Kind austragt. [...] Im Warten begegnen wir
einer uns auferlegten Zeitstruktur.« So warten Schwangere etwa auf inner-
leibliche Regungen, auf korperliche Verinderungen oder auf die Geburt
des Kindes. Schwangerschaften sind also durch einen zeitlichen Modus des
Wartens gekennzeichnet, bei der die Offenheit der Zukiinfte als ungestaltbar
erfahren wird. Fischer (2011: 24) bezeichnet Schwangerschaft und Geburt
dementsprechend als von Passivitit gekennzeichnet, als ein »schubweises
Gescheben: [ ...] das abzuwartende und auszusitzende Reifen des Embryos,
die ausgelosten Wehen, tiberhaupt die Widerfahrnis, in der sich eine Proto-
Sozialitat aufdringt (der Embryo im Leib des Anderen) beziehungsweise
in der Geburt in »etwas« als ein potenzielles >jemand« in eine Sozialitat
hineingestoffen wird, ein jemand wiederum, dem als geborenes Wachstums-
prozesse innewohnen.

Schadler (2013: 148) zeigt, wie besonders in der Phase der »Vielleicht-
heit der Schwangerschaft« die Zukunftsoffenheit das Erleben dieser auf-
erlegten Zeitstruktur pragt. Zwar kann ein Schwangerschaftstest »anzeigen,
dass jetzt im Moment mit hoher Wahrscheinlichkeit eine Schwanger-
schaft besteht, er kann jedoch nicht garantieren, dass diese morgen oder
in zwei Wochen noch besteht« (ebd.: 149f.). Kennzeichnend fur die Viel-
leichtheit der Schwangerschaft ist auch das vorlaufige Unterlassen von
Tatigkeiten: Sich noch nicht freuen, noch nichts erzahlen und noch nicht
einkaufen. Solche »Noch-NichtTatigkeiten« (ebd.: 155) halten die Zukuntfts-
erwartungen der (Ko-)Schwangeren symbolisch offen und verhindern eine
vorschnelle SchlieBung der potenziellen Zukiinfte auf eine spezifische.
Mit der Zeit wird die Zukunft der Schwangerschaft mehr und mehr als
>sicher< und als werdende Elternschaft erfahren. Es findet eine Form der
Idealisierung des »Und-so-weiter« (Schiitz 1972: 269) statt, fiir die die im
Kontext des embryonalen Entwicklungsmodells und der Taktung der
Schwangerschaftsvorsorgeuntersuchung konstituierte Drei-Monats-Grenze
eine wichtige Rolle spielt. Der offene Horizont der Schwangerschaft und

214

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Diesseits von Gewesen, Sein und Werden

der ungeborenen Entitét erfahrt damit, zumindest bis zum Gegenbewelis,
eine Schliefung auf eine Zukunft hin.

Vergegenwartigung

Durch die medizinisch-technologische Absicherung der Schwangerschaft
wird die pranatale Entitat vergegenwartigt. Die Visualisierung in Ultra-
schalluntersuchungen fungiert als eine Art »Wirklichkeitsgenerator in
Echtzeit« (Wettmann 2020: 80). Eva Sanger (2010: 57) zeigt hierzu etwa,
dass Schwangere die Ultraschalluntersuchungen dazu nutzen, um zu
sehen, was das Ungeborene »gerade macht«, »was gerade los ist« und »was
es gerade tut«. Die Visualisierungstechnologien verweisen also auf ein
gegenwartiges Tun eines Ungeborenen. Damit versorgen Ultraschallunter-
suchungen werdende Eltern aber auch mit anekdotischen Narrationsver-
satzsticken und Erinnerungsstiicken, wie Ultraschallbildern, womit die pra-
natale Entitat als »werdendes Familienmitglied« (ebd.: 58) visuell, narrativ
und imaginierend weiter in den Alltag eingebunden werden kann. Dadurch
kann das Leben der prinatalen Entitit, ihre Biografie und Zugehorigkeit
zu einer familialen Gemeinschaft bereits vorgeburtlich beginnen. Thren
Beziehungssinn erhalten solche Vergegenwirtigungen aber immer durch
einen Zukunftsbezug, sie verweisen auf eine Zukunft nach der Geburt. Exst
vor dem Hintergrund, dass das Ungeborene in der Idealisierung des »Und-
so-Weiter« (Schiitz 1972: 269) zum Kind werden wird, kann es schon jetzt
Familienmitglied sein.

Neben den visuellen Sondierungen wird das Ungeborene auch durch
innerleibliche Regungen vergegenwartigt, die als Reaktionen der pra-
natalen Entitit gefasst werden. Sie beruhen auf der Unterstellung eines
»zeitgleichen gemeinsamen Empfindens« (Hirschauer et al. 2014: 147)
und damit auf einer gemeinsam geteilten »vivid present« (Schiitz 1971a:
247).Uber den Ruckgriff auf als gleichartig typisierte Erfahrungen konnen
bestimmte Vorlieben und Charaktereigenschaften zugeschrieben werden,
die sich auf das Ungeborene als Gegenwirtiges beziehen. Solche prinatalen
Charakterisierungen konnen den (Ko-)Schwangeren wiederum Anlasse
fur Rituale bieten, wie dem abendlichen Aufziehen einer Spieluhr (vgl.
Hirschauer et al. 2014: 159). Mit diesen Ritualen wird einerseits ein Bezug

215

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Laura Volkle und Nico Wettmann

auf das gegenwartige Ungeborene mit seinen aktuellen Vorlieben her-
gestellt, andererseits das zukiinftige Geborensein aber schon mitgedacht:
»[Was ja dann auch spiter fiirs Kind das Zeichen ist, >so jetzt darfst du
schlafen« (ebd.). Auch in den Deutungen leiblicher Regungen zeigt sich
also, dass die Vergegenwartigungen gleichsam auf Zukiinftiges verweisen.
Die hier beschriebenen Vergegenwartigungen stellen somit eine starke
Kontinuierung des pranatalen Seins dar, die dabei auch Erwartungen an ein
postnatales Fortdauern jener vergegenwartigten Charakterisierungen weckt.

Kultivierung offener Zukiinfte

Wenn das Ungeborene in Ultraschalluntersuchungen oder im leiblichen
Erspiren vergegenwartigt wird, wird eine Kontinuitit zwischen ihm und
einem zukiinftigen Kind angenommen: Die gegenwirtigen Erfahrungen
wiahrend des Ultraschalls und im Erleben von Kindsbewegungen
strukturieren das zuhandene Wissen als typisierten Prozess des Kind-
Werdens, dessen Idealisierung des »Und-so-weiter« (Schitz 1972: 269)
auf bestimmte Zukunftsentwiirfe verweist. Damit wird das Ungeborene
schon jetzt als das wahrgenommen, was es in Zukunft zu sein erwartet wird.
Allerdings muss die Herstellung einer solchen Kontinuitat zwischen gegen-
wartig(em) Ungeborenem und zukinftigem Kind nicht immer gelingen.
Schwangere konnen die leiblich spiirbaren und durch die Bauchdecke
sichtbaren Regungen des Ungeborenen als befremdlich und ekelig wahr-
nehmen — und schuldbewusst ihre Assoziationen zu >gefahrlichen Aliens«
statt zu einem »geliebten Kind« registrieren (Sanger et al. 2013: 62).
Weniger mit elterlichen Liebesgeboten zu konfligieren, scheint hingegen
der Umstand, dass viele (Ko-)Schwangere die frithen visuellen Vergegen-
wartigungen des Ungeborenen im Ultraschall gerade nicht sofort als Kind
oder Baby, sondern als »Mohnkorn«, »kleiner Punkt« oder »Zellhaufchen«
(Sanger 2010: 55) bezeichnen. Anders als von Luc Boltanski in der Gegen-
tberstellung von Ultraschalluntersuchungen vor Abtreibungen und bei
gewollten Schwangerschaften beobachtet, sind solche Begriffe also nicht
auf zur Abtreibung bestimmte, »tumorale Foten« beschriankt (Boltanski
2007: 237 f.),sondern machen deutlich, dass auch werdende Eltern jene Enti-
tit, die ihnen in den ersten sonografischen Visualisierungen gezeigt wird,

216

- am 27.01.2026, 00:55:05. o



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Diesseits von Gewesen, Sein und Werden

nicht ungebrochen mit jenem Kind identifizieren, das es einmal werden
soll. Die pranatale Entitit wird dann noch nicht als Kind wahrgenommen.
Dieses >Noch-nicht« zeigt sich auch in anderen elterlichen Praktiken, bei-
spielsweise im Verzicht auf eine pranatale Geschlechtsdiagnose und in der
Verwendung von pranatalen Protonamen, also »praktische[n] Vorlaufer[n]
personeller Benennungen« (Hirschauer et al. 2014: 249). Sie gewiahren
»gegenuber Festlegungen zeitlichen Aufschub« (ebd.) und verweisen gleich-
zeitig auf die offenen Horizonte der Schwangerschaft, denn sie bezeichnen
»transitorische Objekte [...], deren ontologischer Status im Wandel bzw.
unklar ist« (ebd.: 250). Hierin zeigt sich, dass werdende Eltern trotz aller
Vergegenwartigungen und Fixierungen die Offenheit der pranatalen Enti-
tat und die Geburt als ontologische Grenze und Moment der Wahrheit zu
erhalten versuchen. Zweifel und Unsicherheiten werden an dieser Stelle
nicht in Klammern gesetzt (vgl. Schiitz 1971a: 263), sondern als Ungewiss-
heit und Pluralitit integriert und als offene Zukunfte kultiviert.

Temporalitdten der Existenzweisen pranataler Verluste

Wenn Schwangerschaften mit einer Fehl- oder Totgeburt enden, riickt der
Zukunftsbezug, den Schwangerschaften generell aufweisen, auf krisen-
hafte Weise ins Bewusstsein. Solche Verlaufe brechen mit der Typisierung
der Schwangerschaft als Kindswerdung und mit der Idealisierung ihres
»Und-so-weiter« (Schiitz 1972: 269) — die pranatale Entitat verliert die
Zukunft als Kind, die fiir sie erwartet und gewtinscht worden ist. Ahnlich
der »Phase der Vielleichtheit« (Schadler 2013: 148) zu Beginn der Schwanger-
schaft, ist auch die Etablierung eines Schwangerschaftsverlusts oft von einer
Uneindeutigkeit gepragt. Mit dem Eintreten von Blutungen, Schmerzen,
fehlenden innerleiblichen Regungen und der Kenntnis tiber Wahrschein-
lichkeiten einer Fehlgeburt wird die Zukunft der Schwangerschaft und des
Ungeborenen unsicher. So befindet sich die pranatale Entitat aufgrund der
schwer wahrnehmbaren »Inwandigkeit des Sterbens« (Bocker 2017: 153)
zunachst oft in einem »Korridor zwischen Leben und Tod« (Wettmann
2020), bis sich im Zusammenspiel von somatischen Empfindungen, wie
dem Ausbleiben von Kindsregungen, und der visuellen Darstellung von
Bewegungslosigkeit im Ultraschall, die Deutung des »Exitus im Uterus«

217

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Laura Volkle und Nico Wettmann

(ebd.) etabliert. Auch hier kann also eine Unsicherheit und Vagheit das
Wissen uber die Zukunft der pranatalen Entitit pragen.? Tot- und fehl-
geborene Entitaten weisen aber auch tber diese aus der Inwandigkeit des
Todes resultierende Deutungsunsicherheit hinaus eine besondere Status-
offenheit auf, die direkt in der zeitlichen Struktur von Schwangerschaften
als Werdensprozesse begriindet liegt.

Insbesondere frithe Fehlgeburten sind davon gepragt, dass unklar ist, was
hier eigentlich >verloren« wurde. Julia Frost et al. (2007) bezeichnen solche
frithen Verluste, bei denen sich die Konstitution einer pranatalen Person
noch am Anfang befindet und kein Korper vorliegt, der als materieller
Referenzpunkt der Trauer dienen konnte, als »loss of possibilities«. Auch
Samantha Murphy (2010) spricht von »lost futures«,um das Verlusterleben
bei Fehlgeburten, aber auch bei spateren Schwangerschaftsverlusten zu
beschreiben. Denn selbst wenn das »Verlustobjekt« (Bocker 2022: 65)
zuvor bereits als »inwandiger Anderer« (Hirschauer et al. 2014: 94) und
als singularisierte Personlichkeit konstituiert wurde, kann der Verlust der
Zukuntft als Kind und Gesellschaftsmitglied die bisher geleistete Sinn-
stiftungsarbeit — die, wie oben gezeigt, ja immer auch auf die Zukunft
als geborenes, lebendes Kind verweist — in Frage stellen. So zeigt Laura
Volkle (2021), wie ein totgeborener Fotus in der praktischen Handhabung
im Kreif$saal in unterschiedlichen »Existenzweisen« zwischen Kind und
organischer Materie changiert. Wenn die Gebarende dem Totgeborenen
nicht den Namen geben mochte, den sie fiir das Kind, das es einmal hétte
werden sollen, ausgesucht hatte, so wird darin eine Inkongruenz zwischen
der mit ihrem Zur-Welt-Kommen materiell vergegenwirtigten Entitat und
dem vom Optativ gepragten »Kind der vergangenen Zukunft« (ebd.: 124)
deutlich. So wie eine ungeplante Schwangerschaft sich vom Unfall zum
Glucksfall mausern kann, kann sie im Verlustfall zum Schicksalsschlag

2 Ahnliches lisst sich bei der Prinataldiagnostik von Fehlbildungen finden: Wenn klar
wird, dass >etwas nicht normal ist, werden vormals erdachte Zukinfte und Vorstellungen
des Kindes in Frage gestellt und die allgemeine Offenheit der Zukunft wird besonders
akut. Das Wissen um die Fehlbildung eines ungeborenen Kindes erzeugt somit unter-
schiedliche Formen der Verunsicherung fiir medizinisches Fachpersonal und Eltern
und pragt die soziale Konstruktion des Kindes (Feith/Marquardt 2017).

218

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Diesseits von Gewesen, Sein und Werden

werden und der Fotus mit dem Verlust der fiir ihn ersehnten Zukunft jah
seinen ontologischen Status als Kind einbutfen.

Umgekehrt konnen auch Schwangerschaftsverluste, die zum Zeitpunkt
des Ereignisses keineswegs als Verlust eines betrauerbaren Kindes gedeutet
und behandelt wurden, nachtraglich noch in dieser Weise angeeignet
werden. Diese Re-Formulierung vergangener Zuschreibungen verdeutlicht
Bocker etwa am Beispiel von Jan, der den Schwangerschaftsabbruch seiner
damaligen Freundin zunachst als Wiederherstellung des »urspriinglichen
Zustand[es]« (Bocker 2022: 287) befiirwortet, Jahre spater im Kontext bio-
grafischer Wandlungsprozesse — er konvertiert zum Christentum und wird
Vater dreier Kinder — jedoch als schlimme Siinde der Kindstotung bereut,
und nun um seinen (nachtriglich-fiktiv gegenderten) verstorbenen Sohn
trauert. Bocker spricht diesbeziiglich von einer »Prozesshaftigkeit der Ver-
lustkonstitution« (ebd.: 298) und betont, dass der pranatalen Formierung
der Person (Hirschauer et al. 2014) auch Prozesse der »Formierung einer
verlorenen Person« (Bocker 2022: 240) folgen konnen: Praktiken der
Personalisierung, wie beispielsweise die Namensgebung, verschaffen dem
Verlustobjekt eine soziale personale Identitat. Sie konnen dabei an voran-
gegangene pranatale und praimortale< Personalisierungsprozesse anschliefen
und diese re-formulieren; sie konnen aber auch, wenn keine prinatale
Konstitution einer Person stattgefunden hat, postmortal >nachgeholt<werden.

In zeitsoziologischer Perspektive wird also deutlich, dass die »post-
mortale Existenzbastelei« (Meitzler 2016) im Fall von Schwangerschaftsver-
lusten in paradox anmutenden temporalen Beziigen stattfindet. Wegen der
Unbestimmtheit und Ambiguitat des Verlustobjektes als werdende Person,
deren Personalisierung immer schon in wechselnden zeitlichen Modi und
im Horizont von Zukunftserwartungen an die Geburt eines lebenden
Kindes erfolgte, weist die Trauer-, Erinnerungs- und Vergessensarbeit bei
Schwangerschaftsverlusten besonders komplexe zeitliche Bezugnahmen auf.

Erinnern als Vergegenwartigung eines inwandigen Lebensverlaufs
Erinnern ist die Vergegenwartigung von Vergangenem oder von dem, was
vor dem Hintergrund aktueller Sinngebung als solches erinnert wird. Im Fall

des individuellen Totengedenkens sind dies die Biografie des Verstorbenen,

219

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Laura Volkle und Nico Wettmann

gemeinsame Erfahrungen und Erlebnisse, die im Gesprach mit anderen, die
den Verstorbenen ebenfalls kannten, oder beim Anschauen und Zeigen von
Fotos oder anderen Erinnerungsartefakten aufgerufen werden. Bei Schwanger-
schaftsverlusten kann die Schwangerschaft als eine solche gemeinsame Ver-
gangenheit aufgerufen werden. So konstruieren manche Eltern die Zeit der
Schwangerschaft in ihren Narrationen als einen »inwandige[n] Lebensver-
lauf« (Bocker 2022: 243), indem das prinatale Geschehen in eine chrono-
logische Erziahlung uberfithrt wird, die an kulturellen Vorstellungen tiber
die Reihenfolge von Leben und Sterben und Auf-die-Welt-Kommen und Aus-
thr-verabschiedet-Werden orientiert ist. Der pranatalen Entitat wird in solchen
Erzahlungen oft eine Aufgabe, eine Art >Lebenssinn« zugeschrieben, den
sie mit ihrer pranatalen Existenz fir die >Sterneneltern« erfillt hat (ebd.:
244f.). Erinnerungen werden hier also sehr deutlich als prozessual verander-
lich sichtbar: Die Interpretation des Vergangenen erfolgt vor dem Hinter-
grund aktueller Erfahrungen. Der Schwangerschaftsverlust wird in solchen
Fillen eben nicht als »lost future« (Murphy 2010) gerahmt, vielmehr wird
der vergangenen Schwangerschatft ein eigenstandiger Sinn als damals-gegen-
wirtige Eltern-Kind-Beziehung zugeschrieben, die vom Zukunftsbezug auf
die Geburt eines lebenden Kindes unabhingig geworden ist.

Unsichtbare Verluste, drohendes Vergessen und die Produktion von Andenken
und erinnernswerten Momenten

Anders als bei geborenen Verstorbenen, die nach ihrem Tod eine Vielzahl
an Spuren (etwa in Form von materiellen Gegenstanden oder Eintragen in
Personalregistern, Akten und Datenbanken) hinterlassen, welche unwillkir-
lich ihr Existiert-haben in Erinnerung rufen konnen, liegen insbesondere
bei frithen Schwangerschaftsverlusten kaum sicht- und greifbare Existenz-
spuren vor. Wenn sie erinnert werden wollen, kommen Artefakten wie
Schwangerschaftstests, Mutterpass und Ultraschallbilder, die bereits wahrend
der Schwangerschaft auf die prianatale Entitat verwiesen und sie als >da<und
sreal« vergegenwirtigten, oft eine besondere Bedeutung als Erinnerungs-
objekte und greifbare Existenzbeweise zu. Sie konnen der »Unsichtbarkeit
des Verlusts« (Bocker 2017: 144), die die vergangene Schwangerschaft oft

220

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Diesseits von Gewesen, Sein und Werden

geradezu unwirklich werden lasst, entgegenwirken (Godel 2007; Martel
2017), ohne das Verlustobjekt notwendig zu personalisieren.

Wahrend Schwangerschaftstest und Ultraschallbilder die vergangene
(materielle) Existenz einer Schwangerschaft vergegenwartigen und ihr
Wirklich-dagewesen-Sein unterstreichen, verweisen Erinnerungsobjekte wie
Babykleidung oder -spielzeuge, die wihrend der Schwangerschaft fiir das
werdende Kind gekauft wurden, auf eine vergangene Zukunftserwartung
an die Ankunft eines Kindes, vielleicht sogar an die eines Jungen oder
Madchens. In ihrer »irrefutable >realness« (Layne 2000: 324) und als Marker
von Personalitit konnen solche Gegenstande dazu beitragen, die still-
geborene Entitat als »real baby with baby things« (ebd.: 322) zu konstruieren
und erinnerbar zu machen. Sie helfen als Spuren der vergangenen Zukunfls-
erwartung, die Erinnerung an das erwartete Kind sowie an Schwanger-
schaftsmomente, in denen diese Erwartung besonders gegenwartig war,
zu vergegenwartigen. So zitiert Linda L. Layne aus dem Gedicht einer
Trauernden mit dem Titel »Pink Blanket«: »I remember the day I shopped
for your Layette« (Layne 1999: 258).

Die fragile Vergangenheit von Totgeborenen sowie eine drohende
Unsichtbarkeit und Unwirklichkeit von Schwangerschaftsverlusten werden
auch in den Handlungsempfehlungen und Leitlinien aufgerufen, die von
Sternenkinder-Initiativen fiir Klinikpersonal und Betroffene formuliert sind.
In diesen wird stets zum aktiven Herstellen von Erinnerungsobjekten und
-momenten im Zeitraum zwischen Geburt und Bestattung (vgl. Bocker 2022:
2561.) geraten und damit auf das >Auf-der-Welt-sein« des Stillgeborenen (und
nicht etwa auf die Zeit der Schwangerschaft) als zu erinnernder Zeitraum
fokussiert. Die Geburt und die Zeit danach sollen hier als kostbare Momente
des Zusammenseins der Eltern mit ihrem (verstorbenen) Kind begangen
werden (konnen) und die Betroffenen das Stillgeborene anschauen, halten,
waschen, anziehen — eben so versorgen, wie sie es auch bei der Geburt
des lebenden Kindes tun wiirden. Hierbei leisten Hebammen mit ihren
etablierten Routinen der Erstversorgung von Neugeborenen einen erheb-
lichen Beitrag: Sie sprechen das Stillgeborene wihrend der Versorgung an,
betten es in die Interaktion der Eltern ein und wirken damit aktiv darauf
hin, dass die totgeborene Entitat stets als Kind gesehen wird (vgl. Volkle
2021: 121; Wettmann 2021: 285 ff.). Die verlorene Zukunft wird in der

221

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Laura Volkle und Nico Wettmann

Gegenwart neu formuliert und damit die familialen Identititen — als (ver-
storbenes) Kind und seine Eltern — stabilisiert.

Diese Gegenwart steht dabei jedoch stets schon unter dem Vorzeichen
ihres Erinnerns als Vergangenheit und wird durch die Herstellung von
Erinnerungssticken wie Portrat- und Familienfotografien, Fuf- und Hand-
abdriicke, Decken und Kleidungsstiicke zu konservieren versucht. Wahrend
Post-Mortem-Fotografie als Teil familidrer Erinnerungspraktiken bei
geborenen Verstorbenen in westlichen Kulturkreisen kaum mehr vorkommt,
spielt sie bei Stillgeborenen eine zentrale Rolle: »Without a remembered
past, photographs of the child’s dead body stand as representations of its
imagined future, alongside its name, clothing and grave, to be carried forward
by the family« (Hockey/Draper 2005: 51). Teilweise werden Portratfoto-
grafien des Stillgeborenen sogar ohne die aktuelle Intention der Betroffenen
aufgenommen und in der Antizipation, dass diese zu einem spéteren Zeit-
punkt doch noch den Wunsch nach einem solchen Erinnerungsstiick haben
konnten, in der Klinik-Akte verwahrt (vgl. Volkle 2021: 124).

Deutlich wird daran, dass die Anerkennungs- und Sichtbarkeits-
bestrebungen im Kontext von Sternenkinderinitiativen, die sich nicht zuletzt
in der Gestaltung eigener Bestattungs- und Gedenkbereiche auf Friedhofen
widerspiegeln (Bocker 2016),auch neue Normen innerhalb der Trauer- und
Gedenkkultur etablieren. Aktuell scheint ein Verzicht auf die Teilnahme
an solchen erinnerungsgenerierenden postnatalen Personalisierungen im
klinischen Kontext leicht als pathologisches Verdringen zu gelten. Vor
allem an die Austragende richten sich Erwartungen, den Schwangerschafts-
verlust als Tod ihres Kindes zu betrauern (vgl. Bocker 2022: 270; Reagan
2003: 359). Eine implizite Norm solcher nachgeburtlichen erinnerungs-
generierenden Rituale besteht aullerdem darin, den stiligeborenen Korper
als Kind zu erinnern, und nicht etwa das Kind-im-Werden als inwandiger
Anderer und Zukunftsphantasie.

Fantasierendes »Was-wdre-wenn« und postexistenzielles Fortspinnen
einer Biografie

Wenn im weiteren Verlauf des Trauerprozesses fir das verstorbene (Un-)
Geborene Gegenstinde erworben werden (Layne 2000: 330f.) oder in

222

- am 27.01.2026, 00:55:05. o



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Diesseits von Gewesen, Sein und Werden

Erzidhlungen und Gedichten Fantasien dartber auftauchen, was dem Kind
geschenkt werden wiirde, wenn es >hier<ware, konstituieren sich Trauer und
Gedenken nicht so sehr tiber eine Erinnerung des Vergangenen, sondern
durch ein fantasierendes Was-wire-wennc. Das Stillgeborene wird nicht als
vergangen<oder nicht-mehr-lebend, sondern als ~abwesend<imaginiert. Vor
allem an besonderen Daten, wie Geburtstagen und (Familien-)Feiertagen
wie Weihnachten oder Ostern, an denen auch ein lebendes Kind beschenkt
worden ware, werden fiir Sternenkinder altersgerechte« Geschenke gekauft
und am Grab oder einem anderen als >Adresse« fungierenden Gedenkort
platziert (Layne 1999: 264). Solche Erinnerungspraktiken halten nicht
nur ein »continuing bond« (Klass/Silverman/Nickman 1996) und Formen
der parasozialen Beziehung zu einem Verstorbenen aufrecht (vgl. z.B.
Benkel 2020: 84; Benkel/Sitter 2022), sondern sie implizieren tberdies
ein aktives Fortspinnen einer imaginierten Biografie des Stillgeborenen.?
Dabei stehen die continuing bonds bei Schwangerschaftsverlusten unter
dem besonderen Vorzeichen, dass schon die »gemeinsame Vergangenheit,
an die sie ankniipfen und aus der sie ihren Sinn und ihre Legitimation
ziehen, parasozialer Natur ist. Schlieflich existierte die verlorene prinatale
Entitit nur in den Interaktionen und Imaginationen im Nahraum der
Schwangerschaft.

Allerdings ist die fantasierende Konstruktion als Kind und Familien-
mitglied nicht zwingend auf die zeitlich am Prozess der Schwangerschaft
Teilnehmenden begrenzt und verbleibt damit nicht in der gemeinsamen
»Umwelt« (Schiitz 1971a: 253) der Schwangerschaft. Durch die Erinnerungs-
praktiken kann auch die familiale »Nachwelt« (Schitz/Luckmann 2017: 139)
sinnhaft an der Beziehung teilnehmen. Kinder, die nach einem Schwanger-

3 MitBezug auf die fotografische Ssmmlung von Gribern aus ihren thanatosoziologischen
Untersuchungen zu Friedhofen und Grabgestaltungen berichteten uns Thorsten Benkel
und Matthias Meitzler im personlichen Gesprich, dass ihre empirischen Daten eher
ein>Nicht-Weiteraltern<betrauerter Kinder zeigen. Fehl- und Totgeborene wiirden nach
Jahren und Jahrzehnten noch als Kinder imaginiert, obwohl sie dann lingst erwachsen
wiren. Die imaginierte Gegenwart scheine also vor allem an der Vergangenheit orientiert
zu sein. Wir danken beiden fir diese Anmerkung. Interessant wére, ob solche differenten
Erinnerungsmodi — das >Einfrieren der Vergangenheit< auf der einen Seite, das >Fort-
spinnen der Biografiecauf der anderen - fallweise divergieren, situativ gewechselt werden
oder einander im Laufe des Gedenkprozesses ablosen, die Sternenkinder also nur bis
zu einem bestimmten Punkt alterne.

223

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Laura Volkle und Nico Wettmann

4 X o SRS g
Abb. 1: Gipsabdruck eines Schwangerschaftsbauchs: Silhouettenhafte Bewahrung einer
unverwirklichten Zukunft (Projektarchiv Benkel/Meitzler)

=\ & L 45 Py

schaftsverlust geboren werden, verdringen damit nicht zwangslaufig den
pranatalen Verlust und fungieren nicht als Ersatz* des verstorbenen Kindes,
sondern konnen in die familiale »Vorwelt« (ebd.: 134) einbezogen werden.
Wenn die versammelte Familie am Grab des Sternenkindes ein Weihnachts-
lied singt und die lebenden >Folgekinder«ihrer Schwester>im Himmel< zum
Geburtstag ein Bild malen, dann wird das Sternenkind in das Leben der
Betroffenen integriert und formiert dadurch die Identitit als Eltern und
Geschwister.’ Die »postexistenzielle Existenzbastelei« (Meitzler 2016) lasst

4 Gleichwohl wird dieses Risiko von den Eltern gesehen. So schreibt eine >Sternenmutter<
in einem Forum nach einem prinatalen Verlust: »Ich will noch nicht, dass die Information,
dass ein weiteres Kind unterwegs ist,den Gedanken an die beiden verdringt.« Wie Alois
Hahn (1968: 7) es generell fiir den Ersatz von Verstorbenen ausmacht, halten sich viele
Eltern auch hier an soziale Wartezeiten, bevor sie sich auf einen neuen Kinderwunsch
einlassen.

5 Phantasmen fungieren somit nicht nur als Vorbereitung auf spezifische Situationen
und gedankliche Zukunftsbetrachtungen, sie sind auch Alltagshilfen und Rickblicke

224

- am 27.01.2026, 00:55:05. T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Diesseits von Gewesen, Sein und Werden

sich damit nicht nur an materialisierten Formen wie Grabern und Gedenk-
statten festmachen, sondern erhilt durch die kommunikative Einbettung
des verstorbenen Kindes in soziale Situationen des Familienlebens einen
intersubjektiven Wirklichkeitsakzent.

Es zeigt sich also auch im Erinnern, Fantasieren und Vergessen der
Verlustkonstitution ein zeitliches Hin- und Her beziiglich Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft, das sich jeweils auf den ontologischen Status
und die Identitit sowohl des Verlustobjekts wie der Betroffenen auswirkt.
Wenngleich pranatale Verluste zunachst als geschichtslos erscheinen, da tot-
geborene Entititen keine eigene biografische Vergangenheit besitzen, werden
dennoch sinnhafte Vergangenheitsbeziige hergestellt. Diese konnen als
Reinterpretation vergangener Schwangerschaftserfahrungen erfolgen bzw.in
einer konservierenden Vergegenwartigung vergangener Schwangerschafts-
vergegenwartigungen oder elterlicher Zukunftserwartungen bestehen:
Es ist ein Kind erwartet worden, mit dem man als zukinftige Eltern in
einer Beziehung gestanden hatte. An eine so konstruierte, gemeinsame
Schwangerschaftsgeschichte kann aber auch in einem fantasierenden >Was-
wire-wenn< angeschlossen werden; sie kann als eine imaginierte Biografie
mit akzentuiertem Zukunftsbezug fortgesponnen werden.

Fazit

In unserer Konzeption der paradoxen Temporalititen pranataler Entititen
haben wir die komplexen zeitlichen Bezugnahmen aufgezeigt, in denen die
lebensweltliche Konstitution werdender Personen und Beziehungen erfolgt.
Das Ungeborene und die Elternschaft erleben im Prozess der Schwanger-
schaft immer wieder neue Modifikationen und Reformulierungen — sie
befinden sich also diesseits von Sein und Werden. In und mit den unter-

sowie Umformulierungen der Vergangenheit; sie formen dadurch Identititen und Bio-
grafien (Strauss 1974). Unter temporalen Gesichtspunkten verweisen Phantasmen also
auch auf eine Kollision der Zeitlichkeit, in der die fantasierten Zukinfte und ver-
gangenen Erfahrungen stets in der Gegenwart zusammenfallen und entsprechend die
Handlungs- und Identititsentwiirfe beeinflussen. Die bisherigen Identititskonstruktionen
lassen sich somit stetig mit neuem Sinn aufladen.

225

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Laura Volkle und Nico Wettmann

schiedlichen zeitlichen Bezugnahmen dndert sich auch der ontologische
Status des Ungeborenen sowie das Eltern-Sein und -Werden. Im Fall von
Fehl- und Totgeburten lassen sich die komplexen zeitlichen Beztige der Sinn-
konstitution von Schwangerschaftsprozessen weiterverfolgen. Die in diesem
Werdensprozess liegende Offenheit und Ambiguitit wird problematisch,
denn ein Schwangerschaftsverlust bricht zunachst mit der Erwartung einer
gemeinsamen Zukunft als Eltern und Kind. Insbesondere im Riickgriff auf
kulturelle Vorstellungen, die soziale Identitit und Personalitat an einen
Lebensverlauf kntpfen, kann die verlorene Zukunft reformuliert und das
Verlustobjekt als verstorbenes Kind formiert werden. Die Vergangenheits-
beziige der Erinnerungspraktiken, in denen diese Formierung stattfindet,
sind dabei insofern besonders vielfaltig und ambig, als dass die Vergangen-
heit von Imaginationen, Zukunftserwartungen und parasozialer Sozialitit
gepragt war, die sich auch in den rekonstruierten zeitlichen Beziigen der
Erinnerungen wieder zeigen.

Der Bruch durch den prinatalen Tod macht auch deutlich, dass
erinnertes Vergangenes immer vor dem Hintergrund der aktuellen
Erfahrungen und mithilfe von kulturellen Deutungsmustern reformuliert
wird. Allerdings sind Selbste, Individuen, biografische Personen immer
auch Ergebnis eines (auto-)biografischen sense-making, das ebenso mit sinn-
gebenden Reformulierungen des Vergangenen arbeitet - eine Einsicht, die
inzwischen nicht nur in der Narrations- (z.B. Fischer-Rosenthal/Rosen-
thal 1997), Biografie- (z.B. Wingens/Reiter 2011) und der Erinnerungs-
forschung (z.B. Wang/Brockmeier 2002; Dimbath/Heinlein 2015) analytisch
fruchtbar gemacht wird, sondern sogar in den Geschichtswissenschaften
Anwendung findet (Obertreis 2012). Unter dem (etwas reifferischen) Stich-
wort der »Erfindung von Traditionen« (Hobsbawm/Ranger 2012) werden
sTraditionen« nicht als aus der Vergangenheit in die Gegenwart hinein-
wirkende Krifte gefasst,sondern aus der gegenwartigen gesellschaftlichen
Situation heraus analysiert. Gefragt ist hier also, was wie als Tradition
sinszeniert« wird,um dadurch Identitit und Gemeinschaft - beispielsweise
als Nation oder ethisches Kollektiv — zu stiften und zu legitimieren (vgl.
Schwietring 2015: 154). Auch bei Schwangerschaften werden Identititen,
jasogar Personen, und Gemeinschaften (ndmlich Familien) generiert. Die
Griindungsmythen sind dabei — das zeigt etwa Jans Fall der prozessualen
Verlustkonstitution — nicht so sehr auf eine Verankerung in vergangenen

226

- am 27.01.2026, 00:55:05. o



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Diesseits von Gewesen, Sein und Werden

Erfahrungen angewiesen, sondern in der gelebten Gegenwart durch sinn-
generierende Gedenkpraktiken.

Gedenkpraktiken und -rituale bei Schwangerschaftsverlusten rekurrieren
also einerseits auf die Rekonstruktionen der Erfahrungen und familialen
Phantasmen im Schwangerschaftsprozess. Sie erlauben »eine Auftrennung
dieses Menschen in Images, welche ihn in unterschiedlichen Zusammen-
hangen auf unterschiedlich erinnerungswiirdige und -fihige Weise (re-)
prasentieren« (Benkel 2016: 26). Des Weiteren multiplizieren die elterlichen
Phantasmen und Zukunftserinnerungen die familialen Images und forcieren
die Konstruktion kindlicher wie elterlicher Identitit. Keineswegs aber fiihren
die Konstruktionen von gemeinsamer Identitit und zukunftsorientierten
Erinnerungspraktiken und Phantasmen sowie die Rekonstruktionen ver-
gangener Schwangerschaftserfahrungen und elterlicher Vorbereitungs-
praktiken zu einer Kontinuitat ontologischer Zuschreibungen. Vielmehr
ergeben sich aus den Diskontinuitaten im wechselseitigen Hin- und Her
zeitlicher Logiken von Erinnerungen, Phantasmen und Vergessen (Re-)
Formulierungen sowie (Re-)Ontologisierungen des kindlichen und elter-
lichen Seins. Die zeitlichen Logiken prozessualer Verlustkonstitution
bewirken somit biografische und identititsstiftende Umschreibungen -
und prinatale Verluste befinden sich stets diesseits von Gewesen, Sein
und Werden.

Literatur

Benkel, Thorsten (2016): »Symbolische Priasenz. Zum Status der Identitit nach
dem Ende der Identitit« in: ders. (Hg.): Die Zukunft des Todes. Heterotopien des
Lebensendes, Bielefeld, S. 11-42.

Benkel, Thorsten (2020): »Der unsichere Status der Dinge, in: Klie, Thomas/
Kiihn, Jakob (Hg.): Die Dinge, die bleiben. Reliquien im interdisziplindren Dis-
kurs, Bielefeld, S. 71-86.

Benkel, Thorsten/Sitter, Miriam (2022): »Tod, in: Berek, Mathias/Chmelar, Kristina/
Dimbath, Oliver/Haag, Hanna/Heinlein, Michael/Leonhard, Nina/Rauer,
Valentin/Sebald, Gerd (Hg.), Handbuch Sozialwissenschaftliche Geddchtnis-
forschung, Wiesbaden (im Erscheinen).

Bocker, Julia (2015): »Kein Tod ohne Leben. Zu Krisen des Trauerns nach Fehl-

227

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Laura Volkle und Nico Wettmann

und Totgeburt, in: Lessenich, Stephan (Hg.): Routinen der Krise — Krise der
Routinen, https://publikationen.soziologie.de/index.php/kongressband_2014
(31. Dezember 2021), S. 1794-1807.

Bocker, Julia (2016): »Frithe Tode. Verraumlichungen der Trauer um Ungeborene,
in: Benkel, Thorsten (Hg.): Die Zukunf? des Todes. Heterotopien des Lebensendes,
Bielefeld, S. 317-338.

Bocker, Julia (2017): »Inwéndig, unsichtbar, liminal. Ambivalenzen prinataler Ver-
luste, in Jakoby, Nina/Thonnes, Michaela (Hg.): Zur Soziologie des Sterbens.
Aktuelle theoretische und empirische Beitrige, Wiesbaden, S. 135-156.

Bocker, Julia (2022): Fehigeburt und Stillgeburt. Eine Kultursoziologie der Verluster-

fabrung, Weinheim/Basel.

Boltanski, Luc (2007): Soziologie der Abtreibung. Zur Lage des fotalen Lebens, Frankfurt
am Main.

Burkart, Giinter (2002): »Entscheidung zur Elternschaft revisited. Was leistet der Ent-
scheidungsbegriff fir die Erklarung biographischer Ubergange?«, in: Schneider,
Norbert F./Matthias-Bleck, Heike (Hg.): Elternschaft beute. Gesellschaftliche
Rabmenbedingungen und individuelle Gestaltungsaufgaben, Opladen, S. 23-48.

Dimbath, Oliver/Heinlein, Michael (2015): Geddchtnissoziologie, Paderborn.

DiCaglio, Sara (2017): »Staging Embryos. Pregnancy, Temporality and the History
of the Carnegie Stages of Embryo Developmentc, in: Body and Society 23,
Heft 2, S. 3-24.

Duden, Barbara (1991): Der Frauenleib als offentlicher Ort. Vom Mifbrauch des Begriffs
Leben, Frankfurt am Main.

Duden, Barbara (2002): »Zwischen >Wissen< und Prophetie. Konzeptionen des
Ungeboreneng, in: Duden, Barbara/Schlumbohm, Jirgen/Veit, Patrice (Hg.):
Geschichte des Ungeborenen. Zur Erfabrungs- und Wissenschaflsgeschichte der
Schwangerschafl, 17.-20. Jabrhundert, 2. Aufl., Gottingen, S. 11-48.

Feith, Dominik/Marquardt, Bernd (2017): »Ungewisse Zukiinfte am Lebensbeginn.
Die soziale Konstruktion eines Kindes unter den Bedingungen einer pranatal
diagnostizierten Fehlbildunge, in: Tsantsa. Zeitschrift der Schweizerischen Ethno-
logischen Gesellschafl 22, S. 57-67.

Fischer, Joachim (2011): »Gesellschaftskonstitution durch Geburt — Gesellschafts-
konstruktion der Geburt. Zur Theorietechnik einer Soziologie der Geburts, in:
Villa, Paula/Moebius, Stephan/Thiessen, Barbara (Hg.): Soziologie der Geburt.
Diskurse, Praktiken und Perspektiven, Frankfurt am Main/New York, S. 22-37.

228

- am 27.01.2026, 00:55:05. o



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Diesseits von Gewesen, Sein und Werden

Fischer-Rosenthal, Wolfram/Rosenthal, Gabriele (1997): »Narrationsanalyse bio-
graphischer Selbstprasentation, in: Hitzler, Ronald/Honer, Anne (Hg.): Sozial-
wissenschaftliche Hermeneutik, Wiesbaden, S. 133-164.

Frost, Julia/Bradley, Harriet/Levitas, Ruth/Smith, Lindsay/Garcia, Jo (2007): »The Loss
of Possibility. Scientisation of Death and the Special Case of Early Miscarriage,
in: Sociology of Health and Illness 29, Heft 7, S. 1003-1022.

Godel, Margaret (2007): »Images of Stillbirth. Memory, Mourning and Memorial,
in: Visual Studies 22, Heft 3, S. 253-269.

Hahn, Alois (1968): Einstellungen zum Tod und ihre soziale Bedingthert. Eine sozio-
logische Untersuchung, Stuttgart.

Heimerl, Birgit/Hofmann, Peter (2016): »Wie konzipieren wir Kinderkriegen?«, in:
Zeitschrift fiir Soziologie 45, Heft 6, S. 410-430.

Hirschauer, Stefan/Heimerl, Birgit/Hoffmann, Anika/Hofmann, Peter (2014): Sozzo-
logie der Schwangerschafl. Explorationen prinataler Sozialitdt, Stuttgart.

Hobsbawm, Eric/Ranger, Terence (Hg.) (2012): The Invention of Tradition, Cambridge.

Hockey, Jenny/Draper, Janet (2005): »Beyond the Womb and the Tomb. Identity,
(Dis)embodiment and the Life Course, in: Body and Society 11,Heft 2,S.41-57.

Husserl, Edmund (1928): Vorlesungen zur Phinomenologie des inneren ZeitbewufStsetns,
Berlin.

Klass, Dennis/Silverman, Phyllis R./Nickman, Steven L. (Hg.) (1996): Continuing
Bonds. New Understandings of Grief, New York/London.

Layne, Linda L. (1999): »I Remember the Day I Shopped for Your Layette, in:
Morgan, Lynn M./Michaels, Meredith W. (Hg.): Fetal Subjects, Feminist Positions,
Pennsylvania, S. 251-278.

Layne, Linda L. (2000): »He was a Real Baby with Baby Things<. A Material Culture
Analysis of Personhood, Parenthood and Pregnancy Loss«, in: Journal of Material
Culture 5, Heft 3,S.321-345.

Martel, Sara (2017): »Bereavement Photographs as Family Photographs. Findings
from a Phenomenological Study on Family Experience with Neonatal End-of
Life Photography«, in: Communications 42, Heft 3, S. 309-326.

Meitzler, Matthias (2016): »Postexistenzielle Existenzbastelei«, in: Benkel, Thorsten
(Hg.): Die Zukunft des Todes. Heterotopien des Lebensendes, Bielefeld, S. 133-162.

Murphy, Samantha (2010): Lost Futures. Stillbirth and the Social Construction of Grief,
Saarbriicken.

Obertreis, Julia (2012): »Oral History — Geschichte und Konzeptionen, in: ders.
(Hg.): Oral History, Stuttgart, S. 7-28.

229

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Laura Volkle und Nico Wettmann

Orland, Barbara (2003): »Der Mensch entsteht im Bild. Postmoderne Visualisierungs-
techniken und Geburteng, in: Blimle, Claudia/Bredekamp, Horst/Bruhn,
Matthias/Miiller-Helle, Katja (Hg.): Bilder in Prozessen, Berlin, S. 21-32.

Reagan, Leslie J. (2003): »From Hazard to Blessing to Tragedy. Representations of
Miscarriage in Twentieth-Century America, in: Feminist Studies 29, Heft 2,
S.356-378.

Sanger, Eva (2010): »Einfach so mal schauen, was gerade los ist«. Biosoziale
Familialisierung in der Schwangerschaft«, in: Liebsch, Katharina/Manz, Ulrike
(Hg.): Leben mit den Lebenswissenschaften. Wie wird biomedizinisches Wissen in
Alltagspraxis Gbersetze?, Bielefeld, S. 43-61.

Sanger, Eva/Dorr, Annalena/Scheunemann, Judith/Treusch, Patricia (2013):
»Embodying Schwangerschaft. Prianatales Eltern-Werden im Kontext
medizinischer Risikodiskurse und Geschlechternormenc, in: Gender. Zeit-
schrifl fiir Geschlecht, Kultur und Gesellschaft 5,Heft 1, S. 56-71.

Schadler, Cornelia (2013): Vater, Mutter, Kind werden. Eine posthumanistische Ethno-
graphie der Schwangerschafl, Bielefeld.

Schiitz, Alfred (1971a): »Uber die Mannigfaltigen Wirklichkeiten», in: ders.,
Gesammelte Aufsitze, Bd. 1: Das Problem der sozialen Wirklichkeit, Den Haag,
S.237-298.

Schiitz, Alfred (1971b): »Das Wahlen zwischen Handlungsentwiirfen, in: ders.,
Gesammelte Aufsitze, Bd. 1: Das Problem der sozialen Wirklichkeit, Den Haag,
S.77-110.

Schiitz, Alfred (1972): »Tiresias oder unser Wissen von zukinftigen Ereignissen,
in: ders., Gesammelte Aufsitze, Bd. 2: Studien zur soziologischen Theorie, Den
Haag, S.259-278.

Schutz, Alfred/Luckmann, Thomas (2017): Strukturen der Lebenswelt, Konstanz.

Schwietring, Thomas (2015): »Gesellschaft geschieht. Zeit und Geschichtlichkeit
als begriindende Kategorien des Sozialeng, in: Schiitzeichel, Rainer/Jordan,
Stefan (Hg.): Prozesse. Formen, Dynamiken, Erkldrungen, Wiesbaden, S. 149-167.

Strauss, Anselm (1974): Spiegel und Masken. Die Suche nach Identitdt, Frankfurt am
Main.

Volkle, Laura (2021): »Die Existenzweisen eines Fotus. Eine Einzelfallanalyse zu
Praktiken der De/Humanisierung bei Totgeborenen, in: Zeitschrift fiir Sozio-
logie 50, Heft 2, S. 114-130.

230

- am 27.01.2026, 00:55:05. o



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Diesseits von Gewesen, Sein und Werden

Volkle, Laura/Wettmann, Nico (2021): »The Process of Pregnancy. Paradoxical
Temporalities of Prenatal Entities«, in: Human Studies 44, Heft 4, S. 595-614.

Wang, Qi/Brockmeier, Jens (2002): »Autobiographical Remembering as Cultural
Practice. Understanding the Interplay Between Memory, Self and Culture«, in:
Culture and Psychology 8, Heft 1, S. 45-64.

Wettmann, Nico (2020): »Somatisch-visuelle Aushandlung embryonalen Lebens.
Zur Konstitution embryonaler Wesen am Beispiel Exitus im Uterus, in:
Ahner, Helen/Metzger, Max/Nolte, Mathis (Hg.): Von Menschen und Maschinen.
Interdisziplindre Perspektiven auf das Verhiltnis von Gesellschaft und Technik in
Vergangenbeit, Gegenwart und Zukunfl, Karlsruhe, S. 77-91.

Wettmann, Nico (2021): »Geburt und Tod liegen ja sehr dicht beieinander. Eine
empirische Analyse zum prinatalen Tod im Denkstil von Hebammen, in:
Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (Hg.): Wissenssoziologie des Todes, Wein-
heim/Basel, S. 268-291.

Wingens, Matthias/Reiter, Herwig (2011): »The Life Course Approach. It’s about
Timel«, in: BIOS. Zeitschrift fiir Biographieforschung, Oral History und Lebensver-
laufsanalysen 24, Heft 2, S. 187-203.

231

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

lIl. Zur Persistenz sozialer Strukturaspekte

233

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T


https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

GUNTHER
NOLL

- am 27.01.2026, 00:55:05. T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

ExkkeHARD COENEN

Das Mitsein mit den Getoteten und die Materialitat
des Erinnerns

Einleitung

In den Gedenkstitten an Orten ehemaliger Konzentrationslager kommt
das Verhaltnis von Sterblichkeit und Erinnerung eindriicklich zum Vor-
schein. Wihrend im alltaglichen Leben kaum eine Auseinandersetzung
mit dem Tod stattfindet oder sie allenfalls auSeralltidgliche Ziige annimmt
(Jacobsen 2016), kommt ihr an diesen Erinnerungsorten eine zentrale
Position zu. Sie lassen sich als »Heterotopien des Lebensendes« (Benkel
2016a) bezeichnen, die dem Erinnern an die mafflosen Totungshandlungen
der NS-Zeit einen realen, wirklichen und institutionellen Bereich zur Ver-
figung stellen. Sie sind, wie die Literaturwissenschaftlerin und Holocaust-
Uberlebende Ruth Kliger (1997:258) es in ihrer Autobiografie formuliert,
»Antimuseenc, die eine »Todesaura« aufweisen — konkrete Orte, an denen die
vergangenen Gewaltexzesse »nur noch der Phantasie zuginglich«seien. In
ihnen wird dem Sterben in einem Lageralltag gedacht, welcher auf »Terror,
Organisation und exzessiver Totungsgewalt« (Sofsky 1993: 23) beruht. Die
Besucher*innen sollen sich in den Gedenkstatten mit dem massenhaften
Sterben der Haftlinge auseinandersetzen.

Es lasst sich annehmen, dass somit ein Verhaltnis zwischen den
Lebenden und den Toten aufgebaut wird. Doch wie ist es moglich, dass
die Besucher*innen von KZ-Gedenkstatten mit vergangenen Totungs-
handlungen konfrontiert werden? Sicherlich bringen sie bei ihrer Anreise
zu diesen Erinnerungsorten reichlich »Gepackwissen« (Benkel 2020) mit,
welches sie im Zuge ihres Lebens in der Schule, im Gesprich mit Verwandten
und Bekannten, durch die Rezeption von Spielfilmen und Zeitungsdebatten
und etliche andere Kontexte angehauft haben. Die leerstehenden Baracken,
die Uberbleibsel der Lagerzaune, die Exponate in den Ausstellungen und alle
anderen Artefakte werden dann vor dem Hintergrund dieses bestehenden
Wissens tiber die Vorgange im Konzentrationslager als >Zeugnisse«der ver-
gangenen Gewalttaten oder als entsprechende indexikale Verweise aus-

23S

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ekkehard Coenen

gedeutet. Es macht aber einen nicht zu unterschatzenden Unterschied, ob
man sich beispielsweise im Klassenzimmer und durch Spielfilme mit dem
immensen Ausmafl und den Formen des Totens in den Konzentrations-
und Vernichtungslagern befasst oder ob man an diese Orte reist und sich
mit den materiellen Uberresten dieser gewaltsamen Institutionen aus-
einandersetzt. Die Medien des Erinnerns sind eben nicht nur neutrale Ver-
mittler eines Wissens tber bestimmte Ereignisse, sondern sie sind selbst
produktiv und wirken sich auf die Erinnerungen aus. Schlieflich grindet
das »kommunikative Gedachtnis« (Knoblauch 1999) zwar im Subjekt, es
wird jedoch, um eine soziale Dimension zu erhalten, notwendigerweise im
kommunikativen Handeln — und somit materiell und performativ gestitzt
(Knoblauch 2013; ders. 2017) — verwirklicht. Die Folgen, die Gewalt auf die
soziale Ordnung haben kann, lassen sich eben nicht nur auf symbolischer
oder praktischer Ebene beobachten,sondern auch anhand vorliegender Arte-
fakte und Techniken (Dimbath/Leonhard 2021). Gedenkstatten sind somit
keine stummen Orte, denen ein historisches Wissen und entsprechende
Deutungen lediglich entgegengebracht werden. Stattdessen wirken sie auf-
grund ihrer Materialitit und ihrer Infrastruktur auf das kommunikative
Gedachtnis ein, und sie nehmen somit Einfluss auf das Erinnern an die ver-
gangenen Totungshandlungen. Denn es spielt eine nicht unerhebliche Rolle,
wie an vergangene Totungen erinnert wird. Das kollektive Gedachtnis ist an
den »kommunikativen >Haushalt« (Luckmann 1986: 206) einer Gesellschaft
gekniipft, d.h. an die gesamten Vorginge, die von den Mitgliedern einer
Gesellschaft durchgefiihrt werden. Dies schlieSt die materielle Dimension
des Erinnerns — genauer: den Artefakt- und Technikgebrauch - ein.

Im Folgenden versuche ich anhand der Gedenkstitte Buchenwald' zu
zeigen, dass das Erinnern an diejenigen, die im Konzentrationslager getotet
wurden, eng an die Materialitit und das damit in Verbindung stehende
kommunikative Handeln gebunden ist. Hierbei werde ich zunichst aus-
gehend von Hans Ruins (2018) Uberlegungen zum gesellschaftlichen
Umgang mit dem Tod und dem historischen Bewusstsein darauf ein-
gehen, dass an diesen Orten eine spezifische Verbindung zwischen den

1  Diese Gedenkstitte ist zudem historisch mit der Gedachtnissoziologie verwoben, da
Maurice Halbwachs, auf den der Begriff des >kollektiven Gedéchtnisses< zuriickgeht, in
dem Konzentrationslager Buchenwald umgekommen ist.

236

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Mitsein mit den Getoteten und die Materialitat des Erinnerns

Lebenden und den Toten konstituiert wird, die sich als ein >Mitsein mit
den Getoteten bezeichnen lasst. In einem weiteren Schritt verdeut-
liche ich, dass das Erinnern an die massenhaften Totungen, welches in der
Gedenkstitte Buchenwald zu beobachten ist, in einer Triade der Gewalt,
d.h. im Wechselspiel zwischen Tater*innen, Opfern und Dritten zu ver-
orten ist. Das Mitsein mit den Getoteten kann hierbei, im Ruackgriff auf
Oliver Dimbath und Nina Leonhard (2021), unter deklarativ-reflektorischen,
inkorporiert-praktischen sowie objektiviert-technischen Gesichtspunkten
betrachtet werden. Fur das kollektive Gedachtnis ist es relevant, wie inner-
halb der Gewalttriade an Totungshandlungen erinnert wird — mit welchen
kommunikativen Handlungen und damit verbundenen Artefakten und
Techniken. Daraufhin fokussiere ich die materielle Infrastruktur, die in
KZ-Gedenkstatten einen Bezug zu vergangenen Gewalt- und insbesondere
Totungshandlungen ermoglicht. AbschlieSend hebe ich hervor, dass das
Erinnern an das Toten in der Gedenkstitte Buchenwald einen Schnittpunkt
unterschiedlicher Interessenslagen und somit eine »Arenac bildet, in der
verschiedene soziale Welten aufeinandertreffen (vgl. Strauss 1993: 225 ff.).
Dadurch sind auch die Materialitat und insbesondere die Infrastruktur des
kommunikativen Gedachtnisses Streitgegenstinde, bei denen ausgehandelt
und bisweilen sogar ausgefochten wird, ob und wie den Getoteten gedacht
wird und welche Form das Verhiltnis zwischen den Lebenden und den
Toten annimmt.

KZ-Gedenkstatten und das Mitsein mit den Getoteten

Wie lasst sich das Verhaltnis zwischen den Lebenden und Toten in den
Gedenkstatten an Orten ehemaliger Konzentrationslager begreifen? Einen
Ausgangspunkt zur Beantwortung dieser Frage bietet die phanomeno-

2 Gegenwartig lasst sich neben dem Mitsein mit den Getoteten auch noch von einem
>Mitsein mit den Uberlebenden« sprechen. Zeitzeug*innen miissen (noch) nicht er-
innert werden, sondern kénnen nach ihren Erinnerungen befragt werden. Diese Art
des Mitseins wird jedoch wohl von den wenigsten Gedenkstittenbesucher*innen er-
lebt, da sie die Zeitzeug*innen vergleichsweise selten antreffen und deren Zahl auch
mit dem Verlauf der Zeit schwindet.

237

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ekkehard Coenen

logische Sozialontologie, die Ruin (2018) in seiner Monografie Being with
the Dead. Burial, Ancestral Politics, and the Roots of Historical Consciousness
entwirft. Aufbauend auf Heideggers Begriff des »Mitsein mit dem Toten<®
rickt Ruin das Verhaltnis zwischen den Lebenden und den Toten in den
Mittelpunkt seiner Betrachtung. Heidegger (1967: 238) hat diesen Terminus
nur en passant in »Sein und Zeit« eingefithrt. Der Tod anderer Menschen
steht nicht im Vordergrund seiner Todesanalyse, denn schlieflich konne
kein Mensch einem anderen Menschen das Sterben abnehmen. Der Tod
der Anderen sei lediglich eine Moglichkeit, wie dem Menschen seine eigene
Sterblichkeit »objektiv« zuginglich« (ebd.: 237) werden konne. Das >Mitseinc
ist fiir Heidegger die Bedingung der Moglichkeit, iberhaupt vom Tod zu
erfahren. Es bedeutet also zunachst nichts anderes als die Beobachtung des
Sterbens anderer Menschen. Aus dieser existenzialphilosophischen Sicht
ware ein Besuch der Gedenkstitte Buchenwald somit zunachst nur als ein
Erleben zu charakterisieren, das ein Wissen um die jeweils eigene Sterb-
lichkeit adressiert. Dies ist zugegebenermaflen eine Perspektive, die die
sozialen Aspekte des Todes ausblendet (siehe hierzu bereits kritisch: Fink

3 Einen Begriff von Martin Heidegger in einem Text zum Totengedenken in KZ-Gedenk-
stitten aufzugreifen und zentral zu platzieren, mag nicht unproblematisch sein.
Heideggers Begeisterung fiir den Nationalsozialismus und den damit verbundene Anti-
semitismus und Rassismus werden schon lange in der Heidegger-Forschung diskutiert
und sind nicht zuletzt mit der Veréffentlichung der >Schwarzen Hefte< noch einmal
nachdrucklich offengelegt worden (Trawny 2014; Di Cesare 2016; Heinz/Bender 2019).
Es lasst sich nicht leugnen, dass Heidegger eine breit rezipierte Todesphilosophie auf
gestellt hat. Indem hier das Mitsein mit dem Toten aufgegriffen wird, soll jedoch keines-
wegs das gesamte Denken Heideggers, das nachweisbar von NS-Ideologie geprigt war,
tibernommen werden. Ruin zeigg, dass allein dieser einzelne Begriff das Potenzial be-
inhaltet, um zu einer Sozialontologie ausgeweitet zu werden, die sowohl die Lebenden
als auch die Toten einschlieft. In den folgenden Ausfiihrungen sollen eben diese Uber-
legungen Ruins weiter aufgegriffen werden. Dabei ist es unvermeidbar, auf Heideggers
Ausfihrungen einzugehen. Es ist aber ein Versuch, das Mitsein mit dem Toten losgelost
von Heideggers Begeisterung fiir den Nationalsozialismus, seinen Aussagen zur Rassen-
theorie und seinem antisemitischen Denken zu verwenden und fiir eine gedichtnis-
soziologische Perspektive nutzbar zu machen. Eine Untersuchung, in welchem Verhalt-
nis das Mitsein mit dem Toten mit Heideggers affirmativer Haltung zur NS-Politik zu
denken ist, steht noch aus. Fiir eine grundlegende Auseinandersetzung mit Heideggers
Todesbegriff siche Marten 1987.

238

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Mitsein mit den Getoteten und die Materialitat des Erinnerns

1969: 38) und dem Einfluss eines Gedenkstattenbesuchs auf das kollektive
Gedachtnis nicht gerecht wird.

Doch obwohl Heidegger eine Todesanalyse verfasst hat, die darauf
aufbaut, dass die gesamte Auflenwelt das Erzeugnis des Bewusstseins ist,
kann sie fiir eine soziologische Betrachtung geoffnet werden. Dies ist die
Stoffrichtung von Ruins (2018: XII) »social ontology of being with the
dead«. Ruin betont, dass die Toten — oder vielmehr die Erinnerungen an
die Toten — einen Einfluss auf die Lebenden haben konnen. Die sozialen
Beziehungen hallen im Umgang mit den Verstorbenen nach. Im Rahmen
von Begribnissen und Totenfeiern »sind die Hinterbliebenen mit ihm, in
einem Modus der ehrenden Fursorge« (ebd.). Heidegger geht nicht weiter
auf diese Art der >ehrenden Firsorge« ein. Anton Higli und Byung-Chul
Han (2001: 136; Herv.1.0.) halten hierzu fest, dass »[d]as Versterben, das in
der ganzen Todesanalyse kein einziges Mal erwahnt wird, [...] sich somit
als ein interpersonales Geschehen begreifen [liee], das verstindlicher-
weise in die solipsistische Todesauffassung Heideggers nicht pafSt. Das
Versterben schlieft ein Mitsein im Modus der »ehrenden Fursorge« ein.
Dennoch macht bereits Heidegger deutlich, dass der Verstorbene zwar die
>Welt« verlassen habe, die Hinterbliebenen jedoch it ihm sein konnen,
indem sie seiner gedenken. Durch dieses Handeln werden die Toten zu
Quasi-Lebenden gemacht (vgl. Han 1998: 17f.), die einen Einfluss auf die
soziale Wirklichkeit haben konnen, indem die Erinnerungen an sie eng
an die Handlungsentwiirfe der Lebenden gekntpft werden. In eine dhn-
liche Richtung argumentiert Thorsten Benkel (2016b: 22),der ein »Immer-
noch-Fortwirken«<der Verstorbenen durch die Erinnerungen der Lebenden«
beschreibt, das von Letzteren jedoch nicht als Handlung, sondern als Erleben
innerhalb einer »parasozialen Umwelt« verinnerlicht werde.

Die Toten erhalten ihre Wirkmachtigkeit aber nicht, indem sie selbst
handeln. Das >Mitsein mit den Toten«lésst sich als ein Erinnerungshandeln
verstehen, als ein soziales Handeln, das die Nicht-mehr-Lebenden einschlief3t;
beispielsweise, wenn tber sie gesprochen, fiir sie ein Grabmal errichtet
oder der Ahnen gedacht wird. Denn gerade weil die soziale Wirklichkeit
aus Sinnzuschreibungen und Kommunikation konstruiert wird, ist sie laut
Ruin (2018: 97; Herv.1.0.) als eine Welt zu begreifen, »consisting of both the
living and the dead«. Die Durchfiihrung von Bestattungsritualen, die Pflege
von Grabanlagen und Praktiken des Totengedenkens schlieen nicht nur

239

- am 27.01.2026, 00:55:05. (o=



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ekkehard Coenen

die Lebenden, sondern auch die Toten mit ein. Sepulkralkulturen kénnen
somit nicht auf die Beziehungen zwischen den Lebenden reduziert werden.
Stattdessen pladiert Ruin fiir ein »expanded understanding of society« (ebd.:
58),das die Toten miteinbeziche. Bestattungen seien in dieser Hinsicht nicht
blofs als Schwellenrituale zu verstehen (Gennep 1986), durch die Liicken
im sozialen Gefiige geschlossen werden (Hertz 2007). Stattdessen betont
Ruin die Bedeutung einer »spectral -community«, da die Rituale it den
Toten und fiir die Toten durchgefiihrt werden. Diese Uberlegungen bezieht
Ruin nicht nur auf Bestattungen, sondern auf alle gesellschaftlichen Teil-
bereiche, in denen es mit Blick auf die Toten zu Praktiken des Erinnerns
und Vergessens kommt.

Zentral sind fiir Ruin das historische Bewusstsein und insbesondere
die Historiografie, die er als eine Art des Umgangs mit den Toten begreift;
schlieflich nahrt sich die Geschichte aus den vergangenen Handlungen
der Nicht-mehr-Lebenden. Geschichte stehe dadurch in einem engen
Zusammenhang damit, wie die Spannweite zwischen Leben und Tod
verstanden wird. Sie sei als eine Kategorie der Lebenden zu verstehen,
deren historiografische Praxis sich aber auf die Toten beziehe. Insofern
sind auch das historische Bewusstsein und das Erinnern mit dem Mitsein
mit den Toten verflochten (vgl. Ruin 2018: 148 ff.). Geschichtsschreibung
und Erinnerungspraktiken sind stets mit ethischen und nekropolitischen
Problemstellungen verbunden, da in ihnen dartiber entschieden wird, welche
Position den Toten im politischen Raum zugeschrieben wird, und sie das
Verhaltnis zwischen den Lebenden und den Verstorbenen konstituieren.

Was Ruin in seinen Ausfithrungen leider auslisst, ist zum einen die
Relevanz der Frage danach, um was fiir eine Art von Toten es sich hier-
bei handelt; d.h. wze sie gestorben sind. Ob die Toten an bestimmten
Krankheiten, durch Unfille oder Briande, durch suizidare Handlungen
oder durch Fremdeinwirkung ums Leben gekommen sind, spielt fiir seine
Betrachtungen zum Verhiltnis zwischen den Lebenden und den Toten
zunichst keine Rolle. Zum anderen blendet Ruin die Materialitit des Toten-
gedenkens aus. Welche Form Grabmale, Gedenkstitten und Erinnerungs-
artefakte aufweisen, aber auch die materielle Verfasstheit der Leichen selbst,
wird von ihm nicht beleuchtet.

Ein Blick auf jene Gedenkstatten, die an Orten ehemaliger Konzentrations-
lager liegen, verdeutlicht aber, dass die Todesart eine wichtige Rolle fiir das

240

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Mitsein mit den Getoteten und die Materialitat des Erinnerns

Mitsein mit den Toten spielt und dass dieses Mitsein an die Materialitat
geknupft ist. An diesen Erinnerungsorten werden wir mit einer besonderen
Art des Mitseins mit den Toten konfrontiert. Denn hier wird vorrangig
nicht nur an die Toten, sondern an das Toten erinnert. Es ist die gewalt-
same Verkirzung der Lebenszeit der ehemaligen Haftlinge, die im Fokus
des Gedenkens steht. Insofern riickt hier zwar auch in den Vordergrund,
dass in den Konzentrationslagern Menschen gestorben sind. Sie sind es
aber nicht auf eine Weise, die im Allgemeinen als eine >natiirliche« Art
des Sterbens verhandelt wird. Gestorben sind sie aufgrund »lozierender«
und »autotelischer Gewalt«, um Begrifte von Jan Philipp Reemtsma (2008:
104) aufzugreifen, d.h. aufgrund einer Gewalt, mit welcher der Korper
der Opfer zur Erreichung eines anderen Ziels aus dem Weg gebracht wird
(lozierend) oder die um ihrer selbst willen auf die Beschadigung und Zer-
storung des menschlichen Korpers ausgerichtet ist (autotelisch). Die Haft-
linge wurden durch die Lebensbedingungen in den Lagern ausgezehrt
und verhungerten, erfroren oder erlagen Krankheiten und ihren durch
die Einsperrung verschirften korperlichen Schwichen. Sie wurden zu
Tode gemartert, erschossen, erhingt, erschlagen und — nicht nur in den
Vernichtungs-, sondern auch in einigen Konzentrationslagern — in Gas-
kammern ermordet. Diese Form des Sterbens, das gewaltsame Getotet-
Werden, ist tief in das Verhaltnis zwischen den Lebenden und den Toten
eingeschrieben, das in den Gedenkstatten hervorgebracht wird. Die gewalt-
same Beendigung des Lebens ist ein thematischer Fokus dieser Erinnerungs-
orte. Es ist nicht blof§ ein Mitsein mit den Toten, sondern ein Mitsein mit
den Getoteten.

Das Mitsein mit den Getoteten mindet in KZ-Gedenkstatten keines-
wegs lediglich in einem Totengedenken, einer Prasenz der Toten oder der
Totenruhe. Es verweist auf eine geschichtspolitische* Dimension. Denn
tber das Medium der biografischen Schicksale der Getdteten wird einer
politischen Ungeheuerlichkeit gedacht. KZ-Gedenkstatten lassen sich somit
als »traumascapes« (Tumarkin 2005) begreifen, also als Orte, die durch die
kontinuierliche Vergegenwirtigung vergangener Gewalterfahrungen und

4 Zurforschungsgeschichtlichen und theoretischen Entwicklung des Begriffs »Geschichts-
politiks, der sich von einer politischen Kampfformel zu einem wissenschaftlichen
Konzept gewandelt hat, siche Schmid 2009.

241

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ekkehard Coenen

Leidensgeschichten gekennzeichnet sind. An thnen manifestiert sich das
kollektive Gedachtnis einer sozialen Gruppe. Sie sind Chronotopien, die den
Eindruck einer »Kontinuitat der Dauer« (Assmann 1999: 299) vermitteln
und die Verflechtung von Vergangenheitsbeztigen und Gegenwart raumlich
verdichten. Gedenkstatten sind deshalb — anders als z.B. Friedhofe, Straflen-
rander mit Unfallkreuzen oder andere Trauerorte — »Erinnerungsorte« (Nora
1990). Sie sind nicht an personliche Beziehungen gebunden, sondern dienen
vielmehr als Kollektivsymbole. Das Mitsein mit den Getoteten ist in KZ-
Gedenkstitten somit eng an die »Schaffung einer Tradition«, die »Prigung
einer kollektiven Identitit« und die »Generierung politisch-historischer
Legitimitat« gebunden (Schmid 2008: 78). Dadurch nehmen sie zugleich
die Funktion eines »Katalysators gesellschaftspolitischer Konflikte« (Beattie
2016) ein. Damit sollte bereits deutlich werden, dass sich das Mitsein mit
den Getoteten nicht auf das Verhaltnis zwischen Tater*innen und Opfern
begrenzen lasst. Darauf werde ich im folgenden Abschnitt eingehen.

Die Triade der Gewalt und Objektivierungen des Totens

Welche Handlungen als gewaltsames Toten gedeutet und wie diese (de-)
legitimiert und bewertet werden, ist weder objektiv gesetzt, noch lasst
es sich allein aus den Interaktionen zwischen Tater*innen und Opfern
ableiten. Das Mitsein mit den Getoteten entfaltet sich stattdessen innerhalb
einer Gewalttriade (Koloma Beck 2011; Lindemann 2017). Diese Triade
besteht aus dem kommunikativen Wechselspiel zwischen Téter*innen,
Opfern sowie Dritten. Letztere sind konstitutiv fiir die kommunikative Aus-
einandersetzung mit Gewalt. Erst im Rahmen von »Verfahrensordnungen
der Gewalt« (Lindemann 2017) wird eine letale Handlung zu einem gewalt-
samen Akt. Erst die Drittenperspektive ermoglicht eine Aussage dartiber,
ob eine Handlung als Gewalt oder lediglich als Kraftaufwand gilt und
welche normativen Anspriche in diesem Fall giiltig sind. Als Dritte sind
hierbei nicht nur konkrete Personen zu verstehen, sondern es konnen auch
abstraktere Entitaten gemeint sein (Imbusch 2017). Die Rekonstruktion
eines Handelns als Gewalt kann auch wesentlich spater z.B. im Rechts-
wesen, in der Historiografie oder auch in der Politik erfolgen. Stefan Kiihl
hat beispielsweise dargelegt, wie zur NS-Zeit Gewalt, die von Polizisten

242

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Mitsein mit den Getoteten und die Materialitat des Erinnerns

und NS-Angehorigen ausgetibt wurde, u.a. auch dadurch legitimiert wurde,
dass die Opfer — befoérdert durch NS-Propaganda und »Rituale der Ent-
menschlichung« (Kithl 2018: 211) — nicht mehr kommunikativ als Menschen
adressiert wurden. Dadurch gelang es, nicht nur die Hemmungen gegeniiber
Erniedrigungen und korperlichen Gewaltformen herabzusetzen, sondern
insbesondere auch die Totungshemmungen abzubauen.

Wichtig ist jedoch nicht nur, dass Gewalt beobachtet wird, sondern auch
wie — konkret: wie sich Gewaltphinomene zeigen und wie sie fur Dritte
beobachtbar werden. Zum Beispiel verdeutlicht Teresa Koloma Beck (2011:
352f%.), dass es fur die Deutung von Handlungen als Gewalt und deren
Bewertung eine entscheidende Rolle spielt, ob einzelne Ereignisse als >Folter<
oder>erweiterte Verhormethodens, als >Genitalverstimmlung< oderrituelle
Beschneidung« oder als »Zwangssterilisation< oder >Verhiitung erbkranken
Nachwuchses¢< bezeichnet werden. Diese Uberlegung lasst sich nun nicht
nur auf sprachliche Aushandlungen zu Gewalt anwenden, sondern auch in
performativer und materieller Hinsicht. Die jeweilige Objektivierungsweisen
sind dabei prigend fiir das Erinnern an vergangene Gewalt- und Totungs-
handlungen. Leonhard und Dimbath (2021; siehe auch Dimbath 2014)
haben veranschaulicht, dass sich Gewaltereignisse auf drei Aspekte sozialer
Ordnung auswirken und Gewaltgediachtnisse somit in drei Perspektiven
beobachtet werden konnen: in einer deklarativ-reflektorischen Dimension als
symbolisch-vermittelter bewusster Rickgrift auf Gewalterfahrungen, in einer
inkorporiert-praktischen Dimension als vor- und nichtsprachliche Praktiken
und Handlungsroutinen sowie in einer objektiviert-technischen Dimension
als sozial erzeugte Artefakte. Fir das Erinnerungshandeln in KZ-Gedenk
statten bedeutet dies, dass es in einem engen Zusammenhang mit der Art
und Weise steht, wie ein Wissen Uber die Gewaltsituation, die Interaktionen
zwischen Tater*innen und Opfern sowie das Totungshandeln verfestigt und
an Dritte vermittelt wird. Das Mitsein mit den Getoteten ist folglich in hohem
Mafe mit einem Gewaltwissen (Coenen 2021a) verkniipft. Es macht einen
Unterschied, ob und wie beispielsweise zeichenhaft oder sprachlich in Form
von Texten auf Hinweistafeln, Gedenkreden, praktisch durch verinnerlichte
Routinen der Betroffenheit oder materiell durch Blumenkranze, Denkmaler
und die Ausstellung von Artefakten, die zum Téten dienten, gedacht wird.

Das Mitsein mit den Getoteten wird folglich von den Objektivierungen
des Totens gepragt. Dass die Materialitat hierbei von grofSer Bedeutung ist,

243

- am 27.01.2026, 00:55:05. (o=



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ekkehard Coenen

lasst sich beispielhaft an dem Krematorium in der Gedenkstitte Buchen-
wald aufzeigen. Bereits neben dem Gebiude befindet sich ein Pfahl,an dem
Haftlinge aufgehidngt wurden und zugrunde gingen. Im Krematoriums-
bau sind nicht nur die Ofen zu finden, in denen die toten Korper der Haft-
linge verbrannt wurden, sondern auch die Rekonstruktion der Genick-
schussanlage, ein Leichenkeller,an dessen Wandhaken Haftlinge erdrosselt
wurden, und an den Wanden angebrachte Bilder von Leichenbergen, die
als »Bilder der Todesevidenz« (Coenen 2021b) Gewissheit iber das Aus-
maf des Totens im Lager erzeugen sollen — wobei all diese Artefakte von
Hinweistafeln begleitet werden, die Aufschluss tiber die vergangenen Ereig-
nisse geben. Den Besucher*innen wird wortwortlich vor Augen gefiihre,
dass an diesem Ort Menschen nicht eines >natiirlichen« Todes gestorben,
sondern zu Opfern exzessiver Gewalthandlungen geworden sind. Das Mit-
sein mit den Getoteten wird durch diese Artefakte auf Dauer gestellt; welche
Form es annimmt, hangt dabei jedoch, wie ich weiter unten zeigen werde,
von dem praktischen Umgang mit ihnen ab. Diese Objektivierungen des
Totens lassen sich als Teil der materiellen Infrastruktur verstehen, die der
Gedenkstitte zugrunde liegt und das Erinnern an das Toten auf objektiviert-
technischer Ebene beeinflusst.

Infrastruktur des kommunikativen Gedachtnisses

Die Erinnerungspraxis in KZ-Gedenkstatten ist mit einer kommunikativen
Infrastruktur verwoben, iz der und durch die die vergangenen Gewalt-
handlungen objektiviert und dergestalt vergegenwirtigt werden. Dabei
handelt es sich um ein stabiles Gefiige aus unterschiedlichen Entititen wie
technischen und natirlichen Dingen, Lebewesen und deren sterblichen
Uberresten sowie Zeichen und Diskurse, die in wechselseitiger Abhangig-
keit zueinander stehen (siehe auch Schabacher 2019). Kommunikativ ist
dieses Geftige nicht nur, weil es Organisationen formiert, Ablaufe fest-
legt und Beziehungen regelt, sondern auch, weil es Informationsfliisse
koordiniert. Die Uberreste des ehemaligen Konzentrationslagers Buchen-
wald, Informations- und Gedenktafeln, Ausstellungen, Tour Guides, Reise-
fihrer, Besucher*innenbicher, Filmvorfihrungen, das Wegesystem sowie
Vorschriften sind Beispiele dafiir, welche tragende Rolle Infrastrukturen

244

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Mitsein mit den Getoteten und die Materialitat des Erinnerns

fir das kollektive Gedachtnis spielen. Das Mitsein mit den Getdteten ist
an zahlreiche Artefakte und Technologien geknupft, in denen das Erinnern
an und somit auch ein Wissen iiber das Toten objektiviert wird.

Ausgehend von Susan L. Stars und Geoffrey C. Bowkers (2002) Uber-
legungen konnen folgende Merkmale der kommunikativen Infrastruktur der
Gedenkstatte Buchenwald genannt werden: Sie baut auf einer vorinstallierten,
in der Vergangenheit erzeugten Grundlage auf. Hierzu zihlt zunachst das
gesamte Gelande; also die noch erhaltenen Gebaude, die Schuttberge,
an deren Stelle in vergangener Zeit Baracken standen, das Torhaus, das
Krematorium, die Wachtiirme, die hinterlassenen Teile des Lagerzauns und
vieles mehr. Diese materiellen Spuren des Totungshandelns bieten alleine
aber noch keine Grundlage fiir das Erinnern an die gestorbenen Haftlinge.
Die Uberreste des Konzentrationslagers verweisen nicht unmittelbar auf
die vergangenen Gewalthandlungen und -exzesse. Stattdessen bedarf es
indexikalischer Erganzungen. Das stattgefundene Toten wird erst durch
weitere Objektivierungen ins kommunikative Gedachtnis integriert, die die
Lagerreste kontextualisieren. Gedenktafeln, Mahnmale und Informations-
schilder sind Beispiele fiir »Denkmale an der Zeit in Denkmalen aus der
Zeit«, wie der ehemalige Leiter der Stiftung Gedenkstatten Buchenwald und
Mittelbau-Dora (im Weiteren: StGBuMD) Volkhard Knigge (2020a: 137 £.;
Herv.1.0.) es formuliert. Sie sind Erganzungen zu den Uberresten des ehe-
maligen Konzentrationslagers und fiigen sich in das gegebene Arrangement
ein. Dieses Netzwerk aus Artefakten ist zum einen eine Folge vergangener
Gewalt. Es wurde teilweise als historisches Zeugnis tbernommen, teilweise
im Zuge der Aufarbeitung erganzt oder verindert. Zum anderen ermog-
licht es aber durch seine Form auch einen spezifischen Zugriff auf einzel-
ne Aspekte vergangener Gewaltakte.

Die Infrastruktur ist keineswegs auf eine riumliche und technische
(An-)Ordnung zu reduzieren, sondern sie umfasst auch soziale Arrangements.
Sie ist bevolkert von Mitarbeiter*innen, die bei Bedarf Info-Broschtiren
verteilen, die Gebaude instandhalten oder die Besucher*innen tber das
Gelande fihren und diesen ein entsprechendes Spezialwissen tiber das Lager
Buchenwald und die darin stattgefundenen Gewalthandlungen prisentieren.
Sozial ist die Infrastruktur aber auch, weil sie selbst in kommunikativen
Handlungen erzeugt wird (vgl. Knoblauch 2017: 355 ff.). Sie ist das Ergeb-
nis vielzihliger Aushandlungsprozesse, die innerhalb der StGBuMD und

245

- am 27.01.2026, 00:55:05. (o=



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ekkehard Coenen

anderen Organisationen erfolgt sind — Diskussionen dariber, was die best-
mogliche Form ist, mit der den Haftlingen gedacht werden kann, welche
Uberbleibsel der vergangenen Ereignisse in dem Erinnerungsprozess hervor-
gehoben werden sollen und welche dem Vergessen anheimfallen konnen.
Auch die Infrastrukturen des kommunikativen Gedéchtnisses beruhen
auf selektiven Entscheidungen. Sie sind — wie die gesamte Gedenkstatte —
das »Resultat voraussetzungsvoller Entscheidungs- und Aushandlungs-
prozesse erinnerungskultureller, gedachtnispolitischer und pragmatischer
Art« (Siebeck 2014: 210). Dies betrifft die kuratorische Praxis, bei der bei-
spielsweise durch die Kennzeichnung von Artefakten ehemaliger Haftlinge
als etwas Unbertihrbares »sacred secular spaces« (Alba 2015) geschaffen
werden, ebenso wie tiberhaupt die Anerkennung, Umwidmung und Her-
stellung von Orten vergangener politischer Gewalttaten als aufSeralltag-
liche Orte des Gedenkens (Eschebach 2019).

Die kommunikative Infrastruktur bleibt weitgehend transparent. Sie
unterstiitzt das Mitsein mit den Getoteten, ohne selbst im Fokus der
Betrachtung zu stehen. Die Materialititen der Mahnmale, Gedenktafeln,
Gebaude und Ausstellungsstiicke, aber auch das Wegesystem in der Gedenk-
statte Buchenwald drangen sich den Akteuren nicht auf, sondern bleiben
weitgehend unbertcksichtigt. Auffillig wird die Infrastruktur jedoch, wenn
ste Storungen aufweist; wenn u.a. die Substanz einzelner Gebaude poros
wird oder ein Tour-Guide ausfallt, weil er krank ist. Insbesondere im Zuge
der Corona-Pandemie wurde die Infrastruktur kommunikativ hervor-
gehoben. Am Krematorium war zu dieser Zeit z.B. ein laminierter Zettel
befestigt, auf dem zu lesen war, dass »das ehemalige Krematorium [...] aus
Infektionsschutzgriinden aktuell nur im Rahmen von gefithrten Rund-
gingen besichtigt werden« kann. Die Riume des Krematoriums durften
von den Besucher*innen der Gedenkstitte also nicht mehr ohne geeignetes
Personal betreten werden, weil sie andernfalls nicht kompatibel mit den
geltenden Hygienemaflnahmen waren.

In diesen Fallen erfolgen aber infrastrukturelle Kompensationsmechanis-
men, die die Funktionalitit der Gedenkstiatte und das Erinnern an die
Getoteten aufrechterhalten sollen. So wurde auf der Homepage der Stiftung
zwar darauf hingewiesen, dass einzelne Ausstellungsraume aufgrund der
Coronaprivention geschlossen seien und auch keine Fithrungen angeboten
werden. Jedoch wurde angemerkt, dass das Gelande und auch die ver-

246

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Mitsein mit den Getoteten und die Materialitat des Erinnerns

schlossenen Ausstellungsraume durch die sogenannte Buchenwald-App
besichtigt werden konnen. Durch die App wird das Toten jedoch qua
Medialitat auf ganz andere Weise objektiviert und somit auch ein anderes
Verhiltnis zwischen den Lebenden und den Getoteten konstituiert. SchliefS-
lich macht es einen Unterschied fiir die Gedenkstattenbesucher*innen, ob
sie beispielsweise tatsichlich den Leichenkeller im Krematorium betreten
oder direkt neben den Krematoriumsofen stehen kdnnen oder ob sie sich
diese Orte auf digitalem Weg durch eine App erschlieffen. In beiden Fillen
wird ein Wissen tiber das stattgefundene Toten vermittelt, basierend auf
unterschiedlichen Erinnerungsangeboten, die von der Gedenkstatte gemacht
werden und an verschiedene Beobachter*innenperspektiven gebunden sind.’

Schlieflich ist die Infrastruktur des kommunikativen Gedachtnisses mit
bestimmten Praxiskonventionen verkntpft, die beispielsweise vorgeben, wie
die Gedenkstitte in ethischer Hinsicht und mit Blick auf Pietit gestaltet
wird oder wie sich das Personal, aber auch die Besucher*innen zu ver-
halten haben. Gedenkstatten sind »lustitutionen im Sinne von Normen,
Narrativen und Praktiken geworden, die dazu beitragen, geschichtsbezogene
Deutungen und Praktiken der Gesellschaft zu regulieren« (Knoch 2020:
24; Herv. 1.0.). Gerade dadurch konnen sie jedoch auch zu einem Streit-
gegenstand unterschiedlicher Gruppen und Gemeinschaften werden. Es
konnen Konflikte darum entstehen, welche Uberreste aus der NS-Zeit zur
Gedenkstatte gehoren, bis wohin die Gedenkstitte reichen soll, inwiefern
z.B. die kuratorische Praxis in den Ausstellungen hervorgehoben werden
sollte, wie ein Umgang mit dem Gedenken tberhaupt erlernt werden
kann und auch welche Praxiskonventionen als angebracht oder sanktions-
wurdig gelten. Die Konflikte um und in KZ-Gedenkstitten stehen also
stets in einem engen Bezug zur Gedachtnisinfrastruktur. Dies mochte ich
abschliefend anhand einiger Fallbeispiele aus dem Kontext der Gedenk-
statte Buchenwald verdeutlichen.

5 Diese Gegenuberstellung verdeutlicht, dass eine gedachtnissoziologische Betrachtung
von Gedenkstitten einer Essentialisierung des historischen Ortes (Young 1993) ent-
gegenzuwirken vermag, indem sie dafiir sensibilisiert, dass die Vergegenwirtigung der
Vergangenheit und die historischen Ereignisse als solche nicht zu verwechseln sind.

247

- am 27.01.2026, 00:55:05. (o=



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ekkehard Coenen

Aushandlungen des Tétungserinnerns

Das Erinnern an das Toten an Orten ehemaliger Konzentrationslager
lasst sich, im Ruckgriff auf Anselm Strauss (1993: 226), auch als eine
»Arena«bezeichnen, d.h. als »interaction by social worlds around issues —
where actions concerning these are being debated, fought out, negotiated,
manipulated, and even coerced within and among the social worlds«.
KZ-Gedenkstatten sind Arenen, in denen konkurrierende, teils wider-
strebende, teils kanonisierte Geschichtsdeutungen aufeinandertreffen
(Bjerg et al.2014). Hier finden problembezogene Interaktionen von sozialen
Gruppen statt, die jeweils eigene Uberzeugungen zum Umgang mit den ver-
gangenen Gewaltexzessen aufweisen und die iiber eigene Ressourcen ver-
fugen, mit deren Hilfe sie >ihre Sicht auf die Dinge<durchsetzen mochten.
Der Prozesscharakter des Geschichtsbewusstseins und der Erinnerungs-
politik — die Aufladung der Geschichte mit Ideologien (Wolfrum 1999) -
manifestiert sich in den Aushandlungen in sozialen Situationen (Lenz/
Schroder 2018: 4).

Die materiellen Grundlagen des Totungserinnerns in den Gedenkstatten
lassen sich zunachst als Erzeugnisse dieser Interessenskonflikte begreifen.
Entsprechende Aushandlungsprozesse werden zunichst einmal durch
Veranderungen in der Infrastrukeur deutlich. An der Geschichte der
Gedenkstatte Buchenwald zeigt sich, dass zu verschiedenen Zeitpunkten
unterschiedliche Objektivierungen des Totens betont und andere wiederum
verschleiert oder sogar vernichtet wurden. Kurz nach der Befreiung des
Konzentrationslagers wurden Dritten, wie z.B. der US-Armee, aber auch
der Weimarer Bevolkerung, die Formen und das Ausmaf$ des Totens, das
vor Ort stattgefunden hat, anhand seiner (materiellen) Spuren vor Augen
gefiihrt. Insbesondere die Haftlinge hatten ein Interesse daran, moglichst
»authentisch« von den Vorgingen im Lager zu berichten. Zu den frithen
Praktiken der Reprisentation des Totens zahlten u.a. informierende
Beschriftungen, das Ausstellen erschreckender Artefakte (z.B. von Waften
und Folterinstrumenten, den Loren, in denen Tote transportiert wurden,
die Krematoriumsanlagen etc.), die Reinszenierung von Gewalt und das
Konservieren des Lagers (vgl. Knigge 2020b: 433 ff.). Ehemalige Hiftlinge
stellten die Gewalthandlungen mit ausgestopften Puppen nach, die nun
geschlagen, am Pfahl erhidngt und an den Wandhaken im Krematorium

248

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Mitsein mit den Getoteten und die Materialitat des Erinnerns

erdrosselt wurden. Dartiber hinaus kam es aber auch zu einem korperlichen
Mitsein mit den Toten, indem den Soldaten der US Army, aber auch der
Weimarer Bevolkerung die Leichenberge gezeigt wurden, die nach der
Befreiung noch im Konzentrationslager vorzufinden waren. Sobald die
toten Korper aufgrund ihrer Verwesungsprozesse entfernt und bestattet
wurden, wurden neue Berge aus den Leichen weiterer Hiftlinge gebildet,
die in den Tagen kurz nach der Befreiung aufgrund ihrer korperlichen
Gebrechen ums Leben kamen. Das stattgefundene Toten wurde an und
mit den Toten zum Ausdruck gebracht - eine Praxis, die bereits aufgrund
der materiellen Eigenschaften der Leichen eine Praxis auf Zeit ist.

In der DDR stand am Anfang der Umgestaltung des ehemaligen KZ-
Gelandes der beinahe vollstindige Abriss des Lagers. Viele Artefakte, die
das Toten bezeugen konnten, verschwanden dadurch. Im Vordergrund
stand nun kein »authentisches¢, sondern vor allem ein mit der Ideologie
der DDR-Fihrung eng verbundenes Narrativ tiber das Konzentrations-
lager, das dem Konzept folgte: »Durch Sterben und Kidmpfen zum Sieg«
(Gedenkstatte Buchenwald 1999: 12). Buchenwald wurde — wie andere ehe-
malige Konzentrationslager — zu einem politisch instrumentalisierten Aus-
stellungsraum mit einer ausgepragten Symbolik, die antifaschistische und
antikapitalistische Ideologien unterstiitzen sollte (Morsch 1999; Haustein
2003). Wahrend die Trimmerhaufen anstelle des Haftlingslagers als Aus-
druck eines, wie auf der Sitzung der Gedenkstitten-Planungskommission
der Vereinigung der Verfolgten des Naziregimes am 24. November 1951
formuliert wurde, »bewufSten Zerschlagens des faschistischen Grauens« (zit.
nach Knigge 1993: 43) gelten sollten, blieb das Lagertor als Symbol der ver-
meintlichen »Selbstbefreiung« des Konzentrationslagers erhalten. Auch das
Krematorium blieb bestehen, da dort Ernst Thalmann ermordet worden
war und der Ort somit als »sakulare Martyrerkapelle« (Knigge 2020a: 166)
fungierte. Teile des ehemaligen Haftlingslagers, die demgegeniiber aber
wegen ihrer Geschichte nicht mit der anvisierten politischen Deutung in
Einklang zu bringen waren, wurden zerstort oder verwilderten. Hierzu zihlte
beispielsweise das sogenannte >Kleine Lager, das 1942/43 als Quarantane-
zone eingerichtet wurde, sich aber nach und nach zu einem utberfiillten
Sterbelager wandelte. Es war ein Raum des Elends, des Siechtums und des
immensen Mangels, in dem die Hiftlinge an den Lagerbedingungen zu
Grunde gingen. Dieser Ort der »sozialstrukturellen Totung« (Feldmann 2010:

249

- am 27.01.2026, 00:55:05. (o=



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ekkehard Coenen

212) war nicht mit der siegreichen Widerstandsgeschichte der DDR in Ein-
klang zu bringen. Er bot nicht das Material fiir glorifizierende Aufstands-
beschreibungen und wurde dem Verfall und dem Vergessen preisgegeben.
In den 1970er Jahren wurde der mittlerweile dort entstandene Wald sogar
durch einen Stacheldrahtzaun vom Gedenkstittengelande abgetrennt und
somit vom Erinnerungsort ausgegrenzt. Erst in den 1990er Jahren wurde das
Kleine Lager zum Bestandteil der Gedenkstitte, als solcher gekennzeichnet
und somit als Ort des Totens rekonstruiert. Sowohl die Darstellungen des
Lagerlebens durch die ehemaligen Hiftlinge als auch die Umgestaltung in
der DDR machen deutlich, wie Interessensgruppen durch einen Eingrift
in die Infrastruktur der Gedenkstatte auch das Mitsein mit den Getoteten
pragen konnen. Hier zeigt sich, dass das Gedenken an die KZToten durch
die jeweils vorherrschende Geschichtspolitik gepragt ist, d.h. durch »die
bewusste Forderung der Erinnerung an bestimmte historische Ereignisse,
Prozesse oder Personen in politischer Absicht und zu politischen Zwecken«
(Bouvier/Schneider 2008: 7).

Die Gedichtnisinfrastrukturen sind jedoch nicht nur das Erzeugnis
von Interessenskonflikten, sondern sie bilden auch die materielle Basis fir
unterschiedliche Handlungen, durch die das kommunikative Gedachtnis
gepragt wird; seien es padagogische Fithrungen, Gedenkveranstaltungen,
Wallfahrten oder Tagungen. Die Gebaude, Denkmale und Gedenktafeln
in der Gedenkstatte Buchenwald bildet hierbei die Orte, an denen durch
Erinnerungshandlungen den Getéteten gedacht wird. Zugleich ist die
Gedenkstatte eine »multiple Institution« (Knigge 2020b). Am Beispiel von
Eintragen aus den Besucherbtichern und eigenen Erlebnissen wahrend
seiner Zeit als Gedenkstattenleiter zeigt Knigge, dass die Gedenkstatte
unterschiedliche Funktionen fur die Besucher*innen erfiillen kann. Sie ist,
wie er auflistet, u.a. ein »Lernorte, ein vermeintlich »authentischer« Ort der
Vergangenheite, ein »sikularer Wallfahrtsort«, ein »Ort der Katharsis« und
der »Sprachenvielfalt« sowie eine »Metapher des Grauens«. Sie ist ein Ort

6  Das>Kleine Lager« bildet hier keine Ausnahme. Pollack (2014) hebt hervor, dass viele
Orte der Gewalt und Verfolgung nicht bekannt oder markiert und die vergangenen Er-
eignisse vergessen sind.

250

- am 27.01.2026, 00:55:05. o



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Mitsein mit den Getoteten und die Materialitat des Erinnerns

der »Augenblicksbetroffenheit und des kurzzeitigen Gefithlsausnahme-
zustands«, ein »KZ live« und eine Art »Horror-Disneyland« (ebd.: 446ft.).

Die Infrastrukturen werden bisweilen von Akteuren angeeignet, die
das massenhafte Toten durch ihr Handeln entweder nicht delegitimieren,
sondern legitimeren oder aber zumindest ein entsprechendes Erinnern
und Deuten vergangener Handlungen unterbinden wollen. Stets auf’s
Neue wird in den Massenmedien von Provokateur*innen, Holocaust-
leugner*innen und Stérer*innen berichtet, die z.B. die Besucherbticher
der Gedenkstatte mit rassistischen und antisemitischen Aufferungen ver-
sehen, die sich unter gefithrte Tourist*innengruppen mischen, um die
dort geduflerten Aussagen zum Holocaust zu relativieren, oder die vor
dem Mahnmal die Reichsflagge hissen. Auch die Homepage der Gedenk-
statte wurde bereits gehackt und mit NS-Symbolen bestiickt. Es kursieren
zudem Bilder von Personen, die im Krematorium oder vor dem Lagertor
mit verfassungswidrigen Gesten und Flaggen posieren. So war etwa in den
Social-Media-Kanilen ein Foto zu finden, das Mitglieder der rechtsextremen
Szene abbildet, die sich im Leichenkeller des Krematoriums befinden und
dort den Hitlergruf§ sowie die Flagge der britischen Neo-Nazi- und Terror-
vereinigung National Action zeigen. Die im Konzentrationslager Getoteten
werden auf diesem Bild zusatzlich diffamiert, indem die Wandhaken, an
denen Menschen getétet wurden, durch eine nachtrégliche Bildbearbeitung
als >Meat Hooks« bezeichnet und mit einem lichelnden Smiley versehen
werden. Dies ist ein Beispiel, wie die Infrastruktur der Gedenkstitte teil-
weise genutzt wird, um sich auf einer kommunikativen Ebene ideologisch
gegen die etablierte Erinnerungskultur wenden und eine rechtsradikale
Weltsicht verbreiten zu konnen. Die StGBuMD wendet sich entschlossen
gegen rechtsradikale und derartige holocaust-leugnende Aneignungen,
indem sie diese zur Anzeige bringt.

Unterwandert wird die materielle Hervorbringung des Mitseins mit
den Getoteten, wenn die Infrastruktur von Akteuren vereinnahmt wird, die
sich entweder nicht deren Bedeutung bewusst sind oder fiir die sie keinen
wichtigen Status einnimmt. Im Januar 2021 versammelten sich beispiels-

7 Die Multifunktionalitit wird auch von Knoch (2020: 5) festgehalten, indem er schreibt,
dass Gedenkstitten mehr sind »als Orte des Gedenkens, nimlich Uberrest, Denkmal,
Archiv, Sammlung, Forschungszentrum, Museum und Lernort«.

251

- am 27.01.2026, 00:55:05. (o=



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ekkehard Coenen

weise einige Personen am Ettersberg, also dort, wo die KZ-Gedenkstatte
liegt, und nutzten die trichterférmigen Hiange am Mahnmal, in denen sich
die Massengraber der Getoteten befinden, als Rodelpisten. In diesem Fall
kann keineswegs von einem Mitsezn mit den Toten bzw. von einer>ehrenden
Firsorge« gesprochen werden, da sie womoglich nicht in die Handlungs-
entwirfe der Rodler*innen miteinbezogen wurden. Wenn sie es unter
Umstinden doch waren, so haben wir es hier mit einem bewussten Umgang
mit den NS-Opfern zu tun, der der Gedenkpraxis der StGBuMD kontrir
gegenibersteht. In den Massenmedien wurden die Rodelspuren auf den
Massengriabern skandalisiert. So verfasste die Lagerarbeitsgemeinschaft
Buchenwald-Dora (2021) einen mahnenden Appell, in dem sie darlegte,
dass ihre Mitglieder »als Angehorige von Hiftlingen des Konzentrations-
lagers Buchenwald erschiittert« seien, weil »die Anlagen des Mahnmals auf
dem Ettersberg durch Winterausfliigler pietatlos geschindet wurden«. Die
StGBuMD (2021) verdeutlichte in einer Mitteilung, dass das Mahnmal,
an dem die Schlittenspuren zu finden waren, der Friedhof von mehreren
tausend Toten des Lagers sei und ein entsprechendes Verhalten gefordert
wird: »Fir die Winterzeit bitten wir die Besucherinnen und Besucher der
Mahnmalsanlage um ein Verhalten, das der Wiirde des Ortes angemessen
ist. [...] Insbesondere Faille von Storungen der Totenruhe durch Winter-
sportaktivitaiten nahe der Grabanlagen werden wir zur Anzeige bringen«.
In dem Fall der Rodelspuren an der Gedenkstitte also wurde zwischen ver-
schiedenen Akteursgruppen ausgehandelt, welche Praxiskonventionen in
Buchenwald gelten, wie die Infrastruktur des kommunikativen Gedécht-
nisses genutzt werden darf und wie dadurch ein besonderes Verhaltnis
zwischen den Lebenden und den in dem Konzentrationslager getoteten
Haftlingen evoziert wird. Die Geschichtspolitik, die mit dem Mitsein mit
den Getoteten verbunden ist, vollzieht sich in gesellschaftlichen Strukturen.
Ob etwas erinnert wird oder nicht und wie diese Erinnerungen gedeutet
werden, ist abhangig von der >Erinnerungskultur« einer sozialen Gruppe.
Schlieflich gibt es »ebenso viele Arten, sich den Raum zu vergegenwartigen,
wie es Gruppen gibt« (Halbwachs 1985: 162). KZ-Gedenkstitten als Arenen
zu begreifen, in denen soziale Akteure um die Deutungshoheit geschicht-
licher Ereignisse und insbesondere der NS-Verbrechen konkurrieren, ver-
deutlicht, dass auch das kommunikative Gedachtnis einen Streitgegen-

252

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Mitsein mit den Getoteten und die Materialitat des Erinnerns

stand bilden kann, an den unterschiedliche Interessen, Absichten und
Ideologien gekntpft sind.

Das Erinnern an das Toten sowie dessen Vergessen sind hochgradig an
die Materialitit und Infrastruktur der Gedenkstatte gekntipft. Die infra-
strukturelle Form, aber auch die darauf aufbauenden Handlungen prigen
letztlich das Mitsein mit den Getoteten und das damit verbundene Wissen
tber das Toten. Denn das kommunikative Handeln an KZ-Gedenkstitten
schlieft stets ihre heterotopen Deutungen ein. Es sind Orte, deren Aneignung
im Zusammenspiel mit dem kommunikativen Gedachtnis stets als eine
Positionierung gegenuber den Getoteten verstanden werden kann. In ihnen
konne man sich mit dem »Beweis von der Fragilitat unserer Zivilisation«
und mit einer »bis in die anthropologische Substanz gehende[n] Scham«
(Reemtsma 2010: 9) auseinandersetzen — wie einzelne Akteure zeigen,
miissen wir es aber nicht. Denn das Totengedenken ist in eine Arena ein-
gebettet, in der zahlreiche Interessen aufeinandertreffen. Die Frage, wie
wir das Mitsein mit den Getoteten gestalten, steht somit in Verbindung
mit der Art, wie wir nicht nur >sinnhaft¢, sondern auch >sinnvoll« mit den
uns vorliegenden Artefakten umgehen, die Auskuntft iber die vergangene
Gewalt geben, dadurch Erinnerungen konstruieren und Gewaltgedacht-
nisse pragen konnen.

Literatur

Alba, Avril (2015): The Holocaust Memorial Museum. Sacred Secular Space, London.

Assmann, Aleida (1999): Erinnerungsrdaume. Formen und Wandlungen des kollektiven
Geddchtnisses, Munchen.

Beattie, Andrew H. (2016): »Gedenkstatten als Katalysatoren geschichtspolitischer
Konflikte. Umstrittene Erinnerung und Konkurrenz der Opfer«, in: Heitzer,
Enrico/Morsch, Giinter/Traba, Robert/Woniak, Katarzyna (Hg.): Von Mahn-
stdtten iiber zeithistorische Museen zu Orten des Massentourismus? Gedenkstdtten
an Orten von NS-Verbrechen in Polen und Deutschland, Berlin, S. 84-94.

Benkel, Thorsten (Hg.) (2016a): Die Zukunfl des Todes. Heterotopien des Lebensendes,
Bielefeld.

253

- am 27.01.2026, 00:55:05. (o=



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ekkehard Coenen

Benkel, Thorsten (2016b): »Symbolische Prisenz. Der Status der Identitit nach
dem Ende der Identitét, in: ders. (Hg.): Die Zukunfl des Todes. Heterotopien des
Lebensendes, Bielefeld, S. 11-40.

Benkel, Thorsten (2020): »Gepackwissen«, in: Klimke, Daniela/ Lautmann, Riidiger/
Staheli, Urs/Weischer, Christoph/Wienold, Hanns (Hg.): Lextkon zur Soziologie,
6. Aufl., Wiesbaden, S. 265.

Bjerg, Helle/Korber, Andreas/Lenz, Claudia/Wrochem, Oliver von (Hg.) (2014):
Teaching Historical Memories in an Intercultural Perspective. Concepts and Methods,
Berlin.

Bouvier, Beatrix/Schneider, Michael (2008): »Geschichtspolitik und demokratische
Kultur. Einleitende Uberlegungen, in: dies. (Hg.): Geschichtspolitik und demo-
kratische Kultur. Bilanz und Perspektiven, Bonn, S. 7-10.

Coenen, Ekkehard (2021a): »Vortiberlegungen zu einer Wissenssoziologie der
Gewalte, in: Zeitschrift fiir Theoretische Soziologie 10, Heft 2, S. 168-195.

Coenen, Ekkehard (2021b): »Bilder der Todesevidenz. Visuelle Aushandlungen der
Grenze zwischen Leben und Tod«, in: Dimbath, Oliver/Pfadenhauer, Michaela
(Hg.): Gewissheit, Weinheim/Basel, S. 796-807.

Di Cesare, Donatella (2016): Heidegger, die Juden, die Shoah, Frankfurt am Main.

Dimbath, Oliver (2014): Oblivionismus. Vergessen und Vergesslichkeit in der modernen
Wissenschafl, Konstanz.

Dimbath, Oliver/Leonhard, Nina (2021): »Gedachtnisse der Gewalt und die Gewalten
des Gedichtnisses«, in: Leonhard, Nina/Dimbath, Oliver (Hg.): Gewaltgeddcht-
nisse. Analysen zur Prisenz vergangener Gewalt, Wiesbaden, S. 1-16.

Eschebach, Insa (2019): »Blutgetrinkte Erde. Die Sakralisierung historischer Orte
des Massensterbens, in: Drecoll, Axel/Schaarschmidt, Thomas/Zindorf, Irm-
gard (Hg.): Authentizitat als Kapital historischer Orte? Die Sebnsucht nach dem
unmittelbaren Erleben von Geschichte, Gottingen, S. 17-34.

Feldmann, Klaus (2010): Tod und Gesellschaft. Sozialwissenschaftliche Thanatologie im
Uberblick, 2. Aufl., Wiesbaden.

Fink, Eugen (1969): Metaphysik und Tod, Stuttgart.

Gedenkstitte Buchenwald (Hg.) (1999): Konzentrationslager Buchenwald 1937-1945.
Begleitband zur stindigen bistorischen Ausstellung, Gottingen.

Gennep, Arnold van (1986): Ubergangsrz'ten, Frankfurt am Main.

Halbwachs, Maurice (1985): Das kollektive Gedichtnis, Frankfurt am Main.

Han, Byung-Chul (1998): Todesarten. Philosophische Untersuchungen zum Tod, Minchen.

254

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Mitsein mit den Getoteten und die Materialitat des Erinnerns

Haustein, Petra (2003): »Vereinnahmung durch Erinnerung. Die Geschichte des KZ
Sachsenhausen in der Geschichtspropaganda der DDR«, in: Siggelkow, Ingeborg
(Hg.): Erinnerungskultur und Geddchtnispolitik, Frankfurt am Main, S. 95-116.

Heidegger, Martin (1967): Sein und Zeit, Tubingen.

Heinz, Marion/Bender, Tobias (Hg.): »Sezn und Zeit« neu verhandelt. Untersuchungen
zu Heideggers Hauptwerk, Hamburg.

Hertz, Robert (2007): »Beitrag zur Untersuchung der kollektiven Reprisentation
des Todes, in: ders., Das Sakrale, die Siinde und der Tod. Religions-, kultur- und
wissenssoziologische Untersuchungen, Konstanz, S. 65-179.

Hugli, Anton/Han, Byung-Chul (2001): »Heideggers Todesanalyse (§§ 45-53)«, in:
Rentsch, Thomas (Hg.): Martin Heidegger: Sein und Zeit, Berlin, S. 133-148.

Imbusch, Peter (2017): »Die Rolle von >Drittenc. Eine unterbelichtete Dimension
von Gewalts, in: Batelka, Philipp/Weise, Michael/Zehnle, Stephanie (Hg.):
Zwischen Titern und Opfern. Gewaltbeziehungen und Gewaltgemeinschaflen,
Gottingen, S. 47-74.

Jacobsen, Michael H. (2016): »Spectacular Death«. Proposing a New Fifth Phase to
Philippe Ari¢s’s Admirable History of Death«, in: Humanities S, Heft 2,S.1-20.

Kliger, Ruth (1997): Weiter leben. Eine Jugend, 6. Aufl., Minchen.

Knigge, Volkhard (1993): »Der steinerne Sieg. Zu Entstehungsgeschichte und
Erinnerungsprogramm der Nationalen Mahn- und Gedenkstitte Buchenwalds,
in: Kuratorium Schlof8 Ettersburg (Hg.): Der eindugige Blick. Vom Mifbrauch
der Geschichte im Nachkriegsdeutschland, Weimar, S. 39-50.

Knigge, Volkhard (2020a): »Zu Denkmalen auf dem Gelande ehemaliger national-
sozialistischer Konzentrations- und Vernichtungslager«, in: Doffmann, Axel
(Hg.): Geschichte als Verunsicherung. Konzeptionen fiir ein historisches Begreifen
des 20. Jabrhunderts, Gottingen, S. 137-164.

Knigge, Volkhard (2020b): »Museum oder Schidelstitte? Gedenkstitten als
multiple Institutionens, in: Dofmann, Axel (Hg.): Geschichte als Verunsicherung.
Konzeptionen fiir ein historisches Begreifen des 20. Jabrbunderts, Gottingen, S. 432
450.

Knoblauch, Hubert (1999): »Das kommunikative Gedéchtnis«, in: Honegger,
Claudia/Hradil, Stefan/Traxler, Franz (Hg.): Grenzenlose Gesellschafl?, Opladen,
S.733-748.

Knoblauch, Hubert (2013): »Grundbegriffe und Aufgaben des Kommunikativen
Konstruktivismusc, in: Keller, Reiner/Knoblauch, Hubert/Reichertz, Jo (Hg.):

255

- am 27.01.2026, 00:55:05. (o=



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ekkehard Coenen

Kommunikativer Konstruktivismus. Theoretische und empirische Arbeiten zu einem
neuen wissenssoziologischen Ansatz, Wiesbaden, S. 25-48.

Knoblauch, Hubert (2017): Die kommunikative Konstruktion der Wirklichkert, Wies-
baden.

Knoch, Habbo (2020): Geschichte in Gedenkstéitten. Theorie — Praxis — Berufsfelder,
Tibingen.

Koloma Beck, Teresa (2011): »The Eye of the Beholder. Violence as a Social Process«,
in: International Journal of Conflict and Violence 5, Heft 2, S. 245-256.

Kihl, Stefan (2018): Ganz normale Organisationen. Zur Soziologie des Holocaust,
2. Aufl., Berlin.

Lagerarbeitsgemeinschaft Buchenwald-Dora eV.(2021): »Zum Verhalten von Winter-
ausfliiglern auf dem Ettersberg«, https://lag-buchenwald.vvn-bda.de/2021/01/15/
zum-verhalten-von-winterausflueglern/ (2. Méarz 2022).

Lenz, Claudia/Schroder, Peter (2018): »Orte, an denen man wachsen kanne.
Empirische Rekonstruktionen von Sinnzuschreibungen im Zusammenhang
mit der Eroffnung zweier norwegischer Gedenkstatten, in: Forum Qualitative
Sozialforschung 19, Heft 3, Art. 16.

Leonhard, Nina/Dimbath, Oliver (Hg.) (2021): Gewaltgedichtnisse. Analysen zur
Préisenz vergangener Gewalt, Wiesbaden.

Lindemann, Gesa (2017): »Verfahrensordnungen der Gewalt, in: Zeitschrift fiir
Rechtssoziologie 37, Heft 1, S. 57-87.

Luckmann, Thomas (1986): »Grundformen der gesellschaftlichen Vermittlung
des Wissens. Kommunikative Gattungenc, in: Neidhardt, Friedhelm/Lepsius,
M. Rainer/Weif, Johannes (Hg.): Kultur und Gesellschaft, Opladen, S. 191-211.

Marten, Rainer (1987): Der menschliche Tod. Eine philosophische Revision, Paderborn.

Morsch, Glinter (1999): »Roll back< oder Abwicklung, Antifaschismus und Anti-
totalitarismus, Asthetisierung oder Musealisierung. Die ostdeutschen KZ-
Gedenkstitten nach der sWende« 1989« in: Griittner, Michael/Hachtmann,
Ridiger/Haupt, Heinz-Gerhard (Hg.): Geschichte und Emanzipation. Festschrift

fiir Reinhard Riirup, Frankfurt am Main/New York, S. 625-650.

Nora, Pierre (1990): Zwischen Geschichte und Geddchtnis, Berlin.

Pollack, Martin (2014): Kontaminierte Landschaflen, Sankt Polten.

Reemtsma,Jan P.(2008): Vertrauen und Gewalt. Versuch iiber eine besondere Konstellation
der Moderne, Hamburg.

Reemtsma, Jan P.(2010): »Wozu Gedenkstétten?<, in: Aus Politik und Zeitgeschichte 60,
Heft 25/26,S. 3-9.

256

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Mitsein mit den Getoteten und die Materialitat des Erinnerns

Ruin, Hans (2018): Being with the Dead. Burial, Ancestral Politics, and the Roots of
Historical Consciousness, Stanford.

Schabacher, Gabriele (2019): »Infrastrukturens, in: Ziemann, Andreas (Hg.): Grund-
lagentexte der Medienkultur, Wiesbaden, S. 283-288.

Schmid, Harald (2008): »Konstruktion, Bedeutung, Macht. Zum kulturwissen-
schaftlichen Profil einer Analyse von Geschichtspolitike, in: Heinrich, Horst-
Alfred/Kohlstruck, Michael (Hg.): Geschichtspolitik und sozialwissenschaftliche
Theorie, Stuttgart, S. 75-98.

Schmid, Harald (Hg.) (2009): Vo publizistischen Kampfbegriff zum Forschungskonzept.
Zur Historisierung der Kategorie >Geschichtspolitik<, Gottingen.

Siebeck, Cornelia (2014): »The Universal is an Empty Place«. Nachdenken tber
die (Un-)Moglichkeit demokratischer KZ-Gedenkstitten, in: Hansen, Imke
(Hg.): Ereignis und Geddchtnis. Neue Perspektiven auf die Geschichte der national-
sozialistischen Konzentrationslager, Berlin, S. 217-253.

Sofsky, Wolfgang (1993): Die Ordnung des Terrors. Das Konzentrationslager, Frankfurt
am Main.

Star, Susan L./Bowker, Geoffrey C. (2002): »How to Infrastructures, in: Lievrouw,
Leah A./Livingstone, Sonia L. (Hg.): The Handbook of New Media. Social Shaping
and Consequences of ICTs, London, S. 151-162.

Stiftung Gedenkstatten Buchenwald und Mittelbau-Dora (2021): »Grabstatten im
Buchenwald-Mahnmal. Kein Ort zum Rodeln«, https://www.buchenwald.de/47/
date/2021/01/12/grabstaetten-im-buchenwald-mahnmal/ (14. Februar 2022).

Strauss, Anselm L. (1993): Continual Permutations of Action, New York.

Trawny, Peter (2014): Heidegger und der Mythos der jiidischen Weltverschworung,
2. Aufl., Frankfurt am Main.

Tumarkin, Maria (2005): Traumascapes. The Power and Fate of Places Transformed by
Tragedy, Melbourne.

Wolfrum, Edgar (1999): Geschichtspolitik in der Bundesrepublik Deutschland. Der Weg
zur bundesrepublikanischen Erinnerung 1948-1990, Darmstadt.

Young, James E. (1993): The Texture of Memory. Holocaust Memorials and Meaning,
New Haven/London.

257

- am 27.01.2026, 00:55:05. (o=



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Vergessen
ist Sterben

‘ :;l‘z’,

.t Peter Nerlich =
R E SRR
+17-7-1998
Uwe
. 42271968 +15112014



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

CARsTEN HEINZE

Das Spannungsverhiltnis zwischen Tod
und dokumentarischem Film

Der folgende Beitrag beschaftigt sich mit dokumentarischen Filmen, inso-
fern diese extreme Ereignisse wie Genozid, Massenmord oder gewalttatige
Totungen' in einem weiten Sinne thematisieren. Anders als Spielfilme, deren
Wirklichkeitskonstruktionen und Narrationen von vornherein nicht den
Anspruch des Realen erheben, beziehen sich dokumentarische Filme auf
nichtfilmische Ereignisse, indem sie diese aufnehmen, referenzieren und
mit einem exklusiven Wirklichkeitsanspruch versehen. Obwohl auch Spiel-
filme »auf realen Begebenheiten« beruhen konnen, folgen diese anderen
dramaturgischen Intentionen, Inszenierungsweisen und Darstellungskon-
ventionen als dokumentarische Filme, in denen die aus der Realitat ent-
nommene Aufnahme zugleich die Grundlage ihrer Glaubwiirdigkeit und
Legitimation bildet. Die >Aura<des Realen, die sich um das als »echt« wahr-
genommene Bild rankt, erzeugt eine andere Involvierung des Publikums,
als der Spielfilm. Daraus erwachst die Frage, wie gesellschaftlich tabuisierte
Themen wie Tod und Sterben vor allem vor dem Hintergrund ihrer gewalt-
tatigen Herbeifuhrung in ein dokumentarisches Bild gesetzt und vermittelt
werden konnen. Wihrend diese Frage fiir den fiktiv inszenierten, gewalt-
tatigen Tod einfach zu beantworten ist, da dieser haufig in Spielfilmen
vorkommt und nicht selten >lustvoll< inszeniert wird, ist sie flr reale, sich
vor einer Kamera abspielende, fiir sie inszenierte oder auf sie hindeutende
(massenhafte) Totungshandlungen in dokumentarischen Filmen ungleich
schwieriger zu beantworten — zum einen, da eine als real ausgewiesene
Totungsszene beim Publikum andere Wahrnehmungen und Affekte aus-

1 Esgehtin diesem Beitrag weniger darum, eine angemessene, verschiedene Definitionen
gegeneinander abwagende Differenzierung massenhafter Tétungsakte vorzunehmen,
da es fiir die Frage nach Asthetik und Diskurs dokumentarfilmischer Darstellungen
von Massenmorden unerheblich ist, wo hier die Grenzen definitorisch gezogen werden
(vgl. Barth 2006: 12 ff.). Ausgegangen wird vielmehr von sozialen, kulturellen oder
politischen Gewaltakten, die auf spezifische Bevolkerungsgruppen gerichtet sind.

259

- am 27.01.2026, 00:55:05. (o=



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Carsten Heinze

16st, als im Spielfilm, zum anderen, da die dokumentarische Beobachtung
und Inszenierung realer Totungsszenen an dokumentarfilmische, ethische
oder auch rechtliche Grenzen (wie z.B. Personlichkeitsrechte, unterlassene
Hilfeleistung) stof3t.

Der Versuch, derart aulergewohnliche, verstdrende und traumatisierende
Ereignisse aus der Realitit audiovisuell in Szene zu setzen und damit eine
soziomediale Seherfahrung des realen Todes fiir ein Publikum zu tber-
setzen, stellt zweifellos eine Herausforderung fiir dokumentarische Filme-
macher*innen dar. Deshalb haben dokumentarische Filmemacher*innen fiir
diesbezugliche Bildinszenierungen, wie der folgende Beitrag exemplarisch
und in einem explorativen Aufriss zu zeigen versucht, verschiedene Dar-
stellungslosungen entwickelt. Aus Sicht der Kultur- und Filmsoziologie
sind die filmischen Représentationen des Todes insofern von Interesse, als
angenommen werden kann, dass diese auf den gesellschaftlichen Umgang
und mit dem Tod bzw. die Verinderungen dieses Umgangs verweisen (vgl.
Moebius/Weber 2008: 264 ff.). Nach Stephan Moebius und Tina Weber
sind es die — bei ithnen vor allem fiktionalen — filmischen Todesbilder, die
auch die Todesbilder in der Realitit pragen und seit den 1970er Jahren
verstarkt zu beobachten sind. Damit weisen sie filmischen Darstellungen
eine sozio-kulturelle Bedeutung zu, da diese gesellschaftliche Bilder tiber
den Tod »doch wesentlich stiitzen, pragen oder prafigurieren« (ebd.: 269)
und damit Verinderungen in der filmischen Reprasentation zugleich auf
einen verinderten Umgang in der Gesellschaft verweisen.

Mit Blick auf den Zusammenhang von Genoziden und Massentotungen,
bei denen auch Fragen nach gesellschaftlichen Verantwortlichkeiten auf-
geworfen werden, und deren Darstellung in dokumentarischen Filmen ist
anzunehmen, dass hier mehr Einfluss auf die kollektiven Vorstellungen
genommen wird, da dokumentarische Bilder sich mit einem anderen Wirk-
lichkeitsanspruch vermitteln, als die Bilder des Spielfilms. Die beobachtbare
Zunahme dokumentarischer Filme tiber Genozide und Massentotungen
lasst vermuten, dass sich hierdurch ein Wandel im kollektiven Bewusstsein
mit Blick auf Verbrechen gegen die Menschlichkeit vollzogen hat. Letzt-
lich erméglichen dokumentarische Filme tGber den (gewalttitig herbei-
gefihrten) Tod zudem existenzielle Erfahrungen mit der eigenen Sterb-
lichkeit und ihrer Unberechenbarkeit.

260

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Spannungsverhaltnis zwischen Tod und dokumentarischem Film

Im folgenden Abschnitt wird der Film im Durchgang einiger filmsozio-
logischer Ansatze mit der einschlagigen Metapher eines »Spiegels der Gesell-
schaft« (Kracauer 1974: 249) in Verbindung gebracht, der hier insbesondere
als Wiedervergegenwirtigung einer Vergangenheit in der Gegenwart dis-
kutiert wird. Was schreibt sich, sofern man Filme als kulturelle Texte ver-
standen wissen mochte, an gesellschaftlicher Bedeutung in die Beobachtung
und Darstellung des Todes in den dokumentarischen Film ein, wortiber gibt
diese Artvon Filmen Auskunft in Bezug auf das gesellschaftliche Verhiltnis
zum gewalttatig herbeigefiihrten Tod? Davon zunachst unbenommen ist die
Frage, was und wie der (dokumentarische) Film genau widerspiegelt,da auch
dokumentarische Filme auf Inszenierungen ihres Materials beruhen. Da sich
Genozide, Massenmorde und gewalttatige Totungen in einem gesellschaft-
lichen Zusammenhang ereignen, kommt dokumentarischen Filmen eine
diesbeziiglich besondere, in verschiedene Richtungen weisende Bedeutung
zu, wie man beispielsweise aus den Filmen tber den Nationalsozialis-
mus und die Shoah weif. Sie enthalten die Erinnerung an traumatische
Ereignisse und liefern zugleich Aufarbeitungen und Erklarungsversuche
fur die Verbrechen von Gesellschaften. Wahrend Spielfilmen beziglich
Nationalsozialismus und Schoah der Vorwurf gemacht wird, aufgrund
von Dramaturgien und der Tendenz zur Unterhaltung zu vereinfachen, zu
personalisieren, zu emotionalisieren und gesellschaftliche Strukturen aus-
zublenden (vgl. Wirtz 2008: 10 ff.), ibernimmt der dokumentarische Film
andere medienkommunikative Verpflichtungen in der Darstellung seiner
Themen und ist der nichtfilmischen Wirklichkeit verpflichtet.

Daran anschliefend wird die Frage gestellt, in welchem grundsitzlicheren
Verhaltnis der dokumentarische Film in seiner Form zu der Darstellung
des Todes steht. Gibt es ein besonderes Verhiltnis zu diesem Sujet, das sich
aus der konventionellen Besonderheit dokumentarischer Filme ergibt? In
welchem Zusammenhang stehen der dokumentarfilmische Darstellungs-
als Erfahrungsraum mit der Beobachtung und Inszenierung des (gewalt-
voll herbeigefiihrten) Todes? Schliefflich werden einige Filmbeispiele vor-
gestellt, die so ausgewahlt wurden, das sich eine gewisse Bandbreite an
Darstellungsmoglichkeiten zeigt, die keinesfalls den Anspruch auf Voll-
standigkeit erheben kann, jedoch auf einige typische Merkmale hinweist.

261

- am 27.01.2026, 00:55:05. (o=



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Carsten Heinze

Der Film als Spiegel einer Vergangenheit in der Gegenwart

Das 20. Jahrhundert wird als »Zeitalter der Extreme« bezeichnet (Hobsbawm
1994).Kein Jahrhundert zuvor hatte so viele Tote durch regionale Konflikte
und globale Kriege zu beklagen. Die Zahl der durch Gewalt und aus
politischen Motiven massenhaft zu Tode gekommenen Personen geht in
die hundert Millionen (vgl. ebd.: 26). Angesichts der unendlichen Zer-
storungen und Menschenverluste als Folgen des Zweiten Weltkriegs fragen
sich Max Horkheimer und Theodor W. Adorno (1998: 1) in der Dialektik
der Aufklarung,»warum die Menschheit, anstatt in einen wahrhaft mensch-
lichen Zustand einzutreten, in eine neue Art von Barbarei versinkt«. Und
sie schlieen, dass der Prozess der (instrumentellen) Aufklarung bereits den
Keim seiner Selbstzerstérung in sich trage (vgl. ebd.: 3), zu der das Kino
als kulturindustriell kommerzialisiertes Artefakt und Illusionsmaschine
beitrage. Norman M. Naimark (2018: 92) weist auf diese Ambivalenz der
Moderne hin, wenn er betont, dass zahlreiche Aspekte, angefangen von
technischen Errungenschaften der Kommunikationsmoglichkeiten bis hin
zur Modernisierung administrativer Organisationsformen, genozidalen
Ereignissen Vorschub leisteten. Es scheint, als ob exzessive Gewalt und
Totungsakte in simtlichen Formen nicht der Vergangenheit angehoren,
sondern tiefer in den Sozialformen der Gesellschaft angelegt sind, als es
die oberflachlichen Domestizierungen der menschlichen Natur nahezu-
legen scheinen (Sofsky 2002).

Ob aus politischen, ethnischen oder anderen Motiven, dem Prozess
der Zivilisation (Elias 1998), in dem Fremdzwang in Selbstzwang tber-
geht und willkdrliche sowie spontan ausgetbte Gewaltakte allmahlich
zuriickgedrangt werden, stehen sich organisierte Verbrechen und massen-
haft ausgefiihrte, eruptive Gewaltphinomene gegeniiber. Die »Pazifizierung
im Innern der Gesellschaft« (Elias 1982: 15) erweist sich immer wieder
als briichig, woftr die bis heute andauernden Spannungen und Konflikte
in Ex-Jugoslawien und anderen europiischen Regionen stehen. Dartber
hinaus lasst sich eine allgemeine Verrohung des gesellschaftlichen Dis-
kurses im Angesicht aktueller Krisenphinomene wie Demokratiemudig-
keit, neue Autoritarismen oder der Zerstorung der Umwelt konstatieren,
in der sich grundsitzliche Potenziale einer latent vorhandenen Bereitschaft
von Gewaltausiibung und Tétungshandlungen zumindest andeuten.

262

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Spannungsverhaltnis zwischen Tod und dokumentarischem Film

Historisch eines der zentralen und zugleich filmisch vielfach auf-
gegriffenen Beispiele von massenhafter Totung ist die rassische und
biopolitisch motivierte, systematisch durchgefithrte Verfolgung und
Ermordung ganzer Bevolkerungsgruppen, vor allem der europaischen
Juden.? Korrespondierende Dokumentarfilme, in denen Vergangenheit im
Licht der Gegenwart bearbeitet und verstehbar gemacht werden soll, stellen
einen bedeutsamen Teil des historisch »zerbrochenen Spiegels« deutscher
Geschichte dar, in dem Krieg, Massenmord und Ausrottung kollektiv
vegegenwartigt werden (Jarausch/Geyer 2005). Damit konnen sie Teil des
kulturellen Verarbeitungsprozesses und Selbstverstaindnisses der Bundes-
republik Deutschland werden. Ikonisch geworden sind hier so gegensitzliche
Filme wie Nacht und Nebel (Frankreich 1956, Alain Resnais), der drastische
Darstellungen der ermordeten KZ-Hiftlinge zeigt, oder Shoah (Frankreich
1985, Claude Lanzmann), der darauf ginzlich verzichtet.

Genozide und Massenmorde durchziehen das gesamte 20. Jahrhundert
und wurden nicht nur durch den Nationalsozialismus begangen. Angefangen
mit der Vertreibung und Ermordung der Armenier durch die Jungtiirken
tber die stalinistischen >Sauberungen<der 1930er und 1940er Jahre bis hin
zu regionalen ethnischen Konflikten im nah- und fernostlichen sowie im siid-
ostasiatischen Raum, in Ruanda, im Sudan oder Ex-Jugoslawien, finden sich
zahlreiche Beispiele fiir Verbrechen gegen die Menschlichkeit. Naimark (2018)
unterscheidet in diesen Groflendimensionen zwischen kommunistischen
und antikommunistischen Genoziden sowie Genoziden nach dem Kalten
Krieg. Es existieren nicht nur zum Nationalsozialismus, sondern zu den
meisten der genannten Konflikte dokumentarische Filme, die traumatische
Erfahrungen darstellen und (be-)greifbar zu machen versuchen.

Filmsoziologisch ist dies ein wichtiger Befund. Die moderne Gesell-
schaft bearbeitet und reflektiert ihre Gegenwart und Vergangenheit u.a.
in filmischen Artefakten. Filme eignen sich prinzipiell, um gesellschaft-
liche Themen zu verarbeiten und anschaulich zu vermitteln, wobei gerade
diese Art von Filmen, die sich mit traumatischen Kollektiverfahrungen

2 Siehe dazu die akribische Aufarbeitung des biirokratisch organisierten Genozids bei
Hilberg 1999 durch die Nationalsozialisten, deren Monstrositit und zugleich kiihle ad-
ministrative Sachlichkeit im Tatvollzug als moderner Archetypus des Volkermords er-
achtet wird (vgl. Barth 2006: 78).

263

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Carsten Heinze

beschiftigen, anfallig ist fiir Stereotypisierungen und Vereinfachungen
komplexer Gewalt- und Tétungsdynamiken. Indem der Film diese aufgreift
und zur Darstellung bringt, berithrt er einerseits das kollektive Selbstver-
standnis gesellschaftlicher Gruppen und Generationen durch genealogische
Involvierung der Nachkommenschaft, andererseits aber kann es gerade bei
Filmen dieser Art zu einer unmittelbaren existenziellen Erfahrung mit der
eigenen Verganglichkeit des Menschen kommen.

Sowohl dem Spielfilm als auch dem dokumentarischen Film wohnt
eine Erinnerungs- und (Wieder-)Vergegenwirtigungsfunktion inne; es
handelt sich um ein erinnerungskulturelles Medium (im Uberblick aus
einer soziologischen Perspektive: Heinze 2022; zum Spielfilm als soziales
Gedichtnis vgl. Dimbath 2018: 199 ff.), das sowohl gesellschaftliche Ereig-
nisse als auch individuelle Schicksale aufgreift. Der Film ist wichtiger Teil
der modernen Medienkultur und steht zu dieser in einem vielfiltigen
kommunikativen Verweisungszusammenhang. Astrid Erll und Stephanie
Wodianka (2008: 1) sprechen vom »plurimedialen Erinnerungsfilm«, der im
Rahmen der Vergegenwartigung von Vergangenheit das »Leitmedium«von
Erinnerungskulturen darstellt. Sie erkennen die Bedeutung des Erinnerungs-
films nicht nur in seiner Reprasentation, sondern in den »plurimedialen«
Verflechtungen, in die Filme im Rahmen von Gedéchtnis- und Erinnerungs-
kulturen eingebunden sind. Damit wird seine kommunikative Funktion
der kollektiven Verstaindigung hervorgehoben, die gerade im hier infrage
stchenden Zusammenhang zentral ist. Der Erinnerungsfilm zeichnet
nicht auf, sondern er gestaltet, wie Filme die Vergangenheit aus Sicht einer
Produktionsgegenwart verstehen wollen. Die Gestaltungs- als Deutungs-
macht ist insofern ein wichtiges Kriterium, da Zeitgeschichtsaneignung
im hohen Mafle tiber den Film erfolgt (Moller 2018) und sich in diesem
konstituiert. Wo der Spielfilm sich in seiner Dramaturgie die Freiheit der
Fiktion auch da erlauben kann, wo seine Geschichten auf realen Begeben-
heiten basieren, ist der dokumentarische Film dem Ablauf und den verfig-
baren Bildern der Wirklichkeit starker verpflichtet — wobei die Fiktionali-
tat nicht als Gegensatz zum Dokumentarischen verstanden werden darf?
Beide Formen arbeiten selektiv, gestaltend und interpretativ.

3 Eine filmische Mischform, die fiir historische Aufarbeitungen haufig genutzt wird, ist die
Dokufiktion. Diese basiert auf realen Ereignissen und historischen Zeitabschnitten, nutzt

264

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Spannungsverhaltnis zwischen Tod und dokumentarischem Film

Der Film eroftnet die Moglichkeit, (un-)menschliche Handlungen zu
beobachten und zuginglich zu machen. Mit Blick auf (massenhafte) Totungs-
szenen beriithren diese die/den einzelne/n Zuschauer*in auf eine besonders
existenzielle Weise. Das, was Menschen auf der Leinwand (anderen Menschen
an-)tun oder (an-)getan haben, betrifft Subjektivitiat exemplarisch und
bertihrt Fragen von Humanitit, was besonders fiir Themen gilt, bei denen
Menschen Handlungen vollziehen, die die Wiirde und korperliche Unver-
sehrtheit des Anderen herabsetzen oder gewalttitig verletzen. Gewalt und
Totungsakte stehen in einem unmittelbaren Verhaltnis zum Publikum als
menschliche Wesen, was umso mehr gilt, je srealer< und expliziter derartige
Szenen gezeigt werden. Das Publikum wird zum stellvertretenden Zeugen
von Handlungen, die die Integritit einer Person in einem existenziellen
Sinne betreffen und herabsetzen. Der Film erscheint wie ein Spiegel des
Selbst, der mit dem Menschen(un)moglichen vertraut macht und einer-
seits ermoglicht, die Rolle der Tater, anderseits die der Opfer imaginar zu
durchleben. Durch den Realismus und die Wahrnehmungsnihe der Film-
bilder, die insbesondere fiir dokumentarische Aufnahmen gilt, erschiittern
Gewalt- und Totungshandlungen die Gewissheit der korperlichen Integri-
tat und Unversehrtheit.

Der »lebendige Spiegel« gilt in der Kulturgeschichte als eine wichtige,
wenn auch hiufig mit Unbehagen verwendete Form der subjektiven Selbst-
betrachtung und Erhellung (Konersmann 1991). Die Metapher vom Film als
Spiegel lasst sich auf Siegfried Kracauer, der diese Metapher verschiedentlich
in seinen medientheoretischen Schriften konturierte, zuriickfuhren. Dabei
geht es weniger um eine marxistische Lesart des Films im Sinne einer sozio-
okonomisch-kulturellen Widerspiegelung gesellschaftlicher Verhaltnisse.
Kracauer spielt vielmehr auf die Moglichkeit an, die tieferen existenziellen
Schichten und Pradispositionen unseres menschlichen Daseins zu durch-
messen: »Filme erginzen das wirkliche Leben. Sie verleihen offentlichen
Meinungsbefragungen Farbe. Sie schirfen unsere Bewuftheit fiirs Ungreif-
bare und spiegeln den verborgenen Verlauf unserer Erfahrung.« (Kracauer
1974: 249; zum Film als »Spiegel der Gesellschaft« ferner Kroner 1973) In
eine ahnliche Richtung weist Kracauers Ansatz seiner psychologischen

jedoch die Fiktionalisierung fiir nicht oder nur schwer dokumentarisch bebilderbare
Szenen. Ein bekanntes Beispiel hierfiir ist Todesspiel (Deutschland 1997, Heinrich Breloer).

265

- am 27.01.2026, 00:55:05. (o=



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Carsten Heinze

Geschichte des Weimarer Kinos, in der Filme auf eine tiefenpsychologische,
kulturell verarbeitete Disposition zurtickgeftihrt werden, die sich aus ihrer
Eigenschaft als kollektive Kommunikationsform innerhalb der Gesellschaft
ergebe (vgl. Kracauer 1984: 7). Gegenstand und filmische Verarbeitung
eines Themas implizieren demnach kollektive Angste, Befiirchtungen
und Hoftnungen, sie eroffnen ihm zufolge aber auch Einblicke in die
destruktiven Dynamiken der menschlichen Seele. In der Theorie des Films
beschreibt Kracauer (1985: 395) vor dem Hintergrund seiner Erfahrung mit
»atrocity films«,* dass die Kinoleinwand eine ahnliche Funktion habe wie
Athenes blanker Schild im Medusa-Mythos: Sie zeige Ereignisse, die uns
aufgrund ihres Schreckens in der Realitit versteinern lassen wiirden. Dazu
gehorten fir ihn die Aufnahmen aus den befreiten Konzentrationslagern.

In seinem posthum veroffentlichten und Fragment gebliebenen Werk
Geschichte — Vor den letzten Dingen (Kracauer 1973) bringt er schlieflich
die Profession der Historiographie und Mikrogeschichte mit den foto-
grafischen Medien zusammen und beschreibt den »Vorraum vor den letzten
Dingen« als einen von Bildern und Filmen bevolkerten (und auch ver-
stellten) Raum der Geschichte, der an den Grenzen letzter Wahrheiten und
des Allgemeinen zwangslaufig haltmache und nicht mehr zum Absoluten
durchzudringen in der Lage sei. Der Film helfe uns, »durch die Dinge
zu denken, anstatt tiber ihnen« (ebd.: 219; Herv. 1.0.). Er begegne der
Abstraktion der modernen Wissenschaften — in der auch der Tod und die
Gewalt ein Abstraktum darstellen — durch die konkrete Darstellung und
Erfahrbarkeit der Welt. Diese ermogliche Erinnerung durch den Film:
»Anders gesagt, die photographischen Medien erleichtern es uns, die ver-
ganglichen Phinomene der dufleren Welt einzuverleiben und sie der-
art der Vergessenheit zu entreiflen.« (Ebd.) Mithilfe des Films schaut das
Publikum in einen Spiegel konkreter Vergangenheiten in Form kultureller
Repriasentationen — es schaut aber auch zurick in eine Geschichte der
menschlichen Grausamkeiten, wie Walter Benjamin (1977: 255) sie in seiner
allegorischen Deutung eines Bildes von Paul Klee als katastrophalen Gang
der Geschichte beschreibt.

4 >Atrocity filmsc ist die Bezeichnung fiir die frithen Filmaufnahmen aus deutschen
Konzentrationslagern durch alliierte Kameraménner, die die grauenhaften Folgen der
deutschen Vernichtungspolitik dokumentierten.

266

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Spannungsverhaltnis zwischen Tod und dokumentarischem Film

Auch in Edgar Morins Anthropologie des Kinos taucht die Leinwand als
ein anthropomorpher Spiegel auf, auf der das Imaginare in Form eines ent-
duflerten menschlichen Doppelgiangers erscheine, der, so wére zu erganzen,
auch das inhumane Gesicht des Menschen hervorzukehren in der Lage ist.
Im Kino verdichteten sich nach Morin (1958: 31) im »Double«, das wie in
der archaischen »Magie« durch den Film hervorgebracht werde, saimtliche
Sehnsiichte und Hoffnungen des Menschen nach Ewigkeit, vor allem sein
»wunderlichstes subjektives Bediirfnis: die Unsterblichkeit«. Diese Unsterb-
lichkeit wird durch die Aufzeichnungs- und Speicherfunktion des Films
gewiahrleistet. Aber auch die Tater*innen von Gewalttaten konnen diesen
zweifelhaften Ruhm beanspruchen. Gleichzeitig verselbstindigen sich die
Doubles auf der Leinwand und werden zu geisterhaften Erscheinungen, die
auch in der Nachwelt prisent bleiben. Fir Béla Baldzs (2001: 17) wird der
individuelle Mensch (und sein Leiden, versinnbildlicht in der filmischen
GrofBaufnahme) als Typus erst durch den Film sichtbar, gleichzeitig hat
der Film das Potenzial, existenziellen — physischen wie psychischen — Ver-
nichtungen filmisch sichtbar beizuwohnen.

Dokumentarische Filme und die Gestaltung des Wahrnehmungs-
und Erfahrungsraums des Todes

Der Film hat bereits in Form und Wahrnehmung seiner Darbietung eine
eigentiimliche Beziehung zum Tod. Eine frithe Beschreibung der ersten
Filmerfahrungen von I. M. Pacatus, einem Pseudonym des russischen Schrift-
stellers Maxim Gorki, aus dem Jahr 1896 erinnert an eine Welt der Toten
und an Platons Hohlengleichnis:

»Gestern war ich im Reich der Schatten. Wenn Sie nur wifiten, wie merk-
wirdig es ist, dort zu sein. Es gibt nicht einen Laut, und keine Farben. Alles
dort — die Erde, die Biume, die Menschen, Wasser und Luft — ist in eint6niges
Grau getaucht. Auf grauem Himmel graue Sonnenstrahlen, graue Augen in
grauen Gesichtern, auch die Blitter an den Baumen sind grau, wie Asche. Das
ist nicht das Leben, sondern der Schatten des Lebens. Das ist keine Bewegung,
sondern der lautlose Schatten der Bewegung.« (Gorki 1995: 13)

267

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Carsten Heinze

Gorki beschreibt einen frithen — stummen — filmischen Erfahrungsraum,
der einer Darstellung des Totenreiches gleicht, in dem das Leben als
Schatten seiner selbst erscheint, als eine entriickte Welt von Geisterwesen
und abgestorbenen Dingen. Trotz Bewegung auf der Leinwand wirke alles
leblos und sei in das aschfahle Grau des Todes getaucht. Jedoch lasst sich
diese frithe Wahrnehmung und Beschreibung Gorkis auch auf andere
Filme ubertragen. Wundbrand — Sarajevo, 17 Tage im August (Deutschland
1994, Johann Feindt/Didi Danquart) ist ein in Schwarzweif$ gedrehter
Film, der einen kleinen zeitlichen Ausschnitt iber Alltag und Leben in
Sarajevo wahrend des Kosovo-Krieges zeigt. Die Menschen bewegen sich
in einer gespenstischen, aschfahlen Welt. Ausgebrannte, skelettartige Busse
und Autos sowie zerschossene Hauser und Wohnungen verweisen auf
die Belagerungssituation und versinnbildlichen die bizarren Formen des
Krieges und die Folgen seiner Zerstorungen. Der Tod ist ein stindiger
Begleiter, der in jedem Moment eintreten kann und durch das Klackern
von Schissen angedeutet wird. Die Menschen, die sich in der Offentlich-
keit vorwiegend im Laufschritt bewegen, um nicht Ziel eines der auf den
Bergen verteilten Scharfschiitzen zu werden, entsprechen einer Geister-
welt, wie sie aus Gorkis Filmerfahrung herausgelesen werden kann. Alles
ist in Grau gehullt: Menschen, Straflen, Biume, Gebiaude — das Leben ist
aus ihnen und aus ihrer Stadt gewichen.

Sterben und Tod stehen in dokumentarischen Formen in besonderen
Beziehungen zu drei medialen Merkmalen des Films: Filme sind »Trager-
material (FILM 1)«,»Kommunikat (FILM 2)«und »Zeichensystem (FILM 3)«
(Kuchenbuch 2005: 30). Im »Tragermaterial (FILM 1)« steckt eine zeitliche
Komponente. Das, was zum Zeitpunkt der Rezeption und Aneignung eines
Films auf der Leinwand oder dem Bildschirm erscheint, ist vergangen (aus-
genommen davon die Live-Ubertragung) und existiert nicht langer. Die
[llusion des Anwesenden auf der Leinwand beruht auf der realen Abwesen-
heit des Dargestellten. In diesem Sinne vergegenwirtigt und erinnert der
Film an eine vormediale Welt, die jedoch uneinholbar ist. Sie ist nicht nur
uneinholbar, sondern auch zu keiner Zeit in der prasentierten Form zuging-
lich gewesen, wie sie der Film prasentiert. Stanley Cavell (1999: 460) schreibt,
dass es sich beim Filmgeschehen um etwas handele, »dem wir niemals
gegenwirtig sein konnen bzw. gewesen sein konnten,aufSer im Film selbst«.
Spielfilm und dokumentarischer Film unterscheiden sich diesbeziiglich

268

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Spannungsverhaltnis zwischen Tod und dokumentarischem Film

in folgender Hinsicht: »Der fiktionale Film filmt eine Welt, die er selbst
konstruiert, die er fiir seine Zwecke erfindet, wihrend der dokumentarische
Film eine Welt filmt, die bereits existiert, die er vielleicht einrichtet, die er
transformiert, die ihm aber auf jeden Fall vorausgeht.« (Scheinfegel 2006:
211) Dagegen ist das Besondere am dokumentarischen Film, dass in ihm
»nicht-fiktionales Material« verwendet wird, das in Verbindung zu »Ereig-
nisverlaufen der Wirklichkeit« steht (Hohenberger 2006: 20).

Dokumentarische Filme »are about reality; they’re about something
that actually happened«, sie sind »about real people« und »tell stories
about what happens in the real world« (Nichols 2010: 7ff.). Gleichzeitig
aber ist die projizierte Realitat eine nur in dieser Form existierende Reali-
tat, was sie von der nichtfilmischen Realitat abhebt und im Moment der
Filmrezeption entriickt:

»Was die Materialitit des Films von jeder anderen unterscheidet, liegt in
der Abwesenheit dessen begriindet, was die Bedingung seines Erscheinens
vor uns ist; d.h.: in der Modalitit unserer Abwesenheit von ithm, in seiner
Bestimmung, Realitdt und Phantasie (nicht durch Realitit als solche, sondern)
durch Projektionen von Realitit zu offenbaren — durch Projektionen, in denen
nach meiner Formulierung Realitit davon befreit ist, sich selbst darzustellen.«
(Cavell 1999: 448f.)

Mit Blick auf das Thema Totungshandlungen, Massentotung und Genozid
entsteht so zur dokumentarfilmischen Projektion eine innere und dufere
Distanz, die ihres Angesicht-Werdens — so insbesondere Kracauer (1985:
11) - Gberhaupt erst iber »materiale Asthetik« ermoglicht.

Als »Kommunikat (FILM 2)«richtetsich der Film immer an ein Publikum.
Filme werden produziert,um gesehen zu werden. Dokumentarische Filme
tiber Totungen, Massenmord und Genozide sind Appelle an die Mensch-
lichkeit. Ihren Sinn erhalten sie im Rahmen »bedeutungsvoller Diskurse,
in denen sie kommuniziert und angeeignet werden (Mikos 2008: 21). Der
Film ist ein diskursives Artefakt. Jedoch liegen Filmen keine inhdrenten
Bedeutungen jenseits ihrer Rezeption und Aneignung zugrunde, sondern
sie sind durch die Polysemie ihrer Darstellungen auf die aktive Aneignung
ihrer Zuschauer*innen angewiesen (vgl. Winter 1992: 69 ff.). Wahrend der
Spielfilm als Teil der populdren Kultur vorwiegend unter dem Aspekt des

269

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Carsten Heinze

(durchaus widerstandiges Potenzial enthaltenden) Vergnigens und der
Unterhaltung betrachtet wird, spricht Bill Nichols (1991: 3f.) davon, dass
es sich beim dokumentarischen Film um »discourses of sobriety« handelt,
womit andere kommunikative Wahrnehmungsschemata aktiviert werden,
als dies beim Spielfilm der Fall ist.

In diesem Sinne verbindet sich die diskursiv-kommunikative Seite mit
dem Film als »Zeichensystem (FILM 3)«. Filme sind asthetisch gestaltete
Artefakte, die in einem gesellschaftlichen Kontext entstehen und sich mit
diesem auf die eine oder andere Art und Weise auseinandersetzen. Die
Frage, wie ein Thema wie Sterben und Tod vermittelt werden kann, hangt
unmittelbar mit der Frage nach seiner asthetischen Gestaltbarkeit zusammen.
Im Bereich des Spielfilms bilden sich asthetische Merkmale vor allem
tiber Genrekonventionen (und deren Irritation) und Genrewissen heraus,
wodurch gleichzeitig ein Bezug zu gesellschaftlichen Kontexten hergestellt
wird: beispielsweise im Western zur frithen ('weiffen<) US-amerikanischen
Gesellschaft, im Science-Fiction-Film zu gesellschaftlichen Utopien oder
Dystopien, in der Komédie zur birgerlichen Gesellschaft usw. Dagegen
sind Genrewissen und Genrekonventionen im dokumentarischen Film
weniger stark ausgepragt, auch wenn sie auf ausdifferenzierten Formen
des Dokumentarischen basieren.

Moebius und Weber (2008: 269) stellen einen medien- und kultursozio-
logischen Zusammenhang zwischen filmischen Darstellungen des Todes
und seinen kulturellen Reflexionen her:

»Im Hinblick auf die mediale Reprasentation des Todes, toter Korper und des
Sterbens interessiert kultur- und mediensoziologisch sowohl die Frage, wie der
sozio-kulturelle Umgang mit dem Tod filmisch dargestellt oder widergespiegelt
wird, als auch, ob die medialen Produkte zum Thema Tod (im weitesten Sinne)
nicht bestimmte Arten der kulturellen Reflexionen und Praktiken des Todes
forcieren und damit umgekehrt die sozio-kulturelle Reprasentationen des Todes
wenn nicht eindeutig bestimmen, so aber doch wesentlich stiitzen, prigen
oder prafigurieren.«

Fir den dokumentarischen Film stellen Sterben und Tod eine besondere
Herausforderung dar. Vivian Sobchack hat fir den dokumentarischen

Film und seinen Gestaltungsraum zehn Thesen formuliert, die auch

270

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Spannungsverhaltnis zwischen Tod und dokumentarischem Film

den gewaltsam herbeigefiihrten Tod implizieren. Es stellt sich fur die
dokumentarfilmische Reprisentation des Todes eine grundsatzliche Gefahr
fur die notwendige Bewegung des filmischen Zeichens auf der Leinwand
ein, die das Wesen des Films ausmacht und in der die Zuschauer*innen
sich selbst als lebendige Wesen erkennen konnen. Der Film benotigt die
lebendige Bewegung — das bewegte Bild, um >weiterleben< und fortlaufen
zu konnen —, die jedoch durch den Tod unterbrochen und auch formal in
letzter Konsequenz zum Stillstand geftihrt wird:

»Dennoch scheint von allen Transformationen des lebenden Korpers in unserer
Kultur vom Tod die grofte Bedrohung fiir die Reprasentation auszugehen. Tat-
sichlich bedeutet er eine solche Herausforderung fiir unser Verstindnis von
Reprisentation, daf§ er als nicht darstellbar erscheint. [...] Der Tod hingegen
ist das Zeichen, das allen Zeichen ein Ende setzt.« (Sobchack 2006: 170f.)

Der Film War Photographer (Schweiz 2001, Christian Frei) tiber den Kriegs-
fotografen James Nachtwey 16st diese asthetische Herausforderung teil-
weise dadurch, dass das gewalttitige Sterben und der Tod durch das Foto-
kameraobjektiv Nachtweys in stillgestellter Form priasentiert wird. Die
Schrecken des Krieges werden in Form von Fotografien gezeigt, die als
unbewegte Reprisentationen den Fluss der Filmbilder unterbrechen und
die dargestellten Totungsszenen und die verstimmelten Toten doppelt ent-
ricken. Grundsitzlich gilt, dass das Sterben und der Tod als transgressive
Phanomene einer Zustandsverinderung filmisch ebenso wenig wie grund-
satzlich darstellbar sind: Was sich beobachten und damit eben auch filmen
lasst, sind dufSerliche Veranderungen von Korpern, seien es tierische oder
menschliche Korper. Bei einem gewaltsam herbeigefiihrten Tod ist es
die »sichtbare Verletzung« am Korper, die hier als Zeichen des Sterbens
(»Sterbenmachens«) gilt (ebd.: 172). Korperliche Gewalt ist der sichtbarste
Signifikant eines Prozesses hin zum Tod, filmisch am wirkungsvollsten aus-
gefihrt, sofern dieser sich durch eine »plotzliche, unerwartete Handlung«
einschreibt (ebd.: 175). Den eingeschrankten Moglichkeiten der Darstellung
des Sterbens bis zum Eintreten des Todes verweigern sich dokumentarische
Filme dahingehend, dass ihre Visualisierung weitestgehend vermieden wird.
Sofern der Tod doch dargestellt wird, wird dieser als nicht vorhersehbar
ausgegeben (vgl. ebd.: 178).

271

- am 27.01.2026, 00:55:05. (o=



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Carsten Heinze

Im Film Fiir Sama (Grofbritannien/Syrien 2019, Waad al-Kateab/Edward
Watts), der sich explizit mit dem durch militarische Gewalt des Assad-
Regimes herbeigefiihrten Sterben in einem Krankenhaus in Aleppo aus-
einandersetzt, filmt die Filmemacherin Waad al-Kateab unter Lebens-
gefahr, wihrend die Stadt und das Krankenhaus beschossen werden. Es
handelt sich um grauenhafte Szenen, wenn nach einem Bombenangriff
die versehrten Korper von Frauen, Kindern und Alten in eines der letzten
Krankenhiuser der Stadt eingeliefert werden und dessen notdurftig aus-
gestattete OP-Zimmer wie ein Schlachthaus aussehen. Schreie und Hektik
verweisen auf die Dramatik der Situation, weil die medizinische Hilfe fir
viele der eingelieferten Opfer zu spat kommt. Aber selbst in diesem Film,
in dem die gewalttitig herbeigefihrten korperlichen Verletzungen durch
blutende und zerfetzte Korper sichtbar gemacht werden, bleibt die kurze
Zeit des sterbenden Korpers im Ubergang zum Tod ein Tabu, obwohl die
Filmemacherin in den >wilden< Szenen sehr nah an das Leid der Opfer
herangeht. Hier werden die Zuschauer*innen, die als lebende Wesen dem
realen Tod, wie er im dokumentarischen Film angedeutet wird, beiwohnen,
so eine These hinsichtlich dieser scheinbar willkirlichen und plotzlichen
Art des Todes, auf ihre eigene Sterblichkeit zurtiickgeworfen, was andere
Reaktionen nach sich zieht als im sich in seiner Dramaturgie und fiktiven
Narration selbst erschopfenden Spielfilm.

Zwar handelt der Film thematisch vom syrischen Machthaber Assad und
seinem Krieg gegen Teile der eigenen Bevolkerung und wird so zu einer
Anklage und zum Zeugnis gegen ein brutales Regime, jedoch bertihrt der
Film vermutlich noch auf einer anderen Ebene. So wird der plotzliche Ein-
bruch des gewaltsamen Todes im dokumentarischen Film zum Menetekel
fir den eigenen, nicht vorhersagbaren Todeszeitpunkt. Denn wie bereits
Norbert Elias (1982: 10) es beschrieben hat, ist die Auseinandersetzung
mit Sterben und Tod weniger ein Problem der Gestorbenen als vielmehr
der Lebenden, die mit ihrer eigenen Endlichkeit konfrontiert werden.
Damit steht in dokumentarischen Filmen — zumindest auf Seiten der
Zuschauenden — weniger das situativ gebundene Ereignis (Krieg, Massen-
totungen, Genozide usw.) im Mittelpunkt als vielmehr das universale Wissen
um die Sterblichkeit und den Tod von Mitmenschen, die zugleich fir ihr
eigenes potenzielles und hinsichtlich des Zeitpunktes nicht kontrollier-
bares Lebensende stehen.

272

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Spannungsverhaltnis zwischen Tod und dokumentarischem Film

Die Moglichkeiten der dokumentarfilmischen Bildgestaltung des Todes
berihren somit grundlegende ethische, asthetische und existenzielle Fragen,
die insbesondere auch bei Filmen tiber Genozide und Massenmorde von
elementarer Bedeutung sind. Alle drei Dimensionen sind miteinander ver-
bunden: Die ethische Perspektive beriihrt die Frage, was vor dem Hinter-
grund medialer Sehgewohnheiten gezeigt werden kann — und was nicht.
Sie berithrt die Frage nach den gesellschaftlichen Tabus und Méglichkeiten,
mit dem gewaltvollen Tod in einem dem Anspruch nach realistischen Film-
format umzugehen und tut dies umso mehr, sofern jeweils in den Dar-
stellungen Anklagen gegen Machthaber und Regime gefiihrt werden. Inso-
fern kann davon ausgegangen werden, dass Bilder des gewaltvollen Todes
und Sterbens vor dem Hintergrund realer politischer Ereignisse auch in
einen Diskurs iber Macht und Verbrechen minden kénnen und somit
die offentliche Auseinandersetzung tber Gedachtnis und Erinnerung
pragen. Die asthetische Dimension betrifft unmittelbar die ethische, da die
Umsetzung vor den Herausforderungen steht, was gezeigt werden kann und
darf; es wird sich im nichsten Kapitel weiter zeigen, welche Formen fiir den
gewaltsamen Tod und das Sterben gefunden werden kénnen. Und letzt-
lich fihren die ethische und asthetische Dimension zu Fragen der Wahr-
nehmung, Aneignung und Rezeption derartiger Filme, deren Antworten
aufgrund fehlender Untersuchungen nur vermutet werden konnen. Jedoch
liegt es nahe, dass bei der Beobachtung realer Gewalt und dem damit ver-
bundenen Leid jenseits seiner politischen Dimensionen ein empathischer
Effekt ausgelost werden kann, der auf eine existenzielle Erfahrung hinaus-
lauft. Im Folgenden wird es deshalb darum gehen, exemplarisch weiter auf-
zuzeigen, wie dokumentarische Filmemacher*innen mit diesen Heraus-
forderungen umgegangen sind.

Die Darstellung von Tétungen, Massenmord und Genoziden
im dokumentarischen Film

Auch wenn Sterben und der reale — gewaltvoll herbeigefiihrte — Tod nicht
nur ein gesellschaftliches, sondern weitgehend auch ein dokumentar-
filmisches Tabu darstellen, widmen sich Filmemacher*innen dennoch
diesem Thema. Wie bereits angedeutet, gibt es unterschiedliche Moglich-

273

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Carsten Heinze

keiten, dokumentarfilmisch Tétungen, Massenmorde und Genozide in Szene
zu setzen, jedoch ist der Prozess des Sterbens bis zum Eintritt des Todes ein
Phianomen, das sich offenbar nur in stellvertretenden oder fiktionalisierten
Ikonografien darstellen lasst.

Extrem(istisch)e Ausnahmen fir die Aufzeichnung realer Gewalt- und
Totungsakte vor der Kamera stellen bewusst inszenierte Videos dar (Coenen
2022),die etwa vom sogenannten Islamischen Staat (IS) bei Hinrichtungen
entstanden sind oder auch der Live-Stream des Attentaters von Christchurch
(Neuseeland), der seinen Amoklauf auf Facebook synchron tbertrug. Im
Fall des Anschlags 2016 in Minchen durch einen 18-jahrigen Tater waren
es Uberwachungskameras, die die Erschiefung von Menschen zufillig
zeigten. Die Unmittelbarkeit der Darstellung des Totungsaktes ist eine
besondere (und besonders grausame) Form des Dokumentarischen als
Politik der Sichtbarmachung, die einen eklatanten Bruch mit dem Tabu
des realen Todes in der Moderne markiert. Die mediale Dauerprasenz des
gewalttatigen Todes scheint jedoch im Widerspruch zur Verdringung des
Sterbens und des Todes in der modernen Leistungsgesellschaft zu stehen.

Das gewalttitige Sterben und der Tod, obwohl oder gerade weil
gesellschaftlich sowie dokumentarfilmisch tabuisiert, entfalten offensichtlich
eine eigenartige mediale Anziehungskraft. Nicht anders lassen sich die semi-
dokumentarischen Formen der >SnuffFilme erklaren. Snuff-Filme, auch
Shockumentary genannt, sind eine Art »Gewaltpornografie« und spielen
mit dem Versprechen, reale Gewaltszenen und gewaltpornografische Dar-
stellungen zu zeigen (Lexikon der Filmbegriffe 2021). Als Ursprung der
SnuffFilme gilt der Film Slaughter (Mexiko/USA 1971, Michael Findlay),
welcher mit einem erweiterten Ende, der als real inszenierten Totung eines
Madchens durch die Filmcrew, unter dem Titel Snuff veroftentlicht wurde.
Die Uberginge zwischen dokumentarisch und fiktional sind in SnuffFilmen
flieend, wobei die als real ausgewiesenen Gewalt- und Tétungsszenen sich
im Nachhinein haufig als inszenierte Tauschung herausgestellt haben. In
der Folge entstanden zahlreiche weitere Filme, in denen mit dem gewalt-
tatigen Tod in einer als realistisch inszenierten Form und so genanntem
>found footage« gespielt wurde.

Diese Art von Filmen spielen mit der Erwartungshaltung der
Zuschauer*innen, an realen Totungsszenen teilzunehmen. Mit drastischen
Aufnahmen, die schockieren sollen, spielen auch Filme, bei denen

274

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Spannungsverhaltnis zwischen Tod und dokumentarischem Film

es um Tiertotungen geht, wie sie beispielsweise in den Mondo Cane-
Pseudo-Dokumentationen zu finden sind. Einer der ersten expliziten
dokumentarischen Filme tiber Tiertotungen in Schlachthausern ist Le Sang
des Bétes (Frankreich 1949, Georges Franju), in dem surreale Aufnahmen
aus der frithen Nachkriegszeit in Paris, unterlegt mit musikalischen Liebes-
romanzen und einer Poetisierung der Stadt, mit Darstellungen brutaler
Tiertotungen von Pferden und Rindern kontrastiert werden. An diese
Szenen erinnern auch die Tiertétungsszenen im dritten Kapitel des Films
Workingman’s Death (Osterreich 2005, Michael Glawogger), das tbertitelt
ist mit »Lions« und in einem offenen Schlachthaus in Port Harcourt in
Nigeria spielt. Auch hier werden brutale Tiertétungen und die Weiter-
verarbeitungen von Tierkadavern gezeigt. Auch wenn gewaltsame Tier-
totungen sich nur schwer mit gewalttatigen Totungen von Menschen ver-
gleichen lassen, eint beide Formen das Moment der Schockwirkung, dem
das Publikum durch den Eindruck der realen Inszenierung ausgesetzt ist.

Die Reihe Gesichter des Todes (zuerst USA 1978, Conan LeCilaire), die bis
1993 auf insgesamt acht Filmfolgen angewachsen war, spielt schon im Titel
auf die verschiedenen Darstellungen von Sterbens- und Tétungsszenen an,
die tiber den OffKommentar des fiktiven Pathologen Dr. Francis B. Gross
beschrieben werden, aus dessen Videosammlung angeblich die einzelnen
Filmszenen stammen. Der Film folgt einer Aneinanderreihung von — als
dokumentarisch ausgewiesenen — Tier- und Menschtotungen, deren realer
Gehalt allerdings nicht verbtirgt ist. Fakt und Fiktion vermischen sich, und
es bleibt unklar, wieviel reale Anteile der Film tberhaupt aufweist, auch
wenn einige Szenen als >real« gelten.

Ein mediales Spiel mit dem pornografisch anmutenden Voyeurismus
von Gewalt und Tod betreibt die vielfach praimierte Mockumentary Mann
beifSt Hund (Belgien 1992, Rémy Belvaux/André Bonzel/Benoit Poelvoorde),
in der der Serienkiller Ben im Direct Cinema-Stil »Schwarzweif3« bei seinen
alltaglichen Totungsakten von einem Filmteam begleitet wird, wobei dieses
sich im Verlauf des Films von der Beobachterinstanz immer mehr in die
absurde Handlung hineinziehen lasst und dadurch zum Mittater wird (vgl.
Heinze 2015: 153 ff.). Hier wird fiktiv in dokumentarfilmischer Asthetik
durchgespielt, was an (semi-)dokumentarischen Formen offenbar den Reiz
an der Beobachtung von Totungs- und Todesszenen ausmacht und deren
Darstellungen pragt.

275

- am 27.01.2026, 00:55:05. (o=



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Carsten Heinze

Auch wenn die genannten Filme die Schaulust der Zuschauer*innen an
Gewalt- und Totungsszenen exploitativ auszunutzen scheinen, entfalten sie
doch trotz ihrer fiktionalen Inszenierung des Realen eine eigentiimliche
Atmosphire — hier steht der Tétungsakt als anziehende und voyeuristisch
inszenierte Seherfahrung im Vordergrund, wobei filmisch mit der Reali-
tat als Moglichkeit gespielt wird und es daher weniger um die Sichtbar-
machung des Leids durch gewalttatige Handlungen geht. In ihnen ist das
eigentliche Sterben und der Tod nur angedeutet oder fiktional >gefakt«.

Ein anderes Beispiel fir die Dokumentation von Tétungsszenen, die
anders als die Snuff-Filme auf realen Vorgingen basieren, stellen Bilder des
Krieges dar. Paul Virilio (1986) behauptet, einen unmittelbaren Zusammen-
hang zwischen Militirtechnologie und der Entwicklung des Kinos entdecken
zu konnen. Dies lasst sich am Beispiel von War Documentaries beobachten
(vgl. Gaines 2015: 410 f.). Militarische Zielfindung und die Aufzeichnung
ihrer Resultate beruhen auf derselben Technologie (vgl. Skoller 2015: 404).
War Documentaries erzeugen reale Bilder, die innerhalb von Kriegsszenen
entstanden sind, sodass Erfahrungen von Soldat*innen aus ihrem unmittel-
baren korperlichen Einsatz tber body oder helmet cams, aber auch militar-
technisches Suchgerit vermittelt werden. Die Perspektive ahnelt der von
Egoshooter- bzw. First-Person-Shooter-Videospielen.” Durch die Reich-
weite der Waften wird deren Effektivitit zwar einsichtig, die Opfer jedoch
bleiben abstrakt. Jeffrey Skoller (2015: 403) stellt fiir den dokumentarischen
Film in Bezug auf das Thema >War« fest: »The rifle extends the human arm,
allowing a person to strike another from a distance and with great accuracy.
The photographic camera extends the human eye, allowing a person to see
things at great distances up close, and to document events without being
present. These inventions immediately transformed warfare.« Ein Beispiel
hierfiir ist der aus personlichen Aufnahmen zusammengeschnittene Film
The War Tapes (USA 2006, Deborah Scranton), der als erster Film den Ein-
marsch in den Irak aus Sicht dreier Soldaten dokumentiert.

Die Zunahme von (dokumentarischen) Filmen tber regionale und
globale Totungen, Massenmorde sowie Genozide lasst sich vermutlich auf

S Insofern mages nicht verwundern, dass unter dem Stichwort>Gamification«von Totungs-
akten eine Verwischung der Grenzen von Virtualitit und Realitat stattfindet, beispiels-
weise in den Spielen Counterstrike oder Call of Duty.

276

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Spannungsverhaltnis zwischen Tod und dokumentarischem Film

das wachsende offentliche Bewusstsein gegentiber Verbrechen gegen die
Menschlichkeit seit den 1990er Jahren zurtickfiihren. Naimark (2018: 169)
weist darauf hin, dass in den letzten drei Jahrzehnten eine »Ara der Bewusst-
seinsbildung« in der medialen Offentlichkeit hinsichtlich der globalen
Probleme von Genoziden stattgefunden hat, die sich auch als Ergebnis der
zunehmenden Aufarbeitung der NS-Verbrechen verstehen lassen konnen.
Dabei lassen sich dokumentarische Filme, die an entsprechende Ereig-
nisse erinnern, von Filmen unterscheiden, die die Ereignisse im Moment
ihrer Ablaufe verarbeiten. Der grausam gefiihrte Krieg in Vietnam in den
1960er und 1970er Jahren gilt als eines der ersten Ereignisse, das quasi live
tiber das Fernsehen in die Haushalte der westlichen Welt tibertragen wurde
und Protest- und Gegenkulturen nicht nur in den USA mobilisierte. Die
Sensibilisierung gegeniiber massenhaft gewalttitigen Totungen in ver-
schiedenen gesellschaftspolitischen Kontexten, den Schrecken des Krieges
sowie die dokumentarfilmische Aufarbeitung derartiger Verbrechen fiihrt
sowohl zu einer beobachtbaren Zunahme von Filmen aus Krisengebieten
als auch zu Erinnerungsfilmen, die Ereignisse von Massentotungen aus
ethnischen oder politischen Motiven rekonstruieren.

Die Belagerung der Stadt Sarajevo, die zwischen April 1992 und Februar
1996 stattfand und wihrenddessen circa 11.000 Menschen getotet und
56.000 Menschen verletzt wurden, ist Thema des bereits genannten
dokumentarischen Films Wundbrand — Sarajevo, 17 Tage im August. In
ihm portritieren Didi Danquart und Johann Feindt den Alltag und die
standige Todesbedrohung, denen die zuriickgebliebenen Bewohner*innen
der Stadt durch Scharfschitzen (Tschetniks) der serbischen Belagerungs-
truppen ausgesetzt waren. Sterben und Tod versinnbildlichen sich nicht
nur durch die eingangs beschriebene Geisterwelt, symbolisiert durch die
Zerstorungen in einer bizarren Stadtlandschaft, sondern verkorpern sich
vor allem auch in den Gesprichen, die mit leidtragenden Zivilist*innen
sowie militirischen Verteidiger*innen der Stadt gefiihrt werden. Aus allen
Gesprachspartner*innen scheint die Vitalitat des Lebens zugunsten einer
durch das Morden erzeugten Leere und Existenzangst gewichen zu sein.
Jugendliche berichten von schrecklichen Gewalttaten und Tétungen, an
denen sie beteiligt waren oder die sie am eigenen Leib erfahren haben,
von Vergewaltigungen und von der stindigen Todesdrohung, unter der
sie leben. Opfer werden zu Tatern, Tater zu Opfern des Krieges, der nicht

277

- am 27.01.2026, 00:55:05. (o=



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Carsten Heinze

nur physisch, sondern vor allem seelisch zerstort. Der Tod driickt sich in
den durch den Krieg gezeichneten Korpern der (Uber-)Lebenden aus.
Hierin zeigt sich das fir viele Filme dieser Art signifikante Phinomen,
dass der filmisch nicht darstellbare Tod sich in die Korper der Lebenden
eingeschrieben hat und zu einer anderen Form des Ausdrucks drangt, der
den Akt des Totens selbst nur stellvertretend darstellen kann.

Maidan (Ukraine/Niederlande 2014, Sergei Loznitsa) ist ein asthetisch
hochanspruchsvolles Portrit der zivilen Proteste gegen das Regime
des damaligen russlandfreundlichen Prisidenten Janukovitsch auf
dem Unabhingigkeitsplatz in Kiew. Im Stil des Direct Cinema werden
Beobachtungen wahrend dieser Tage ohne Kommentierung vorgenommen,
die vom friedlichen Protest bis zu wilden Straenschlachten mit der Polizei
reichen. Wahrend die Kamera anfangs noch detailliert die alltaglichen
Szenen beobachtet, rickt das Bild mit der Zunahme der eskalierenden
Gewalt immer weiter ab von den tatsichlichen Ereignissen, von denen man
zum Ende nur noch aus der Distanz tiber den Ton als Gewaltgerausche
aus der Ferne erfihrt.

Auch andere Filme, etwa Harun Farockis Videogramme einer Revolution
(Deutschland 1992), beschiftigen sich mit politisch bedeutsamen Ereig-
nissen in gesellschaftlich-gewaltvollen Umbruchsituationen, hier am Beispiel
des revolutionaren Sturzes des ruménischen Diktators Nicolae Ceaugcescu
im Jahr 1989 und des Kampfes um Bukarest. Der Film endet bezeichnender-
weise mit der Aufnahme der toten Koérper des Ehepaars Ceauscescu. Die
ErschieSung der beiden findet zwischen dem Schnellverfahren durch ein
Militargericht und dem Aufbahren der Leichen statt, die als symbolischer
Beweis fir das Ende des Regimes Offentlich gezeigt wurden. Auch die
Totung selbst wurde offenbar aufgezeichnet, ist aber nicht Bestandteil von
Farockis Film.

Auf der dokumentarfilmischen Ebene scheint es gestalterisch >ein-
facher< zu sein, sich dem Tod als abgeschlossenen Akt zu nahern, in dem
man an ihn in der Retrospektion erinnert, mit Uberlebenden und Zeit-
zeugen spricht oder die Orte des Todes — wie in Erinnerungsfilmen an die
Shoah — nachtriglich aufsucht. Der erste Eindruck einer Reihe von Filmen
lasst den Schluss zu, dass ein vorherrschendes Stilmittel die Befragung von
Zeitzeug*innen ist, iber die authentisch« grausame Ereignisse rekonstruiert
werden konnen. Es gibt dazu aber auch erweiternde Stilmittel, die sich per-

278

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Spannungsverhaltnis zwischen Tod und dokumentarischem Film

formativer Formen bedienen (zum performativen Dokumentarfilm siehe
Nichols 1995: 1491f.).

Eine reflexive Form, mit den eigenen Mordtaten subjektiv auf der
physischen Ebene umzugehen, liefert Joshua Oppenheimers The Act of
Killing (Danemark/GrofSbritannien/Norwegen 2012), der sich mit dem
Volkermord in Indonesien wihrend der 1960er Jahre beschaftigt. Der Film
lasst die Totungsformen an etwa einer halben Million Menschen durch
ein performatives Re-Enactment der damaligen Téiter*innen als Totungs-
prozess, beispielsweise als Erwtirgen mit einem Draht, detailliert nachstellen
(zu dieser dokumentarfilmischen Form der historischen Wiedervergegen-
wartigung Sieber 2016). Der Film bekommt durch die SelbstTheatralisierung
und dem Bewusstsein der Tater*innen, ihren eigenen Film wie auf einer
Biihne zu gestalten, surreale Ziige, die Oppenheimer durch entsprechende
Aufnahmen anderer Theaterszenen noch verstarkt. Die realen Taten werden
irrealisiert: »Performative Dokumentarfilme setzen den referentiellen Aspekt
der Botschaft in Klammern, suspendieren ihn. Der realistische Aspekt wird
hier verlagert, gebrochen und hintangestellt.« (Nichols 1995: 154) Die
damaligen Tater*innen durchleben narrativ wie performativ ihre Taten
erneut, in denen sich Stolz und Abscheu mischen. Sterben und Tod ihrer
Opfer werden einerseits von den bis heute nicht verurteilten Tater*innen
(ohne Reue) prahlerisch beschrieben, es werden mit ihnen die Orte der
massenhaften Totungen aufgesucht und schliefSlich die einzelnen Totungs-
akte vor der Kamera nachgespielt. Nur selten zeigt sich die Traumatisierung
der Tater*innen in kurzen Unterbrechungen ihrer nachgestellten Hand-
lungen, wenn etwa bei einer Darstellung sich einer der Protagonisten tiber-
geben muss und damit korperliche Spuren der eigenen Verbrechen in der
Nachstellung sichtbar werden. Da der Film aufgrund der Bihne, die er den
Tater*innen gibt, neben vielfachem Lob und Auszeichnungen auch Kritik
hinnehmen musste, drehte Oppenheimer mit The Look of Silence (Dine-
mark 2014) einen Anschlussfilm, der sich mit der Perspektive und dem
Leid der Opfer auseinandersetzt.

Dokumentarfilmasthetisch dhnlich innovativ im Umgang mit der ver-
suchten Darstellung von Massentotungen ist Waltz with Bashir (Israel/Frank-
reich/Deutschland 2008). In diesem Film begibt sich der Regisseur Ari
Folman, der zur Zeit der Massaker in den Lagern Sabra und Schatila in der
israelischen Armee diente und zumindest indirekt Hilfe dazu leistete, auf eine

279

- am 27.01.2026, 00:55:05. (o=



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Carsten Heinze

Erinnerungsreise. Der Trickfilm beruht auf realen Begebenheiten und Inter-
views, die tiber die animierten Figuren eine physiognomische Ahnlichkeit
mit den realen Personen herstellen. Er behandelt die massenhaften Tétungen
von Zivilist*innen — Frauen, Kindern und Alten — in den Palastinenser-
Lagern Sabra und Schatila im September 1982 wihrend des ersten Libanon-
kriegs, iberwiegend durchgefiihrt von christlichen Milizen (Phalangisten)
unter den Augen des israelischen Militirs. Diese Totungsaktion stellte einen
Racheakt fir den kurz zuvor ermordeten Bachir Gemayel (auf dessen Namen
im Titel des Films angespielt wird) dar, den Fihrer der christlichen Forces
Libanaises, der kurz vor seiner Ermordung zum Prisidenten des Libanon
gewahlt worden war. Der Film macht das Trauma des Regisseurs Folman und
den Versuch, sich an die Vorgange zu erinnern, zum expliziten Gegenstand.
So wird aus automedialer, seine Erinnerungen selbst zum Gegenstand des
Films machender Perspektive die Sicht eines israelischen Soldaten auf den
Alltag des Libanonkriegs erzihlt. Die traumatischen, in der Erinnerungsarbeit
des Films erst allmahlich wiederauftauchenden Ereignisse des Krieges bis
hin zum Massaker werden dokumentarfilmisch durch die formalasthetische
Inszenierung im Stil des Animationsfilms (ir)realisiert, der eine Distanz zu
den Ereignissen erlaubt. Die Wucht des Traumas, der Einbruch der Realitat
und damit auch die subjektive (Wieder-)Aneignung der Erinnerung durch
Folman werden am Ende des Films durch den abrupten Wechsel von der
Animation zu realen Aufnahmen versinnbildlicht, die Uberlebende und
Trauernde bei der Besichtigung der Lager zeigen: Die verdrangte Wirklich-
keit hat die Gegenwart des Autors erreicht.

Ein letztes dokumentarfilmisches Beispiel soll die dsthetischen Moglich-
keiten der Gestaltung des Erfahrungsraumes von Sterben und Tod ver-
deutlichen. Der verstérende Film mit dem schlichten und prignanten
Titel Massaker (Deutschland/Libanon/Schweiz/Frankreich 2005, Monika
Borgmann/Lokman Slim/Hermann Theissen) greift wie Waltz with Bashir
die Massentotungen in den palastinensischen Lagern Sabra und Schatila im
September 1982 auf. Der allein auf miindlichen Beschreibungen der durch
verschiedene Farbausleuchtungen unkenntlich gemachten Tater beruhende
Film stellt aus deren Sicht detailliert die selbstbegangenen und beobachteten
Totungsvorgange dar. Als Raume der Gespriche dienen karge Zimmer, in
die die Auflenwelt nur ab und zu durch Alltagsgerausche eindringt. Der
Film ist streng strukturiert und lebt allein durch die Erzahlungen der Tater

280

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Spannungsverhaltnis zwischen Tod und dokumentarischem Film

und die genaue Beobachtung ihrer korperlichen Reaktionen wahrend
der Beschreibungen. Die Traumatisierung, die sich durch nicht vorstell-
bare Gewaltakte und Brutalitit in die Taterkorper eingeschrieben hat, ist
wichtiger Bestandteil des Films. Die beschriebene Brutalitit ist nur schwer
auszuhalten, konfrontiert die Zuschauer*innen jedoch mit dem Gewalt-
potenzial von Menschen. Der Film wird zu einer existentziellen Erfahrung
und bildet zugleich »Athenes blanken Schild«, von dem Siegfried Kracauer
angesichts der Schrecknisse der Welt auf der Leinwand spricht.

Die Zuschauer*innen werden nachtriglich zu >passiven< Zeugen einer
Transgression durch Totungsvorginge, der sie hilflos gegentibersitzen. Wo die
Zeugenschaft des Sterbens als Bewusstwerdung gewalttatiger Konflikte das
Weltgewissen bertihrt,worin der Tod nicht nur auf eine individuelle,sondern
auf eine kollektive Bedeutung verweist — Elias (1982: 9 ff.) hat die Humanitit
des sozialen Kontakts und der sozialen Form im Akt des Sterbens bis zum
Tod in einem anderen Zusammenhang als gesellschaftliche Aufgabe ein-
dringlich beschrieben —, fithrt die Konfrontation mit dem gewalttitig herbei-
gefithrten Tod gleichsam zu einer individuellen Erfahrung der subjektiven
Hilflosigkeit und der nicht beeinflussbaren Endlichkeit der eigenen Existenz.

Ausblick

Dokumentarische Filme verkorpern aufgrund ihres exklusiven Wirklich-
keitsanspruches eine mediale Form, die in besonderer Spannung zu Dar-
stellungen des realen gewaltsamen Todes zu stehen scheint. Unzweifelhaft
ist die medienkulturelle Bedeutung, die ihnen im Rahmen von Gedichtnis
und Erinnerung an Krieg, Massentotungen und Genoziden sowie in der
politischen Kommunikation (von Aktivist*innen) zukommt. Diese medien-
kulturelle Bedeutung fiir Gedichtnis- und Erinnerungsdiskurse sowie den
politischen Diskurs ist in den letzten Jahrzehnten auch mit der Zunahme
an dokumentarischen Filmen dieser Art angewachsen. Dokumentarische
Filme beobachten und rekonstruieren nichtfilmische Ereignisse, die als
reale Erfahrungen zu Traumatisierungen fithren kénnen, zugleich ermog-
lichen sie einen Zugang und eine Vorstellung tber den gewaltsamen Tod,
der in den meisten Fillen unzuginglich ist. Neben dieser medienkulturellen
Erinnerungs- und Gedéchtnisfunktion entfalten sie aber dartber hinaus,

281

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Carsten Heinze

so die diesem Artikel zugrunde gelegte These, eine eigenartige Beziehung
zum gewaltsamen Tod, der tiberdies nicht nur in Bezug auf reale Ereig-
nisse auftaucht, sondern in Exploitation-Filmen als semi-dokumentarische
Form der Schaulust tiberantwortet wird.

Der Tod in der filmischen Reprisentation ist formal grundsatzlich
das Ende aller filmischen Bewegung und symbolisiert streng genommen
das Ende alles Filmischen, da Bewegungslosigkeit das Ende des bewegten
Korpers markiert und letztlich in einen Zustand tberfihrt, zu dem es
keinen sichtbaren Zutritt mehr gibt. Leben und Film kommen zum Still-
stand. Der Tod als abgeschlossener Akt bleibt filmisch prinzipiell nicht dar-
stellbar. Lediglich die korperliche Hiille bleibt als sichtbares Uberbleibsel,
das der stofflichen Auflésung durch Verwesung ausgesetzt ist, eine Zeitlang
sichtbar: eine in unterschiedlichen Zeitschichten und Zeitraumen statt-
findende Verwesung des Filmbildes wie des dargestellten Korpers. Ikono-
grafisch stehen hierfiir die Fotografien aus den Konzentrationslagern der
Nationalsozialisten. Kracauer (1977: 26) hat diese tibriggebliebene materiale
Halle als dufSeren Naturrest eines hinter dem Bild verschwundenen Lebens
in seinem Essay tiber die Fotografie beschrieben: »Unter der Photographie
eines Menschen ist seine Geschichte wie unter einer Schneedecke begraben.«
Es gibt keine direkte Beziehung des Films zum eigentlichen Leben und zum
Tod, der dokumentarische Film legt lediglich eine indexikalische Spur der
Realitat. Filmisch gibt es nur die perspektivierte Beobachtung des Sterbens
als gewalttitige Einwirkung auf den noch lebenden Korper, nicht aber
des Todes als abgeschlossenen Zustand; zudem endet mit der Bewegungs-
losigkeit des leblosen Korpers jegliche Bewegung des Films, und mit dem
Ende des Films verschwindet auch die Illusion von Lebendigkeit auf der
Leinwand. Die Reprasentation des Todes bedeutet das Ende des Filmischen.

Das gewalttatig herbeigeftihrte Sterben und Massentotungen sind selten
Bestandteil der Lebenswelt und des Kulturkreises, in dem sich Filme-
macher*innen und Zuschauer*innen derartiger Filme bewegen. Diese Filme
richten sich kaum an Betroffene, sondern an eine heterogene Weltoffent-
lichkeit. Und dennoch wird tber derartige Filme eine innere Beziechung
zwischen den dokumentarfilmischen Darstellungen und dem Publikum
hergestellt, insbesondere zum Einzelnen als menschliches Wesen. Ins-
geheim haben die Filme auch eine (vorlaufig) erlosende Wirkung auf die
Zuschauer*innen — und die tberlebenden Akteure selbst.

282

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Spannungsverhaltnis zwischen Tod und dokumentarischem Film

Die Figur des Uberlebenden ist in zweierlei Hinsicht fiir dokumentarische
Filme mit dem Thema Sterben und Tod relevant: »Der Augenblick des Uber-
lebens ist der Augenblick der Macht. Der Schrecken tiber den Anblick des
Todes 16st sich in Befriedigung auf, denn man ist nicht selbst der Tote.«
(Canetti 1999: 267) Im Zusammenhang dieses Beitrags triumphieren die
Uberlebenden einerseits tiber die Toten im dokumentarischen Film selbst,
denn sie sind es, die als Zeitzeugen — Tater und/oder Opfer — tiberlebt
haben und damit nachtraglich Medium einer Vergangenheit sind, fir die
nur sie zeugen koénnen, unabhingig davon, welche Folgen fiir sie daraus
resultieren. Aber auch die Filmemacher*innen und ihr Publikum gehéren
zur Gruppe der Uberlebenden.

In der dokumentarfilmischen Erzihlung verkorpert sich eine bestimmte
Form von Macht, die nach Canetti (ebd.: 268) umso grofer ist, je hoher
die Zahl der Toten ist, die man tberlebt hat. Gleichzeitig stellen die
Zuschauer*innen als >passive« Zeugen eines medialen Ereignisses tiber
Sterben und Tod eine Gruppe von Uberlebenden dar, die mit dieser Gewiss-
heit dem Ende des Filmes entgegensehen konnen. Dennoch sind alle, von
den Zeitzeugen im Film bis zu den Zuschauer*innen, in einer existenziellen
Weise vom dargestellten Sterben und Tod betroffen. Auch wenn es sich bei
ihnen um die vermeintlich Triumphierenden im Angesicht des gewalt-
tatig herbeigefithrten Todes handelt, dem sie noch einmal - real oder in
der Filmprojektion — entronnen sind, mussen sie mit den Evokationen
des eigenen Endes leben. Umso schlimmer, méglicherweise gar als lebens-
lange Strafe fiir begangene Graueltaten, stellt sich diese Situation fiir die-
jenigen dar, die selbst (massenhaft) gewalttitig getotet haben und — anders
als die Zuschauer*innen — mit den realen Bildern und Imaginationen
ihrer Taten weiterleben missen. Auch hieraus entsteht eine existenzielle
Erfahrung zwischen Film und Publikum, da es selbst zum Zeugen von
zum Teil unfassbaren, dennoch in der Realitit vollzogenen Taten wird
und sich mit menschlichen Verhaltensweisen konfrontiert sieht, die unter
bestimmten gesellschaftlichen Bedingungen hervorbrechen und somit auch
von ihm selbst vollzogen werden konnten. Neben der eigentlichen medialen
Erfahrung des Todes stellt die gesellschaftliche Eskaltion von Gewalt eine
aus derartigen Filmen resultierende Einsicht dar, die zeigt, dass mit solchen
Moéglichkeiten auch in der Zukunft zu rechnen ist. Dieser Art von Reali-
tat hat man sich in der Fiktion des dokumentarischen Films zu stellen.

283

- am 27.01.2026, 00:55:05. (o=



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Carsten Heinze

Literatur

Barth, Boris (2006): Genozid. Volkermord im 20. Jabrbundert: Geschichte — Theorien —
Kontroversen, Minchen.

Baldzs, Béla (2001): Der sichtbare Mensch oder die Kultur des Films, Frankfurt am Main.

Benjamin, Walter (1977): »Uber den Begriff der Geschichte«, in: ders., [/luminationen,
Frankfurt am Main, S. 251-261.

Canetti, Elias (1999): Masse und Macht, Frankfurt am Main.

Cavell, Stanley (1999): »Welt durch die Kamera gesehens, in: Henrich, Dieter/Iser,
Wolfgang (Hg.): Theorien der Kunst, Frankfurt am Main, S. 447-490.

Coenen, Ekkehard (2022): »Hinrichten. Beobachtungen zu einer kommunikativen
Form des Totens, in: Jabrbuch fiir Tod und Gesellschafl 1, S.105-125.

Dimbath, Oliver (2018): »Spielfilm als soziales Gedéchtnis«, in: Sebald, Gerd/
Dobler, Marie-Kristin (Hg.): (Digitale) Medien und soziale Geddchtnisse, Wies-
baden, S. 199-221.

Elias, Norbert (1982): Uber die Einsamkeit der Sterbenden in unseren Tagen, Frankfurt
am Main.

Elias, Norbert (1998): Uber den Prozess der Zivilisation. Soziogenetische und psycho-
genetische Untersuchungen, 2 Bde., Frankfurt am Main.

Erll, Astrid/Wodianka, Stephanie (2008): »Phianomenologie und Methodologie
des >Erinnerungsfilms«, in: Erll, Astrid/Wodianka, Stephanie (Hg.): Film und
kulturelle Erinnerung. Plurimediale Konstellationen, Berlin/New York, S. 1-20.

Gaines, Jane M. (2015): »Second Thoughts on>The Production of Outrage. The Iraq
War and the Radical Documentary Tradition«, in: Juhasz, Alexandra/Lebow,
Alisa (Hg.): A Companion to Contemporary Documentary Film, Wiley, S. 410-430.

Heinze, Carsten (2015): »Das Image des Dokumentarfilms«, in: Ahrens, Jorn/Hieber,
Lutz/Kautt, York (Hg.): Kampf um Images. Visuelle Kommunikation in gesellschafl-
lichen Konfliktlagen, Wiesbaden, S. 153-179.

Heinze, Carsten (2022): »Filmg, in: Berek, Mathias/Chmelar, Kristina/Dimbath,
Oliver/Haag, Hanna/Heinlein, Michael/Leonhard, Nina (Hg.): Handbuch Sozial-
wissenschaftliche Geddchtnisforschung, Wiesbaden (im Erscheinen).

Hilberg, Raul (1999): Die Vernichtung der europdischen Juden, 3 Bde., Frankfurt am
Main.

Hobsbawm, Eric (2000): Das Zeitalter der Extreme. Weltgeschichte des 20. Jahrbunderts,
4. Aufl., Muinchen.

284

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Spannungsverhaltnis zwischen Tod und dokumentarischem Film

Hohenberger, Eva (2006): »Dokumentarfilmtheorie. Ein historischer Uberblick
tber Ansitze und Problemex, in: dies (Hg.): Bilder des Wirklichen. Texte zur
Theorie des Dokumentarfilms, 3. Aufl., Berlin, S. 9-33.

Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W. (1998): Dialektik der Aufklirung. Philo-
sophische Fragmente, Frankfurt am Main.

Jarausch, Konrad H./Geyer, Michael (2005): Zerbrochene Spiegel. Deutsche Geschichten
im 20. Jabrbundert, Miinchen.

KINtop 4. Jahrbuch zur Erforschung des frithen Films, Bd. 4: Anfinge des dokumentarischen
Films, Basel, S. 13-16.

Konersmann, Ralf (1991): Lebendige Spiegel. Die Metapher des Subjekts, Frankfurt
am Main.

Kracauer, Siegfried (1973): Geschichte — vor den letzten Dingen, Frankfurt am Main.

Kracauer, Siegfried (1974): »Filme mit einer Botschaft, in: ders., Kino, Frankfurt
am Main, S. 249-263.

Kracauer, Siegfried (1977): »Die Photographie, in: ders., Das Ornament der Masse,
Frankfurt am Main, S. 21-39.

Kracauer, Siegfried (1984): Von Caligari zu Hitler. Eine psychologische Geschichte des
deutschen Films, Frankfurt am Main.

Kracauer, Siegfried (1985): Theorie des Films. Errettung der dufSeren Wirklichkeit,
Frankfurt am Main.

Kroner, Marion (1973): Film: Spiegel der Gesellschaft? Inhaltsanalysen des jungen
deutschen Films von 1962 bis 1969, Heidelberg.

Kuchenbuch, Thomas (2005): Filmanalyse. Theorien, Methoden, Krittk, Wien/Koln/
Weimar.

Lexikon der Filmbegriffe (2022): »snuff, https://filmlexikon.uni-kiel.de/doku.php/
s:snuff-517 (21. Februar 2022).

Mikos, Lothar (2008): Film- und Fernsehanalyse, Konstanz.

Moebius, Stephan/Weber, Tina (2008): »Tod im Film. Beitrag tiber die mediale
Reprasentation des Todes«, in: Schroer, Markus (Hg.): Gesellschaft im Film,
Konstanz, S. 264-308.

Moller, Sabine (2018): Zeitgeschichte sehen. Die Aneignung von Vergangenbeit durch
Filme und ihre Zuschauer, Berlin.

Morin, Edgar (1958): Der Mensch und das Kino, Stuttgart.

Naimark, Norman M. (2018): Genozid. Volkermord in der Geschichte, Darmstadt.

Nichols, Bill (1991): Representing Reality. Issues and Concepts in Documentary,
Bloomington/Indianapolis.

285

- am 27.01.2026, 00:55:05. (o=



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Carsten Heinze

Nichols, Bill (1995): »Performativer Dokumentarfilm«, in: Hattendorf, Manfred
(Hg.): Perspektiven des Dokumentarfilms, Miinchen, S. 149-166.

Nichols, Bill (2010): Introduction to Documentary,2. Aufl., Bloomington/Indianapolis.

Scheinfegel, Maxime (2006): »Abzeitige Bilder«, in: Hohenberger, Eva (Hg.): Bilder
des Wirklichen. Texte zur Theorie des Dokumentarfilms, 3. Aufl., Berlin, S.209-216.

Sieber, Gerald (2016): Reenactment. Formen und Funktionen eines geschichts-
dokumentarischen Darstellungsmittels, Marburg,.

Skoller, Jeffrey (2015): Introduction, in: Juhasz, Alexandra/Lebow, Alisa (Hg.): A
Companion to Contemporary Documentary Film, Hoboken S. 403-409.

Sobchack, Vivian (2006): »Die Einschreibung ethischen Raums. Zehn Thesen tiber
Tod, Reprisentation und Dokumentarfilme, in: Hohenberger, Eva (Hg.): Bilder
des Wirklichen. Texte zur Theorie des Dokumentarfilms, 3. Aufl., Berlin, S. 165-194.

Sofsky, Wolfgang (2002): Zeiten des Schreckens. Amok, Terror, Krieg, 2. Aufl., Frankfurt
am Main.

Virilio, Paul (1986): Krieg und Kino. Logistik der Wahrnehmung, Minchen.

Winter, Rainer (1992): Filmsoziologie. Eine Einfiihrung in das Verbdltnis von Film,
Kultur und Gesellschafl, Minchen.

Wirtz, Rainer (2008): »Alles authentisch: so war’s. Geschichte im Fernsehen
oder TV-History, in: Fischer, Thomas/Wirtz, Rainer (Hg.): Alles authentisch?
Popularisierung der Geschichte im Film, Konstanz, S. 9-32.

Filmografie

C'est arrivé pres de chez vous (Mann beifft Hund), Belgien 1992, Rémy Belvaux/André
Bonzel/Benoit Poelvoorde.

For Sama (Fir Sama), Grofbritannien/Syrien 2019, Waad al-Kateab/Edward Watts.

Faces of Death (Gesichter des Todes), USA 1978, Conan LeCilaire.

Le sang des bétes, Frankreich 1949, Georges Franju.

Maidan, Ukraine/Niederlande 2014, Sergei Loznitsa.

Massaker, Deutschland/Libanon/Schweiz/Frankreich 2004, Monika Borgmann.

Nuuit et brouillard (Nacht und Nebel), Frankreich 1956, Alain Resnais.

Shoah, Frankreich 1985, Claude Lanzmann.

Slaughter, Mexiko/USA 1971, Michael Findlay.

The Act of Killing, Danemark/Norwegen/Grofbritannien 2012, Joshua Oppenheimer.

The Look of Silence, Danemark 2014, Joshua Oppenheimer.

286

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Das Spannungsverhaltnis zwischen Tod und dokumentarischem Film

The War Tapes, USA 2006, Deborah Scranton.

Videogramme einer Revolution, Deutschland 1992, Harun Farocki.

Waltz with Bashir, Israel/Frankreich/Deutschland 2008, Ari Folman.

Workingman’s Death, Osterreich 2005, Michael Glawogger.

Wundbrand — Sarajevo, 17 Tage im August, Deutschland 1994, Johann Feindt/Didi
Danquart.

287

- am 27.01.2026, 00:55:05. (o=



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

- am 27.01.2026, 00:55:05.



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

LarA WEISS

Erinnerungsstrategien im alten Agypten zur Zeit
des Konigs Tutanchamun

Die Themen Sterblichkeit und Erinnerung sind Klassiker der Agypto-
logie. Schon der griechische Schriftsteller Herodot berichtete im 5. Jahr-
hundert v.Chr. Giber altagyptische Einbalsamierungstechniken, und auch
nachfolgende Generationen von Gelehrten und die breite Offentlich-
keit bestaunten seitdem altagyptische Mumien, Grabbeigaben und Grab-
monumente. Besonders den europaischen Gelehrten des 19. Jahrhunderts
war die angebliche Faszination der alten Agypter*innen fir die Toten
angenehm gruselig. Es handelt sich um eine Vorstellung, die auch durch
die Fokussierung auf >goldene Schitze« der frithen Kunstsammler und
Ausgriber gespeist wurde und ihren Hohepunkt mit der Entdeckung des
Grabes von Tutanchamun erreichte, deren 100-jahriges Jubilium 2022
gefeiert wird. Vieles, was tiber die alten Agypter*innen bekannt ist, stammt
zwar aus Grabkontexten, allerdings weist ihr ausgepragtes Interesse an einer
jenseitigen Fortexistenz eher auf das (Weiter-)Leben hin und gerade nicht
auf den Tod bzw. die Sterblichkeit.

Kurz zusammengefasst, konnten die Verstorbenen nach ihrem Tod im
Jenseits weiterleben, wenn drei Bedingungen erfiillt waren:

1) Der Korper musste intakt bleiben, um der>Seele« (von den Agypter*innen
»Ba« genannt) nachts als Ruhestatte zu dienen. Tagstiber konnte der Ba, ein
Vogel mit Menschenkopf, das Grab also verlassen. Die Mumifizierung des
toten Korpers und verschiedene Rituale sorgten dafir, dass der Korper fiir die
Ewigkeit erhalten blieb. Die Mumifizierung war, wie auch die im Folgenden
beschriebenen Praktiken, ein Privileg der Elite. Die armere Bevolkerung
wurde, zum Teil in Matten oder Leinen eingewickelt, in Grabkuhlen bei-
gesetzt. Wer sich die Mumifizierung seines toten Korpers leisten konnte,
kaufte auerdem einen oder mehrere Holzsirge (manchmal auch einen
zusitzlichen steinernen Sarkophag) und lief§ seinen Korper darin in einem
freistehenden, tempelartigen Monumentalgrab oder in einem Felsgrab
beisetzen. Die unterirdische Grabkammer und die oberirdischen Kult-

289

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Lara Weiss

raume wurden mit religiosen Texten und Darstellungen verziert, um die
Toten zusatzlich zu schiitzen; agyptische Texte und Darstellungen sind
namlich oftmals performativ wirksam und erhalten dargestellte Personen
oder Handlungen fiir die Ewigkeit, was letztlich der Sinn der agyptischen
Erinnerungskultur ist.

2) Die Toten miissen ein rechtschaffenes Leben gefiihrt haben. Der Gott
Osiris gewahrte nur Menschen mit>reinem Gewissen< Zugang ins Jenseits.
Zur Ermittlung moglicher Tatbestande lief§ er das Herz des/der Toten wiegen,
welches nicht schwerer als die Feder von Maat, der Gottin von Ordnung
und Gerechtigkeit, sein durfte.

3) Die Toten mussten im Jenseits stindig mit Essen und Trinken versorgt
werden. Deshalb waren regelmafSige Speise- und Trankopfer in den Kult-
kammern der Graber wichtig. AuSerdem nahmen die Toten so viele Guter
wie moglich in Form von Grabgeschenken mit.Im Laufe der Jahrhunderte
anderten sich die Details dessen, was die Toten (insbesondere im Hinblick
auf Bestattung und etwaiger Mumifizierung) brauchten. Der Wunsch nach
Regeneration (im Sinne von Heilung vom Gestorbensein) und einem
Leben nach dem Tod blieb indes das Ziel der Bestattungspraktiken der
altagyptischen Elite.

Das Grab als Investition (nicht nur) fiir die Ewigkeit

Die Griber und Grabbeigaben der alten Agypter*innen aus hoheren sozialen
Schichten waren eine erhebliche finanzielle Investition zum Zweck der
Erlangung des ewigen Lebens. Die Graber wurden zu Lebzeiten ihrer
Besitzer*innen geplant, gebaut und dekoriert; fiir Besucher*innen waren die
Nekropolen zuginglich. Somit boten die Grabanlagen ihren Besitzer*innen
auch eine Projektionsfliche zur Demonstration ihres hohen sozialen Status;
ihres guten Geschmacks und ihres besonderen Wissens, das sich in der
spezifischen Grabgestaltung (z.B. durch die Wahl der Grabtexte und -dar-
stellungen) widerspiegelte. Jan Assmann (1983: 64) hat hierfir den Begrift
der »sepulkralen SelbstThematisierung« vorgeschlagen. Wie ich in diesem
Beitrag anhand einiger Beispiele zeigen mochte, war die Erinnerungskultur

290

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erinnerungsstrategien im alten Agypten zur Zeit des Konigs Tutanchamun

der Agypter*innen im Neuen Reich allerdings viel weniger selbstbezogen,
als Assmanns Begriff vermuten lassen konnte. Groffamilien, Verwandt-
schaftsgruppen sowie Patron-Klienten-Beziehungen waren die Grundlage
der altagyptischen Gesellschaft (siehe zuletzt Olabarria 2020). Im Folgenden
soll gezeigt werden, wie sich diese Sozialformen auch in der altdgyptischen
Erinnerungspraxis widerspiegelten. Die altigyptischen Grabbesitzer*innen
verfolgten nimlich vielfaltige Strategien, um das Andenken an ihre eigene
Person sowie das anderer Individuen in die Anlage, Gestaltung und Aus-
stattung des Grabes einzubringen. All diejenigen, die in den Wanddar-
stellungen oder auf einer Grabbeigabe namentlich genannt werden, werden
fortan in der Kultpraxis des Grabes miterinnert und gehoren damit zu einer
gemeinsamen sozialen und religiosen Erinnerungsgruppe. Dabei kann es
sich um Familienmitglieder, aber auch um Angestellte oder Kollegen*innen
handeln, auf die sich die Erinnerungskultur des Grabes beziehen lasst und
die damit von den im Grab stattfindenden Opfergaben und Rezitationen
mitprofitieren konnen.

Der Hofstaat des Konigs Tutanchamun

Zu Beginn des 20. Jahrhunderts war Konig Tutanchamun nur dem Namen
nach bekannt, vorrangig aufgrund von Inschriften auf einigen wenigen
Quellen. Die historische Bedeutung des Konigs grindet auf seinem gut
erhaltenen Grab (dem Grab Nr. 62 im Tal der Konige in Agypten) in
Theben, das voller Grabbeigaben aufgefunden wurde. Der Konig starb
jung und hatte in einer Zeit gelebt, in der manche seiner Untergebenen
zu ungewohnlich grofSer Macht aufsteigen konnten. Viele seiner hochsten
Beamten wurden in einem zentralen Teil der Nekropole von Memphis
begraben, die heute als Saqqara bekannt ist und etwa 30 Kilometer sudlich
des modernen Kairos zwischen den antiken Statten Abusir und Dahshur
liegt. In einem Bereich von Saqqara (Abb. 1) setzt die Leiden-Turiner-Aus-
grabungsmission (in Zusammenarbeit mit dem Museo Egizio in Turin) eine
lange Tradition des Leidener Museums (Niederlande) fort. Dieses begann vor
fast 50 Jahren mit dem Bestreben, das Grab von Maya (dem Schatzhausvor-
steher unter Tutanchamun und seinem Nachfolger Konig Haremhab [circa
1319-1300 v.Chr.]) wiederzufinden. Das Unterfangen wurde in den 1970er

291

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Gebruik The use
van het of the
landschap landscape

Abb. 1: Karte eines Teils des Gebietes der Leiden-Turin-Ausgrabungen mit dem Grab
von Maya (Bildrechte: LeidenTurin Expedition to Saqqara)

Abb. 2: Die Statuen von Maya und Merit, wie sie seit 2016 im Rijksmuseum van
Oudheden in Leiden ausgestellt sind (Bildrechte: Rijksmuseum van Oudheden)

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Abb. 3: Rekonstruktion der monumentalen freistehenden sTempelgriber«in Saqqara.
Das Grab des Maya befindet sich auf der rechten Seite (Bildrechte: Rijksmuseum van
Oudheden).

Abb. 4: Grabmalerei von Maya in Anbetung des Gottes Osiris (Bildrechte: Rijksmuseum
van Oudheden/Egypt Exploration Society)

- am 27.01.2026, 00:55:05. (o=



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Lara Weiss

liegt, welcher zu den Grabkammern fihrt, in denen Maya und seine Frau
zusammen mit ihren Grabbeigaben bestattet wurden. Der Graboberbau
war mit bemalten Reliefs dekoriert und auch die unterirdischen Kapellen
weisen farbige Darstellungen (Abb. 4) auf, die u.a. die Grabbesitzer zeigen.
Ritualdarstellungen und Gabentrager*innen werden von Agyptolog*innen
im Sinne des bereits eingefiihrten Begriffs der »sepulkrale[n] Selbst-
thematisierung« (Assmann 2005: 263), d.h. als monumentale Erinnerung
(und quasi Fossilisierung) des eigenen Status’ fiir die Nachwelt interpretiert.
Wie ich zeigen mochte, greift diese Interpretation zu kurz, weil sie dem
agyptischen Wunsch nach der Schaffung von Erinnerungsgruppen nicht
gerecht wird. Zuniachst muss jedoch der Frage nachgegangen werden, wer
Maya war.

Als Vorsteher der koniglichen Schatzkammer gehorte Maya zu den
hochsten Verwaltungsangestellten in der erwihnten Zeit der Konige
Tutanchamun und Haremhab. Seine Aufgabe war es u.a., durch ganz
Agypten zu reisen, um Steuereinnahmen einzuziehen, die Abgaben mit
seinen Steuerlisten zu vergleichen und sicherzustellen, dass alle Personen
und Institutionen ihren Verpflichtungen nachgekommen waren (Awad
2002). Steuern wurden im alten Agypten nicht in Geld bezahlt, weil es
dieses schlichtweg noch nicht gab. Das alte Agypten war eine Naturalien-
wirtschaft. Ein Papyrus aus der Zeit von Ramses IV. (1156-1150 v.Chr.), der
sich heute im Museum Louvre in Paris befindet, legt nahe, dass diese Ein-
nahmen fir gewohnlich in den Nilhafen gesammelt wurden, um sie auf
die Schiffe des Schatzhauses zu verladen (vgl. Janssen 1975: 95). Von hier
aus wurden die Abgaben als Gehalter an andere Parteien umverteilt oder in
das konigliche Schatzhaus gebracht und dort fiir ihre spatere Verwendung
aufbewahrt. Neben der Erhebung und Umverteilung der Staatseinnahmen
bestanden Mayas Aufgaben auch in der Bauleitung kéniglicher Projekte
einschliefSlich der Organisation von Steinbruch- und Bergwerksmissionen
sowie in der Aufsicht iiber Schmiedewerkstatten (also z.B. tiber die Gold-
schmiede; s.u.). Eine handgeschriebene Tinteninschrift aus der Regierungs-
zeit Haremhabs im Grab von Konig Thutmosis IV. (1400-1390 v.Chr.)
bezeugt, dass Maya uiberdies die konigliche Nekropole in Theben beauf
sichtigte und somit wahrscheinlich auch fir das Begrabnis des verstorbenen
Ko6nigs Tutanchamun verantwortlich war.

294

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erinnerungsstrategien im alten Agypten zur Zeit des Konigs Tutanchamun

Trotz dieser Aufgabe und trotz seines hohen sozialen Ansehens war
es ein seltenes Privileg fiir Maya, dass er der Grabausstattung des Konigs
Tutanchamun zwei Figuren hinzufiigen durfte. Dies ist ansonsten nur fiir
einen weiteren Beamten seiner Zeit belegt, namlich fir Nachtmin, der
Oberbefehlshaber unter Tutanchamun, welcher finf Totenfigiirchen fiir
das Konigsgrab spendete. (Einige wenige Beispiele aus anderen Konigs-
grabern nennt Keller 1997: 139£.) Solche sogenannten Uschebtis sind Figuren
mit vielschichtiger religioser Bedeutung. Uschebtis reprasentieren einer-
seits den/die Grabbesitzer*in in Form einer kleinformatigen Grabstatue,
in der die Ba-Seele der/des Toten ruhen kann. Viele dieser Figuren sind
mit Texten beschrieben, die neben der oben genannten Selbstdarstellung
des/der Grabbesitzers/-besitzerin auch eine weitere Funktion der Uschebtis
nahelegen, namlich als Diener fir den/die Grabbesitzer*in im Jenseits
agrarische Arbeiten zu verrichteten, und die Toten damit zusatzlich zu den
Opfergaben im Grab mit Nahrung zu versorgen. Uschebtis waren beides,
eine Art Ersatzkorper fir den/die Tote*n und sein/ihr Diener im Jenseits
(Poole 1998; ders. 1999). Das Uschebti, das Maya dem verstorbenen Konig
Tutanchamun schenkte, stellt letzteren dar, wie anhand der Inschriften auf
der mumienfoérmigen Figur und der koniglichen Insignien, die diese tragt,
ersichtlich wird. Seitlich hat Maya der Figur eine Widmungsinschrift bei-
gefiigt (Lakomy 2017), die Folgendes besagt (Abb. 5):

»Geschaffen von dem Diener, der Seiner Majestit niitzlich ist, der das Gute sucht
und das Schone findet und es mit Sorgfalt fir seinen Herrn tut, der an einem
schonen Ort [in der Nekropole; LW.] herausragende Dinge tut, der den Vor-
steher der Arbeiten auswihlt am Ort der Ewigkeit, der Vorsteher der Arbeiten
im Westen [das Nekropolengebiet], Geliebter seines Herrn, der tut, was er [d.h.
der Konig] sagt, der nichts Unrechtes passieren lasst, dessen Gesicht frohlich
ist, wenn er tut [seine Pflicht?] mit einem liebenden Herzen als ein Objekt, das

seinem Meister am nutzlichsten ist.«

295

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Lara Weiss

Abb. 5: Totenfigur von Tutanchamun (Quelle: Wikipedia; https://commons.wikimedia.
org/wiki/File:Figurine_osirienne_en_bois_de_Tout%C3%A2nkhamon.jpg; 13. April 2022)

Die Funktion des Uschebti im Grab des Tutanchamun ist also ebenfalls
ambivalent. Es reprasentiert durch seine Inschrift nicht mehr nur den
Konig allein, sondern auch Maya, der als Schenker mit einer Reihe von
Ehrentiteln beschrieben wird. Indem Maya der Totenfigur des Konigs
mit der Widmungsinschrift seinen Namen hinzufiigte, wurde also auch
er Teil der Grabausstattung des Konigs. Er folgte seinem Konig als treuer
Diener ins Jenseits und wurde damit selbst unsterblich. So schwer vor-
stellbar dieser Gedanke in der hochindividualisierten Gegenwartsgesell-
schaft (siche z.B. Fukuyama 2018; Reckwitz 2018) auch erscheinen mag,
fur die alten Agypter*innen war es statuserhohend, sich als bescheidener,
vertrauenswirdiger Diener eines wichtigen Vorgesetzten zu zeigen. Leider
ist nicht genau bekannt, wie Maya das Privileg zur Schenkung mit eigener
Namensnennung erhielt bzw. wer dartber entscheiden konnte. Klar ist,
dass seine Grabbeigabe einerseits dem Konig im Jenseits nitzlich sein
sollte, wahrend sie andererseits auch Maya selbst auf ein hoheres soziales
und transzendentales Niveau beforderte. Mit seinem Geschenk schrieb sich
Maya buchstablich in die konigliche Grabausstattung ein und begleitete
seinen Konig damit bis in alle Ewigkeit.

296

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erinnerungsstrategien im alten Agypten zur Zeit des Konigs Tutanchamun

Ansehen teilen

Wenn Maya nicht auf einer seiner Dienstreisen bis in das circa 700 Kilo-
meter weiter sudlich gelegene Theben oder in den Stein- und Goldminen
unterwegs war, wohnte er wohl in der Stadt Memphis. Nach seinem Tod
wurden er und seine Frau Merit sowie vermutlich seine beiden Tochter auf
einem der nahegelegenen Friedhofe begraben, der heute Sagqara genannt
wird. Die Stadt Mempbhis ist kaum erhalten geblieben, weshalb wir nichts
tber die Lage oder Architektur seines Hauses oder der Institution wissen,
fur die Maya arbeitete. Wir kennen ihn nur dank seines Grabes und der
Grabbeigaben.

Interessanterweise enthielt auch Mayas eigenes Grab (ebenso wie das
des Konigs Tutanchamun) einige Totenfiguren von Personen, die nicht zu
seinem direktem Haushalt gehorten und die somit — anders als seine Frau
und Tochter — wahrscheinlich nicht in seinem Grab beigesetzt wurden.
Auch bei diesen Totenfiguren konnte es sich um Geschenke an den Grab-
herrn handeln, in diesem Fall also: Geschenke fiir Maya (und Merit). Far
Mayas Grabbeigaben ist diese Interpretation jedoch weniger gesichert als
fur das relativ >unangetastete« Grab von Tutanchamun. Mayas Grab wurde
tber die Jahrhunderte hinweg von standigen Sandbewegungen sowie
durch phararaonische bzw. spatantike Grabrauber und erneut durch die
Agenten der Kunsthindler im 19. Jahrhundert, die dort nach Antiqui-
taten gruben, gestort. Es konnte deshalb auch sein, dass die Totenfiguren
aus den Bestattungen der namentlich genannten Besitzer stammten, die
sich irgendwo in der Nahe von Mayas Grab befanden und die noch nicht
wiederentdeckt wurden. Eine weitere Schwierigkeit bei der Interpretation
von Mayas Totenfiguren als Grabgeschenke besteht darin, dass einige der
auf den Figuren genannten Namen nicht mit Mayas bisher bekanntem
Netzwerk von Personen in Verbindung gebracht werden konnen (also den
Personen, die in den agyptischen Quellen als seine Kollegen und Bekannten
bezeugt sind).

Es besteht folglich keine Gewissheit dariber, dass es sich bei Mayas
Totenfiguren tatsichlich um Votivgaben handelt (im Sinne einer Gabe, die
einer Gottheit entweder als Furbitte oder als Dank dargebracht wurde).
Verfolgt man diese Interpretation dennoch weiter, konnte ein »Schreiber
des Goldhauses Nebmehyt« ein guter Kandidat fiir eine solche Gabe sein

297

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Lara Weiss

(Ockinga 2004: 18). Das >Goldhaus« war eine Verwaltungseinrichtung, die
wahrscheinlich mit dem koniglichen Schatzhaus (wortlich in altagyptischer
Sprache>Silberhaus< genannt) verbunden war, das Maya leitete. Es gibt also
eine bekannte wirtschaftliche Verbindung zwischen dem Gold- und dem
Silberhaus und somit auch zwischen dem Schreiber Nebmehyt und dem viel
hoherrangigen Leiter des koniglichen Schatzhauses, namlich Maya. Somit
ist es durchaus plausibel, dass Nebmehyt Maya eine Totenfigur als Zeichen
seiner Loyalitit gespendet haben konnte. Eine weitere Verbindung zwischen
Nebmehyt und Maya stellt Nebmehyts Vater dar, genannt Amenemone, der
Aufseher der Handwerker und der Goldschmiede und Mayas direkter Unter-
gebener war. Amenemone ist zusammen mit anderen Beamten, die Opfer-
gaben in Mayas Grab bringen, dort auf einer Grabwand dargestellt (Abb. 6).

1 1 7 1 1

Abb. 6: Darstellung im Grab von Maya: Amenemone (rechts) und Nebre (links)
(Bildrechte: Rijksmuseum van Oudheden/Egypt Exploration Society)

Darstellungen von Beamten, die das Grab mit Opfergaben betreten, wurden
in der Agyptologie traditionell als Teil des Opferkults der Verstorbenen ver-
standen. Nach altagyptischer Vorstellung brauchte Maya sein Grab, wie oben
erwihnt, um seinen mumifizierten Korper fir die Ewigkeit zu bewahren
und tberdies einen staindigen Zustrom von Opfergaben zu erhalten, der
ein jenseitiges Uberleben gewahrleiste. Es wurde angenommen, dass Hiero-
glyphen und Grabdarstellungen performative Krifte haben, d.h. aus sich

298

- am 27.01.2026, 00:55:05.


https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erinnerungsstrategien im alten Agypten zur Zeit des Konigs Tutanchamun

selbst heraus religios wirksam sind. Mit anderen Worten, die Darstellung von
Opfertragern bringt diese Opfergaben tatsichlich« und nicht nur symbolisch
dar. Das Relief fungiert als eine Art reprasentatives, visuelles Backup, das
zusatzlich zu den physischen Grabgeschenken in Mayas Grab wirksam wird.

Eine reine Fokussierung auf diese Funktion von Grabdarstellungen
nur zugunsten des Grabherrn tibersieht jedoch, dass diese monumentalen
Griber auch dazu bestimmt waren, besucht zu werden. Es gibt in manchen
Gribern sogenannte >Anrufungen« an die Lebenden, also Texte auf Grab-
winden, in denen Besucher*innen direkt angesprochen und um Opfergaben
gebeten werden. Auch Mayas Grabwinde erzihlen von Besucher*innen, die
tber die Nekropole schlendern. Die Grabdarstellungen waren also offen-
kundig dazu bestimmt, gelesen und gesehen zu werden. Ihre Rezipienten-
schaft dirfte die Reliefs bestaunt haben und konnte die dargestellten
Personen anhand ihrer Namen und Titel in den Hieroglypheninschriften
identifizieren. Da die Grabbesucher*innen die Texte beim Lesen vermut-
lich rezitierten, befanden sich unter den Rezipienten auch Analphabeten,
die diese Rezitationen von anderen bei ihren Grabbesuchen horen konnten.

Vor diesem Hintergrund deutete bereits Assmann das Grab als Projektions-
flache der Selbstinszenierung. Einerseits ist das richtig: Kein altagyptisches
Grab ist mit einem anderen identisch. Es gab einen Konsens dartiber, wie
die Architektur auszusehen hat und welche Elemente dargestellt werden,
die spezifische Ausfithrung jedoch ist stets eigenwillig (siehe z.B. Hartwig
2004). Grabdarstellungen versorgten den Grabbesitzer einerseits performativ
mit Opfergaben und werteten seinen Status auf, indem sie seinen kiinst-
lerischen Geschmack in Bezug auf die Wahl der Motive oder auch sein
Wissen tiber bestimmte Texte zur Schau stellten. Durch den Verweis auf sein
grofles Netzwerk treuer Diener demonstrierten sie aufSerdem seine Macht
(sowie die seiner erweiterten Familie). Allerdings sollte nicht Gbersehen
werden, dass auf diese Weise auch bestimmte Untergebene als Individuen
erkennbar, also mit Namen und Titeln in den Inschriften auf den Grab-
wanden verewigt wurden. Zum einen wurden die Untergebenen damit Teil
des (auf Ewigkeit angelegten) Gedenkens an ihre wichtigen Vorgesetzten,
zum anderen erlangten sie dadurch postmortal selbst einen hoheren Status.

Wie genau die Grabdekoration ablief, ist nicht uberliefert. Vermutlich
lag eine kreative Kollaboration zwischen Auftraggeber*innen, Kinstlern
und Architekten vor, wobel erstere*r die Kontrolle Giber seine/ihre Grab-

299

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Lara Weiss

gestaltung hatte, aber den ausfihrenden Architekten und Kinstlern wohl
Freiheiten im Rahmen des gesellschaftlich Akzeptierten moglich waren
(Bédcs 2018). Wie oben erwihnt, durften Untergebene bisweilen mit Weih-
geschenken zusatzlich selbst aktiv werden und sich somit selbst in die
Erinnerungspraxis ihres Vorgesetzten >einschreibenc. Ein weiteres Beispiel
ist ein von Nebre stammendes Gefaf§ mit Moringaol (Abb. 7), das in Mayas
Grab gefunden wurde (Dijk 1992). Moringadl war eine Substanz, die fiir
die Agypter*innen stark mit Regeneration verbunden war, was ebenso fiir
andere Opfergaben gilt, die fir Mayas Weiterleben nach dem Tod als wichtig
erachtet wurden. Somit hat auch Nebres Geschenk an Maya eine Doppel-
funktion, namlich dem Grabherrn jenseitig niitzlich zu sein und Nebre
zugleich in Mayas Erinnerungspraxis einzuschreiben. Der Schenkende
ist wahrscheinlich derselbe Nebre, der im Innenhof von Mayas Grab dar-
gestellt ist (Abb. 6). So wie Nebmehyt steuerte also auch Nebre seinen Teil
zu Mayas Grabausstattung bei — just so, wie Maya selbst zum Grab seines
Herrn (Konig Tutanchamun) beigetragen hatte (vgl. ebd.: 32).

Das Grab von Nebre, wenn er denn tiber-
haupt ein Monumentalgrab hatte (und
keine einfache Grabkuhle), ist nicht
bekannt. Nebmehyt konnte auch spater
im Grab seines Vaters Amenemone bei-
gesetzt worden sein, aber auch dies ist
ungewiss. Auffallend ist jedenfalls, dass
Amenemone seine Reputation anders als
~ Maya nicht in seinen Grabdarstellungen
mitseinen Untergebenen teilte. Obwohl er
= sicherlich Hausangestellte, Untergebene
oder gleichgestellte Kollegen hatte, lief§
er in seinem Grab in Saqqara, soweit
dies anhand der erhaltenen Grabreliefs
ersichtlich ist, nur Familienmitglieder
Abb. 7: Grabgeschenk im Grab von ;}bbilden. Hieran zeigt sich, dass im alten
Maya (Bildrechte: Rijksmuseum van Agypten im sepulkralen Kontext trotz
Oudheden/Egypt Exploration Society) ~ der hierarchischen Strenge verschiedene
Erinnerungsstrategien moglich waren.

300

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erinnerungsstrategien im alten Agypten zur Zeit des Konigs Tutanchamun

Erinnerungspraxis im altagyptischen Grab

Altagyptische Friedhofe wurden aufgrund von Reinheitsgeboten und der
kosmologischen Vorstellung der Agypter*innen vom >Westen< als Wohn-
ort des Gottes Osiris und der Toten auf8erhalb der stidtischen Umgebung,
d.h. westlich des Nils auf dem Wiistenplateau gebaut. Der Bau eines
monumentalen Grabmals war eine grofle finanzielle Investition, die nur
der hohen Elite vorbehalten war. Einfachere Bestattungen hatten sicher-
lich auch irgendeine Form von Markierung, etwa eine kleine Grabstele
oder Ahnliches, diese sind aber oftmals nicht erhalten geblieben. Das
Monumentalgrab der agyptischen Elite im Neuen Reich, also der Zeit,
in der Maya starb (um 1295 v.Chr.), war ein mehrjahriges Bauprojekt, das
zu Lebzeiten des Grabbesitzers ausgefiihrt wurde. Die Atmosphare auf
altagyptischen Friedhofen war also weit entfernt von der heutigen nord-
europiischen Norm von Stille und Andacht. Es gab lirmende Baustellen
inmitten der Wiiste, wohin Baumaterialien wie Lehmziegel, Steine und
Pigmente, aber auch Werkzeuge, Wasser und Lebensmittel fiir Arbeiter
und Lasttiere transportiert werden mussten. Wie oben erwahnt, weify man
leider nur sehr wenig tiber die praktische Organisation der Nekropole und
dariber, wie Entscheidungen bezuglich der Dekoration oder des Bauplatzes
zwischen Architekten, Kinstlern und den Grabbesitzern ausgehandelt
wurden. Die Kontextualisierung von Mayas Grabanlage, seinen Grab-
beigaben und seiner Reliefdarstellungen macht jedenfalls die Bedeutung
seines Grabes und damit, im weiteren Sinne, der gesamten Nekropole als
Ort der Lebenden evident.

Sicherlich sind Bestattungspraktiken und Grabgestaltungen damals wie
heute entscheidende Elemente jedes Friedhofs. Es sind damals wie heute die
Lebenden, die die Beerdigung organisieren. Sie sind es schliefSlich auch, die
an den Bestattungszeremonien teilnehmen und spater an das Grab zuriick
kehren, um den Verstorbenen zu gedenken. Dies dhnelt den Usancen der
altagyptischen Bestattungsorganisation. Die Nekropole wurde regelmafig
von verschiedenen Personengruppen besucht: von Grabbauern, Schrift-
gelehrten und Kinstlern, die die Graber errichteten bzw. dekorierten und
von Priestern oder Familienmitgliedern, die dort Opfer darbrachten. Zudem
legen Grabinschriften nahe, dass sich die Grabbesitzer*innen wiinschten,
dass auch die Zuschauer*innen und Teilnehmer*innen von vorbeiziehenden

301

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Lara Weiss

Gotterprozessionen oder andere Passant*innen ihre Griber aufsuchten,um
die Verstorbenen gedenkend zu ehren (Shubert 2007). Agyptische Texte
erzahlen auch davon, dass sich altagyptische Intellektuelle wahrend ihrer
Besuche der Nekropole von den Texten und Darstellungen der Denkmaler
stimulieren lieen (Navritilovd 2020).

Der Nekropolenbesuch fand also in einem Teil des offentlichen
Raums statt, und l6ste sicherlich auch Gemeinschaftsgefiihle bei den
Grabbesucher*innen aus. Diese konnten mit Blicken, rezitierten oder
gesprochenen Worten oder durch Zuhoren miteinander in Verbindung
treten oder auch andere sehen und beobachten. Die wichtige gesellschaft-
liche Bedeutung des Nekropolengeschehens (d.h. Grabbau, aber auch
-besuch) spiegelt sich nicht nur in den Monumenten, sondern auch in der
taglichen Praxis der Handelnden wider (siehe auch Meyer-Dietrich 2018).
Hierbei spielte fiir die Grabbesucher*innen zweifellos auch >Sehen-und-
Gesehen-werden« eine zentrale Rolle. Die Opferhandlung im Grab bot
dem/der Grabbesucher*in die Moglichkeit, sich den anderen Nekropolen-
besucher*innen als loyale*r Diener*in zu prasentieren, und auch damit Teil
der Erinnerungspraxis zu werden (wobei vergangliche Gaben anonymer
Spender*innen, wie z.B. Libationen oder Weihrauchopfer, heute nattrlich
nicht mehr archiologisch nachweisbar sind).

Maya lief sein Grab also nicht nur errichten, um im Jenseits weiterzu-
leben,sondern sein Grab bot auch eine Projektionsfliche fiir ihn und seine
zeitgenossischen Nekropolenbesucher*innen. Maya gehorte den hochsten
gesellschaftlichen Rangen seiner Zeit an und benutzte sein Grab, um seinem
lebenden Umfeld seinen hohen Status zu demonstrieren und diesen fiir
die Ewigkeit zu zementieren. Gleichzeitig schaffte sein Grab Raum fiir
die Selbstreprasentation von anderen Personen. Seine Grabdarstellungen
zeigen einen Ausschnitt aus seinem sozialen Umfeld, was es ausgewihlten
loyalen Untergebenen wie Nebre und Nebmehyt moglich machte, vom
Status und der Verehrung ihres Vorgesetzten zu profitieren. Nebre und
Nebmehyt waren also nicht nur auf Mayas Zustimmung angewiesen, um
sich in seinem Grab zu verewigen, sondern sie konnten selbst handeln,
indem sie Grabbeigaben zu ihrem eigenen und dem Nutzen ihres Herrn
hinzuftgten, so wie ihr Herr es fiir seinen getan hatte.

Diese Form des Schenkens ist spatestens durch Marcel Mauss (1968)
hinreichend bekannt (dazu in der Agyptologie z.B. Frandsen 1979; Janssen

302

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erinnerungsstrategien im alten Agypten zur Zeit des Konigs Tutanchamun

1982; Englund 1987). Die Gabe - hier: die Grabbeigabe — impliziert einen
Rang, derweil es, wie die obigen Beispiele zeigen, meistens der >schwachere«
(also rangniedrigere) Part der sozialen Konstellation ist, der zuerst schenkt
und daraufhin eine Gegengabe erwarten kann (Seidlmayer 2007). Somit
entpuppt sich das Schenken als wichtige Strategie des Beziechungsaufbaus
sowohl auf religioser als auch auf sozialer Ebene. Die Schenkungshand-
lung selbst, aber auch ihre performative Wiederholung perpetuieren diese
Beziehungen zwischen Schenker und Empfinger fir die Ewigkeit. Fur
die alten Agypter*innen in Saqqara konnte auch der Nutzen in Form von
Belohnungen durch die Verstorbenen ein wichtiger Antrieb gewesen sein,
d.h. der Schenker konnte vom Empfinger eine konkrete Gunst aus dem
Jenseits erwarten (die oben genannten Anrufe an die Lebenden nennen
u.a. ein hohes Alter oder dass die Kinder des Opfergebers seine oder ihre
Amter ibernehmen mogen). Gleichwohl es ist wichtig, den Nutzen gerade
in der Einbettung in die Gemeinschaft bzw. in die Erinnerungsgruppe der
Grabbesitzer zu suchen.

Altere Analysen vergangener Kulturen gehen oft von einem eher
statischen Gesellschaftsgefiige aus (dazu kritisch Garcia 2014). Gewiss war
die Gesellschaft im alten Agypten eine hierarchische, bei der soziale Mobili-
tat nur in Ausnahmefillen moglich war. Die obigen Beispiele haben jedoch
gezeigt, dass auch diese Kultur als das Ergebnis stindiger Aushandlungs-
prozesse interpretiert werden muss und sich wandelnde Handlungsoptionen
bisweilen kreative Prozesse forcierten. Die Strategien des Erinnert-Werdens
umfassten hier Repasentationen in Form von textlichen und bildlichen
Darstellungen von Grabdekorationen und -geschenken.

Assmann (1992; ders. 2000) hatte — frithere Theorien von u.a. Maurice
Halbwachs (1991) weiterfiihrend — zwischen zwei Arten von Gedacht-
nis unterschieden, namlich dem kommunikativen Geddichtnis, welches (im
Sinne von Alltagserinnerungen) mindlich weitergegeben wird, und dem
kulturellen Geddchtnis im Sinne eines objektivierten und institutionalisierten
Gedachtnisses, das gespeichert, weitergegeben und tiber die Generationen
hinweg immer wieder neu erfunden wird. Wahrend das kulturelle Gedacht
nis also das kollektive Langzeitgedachtnis einer Kultur ist, beschrankt sich
das kommunikative Gedachtnis auf die jingere Vergangenheit von drei bis
vier Generationen (siche auch A. Assmann 2011: 19). Letzteres ermoglicht
interessante Anschlisse fiir die in diesem Beitrag gebotene exemplarische

303

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Lara Weiss

Darstellung kultureller Praktiken, die die alten Agypter*innen im Grab
durchfiihrten, um die Erinnerung an sich selbst und ausgewihlte Personen
lebendig zu halten.

Ein Hauptproblem von Assmanns Erinnerungskonzept ist jedoch, dass es
sich um eine normative Kategorie handelt, die ein bestimmtes Verstindnis
eben dieser Erinnerung schon voraussetzt. Demgegentber sollte eine ana-
lytische Kategorie danach fragen, welche Erinnerungen von wem in welcher
Situation reproduziert werden (siche z.B. Siebeck 2013; ferner Denschlag/
Ferdinand 2020: 303). In den altigyptischen Griabern in Saqqara hatte sich
namlich ein vielfiltiges Tableau sehr spezifischer Entscheidungen entfaltet,
in der jeweiligen Erinnerungspraxis Zugehorigkeit zu bestimmten Gruppen
zuzuweisen. Dabei konnte es sich um Blutsverwandtschaften, aber auch
um andere Beziehungsformen handeln. Hinsichtlich der Frage, wer sich
an wen oder was erinnern soll und welche Gabe (z.B. die Totenfigur oder
das regenerative Ol) oder welche Grabdarstellung gewahlt wurde, bestand
insgesamt ein hohes MafS an Flexibilitdt. Die tibergeordnete Frage fiir eine
Analyse der altagyptischen Erinnerungspraxis muss also spezifischer sein:
»Wer verlangt von wem und warum, was zu erinnern? Wessen Vergangen-
heit wird aufgezeichnet und konserviert’« (Burke 1991: 298)

Die Verschiedenartigkeit der moglichen Antworten auf diese Frage hat
gezeigt, dass es angebracht ist, Erinnerung als »multidirektional« und damit
»standiger Aushandlung, Querverweise und Anleihe« unterliegend zu ver-
stehen, also »als produktiv, nicht privativ« (Rothberg 2009: 3) oder auch
als dynamisch und nicht als statisch (vgl. Dimbath/Sebald/Leonhard 2020:
146). Meine Konzeptualisierung der Funde aus Saqqara als Reflexion von
Erinnerungsgruppen scharft also den Blick beztglich der Entscheidungen
und Strategien, die Menschen im jeweiligen Grabkontext getroffen haben.
Andererseits ist Assmann (1983: 65) zuzustimmen, dass die Grabinschriften
(und -darstellungen) auch dazu dienen, die Botschaft fiir die Nachwelt zu
bewahren, und damit auch das Grab Teil des kollektiven Gedachtnisses
wird. Damit wird die Unterscheidung zwischen kommunikativen und
kollektiven Erinnerungen obsolet: Die im Grab erhaltenen Spuren der
altagyptischen Erinnerungspraxis sind immer beides, und letztlich sind es
die kleinteiligen Strategien und Interaktionen der alten Agypter*innen,
die im taglichen Leben ihre Erinnerungspraktiken kreieren, verhandeln
und erginzen — und damit die Basis fir das grofSe Ganze (also fur das,

304

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erinnerungsstrategien im alten Agypten zur Zeit des Konigs Tutanchamun

was spater womoglich in ein kollektives Gedachtnis ibergehen mag) erst
schaffen (vgl. Olick 2008: 158).

Zukunfts-
beziige

»Strukture =
ausge-
handelter
»Moglichkeits-

Kulturelle

Praktiken

Aneignung Erwartungs-

und rahment horizonte

Devianz

Individuelle und
kollektive

Handlungsspielraume
Formen Vergang-

der enheits-
Aktuali- beziige
sierung

Abb. 8: Uberlegungen zu einem flexibleren Erinnerungspraxismodell
(Bildrechte: Lara Weiss)

Anhand des Schaubildes (Abb. 8) soll verdeutlicht werden, dass Erinnern
und Erinnert-Werden neben dem fiir sie konstitutiven Vergangenheitsbezug
(hier meint dies konkret: die Aufrechterhaltung einer sozialen und religiésen
Beziehung tiber den Tod hinaus) im altigyptischen Grab auch Gegenwarts-
und Zukunftsbeziige aufweisen. Dies lasst sich damit begriinden, dass
1) nicht alle, die Teil der Erinnerungsgruppe des Grabes sind, zum Zeit-
punkt ihrer Reprasentation im Grab bereits selbst verstorben waren und
2) das Grab, wie oben erwahnt, bereits zu Lebzeiten seines Besitzers — also
in dessen Gegenwart fiir die die Zukunft — gebaut und dekoriert wurde.
Das altagyptische Grab ist also in seinen Grabbeigaben und Darstellungen
nicht nur eine statische religios-kultische Abbildung der damaligen Gesell-
schaftsordnung, sondern es gab grofere Spielraume hinsichtlich der Frage,
welcher Ausschnitt dabei gewahlt wurde. In den Grabdarstellungen ist nie
das gesamte Netzwerk des/der Grabbesitzer*in belegt, sondern eben nur ein

305

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Lara Weiss

bestimmter Personenkreis. Selbiges gilt fiir Grabbeigaben von namentlich
bekannten Personen — unabhangig von der Frage, wer die Entscheidungs-
macht iber die Erlaubnis zur Gabe hatte. Zumindest fiir die anonymen
Opfergaben,von der sich spatere Grabbesucher*innen die Gunst der Grab-
besitzer*innen aus dem Jenseits erhofften, war sicher keine Erlaubnis notig,
und so gab es wohl auch hinsichtlich der Zugehorigkeit zur religiosen
Erinnerungsgruppe gewisse Freiraume.

Dieser Beitrag versteht sich als ein Versuch, anhand einiger Beispiele
zu illustrieren, wie man sich die Aushandlungsprozesse der altagyptischen
Erinnerungspraxis in der Zeit Tutanchamuns vorstellen kann — namlich als
ein sich verandernder Moglichkeitsrahmen, der individuelle Aneignungen
durchaus zulésst. In diesem Sinne funktionieren das Grab und die Nekropole
als Orte fir die Lebenden, und die Faszination fir die so oft unterstellte
Fokussierung der alten Agypter*innen auf das Jenseits stellt sich womoglich
als modernes Missverstandnis heraus. Die Erinnerungsstrategien der alten
Agypter*innen zielten auf die kreative Erschaffung und Einbettung von
sozialen und religiosen Netzwerken im Diesseits #nd im Jenseits, die vor-
liegend als Erinnerungsgruppen definiert wurden.

Literatur

Assmann, Aleida (2011): Cultural Memory and Western Civilization. Functions, Media,
Archives, New York.

Assmann, Jan (1983): »Schrift, Tod und Identitat. Das Grab als Vorschule der Literatur
im alten Agypten«, in: Assmann, Aleida/Assmann, Jan/Hardmeier, Christof
(Hg.): Schrift und Geddchtnis. Archdologie der literarischen Kommunikation I,
Minchen, S. 64-93.

Assmann, Jan (1992): Das kulturelle Geddichinis. Schrift, Erinnerung und politische
Identitit in frithen Hochkulturen, Miinchen.

Assmann, Jan (2000): Religion und kulturelles Geddchtnis. Zebn Studien. Miinchen.

Assmann, Jan (2005): Altdgyptische Totenliturgien, Bd. 2: Totenliturgien und Toten-
spriiche tn Grabinschriften des Neuen Reiches, Heidelberg.

Awad, Khaled A. H. (2002): Untersuchungen zum Schatzhaus im Neuen Reich, Diss.
Univ. Gottingen.

306

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erinnerungsstrategien im alten Agypten zur Zeit des Konigs Tutanchamun

Bécs, Tamds A. (2018): »Tombs and Their Owners. Art and Identity in Late Ramesside
Thebes«, in: Kubisch, Sabine/Rummel, Ute (Hg.): The Ramesside Period in Egypt.
Studies into Cultural and Historical Processes of the 19th and 20th Dynasties, Berlin/
Boston, S. 15-32.

Burke, Peter (1991): »Geschichte als soziales Gedachtnis«, in: Assmann, Aleida/Harth,
Dietrich (Hg.): Mnemosyne. Formen und Funktionen der kulturellen Erinnerung,
Frankfurt am Main, S. 289-304.

Denschlag, Felix/Ferdinand, J. (2020): »Vordenker kollektiver identitatsbildender
Gedichtniskonstruktionen? Eine kritische Sichtung der Nietzsche-Rezeption
Aleida und Jan Assmannsc, in Jensen, Anthony K./Santini, Carlotta (Hg.):
Nietzsche on Memory and History, Berlin/Boston, S. 301-322.

Dijk, Jacobus van (1992): »Hieratic Inscriptions from the Tomb of Maya at Saqqara.
A Preliminary Survey«, Gottinger Miszellen 21, Heft 127, S.23-32.

Dimbath, Oliver/Sebald, Gerd/Leonhard, Nina (2020): »Gedachtnis und Gesell-
schaft. Gedichtnissoziologische Perspektiven auf Vergesellschaftungsprozessex,
in: Zestschrift fiir Theoretische Soziologie 9, Heft 1, S. 145-159.

Janssen, Jacques J. (1975): Commodity Prices from the Ramessid Period. An Economic
Study of the Village of Necropolis Workmen at Thebes, Leiden.

Janssen, Jacques J. (1982): »Gift-Giving in Ancient Egypt as an Economic Feature,
in: Journal of Egyptian Archaeology 68, Heft 1,S.253-258.

Englund, Gertie (1987): »Gilfts to the Gods. A Necessity for the Preservation of
Cosmos and Life. Theory and Praxis«, in: Linders, Tullia/Nordquist, Gullog
(Hg.): Gifls to the Gods. Proceedings of the Uppsala Symposium 1985, Uppsala,
S. 57-66.

Frandsen, Paul (1979): »Egyptian Imperialisme, in: Mogens, Trolle L. (Hg.): Power
and Propaganda. A Symposium on Ancient Empire, Kopenhagen, S. 167-190.

Fukuyama, Francis (2018): Identity. Contemporary Identity Politics and the Struggle
for Recognition, Suffolk.

Garcfa, Juan C. M. (2014): »Recent Developments in the Social and Economic
History of Ancient Egypt«, in: Journal of Ancient Near Eastern History 1, Heft 2,
S.231-261.

Halbwachs, Maurice (1991): Das kollektive Geddchtnis, Frankfurt am Main.

Hartwig, Melinda K. (2004): Tomb Painting and Identity in Ancient Thebes, 1419—
1372 BCE, Turnhout.

Keller, Cathleen A. (1997): »Private Votives in Royal Cemeteries. The Case of KV 9,
in: Varia Aegyptiaca 10, Heft 2/3,S. 139-156.

307

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Lara Weiss

Lakomy, Konstantin C. (2017): »[...] Can you see anything?<>Yes, it is wonderful«.
Besondere Stiftungsvermerke der koniglichen Beamten Maya und Nachtmin
auf sieben Totenfiguren Konig Tutanchamuns, in: Mittezlungen des deutschen
archdologischen Instituts 73,S. 145-167.

Mauss, Marcel (1968): Die Gabe. Formen und Funktionen des Austauschs in archaischen
Gesellschaflen, Frankfurt am Main.

Meyer-Dietrich, Erika (2018): Auditive Raume des alten Agypten. Die Umgestaltung
etner Horkultur in der Amarnazert, Leiden.

Navrdtilovd, Hana (2020): »Visitors’ Graffiti. Traces of a Re-Appropriation of Sacred
Spaces and a Demonstration of Literacy in the Landscape«, in: Bdrta, Miroslav/
Jandk, Jit{ (Hg.): Profane Landscapes, Sacred Spaces. Urban Development in the
Bronze Age Southern Levant, Sheffield/Bristol, S. 141-157.

Ockinga, Boyo G. (2004): Amenemone the Chief Goldsmith. A New Kingdom Tomb in
the Teti Cemetery at Saqqara, Oxford.

Olabarria, Leire (2020): Kinship and Family in Ancient Egypt. Archaeology and
Anthropology in Dialogue, Cambridge.

Olick, Jeffrey K. (2008): »From Collective Memory to the Sociology of Mnemonic
Practices and Products«, in: Erll, Astrid/Ntnning, Ansgar (Hg.): Cultural Memory
Studies. An International and Interdisciplinary Handbook, Berlin/New York,
S.151-162.

Poole, Federico (1998): »Slave or Double? A Reconsideration of the Conception
of the Shabti in the New Kingdom and the Third Intermediate Period, in:
Eyre, Christopher J. (Hg.): Proceedings of the Seventh International Congress of
Egyptologists, Cambridge, 3.-9. September 1995, Leuven, S. 893-901.

Poole, Federico (1999): »Social Implications of the Shabti Custom in the New
Kingdomg, in: Pirelli, Rosanna (Hg.): Egyptological Studies for Claudio Barocas,
Neapel, S. 95-113.

Reckwitz, Andreas (2018): Die Gesellschaft der Singularitdten, Berlin.

Rothberg, Michael (2009): Multidirectional Memory Remembering the Holocaust in
the Age of Decolonization, Stanford.

Seidlmayer, Stephan J. (2007): »Gaben und Abgaben im Agypten des Alten Reiches«,
in: Klinkott, Hilmar/Kubisch, Sabine/Miiller-Wollermann, Renate (Hg.):
Geschenke und Steuern, Zolle und Tribute. Antike Abgabeformen in Anspruch und
Wirklichkeit, Leiden, S. 31-63.

Siebeck, Cornelia (2013): »In ihrer kulturellen Uberlieferung wird eine Gesell-
schaft sichtbar? Eine kritische Auseinandersetzung mit dem Assmannschen

308

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erinnerungsstrategien im alten Agypten zur Zeit des Konigs Tutanchamun

Gedachtnisparadigmac, in: Lehmann, René/Ochsner, Florian/Sebald, Gerd
(Hg.): Formen und Funktionen sozialen Erinnerns. Sozial- und kulturwissenschafl-
liche Analysen, Berlin/Heidelberg, S. 75-77.

Shubert, Steven B. (2007): Those Who (Still) Live on Earth. A Study of the Ancient
Egyptian Appeal to the Living Texts, Toronto.

309

- am 27.01.2026, 00:55:05. [ -



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

- am 27.01.2026, 00:55:05. T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

CHRristoPH NIENHAUS

Erbschaft als Erinnerungsgenerator.
Zur Gedachtnissoziologie von Rechtsnachfolge
und Testierfreiheit

Einleitung

In Jean-Paul Sartres Theaterstiick Geschlossene Gesellschaft (1986, urspring-
lich 1944) erfahren die Protagonisten schmerzlich, was es bedeutet, nicht
mehr erinnert zu werden.! Solange in der Nachwelt tber sie gesprochen
wird und ihre Taten thematisiert werden, haben sie selbst noch einen
Zugang zu dieser Welt und konnen passiv sehen und horen, was vor sich
geht. Mit dem Erloschen der Erinnerung an sie verlieren sich die weiteren
Vorginge jedoch im Nebel und ihr Dasein wird reduziert auf das Hotel-
zimmer, in dem sie sich zu dritt befinden. Noch mehr als das >fade out«
des Vergessenwerdens schmerzt sie jedoch, dass sie in der kurzen Zeit, in
der sie noch Publikum ihrer ehemaligen Lebenswelt bleiben, mit ansehen
mussen, wie unausweichlich ihre erinnerte Identitit von den Narrativen
derer abhingt, die sie einst umgaben. Eine Korrektur der Eindriicke ist von
ihrem Standort aus unmaoglich. Die Verzweiflung ob der Machtlosigkeit
in der Konstruktion eines genehmen Fremdbildes spiegelt sich in den Ver-
suchen, am Ort ihres jetzigen Daseins die jeweils anderen Protagonisten
von ihrem Selbstbild zu tberzeugen, wobei die Abhéngigkeit von dieser
Bestatigung fiir sie buchstiblich zur Holle wird.

Konfrontiert mit der eigenen Sterblichkeit erscheint es vielen Menschen
in der Alltagswelt als eine trostende Vorstellung, nach ihrem Tod weiterhin
in der Erinnerung »>zu bleiben< und nicht endgiltig und vollumfanglich

1 Im Dienste der besseren Lesbarkeit wird in diesem Aufsatz durchweg das generische
Maskulinum verwendet. Gleichwohl gelten alle Personenbezeichnungen, sofern nicht
ausdriicklich anders gekennzeichnet, fiir simtliche Geschlechter. Auch werden verein-
fachend die natiirliche Person des Erblassers und die natiirliche Person des Erben
einander gegentibergestellt; dabei wird nur dort, wo es explizit darauf ankommt, der
Plural verwendet.

311

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Christoph Nienhaus

»gehen« zu miussen. Eine auf diese Weise erwiinschte Unsterblichkeit lasst
sich historisch und kontextspezifisch in vielerlei Ausprigung beobachten:
In 6ffentlich-amtlicher Zielrichtung war es fritheren Regenten beispiels-
weise wichtig, Stabilitit und Wohlstand zu hinterlassen und mit gelungenen
Feldziigen, monumentalen Bauten oder weitsichtigen Entscheidungen
assoziiert zu werden. Die angestrebte Erinnerung der Vielen biindelt sich
im »kulturellen Gedachtnis« (Assmann 1988: 12),in dessen Form allein ein
Uberdauern der Geschichte vermutet wurde. Die personlich verbundene
Erinnerung hingegen existiert ihrem Wesen nach innerhalb des engeren
Kreises derer, die zu Lebzeiten eine starke Beziehung zum Verstorbenen
pflegten und manifestiert sich haufig in der Beteuerung, ihn auch nach der
gemeinsamen Zeit >niemals zu vergessen< oder in>liebevoller Erinnerung:
zu behalten. Fiir die Sterbenden verbleibt die Antizipation der erinnernden
Zukunft allerdings immerzu in der Gegenwart des Lebens; personlich lasst
sich die Versprechung des Gedenkens nicht mehr kontrollieren. Insofern
mag die etwas lapidare Feststellung von Norbert Elias (1982: 70) zutreffend
sein: »Fur die Toten gibt es weder Furcht noch Freude.«

Umso eindringlicher wirken allerdings die lebensweltlichen Befunde, die
noch zu Lebzeiten um die Erinnerung und das Gedenken in der Zukunft
kreisen und diesbeztiglich Sicherheiten versprechen. Das Thema »des
Erzahlens oder Schreibens, das dazu bestimmt ist, den Tod zu bannen«
(Foucault 2001: 1008) wird dabei im Allgemeinen eher mit so etwas wie
Heldenepen assoziiert, kann jedoch auch auf ein vergleichsweise ntichternes
Schriftstiick und auf damit verbundene Vorkehrungen bezogen werden.
Die Rede ist vom Testament. Gemiinzt auf Sterblichkeit und Erinnerung,
zielen der>letzte Wille<und die Erbschaft als institutionalisierte und tuber-
personliche Mechanismen auf die Vermeidung eines abrupten Vergessens
des verstorbenen Rechtstrigers und seiner Wiinsche. Zumindest fir eine
gewisse Zeit nach dem Tod bleibt so die wohlgemerkt inhaltlich begrenzte
Moglichkeit bestehen,>Einfluss< auf die Nachwelt zu nehmen. Die abstrakte
Notwendigkeit der juristischen Verwaltung dessen, was sowieso nur in
juristischen Kategorien gefasst wird und z.B. als materielles Eigentum, Ver-
bindlichkeit oder immaterieller Vermogensgegenstand nach dem Leben
»ubrigbleibt, erscheint so in der lebensweltlichen Betrachtung zugleich
als kontingente Ermoglichungsstrukeur fur subjektive Ausgestaltungsvor-
stellungen und taktische Individualjurisprudenzen.

312

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erbschaft als Erinnerungsgenerator

Abseits der im Einzelfall hochst komplexen medizinischen und recht-
lichen Fragen an den Grenzen von Leben und Tod fiihrt die de jure
erloschene Rechtsfahigkeit der Person in ein engmaschiges Netz an Normen
der Rechtsnachfolge tiber, welche die lebensweltlichen Angelegenheiten
des Verstorbenen post mortem regeln. Der Tod ist insofern rechtlich nur
bedingt als »Kommunikationsunterbrecher« (Luhmann 1982: 230) zu
betrachten; jedenfalls bleibt bis zur endgtltigen Verarbeitung des Nach-
lasses die abstrakte Zurechnungsadresse der juristischen Person bestehen,
obwohl die reale Person bereits verstorben ist. Mit Rekurs auf ein normativ
definiertes Netzwerk der sozialen Beziehungen zu Lebzeiten wird rechtlich
festgelegt, wer in der Folgewelt fiir welche Pflichten einzustehen hat und
wer welche Rechte austiben darf. Und selbst in den Fallen, in denen der
Bezug auf dieses Netzwerk nicht moglich ist oder scheitert, steht der Staat
als Letztinstanz der Nachfolge bereit, etwaige rechtliche Positionen zu ver-
walten und der personalen Sukzession ein Alibi zu geben. Die Testierfreiheit
ermoglicht es,neben der gesetzlichen Erbfolge auch hiervon abweichende,
subjektive Vorstellungen rechtsverbindlich durchzusetzen. In Kraft treten
diese Regelungen allerdings erst dann, wenn die Bedingung ihrer Moglich-
keit erlischt. Die ubiquitire Wirkung des Rechts in der Lebenswelt tritt
insofern am Beispiel des Erbrechts paradigmatisch hervor und zeigt sich
besonders deutlich darin, dass neben der ideellen und emotionalen Erb-
schaft simtliche Aspekte des >Personalwechsels<in humanen Figurationen
der strikten Wissensordnung des Rechts unterworfen sind, die nur von
Experten gedeutet werden kann.

Zumeist wird diese Wissensordnung im soziologischen, juristischen wie
auch offentlichen Diskurs entweder auf ihre Passgenauigkeit im Hinblick auf
moderne Lebens- und Beziehungsverhaltnisse befragt (Leipold 2010) oder als
eine Ursache von 6konomischer (Chancen-)Ungleichheit analysiert (Beckert
2004; ders.2013). Dabei gerit mitunter aus dem Blick, dass die normativen
Leitplanken fiir die Regelung von Erbschaften und Vermachtnissen gleich-
zeitig auch eine bedeutende erinnerungstheoretische Komponente auf-
weisen, welche neben gewichtigen subjektiven Konsequenzen auch
gesellschaftlich-strukturelle Machtimplikationen in sich birgt. Aus einer
gedachtnissoziologischen Perspektive werden Nachlass und Vermachtnisse
zu Generatoren der Erinnerung und machen die >zukinftige Zukunft<des
Gestorbenseins in der Gegenwart zugleich formbar und planungsbedurftig.

313

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Christoph Nienhaus

Sowohl an die Adresse des Erblassersals auch an die des Erben werden vor
diesem Hintergrund bereits zu Lebzeiten spezifische Rollenerwartungen
gestellt, die im Todesfall nur noch einseitig aktualisiert werden kénnen.
Umso entscheidender sind die zu antizipierenden Wirkungen, die die
normativen Setzungen des Erblassers auf die Qualitit der Erinnerungen
der Hinterbliebenen zeitigen, da sie sich nicht reformulieren lassen. Im
Folgenden sollen daher einige Schlaglichter auf die erinnerungsstiftende
und -bewahrende Wirkung der erbrechtlichen Institute der Rechtsnach-
folge und der Testierfreiheit geworfen werden.

Rechtsnachfolge im Spiegel der Generationenbeziehungen

Als Nachlass wird ganz allgemein die Gesamtheit der Rechtspositionen
bezeichnet, die nach dem Tod des Erblassers auf den Erben tibergehen, also
die allumfassende Vermogensnachfolge (vgl. Olzen/Looschelders 2020: 25).
Das deutsche Recht spricht von der sogenannten >Gesamtrechtsnachfolge«
(§ 1922 BGB), was deutlich werden lasst, dass es sich nicht nur um wert-
haltige Rechtspositionen wie das Eigentum an beweglichen und unbeweg-
lichen Sachen handelt, sondern auch um Verbindlichkeiten und sonstige
Anspriiche, die zum Zeitpunkt des Todes gegen den Erblasser bestehen (vgl.
Frank/Helms 2018: 4). Der dquivalente Begrift der Erbschaft eignet sich fir
die erinnerungstheoretische Rahmung allerdings noch etwas besser, da er
rechtlich meistens gebraucht wird, wenn »die Beziehung des Erblasserver-
mogens zum Erben in Rede steht« (Olzen/Looschelders 2020: 26). Fur den
Fall, dass mehrere Erben eingesetzt sind, wird der Nachlass gemeinschaft-
liches Vermogen aller Erben (§ 2032 I BGB). Rechtlich gesehen, handelt
es sich beim Tod eines Menschen also tatsichlich um einen Wechsel des
Personals, der auf eine gewisse Kontinuitat und Sicherheit hin angelegt ist
und so einen Teil zur gesellschaftlichen Toleranz der eigenen »Dekomponier-
barkeit« (Luhmann 1987a: 554) beitragt. Tote Menschen haben, so betrachtet,
zwar weder Probleme noch Anspriiche, sie sterben aber in der Gewissheit,
dass nicht alle Rechtspositionen mit ihrem Tod automatisch geloscht werden.

Die Entscheidung, wer im konkreten Fall der Erbe sein und damit
die Rechte und Pflichten tibernehmen soll, ist Gegenstand der Erbfolge-
regelungen, deren differenzierte Entwicklung und Begriindung historisch

314

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erbschaft als Erinnerungsgenerator

nachverfolgt werden kann (vgl. Beckert 2004: 66 ff.; Olzen/Looschelders
2020: 3ff.). Den Grundsatz bildet dabei die gesetzliche Erbfolge, welche ent-
sprechend des rechtlich-familidren Verhaltnisses in aufeinander folgende
Erbordnungen untergliedert wird. Die unbegrenzte Verwandtenerbfolge
begiinstigt zunachst die Abkommlinge des Erblassers sowie deren Nach-
kommen, danach die Eltern und deren Nachkommen, hiernach die Grof3-
eltern und deren Nachkommen usw. (§ 1924 BGB). Daneben besteht
auflerdem ein gesetzliches Erbrecht des Ehegatten oder des eingetragenen
Lebenspartners, der neben den Erben erster Ordnung zu einem Viertel
erbberechtigt ist (vgl. Frank/Helms 2018: 24 fF., 33 ff.).

Dem Grundprinzip der Familienerbfolge liegt die normative Annahme
zugrunde, dass die eigenen Kinder, Ehe- oder Lebenspartner und hier-
nach insbesondere die Blutsverwandtschaft bis in die entferntesten Ver-
astelungen dem Erblasser naherstehen als Freunde, feste Partner, Arbeits-
kollegen oder Mitglieder gemeinsamer traditionaler oder »posttraditionaler
Gemeinschaften« (Hitzler/Honer/Pfadenhauer 2008). Vergleichbar mit dem
Modell von Georg Simmel (1989: 237fF.) findet sich das Individuum als
Knotenpunkt rechtlicher Kreise der Solidaritit wieder. Der entscheidende
Unterschied besteht jedoch darin, dass hierbei ausschlieflich die rechtliche
Familie als zu kategorisierender Figurationszusammenhang herangezogen
wird — ganz gleich, wie die Bezichungen de facto ausgestaltet sein mogen
(vgl. Halbwachs 1985: 306). Durch die verlingerten Generationenketten
tritt der Erbfall heutzutage allerdings immer spater ein, weshalb sich die
Frage nach dem lebzeitigen Umgang mit dem, was theoretisch erst viel
spater vererbt werden wiirde, in ganz anderer Weise stellt (vgl. Lischer/
Liegle 2003: 90 ff.).

Der Fehlschluss, das Recht bilde lediglich die logischen, quasi »natiir-
lichen«Solidaritatsbeziehungen ab, mag einer tiberkommenen traditionalen
Lesart entsprechen, die aber in vielen Fillen der empirischen Realitt ent-
gegensteht. Emotionale Verbundenheit und Solidaritat lassen sich nicht aus-
schlieflich auf eine gemeinsame Abstammung zurtickfihren, zumal sich die
>klassische« Familie mittlerweile in eine Vielzahl anderer Lebensformen ein-
reiht. Es ist daher wenig tiberraschend, dass mit zunehmender Pluralisierung
der Lebensentwiirfe die Selbstverstandlichkeit der Pramierung biologischer
Kopplungen immer starker in Frage gestellt wird (vgl. Beck-Gernsheim 1994:
131ff.). Dabei geht es weniger um die erstmalige Unzufriedenheit mit der

315

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Christoph Nienhaus

fur legitim erachteten Erbfolge, als vielmehr um die grundsatzliche Infrage-
stellung der zugrundeliegenden normativen Verschrinkungen von Klassi-
fikationen sozialer Nihe und rechtlichen Institutionen. Um das eigene Erbe
entsprechend anders, als in der gesetzlichen Erbfolge vorgesehen, verteilen
zu konnen, bedarf es einer aktiven Handlung, die der institutionalisierten
Standardeinstellung widerspricht. Ein Unterlassen hat, ob bewusst oder
unbewusst, weitreichende Konsequenzen fiir alle Betroffenen.

Fir die familidare Zurechnung des Nachlasses dehnt das Recht sogar
die Eigenschaft der Erbfahigkeit tiber die Grenzen von Leben und Tod aus
und spricht sie auch dem bereits gezeugten, aber noch nicht geborenen
Erben zu (§ 1923 II BGB). Die »Kolonialisierung der Lebenswelt« (Haber-
mas 1988: 552) wird so zu einer Kolonialisierung der Noch-nicht-Lebens-
welt; auf den ungeborenen Erben warten noch vor seinem ersten Augen-
blick bereits zu bekleidende Rechtspositionen, wahrend sich der Nachlass
bis zu seiner (lebenden) Geburt in einem Schwebezustand befindet (vgl.
Frank/Helms 2018: 7). An den Erblasser wird sich der Erbe in solchen
Fillen spater nur mittelbar erinnern konnen, jedoch liegt gerade hierin
eine erinnerungsstiftende Qualitit der Erbschaft. Unabhingig davon, ob
die Erzahlungen und Erinnerungen Dritter an den Erblasser positiv oder
negativ ausfallen, oder ob sie sogar verschwiegen werden, die ausstehende
Erbschaft erinnert den Erben vermittelt durch die juristischen Institutionen
dennoch an die verblichene Person. Auch andert die Art und Weise, wie der
verstorbenen Person gedacht wird de jure nichts an dem Status des Erben
und an der Moglichkeit, (erinnerungsrelevante) Entscheidungen beziglich
des Nachlasses vor Dritten zu treften, sobald das Erbe angetreten wurde. Die
»Institutionalisierung generationaler Kontinuitat« (Lettke 2006) erreicht
hier ihren konstruktiven Hohepunkt. Der Fiktion des Lebens stehen auf
der Gegenseite »fragwiirdig eindeutig« (Benkel 2018) solche Falle gegen-
tiber, in denen der Tod des Erblassers zwar angenommen werden kann,
jedoch mangels eines korperlichen Beweises konstruiert werden muss.
Die medizinisch-juristische Feststellung des Todes anhand des materiellen
Korpers ist zwar selbst niemals frei von gesellschaftlichen Diskursen und
Festschreibungen, wie die (kulturellen) Diskussionen um Todesfeststellungs-
merkmale belegen (vgl. Benkel 2017: 290£.). Ungleich schwieriger gestaltet
sich die »Spurensuche am toten Korper« (Meitzler 2016: 166) jedoch, wenn
er ganzlich fehlt. In Ermangelung eines fassbaren Beweisstiicks greift in

316

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erbschaft als Erinnerungsgenerator

Deutschland in diesen Fallen das Verschollenheitsgesetz (VerschG), wonach
auch der Tod nach einer gewissen Zeitspanne juristisch fingiert werden
kann und somit seine normativen Wirkungen fiir den Erben entfaltet. Wer
erben will, muss zumindest eine juristische Sekunde langer gelebt haben,
als der Erblasser, im Zweifel gilt bei Unfillen die Kommorientenvermutung
gemaf § 11 VerschG (vgl. Frank/Helms 2018: 7). Im Lichte des Erbrechts
nimmt der Tod so die Gestalt einer zu erfillenden Voraussetzung an, die
selbstverstandlich wiederum der juristischen Konstruktion unterliegt,denn
nur von Toten de lege lata kann geerbt werden.?

Gerade in den Fillen, in denen die subjektiven Vorstellungen dartber,
wie das Erbe verteilt werden soll, der gesetzlichen Erbfolge widersprechen,
kann die gewillkiirte Erbfolge eingesetzt werden, um das eigene Vermogen
weitestgehend beliebig zu verteilen. Als Ausfluss aus der Privatautonomie
gesteht das Rechtsinstitut der Testierfreiheit dem Einzelnen hierbei grund-
satzlich eine vollige Inhaltsfreiheit zu, lediglich die Form der Ausgestaltung
ist im Rahmen des Typenzwangs vorgegeben (vgl. ebd.: 37). Wohl am
bekanntesten ist das Testament bzw. die letztwillige Verfiigung gemaf§
§ 1937 BGB. Daneben konnen aber auch ein Erbvertrag oder ein gemein-
schaftliches Testament aufgesetzt werden. Zudem besteht die Moglichkeit,
einzelnen Personen, die nicht Erbe im gesetzlichen Sinne sein sollen, trotz-
dem einzelne Vermachtnisse zukommen zu lassen, die dann von den Erben
herausverlangt werden kénnen (vgl. §§ 1939,2174 BGB).

Dass die Moglichkeit der Weitergabe von Vermégen an spezifische
Personen der Folgewelt Gberhaupt besteht, ist Grundvoraussetzung fir
eine erinnerungssoziologische Betrachtung des Erbrechts, denn nur so
konnen diejenigen Ausgestaltungsmechanismen in den Blick genommen
werden, die tber institutionelle Notwendigkeiten hinaus Anlass fir inter-
personale Erinnerungsarbeit geben. Dass es indes auch ganz anders sein
konnte, ruft prominent Karl Marx (1971: 547) mit seiner Forderung nach
einer Abschaffung des Erbrechts in Erinnerung. Entsprechend ist dem
Argument der asketischen Verhaltensregulierung des Erblassers zu Leb-
zeiten durchaus Gewicht beizumessen (vgl. Dutta 2014: 151), auch wenn

2 Unbenommen ist die Moglichkeit, bereits zu Lebzeiten Vermdgensvorteile mit warmer
Hand<an den Erben weiterzugeben, dies betrifft jedoch eher die steuerrechtliche Voraus-
schau auf den tatsichlichen Todes- und Erbfall.

317

- am 27.01.2026, 00:55:05. [ -



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Christoph Nienhaus

es im Lichte der Individualisierungsthese eher als zu wahlende Option,
denn als allgemeingtiltige Motivation zu verstehen wire. Fir die Testier-
freiheit bestehen allerdings auch gewisse Grenzen, die auf der gebenden
wie auf der empfangenden Seite ein gewisses Konfliktpotential mit sich
bringen konnen. Aus der Sicht des Erblassers ist die in Art. 14 Abs. 1 S. 1
GG verfassungsrechtlich geschiitzte Testierfreiheit beispielsweise durch das
Pflichtteilsrecht begrenzt, welches fiir Abkommlinge, Eltern und Ehegatten
im Falle des Ausschlusses aus der Erbfolge grundsitzlich einen Pflichtteil
in Hohe der Halfte des gesetzlichen Erbteils vorsieht (vgl. § 2303 ff. BGB;
Frank/Helms 2018: 40ff.).

Testierfreiheit und Erinnerungskonstruktionen im Vorgriff auf den Tod

Der Tod ist dem Menschen nicht lediglich als biologische Tatsache, sondern
vor allem als Wissensbestand immerzu prasent (vgl. Elias 1982: 11 f.; Simmel
2001: 83 f.). Die Notwendigkeit der Nachlassregelung ergibt sich tiberhaupt
erst in Anerkenntnis und Vorausschau auf das unvermeidliche eigene Lebens-
ende und die erwartbare »Erfahrung der Fortdauer der Welt« (Luckmann
1983: 23). Dort, wo der Tod (noch) verdrangt wird, breitet sich auch um
dessen juristische Vorbereitung Schweigen aus. Fir den Erblasser impliziert
das Nachdenken tber die Regelung des Nachlasses insofern immer auch
ein Nachdenken tber das eigene Ableben. Im historischen Riickblick
kommt dabei vor allem der Frage nach der angemessenen Bestattung und
Grabpflege als Ausgangspunkt fir das >Ruhen in Frieden< Bedeutung zu.
Die Qualitat der antizipierten Zeit nach dem irdischen Ableben (und mit-
unter auch das Wohlergehen der Lebenden; vgl. Meitzler 2013: 21) hing
lange Zeit davon ab, wie der »erste Korper«, also der spatere Leichnam (vgl.
Benkel 2013: 63), zur Ruhe gesetzt wurde.? Der Nachlass war daher haufig
verbunden mit der Aufforderung an den Erben, fiir eine statusgemafSe
Bestattung nach den Wiinschen des Erblassers zu sorgen.

3 Nach Thorsten Benkel (2013: 62ff.) lassen sich zwei Korper der Toten unterscheiden,
wobei der erste Korper fiir die materielle Leiche und der zweite Korper fiir die in der
Erinnerung verbleibende Reprasentanz dieses Korpers steht.

318

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erbschaft als Erinnerungsgenerator

Entsprechend problematisch waren solche Fille,in denen entweder keine
finanziellen Mittel zur Deckung der hierfir anfallenden Kosten hinter-
lassen werden konnten oder kein hierfiir einzusetzender Erbe vorhanden
war. Selbst in den Fallen, in denen dies unproblematisch war, konnte ein
Mangel an Vertrauen in die Zuverlassigkeit und Beflissenheit des Erben dafir
sorgen, dass zum Schutz vor fremden Eigeninteressen das eigene Andenken
institutionalisiert wurde. Bereits in der romischen Antike griindeten sich
daher sogenannte >Collegia<als Vereinigungen von Biirgern, die neben dem
geselligen Austausch zu Lebzeiten auch die angemessene Bestattungsfiir-
sorge garantieren sollten (vgl. Schrumpf 2006: 107 ff.; Rebillard 2009: 37 ff.).
Die mit der Mitgliedschaft erkaufte Form des >Erinnerungsortes< und der
Bestattungsfuirsorge entledigte den erbenlosen, wie auch den armen oder
misstrauischen Erblasser von etwaigen Unsicherheiten tiber das, was nach
seinem Tod mit seiner irdischen Korperhiille passieren wirde.

Auch wenn heutzutage die transzendente Komponente hiufig auf-
gehoben ist, kommt der Bestattung nach wie vor eine hohe Bedeutung zu.
Wenngleich das deutsche Recht zwischen der Bestattungspflicht, der Erbbe-
rechtigung, der Totenfiirsorgeberechtigung und der Kostentragungspflicht
fur die Bestattung unterscheidet (vgl. Kurze/Goertz 2012: 25 ff.), ist nicht
ausgeschlossen, dass all dies in Personalunion den Erben treffen kann. Der
Umstand, dass die Kostentragungspflicht im Grundsatz den Erben angeht
(§ 1968 BGB), pflegt jedenfalls ein weiteres finanzielles Element in die Erb-
folge ein — insbesondere dann, wenn diese Kosten bis zur Eroffnung und
Abwicklung des Testaments ausgelegt werden miissen oder der Nachlass
zusatzlich uberschuldet ist.

Bei der Planung des rechtlichen Erbes wird der Blick ausgehend vom
antizipierten Tod zurtckgeworfen auf das, was im Verlauf des eigenen
Lebens als sinnvoll, personlich oder werthaltig angesammelt wurde und
nun, soweit es sich zu diesem Zeitpunkt vorhersagen lasst, zur Disposition
steht. Fir den Erblasser handelt es sich in gewisser Weise auch um eine
Zusammenfassung der Erinnerungen aus dem Leben: Diese Personen
waren mir besonders wichtig, jene Erlebnisse habe ich mit anderen geteilt,

4 Der Begriff des Erinnerungs- oder Gedéchtnisorts bezeichnet bei Pierre Nora (1998:11fF.)
urspriinglich einen nicht zwingend raumlich gefassten Bezugspunkt des kollektiven
Gedachtnisses.

319

- am 27.01.2026, 00:55:05. [ -



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Christoph Nienhaus

aus bestimmten Grinden verbinde ich dieses Objekt mit dieser Person. Zu
dieser Verbundenheit schreibt schon Elias (1982: 53): »Die Angst vor dem
Sterben ist gewif§ auch eine Angst vor dem Verlust und der Zerstérung
dessen, was Sterbende selbst als sinnvoll und lebenserfiillend empfinden.«
Entsprechend kommt der Einsetzung eines Erben eine hohe emotionale
Bedeutung zu,’ die nicht nur von der personlichen Verbundenheit her-
rihrt, sondern eben auch von der subjektiven Beziehung zu all dem, was
als »biografische Artikulation« (Schitz/Luckmann 2017: 164) hinterlassen
wird. Emile Durkheim (1999: 206) spricht hier gar von einer »moralischen
Gemeinschaft«, die die materiellen Dinge und ihren Eigentimer zu Leb-
zeiten verbindet. Die Einsetzung eines Erben kann daher mit Pierre Bourdieu
(1990: 84) als ein sozialer Ritus gesehen werden, der auf »Bestitigung oder
Legitimierung«abzielt und eine Grenze zwischen denen markiert, die erben
sollen und denen, die nicht erben.

Entsprechend ist die Errichtung eines Testaments eine hochstpersonliche
Angelegenheit, bei der dezidiert keine »Stellvertretung« (Sofsky/Paris 1994:
157) moglich ist und die nach wie vor tber das Signum der Handschrift
authentifiziert werden kann (sieche auch Hahn 2017: 369). Die Bilanzierung
des eigenen Lebens wird hierbei in eine komplexititsreduzierende recht-
liche Kategorie gezwangt. Dies hat wiederum den Vorteil, dass sich das Testa-
ment auch dann vorgreifend auf all das beziehen kann, was es in Zukunft
noch umfassen wird, wenn es lingere Zeit vor dem Erbfall verfasst wird.
Das unspezifische Abstraktum des Nachlasses ermoglicht es, die Zuordnung
samtlicher noch unbekannter Rechtspositionen ex post vorzunehmen und
tber die generalisierende Rolle des Erben abzuwickeln.

Neben dem Blick zurtick richtet sich der Blick des Erblassers imaginierend
auch in die Zukunft und ladt die Distribution von Rechtspositionen mit
Bedeutung auf. Im Sinne einer spezifischen Ansprache an die zukinftige

5 Der funktionale Einsatz der Befdhigung, einen Erben zu bestimmen, ermdglicht dartiber
hinaus allerdings auch die mal mehr, mal weniger subtile Mitteilung der gegensitz-
lichen Empfindung. Anstelle der emotionalen Verbundenheit tritt dann die persén-
liche Abneigung. Nicht nur kann die Erbschaft bewusst als Krinkung oder (iiber-
schuldeter) Ballast vergeben werden, auch die Enterbung, also die Abkehr von einer
vormals getroffenen gewillkiirten oder der gesetzlichen Erbfolge liegt einer Entscheidung
zugrunde, die selbst ohne explizit ausgesprochene Begriindung ihre Wirkung entfalten
kann.

320

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erbschaft als Erinnerungsgenerator

Nachwelt konnen tGber das Mittel des Vermachtnisses (§ 1939 BGB) oder
gerade seiner Unterlassung theoretisch beliebig viele Gratifikationen,
Sanktionen oder Deutungen implizit wie explizit verteilt und zugeschrieben
werden. Die Zukunft, die nicht mehr erlebt werden wird, wird somit gleich-
sam formbar und planungsbediirftig in der Gegenwart. Mit dem Ende der
eigenen Rechtsfahigkeit erloschen zwar die hochstpersonlichen Rechte,
aber das System des Rechts, hierin ordnungsstiftend par excellence, kennt
kein absolutes Erloschen samtlicher Rechte und Pflichten des Rechts-
tragers. Dieser Tatsache bewusst kann der Erblasser sich je nach familidrer
Situation und den eigenen Vermogensverhiltnissen vor eine druckvolle
Erwartungserwartung gestellt sehen. Es gilt fir ihn, mogliches Konflikt-
potential zu antizipieren und selbst aktiv zum Manager rechtlicher Uber-
bleibsel ante mortem zu werden.

In der Lebenswelt des Alltags steht der Erblasser aufferdem vor der Ent-
scheidung, dem oder den Erben die geplanten Nachlassverhaltnisse mit-
zuteilen, sie dariber im Unklaren zu lassen oder sogar Kraft iiberlegenen
Wissens als Intrigant aufzutreten. Die zukinftige, geplante Erinnerung
der Nachwelt kann so bereits zu Lebzeiten als Kapitalressource eingesetzt
werden. In den Fillen, in denen der Erblasser zu Lebzeiten bereits bekannt
gibt, wie seine Ausgestaltungswiinsche aussehen, ergibt sich die Situation,
dass kommunikativ an dieses Wissen angeschlossen werden kann und
Reaktionen hervorgerufen werden konnen. Die Moglichkeit, die letztwillige
Verfuigung zu Lebzeiten jederzeit zu widerrufen oder zu dndern, erlaubt es
dem Erblasser aufferdem, auf veridnderte Lebens- und Beziehungsverhilt-
nisse zu reagieren. Insbesondere, wenn verschiedene Versionen der letzt-
willigen Verfigung tber die Zeit verfasst werden, ist es allerdings wichtig,
die formalen Kriterien einzuhalten und so dem tatsichlich>letzten< Willen
zur Geltung zu verhelfen.

Der Erblasser erscheint in dieser Deutung als derjenige, der versuchen
kann, eine bestimmte Erinnerung an sich selbst herzustellen und so dem
Vergessen entgegen zu wirken.® Die Konstruktion der Erinnerung tiber
die Regelung oder Nicht-Regelung des Nachlasses kann dabei analog

6 Die Tatsache, dass in modernen Gesellschaften das Sterben und damit auch der Tod
aufgrund verlangerter Lebenszeiten gedanklich in ein hohes Alter geschoben wird,
spielt hierfiir eine zentrale Rolle (vgl. Elias 1982: 17). Demgegenitiber steht nach wie

321

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Christoph Nienhaus

zum Konzept der Darstellung von Erving Goffman (2015) als ein (letzter)
Mosaikstein der Identitatsbildung angesehen werden. Anders als in den
von Goffman anvisierten face-to-face-Interaktionen entzieht sich diese
Form der Prasentation allerdings einer nachtraglichen Korrekturmoglich-
keit, deren Bedarf zumindest in der Alltagswelt der Lebenden regelmifig
vorausgesetzt werden kann. Die ohnehin gesetzte Abhangigkeit von der
Definition der Situation potenziert sich also bei den Empfindungen zur
Nachlassregelung, wie auch Sartre (1991: 934) feststellt: »Tot sein heifSt,den
Lebenden ausgeliefert sein. Das bedeutet also, daf der, der den Sinn seines
kinftigen Todes zu erfassen versucht, sich als kiinftige Beute der anderen
entdecken muf$.« Auf der juristischen Ebene driickt sich in der Unmog-
lichkeit der Kontrolle zudem das absolute, weil unpersonliche Vertrauen in
die Institution des (Erb-)Rechts aus. Nach dem Tod ist und bleibt schlief-
lich immer nur vor dem Tod; die Zukunft lasst sich zwar thematisieren,
aber niemals erleben (vgl. Luhmann 1987a: 117). In Anlehnung an Hart-
mut Rosa (2020: 96f.) liefe sich davon sprechen, dass durch das Recht ein
prinzipiell unverfiigbarer Weltausschnitt verfigbar gemacht wird, was
allerdings Folgeprobleme hervorrufen kann. Es kann zumindest festgestellt
werden, dass im Spannungsfeld von Recht, Okonomie, Politik und Moral
insgesamt die Unmoglichkeit besteht, die Erinnerung an sich selbst vollig
unabhingig von dem zu gestalten, was rechtlich als Erbschaft bleibt.

Erbschaft als Erinnerungsgenerator in der Lebenswelt

Erster Adressat, und damit zunachst einmal passiv-unterlegener Rezipient
der Regelungen des Erblassers, ist der Erbe. Was dem Erblasser als Hand-
lungsspielraum gegeben ist, ist dem gesetzlichen Erben als potenzielle
Abweichung von der Erberwartung und dem tatsichlichen Erben als
Direktion auferlegt. Wo die Erbschaft aus Sicht des Erblassers gegen die
gesetzliche Ordnung hierarchisieren soll, entsteht in der Nachwelt —
angelehnt an Luhmann (1987b: 42) — die Anforderung, die kognitive Erb-
erwartungen anzupassen oder in einen Rechtsstreit einzutreten. Aus der

vor der als Tragik empfundene plétzliche bzw.>zu frithe« Tod, durch den die Vererbung
in allen Lebenslagen akut und die Planbarkeit des (Nach-)Lebens konterkariert wird.

322

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erbschaft als Erinnerungsgenerator

Sicht des Erben konnen die freiheitlich verfassten Wiinsche des Erblassers
mitunter wie eine Bliirde anmuten, deren Geburtshelfer die erbrechtlichen
Instrumente und Mechanismen sind. Betrachtet man die Normen aufgrund
subjektiver Erwartungsenttiuschungen gar als »Folterwerkzeuge« (Wendt
2009: 463),so werden beziiglich des Gestaltungsspielraums Fragen virulent,
die sich mit dem Verhaltnis von subjektiver Zumutbarkeit, den >guten
Sitten< und den gesetzlichen Verboten auseinandersetzen. Auch wenn der
Erinnerungswert mancher Verfiigungen in ihren Folgen subjektiv einer
>Herrschaft aus dem Grab< nahekommen durfte, halten das Element der
Ausschlagung des Erbes (vgl. § 1942 I BGB) und die gesetzlichen Grenzen
eine objektive Ausuferung in Grenzen, wie auch Inge Kroppenberg (2006:
105) feststellt:

»Wenn die Welt der Lebenden wegen einer Verfiigung von Todes wegen durch-
einander gerit, dann nicht in erster Linie, weil die Toten herrschen, sondern
weil die Lebenden das zulassen. Denn Adressaten des (Erb-)Rechts sind stets
die Lebenden. Dartiber hinaus findet die Privatautonomie des Erblassers ihre

Grenze stets an der des Bedachten.«

Entscheidender fir die Exekutivgewalt der Toten dirften darum vielmehr
Fille sein, in denen eine Erberwartung enttauscht wird, weil es zu einer
Enterbung oder Nichtbeachtung im Testament kommt.

Die Rolle des Erben kann subjektiv sehr unterschiedlich ausgefille
werden, ist allerdings mit bestimmten gesellschaftlichen Erwartungen
verknupft. Rechtlich gesehen, ist eine emotionale Betroffenheit und Ver-
bundenheit zum Erblasser nicht notwendig, wenn es darum geht, die
Nachlassverwaltung zu betreiben, wie gerade solche Beispiele zeigen, in
denen die Abwicklung des Nachlasses in Ermangelung eines Erben von
institutioneller Seite aus geleistet wird. Fir diese Fille liee sich eher von
einem Vergessensgenerator der Erbschaft sprechen, dessen nichternes Ziel
die Auflosung der rechtserheblichen Uberbleibsel darstellt. Anders liegt der
Fall, wenn es einen Erben gibt. Nicht jeder, der erbt, erinnert positiv, und
nicht jeder, der nicht erbt, erinnert negativ. Gerade im Lichte der Toleranz
dieser Ambivalenz wird jedoch die Rolle des Rechts fiir die individuelle
Erinnerungsproduktion deutlich, die es aufgrund seiner ordnungsstiftenden
und damit unparteiischen, aber auch unumgehbaren Funktion einnimmt.

323

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Christoph Nienhaus

Der Erbe steht vor der Aufgabe, die (erinnerungserheblichen) Wiinsche
des Erblassers umzusetzen, saimtliche rechtliche >Erinnerungen«< wie z.B.
bestehende Vertragsverhaltnisse abzuwickeln und selbst in Konfrontation
mit den personlichen Erinnerungen zu gehen, wie folgend am Beispiel der
Erbstiicke gezeigt werden soll.

In aller Regel kann der Erbfall fir die Erben aufgrund enger emotionaler
Verbundenheit zum Verstorbenen als eine Situation gesehen werden, die
von Trauer gepragt ist. Im Gegensatz zu den nicht erbenden Trauernden
kommen auf die Erben burokratische Anforderungen zu, die selbst bei
idealer Sachkenntnis und friedlichem Konsens zwischen mehreren Erb-
berechtigen belastend sein konnen. Bestehen dartiber hinaus sachliche
Unklarheiten oder personliche Konflikte, kann dies in Kombination
mit der ohnehin komplexen Verwaltung des Gestorben-Seins schnell
zu Uberforderung fihren. Wenn die unmittelbaren Fragen geklart sind
und es zur Testamentser6ffnung kommt, stellt sich fiir die Erben die
fristbedrohte Frage der Annahme oder Ausschlagung des Erbes (§ 1942
BGB). Erbrechtliche Regelungen und Erinnerungen hingen hierbei
untrennbar zusammen, sind doch die Rechtspositionen des Erblassers
und hier insbesondere das Eigentum exemplarisch verknipft mit saimt-
lichen Erinnerungsspeichern und -artefakten, die er hinterlasst und die
sich dem Erben vor dem Horizont des Todes als zahlenmifig begrenzte
Erbstiicke prasentieren. Unabhangig von ihrem Gebrauchs- oder Markt-
wert ziehen die materiellen Erinnerungsspeicher ihre hohe symbolische
Bedeutung aus der vergangenen Beziehung mit der verstorbenen Person
(vgl. Langbein 2003: 234). Sie konnen daher als ein wesentlicher Anker des
individuellen Gedéchtnisses gesehen werden und sogar derart in Gedanken
mit dem Toten verbunden sein, »dass man beim Beriihren eines Gegen-
stands (korperliche) Nahe zum Verstorbenen verspiirt« (Lettke 2004: 283).
Ahnlich einer »Kontaktreliquie« (Benkel/Klie/Meitzler 2019: 10) werden
die Gegenstinde also mit Sinn und Bedeutung aufgeladen, wobei es sich
hier wesentlich um einen aus der Erinnerung gespeisten Sinn handelt, der
allerdings in der Gegenwart »zur Bewahrung von Selektivitit« (Luhmann
1998: 44) auftritt.

Der Wunsch nach Aneignung der »geerbten Dinge« (Langbein
2002) muss sich allerdings immer vor dem Hintergrund der Annahme

324

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erbschaft als Erinnerungsgenerator

des gesamten Erbes aufrechterhalten, eine Teilsukzession gibt es nicht.”
Der den Erinnerungsartefakten zugleich gegebene Warenwert ist vom
symbolischen Wert unabhingig und fliet in die objektive Erbmasse mit ein.
Ob also die im Einzelnen aftektiv besetzen Dinge geerbt und behalten werden
konnen oder ob das Elternhaus, die Briefmarkensammlung, die Armband-
uhr und dergleichen zwar geerbt, aber dann verkauft werden miissen, ist
wesentlich davon abhingig, wie es um die rechtlichen Beziehungen des
Erblassers bestellt ist, durch wie viele Erben geteilt werden muss und wie
die Vermogensverhiltnisse der Erben selbst bei Erbanfall ausgestaltet sind.
Pointiert formuliert: Erinnerungen muss man sich leisten kénnen.

Das Recht steht insofern seit jeher in seinen historisch vielfaltigen Aus-
formungen einer Materialitatsvergessenheit qua Zustindigkeit entgegen.
Prinzipiell wird die Zurechnung von >mein<und >dein<insbesondere dort
als rechtliche Konstruktion sichtbar, wo sie tiber die tatsachliche Sach-
herrschaft (§ 854 I BGB) hinausgehend vorgenommen werden muss. Was
fur Juristen noch relativ alltagliche Praxis ist, erweist sich gerade dort als
philosophisch interessant, wo entsprechende Anliegen deshalb nicht mehr
formuliert werden konnen, weil die betroffene Person nicht mehr lebt. In
diesen Fallen ist es erforderlich, dass der von Immanuel Kant (1998: 104 =
Rechtslehre AA VI: 293) beschriebene »ideale« Transfer der erméachtigenden
Rechtspositionen auf eine andere Person vollzogen und anerkannt wird.
Dass die Ubernahme der materiellen Dinge sich tiberdies nur schwerlich im
Sinne einer dinglichen Ubergabe bewerkstelligen liefe, ist praktisch nach-
vollziehbar. Nicht nur miisste sie ante mortem und damit bei kontingentem
Todeszeitpunkt immer zu frih erfolgen, sie misste auch in qualitativer
Hinsicht fir jedes einzelne Ding gesondert erfolgen, was einer faktischen
Unméglichkeit gleichkime. Der Tod, der aus einer konstruktivistischen
Lesart heraus ohnehin erst offiziell zugeschrieben werden muss, damit die
objektivierten Folgen eintreten konnen (vgl. Benkel 2008: 133), wartet nicht.

Um die Anstrengungen eines solchen bewussten >Raumungsschluss-
verkaufs< zu umgehen, setzt das deutsche Recht pragmatisch auf den

7 Allerdings ist zu bedenken, dass fir Erbstiicke neben der formal-juristischen eine starke
informelle Verteilungslogik greift und der Verbleib nicht immer sicher nachvollzogen
werden kann (vgl. Langbein 2003: 233). Auch dies ist Ausdruck der Unmoglichkeit der
postmortalen Kontrolle.

325

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Christoph Nienhaus

sogenannten >Vonselbsterwerb« des Erben. Der Nachlass fallt dem oder
den Erben also von Rechts wegen zu (§1922 I BGB), was beispielsweise
bedeutet, dass beziiglich der Rechte an Grundstiicken und Immobilien
das Grundbuch mit Zeitpunkt des Todes unrichtig wird und im Akt der
Grundbuchberichtigung gegen Vorlage des Erbscheins ausgebessert werden
muss (vgl. Frank/Helms 2018: 4). Wenngleich auf diesem Weg dem Uber-
gang der gesammelten Rechtspositionen und damit der erinnerungsbedeut-
samen Gegenstande eine Briicke gebaut ist,bedarf es der Erfillung weiterer
Voraussetzungen wie der Annahme der Erbschaft, bevor der sachliche und
zeitliche Hiatus zwischen Erblasser und Erbe endgiltig iberwunden ist.

Etwas anders gelagert ist die Situation zu einem Zeitpunkt, da der Erb-
lasser noch lebt, die Erbschaft aber als Wissensaspekt bereits zutage tritt.
Dieses Wissen entfaltet sogar dann seine Wirkung, wenn es niemals zum
Antritt des Erbes kommt, sei es, weil der Erblasser den Erben tiberlebt, ihn
heimlich enterbt oder das Erbe zum Zeitpunkt des Erbfalls ausgeschlagen
wird. Als »Familiengeheimnis« (Lischer/Liegle 2003: 162) unterliegt die
Kommunikation tiber Erbschaften gewissen Schamschwellen und Besonder-
heiten, sowohl im Inneren wie insbesondere auch nach aufSen (vgl. Lettke
2003: 161ft.). Die Tatsache, dass mit steigender Lebenserwartung hiufig zu
einem Zeitpunkt geerbt wird, zu dem die eigenen Vermogensverhiltnisse
weitgehend gesichert sind, andert nichts an der Tatsache, dass das Auffang-
netz der Erberwartung den Handlungshorizont der Erben bildet. Vollig
unabhangig vom personlichen Verhaltnis konnen sich gesetzliche Erben
zumindest eines Plichtteils sicher sein, den sie nur in Ausnahmesituationen
(§ 2333 BGB) verlieren konnen. Die Strukturen der Verwandtschaft sind
insofern tatsichlich elementar und gerinnen zu institutionellen Ungleich-
heitsfaktoren.

Die Erbschaft im rechtlichen Sinne wire allerdings, wie bereits
angedeutet, regelmafig tiberschitzt, wiirde man sie anstelle des ideellen
oder emotionalen Vermachtnisses des Erblassers setzen. In vielerlei Hinsicht
lasst sich der burokratische Aspekt von der personlichen Ebene und dem
schonen wie unschonen Gedenken an den Verstorbenen trennen. Soweit
sich diese Erinnerungen jedoch auf jedwede Form juristisch fassbarer Kate-
gorien beziehen oder von ihnen abhangen, konnen das Erbrecht und die
hieraus resultierende Rolle des Erben als ein Steuerungsmechanismus bzw.
Trigermedium tber den Tod hinaus gewertet werden. Deren Funktion

326

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erbschaft als Erinnerungsgenerator

liegt im Wesentlichen darin, Ubermittlungsstruktur von affektiv besetzten
Gegenstinden und Immobilien zu sein oder bestimmte Wiinsche fur die
Zeit nach dem Tod festzuschreiben und damit zu garantieren.

Daneben gibt es noch eine materiell-rechtliche Ebene der Erinnerung, die
in der zumindest mittelfristig dauernden Pflicht der Nachlassverwaltung und
Fortfihrung der rechtlichen Beziehungen besteht. Hier miissen sich Erben
mit den potenziell erinnerungsiiberschreibenden Auswirkungen der ihnen
zufallenden Aufgaben auseinandersetzen und als Akteure zwingend den
Minimalanforderungen der rechtlichen Erinnerungstberbleibsel gerecht
werden. Gerade die Unmoglichkeit, eine nicht-rechtliche Regelung des Nach-
lasses zu veranlassen, zeigt, dass es sich bei der Erinnerungsherstellung um
eine von vornherein beschrankte Freiheit handelt, die in ihrer Form immer
schon festgelegt ist. Erbschaft und daran gekoppelte Erinnerungen gibt es
nicht losgelost vom Recht — und so wird im Spiegel der Rechtssoziologie
der Tod sowohl zu einem Problem der Sterbenden als auch der Erbenden.

Literatur

Assmann, Jan (1988): »Kollektives Gedichtnis und kulturelle Identitat, in: ders./
Holscher, Tonio (Hg.): Kultur und Geddchtnis, Frankfurt am Main, S. 9-19.

Beckert, Jens (2004): Unverdientes Vermogen. Soziologie des Erbrechts, Frankfurt am
Main.

Beckert, Jens (2013): Erben in der Leistungsgesellschaft, Frankfurt am Main.

Beck-Gernsheim, Elisabeth (1994): »Auf dem Weg in die postfamiliale Familie. Von
der Notgemeinschaft zur Wahlverwandtschaft«, in: Beck, Ulrich/Beck-Gerns-
heim, Elisabeth (Hg.): Riskante Fretheiten. Individualisierung in modernen Gesell-
schaflen, Frankfurt am Main, S. 115-138.

Benkel, Thorsten (2008): »Der subjektive und der objektive Tod. Ein Beitrag zur
Thanatosoziologie«, in: Psychologie und Gesellschaflskritik 32, Heft 2/3,5.131-153.

Benkel, Thorsten (2013): »Das Schweigen des toten Korpers, in: ders./Meitzler,
Matthias: Sinnbilder und Abschiedsgesten. Soziale Elemente der Bestattungskultur,
Hamburg, S. 14-92.

Benkel, Thorsten (2017): »Strukturen der Sterbenswelt. Uber Korperwissen und
Todesnidhec, in: Keller, Reiner/Meuser, Michael (Hg.): Alter(n) und vergdngliche
Korper, Wiesbaden, S. 277-301.

327

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Christoph Nienhaus

Benkel, Thorsten (2018): »Fragwiirdig eindeutig. Eine Exkursion in die Schatten-
zone des Wissens, in: ders./Meitzler, Matthias (Hg.): Zwischen Leben und Tod.
Sozialwissenschaftliche Grenzginge, Wiesbaden, S. 1-29.

Benkel, Thorsten/Klie, Thomas/Meitzler, Matthias (2019): Der Glanz des Lebens.
Aschediamant und Erinnerungskorper, Gottingen.

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (2013): Sznnbilder und Abschiedsgesten. Soziale
Elemente der Bestattungskultur, Hamburg.

Bourdieu, Pierre (1990): Was heifst sprechen? Die Okonomie des sprachlichen Tausches,
Wien.

Durkheim, Emile (1999): Physik der Sitten und des Rechts. Vorlesungen zur Soziologie
der Moral, Frankfurt am Main.

Dutta, Anatol (2014): Warum Erbrecht? Das Vermaogensrecht des Generationenwechsels
in funktionaler Betrachtung, Tibingen.

Elias, Norbert (1982): Die Einsamkeit der Sterbenden in unseren Tagen, Frankfurt
am Main.

Foucault, Michel (2001): »Was ist ein Autor?«, in: ders., Schriflen. Dits et Ecrits, Bd. 1,
Frankfurt am Main, S. 1003-1041.

Frank, Rainer/Helms, Tobias (2018): Erbrecht, Mtunchen.

Goffman, Erving (2015): Wir alle spielen Theater. Die Selbstdarstellung im Alltag,
Miinchen/Berlin.

Habermas, Jirgen (1988): Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2, Frankfurt
am Main.

Hahn, Alois (2017): Konstruktionen des Selbst, der Welt und der Geschichte, 2. Aufl.,
Frankfurt am Main.

Halbwachs, Maurice (1985): Das Gedtichtnis und seine sozialen Bedingungen, Frankfurt
am Main.

Hitzler,Ronald/Honer, Anne/Pfadenhauer, Michaela (Hg.) (2008): Posttraditionale
Gemeinschaflen. Theoretische und ethnografische Erkundungen, Wiesbaden.

Kant, Immanuel (1998): Metaphysische Anfangsgriinde der Rechtslehre. Metaphysik
der Sitten — erster Teil, Hamburg,.

Kroppenberg, Inge (2006): »Wer lebt, hat Recht«. Lebzeitiges Rechtsdenken als
Fremdkorper in der Inhaltskontrolle von Verfiigungen von Todes wegenc, in:
Deutsche Notar-Zeitschrift 101, Heft 2, S. 86-105.

Kurze, Dietmar/Goertz, Désirée (2012): Bestattungsrecht in der Praxis, Bonn.

Langbein, Ulrike (2002): Geerbte Dinge. Soziale Praxis und symbolische Bedeutung
des Erbens, Koln.

328

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Erbschaft als Erinnerungsgenerator

Langbein, Ulrike (2003): »Erbstiicke. Zur individuellen Aneignung materieller
Kultur, in: Lettke, Frank (Hg.): Erben und Vererben. Gestaltung und Regulation
von Genemtz'onenbezz'ebungen, Konstanz, S. 233-262.

Leipold, Dieter (2010): »Ist unser Erbrecht noch zeitgemaf$? Gedankensplitter zu
einem groffen Themac, in: Juristenzeitung 65, Heft 17, S. 802-811.

Lettke, Frank (2003): »Kommunikation und Erbschaft, in: ders. (Hg.): Erben und
Vererben. Gestaltung und Regulation von Generationenbeziehungen, Konstanz,
S.157-188.

Lettke, Frank (2004): »Subjektive Bedeutungen des Erbens und Vererbens. Ergebnisse
des Konstanzer Erbschafts-Surveysc, in: Zeitschrift fiir Soziologie der Erziehung
und Sozialisation 24, Heft 3, S.277-302.

Lettke, Frank (2006): »Vererbungsabsichten in unterschiedlichen Familienformen.
Ein Beitrag zur Institutionalisierung generationaler Kontinuitét, in: ders./
Lange, Andreas (Hg.): Generationen und Familien, Frankfurt am Main, S.96-129.

Luckmann, Thomas (1983): »Lebensweltliche Zeitkategorien, Zeitstrukturen des
Alltags und der Ort des historischen Bewuftseins«, in: Cerquiglini, Bernard/
Gumbrecht, Hans U. (Hg.): Der Diskurs der Literatur- und Sprachhistorie. Wissen-
schaftsgeschichte als Innovationsvorgabe, Frankfurt am Main, S. 13-28.

Luhmann, Niklas (1982): Funktion der Religion, Frankfurt am Main.

Luhmann, Niklas (1987a): Soziale Systeme. GrundrifS einer allgemeinen Theorie,
Frankfurt am Main.

Luhmann, Niklas (1987b): Rechtssoziologie, Opladen.

Luhmann, Niklas (1998): Die Gesellschafl der Gesellschafl, Frankfurt am Main.

Lascher, Kurt/Liegle, Ludwig (2003): Generationenbeziehungen in Familie und Gesell-
schafl, Konstanz.

Marx, Karl (1971): »Manifest der Kommunistischen Partei«, in: ders., Friihschriflen,
Stuttgart, S. 525-560.

Meitzler, Matthias (2013): »Wenn einer stirbt. Die Professionalitit der Todesver-
waltunge, in: Benkel, Thorsten: Die Verwaltung des Todes. Anndherungen an eine
Soziologie des Friedhofs, 2. Aufl., Berlin, S. 12-35.

Meitzler, Matthias (2016): »Der tote Korper und seine Zeichen. Zur Evidenz des
Physischen im Kontext der Sektiong, in: Grof§, Dominik/Kaiser, Stephanie/Tag,
Brigitte (Hg.): Leben jensets des Todes? Transmortalitit unter besonderer Beriick-
sichtigung der Organspende, Frankfurt am Main, S. 153-178.

Nora, Pierre (1998): Zwischen Geschichte und Gedichtnis, Frankfurt am Main.

Olzen, Dirk/Looschelders, Dirk (2020): Erbrecht, 6. Aufl., Berlin/Boston.

329

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Christoph Nienhaus

Rebillard, Eric (2009): The Care of the Dead in Late Antiquity, Cornell/New York.

Rosa, Hartmut (2020): Unverfiigbarkeit, Frankfurt am Main.

Sartre, Jean-Paul (1986 [1944]): Geschlossene Gesellschaft, Reinbek.

Sartre, Jean-Paul (1991): Das Sein und das Nichts. Versuch einer phanomenologischen
Ontologie, Reinbek.

Schrumpf, Stefan (2006): Bestattung und Bestattungswesen im Romischen Reich. Ablauf,
soziale Dimension und 6konomische Bedeutung der Totenfiirsorge im lateinischen
Westen, Gottingen.

Schitz, Alfred/Luckmann, Thomas (2017): Strukturen der Lebenswelt, Konstanz.

Simmel, Georg (1989): »Uber sociale Differenzierung, in: ders., Gesamtausgabe,
Bd. 2, Frankfurt am Main, S. 109-295.

Simmel, Georg (2001): »Zur Metaphysik des Todes«, in: ders., Gesamtausgabe, Bd. 12,
Frankfurt am Main, S. 81-96.

Sofsky, Wolfgang/Paris, Rainer (1994): Figurationen sozialer Macht. Autoritdt — Stell-
vertretung — Koalition, Frankfurt am Main.

Wendt, Roland (2009): »Regieren aus dem Grab — unbegrenzt?«, in: Zeitschrif? fiir
die Notarpraxis 13, Heft 12, S. 460-474.

330

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Autorinnen und Autoren

Thorsten Benkel, geb. in Kaiserslautern, ist
Akademischer Rat fiir Soziologie an der Philo-
sophischen Fakultat der Universitat Passau. Nach
dem Studium der Soziologie, Philosophie, Psycho-
logie und Literaturwissenschaft promovierte er in
Frankfurt am Main zum Wirklichkeitsverstand-
nis der Soziologie. Er leitete mehrere Forschungs-
projekte im Kontext von Sterben, Tod und Trauer.

©Thorsten Benkel Seine Arbeitsschwerpunkte liegen auferdem in
den Bereichen Mikrosoziologie und qualitative Sozialforschung sowie
in der Soziologie des Wissens, des Korpers, des Rechts und der Religion.

Buchveroftentlichungen u.a.: Das Frankfurter Babnhofsviertel (Hg.,2010);
Die Verwaltung des Todes (2. Aufl. 2013); Die Zukunft des Todes (Hg., 2016);
Der Glanz des Lebens (Co-Autor, 2019; engl. Fassung 2020); Kampfplatz
Sexualitdt (Mithg., 2021); Das FliefSende des Korpers (2021).

» Thorsten.Benkel@uni-passau.de

Ekkehard Coenen, geb. in Jena, ist Wissenschaft-
licher Mitarbeiter am Lehrstuhl fir Medien-
soziologie an der Bauhaus-Universitait Weimar.
Er hat Kulturwissenschaftliche Medienforschung,
Medienkultur, Soziologie und Musikwissenschaft
studiert. In seinem Promotionsprojekt befasste er
sich mit den Zeitstrukturen und Koordinations-
leistungen des Bestattungswesens in Deutschland.
Derzeit arbeitet er an einer Wissenssoziologie der
Gewalt. Seine Forschungsschwerpunkte liegen in

©Matthias Eimer den Bereichen der Kultursoziologie, Thanatosozio-
logie, Wissenssoziologie, Emotionssoziologie, Gewaltsoziologie sowie den
Methoden der qualitativen Sozialforschung.

Buchveroffentlichung: Zeitregime des Bestattens. Thanato-, kultur- und
arbeitssoziologische Beobachtungen (2020).

» ckkehard.coenen@uni-weimar.de

331

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Autorinnen und Autoren

Oliver Dimbath, geb. in Starnberg, ist Professor fir
Soziologie am Fachbereich Bildungswissenschaften
der Universitat Koblenz-Landau (Campus Koblenz).
Nach dem Studium der Soziologie, Sozialpsycho-
logie und Sozial- und Wirtschaftsgeschichte
promovierte er in Miinchen zum Entscheidungs-
verhalten in der individualisierten Gesellschaft. In
seiner Habilitationsschrift befasste er sich mit dem

e hmh Problem des Vergessens innerhalb der modernen
Wissenschatft. Er ist Mitbegriinder des Arbeitskreises
Soziales Gedichtnis, Erinnern und Vergessen innerhalb der Sektion Wissens-

soziologie der Deutschen Gesellschaft fir Soziologie. Seine Forschungs-

schwerpunkte liegen in den Bereichen Allgemeine Soziologie, Wissenssozio-
logie, Gedichtnissoziologie, qualitative Sozialforschung, Jugendsoziologie,
Gesundheitssoziologie und Filmsoziologie.

Buchveroffentlichungen u.a.: Gedichtnissoziologie (Co-Autor, 2016); Die
Holle der Spdtmoderne (Mithg., 2021); Gewaligeddchtnisse (Mithg., 2021).

» dimbath@uni-koblenz.de

Jan Ferdinand, geb. in Papenburg, ist Mitglied
der Forschungsgruppe zeitgeschichtliche Denkmdler
und lebt und arbeitet in Berlin. Seit Abschluss
des Studiums der Politikwissenschaft und Philo-
sophie mit den Schwerpunkten Politische Theorie
und Hermeneutik forscht er an der Schnittstelle

©Jan Ferdinand von politikgeschichtlichen, soziologischen und

philosophischen Zugangen zu Gedichtnis und Erinnerung. Auf diesem
Themengebiet finalisiert er gegenwartig gemeinsam mit Felix Denschlag
eine kritische Analyse des Gesamtwerkes von Aleida und Jan Assmann.

» ferdinandjan@web.de

332

- am 27.01.2026, 00:55:05. T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Autorinnen und Autoren

Carsten Heinze, geb. in Hannover, ist Privat-
dozent an der Alpen-Adria-Universitat Klagen-
furt und Lehrkraft fir besondere Aufgaben an
der Universitit Hamburg. Er ist Mitorganisator
der AG Filmsoziologie in der Sektion Medien-
und Kommunikationssoziologie der Deutschen
Gesellschatft fir Soziologie sowie Mitherausgeber
der Reihe Film und Bewegtbild in Kultur und Gesell-
schaft im Springer VS Verlag. Seine Forschungs-
©Carsten Heinze schwerpunkte sind Medien- und Filmsoziologie

sowie Jugend- und Musikkulturen, Popkultur und Kultursoziologie.
Buchveroftentlichungen u.a.: Handbuch Filmsoziologie (Mithg., 2022);
Jugend, Musik und Film (Mithg., 2022).

» cheinze@uni-koblenz.de

Matthias Meitzler, geb. in Grof§-Umstadyt, ist
Wissenschaftlicher Mitarbeiter an der Universitat
Passau. Er studierte u.a. Soziologie, Psychoanalyse
und Geschichte. Seine Arbeitsschwerpunkte liegen
in den Bereichen Wissenssoziologie, qualitative
Methoden, Mediatisierungsforschung sowie Sozio-
logie des Korpers, der Emotionen und des Alter(n)s.
Seit mehreren Jahren beschiftigt er sich intensiv mit
dem Spannungsfeld von Sterblichkeit und Gesell-
schatt.

Buchveroffentlichungen u.a.: Soziologie der Ver-
ganglichkeit (2011); Sinnbilder und Abschiedsgesten (Co-Autor, 2013); Wissens-
soziologische Medienwirkungsforschung (Co-Autor, 2017); Autonomie der Trauer
(Co-Autor, 2019); Norbert Elias und der Tod (2021).

©Matthias Meitzler

» Matthias.Meitzler@uni-passau.de

333

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Autorinnen und Autoren

Christoph Nienhaus, geb. in Datteln, ist
Wissenschaftliche Hilfskraft am Lehrstuhl far
Kultursoziologie an der Rheinischen Friedrich-
Wilhelms-Universitit Bonn. Nach dem Studium
der Staatswissenschaften (B.A.) mit Schwer-
punkten in Soziologie und Offentlichem Recht
an der Universitat Passau absolvierte er das Grund-
studium der Rechtswissenschaften am selben Ort.
Aktuell studiert er Soziologie im Master an der
Universitit Bonn mit Schwerpunkten in Rechts-

©Christoph Nienhaus und Organisationssoziologie. Seine Forschungs-
interessen liegen im Bereich der Rechtssoziologie, der Figurations- und

Wissenssoziologie sowie der Soziologie des Korpers.

» ch.nienhaus@uni-bonn.de

Sarah Peuten, geb. in Friedberg, ist Wissenschaft-
liche Mitarbeiterin an der Professur fiir Sozio-
logie mit Berticksichtigung der Sozialkunde
an der Universitit Augsburg. Dort arbeitet und
forscht sie schwerpunktmaéfig in interdisziplinaren
Forschungsprojekten im Bereich Palliativver-
sorgung und Hospizarbeit. Nach dem Studium
der Europaischen Ethnologie/Kulturwissenschaft

promovierte sie in Marburg zur diskursiven Ver-

©Studioline Photography (Augsburg)

handlung von Selbstbestimmung am Lebensende
am Beispiel des Vorsorgedokuments Patientenverfiigung. Thre Arbeits-
schwerpunkte liegen in den Bereichen Thanatosoziologie, Diskursforschung,
Gouvernementalitit und qualitative Sozialforschung,.
Buchveroffentlichungen: Die Patientenverfiigung — iiber den Selbst-
bestimmungsdiskurs am Lebensende (2018); Rationalititen des Lebensendes.
Interdisziplindre Perspektiven auf Sterben, Tod und Trauer (Mithg., 2020).

» sarah.peuten@phil.uni-augsburg.de

334

- am 27.01.2026, 00:55:05. T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Autorinnen und Autoren

Melanie Pierburg, geb. in Berlin, ist Wissenschaft-
liche Mitarbeiterin an der Universitat Hildes-
heim. Sie studierte Soziologie und verfasste ihre
Dissertation uber die Ausbildung von Sterbe-
begleiter*innen; darin rekonstruiert sie anhand
einer ethnografischen Studie Sinnstiftungsprozesse,
die sich auf das Sterben als sozial verhandelbares
Phanomen beziehen. Ihre Forschungsschwerpunkte

©Fotostudio Hahn (Hildeshcim) umfassen qualitative Methoden, Wissenssoziologie
und Thanatosoziologie.
Buchveroffentlichung: Sterben und Ebrenamt (2021).

» pierbu@uni-hildesheim.de

Leonie Schmickler, geb. in Bonn, ist wissenschaft-
liche Hilfskraft an der Universitat Passau (bei
Thorsten Benkel). Studium der European Studies
mit den Kernbereichen Soziologie und Anglistik.
Thre Schwerpunkte liegen in den Bereichen Korper-
techniken, Sterbehilfediskurse und der Autonomie
des Subjekts.

L » leonieschmickler@web.de

©Leonie Schmickler

335

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Autorinnen und Autoren

| Laura Volkle, geb. in Stuttgart, ist Wissenschaft-
liche Mitarbeiterin am Lehrstuhl fir Soziologische
Theorien und Gender Studies der Johannes Guten-
berg-Universitait Mainz. Nach ihrem Studium
der Soziologie in Tubingen und Mainz war sie
Stipendiatin im Promotionsverbund Die Per-
sistenz etner >Kultur der Zweigeschlechtlichkeit< am
Zentrum fir Gender- und Diversitatsforschung

der Universitit Tubingen. In ihrem Promotions-

© Lukas Haeberle

projekt forscht sie zur Positionierung von Mannern
im Kontext des Kinderkriegens. Ihre Forschungsinteressen liegen in den

Bereichen Korper- und Geschlechtersoziologie, Praxistheorien (insb. Ethno-
methodologie) und Methoden der qualitativen Sozialforschung (insb.
Ethnografie).

» lavoelkl@uni-mainz.de

Lara Weiss, geb. in Berlin, ist Kuratorin der
agyptischen Sammlung am Nationalmuseum
fur Alterttimer (Rijksmuseum van Oudheden)
in Leiden. Nach dem Studium der Agyptologie
in Berlin und Leiden promovierte sie 2015 in
Gottingen zur personlichen religiésen Praxis
in Deir el-Medina und wurde 2022 an der Uni-
versitat Erfurt im Fach Antike Religionsgeschichte
habilitiert. Neben der Museumsarbeit leitet sie

© Riksmuscum van Oudheden Leiden, €111 FOrschungsprojekt zu Formen von Traditions-
Niederlande) bildung in der altiagyptischen Nekropole Saqqara,
ist Grabungsleiterin der Leiden-Turin Expedition to Saqqara und forscht ins-
besondere zu praxistheoretischen Zugangen zur altagyptischen Religion
und ihren Erinnerungskulturen.

Buchveroffentlichungen u.a: Religious Practice at Deir el-Medina (2015);

Perspectives on Lived Religion (Hg.,2019); The Walking Dead at Saqqara (2022).

» l.weiss@rmo.nl

336

- am 27.01.2026, 00:55:05. T


https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Autorinnen und Autoren

Nico Wettmann, geb. in Neunkirchen, ist Wissen-
schaftlicher Mitarbeiter an der Professur fiir
Soziologie (Schwerpunkt Mediensoziologie) der
Justus-Liebig-Universitit GiefSen. Er studierte in
| Trier Soziologie und Politikwissenschaft (B.A.)
sowie Medien- und Kultursoziologie (M.A.).
Sein Forschungsfokus liegt auf den Bereichen
Medien-, Korper- und Wissenssoziologie, Science
and Technology Studies sowie in den Methoden

©Anna Lena Habermehl der qualitativen Sozialforschung. In seinem
Promotionsprojekt widmet er sich dem Schlaf und der Wissensproduktion
mithilfe digitaler Self-Tracker.

» nico.wettmann@sowi.uni-giessen.de

337

- am 27.01.2026, 00:55:05. [T



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

- am 27.01.2026, 00:55:05. O



https://doi.org/10.5771/9783968218557
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

	Cover
	Einleitung: Sepulkralkultur und Erinnerungsarbeit
	I. Theoretische Perspektiven
	Erinnern an das Vergessen. Über Gedächtnis und Gedenken
	›Kulturelles Gedächtnis‹ und ›Macht der Vergangenheit über die Gegenwart‹ im Rahmen von Jan Assmanns kulturwissenschaftlicher Thanatologie
	Unsterblichkeit als soziales Gedächtnis

	II. Praxen sepulkralen Erinnerns
	Die Verschiedenen. Sepulkrales Totengedenken in der individualisierten Gesellschaft
	Materialität, Erinnerung und (Un-)Vergänglichkeit.Zur ambivalenten Symbolik von Aschediamanten im Trauerprozess
	Über ›gelingendes‹ Erinnern am Lebensende. Diskursanalytische Überlegungen zur Würdezentrierten Therapie
	»Auch ihr erinnert euch.« Biografische Repräsentationen in der Hospizausbildung
	Diesseits von Gewesen, Sein und Werden.Pränatale Verluste zwischen Erinnerungen, Phantasmen und Vergessen

	III. Zur Persistenz sozialer Strukturaspekte
	Das Mitsein mit den Getöteten und die Materialität des Erinnerns
	Das Spannungsverhältnis zwischen Tod und dokumentarischem Film
	Erinnerungsstrategien im alten Ägypten zur Zeit des Königs Tutanchamun
	Erbschaft als Erinnerungsgenerator.Zur Gedächtnissoziologie von Rechtsnachfolge und Testierfreiheit

	Autorinnen und Autoren

