
2. Activismo católico: teología de la liberación,

pastoral indígena y cooperación internacional

para el desarrollo (1970-1986)

Sería equivocado creer que los obispos latinoamericanos, tras la declaración

de la opción por los pobres, llamaron a los católicos a un accionismo sin con-

diciones. En las conclusiones de la conferencia deMedellín sobre la formación

sacerdotal, los clérigos advirtieron que un “exagerado activismo” podría llevar

a “descuidar la vida de relación personal con Dios”.1 Lo mismo se puede con-

statar en cuanto a la idea básica de la teología de la liberación, cuyo comprom-

iso de abolir la situación de injusticia se consagra a una orientación práctica.

Para evitar una caída en “el activismo y en el inmediatismo”, el actuar pasto-

ral debe resultar de la reflexión crítica sobre la situación de la sociedad y la

iglesia, orientada en la palabra de Dios.2 El desafío que se planteaba, por lo

tanto, era encontrar un camino intermedio: un activismo que apoyara activa-

mente el cambio social haciamás derechos para los pobres, pero que al mismo

tiempo no perdiera de vista el objetivo general de la evangelización. Como se

intenta mostrar en esta segunda parte de la tesis, el activismo católico en los

decenios de 1970 y 1980 a favor de los pobres, que respondió principalmente

a las reformas conciliares, las declaraciones de Medellín, y, en algunos casos,

a la teología de la liberación, se manifestó de formas muy diversas.

Se ha sugerido en la introducción de este trabajo que por activismo cató-

lico se entiende el conjunto de prácticas, interacciones y colaboraciones que,

a partir de las reformas de la Iglesia Católica de mediados del siglo XX, se

han extendido globalmente. Esta parte se dedica a analizar cómo el activismo

católico, que es en sí mismo un fenómeno transnacional, se ha manifestado

1 “Documento Conclusivo de la Conferencia General del Episcopado Latinoamericano en

Medellín, 1968”, Conclusiones 13,4. URL: www.inculturacion.net, 3.2.2018.

2 Gutiérrez, Teología de la liberación. Perspectivas, 36.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 Repensar la Revolución del Poncho

localmente. Dicho de otra manera, se trata de entender cómo las ideas de la

renovación eclesiástica fueron articuladas e integradas en un contexto con-

creto. El enfoque principal está puesto en la diócesis de Riobamba, pero se

incluye también una perspectiva nacional y ejemplos de otras jurisdicciones

eclesiásticas de la Sierra ecuatoriana (Latacunga y Ambato). Se argumenta

que a pesar de la euforia que ha generado la teología de la liberación desde

principios de los años setenta, especialmente en Riobamba, es necesario di-

stanciarse de una visión demasiado simplificada del activismo liberacionista

y, en su lugar, contextualizarlo dentro de coyunturas eclesiásticas, sociales y

políticas más amplias. Para dibujar una imagen diversificada del activismo

católico, esta parte se dividirá en tres capítulos.

En sintonía con el argumento de que el activismo católico no puede ser

estudiado independientemente de las condiciones institucionales, el primer

capítulo (2.1) se dedica a las declaraciones y posicionamientos de la Confe-

rencia Episcopal Ecuatoriana en las décadas del setenta y ochenta. Los rep-

resentantes de la jerarquía eclesial, con actitudes muy diferentes en cuanto a

la implementación de la opción por los pobres, trataron de imponer sus vi-

siones y propuestas como pautas para la iglesia nacional. En primer lugar, se

presentará un acercamiento a las reacciones de la jerarquía eclesial ecuato-

riana frente al auge de la teología de la liberación. Ampliando la perspectiva

hacia los años ochenta, este capítulo incluye una mirada al desarrollo del de-

bate sobre la cultura y, en relación con eso, la elaboración del Plan de Pastoral

Indígena. Esta historia institucional, sobre todo con respecto al tema indíge-

na, se considera esencial para contextualizar el activismo católico presentado

en los siguientes capítulos (2.2 y 2.3) y para mostrar que las ideas para nue-

vos proyectos pastorales vinieron desde diferentes direcciones y diócesis. Por

ejemplo, el activismo católico dedicado a una revitalización étnica, a modo

de inculturación de la iglesia —muy prominente a partir de mediados de los

años ochenta— no fue creado en el vacío, sino que resultó de largos debates

y procesos de negociación dentro de la iglesia ecuatoriana, pero también a

nivel transnacional.

Los testimonios de curas, laicos y laicas, religiosas y activistas, trabajando

en la diócesis de Riobamba durante el obispado de Proaño, forman el entra-

mado principal de esta parte (2.2) del trabajo. Con esto, se aparta del con-

texto institucional para entrar al análisis de prácticas concretas. A través de

un enfoque regional en la provincia de Chimborazo, y la combinación de tes-

timonios orales y fuentes escritas, es posible mostrar las dinámicas de una

diócesis, cuyo obispo simpatizaba con la teología de la liberación. Las nar-

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 141

raciones elaboradas por una serie de actores de trasfondos diferentes, que

incluyen representaciones sobre iniciativas características de la iglesia reno-

vada, como también sus discontinuidades y dificultades, resultan ilustrativas

para el carácter polifacético y a veces contradictorio del activismo católico que

anhelaba la liberación del pobre.

La última sección de esta parte (2.3) se dedica a otra manifestación del

activismo católico e incluye una perspectiva transnacional de la renovación

eclesiástica: los vínculos entre la iglesia y la cooperación internacional para el

desarrollo. A lo largo de esta investigación se ha evidenciado que la presencia

de actores transnacionales como, por ejemplo, agencias de desarrollo o iglesi-

as de otros países, jugaron un papel decisivo en la planificación y realización

de las diferentes iniciativas. A través de dos estudios de caso de las provin-

cias Chimborazo y Tungurahua, esta sección llama la atención sobre ciertas

prácticas y discursos de desarrollo que no pueden quedar desatendidos en un

análisis que busca formular una contextualización amplia y diversificada de

los procesos de renovación eclesial y sus correspondientes narrativas.

2.1 El largo caminar de la Iglesia Católica hacia
la pastoral indígena

A partir de la década de los setenta empezaron a surgir mayores conflictos

entre las perspectivas divergentes de los actores religiosos respecto a la re-

orientación de la Iglesia Católica.3 A nivel político nacional, cuando el golpe

militar destituyó al cinco veces presidente José María Velasco Ibarra y asu-

mió el poder el general Guillermo Rodríguez Lara en febrero de 1972, empezó

la década de los gobiernos autoritarios. Junto con el cambio de régimen, se

constata en la literatura que, en este mismo año, por parte de la iglesia in-

stitucional “se nota un silencio a nivel nacional”.4 Hacia finales de los años

setenta, no quedó mucho del espíritu renovador y la jerarquía eclesial optó

por mantener el estatus quo.

3 Véase, por ejemplo: Moreno Yánez y Schreijäck, “16. Kapitel. Ecuador”, 333.

4 Moreno Alvarez, “Segunda Parte: Un largo caminar”, 114. El año 1972 corresponde tam-

bién con la eleccióndel colombianoAlfonso López Trujillo comopresidente del CELAM,

un representante de los sectores eclesiales más conservadores y opositor prominente

de la teología de la liberación. Smith, The Emergence of Liberation Theology, 22.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 Repensar la Revolución del Poncho

En la región andina, los años setenta marcaron una época de agitación

y conflictos violentos por la tierra y fue en esta década que surgieron varias

organizaciones sociales y políticas.5 En 1977, la Conferencia Episcopal Ecua-

toriana estimó que más del 30 por ciento de las “organizaciones populares

existentes se constituyeron entre 1970 y 1975”.6 En 1973, se expidió la segunda

ley de reforma agraria,misma que fue atacada por organizaciones políticas de

izquierda como una ley que no posibilitó el “beneficio social al campesinado,

preocupándose casi exclusivamente de estimular la modernización de los la-

tifundios” y que fue incapaz de superar las “supervivencias feudales”.7 Sobre

este período, el autor Luis María Gavilanes de Castillo acentúa que la igle-

sia ecuatoriana ha sido una “aliada a los intereses de los grupos dominantes

cuando sus gobiernos han aplicado los programas más antipopulares intensi-

ficando la miseria de las masas y agudizando la brecha entre ricos y pobres”.8

En la literatura se manifiesta que mientras la mayoría de las diócesis todavía

aceptaban las reformas del Concilio, varios obispos se enfrentaron a las reso-

luciones de Medellín que exigían cambios sustanciales en la labor pastoral.9

Entre los clérigos que más prominentemente rechazaron las reformas, esta-

ba el ya mencionado Bernardino Echeverría Ruiz, obispo de Ambato y luego

arzobispo de Guayaquil entre 1969-1989. Este líder religioso, “siempre cerca

de las autoridades”,10 fue acusado en los años setenta por grupos políticos de

izquierda de cómplice de la derecha, y “defensor de los terratenientes”.11

5 En esta década no solo surgieron nuevas asociaciones a nivel nacional como el Frente

Amplio de Izquierda (FADI) en 1977, sino organizaciones a nivel local y regional como

laUnión deAsociaciones deAgricultores de Columbe (UNASAC) o la Unión de Cabildos

de San Juan (UCASAJ), véase 3.2.2.

6 “Declaración de la Conferencia Episcopal Ecuatoriana sobre la Promoción de la Justicia

Social”, agosto de 1977: 10 (BEAEP, 254 C748mis17).

7 Primera cita: “Sombras y luces en la nueva ley reforma agraria”, FederaciónNacional de

Organizaciones Campesinas (FENOC), enero de 1974; segunda cita: “El partido comu-

nista del Ecuador y la nueva ley de reforma agraria”, El Pueblo, órgano del comité central

del partido comunista del Ecuador, 27.10.1973, Guayaquil (FDD, Reforma Agraria, IV).

8 Gavilanes del Castillo,Monseñor Leonidas Proaño y su misión profético-liberadora, 77.

9 Ibíd., 76; y véase también Dussel, Die Geschichte der Kirche in Lateinamerika, 392.

10 “Sr. Obispo de la Diócesis fue nombrado Arzobispo de Guayaquil”, El Heraldo, Ambato,

13.4.1969 (BIAMB, El Heraldo, libro: enero-julio 1969).

11 “Bernardino, un arzobispo defensor de terratenientes”, En Marcha, órgano central del

partido comunistamarxista leninista del Ecuador, abril, 1976 (UASB, B.1.1.3.1); Echever-

ría, a pesar de defender firmemente la posición de que los clérigos no se metan en

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 143

Frente a una institución arraigada a las estructuras tradicionales, el ais-

lamiento que emprendió la diócesis de Riobamba, sumada a otros grupos de

sacerdotes y monjas comprometidas también de otras jurisdicciones eclesi-

ásticas, creció constantemente.12 Al mismo tiempo, sus acciones e iniciativas,

inspiradas en la opción por los pobres, empezaron a tener mayor presencia e

impacto en la década de los setenta. Y esto tuvo lugar a nivel nacional, tal co-

mo afirma JorgeMoreno Álvarez en un testimonio escrito sobre su experiencia

como miembro del equipo pastoral en Riobamba: “en casi todas las diócesis

se van cuajando experiencias pastorales, con minorías más conscientes”.13 En

este clima, la pregunta de cómo y hasta qué punto la iglesia tenía que meter-

se en política y participar en esfuerzos de cambio social, fue crucial para la

determinación de posiciones divergentes entre los clérigos católicos. Es ilus-

trativo respecto a este dilema del clero, un documento orientador emanado

por la jerarquía eclesial en 1977: la Declaración de la Promoción de la Justicia

Social.

2.1.1 La Conferencia Episcopal Ecuatoriana frente

a la teología de la liberación

En este documento de finales de los años setenta, los obispos ecuatorianos,

frente a una situación política tensa, denunciaron el auge de gobiernos auto-

ritarios en América Latina, las violaciones de derechos humanos y el proceso

de armamentismo como “el mayor obstáculo para la defensa y promoción de

la causa de la justicia social en el mundo”.

La rápida sucesión de las crisis políticas y la experiencia de una crisis mo-

netaria general, de una amplitud única desde la última guerra mundial,

política, apoyó la campaña electoral a favor de Febres Cordero que asumió el poder en

1984. Gavilanes del Castillo,Monseñor Leonidas Proaño y su misión profético-liberadora, 77.

12 Como excepciones dentro del entorno conservador se pueden mencionar pocos nom-

bres. Sería el caso de Alberto Luna Tobar, arzobispo de Cuenca entre 1981 y 2000. Luna

Tobar, cuyos textos y discursos sonmayoritariamente de los años 90, vio a Proaño como

un “maestro y amigo”. Otro clérigo de espíritu renovador fue Gonzalo López Marañón,

obispo de San Miguel de Sucumbíos entre 1970 y 2010. La documentación de y sobre

estos clérigos es muy escasa (véase Introducción).

13 InstitutoDiocesano de Pastoral Riobamba, ed. Leonidas Proaño,25 años obispo deRiobam-

ba (Riobamba: Centro de Estudios y Publicaciones, 1979), 114.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 Repensar la Revolución del Poncho

ha creado, con la inflación y la desocupación, condiciones materiales y psi-

cológicas que han minado la esperanza suscitada y simbolizada por la ban-

dera del ‘desarrollo’.14

La situación en Ecuador fue descrita como embrollada, por la “presencia de

la importantísima fuente de riqueza que es el petróleo” y la “transición de

una sociedad agrícola y semifeudal hacia una sociedad moderna” por un lado,

y una “comunidad política cargada de tensiones peligrosas” y “extremismos

ideológicos”, por el otro. Frente a este clima, la jerarquía católica declaró que

“la Iglesia siente la necesidad de dar un juicio moral incluso sobre materi-

as referentes al orden político” y de denunciar la falta de justicia social que

por ejemplo se manifestaba en casos “documentados y probados, en los que

el mismo derecho a la vida ha sido violado con actos de violencia sangrienta

y con el uso de la tortura física”. Enfatizando luego que “la promoción de la

justicia y de la solidaridad social se apoya en la fe y en la caridad aplicadas a la

vida práctica”, se acentuó que la CEE no “está ligada, en virtud de su misión y

naturaleza, a ninguna forma particular de civilización humana ni a un sistema

político, social o económico”. Asimismo, al manifestar que la iglesia no esta-

ba en convivencia ni con el socialismo marxista, ni con el capitalismo liberal

—porque este último “genera desigualdades excesivas entre los distintos gru-

pos sociales” y porque igual que el marxismo, lleva al ateísmo— se proclamó

una ruta de moderna política cristiana, “que mantiene en una nueva síntesis

política constructiva las conquistas de la libertad y la socialización que son, en

definitiva, de origen cristiano”. Aclarando repetidas veces que ningún obispo

o sacerdote está al servicio de “una ideología o facción política”, la CEE tornó

visible el núcleo de su preocupación: la tensión surgida por la existencia de

tendencias antagónicas dentro del clero y su posición frente a la teología de

la liberación.

Luego de un apartado orientado a esclarecer que una relación entre mar-

xismo y cristianismo “no puede existir”, la jerarquía denunció que “hay quie-

nes que distinguen diversos niveles de marxismo” y lo ven como “un método

científico para el análisis de la realidad social y política, que desembocaría

directamente en la práctica de la transformación revolucionaria y se ofrece-

ría así también para los católicos”. Con esta formulación, la CEE criticó ex-

14 “Declaración de la Conferencia Episcopal Ecuatoriana sobre la promoción de la justi-

cia social solidaria e integral”, versión del mayo de 1977 (FDD, CEE I); La versión final

se publicó en agosto de 1977 con el título: “Declaración de la Conferencia Episcopal

Ecuatoriana sobre la promoción de la justicia social”, op.cit.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 145

plícitamente a la teología de la liberación que comprende la relación entre

el marxismo y la teología contemporánea como “insoslayable y fecunda con-

frontación” y que retoma esta teoría para la “reflexión sobre el sentido de la

transformación de este mundo y sobre la acción del hombre en la historia”.15

En sintonía con su oposición a la teología de la liberación, la CEE ata-

có en su Declaración a un actor concreto por su nombre, cuando se expresó

contra el movimiento Cristianos por el Socialismo. A este movimiento trans-

nacional que, inspirado en la teología de la liberación, nació en Chile durante

la presidencia de Salvador Allende, se lo describió como un “engaño”, y un

movimiento de “radicalismo inaceptable para todo el que no quiera perder

su identidad de cristiano”.16 Según Juan Fernando Regalado Loaiza, este gru-

po se formó en Ecuador a finales de 1971 y estaba relacionado a la Primera

Convención Nacional de Presbíteros, un grupo de sacerdotes activistas que

se reunieron y defendieron posiciones anticlericales (véase 2.2.3). En 1972 tu-

vo lugar el Primer Encuentro Latinoamericano de la organización Cristianos

por el Socialismo en Chile y un año después, se formó en Ecuador el Movi-

miento Nacional Cristianos por la Liberación (MNCL).17 En las actas de las

sesiones para redactar la Declaración sobre la Promoción de la Justicia Social,

los clérigos discutieron con énfasis este “problema” y hablaron de una “cor-

riente extrema” que quiere “convertir la fe en una ideología y el compromiso

cristiano en un compromiso político”.18

Una actitud crítica frente a este movimiento concreto, y a la teología de

la liberación en general, defendió el jesuita Pablo Muñoz Vega (1903-1994),

arzobispo de Quito desde 1967 y cardenal desde 1969. Vega, recordado en la

literatura como educador y humanista, era un religioso reputado de la igle-

sia ecuatoriana y en general abierto a las reformas del Concilio Vaticano II y

también de Medellín.19 Pero al mismo tiempo, no era un clérigo activista y

representó un “curso medio” dentro de la CEE, “evitando los escollos de un

15 Gutiérrez, Teología de la liberación. Perspectivas, 32. Véase también la Introducción.

16 “Declaración de la Conferencia Episcopal Ecuatoriana sobre la promoción de la justicia

social”, op.cit.

17 Regalado Loaiza, “Año 72: ECUARUNARI”, 152. Por su papel relevante en la formación

de Ecuarunari, en 1972, se analizará el impacto de este movimiento en la parte tres de

este trabajo (3.1.2).

18 “Actas de las sesiones de la Conferencia Episcopal Ecuatoriana”, 1-4 de febrero, 1977,

Quito (FDD, CEE I).

19 En un artículo sobre la “iglesia de los pobres” en Azuay (Cuenca), Pedro Soto Delgado

menciona, aparte de Proaño, a Pablo Muñoz Vega, como hombre que “en mérito de la

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 Repensar la Revolución del Poncho

conservadurismo a ultranza o los riesgos de un compromiso militante”.20 El

arzobispo, en una carta al jesuita y teólogo alemán,Karl Rahner, en 1975 señaló

que el tema de la liberación, descubierto en la II Conferencia del Episcopa-

do Latinoamericano en Medellín como “punto focal importante”, era una cosa

muy distinta a “una tendencia de esta teología, la que guarda estrecha vincu-

lación con el movimiento de sacerdotes y cristianos que han hecho su opción

por una liberación de inspiración y de índole marxista, llevada hasta sus úl-

timas consecuencias políticas”.21 Para el cardenal, el movimiento Cristianos

por el Socialismo —“título lleno también de ambigüedades”— fue la expre-

sión concreta de esta tendencia que a través de su propaganda internacional

pretendía posicionarse como el “único cristianismo auténtico” en América La-

tina. Admitiendo que la teología de la liberación había atraído sobre todo a

los jóvenes católicos, dijo en un informe del año 1979:

Las cuestiones que han agitado más el ambiente juvenil católico son las

que ha planteado la teología de la liberación, acogida con fervor por los

sacerdotes asesores hasta hace poco. También en la Universidad Católica

y en algunos colegios católicos de Quito la tarea de la formación religiosa

de las nuevas generaciones se ha visto convulsionada y desorientada por la

incidencia de estas graves cuestiones suscitadas por la teología de la liber-

ación.22

Pero la teología de la liberación —interpretada como tendencia radical— y

el movimiento Cristianos por el Socialismo, no representaron los únicos de-

safíos que preocupaban a la jerarquía en cuanto a la politización de la religión.

El arzobispo de Guayaquil, Bernardino Echeverría, por ejemplo, notó en las

sesiones que

una de las causas de nuestra situación hay que encontrarla en los falsos

criterios con que se ha llevado a cabo la reforma agraria; los procedimientos

empleados han conducido a resultados opuestos a los que se pretendía. Esto

justicia” impulsó Medellín. “Azuay: en busca de la iglesia de los pobres”, Punto de Vista,

No. 395, 13.11.1989: 14 (PUCE, 330.986605-P969v).

20 Espinosa, “El papel de la Iglesia Católica en el Movimiento Indígena”, 210. En 1976, Ve-

ga inició la campaña MUNERA (latín, significa: regalo, don de Dios), una iniciativa de

Caritas en forma de colecta cuaresmal que existe hasta hoy en día.

21 Francisco Miranda Ribadeneira, Pablo Muñoz Vega: Un humanismo eclesial para el hombre

de hoy (Quito: Banco Central del Ecuador, 1993), 152, 53.

22 Ibíd.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 147

ha sucedido con CESA [Central Ecuatoriana de Servicios Agrícolas (véase

1.3.2)]; está en ella infiltrado el marxismo.23

Tras un estudio del caso de CESA, un grupo de obispos concluyó que la “Igle-

sia debe forzar su presencia” en aquella organización y que la “finalidad de

nuestra actuación es salvar la obra de CESA por los campesinos”. Finalmen-

te, la CEDOC, Confederación Ecuatoriana de Obreros Católicos fue otra or-

ganización que se escapó de la mano de la iglesia. Fundada en 1938 por la

Iglesia Católica y el partido conservador, este sindicato más tarde alineado a

los intereses de las tendencias de izquierda cambió su nombre —y con eso su

orientación— a Confederación de Organización Clasistas en 1974. Bernardi-

no Echeverría lamentó esta pérdida de influencia de la jerarquía y reclamó la

necesidad de “valorar las organizaciones sindicales tratando que se manten-

gan en su finalidad propia y no sean manipuladas políticamente”. El cardenal

Muñoz Vega apoyó al arzobispo de Guayaquil, admitiendo que era verdad que

a la CEDOC “se le quitó todo elemento confesional” porque “el Marxismo se

empeñó en la unificación del sindicalismo”.24

En síntesis, la Declaración sobre la Promoción de la Justicia Social repre-

sentó, en primer lugar, un posicionamiento de la jerarquía eclesial en contra

de cualquier acción política por parte de los clérigos. A pesar de criticar los

abusos de poder y violaciones a los derechos humanos cometidos por cier-

tos gobiernos autoritarios, la iglesia ecuatoriana no levantó su voz sino para

“denunciar males generales [y] no para condenar hechos particulares”.25 Para

la jerarquía, al contrario de los seguidores de la corriente de la teología de la

liberación, la promoción de la justicia social podía realizarse a través de obras

caritativas.

Se quiere añadir en este lugar que la declaración claramente apolítica de

la jerarquía se pronunció al momento en que la teología de la liberación, fu-

ente de inspiración en la diócesis de Riobamba, tuvo su auge y provocó en

esta diócesis —como también en otros países— conflictos no solo dentro la

iglesia, sino también entre la iglesia local y las autoridades políticas. Varios

autores han documentado y estudiado a profundidad las acusaciones y acon-

tecimientos críticos sucedidos por el compromiso del llamado “obispo rojo”

—por ejemplo, el envío de un Visitador Apostólico a Riobamba en 1973 y la

23 “Actas de las sesiones de la Conferencia Episcopal Ecuatoriana”, op.cit.

24 Ibíd.

25 Espinosa, “El papel de la Iglesia Católica en el Movimiento Indígena”, 210.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 Repensar la Revolución del Poncho

detención de 17 obispos latinoamericanos reunidos en la misma diócesis en

1976.26

2.1.2 La “revolución cultural” se anuncia: la antropología

y el impacto de Puebla

Para la iglesia latinoamericana, según destaca la literatura disponible, fue con

la III Conferencia General del Episcopado Latinoamericano en Puebla que la

cultura irrumpió como eje central en la evangelización. Según el canon gene-

ral, una evangelización inculturada, que ya no consistía en imponer una re-

ligión foránea sino un rescate de valores autóctonos y de prácticas religiosas

ancestrales, surgió con este evento. Como señala Juan Arias Luna, en Puebla,

“la Iglesia empezó a hacer a un lado esa tónica indigenista para dar mayor ca-

bida en su seno a los pueblos indígenas tal cómo ellos son” y, citando a pasajes

del documento conclusivo de esta conferencia, argumenta que se planteó una

“evangelización de las culturas no como un ‘proceso de destrucción, sino de

reconocimiento, consolidación y fortalecimiento de dichos valores’”.27

Este enfoque cultural, sin embargo, no puede entenderse como irrupción

espontánea de una orientación que antes no había existido. Ya se ha mostra-

do en los capítulos anteriores para el caso ecuatoriano, que la preocupación

por el ‘otro indígena’ ha formado parte del trabajo pastoral por lo menos des-

de la época de los 50. Por eso, en vez de hablar de un antes y un después de

Puebla con respecto al enfoque cultural, se propone la perspectiva de una revi-

talización de un indigenismo eclesiástico —que puede haber cambiado en su

configuración discursiva—en cuyo centro está la evangelización del indígena.

Es por tanto que, en este apartado se procura indagar más profundamente en

el supuesto paso de un entendimiento indigenista-asimilista a una pastoral

indígena, “en la que los protagonistas de una evangelización inculturada son

las comunidades eclesiales indígenas”.28 Asimismo, el caso del Ecuador de-

mostrará que a pesar de una dimensión cultural en los documentos de Puebla

26 Equipo Tierra Dos Tercios, El evangelio subversivo: historia y documentos del encuentro de

Riobamba, agosto 1976.

27 Arias Luna, La inculturación de la Iglesia, 112.

28 Juan Gorski y M.M., “El desarrollo histórico de la ‘Teología India’ y su aporte a la incul-

turación del Evangelio”, en Desarrollo histórico de la teología india, ed. Paulo Suess, et al.

(Quito: Abya Yala, 1998), 12.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 149

a finales de los años setenta, perduraba todavía una perspectiva socioeconó-

mica del pobre-indígena. Solo a partir de mediados de la década del ochenta,

con el Plan Nacional de Pastoral Indígena, podemos constatar la consolida-

ción de un discurso etnicista.29

La antropología y la iglesia

En lamencionada Declaración sobre la Promoción de la Justicia Social de 1977,

los obispos ya llamaron la atención sobre una “dimensión cultural”. En las re-

uniones para la elaboración de la declaración, la comisión que se dedicaba al

aspecto cultural constató: “El interés por la cultura, en sus aspectos etnológi-

cos y antropológicos es reciente y la Iglesia, en su acción pastoral, se preocupa

en tener presente esta visión sobre las culturas indígenas”. Además, los clé-

rigos subrayaron la conexión entre cultura y desarrollo para concluir que un

“aporte necesario para la justicia es esta revolución cultural”.30 Como fruto

de estas discusiones, la Declaración sobre la Promoción de la Justicia Social

identificó como la “más grave llaga nacional la marginalidad de los campesi-

nos indígenas en diversos sectores geográficos”. El texto condena cualquier

forma de racismo o “exhibicionismo folklórico de las culturas autóctonas” y, al

mismo tiempo, anima a seguir con las “obras concretas” que la Iglesia ha ini-

ciado, como por ejemplo las actividades de la Cáritas del Ecuador, las escuelas

gratuitas y las radiofónicas.

Para comprender “el interés por la cultura” descrito por la CEE como

“hecho reciente dentro de la iglesia”,31 es necesario hacer un enlace a la

disciplina de la antropología. Como muestra Carmen Martínez Novo en su

artículo sobre la antropología indigenista en el Ecuador desde la década

29 Como opinan varios autores, es sólo hacia la IV Conferencia General del Episcopado

Latinoamericano de 1992 en Santo Domingo que este giro se empieza a dar realmen-

te, véase por ejemplo, Paulo Suess, La nueva evangelización: desafíos históricos y pautas

culturales (Quito: Abya Yala, 1993), 8; Diego Irarrazaval, Un Cristianismo Andino (Quito:

Abya Yala, 1999), 74.

30 “Actas de las sesiones de la Conferencia Episcopal Ecuatoriana”, op.cit. Formaron parte

de esta comisión: padre José Vicente Eguiguren, obispo Enrique Bartolucci (Esmeral-

das), cardenal PabloMuñozVega, arzobispo ErnestoAlvarez (Cuenca), obispo Leonidas

Proaño (Riobamba), obispoVicente Cisneros (Ambato), arzobispoBernardino Echever-

ría (Guayaquil), obispo Juan Larrea Holguín (Ibarra), obispo Mario Ruiz (Latacunga),

sacerdote invitado de Chile, Renato Poblete.

31 “Declaración de la Conferencia Episcopal Ecuatoriana sobre la promoción de la justicia

social”, op.cit.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 Repensar la Revolución del Poncho

del setenta, fue en 1972 que la orden de los jesuitas fundó en la Pontificia

Universidad Católica el primer departamento de antropología del país. La

autora manifiesta

que los mismos actores que interactuaron con los campesinos indígenas y

que contribuyeron a su organización social y política son también los princi-

pales productores de conocimiento antropológico en el Ecuador: concreta-

mente, me refiero a la iglesia católica y en particular las ordenes jesuita

y salesiana, y a la izquierda política. A menudo las fronteras entre ambos

grupos de actores son borrosas, ya que han participado mano a mano tanto

en el campo como en las instituciones académicas.32

Martínez Novo identifica dos líneas de investigación: los estudios del campe-

sinado tras los cambios iniciados por las reformas agrarias, y otra línea que

se dedicaba a la religiosidad popular, por el padre jesuita Marco Vinicio Rue-

da. Surgió de esta última línea, por ejemplo, la obra “la Fiesta religiosa cam-

pesina” en 1982.33 Otro grupo de religiosos activo en el campo antropológico

eran los salesianos que estuvieron presentes comomisioneros en la Amazonía

ecuatoriana desde finales del siglo XIX. A pesar de haber iniciado su tarea de

“transformar la cultura shuar según el modelo occidental”, la autora afirma

que los salesianos, en la segunda mitad del siglo veinte, “fueron pioneros en

un proceso de reflexión eclesiástica sobre la importancia de preservar la cul-

tura indígena y de tomarla en cuenta en los procesos de evangelización”.34

Fue también en la Amazonía, bajo la presión de colonización, que se fundó

la Federación de Centros Shuar (1964), “una de las primeras organizaciones

indígenas de corte moderno de América Latina y miembro fundador de la

CONAIE”.35 En otra publicación, la antropóloga subraya el papel de los sa-

lesianos en la movilización política en la provincia de Cotopaxi.36 Sobre una

misión en Zumbahua, que buscó combinar evangelización y desarrollo, la au-

tora manifiesta que

32 Carmen Martínez Novo, “Antropología indigenista en el Ecuador. Desde la década de

1970: compromisos políticos, religiosos y tecnocráticos”, Revista Colombiana de Antropo-

logía 43 (2007): 339.

33 Rueda, La fiesta religiosa campesina. (Véase 1.1.1)

34 Martínez Novo, “Antropología indigenista en el Ecuador”, 343.

35 Ibíd., 344.

36 Martínez Novo, “Los misioneros salesianos y el movimiento indígena de Cotopaxi,

1970-2004”.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 151

la promoción de la cultura indígena ha sido uno de los objetivos del progra-

ma salesiano desde que se diseñó el proyecto en 1971. En esto los Salesianos

son pioneros ya que de acuerdo con el Padre Juan Botasso y al Padre José

Manangón la Iglesia Católica todavía no pensaba en términos culturales en

el Vaticano II y en Medellín, sino que estaba enfocada en los pobres.37

No hay que olvidar que del trabajo de los salesianos surgieron también insti-

tuciones, como la editorial Abya Yala o Audiovisuales Don Bosco, ambos en

Quito, que en el país han permanecido hasta hoy como los mayores difuso-

res de temas antropológicos, de teología india, pero también del movimiento

indígena.

En relación con la interconexión entre investigación antropológica y tra-

bajo misionero, tanto en las actas de la CEE, como en la literatura, se men-

cionan acontecimientos a nivel internacional que marcaron el comienzo de

una sensibilidad hacia lo cultural. Por un lado, estuvo la Conferencia de Bar-

bados en 1971, donde participaron los padres salesianos Juan Bottasso y José

Manangón. En este simposio sobre conflictos interétnicos en América Latina,

organizado por el Consejo Mundial de Iglesias y el instituto de antropología

de la Universidad de Berna, algunos antropólogos criticaron las actividades

misioneras en América Latina como elementos de la continua situación de

colonialidad e implementación de ideologías etnocentristas. Además, se de-

clararon responsabilidades para las diferentes entidades —el estado, los an-

tropólogos y las iglesias— en relación con sus actitudes o políticas hacia los

“indígenas de América”.38

Por otro lado, en las actas de la CEE se anunció que tendría lugar el pri-

mer encuentro pan-amazónico de pastoral indigenista, en Brasil, entre el 20

y el 25 de junio de 1977, bajo la responsabilidad del departamento de misiones

del CELAM. Como indicó Juan Gorski —que en este entonces era secretario

ejecutivo de este departamento— se trataba de la institución que antes de la

Conferencia de Puebla se preocupó por “la valoración de los indígenas en y

desde su identidad cultural” sobre todo “entre los misioneros que trabajaban

entre ellos”.39 Entre las motivaciones para este encuentro pan-amazónico se

señaló la necesidad de “encontrar una línea común en la evangelización de las

poblaciones indígenas, para que nazcan en ellas verdaderas Iglesias locales”.

37 Ibíd., 258.

38 InternationalWork Group for Indigenous Affairs (IWGIA),Declaration of Barbados (New

York: White Roots of Peace, 1971).

39 Gorski y M.M., “Desarrollo histórico de la teología india”, 11.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 Repensar la Revolución del Poncho

Haciendo referencia a la encíclica de Pablo VI, Evangelii Nuntiandi (1975), acer-

ca de la evangelización del mundo contemporáneo, las actas pusieron énfasis

en “la preocupación de toda la Iglesia por una pastoral que tenga en cuenta

la realidad sociopolítica, religiosa y cultural de los diversos grupos indíge-

nas”.40 Como afirma Juan Arias Luna, esta encíclica, durante muchos años,

representó el punto de referencia para la pastoral indígena.41

Prepararse para Puebla

Cuando se acercó la III Conferencia General del Episcopado Latinoamericano

en Puebla, las diferentes diócesis ecuatorianas se lanzaron a la preparación de

este evento. La diócesis de Latacunga (provincia de Cotopaxi), con el obispo

Mario Ruiz en la cabeza, redactó en abril de 1978 su “aporte de la diócesis de

Latacunga”, elaborado por agentes de pastoral y seglares.42

El texto denunciaba la situación actual de los campesinos, que por la mala

aplicación de la Reforma Agraria eran perseguidos, y en el “aspecto social”, los

redactores llamaron la atención sobre “los indígenas, campesinos y el proleta-

riado de la ciudad” como víctimas de marginación, criticando la “mentalidad

capitalista”, la desintegración de la familia por la migración y se observó una

“marcada lucha de clases”, calentada también por el petróleo que “va desta-

cando más la clase privilegiada”. Acerca del papel de la Iglesia se afirmó que

“la gente ve bien que la Iglesia participe en la política” y que debe “intervenir,

hablar y luchar por la justicia social”. Al mismo tiempo, se afirmó que la igle-

sia “aparece aliada a los poderosos, siendo el capitalismo tan enemigo como el

marxismo” y que la institución es “buena para dar documentos, pero no para

aplicarlos”. En el aspecto religioso, el documento elogió los efectos positivos

del Concilio Vaticano II y de Medellín y reconoció un “esfuerzo por acercarse

al indígena dándole formas de religión más comprensibles para su mentali-

dad ya que los signos que percibían los blancos no penetran en su cultura”. De

la Conferencia de Puebla, se esperaba que “opte por la reflexión y el método

de la Teología de la Liberación; que propugne una Iglesia pobre y desligada al

poder”. En las sugerencias pastorales llamaron a dar en la evangelización una

40 “Actas de las sesiones de la Conferencia Episcopal Ecuatoriana”, op.cit.

41 Arias Luna, La inculturación de la Iglesia, 103.

42 “III Conferencia General del Episcopado Latinoamericano. Aporte de la Diócesis de La-

tacunga”, abril de 1978 (BEAEP, 256.8 D588mis).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 153

preferencia “a los indígenas, campesinos y obreros, a los jóvenes con orienta-

ción a una Pastoral Vocacional y a la mujer”.43

Se puede observar que, a pesar de que en la literatura sobresale el caso de

la diócesis de Riobamba como el más característico en una línea de la teología

de la liberación, este aporte de la diócesis de Latacunga para Puebla coincide

en gran parte con los argumentos presentados por Riobamba. Esta diócesis,

también en abril de 1978, presentó un documento —de más de 30 páginas—

para Puebla.44 Como en Latacunga, el documento critica la mala aplicación

de la Reforma Agraria, que “ha dado origen al éxodo de los campesinos a la

ciudad”. Además, se mencionan los conflictos de tierra, en los cuales “algunos

de nuestros hermanos han sido asesinados”.45 Sobre el papel de la Iglesia de

Riobamba a partir de las resoluciones posconciliares se manifiesta:

La Iglesia que se renueva actúa en política comprometiéndose en la lucha

por la justicia y a favor del pueblo pobre. En este caso, la Iglesia ya no es

utilizada como caballo de batalla al servicio de un sector político, el con-

servador. […]. La Iglesia está trabajando por la liberación del hombre y se

muestra del lado de los oprimidos.46

Se observó que en la diócesis “nace y se va fortaleciendo la Teología de la Li-

beración” y que “hay un paso de la teoría del desarrollismo a la teoría de la

dependencia y la explotación”. De la iglesia jerárquica, el documento exige la

despedida de “tareas puramente desarrollistas” que corren el riesgo de conver-

tirse en meros “tranquilizadores de conciencias”. De la Conferencia de Puebla

los autores esperaban que “haga un pronunciamiento que condene el milita-

rismo como nocivo a las justas aspiraciones de libertad y de justicia del pueblo

latinoamericano”.47

Tanto el documento de Latacunga como el de Riobamba, ponen de relieve

la necesidad de una liberación, haciendo eco en la teología de la liberación.

Es interesante observar que la anunciada revolución cultural en la Declara-

ción para la Promoción de la Justicia Social de 1977, no tuvo tanto eco en estos

43 Ibíd.

44 “Presentación”, Aporte de la diócesis de Riobamba a la III Conferencia General del Epi-

scopado Latinoamericano, 18.4.1978 (FDD, CEBs,VII-8).

45 Se hace referencia explícita a Lázaro Condo, Cristóbal Pajuña y Zoila Martínez, (véa-

se 3.1.1).

46 “Presentación”, op.cit.

47 Ibíd.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 Repensar la Revolución del Poncho

aportes diocesanos, elaborados no por la jerarquía, sino desde la base, es de-

cir, los grupos pastorales de las respectivas regiones. Es de suponer que —al

contario de la jerarquía eclesiástica— los activistas católicos inspirados por el

pensamiento marxista y la teología de la liberación consideraron que el dis-

curso de la cultura implicaba una actitud menos política como por ejemplo

aquello de la lucha de clases.48

La aplicación de Puebla

Después de la Conferencia Episcopal en Puebla, con la publicación del do-

cumento “Opciones Pastorales, Aplicación del documento de Puebla para la

evangelización en el Ecuador” en septiembre de 1980,49 la CEE retomó a gran-

des rasgos los argumentos del documento conclusivo del CELAM; por ejem-

plo, cuando se describió al hombre ecuatoriano y los diversos “rostros de po-

breza” de los “niños golpeados”, “jóvenes frustrados”, “indígenas y campesinos

marginados”, obreros sin derechos, ancianos y mendigos.50 Se constató, ade-

más, el creciente interés en las culturas indígenas, cuando se dijo:

El hombre ecuatoriano […] ama a su tierra y siente un creciente interés por

los valores autóctonos de las culturas indígenas y por la conservación de

la originalidad de sus organizaciones comunitarias. Está empeñado en la

reivindicación de su identidad y de sus derechos.51

En un apartado especial dedicado al “Campesinado”, podemos leer que al

rostro pobre de los campesinos e indígenas se añaden los “montubios y more-

nos, cuya cultura y realidad, en progresiva interrelación, ha de ser estudiada

y valorada a la luz del Evangelio”. Entre sus desafíos cruciales estaban los

problemas de salud, “salarios de hambre”, desempleo, intensas migraciones

campesinas, el crecimiento desmesurado de suburbios, baja producción agrí-

48 Como resumen de los diferentes aportes de las diócesis ecuatorianas —aquí sólo se

han mostrado dos ejemplos— en mayo de 1978, la CEE presenta el “Documento de la

Iglesia Ecuatoriana para la III Conferencia General del Episcopado Latinoamericano en

Puebla-México”, un documento de 45 páginas (FDD, CEE I).

49 “Opciones Pastorales: aplicación del documento de Puebla para la evangelización en

el Ecuador”, 8.9.1980 (BEAEP, 254 C748o).

50 “Documento Conclusivo de la Conferencia General del Episcopado Latinoamericano en

Puebla, 1979”, Conclusiones 31-39, URL: www.inculturacion.net, 3.2.2018.

51 “Opciones Pastorales: aplicación del documento de Puebla para la evangelización en

el Ecuador”, op.cit.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 155

cola, “descomposición familiar” y la discriminación de la mujer, “sobre todo

indígena y campesina”.

Salta a la vista que en este documento no se haga una diferenciación cla-

ra entre campesino e indígena —esto vendría más tarde—, sin embargo, los

obispos observaron como una tendencia que “el indígena asuma consciente-

mente su propia identidad”. Entre las propuestas concretas, el documento de

aplicación de Puebla de la CEE buscó fortalecer la

formación de ministros ordenados y no ordenados capaces de servir a las

diversas comunidades campesinas, desde su propia cultura; utilizar en la lit-

urgia y la catequesis indígena el idioma indígena y sus expresiones propias;

propiciar la elaboración y publicación de la historia de los diferentes grupos

indígenas, para recuperar sus tradiciones, facilitar la inserción en sus pro-

pias raíces, aceptando y valorando su esfuerzo por liberarse de situaciones

de dominación.52

En el aspecto organizativo, el tratado anima a tomar contacto con los movi-

mientos existentes, a solidarizarse “con sus justos reclamos” y con “las organi-

zaciones sindicales en lo que de bueno y justo aporten a la liberación integral

del pueblo”.

Finalmente, la CEE llamó a revitalizar la Comisión Episcopal de Indigenis-

mo creada en 1960 (véase 1.1.3). Al contrario de lo ocurrido en los años sesenta,

cuando la Comisión fue integrada únicamente por “los obispos de jurisdiccio-

nes con numerosos fieles que se identifican como indígenas”, ahora la entidad

debía “estar secundada por un secretariado nacional, en el que colaboren tam-

bién delegados indígenas”.53 Con esta reanimación de su departamento indi-

genista, la CEE preparó el camino para el Plan Nacional de Pastoral Indígena.

2.1.3 El Plan Nacional de Pastoral Indígena:

¿nueva representación del indígena?

En 1985, la CEE nombró presidente del Departamento de Indigenismo al obis-

po de Riobamba. Es importante resaltar que Proaño asumió este cargo en el

mismo año en que dejó su sede como obispo.54 La elaboración del Plan Na-

52 Ibíd.

53 Ibíd.

54 En octubre de 1985 presentó su dimisión al papa Juan Pablo II (DIAL, No. 1149,

27.11.1986, URL: www.alterinfos.org, 09.05.2018.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 Repensar la Revolución del Poncho

cional de Pastoral Indígena fue, por lo tanto, una tarea que realizaba durante

los últimos tres años de su vida. Según Nidia Arrobo, asistente personal de

Proaño en esta época y secretaria del Departamento de Pastoral Indígena, se

puede constatar un “quiebre” en 1985 cuando Proaño, ya no como obispo de

una diócesis, sino como candidato al premio Nobel de la Paz,55 se dedicó ex-

clusivamente al “tema indígena”. Según Arrobo, en este momento “intuía que

el tiempo ya se le acababa” y por eso quería aprovechar al máximo su misión

especial. Además, menciona esta sentida necesidad porque los “problemas de

los pobres indígenas eran muy graves”. Entre otros, menciona la explotación

petrolera en la Amazonía, la “pérdida de cultura” que “le horrorizaba también

a monseñor”, acordándose que él advirtió en varios encuentros que “estamos

asistiendo al último momento de la vida de los pueblos indígenas”.56

Otra razón significativa para este giro definitivo hacia el tema indígena

tuvo que ver con la visita del papa Juan Pablo II al Ecuador, concretamente

a Latacunga entre el 29 de enero y el 1 de febrero de 1985. Es de notar que

la visita del pontífice polaco se esperaba con ansiedad, sin embargo, el hecho

de que dos años antes de su viaje al Ecuador, hubiese rehusado públicamente

dar la bendición a Ernesto Cardenal en Nicaragua, quedó grabado en la me-

moria de todos los católicos liberacionistas. El jerarco católico nunca ocultaba

su postura anticomunista y su rechazo a la teología de la liberación, y entre

los motivos políticos que los críticos ecuatorianos identificaron en torno a su

vista al Ecuador, estaban sus esfuerzos por “apuntalar el sistema capitalista”

y “prevenir a los pueblos oprimidos contra una revolución”.57

En Latacunga, en su “esfuerzo de acercamiento de pueblos y culturas”,

el pontífice se dirigió a las organizaciones indígenas presentes. Empezó su

discurso con la referencia al descubrimiento de América, diciendo que “hace

450 años la fe en Jesucristo llegó a vuestros pueblos […] iluminando vuestro

camino”. Después de una glorificación de la venida de la fe cristiana a este

continente y referencias a los importantes resultados en la dimensión cultu-

ral por el encuentro del episcopado latinoamericano en Puebla, afirmó que

55 El premio Nobel de la Paz de 1980, el argentino Adolfo Pérez Esquivel (véase 3.3.1 para

relación entre Proaño y Esquivel), lanzó en 1985 la candidatura de Proaño para el pre-

mio Nobel del año siguiente. El escritor ElieWiesel ganó el premio. Ferrò, Taita Proaño,

141.

56 Entrevista de la autora con Nidia Arrobo, 2.8.2017, Quito.

57 “Viaje pastoral, visita política”, por Félix Samaniego, Nueva Revista, marzo de 1985, No.

112: 33 (CEDHU, N7.1).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 157

el anhelo de “vuestros pueblos” de buscar el respeto de “vuestra cultura, vue-

stras tradiciones y costumbre” y “la preservación del propio espíritu” es “per-

fectamente legítimo” y que este deseo se convirtió en aspiración también de

la iglesia. Acentuando —con un exagerado uso de la palabra “vuestro/a”— la

diferencia entre él como representante de la Iglesia Católica universal y ‘los

otros’, el papa lamentó que “vuestra sociedad va perdiendo valores preciosos

que podían enriquecer a otras culturas”, que se pierde “el sentido religioso”

y que el peligro del alcoholismo “os amenaza de muerte”. Alentando a todo

el clero ecuatoriano a que en la evangelización se tenga en cuenta “vuestra

cultura indígena”, aclaró también que a pesar del estimo de “vuestros grupos

étnicos”, la iglesia “no puede renunciar a su deber de esforzarse por […] tra-

tar de desterrar las prácticas o costumbres que sean contrarias a la moral y

verdad del Evangelio […] y que no puede verse como un atropello la evangeli-

zación que invita a abandonar falsas concepciones de Dios […]”. Finalmente,

el pontífice reconoció la posibilidad para los indígenas de ocupar puestos en

ministerios, “incluso el sacerdocio y, por qué no en el episcopado” y se despi-

dió pronunciando ciertas palabras en quichua y anunciando la distribución

de 200.000 ejemplares de la Biblia que la iglesia del Ecuador editó en ocasión

de su visita.58

En esta misma visita, la organización indígena CONACNIE (la organiza-

ción de la cual nació la CONAIE en 1986) se dirigió al pontífice pidiéndole

que “Su Santidad autorice a Monseñor Leonidas Proaño sea Obispo de los

Indígenas”.59 Según comunicó Proaño en una entrevista,60 después de este

pedido, el papa le sugirió a la CEE hacerle esta nominación, a lo que la CEE

respondió delegándolo como presidente del Departamento de Pastoral Indi-

genista en marzo de 1985. En esta nueva misión, lo primero que hizo Proaño

fue rebautizar este departamento “Indigenista” al Departamento Nacional de

Pastoral Indígena, “porque esta [orientación indigenista] es la que se ejercita

por parte de los sacerdotes y agentes de pastoral a propósito de los indígenas

58 “Realidad y palabra en el pluralismo cultural ecuatoriano”, editorial del obispo Mario

Ruiz Navas en el BoletínDiocesano de Latacunga, No. 19, diciembre de 1985: 4, 17-23 (BEA-

EP, Hemeroteca).

59 “Mensaje de los Indígenas”, Punto de Vista, No. 173, 4.2.1985: 6 (PUCE, 330.986605-

P969v).

60 “Equateur: Leonidas Proaño, l’évêque des Indiens”, DIAL, No. 1149, 27.11.1986, URL: al-

terinfos.org, 9.5.2018.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 Repensar la Revolución del Poncho

y, en cambio, la expresión pastoral indígena, aspira a que la acción pastoral

sea llevada adelante desde y por los indígenas”.61

En elmismo año de 1985, Proaño organizó un encuentro nacional de agen-

tes de pastoral que trabajaban con indígenas; sumado a otros encuentros na-

cionales con catequistas y misioneros, o entre dirigentes de las organizacio-

nes indígenas existentes. En el documento del “Encuentro de obispos sobre

pastoral indígena” que tuvo lugar entre el 8 y 10 de enero de 1986 en Quito, se

puede entender cómo la Conferencia Episcopal, y Proaño fundamentalmente,

explicaron la necesidad de diseñar este nuevo plan pastoral:

En el fondo se descubre que los indígenas son distintos que nosotros. Te-

nemos que reconocer que son alteridad. Esta alteridad requiere una respu-

esta del Gobierno y de la Iglesia. El reto es asimilarlos al sistema dominante

o favorecer su identidad propia. Los indígenas buscan construir la Iglesia In-

dígena y su organización para su autodeterminación.62

Otro tema que surgió en el contexto de la elaboración del nuevo plan pastoral

fue que se aproximaban los 500 años de evangelización63—como fuemencio-

nado por el papa en Latacunga—con respecto a lo cual se lamentó que “aun no

ha surgido la Iglesia Indígena”. Y Proaño preguntó: “¿Se podría hacer un acto

de reparación con motivo de los 500 años? ¿O seguimos igual sin sacerdotes

indígenas, sin religiosas indígenas, sin liturgia indígena, sin teología indíge-

na?”. Comparó, además, su situación con la de otro continente, diciendo que

“en África, la evangelización no tiene un lapso tan largo y sin embargo hay

sacerdotes negros, hay obispos negros y hay cardinales negros. ¿Y en América

Latina? ¿Por qué no tenemos una congregación de religiosas indígenas?”64

En la introducción del Plan Nacional de Pastoral Indígena, redactado por

Proaño, y aprobado por la CEE en febrero de 1986, el tema de los 500 años de

61 Formaron parte del departamento los obispos Antonio Gonzales (arzobispo Quito),

Leonidas Proaño, Víctor Corral (sucesor de Proaño en Riobamba), Mario Ruiz (Lata-

cunga), Hugolino Cerasuolo (Loja), Raúl López (Guaranda), Teodoro Arroyo (Méndez),

Tomas Romero (Puyo), Alejandro Labaca (Aguarico), Gonzalo López (Sucumbíos). “La

pastoral indígena en el Ecuador”, Texto para encuentro de pastoral indigenista DEMIS

en Bogotá, 8.8.1985 (FDD, Conferencias A.2.CF112).

62 “Encuentro de Obispos sobre pastoral indígena”, Departamento de Pastoral Indígena,

8-10.1.1986 (FDD, Conferencias, A.2.CF127).

63 Véase también parte 3.3.3. con respecto a los “500 años de evangelización”, noción

transformada en “500 años de resistencia indígena” por las organizaciones indígenas.

64 “Encuentro de Obispos sobre pastoral indígena”, op.cit.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 159

la conquista surgió como motor fundamental para cambiar el accionar de la

iglesia. El texto del Plan Pastoral inicia así:

Nos aproximamos a la fecha de conmemoración del medio Milenio del Des-

cubrimiento de América. España se apresta a celebrar el acontecimiento

[…]. El papa Juan Pablo II fue quizá el primero en demostrar interés por

la conmemoración de este acontecimiento histórico que trajo la Primera

Evangelización a este Continente. Su viaje desde Zaragoza hasta Republica

Dominicana tuvo este sentido. Por insinuación suya, el Departamento de

Misiones del CELAM organizó, del 9 al 13 de septiembre del año pasado, un

Encuentro Latinoamericano de Pastoral Indígena, con obispos y sacerdotes

de 12 países. ¿Qué sentido debe dar la iglesia a este acontecimiento? En es-

te contexto histórico y bajo el impacto de estos interrogantes, tomando en

cuenta […] el pensamiento, las críticas de los encuentros de indígenas, […]

el Departamento de Pastoral Indígena presenta este Plan a la consideración

de la Conferencia Episcopal Ecuatoriana.65

Los objetivos generales del Plan Nacional de Pastoral Indígena fueron, por un

lado, “siguiendo el pensamiento de Juan Pablo II”, la construcción del “Pue-

blo Indígena”, un pueblo “consciente [sic] de su propia identidad y del aporte

que puede dar al nacimiento de una Sociedad Nueva”. El otro objetivo fue la

aspiración de “llegar a la constitución de una Iglesia Indígena con misione-

ros y misioneras, sacerdotes y obispos de propia sangre indígena”. Entre los

objetivos específicos surgieron el apoyo a la

lucha por la recuperación y por la defensa de la tierra, favorecer la orga-

nización comunitaria como elemento importante de la cultura indígena,

aportar a la concientización y a la formación de dirigentes indígenas, con-

tribuir a la iniciación de experiencias de formación al sacerdocio y a la vida

consagrada.66

Para el estudio de las diferentes representaciones del indígena es esencial ex-

aminar la definición de ‘la’ cultura indígena incluida en el Plan, basada en “la

realidad del mundo indígena, tal como se presente a nuestros ojos, a nuestra

65 “Plan Nacional de Pastoral Indígena”, Departamento de Pastoral Indígena, 22.2.1986

(FDD, Notas en Reuniones, A.1.NR35).

66 “Informe de Actividades 1986”, Departamento de Pastoral Indígena, 30.11.1986 (FDD,

Informes Pastorales, A.2.IP27).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160 Repensar la Revolución del Poncho

observación y reflexión”. Para encontrar “lo constitutivo de la cultura indíge-

na” se consideró necesario conocer su pensamiento “dentro de un triple orden

de relaciones”: la relación con el mundo, las relaciones con el hombre, y la re-

lación con Dios. La cultura, como indica el texto, es el conjunto de relaciones

manifestadas en estas tres dimensiones.

a) Relación con el mundo:

En esta relación, el documento pone énfasis en la tierra como la “madre de

los indígenas”.67 En este contexto se dice además que el trabajo para los

indígenas “es una actividad vital y no orientada a la acumulación de bienes

y dinero”. Otro aspecto mencionado es el tiempo: “Para los indígenas, la

vida y las actividades no están normadas por las horas y por los minutos,

sino por el ritmo de la naturaleza”.

b) Relaciones con los hombres:

Aquí se pone énfasis en la comunidad (ayllu) que “para la cultura indígena

es la prolongación de la familia”. Se menciona la minga —el trabajo co-

munitario— como el fundamento de construir comunidad: lo que se hace

“alrededor de las chalinas y de los ponchos que se tienden en el suelo y

que sirven de manteles para la comida comunitaria de productos de la

tierra”. En general, se ve a los indígenas como “profundamente solidari-

os”. Se menciona el problema de la educación que es “extraña a su cultura”

y en cuanto a la organización se dice: “El panorama de organizaciones es

impresionante. Se han multiplicado las organizaciones de primer grado

[…] se ensayan y realizan organizaciones a nivel nacional, tales como el

Ecuarunari, la CONACNIE”.

c) Relación con Dios:

Para los representantes de la Iglesia Católica, quedó claro que “los indíge-

nas son profundamente religiosos”; que lo “religioso circula en toda su

vida”. Por esta omnipresencia de la religiosidad, esta es definida como

“cósmica, con todo lo que esto comporta de positivo y de negativo”. Ade-

más, semanifiesta que “de espíritu devocional y religioso está impregnado

67 Según Proaño, fue durante un encuentro en San Cristóbal de las Casas, enMéxico, don-

de representantes indígenas de México, Guatemala, Panamá, Venezuela, Ecuador y

Perú, a través de una reflexión en grupos, llegaron a definir a la tierra comomadre por

unanimidad. Según el obispo, este encuentro sirvió para encontrar “bases de contac-

to para el nacimiento de una teología de los indígenas”. “Encuentro de obispos sobre

Pastoral Indígena”, op.cit.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 161

el trabajo de la tierra, el cuidado de los animales domésticos, la siembra y

la cosecha”, y se declara que “los indígenas son naturalmente contempla-

tivos”. Con respecto a la relación con la Iglesia Católica, el Plan Pastoral

indica que la evangelización es “insuficiente en contenido, reducido al ap-

rendizaje mecánico de la Palabra de Dios” y también “insuficiente en su

extensión” porque ha dejado “en el abandono a comunidades numerosas

alejadas geográficamente de los centros parroquiales”. En un último pun-

to, el documento se refiere a la presencia de “las sectas”, manifestando

que “hay indígenas católicos que son muy conscientes del daño que están

causando”. Utilizando conceptos como “divisionismo” y “engaño”, se con-

dena la “utilización proselitista del dinero” practicado por organizaciones

como Visión Mundial.68

Se considera sustancial tener presente esta estilización del indígena ideal co-

mo un hombre comunitario que trabaja al “ritmo de la naturaleza”; como un

ser modesto que prefiere permanecer pobre y no se deja desviar por los bienes

materiales ofrecidos por el capitalismo moderno. En el lado contrario, el dis-

curso señaló como representante típico del sistema capitalista destructor, al

enemigo evangélico que vino para distraer y engañar al indígena. Se trata de

una definición de ‘la’ cultura indígena que idealiza al pobre, al humilde y que,

al mismo tiempo, acude a una representación del indígena como hombre en

necesidad de rescate ante un mundo moderno —y anticatólico— que no solo

lo discrimina y lo margina, sino que también causa la pérdida de ‘su’ cultu-

ra. Esto se indicó también explícitamente en el Plan Pastoral, aclarando que

el desafío de la “pérdida de esta cultura” surge cuando algunos aspectos en

su función definitoria ya no se cumplen, por ejemplo “porque el dinero ha

entrado a la vida de los indígenas”. Se constata que gastan y malgastan dine-

ro “sin escrúpulos” y que “se acostumbraron ya a recibir dinero de agencias

internacionales y de la misma iglesia”. En general, se afirma que la “cultu-

ra indígena” se “manifiesta todavía en la vestimenta, alimentación, música,

canción, danza, medicina natural, lengua propia”, pero que se van perdiendo

estas manifestaciones.69

Hay que añadir que, en el contexto de elaboración del Plan de Pastoral

Indígena es la primera vez —entre todos los documentos analizados de la

68 Para el papel de Visión Mundial, véase 3.3.2.

69 “Plan Nacional de Pastoral Indígena”, op.cit.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 Repensar la Revolución del Poncho

Iglesia Católica ecuatoriana— que se manifiesta explícitamente la necesidad

de “diferenciar entre campesino e indígena”:

Se ha generalizado el término CAMPESINO [sic] y con esto se generaliza

para todo él que vive en el campo. Parece que ha habido incluso un acuerdo

entre países: Bolivia, Perú, etc. para adoptar y generalizar este término. Pero

esto conlleva el problema de que se va eliminando la raza indígena, su

identidad. Veamos todo esto y sobre todo deben sentir orgullo sano de ser

‘indios’, de ser indígenas, nativos propios auténticos.70

Es interesante observar que con esta cita se critica la esencialización —o “ge-

neralización”—del campesino, pero al mismo tiempo, los ‘indios’ permanecen

en una categoría fija, cuyos valores “nativos propios auténticos” aparecen co-

mo inalterables. Como se mostrará en la tercera parte de este trabajo, esta

distinción rígida hecha por la Iglesia Católica entre campesino e indígena es

sumamente importante para la interpretación de los vínculos entre la insti-

tución religiosa y el movimiento indígena. Los sectores eclesiásticos —como

se argumentará más adelante— buscaron un alejamiento de organizaciones

clasistas de izquierda, ligadas al término campesino, y al mismo tiempo, la

consolidación de un movimiento indígena basado en una perspectiva esen-

cialista de la conservación de una propia identidad indígena.

Se quiere anotar brevemente, que aparte del documento del Plan Nacional

de Pastoral Indígena elaborado por Proaño, existieron también planes a nivel

de cada diócesis. El ya mencionado obispo Mario Ruiz de Latacunga, observó

en 1982 que “la práctica pastoral nos ha llevado a descubrir que la evangeli-

zación de las comunidades indígenas requiere la elaboración de una pasto-

ral indígena de la Diócesis”. Los objetivos coincidieron mayoritariamente con

aquellos del posterior Plan Nacional; por ejemplo, la formación de una “iglesia

autóctona” y el apoyo “a la organización indígena”. Asimismo, la diócesis de

Ambato (provincia de Tungurahua), que ya desde mediados de los años set-

enta disponía de una “comisión de indigenismo”, presentó en 1986 un nuevo

plan pastoral donde el “indigenismo” ocupó el primer lugar entre los 18 temas

que este programa abordó.71

70 “Curso de formación de dirigentes indígenas”, Hogar de Santa Cruz, Riobamba, 18-

21.11.1985 (FDD, A.2.CF119).

71 El caso de la Diócesis de Ambato se analizarámás a fondo en el tercer apartado de este

capítulo, 2.3.2.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 163

A pesar de contar —a mediados de los años ochenta— con este documen-

to aprobado por la CEE, la aplicación del Plan Nacional de Pastoral Indígena

fue frenada por serios obstáculos, tales como la falta de financiamiento.72 Por

eso, Proaño buscó fondos en el extranjero, de instituciones como Adveniat, la

Acción Episcopal de los obispos alemanes. Aquella falta de financiamiento era

también expresión de una postura renitente por parte de la jerarquía eclesi-

al.73 Según Nidia Arrobo, a pesar de que todos los obispos aprobaron el Plan,

no había respaldo ni iniciativa para su aplicación. “En la Conferencia Epi-

scopal no se siguió nunca este plan”, afirma Arrobo, “y nunca más convocaron

a los grupos y organizaciones indígenas”. Una posición contraria muestra un

documento de la CEE del año 1993 donde se expone la trayectoria del depar-

tamento de pastoral indígena. Según este texto, después del fallecimiento de

Proaño, el obispo Ruiz asumió la presidencia del departamento ad interim, y

posteriormente, en 1990, el obispo Víctor Corral ocupó este cargo, “siguiendo

el Plan Nacional de Pastoral Indígena de Mons. Proaño”.74

Discusión

El hecho de que entre la resolución de Baños (1969) —que retomaba los resul-

tados de Medellín—, y aquella sobre la Promoción de la Justicia Social (1977)

hayan transcurrido casi diez años, es prueba del silencio que mantenía la je-

rarquía católica ante las crecientes tensiones a nivel sociopolítico y eclesial.

Durante el gobiernomilitar de GuillermoRodríguez Lara (1972-1976), la Iglesia

Católica del Ecuador nunca salió a escena para pronunciar sus preocupacio-

nes respecto al autoritarismo, la violencia institucionalizada o los numerosos

conflictos de tierra en la región andina. Con la Declaración para la Promo-

ción de la Justicia Social en 1977 —durante la junta militar de Alfredo Poveda

(1976-1979)— la CEE, a pesar de sumar su voz a una narrativa de liberación

del pobre y de apoyo a la renovación, demostró su oposición a las actividades

desarrolladas en las bases católicas que se manifestaron, por ejemplo, desde

el movimiento Cristianos por el Socialismo o desde grupos de sacerdotes que

72 “Informe de Actividades 1986”, op.cit.

73 Esto fue reiterado también por Giovanni Ferró, quien además indicó que, en 1985, el

obispo Bernardino Echeverría fue presidente de la Conferencia Episcopal y que, en el

mismo año, el cardenal Pablo Muñoz Vega, “el más significativo protector de Proaño”,

dejó la arquidiócesis de Quito debido a la edad. Ferrò, Taita Proaño, 137.

74 “Informe de Pastoral Indígena del Ecuador”, Departamento Nacional de Pastoral In-

dígena, 18.10.1993 (FDD, Pastoral Indígena, documentos 1/3).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 Repensar la Revolución del Poncho

desafiaron la institución con posturas políticas y anti-jerárquicas. Además,

el documento de 1977 tiene que leerse como manifiesto en contra de procesos

impulsados desde la diócesis de Riobamba, que en aquella década produjeron

enfrentamientos con las autoridades políticas y la iglesia jerárquica.

Se ha mostrado en este capítulo que el creciente enfoque etnicista de la

Iglesia Católica del Ecuador tiene que entenderse como resultado de varios

impulsos. A pesar de distinguir ya en los documentos anteriores a la Con-

ferencia General del Episcopado Latinoamericano en Puebla una “dimensión

cultural” y el anuncio de una “revolución cultural”, fue con las resoluciones

presentadas por el CELAM —después de Puebla— que un mayor giro cul-

tural estaba arrancando. Junto con un creciente interés por la antropología,

que se institucionalizaba como disciplina universitaria y ya no se limitaba a

los trabajos de los misioneros en la región amazónica, la iglesia ecuatoriana

revitalizó su preocupación por los ‘asuntos indígenas’. Un acontecimiento de-

cisivo que reforzó esta tendencia fue la visita del papa en 1985 y la aparición

de la narrativa por los 500 años del ”descubrimiento”, sumada a la evangeli-

zación como momento de reflexión para la iglesia sobre su peso histórico y

la posibilidad de instrumentalizar esta fecha para iniciar un proceso de repa-

ración. Para Susana Andrade este hecho también explica el surgimiento de la

pastoral indígena, que “se convirtió en el instrumento ideal mediante el cual

se podía pagar la deuda moral de la Iglesia Católica con el pueblo indígena”.75

El Plan Nacional de Pastoral Indígena, elaborado principalmente por Leo-

nidas Proaño, no solo fue un intento de definir a ‘la’ cultura indígena —vista

desde los ojos de los representantes eclesiásticos— sino también de separar al

campesino del indígena en la narrativa oficial de la iglesia. A pesar de realizar

un rebautizo de la pastoral indigenista a la pastoral indígena, los documentos

consultados han mostrado que el alarmismo frente a la “pérdida de cultura”

significó la solidificación de una perspectiva neoindigenista y esencialista que

se manifestaba también en el uso de términos como raza o sangre indígena y

la estilización del indígena ideal como comunitario —radicado en su ayllu—,

naturalmente religioso y humilde.

Es preciso subrayar que la idealización de la pobreza, sobre todo entre

los seguidores de la teología de la liberación, resulta llamativa en el presente

contexto de investigación. A pesar de que teólogos como Gustavo Gutiérrez

75 Andrade, Protestantismo indígena, 141.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 165

enfatizaron en que no se trataba de romantizar la pobreza,76 podemos en-

contrar ejemplos explícitos en las fuentes donde ocurre lo contrario. Uno se

encuentra en la “reflexión teológico-espiritual” de un sacerdote cuencano en

1984. En un modelo sencillo indicó que la carencia, por ser deshumanizante,

es un mal, pero que, al mismo tiempo, el pobre, por su “alegría de compartir”,

es una persona buena.77 

Ilustración 6: Reflexión teológico-espiritual, Cuenca (1984) 

 

La literatura más reciente ha aportado una crítica importante con respecto

a la noción e idealización de la pobreza. La teóloga Marcella Althaus-Reid,

por ejemplo, argumenta desde una perspectiva poscolonial y feminista que

el discurso del pobre en la teología de la liberación “esencializa identidades

coloniales” y hace suponer que todos los pobres en América Latina “hablan

el mismo idioma, tienen las mismas creencias y se ven iguales”.78 De una

manera similar, Josef Estermann, autor que se dedica a la teología indígena,

critica el carácter eurocéntrico de la teología de la liberación de los setenta

por identificar al pobre con el proletariado de la teoría marxista y por lo tan-

to, dirigirse hacia un conjunto de “víctimas sin cara y sin nombre”.79 Según

este autor, la ceguera por asuntos culturales se resolvió en los años ochenta

y noventa, con el surgimiento de la teología indígena. A esta crítica se quie-

re añadir, sin embargo, que el caso de la Pastoral Indígena presentado en las

76 Sino de “asumirla como lo que es: como unmal; para protestar contra ella y esforzarse

por abolirla Gutiérrez, Teología de la liberación. Perspectivas, 383.

77 El plan pastoral fue elaborado durante el período de mandato del arzobispo Luis Al-

berto Luna Tobar, considerado uno de los pocos clérigos ecuatorianos simpatizantes de

la teología de la liberación. “Reflexión teológico-espiritual sobre el plan de pastoral de

la Arquidiócesis de Cuenca”, por Ricardo Antonich, Documento Diocesano, 2-6.4.1984

(DIOCUEN, sin signatura).

78 Althaus-Reid, “Gustavo Gutiérrez Goes to Disneyland”, 40, 41.

79 Josef Estermann, “Die ArmenhabenNamenundGesichter. Anmerkungen zu einer her-

meneutischen Verschiebung in der Befreiungstheologie”, Neue Zeitschrift für Missions-

wissenschaft 50 (1994): 313.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 Repensar la Revolución del Poncho

páginas anteriores, ha puesto en evidencia que la inclusión de aspectos cul-

turales no necesariamente conlleva una representación menos esencialista e

idealizante del pobre, a pesar de tener este una ‘cara de indígena’.

Como último punto se quiere subrayar que, a través de la inclusión de nar-

rativas impulsadas por diócesis como la de Latacunga —que en la literatura

han permanecido al margen—, ha sido posible evidenciar que las bases ca-

tólicas de cualquier diócesis, a su manera y dependiendo de las limitaciones

definidas por sus obispos, buscaron vías para poner en práctica la renovación

eclesiástica. También se ha evidenciado que, dependiendo de la perspectiva,

es posible observar a diferentes “pioneros” en el trabajo de la pastoral indíge-

na o indigenista, como ha ocurrido en el caso de los salesianos, los jesuitas o

las diócesis de Latacunga y Ambato. En este contexto, es preciso añadir que

con respecto al papel pionero del trabajo en la pastoral indígena, también

existía cierta competencia, por ejemplo, entre el obispo de Latacunga, Mario

Ruiz, y el obispo de Riobamba, Leonidas Proaño.80 Expresión de esto fueron

las negociaciones para la elección del lugar de encuentro con el papa en 1985.

Según Ruiz,81 entre Riobamba y Latacunga, se optó por la segunda porque

existía el temor de que en Riobamba hayan podido surgir contramanifesta-

ciones, por ejemplo, por parte de grupos protestantes. A pesar de concederle a

Riobamba cierto estatus de “vanguardia en el trabajo con los indígenas”, Ruiz,

quien en “los años dolorosos de la iglesia” trataba de “no ofender al uno ni al

otro”, responsabiliza a Proaño de la expansión protestante en Chimborazo.

Criticó, además, que no se trataba de “protestar por protestar, sino de salvar

la independencia de la actual pastoral” y que Proaño se había alejado dema-

siado de la iglesia nacional, porque a veces “no venía a las reuniones”.82 En

un texto publicado en 1979, Ruiz advirtió que “hubiera ganado la renovación

80 Según Nidia Arrobo, el obispoMario Ruiz de Latacunga en 1988 acabó con la vida corta

del Plan Nacional de Pastoral Indígena cuando cogió el documento y “lo tiró a la ba-

sura”. Para esta competencia, y también la polémica sobre el lugar de la visita del papa,

véase también: François-Xavier Tinel, Las voces del silencio: procesos de resistencia de los in-

dígenas de Chimborazo durante el gobierno de León Febres Cordero: 1984-1988 (Quito: Flacso

& Abya Yala, 2008), 105-08.

81 Entrevista de la autora con Mario Ruiz, 12.6.2017, Pujilí, Cotopaxi.

82 Como confirma José-Oriol Baylach, a partir de 1971 Proaño “desaparece, también, de

algunas reuniones y cuadros demandodel CELAMyde la Conferencia Episcopal, donde

ya no desempeña ningún cargo”. Regresa al escenario en 1979 como delegado de la CEE

a la asamblea de Puebla. Instituto Diocesano de Pastoral Riobamba, Leonidas Proaño,

25 años obispo de Riobamba, 75.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 167

si no la hubieran presentado a veces como causa suya”.83 Finalmente, estas ri-

validades evidencian las tensiones dentro de la iglesia ecuatoriana, surgidas

por actitudes y políticas eclesiales divergentes.

Lo presentado en este apartado hace suponer que las posiciones opues-

tas en lo que concierne a la renovación posconciliar —sobre todo en términos

de la politización de la religión y el apoyo o rechazo a la teología de la libe-

ración— no tenían que manifestarse necesariamente a nivel de las políticas

de representación relacionadas a los indígenas. Más explícitamente, hay que

preguntarse si el discurso etnicista representado por Proaño en el Plan Na-

cional de Pastoral Indígena, se diferenciaba de discursos de otros actores de

la jerarquía eclesial que perseguían estrategias diferentes en el trabajo para

los pobres. A este respecto, para las siguientes secciones de este trabajo hay

que tener presente la pregunta: ¿Qué forma adquiere y qué resultados puede

obtener un proyecto liberador —en búsqueda de justicia social— que adopta

un creciente carácter etnicista? (véase 3.2)

2.2 La vanguardia de una iglesia liberadora:
recuperación testimonial de la época    

Monseñor, ¿Usted cree que la labor que

realizan los ubica en la vanguardia?

Muy pocas veces pensamos en eso de si

estamos en la vanguardia o como tra-

bajo de vanguardia. Pensamos que sim-

plemente es nuestro deber ir por este

camino y vamos. Si de repente nos en-

contramos en la vanguardia, no le da-

mos mayor importancia.84

En lugar de enumerar la cantidad de iniciativas que se implementaron en la

diócesis de Riobamba durante los treinta años transcurridos bajo el obispado

de Leonidas Proaño (1954-1985), y debido a las numerosas publicaciones sobre

su trabajo, se ha optado por un enfoque diferente. El propósito de este capítulo

83 Ibíd., 182.

84 Entrevista con Leonidas Proaño en la revista Nueva, autor desconocido, “Chimborazo:

Solo promesas, la explotación continúa”, mayo de 1975, No. 19: 21, 22 (UASB, 2.15).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 Repensar la Revolución del Poncho

fue ofrecer un espacio a activistas, voluntarios laicos y laicas, curas y religio-

sas, que procuraron llevar a la práctica no solo la renovación eclesiástica, sino

la posibilidad de un cambio en las relaciones de poder y las estructuras socio-

económicas de la sociedad chimboracense. Sus historias orales brindan una

imagen diversificada sobre una iglesia en proceso de cambio; sostenida por

el compromiso social y político de múltiples actores. Esta sección presenta

caminos y experiencias de personas con trasfondos, intereses y recursos muy

heterogéneos, pero que, pese a ello compartieron una fascinación por lo que

se estaba llevando a cabo en la diócesis de Riobamba durante las décadas de

los 60, 70 y 80. En consecuencia, este apartado no está libre de contradiccio-

nes que vienen implícitas a las experiencias de vida que, justamente por su

diversidad, enriquecen este trabajo de investigación.

Para contextualizar lo enunciado por los testigos, se combinó las fuentes

orales con fuentes escritas, provenientes tanto de los archivos consultados,

como de libros o trabajos escritos por las personas entrevistadas. Con el pro-

pósito de dejar hablar a los testigos de la época, se añadió una discusión solo

al final de las cuatro secciones referentes a la historia oral.

2.2.1 Los hijos del Concilio: Modesto Arrieta y Julio Gortaire

En este apartado tienen la palabra dos sacerdotes ecuatorianos, Modesto Ar-

rieta y Julio Gortaire, que desde el principio fueron agentes del cambio que

se inició en la Iglesia de Riobamba en la segunda mitad del siglo XX. Son

personajes que, al cien por ciento, y como se notará en sus narrativas de ma-

nera explícita, se comprometieron con las reformas emanadas del Concilio

Vaticano II y la Conferencia General del Episcopado Latinoamericano en Me-

dellín. Ambos sacerdotes decidieron trabajar en zonas rurales de la provin-

cia de Chimborazo, caracterizadas por conflictos de tierra y afectadas por las

políticas de reforma agraria. Además, por sus condiciones socioeconómicas,

educativas, religiosas y de salud, el área rural se les presentó a los sacerdotes

como un espacio predestinado para un trabajo pastoral orientado en la op-

ción por los pobres. Mientras el sacerdote Modesto Arrieta, tuvo un trabajo

localizado en la parroquia de Cacha (cantón Riobamba), Julio Gortaire trabajó

en la parroquia de Guamote. El ideal de una iglesia liberadora guiaba a ambos

sacerdotes, sin embargo, sus experiencias se diferenciaron no solo en cuanto

a circunstancias locales específicas, sino también respecto a su metodología

de trabajo y su papel dentro del equipo pastoral de la diócesis de Riobamba.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 169

Modesto Arrieta: ver, juzgar y actuar

Modesto Arrieta nació en el cantón Colta (provincia de Chimborazo) en 1926

y estudió en Quito, donde fue ordenado como sacerdote.85 Después ocupó el

cargo de prosecretario de la Curia Diocesana de Riobamba. Cuando Leonidas

Proaño llegó a esta diócesis en 1954,86 le pidió a Arrieta que siguiera traba-

jando con él e incluso vivieron juntos durante tres años en la casa episcopal.

“Para mí fue un maestro extraordinario”, dice Arrieta sobre Proaño; y hasta la

actualidad, el sacerdote venera al obispo, describiéndolo como “hombre edu-

cador, sereno, tranquilo y reflexivo”. Para Arrieta, como indicó varias veces en

la conversación, una clave en el método de trabajo de Proaño fue el esquema

“ver, juzgar y actuar”.87 Durante el trabajo como prosecretario de la diócesis

de Riobamba —que no era a tiempo completo—, Arrieta se dedicaba además

al trabajo con los presos, dando misas y formación religiosa en la cárcel.

Después de este cargo siguió trabajando como párroco en los barrios San

Francisco y Santa Rosa de la ciudad de Riobamba, donde fundó la Cooperativa

de Vivienda Popular, que gestionó la construcción demás de 400 casas. En una

de dichas casas, a los 91 años, el sacerdote comparte su experiencia: “Cuando

ya estaba en la segunda parroquia, Santa Rosa, yo me di cuenta de que era

un barrio marginado, donde acudía mucha gente de los pueblos, para buscar

trabajo, para comercio. Entonces descubrí ahí la necesidad de vivienda y me

metí a trabajar en las cooperativas de vivienda. En eso he pasado diez años”.

De la experiencia en las parroquias urbanas recuerda: “Yo joven, de 30 años,

ya me metía a conocer la realidad de la ciudad directamente. Ver, juzgar y

actuar, con ellos, con los jóvenes. Y claro, eso hizo que yo me comprometiera

para organizar no solamente en el campo religioso, sino también en obras

sociales, caritas, por ejemplo, para los pobres”. Cuenta del reparto de ropa,

85 Entrevista de la autora con Modesto Arrieta, 3.7.2017, Riobamba.

86 Hasta 1956, la Diócesis de Riobamba se llamaba Diócesis de Bolívar, y estaba constitui-

da por las provincias deChimborazo y deBolívar. En 1958, a peticiónde los guarandeños

(Guaranda es la capital de la provincia de Bolívar), se separó de la Diócesis de Riobam-

ba el territorio de la provincia de Bolívar y se erigió la Diócesis de Guaranda. “Diócesis

de Guaranda. 1958-1983. Bodas de Plata”, 1983 (GUAR, sin signatura).

87 En su obra testimonial, Leonidas Proaño afirma que este método, a través de su in-

volucramiento en la Acción Católica, se “hizo carne” en él. Ver, juzgar, actuar —ver la

realidad, juzgarla en comparación entre lo que es y lo que debe ser y “tomar reso-

luciones para cambiar esa realidad de acuerdo con los planes divinos”— proviene del

movimiento especializado de la Acción Católica, la Juventud Obrera Católica, más con-

cretamente de su fundador, el canónigo belga Joseph Cardijn. Creo en el hombre, 55.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 Repensar la Revolución del Poncho

de la preparación de desayunos para los niños de las escuelas fiscales, pero

también de cómo construyó la casa parroquial y reparó la iglesia.

Traslado a Cacha

Pero fue en una zona rural donde a partir del año 1972 vivió la experiencia

pastoral que más le impactó y sobre la cual también escribió su relato titula-

do: “Cacha. Raíz de la Nacionalidad Ecuatoriana”, publicado en 1984.88 Pero

¿por qué Arrieta dejó la ciudad y se trasladó a una zona rural?: “Porque com-

prendí que un sacerdote, al que Dios le inspira, tiene que dar una respuesta

de ser misionero ahí, de ser el promotor de un cambio, constatando la ma-

nera tremenda de explotación, de aplastamiento, de dominio”. Según cuenta

el sacerdote —mientras muestra su biblioteca con una vasta colección de los

clásicos de la teología de la liberación— “que deje las comunidades de la ciu-

dad donde ya era muy querido, tenía la economía bien montada y el aprecio

del pueblo [fue] una exigencia, una voz de Dios”. En otras palabras, Arrieta,

siguiendo el modelo de una iglesia pobre, buscó un nuevo desafío y en 1972 el

obispo, conforme a su pedido, le nombró párroco encargado de Yaruquíes. No

recibió el cargo de sacerdote estable porque en esa época escasearon los re-

cursos y, sobre todo, hubo falta de sacerdotes en muchos lugares. Yaruquíes,

una parroquia urbana muy cercana a Riobamba, según Arrieta, en ese ent-

onces tenía el aspecto de una parroquia rural por la falta de agua potable y

alcantarillado. Para su nuevo cargo, el obispo le pidió buscar y promover a

laicos que quisieran responsabilizarse de los servicios de la parroquia.

En su testimonio escrito, describió la parroquia como lugar de artesanos,

pero “sin mayor técnica profesional” y como “un pueblo abandonado durante

el día” porque muchos yaruqueños trabajaban en la ciudad. Además, le llamó

la atención

la presencia de indígenas que bajaban de sus recintos para tareas agríco-

las, comerciales o asuntos civiles y religiosos. Era frecuente observar las

caravanas de indígenas que descendían por los chaquiñanes de las colinas

cargando un cadáver para enterrar en el cementerio del pueblo después de

un viaje de 4 o 12 kilómetros.89

Describió la situación de abuso hacia los pobladores campesinos que vivían

en los alrededores del centro parroquial por parte de los representantes del

88 Arrieta, Cacha.

89 Ibíd., 135.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 171

poder local. Y no omitió en su crítica a los sacerdotes: “De este abuso con los

pobres indígenas no estaban libres la mayoría de los párrocos. De tiempos

hasta muy remotos mientras ‘aprendían la doctrina’, los novios tenían que

hacer faenas de servicio […], ¡buen ejemplo para los explotadores!”.90

Durante la entrevista, Arrieta acentúa en reiteradas ocasiones que en Ya-

ruquíes se dio cuenta de que “hay que descentralizar el poder en los pueblos,

la manera de explotarlos, de tratarlos. Descentralizar todo servicio religioso,

educativo, de salud, de construcción. Entonces eso hizo que yo dejara la ci-

udad. Pidiéndole al obispo, y ayudado de voluntarios, me trasladé a Cacha”.

Cacha es el conjunto de comunidades rurales alrededor de Yaruquíes, una

zona ubicada entre 3000 y 3700 metros sobre el nivel del mar. Según Arrie-

ta, en aquella época, esta zona comprendía unas 14 comunidades y alrededor

de 10.000 habitantes. Desde Yaruquíes, donde residía, el sacerdote empezó a

“visitar los distintos anejos dos días por semana, martes y jueves: Subí gene-

ralmente a las 8 de la mañana y estaba de regreso a las 2 de la tarde, las pri-

meras veces muy impresionado y golpeado por la tremenda realidad en que

se hallaba esa gente”.91 En la entrevista describe su llegada a Cacha como un

descubrimiento de “otro mundo”: “En Cacha no encontramos ni caminos, ni

escuelas, ni tiendas, todo era únicamente absorbido por el pueblo. Los indíge-

nas, casi todos analfabetos, bajaban al pueblo para todo, hasta para comprar

una cola”. 

 

Su libro describe toda una situación de miseria en torno a la “tragedia del

minifundio”: “El silencio y la soledad se interrumpe de vez en cuando por el

silbido del viento, el ladrido de algún perro que percibe el paso de los extraños,

el grito-noticia de hombres o mujeres que se dan de monte a monte”. Se nota

en la descripción de estilo etnográfico que su llegada a Cacha se puede carac-

terizar —a pesar de que Arrieta nació en una región no tan lejana— como un

encuentro estremecedor y revelador con un ‘otro indígena’. El choque causa-

do por la miseria encontrada se advierte también en el uso de palabras como

cataclismo, abandono, oscuridad o desolación que empleó en sus descripcio-

nes. Con respecto a la vida religiosa en estas comunidades, Arrieta comenta

en su libro: “El indio es profundamente religioso. La religiosidad con frecuen-

cia es búsqueda de un sedante a una situación de amargura y frustración, es

desconfianza total de uno y esperanza en algo o alguien para obtener favores,

90 Ibíd., 138.

91 Ibíd., 149.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 Repensar la Revolución del Poncho

Ilustración 7: Modesto Arrieta delante de una capilla en

Cacha (1973) 

FDD, Imágenes, B3.FOT2.1.7.

es neutralización del mal con la magia del rito y cuanto más misterioso más

requerido”.

A más de este proceso de “conocimiento de la realidad” a través de sus vi-

sitas a la zona rural, Arrieta trató de responder a las necesidades parroquiales

en el centro de Yaruquíes, que desde su llegada estuvieron dominadas por la

problemática del Centro Parroquial: la casa de atención religiosa que el párro-

co encontró en un estado desolador. Con el objetivo de encontrar una solución

para la renovación de la Casa Parroquial, Arrieta organizó reuniones y buscó

el diálogo con la gente. Al mismo tiempo, aprovechó de estos encuentros para

impulsar una nueva acción pastoral, viendo la realidad “a la luz de la Palabra

de Dios”. Sus nuevos métodos, sin embargo, no encontraron buena acogida:

En una parroquia constituida de tradición religiosa, el párroco, desde los

primeros días de su nombramiento, está avocado a prestar servicios ecle-

siales […]. Los mismos peticionarios orientan al párroco en las costumbres

y tradiciones del pueblo, ‘así es nuestra costumbre, padrecito’. Pero muchas

tradiciones religiosas no encuadran en los cambios que trajo el Concilio Va-

ticano II ni se enmarcan en las disposiciones pastorales de la Diócesis.92

92 Arrieta, Cacha, 141, 45, 49, 61.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 173

De todos modos, introdujo cambios. Por ejemplo, suprimiendo todo tipo de

arancel fijo por servicios culturales del párroco. Para fortalecer la evangeli-

zación que describe como “asunto de primordial importancia”, convocó a re-

uniones, de las cuales recuerda:

Con los pocos que aceptaron tal invitación se quiso emprender un proceso

de reflexión evangelizadora, pero pronto nos dimos cuenta que la gente

en una parroquia tradicional no solo no estaba acostumbrada a reuniones

fuera de los actos litúrgicos y religiosos sino que, si es que se reunían con y

a petición del párroco, era con un carácter más bien administrativo donde

se le pedía su colaboración

para cualquier asunto como obras materiales o censos. Escribió también car-

tas a los habitantes de Yaruquíes para informarles sobre las acciones que se

estaban realizando para la “liberación integral del hombre”. Así por ejemplo,

en una carta de diciembre de 1975 explicó su compromiso con “los campesi-

nos” y manifestó que “nos toca ayudarles para que su integración a la unidad

nacional no vaya en detrimento de sus valores autóctonos”. Al mismo tiempo,

afirmó que “duele mucho que algunos miren este trabajo con recelo y peor

que lo ataquen oponiéndose, de este modo, a la voluntad de Dios”.93

“Me expulsaron del pueblo como agitador”

A pesar de las crecientes críticas provenientes de los “llamados Caciques del

Centro Parroquial”, Arrieta, junto con su equipo pastoral —entre ellos Estuar-

do Gallegos94 y las hermanas de la congregación Carlos de Foucauld—95 con-

tinuó brindando cursillos y jornadas de reflexión en las comunidades rura-

les. Promocionó la organización de los cargadores, la “música autóctona” y

misiones cuaresmales, con el objetivo de descentralizar el poder y reducir “los

mecanismos de presión” a través de fiestas, chicherías, cantinas y los poderes

locales en general. Todo este proceso que se iba fortaleciendo molestó a los

93 Ibíd., 162, 64, 68.

94 Miembro del equipo pastoral durante el obispado de Proaño. Junto conHomero García

—con el objetivo de recuperar la memoria del obispo—, Gallegos fundó el Centro de

Solidaridad Andina (CESOA, en este trabajo), un centro de documentación en Riobam-

ba donde se trabaja sobre la labor de Proaño. Homero García y Estuardo Gallegos son

dos informantes claves para este trabajo de investigación.

95 Congregación religiosa inspirada en Carlos de Foucauld, también conocida co-

mo Fraternidad Hermanitas de Jesús. URL: http://www.petitessoeursdejesus.net/fr,

24.01.2019.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr


174 Repensar la Revolución del Poncho

sectores dominantes de Yaruquíes “que dominaban con el terror y amedren-

tamiento en la parroquia”.96

Según Arrieta, sus adversarios empezaron a inventarmentiras para difun-

dir en la gente una imagen negativa sobre él y su equipo, hasta que en octubre

de 1976 presentaron una denuncia ante la Intendencia General de Policía, di-

ciendo que habían desparecido objetos de valor e imágenes de la iglesia de

Yaruquíes. Acusaron de los robos al sacristán, como cómplice del cura Arrie-

ta. Aunque esta primera queja resultó en una absolución para los acusados,

el conflicto final siguió en febrero de 1977. Cuando se acercaba la entrega de

la nueva Casa Parroquial “al servicio del pueblo y los campesinos” y se anun-

ciaba que pronto llegarían tres voluntarios desde Italia para ocuparse de la

administración y dirección de la casa, treinta personas se acercaron a Arrieta

después de una misa, para decirle, según recuerda: “que me agradecerían los

servicios prestados a la Parroquia, pero que el pueblo había decidido prohibir-

me en adelante, ejercer las funciones religiosas, tanto en el templo como en la

Casa Parroquial de Yaruquíes”. Cuando el párroco quiso conocer las razones,

le dijeron que ya no querían un párroco encargado, sino “un párroco propio

que viva aquí, para que atienda más de cerca de las necesidades del alma”.97

En retrospectiva, al relatar este acontecimiento durante la entrevista, Arrieta

se ponemuy afligido, declarando que fue un acontecimientomuy trágico para

él. Sin embargo, lo recuerda también como un momento de inspiración: “Me

expulsaron del pueblo como agitador, pero eso me sirvió para entregarme con

mayor radicalidad al servicio de los indígenas”.

Fortalecido por el apoyo de la diócesis y las múltiples expresiones de soli-

daridad que recibió, Arrieta, junto con los voluntarios italianos del Movimien-

to de Laicos para América Latina (MLAL),98 emprendió un trabajo para lograr

la descentralización efectiva de la pastoral y buscó un lugar alternativo al cen-

tro parroquial para ofrecer los servicios religiosos y para construir un espacio

de reunión en la zona rural de Cacha. Aquél nuevo compromiso —esta vez

exitoso— terminó en la edificación de la Parroquia Civil de Cacha por parte

96 Arrieta, Cacha, 174, 75, 81.

97 Ibíd., 182, 83.

98 Egidio Dalle Rive, su esposa Adelina Pianalto y Regina Savegnano llegaron a Riobamba

en 1977 y pasaron los primeros meses en Santa Cruz para luego irse a Cacha. Como

dice Arrieta, regresaron a Italia después de diez años “porque sus hijos necesitaban

educación”. Del Movimiento de Laicos para América Latina (MLAL) de Italia proviene

también el documental “Un Uomo per la comunità. Incontro con Leonidas E. Proaño,

vescovo degli indios”, Alberto Pandolfi, 1986.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 175

del gobierno en 1980 y de la Parroquia Eclesiástica “la Sagrada Familia de los

Cachas” por obra del obispo Proaño en 1981. Arrieta fue su primer párroco.

En 1981 nació la Federación de Comunidades de Cacha, una organización

de segundo grado, “surgid[a] por necesidad de campesinos de defenderse”.99

Según un estudio incluido también en el libro de Arrieta, la acción pastoral del

equipo pastoral de Cacha y de los voluntarios italianos desempeñó un papel

decisivo en la formación de esta Federación.100

Para concluir este apartado sobre la experiencia de Arrieta, se quiere aña-

dir su reflexión sobre las diferencias entre el trabajo pastoral en la ciudad y en

el campo. Le llamó la atención que en la ciudad fuese mucho más complica-

do reunir a la gente porque “es un mundo muy plural con grupos específicos

como comerciantes, trabajadores, empleados. No es fácil reunir [...] a los sin-

dicatos, las cooperativas, los jóvenes, los adultos, los maestros para tener diá-

logo. Hay más autonomía que en el campo. Unos ni siquiera toman en cuenta

el sacerdote”. En cuanto al campo, a pesar de todas las dificultades que acaban

de presentarse, recuerda que era fácil reunir a la gente, y lo explica a partir

de que “la base era la familia, todo era homogéneo, la familia y las actividades

del cultivo agropecuario”. 

 

Julio Gortaire: “Somos hermanos genéricos de este trabajo”

Julio Gortaire nació en 1937 en Quito, en el barrio La Tola. Realizó sus estudios

como jesuita en Quito y en España, ordenándose como sacerdote en 1968.101

En el año de 1970, junto con su hermano Alfonso Gortaire —también jesui-

ta— llegó a Guamote, centro del cantón del mismo nombre en la provincia de

Chimborazo. A la pregunta de por qué se fue justamente a Guamote, responde

que era un sueño de él y de su hermano poner en práctica el Vaticano Segun-

do. “Con el Vaticano Segundo cambia todo. Se dice que la misión ya no es ir a

99 Arrieta, Cacha, 320.

100 Otras razones que se mencionan son las políticas dirigidas al reconocimiento de de-

rechos de campesinos e indígenas (por ejemplo, el Plan Nacional de Alfabetización),

la elevación de la zona de Cacha a la categoría de parroquia o la designación de un

teniente político indígena. Ibíd.

101 Almomento de realizar la entrevista con Julio Gortaire—7 de julio de 2017, en Guamo-

te— él estaba terminando su obra autobiográfica: Guamote en camino de liberación:

historia de una iglesia, de un pueblo. Años 1970-2013 (Quito: SILVA, 2017).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176 Repensar la Revolución del Poncho

Ilustración 8: “En la realidad del campo” (sin fecha) 

Modesto Arrieta (izquierda), Estuardo Gallegos (con cámara)

y Leonidas Proaño en una comunidad rural (FDD, Imágenes,

B3.FOT2.1.1).

enseñar, sino ir a descubrir con alegría y respeto las semillas del verbo ocul-

tas en las tradiciones nacionales y religiosas de los pueblos”. Guamote, según

Gortaire, era el lugar predestinado para esta nueva misión porque “en este

momento era el cantón más deprimido de todo el país”. Otra razón por haber

elegido una zona ubicada en la provincia de Chimborazo fue que “estaba aquí

monseñor Leonidas Proaño y que sabíamos que íbamos a tener una atención

mejor con él, un diálogo mejor, un apoyo para poder hacer el trabajo”. Y la

tercera razón fue que las hermanas Lauritas, “dedicadas a los indígenas”, ya

estaban en Guamote y tenían una casa.102

Julio Gortaire enfatiza repetidas veces que él y su hermano fueron pione-

ros en el trabajo antropológico dentro de la actividad misionera. Su hermano

102 El Mensajero, en junio de 1972 y bajo el título “Cómo trabajar con los indígenas”, infor-

mó sobre “el Proyecto de Acción Pastoral Guamote”, describiéndolo como una acción

pastoral y de evangelización que no es “un programa social, no es una planificación

económica, no es un proyecto político. Pero tampoco es una pura acción ‘religiosa’ en-

tendida con la estrechez ritualista, moralista y aun ideológica que suele tener este

concepto”. Además, el artículo enfatiza que este tipo de evangelización en una zona

como Guamote solo es posible “como una tarea de integración cultural a través de un

diálogo entre los dos grandes grupos de la zona, el central y el periférico”, 38 (PUCE,

056.109866/M528).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 177

Alfonso fue Secretario Ejecutivo del Departamento deMisiones del CELAM103

cuando el obispo mexicano Samuel Ruiz García —de la diócesis de San Cris-

tóbal de Las Casas (Chiapas)— presidió dicho departamento (1968-1974). Ade-

más, Alfonso fue profesor en el Instituto Pastoral Latinoamericano (IPLA) que

tenía su sede en Quito.104 El enfoque antropológico, para él, se explica jus-

tamente a partir de la conexión con el Departamento de Misiones, el obispo

de Chiapas, la experiencia de su hermano como profesor en el IPLA, y, adi-

cionalmente, su formación como jesuitas. Según Julio Gortaire, él y su her-

mano aplicaron “una metodología muy simple y creo que muy válida y es que

nosotros íbamos a vivir en las comunidades. A comer lo que ellos nos podían

brindar, a dormir en sus mismas chozitas, con los cuyes, con su realidad tal

cual era”.

Sin embargo, a pesar de este trasfondometodológico y de ciertas primeras

experiencias que tuvieron en otras comunidades rurales del Ecuador, la situ-

ación en Guamote, a su llegada, les causó consternación. “La situación con-

creta de Guamote era de esclavitud todavía en el año 70”. Entre muchas otras

anécdotas, Gortaire se acuerda de un hacendado que dio un “gran banquete y

después de eso tenía chicas indígenas, jóvenes, solteras o casadas, para gozar

sexualmente de ellas. Y la gente no pudo defenderse, simplemente soportar

estas situaciones”. Por otro lado, recuerda que ellos, como sacerdotes, fueron

tratados “de segundo Diosito” por la gente cuando llegaron a Guamote. “No

solo que nos decían, sino que así nos trataban, y eso era humillante. Nos be-

saban las manos, las rodillas, hasta los pies, y todo lo que decía el cura era

norma de fe. Esto no era solo en Ecuador, ni solo de Guamote, sino de toda

América Latina”.

Esta relación tradicionalmente asimétrica entre la gente y los sacerdotes

dificultaba a los hermanos la aplicación de lametodología que ellos habían ap-

rendido: “¡No podíamos dialogar! Entonces, la norma nuestra fue que cuando

ya no digan ‘no’ a alguna propuesta nuestra, recién podemos plantear algo, en

plan de diálogo”. Lo único que trataron de hacer fue escuchar lo que la gen-

te les decía; lo cual resultó una tarea difícil, porque les pidieron misiones en

el sentido tradicional; por ejemplo, la confesión, la comunión y la doctrina.

Entonces, los sacerdotes empezaron por preguntarles qué entendían ellos por

misión, por confesión, etcétera.

103 Véase 2.1.2.

104 Véase 1.3.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 Repensar la Revolución del Poncho

Y de lo que ellos iban hablando, en primer lugar, resultó formidable para

ellosmismos porque es la primera vez en que se podía hablar de lo religioso.

Antes ellos tenían que escuchar todo, hacer lo que les ordenaban y se acabó.

En cambio, acá empezaron ellos a reflexionar sobre su religiosidad sobre su

modo de ser. Quizás lo más llamativo fue el padre nuestro. Para el indígena

no había problema ninguno en aceptar —lo discutían y lo veían— que Dios

es padre que nos ha dado todo, que nos cuida. Bueno, que nos da la Pacha

Mama, el sol, el Inti, etcétera, todo esto no hay problema. Pero en el instante

en que llegan a decir: ¿y los hacendados son también hermanos nuestros?

Allí es donde se pararon. Y decir que el hacendado sí esmi hermano, pero ha

sido un hermanomalo, sin embargo, elmodo de ayudarle es no permitiendo

que nos sigue explotando. Entonces, hay toda una conciencia que logramos

nosotros acá en cuatro, cinco años, haciendo que ellos hablen, reflexionen,

empezando si se quiere, por lo religioso.

La reforma agraria en Guamote

Durante los primeros cinco años en Guamote, la segunda Ley de Reforma

Agraria (1973), y la aplicación de una reforma agraria en general, representó

la principal preocupación de la gente. Según Gortaire, fue “una ley floja para

quitar la conciencia, quitar la fuerza de organización de la gente”, y además,

se acuerda demuchos abusos en su aplicación. Sin embargo, cuenta que entre

1975 y 1980 lograron que 65.000 de las 100.000 hectáreas del cantón Guamote

“pasen de mano de los hacendados a los indígenas”. Con orgullo, el sacerdote

dice que “alrededor del ochenta ya prácticamente nos quedamos sin hacend-

ados” y añade: “esa creo que ha sido la experiencia más fuerte, más interes-

ante. Lo más valioso de todo esto está en la conciencia de la propia gente, que

empezamos con esta metodología de reflexión entre ellos mismos y luego la

lucha de tierras”.

Es conveniente añadir a propósito de ello que, en la transformación del

sistema de propiedad de tierra, Guamote representa un caso excepcional. Se-

gún Anthony Bebbington, a pesar de que Guamote haya en los años 70 y 80

“uno de los núcleos de mayor abuso de la población quichua en el país, […] a

mediados de los 90 la hacienda había desaparecido, y durante la última déca-

da [los años 90] el cantón ha atraído mucha atención por ser ahora controlado

por poderes indígenas […]”.105 En el contexto de la reforma agraria hay que

105 Anthony Bebbington, “Los espacios públicos de concertación local y sus límites en un

municipio indígena: Guamote, Ecuador” (V Conferencia Regional de ISTR: Sociedad ci-

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 179

mencionar la organización de segundo grado, Jatun Ayllu, que se fundó en

1975.106 Esta organización está directamente ligada a la labor de la iglesia,

por un lado, y al programa estatal del Fondo para el Desarrollo Rural Margi-

nal (FODERUMA), por el otro. FODERUMA fue una de las entidades estatales

creadas para implementar la ley de reforma agraria en 1973. Según Bebbing-

ton, en el caso de Guamote, el programa del FODERUMA “fue implementado

completamente por la iglesia” y la formación de una organización, en este caso

Jatun Ayllu, fue una condición del programa para la repartición y organización

de los fondos. Los fondos de FODERUMA se acabaron en 1984 y a partir de

entonces la organización Jatun Ayllu recibió apoyo de FEPP, otra organización

que nació del contexto eclesiástico.107

Convergencias y divergencias con el obispo

En el contexto de esta investigación ha llamado la atención que el trabajo pas-

toral de Julio Gortaire y su hermano Alfonso en Guamote sea tratado como un

caso aparte entre otras iniciativas en la diócesis de Riobamba. Por un lado, ha

sido evidente en las fuentes que no existía una conexión estrecha entre el obis-

po Proaño y Gortaire. Por otro lado, el mismo Gortaire, a pesar de mencionar

la importancia del obispo y el respeto a su trabajo pastoral, confirma cierto

distanciamiento del centro diocesano. Menciona que las múltiples iniciativas

de la diócesis de Riobamba que tuvieron el objetivo de concientización —co-

mo, por ejemplo las Escuelas Radiofónicas—no tuvieron el impacto esperado.

Gortaire afirma que durante los primeros cinco años, él y su hermano traba-

jaban de manera aislada a nivel de la diócesis, y que esto fortaleció la toma

de conciencia de la gente. A nivel de la diócesis, Julio Gortaire considera que

el Equipo Misionero Itinerante fue el proyecto más fructífero y añade que

vil, participación ciudadana y desarrollo, Lima, 2005), 1. Véase también: Víctor Bretón

Solo de Zaldívar, “Cooperación al desarrollo, capital social y neo-indigenismo en los

Andes ecuatorianos”, European Review of Latin American and Caribbean Studies 73 (2002):

56, 57.

106 Véase, por ejemplo: Bebbington y Ramon, Actores de una década ganada, 214; Korovkin,

“Indigenous Peasant Struggles”, 40.

107 Bebbingtonmenciona además, que cada unode los actores—FODERUMA, la Iglesia, el

FEPP— buscaba clientes, y “la Iglesia—en un contexto en que la iglesia protestante ya

había empezado a entrar en Guamote y sobre todo al cantón vecino [Colta]— buscaba

y quería mantener sus creyentes”, Bebbington, “Los espacios públicos de concertación

local y sus límites en un municipio indígena: Guamote, Ecuador”, 7. Para el FEPP, véase

2.3.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 Repensar la Revolución del Poncho

su encargado, el padre Carlos Vera (siguiente testimonio), fue alumno de su

hermano en el IPLA. En otras palabras, según Gortaire, el EMI retomó el en-

foque antropológico de los sacerdotes de Guamote—por ejemplo, las visitas a

las comunidades rurales— porque ellos eran “los hermanos genéricos de este

trabajo”.

Con respecto a la formación de sacerdotes indígenas, Gortaire y Proaño

tenían opiniones diferentes. Proaño, durante los últimos años de su obispado,

tomaba en consideración la formación de sacerdotes indígenas.108 Gortaire, al

contrario, no apoyó esta iniciativa porque no quería “clericalizar al indígena”.

La problemática, según Gortaire, “es la jerarquía del clero dentro del pueblo.

Eso no podía ser indígena. Entonces si queremos una iglesia propia nuestra,

no es este modo”.

2.2.2 El Equipo Misionero Itinerante (EMI): Carlos Vera e Hilda Espín

Como ha mencionado Julio Gortaire, el sacerdote Carlos Vera, de Tixán —al

sur de la provincia de Chimborazo— dirigió una de las iniciativas ejempla-

res de renovación eclesiástica en Riobamba: el Equipo Misionero Itinerante

(EMI). Una colaboradora que se afilió a este grupo en 1980, tras diez años

de haber entrado en funcionamiento, fue la religiosa Hilda Espín, de Quito.

Antes de dar la palabra a estos testigos de la época, es necesario dar alguna

información sobre la historia de este proyecto misionero.109

El Equipo Misionero Itinerante nació en 1970, en una reunión que tuvo

lugar en el Hogar de Santa Cruz, la casa de encuentro y estudio de la dióce-

sis de Riobamba, inaugurada en 1968 por Leonidas Proaño. “La invitación a

esta reunión fue dirigida a todos los sacerdotes, a todas las comunidades de

108 En un informe a la Sagrada Congregación para la Educación Católica de la Diócesis de

Riobamba, del año 1982, Proaño se defiende ante la crítica de “algunos sacerdotes y

aún algunos obispos del Ecuador […] de que he ordenado sacerdotes a jóvenes de ex-

tracción social humilde, concretamente a jóvenes indios sinmayor cultura ni adecuada

formación teológica”. Después de enumerar los “frutos del proceso de concientización”

en la diócesis de Riobamba llega a la conclusión: “Con base a estos resultados, creo en

la posibilidad de surgimiento de vocaciones al sacerdocio entre los indígenas”, 5.8.1982

(FDD, Sacerdotes).

109 En este apartado se puede recurrir también a una publicación reciente sobre el Equipo

Misionero Itinerante EMI, 46 años caminando al servicio del Reino (Riobamba: Editorial

Pedagógica Freire, 2016). En la publicación se pueden encontrar otros testimonios de

miembros del grupo, como por ejemplo la hermana Laurita Isabel Fonseca.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 181

religiosas y a representantes seglares de algunos grupos”. Concurrieron 49

personas y 33 se comprometieron a colaborar a tiempo parcial en el nuevo

grupo. Carlos Vera fue el único que se comprometió a tiempo completo y fue

nombrado coordinador.110 El encuentro en Santa Cruz se realizó en reacción

a las resoluciones que la Conferencia Episcopal Ecuatoriana adoptó en Baños,

en junio del año 1969 (véase 1.3.3). Respondiendo a la instrucción de promover

las Comunidades Eclesiales de Base, y debido a la necesidad ya proclamada en

la Declaración Programática (1967) de hacer reuniones “fuera del templo”,111

se formó el Equipo Misionero Itinerante. En palabras de Carlos Vera, el ob-

jetivo de las misiones del EMI fue “la construcción del Reino, y el apoyo a la

organización que existe en las comunidades, y por otra parte, las CEBs, o sea,

el fortalecimiento de sus servidores propios, como catequistas, animadores,

cantoras”.112

El sacerdote Vera se acuerda de que al principio la premisa de “cambiar el

estilo de antes” fue una tarea complicada:

El inicio fue difícil, con recelo, porque la palabra de Dios, anteriormente

solamente la llevaban los evangélicos. Entonces, ir con la palabra de Dios

pensaron que somos evangélicos y eso provocaba reacciones. Luego, el ha-

cer grupos no les gustaba. Siempre si van a un acto religioso, van a escuchar,

pero no a participar.

Sin embargo, Vera manifiesta que con el tiempo las comunidades eclesiales se

iban formando y a pesar de que al comienzo la gente solamente hablaba sobre

“lo que entendían de la palabra de Dios, después ya iban dando respuestas

a sus necesidades”. En retrospectiva, Carlos Vera identifica una “impactante

participación del pueblo” y nombra logros en la consecución de tierras, las

organizaciones de tiendas comunales o, en tiempos más recientes, proyectos

para la reducción de basura.

Como Vera, también Hilda Espín, quien colaboró con el EMI a partir de

1980, recuerda un cambio de lo religioso a lo práctico en el trabajo del equipo:

“Al principio la gente nos identificaba como parte religiosa, y decían: estos

han de querer rezar el rosario, cosas así. Pero después decíamos: ¿y cuáles

necesidades tienen, y qué problemas tienen? entonces ya comenzaban para

110 Ibíd., 27.

111 “Declaración Programática de la Conferencia Episcopal para la Iglesia en el Ecuador”,

1967: 8 (BEAEP, 254C748mis14).

112 Entrevista de la autora con Carlos Vera, 6.7.2017, casa parroquial de Licto.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182 Repensar la Revolución del Poncho

cosas de tierras. Porque estábamos en los años de la reforma agraria”.113 Tanto

Espín como Vera subrayan que el equipo solo visitó las comunidades que lo

solicitaron.

Otra característica del EMI que los dos misioneros recuerdan es que no

dependía de financiamiento externo. “El trabajo pastoral no está a base de

dinero. Con lo que la gente nos da, nosotros podemos subsistir. En las co-

munidades nos dan hospedaje, comida, todo”, dice Vera. Algo que para Hilda

Espín al inicio fue un desafío. Ella llegó a Riobamba para trabajar en el colegio

en 1975 y se unió al equipo solo en 1980:

Yo creo que antes hubiera dado el paso, peromi problema era: ¿cómo sobre-

vivo en el equipo? Yo tenía unamentalidad todavía individualista, o sea, que

yo tengo que proveerme de los medios para sobrevivir. Y entonces decía: soy

profesora, o sea, si salgo de la institución, también voy a tener que buscar

trabajo, para que me paguen.

Al mismo tiempo, Espín quiso ser “totalmente incondicional en el trabajo de

servicio con los demás”. Se acuerda: “En el primer día que voy con el EMI a

una reunión y oigo a la gente hablar, y cuando era la hora de la comida nos

daban de comer a todos. ¡A todos! Y te dan hospedaje y duermes, y yo digo:

¡Ay, la sobrevivencia se soluciona!”. Así, una vez que solucionó este proble-

ma personal, “todo lo demás fue fácil porque yo estaba enfocada por los más

pobres y abandonados. Yo quería tener esta experiencia, yo veía que era mi

opción de vida”.

Su decisión de irse a Riobamba la explica a partir de dos razones: en pri-

mer lugar, porque la religiosa experimentó que, en su orden, el compromiso

con los pobres “no coincidía con la práctica”. Como maestra en un colegio,

“buscando una educación liberadora”, tuvo experiencia durante ocho años y

“veía que los colegios no educan”. Para ella, “solo se educa en la libertad, e inte-

grándose en la comunidad”. En segundo lugar, el conocimiento de los proyec-

tos de la iglesia de Riobamba la motivaron a integrarse en esta nueva propu-

esta. “Sonaba la teología de la liberación. Hice un curso con Leonidas Proaño

y, además, todos los periódicos, todas las denuncias, los ataques al obispo y

los presos en 1976: yo seguía el proceso de Riobamba, aunque yo estaba en

esta otra institución”.

113 Entrevista de la autora con Hilda Espín, 15.6.2018, en Quito.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 183

Los equipos transnacionales

Como ya se ha notado anteriormente, los procesos de Riobamba no solo re-

sonaban en Ecuador, sino también a nivel internacional. Por ejemplo, en el

equipo misionero participaron personas de diferentes países. Espín recuer-

da:

Yo llegué al equipo misionero el 6 de noviembre de 1980. Y en esa misma

fecha llegan muchos amigos de México, de Europa, porque había como una

atracción de todas las actividades que se realizaban en Riobamba, de esta

nueva forma de mirar la iglesia y desde todos los efectos de, del vaticano

segundo, de todo esto.

Los extranjeros llegaron primero al Hogar de Santa Cruz, y para conocer la

región y las condiciones de vida de la gente, participaron en el EMI. También

Carlos Vera recuerda que “vinieron personas sueltas, por ejemplo, también el

padre Rutilio Grande, mártir de El Salvador. Yo hacía el curso con ellos, daba

las misiones con ellos y ahí aprendieron el método”.114

Para Hilda Espín, el trabajo en equipos transnacionales también fue un

desafío “por el idioma y la cultura, la realidad misma”. Recuerda que partici-

paba en el grupo junto con una colombiana y un irlandés haciendo misión en

la comunidad de Iñacoto (parroquia de Pangor). “Ninguno de nosotros hab-

lábamos el quichua y en el caso del irlandés muy poco castellano”. Recuerda

que, para los asuntos de tierras, en que estaba previsto dar apoyo en materia

legal, no era fácil para el grupo porque ninguno conocía las leyes: “Yo tenía un

susto porque ya nos dijeron que la problemática era de tierras allá. Yme decía:

¿qué hago? Entonces, primero dije que me cambien, pero no me cambiaron”.

A pesar de los obstáculos, realizaron dosmisiones, una en la iglesia, “refle-

xionando sobre los temas de la palabra de Dios”, y otra en “una casa, clandes-

tina, con los que se iban a organizar, de tal manera que no tengamos oídos

de personas que estaban confusas”, recuerda Espín. Comenzaron a organi-

zar una asociación con algunos de los participantes que conocían los estatu-

tos, “los puntos importantes para formarla”. Recuerda que en esta comunidad

consiguieron, tras largas disputas, las tierras de una hacienda. Cuando varias

familias instalaron sus casas en la tierra tomada, la dueña de la hacienda, que

quería vender la tierra a un extranjero y no a los campesinos locales, llamó a

la policía. Espín recuerda el incidente:

114 Equipo Misionero Itinerante EMI, 46 años caminando al servicio del Reino, 71.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 Repensar la Revolución del Poncho

Ya viene la policía y solo estaban mujeres y se ponen en el puente, sin

armas, pero todas con ceniza en la mano. Y de aquí no pasaron, porque

llegó un momento y todos les tiraron la ceniza en los ojos. Esa fue su arma.

Y entonces los policías ya no podían ver pues, se regresaron. Eran estrategias

sabias, de la comunidad.

Para Espín, el haber brindado apoyo en la cuestión de tierras no la dejó libre

de consecuencias: tuvo que exiliarse a México,115 algo que recuerda con dolor

porque le impidió continuar con el acompañamiento.

Fueron los tiempos de las dictaduras políticas, fue políticamente un gobier-

no muy autoritario en la década de mediados de los años 80, en donde se

hizo una persecución a todo lo que era alternativo, a todo lo que era reun-

ión, tierras, al que había ayudado en algún momento. Fuimos perseguidos.

A mí me tocó, me cogió en México y no pude regresar. O sea, me dijeron, ‘no

regreses, estás en la lista’, por lo de Iñacoto. Y me tuve que quedar. Tiempos

difíciles.

Otros recuerdos tensos durante su experiencia en el EMI están relacionados a

la creciente presencia de organizaciones no gubernamentales de los Estados

Unidos, pero sobre todo de las “sectas protestantes”. Los miembros del equi-

po, según Espín, desconfiaron de las organizaciones norteamericanas porque

“vinieron para dividir, para adormecer”. Se acuerda de que los campesinos

quedaron “extenuados de la lucha. Habíamos llegado a un proceso con una

percepción de escasez y pobreza, pero con solo donativos económicos claudi-

caban y se acaba la organización. Llegó el momento de división de la gente.

La pobreza a veces te hace mendigo”, señala Espín. “Las sectas venían con un

plan para frenar el trabajo de concientización, porque de Riobamba salía la

liberación. Ahí teníamos el apoyo de un obispo”, concluye Espín. En retros-

pectiva, se lamenta de no haber practicado mejor el ecumenismo en aquella

época y de no haber encontrado el diálogo.

Misioneros campesinos y los llakta michik

Hay que acentuar en este sitio, que uno de los objetivos de las misiones del

EMI fue conseguir personas que se comprometieran a colaborar en la evange-

115 Como se indica en la publicación del Equipo Misionero Itinerante, bajo la presidencia

de Febres Cordero (1984-1988), varios miembros del equipo pastoral de la diócesis de

Riobamba fueron perseguidos. Ibíd., 89.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 185

lización y el trabajo organizativo de los sectores rurales. Como indica Carlos

Vera, del Equipo Misionero Itinerante

surgieron los misioneros campesinos. Son laicos que salían a dar misiones

y estos misioneros se dividieron en dos: los misioneros campesinos que

iban a comunidades mestizas, y los indígenas que formaron los misioneros

quichuas. Los misioneros quichuas sintieron la necesidad de formación y de

ahí nació el Centro de Formación Indígena, y [...] con seis años de formación,

recibieron algunosministerios laicales, como servidores de la palabra, como

quienes apoyan las organizaciones, los trabajos comunitarios, la salud. Esta

fue la institución de los ministerios laicales.

Para contextualizar lo expuesto por Carlos Vera, es necesario distinguir ent-

re varias etapas en el trabajo del EMI. Mientras los “misioneros campesinos”

emergieron desde 1978-79, el mencionado Centro de Formación Indígena so-

lo a partir de 1984. De este centro, a partir de 1989, procedieron los llamados

llakta michik, misioneros laicales que presiden bautismos, matrimonios, mi-

sas, funerales y que son nombrados un determinado tiempo para trabajar bajo

el apoyo de un sacerdote ordenado.116 Los cursos del Centro de Formación In-

dígena cubrían la catequesis, los estudios de la Biblia, medicina o agricultura,

o, en palabras del sucesor de Leonidas Proaño, Víctor Corral, temas que “cor-

responden a las necesidades de la gente y a la misma labor de construcción de

la Iglesia”. Se organizó una formación de seis niveles que duró más o menos

tres años.117

Hay que precisar entonces, que el EMI, hasta mediados de los años 80,

“acompañó prioritariamente a los mestizos, [y] desde entonces, [...] acom-

pañó prioritariamente a los indígenas”. Como se mostró en el apartado sobre

la elaboración del Plan Nacional de Pastoral Indígena (2.1.3), el enfoque etni-

cista que incluía una diferenciación entre “campesinos” e “indígenas”, se tornó

evidente en esta iniciativa del EMI a partir de mediados y —de forma más

pronunciada— hacia finales de los años ochenta. En términos generales, las

actividades del EMI se dividen en: un período inicial, a partir de 1970, carac-

terizado por las misiones itinerantes, la formación de CEBs, y, como exponen

los propios miembros del equipo: “la práctica era con la teología de la libera-

116 Ibíd., 69, 94, 99, 101, 08.

117 “Papel del laico en la Iglesia de Riobamba y solidaridad misionera con otras Iglesias

diocesanas”, 1990 (FDD, Pastoral Indígena documentos 1/3).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 Repensar la Revolución del Poncho

ción”.118 El segundo período empezó ya con el obispo Víctor Corral, cuando se

creó la Vicaría de Pastoral Indígena en 1987. Según los colaboradores del EMI

fue “la etapa de Teología Indígena. En esta etapa el acento es la inculturación.

Se habla ya de lo que produce la sociedad en la cultura”. Es interesante añadir

que el cambio de una etapa a otra es recordado como “crisis”, en el sentido

de que el impacto del EMI, y la participación de la gente, disminuyó debido

al cambio de orientación “más al seguimiento de las comunidades indígenas

y menos al trabajo con las CEBs mestizas”.119

El obispo Víctor Corral, sin embargo, en un texto sobre el papel del laico

en la Iglesia de Riobamba en el año de 1990, declaró que los “misioneros in-

dígenas” son “el mejor fruto de la acción evangelizadora de esta Iglesia junto

a los indígenas. Ellos han dejado de ser ‘objeto’ para convertirse en sujetos de

evangelización, como laicos que han conocido, aceptado y se han compromet-

ido con la vida y misión de la Iglesia”. Según el clérigo, “los indígenas tienen

anhelo grande de formarse y este aprendizaje y formación no la entienden

para sí, sino para poder servir mejor a sus comunidades”.120

Maximiliano Azadobay y Delfín Tenesaca —el segundo fue presidente del

movimiento indígena del Chimborazo (MICH) y de la Ecuarunari— son dos

de los misioneros quichuas que se formaron en este centro. En un testimonio

del año 1990, Tenesaca dijo:

Nosotros tenemos pleno derecho de ser un miembro de la Iglesia, porque

nosotros conocemos la realidad desde la base, desde nosotros mismos, para

servir a los demás. Creo que no tenemos ninguna diferencia con los sacerdo-

tes o religiosas. Parece que nosotros trabajamos doblemente, tenemos un

doble trabajo, porque nos comprometemos con la familia y con la iglesia.

(…) A veces, muchos de la jerarquía solamente quedan en espiritualidad, en

santificación, pero cuando hay un problema del pueblo, no lo responden y

nosotros, los seglares ahí nos encarnamos y desde ahí sacamos nuestras

118 Equipo Misionero Itinerante EMI, 46 años caminando al servicio del Reino, 97, 69.

119 “La Vicaría de Pastoral Indígena es una instancia de la Iglesia de Riobamba que busca

construir la Iglesia Viva Indígena al servicio del pueblo indígena, en comunión con la

Iglesia local de Riobamba y con la Iglesia universal, presidida por el sucesor de Pedro:

el Papa. Apoyar a la restauración del pueblo indígena, con su identidad propia, abier-

to, sin embargo a una auténtica integración con los sectores no indígenas del pueblo

ecuatoriano”, ibíd., 67, 86, 110.

120 “Papel del laico en la Iglesia de Riobamba y solidaridad misionera con otras Iglesias

diocesanas”, op.cit.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 187

conclusiones para cambiar, para mejorar las situaciones difíciles que sur-

gen. (…) Desde el punto de vista indígena, nosotros, primero, hacemos en

la práctica y después hacemos una pequeña celebración y luego agradece-

mos al Señor, porque para nosotros, es lo más importante.

Maximiliano Azadobay añadió que “en el campo indígena hemos tenido una

dificultad con los señores obispos, pues ellos nos han querido poner límites,

pero en esto yo entiendo que Jesús o Dios o el espíritu misionero no pone

límites, está abierto a la Palabra de Dios, a todo hombre, a toda comunidad,

a todo pueblo”.

Carlos Vera, en una breve anécdota, confirma el punto de vista aportado

por Azadobay con respecto a los “límites” puestos a los indígenas:

Delfín Tenesaca fue director del Centro de Formación Indígena. Al comi-

enzo fui yo, pero después ya buscamos que sea un indígena. Sin embargo,

monseñor Víctor Corral no aceptaba. Entonces le pidió a un padre de los

Misioneros de la Consolata que él se haga cargo del Centro de Formación y

que ponga a un indígena como colaborador. Pero el padre nunca asomó por

el centro y el que asumió fue el Delfín, así que él fue el verdadero director

del Centro de Formación Indígena.

Y con esta descripción de estrategias para eludir las órdenes del obispo, Carlos

Vera concluye que “la formación que se dio en el Centro de Formación Indíge-

na ha sido muy importante para que vayan asumiendo responsabilidades en

la marcha, tanto de las organizaciones como también de la Iglesia”.

2.2.3 Los curas casados y la crisis del clero:

“antes éramos todo, ahora casi nada”

Junto con los cambios que se anunciaron a nivel de la Iglesia Católica mun-

dial, el funcionamiento de la institución y sus estructuras jerárquicas fueron

cuestionados. En este contexto no hay que dejar de lado un aspecto que muy

pocas veces se retoma explícitamente en la literatura sobre el tema, pero que

a lo largo de esta investigación se ha destacado para comprender los efectos

de las reformas eclesiásticas: la cuestión del nuevo papel del sacerdote y en

relación con eso, el considerable número de sacerdotes que en el contexto de

la renovación eclesiástica cuestionaron la ley de celibato y se casaron. La pro-

clamada apertura de la Iglesia Católica al mundo significó un contacto mucho

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 Repensar la Revolución del Poncho

más directo entre clero y feligreses, en función de lo cual, los curas empezaron

a indagar cada vez más su propia posición dentro de la sociedad.

Este apartado retoma los testimonios de tres exsacerdotes que colabora-

ron en diferentes proyectos en la diócesis de Riobamba a partir de la década

de los 60: Alonso Vallejo, Homero García y Mario Mullo.121 Los tres, en algún

momento de sus carreras, se dieron cuenta de que, por varias razones, una

permanencia en el clero no era compatible con sus vivencias personales, ni

con aquello que se estaba desarrollando también a nivel de activismo político

en la región. Los tres testimonios de estos exsacerdotes ecuatorianos se cor-

responden con las vivencias de una serie de otros sacerdotes del país que a

partir de 1970 decidieron reunirse en la Convención Nacional de Presbíteros

para discutir su estado de crisis. En este apartado se combinan los testimoni-

os de las personas mencionadas con lo enunciado por varias fuentes escritas

sobre la búsqueda de redefinir el papel del sacerdote en los tiempos de refor-

ma eclesiástica.

“Un cura bota la sotana y se casa”

Alonso Vallejo entró a la estructura de la Iglesia, al seminario menor, antes

del Concilio Vaticano II, “más o menos en el 1960”, como recuerda durante

la entrevista en Riobamba.122 “Y me fui al seminario mayor cuando ya se es-

taban dando los cambios del Concilio. Pero todavía estaba toda la estructura

de formación donde estás aislado. Máximo sales a dar catecismo, o máximo

a acompañar en la parroquia a un sacerdote en la Semana Santa, pero nada

más”, recuerda Vallejo y añade con sonrisa: “Porque si salías del seminario y

estabas afuera, te estaban cuidando porque el peligro era que te vayas a ena-

morar de una mujer y pierdas la vocación”. Se acuerda de su estancia en el

seminario, estudiando latín, griego, pero ya dándose cuenta de que la gente

que iba a las misas no comprendía nada del latín. “Celebraban de espaldas

al pueblo y la gente no entendía nada, pero iban a la misa sin saber todo lo

que estaba diciendo el padre”. También recuerda que al inicio, “de la manera

121 Para la diócesis de Riobamba, el obispo Proaño informó en 1972, que “de los 38 sacer-

dotes que desempeñan algún cargo pastoral, 10 se han definido eligiendo una franca

y auténtica línea de renovación”. De los 28 restantes, “hay algunos que se han coloca-

do en abierta oposición a esta línea pastoral y al Obispo, y otros que trabajan más o

menos sin comprometerse con ninguna línea”. Informe sobre la “Situación actual de la

Diócesis de Riobamba”, Leonidas Proaño, 2.5.1972 (FDD, Informes Pastorales, A.2.IP18).

122 Entrevista de la autora con Alonso Vallejo, 19.6.2017, Riobamba.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 189

que estaban vestidos los clérigos. Tenían su hábito o la sotana, las monjas,

los curas, todos tenían su uniforme, todos en una bata grande”. Pero cuando

ya llegó el Concilio —recuerda que en el caso del obispo Leonidas Proaño el

cambio después del Concilio fue muy rápido—

cambiaron toda concepción, toda la forma de presentación de la iglesia. Na-

die se ponía terno, nadie se ponía clesma [cuello clerical], y claro, el cambio

fundamental yo creo era de acercarse la Iglesia más a la vida del pueblo, de

la gente, vivir con ellos para conocer sus inquietudes. Entonces empiezan a

dejar la sotana y vestirse igualito como se viste la gente del pueblo. Monse-

ñor Proaño botó la sotana y se puso poquito nomás el clesma y después ya

andaba con su ternito sin corbata, y luego, para el frío con su poncho, pues,

porque estaba en el frío de Riobamba.

Recuerda que era un proceso de convulsión, y llega a conectar el cambio de la

vestimenta con la problemática del celibato: “¡Entonces un cura bota la sota-

na y se casa! Cuando aquí se casó el primer cura, fue un escándalo para toda

la gente, para todos los cristianos de la diócesis. El celibato estaba concebi-

do como una ley de los sacerdotes y las religiosas. Entonces se armó todo un

escándalo terrible, se decía que el diablo estaba presente y cosas así”. Sin em-

bargo, como narra Alonso Vallejo, la decisión de este cura confirmó aquello

que muchos otros también sentían: “Siguieron otros sacerdotes que ya fuer-

on cuestionando el celibato. No hacía falta el celibato para hacer un trabajo

cristiano, social. Se podía hacer también siendo casado, teniendo hijos. Pero

no estaba permitido en la iglesia, como no está permitido hasta ahora”.

Vallejo mismo, al final no tuvo que abandonar el sacerdocio, porque de-

cidió, a pesar de haber terminado toda la formación, no ordenarse. En su

narración menciona varios motivos: “Yo estaba siguiendo normalmente por-

que estaba convencido de que iba a ser esa mi vida”. Pero tras compartir las

experiencias de la iglesia en Riobamba y entrando más en contacto con la

gente, recuerda: “yo fui entre los primeros que decidí irme a estudiar en la

universidad. Yo dije: yo estoy perdiendo el tiempo en el seminario. Prime-

ro teología, pasabas el año, pasabas al segundo año, te hacían la tonsura, te

hacían las órdenes menores, la ordenación sacerdotal. Entonces aquí ya ter-

miné toda mi carrera prácticamente. Me fui a estudiar sociología para volver

a trabajar en la diócesis con el pueblo”. En aquel momento todavía no había

tomado la decisión de no ordenarse como sacerdote, solo sabía que quería

seguir trabajando en lo social. Sin embargo, se presentó otro aspecto crítico:

“El problema era económico”, recuerda Vallejo. Cuando terminó la carrera en

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 Repensar la Revolución del Poncho

la universidad y regresó a la diócesis, sin ser párroco, sí podía participar en

un equipo pastoral, pero no le pagaron nada. Después de haber trabajado por

un tiempo en la librería de la diócesis de Riobamba —“yo traía los libros que

estaban de acuerdo con el momento de cambio. Yo traje hasta libros marxis-

tas, libros de estudios sociales”— para su familia no estaba bien visto que no

pudiese ganarse la vida.

Ya me hablaban: Alonso ya estas haciéndote viejo y ¿hasta cuándo depen-

des de tus papás? tienes que trabajar, ayudar en algo. Entonces ahí es cuan-

do te pones a pensar: tal vez ya me ordeno sacerdote y así puedo vivir. Pero

en este momento yo ya no estaba solo pensando en lo económico, sino yo

estaba más bien pensando en todo el movimiento que se estaba dando en

este momento.

Alonso Vallejo hizo un posgrado en sociología en Quito123 y decidió definitiv-

amente no ordenarse como sacerdote. Se fue a buscar un trabajo “y en medio

de esa búsqueda aterricé en el FEPP”, el Fondo Ecuatoriano Populorum Pro-

gressio, una institución de crédito y capacitación, motivada por la doctrina

social de la iglesia y fundada en 1970 por el obispo de Guaranda, Cándido

Rada (véase 2.3).

Los activistas: Homero García y Mario Mullo

Para Homero García, sacerdote en Riobamba desde finales de los años 50, se-

guidor de la línea pastoral del obispo Proaño y personaje pilar en todo lo rela-

cionado con las organizaciones sociales, la vida de sacerdote terminó cuando

se involucró en un partido político, la izquierda cristiana. Según él, se podían

diferenciar dos orientaciones diferentes al trabajar dentro de la misma dióce-

sis. “Lo uno es una formación cristiana dentro de los parámetros de la iglesia:

los sacramentos, el bautismo y todo eso”.124 Lo otro es una orientación más

política y de activismo:

Por eso yo tuve dificultad cuando estuve todavía dentro, de sacerdote, y vi

un poquito más allá la cosa política y me involucré en un partido político.

Entonces ya no gustó, no al obispo, sino a los que en este entonces tenían la

dirección de la casa en Santa Cruz. Entonces ya no me ocuparon mucho, ya

123 Su tesis de Maestría en Sociología Rural, de 1978, se titula: “La lucha campesina de

Toctezinín”.

124 Entrevista de la autora con Homero García, 20.6.2017, Riobamba.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 191

me vieron con recelo. Yo hablé con el obispo y dije: ya no. Salí de sacerdote,

después de 14 años. Entonces me dediqué ya, con orientación política al

trabajo, tanto con los indígenas, como con los trabajadores urbanos.

Para García, continuar como laico tuvo más sentido porque

eran los momentos sumamente importantes en América Latina. En los años

70, aquí en el Ecuador, se dan una serie de acontecimientos políticos, dentro

del estado como también dentro del movimiento social. De ahí que era

importante seguir apoyando el movimiento social, dedicado un poco más a

la política que al asunto religioso.

Cuando Homero García dejó el sacerdocio también se casó y tuvo hijos. Du-

rante su larga carrera profesional participaba, tanto en las actividades relacio-

nadas directamente con la diócesis—la JuventudObrera Católica, responsable

del periódico Jatari de las Escuelas Radiofónicas Populares (ERPE) o el equi-

po de formación del Hogar Santa Cruz— como en partidos o movimientos

políticos —como la CEDOC/FENOC—125 y en la formación de movimientos

cooperativos u organizaciones campesinas —como la Unión de Organizacio-

nes Campesinas de Columbe (UNASAC)—.ElmismoGarcía, en síntesis, narra

sobre su involucramiento multifacético:

Bajo la influencia de la revolución cubana, bajo la influencia en la igle-

sia del Vaticano Segundo, y bajo la influencia también del movimiento de

educación popular que nace en Brasil con Freire, todo eso llega a Ecuador

y evidentemente los jóvenes estábamos empapados en esa cosa y los que

optamos por esta línea pues, empezamos a tomar esas directrices y tratar

de aplicarlas aquí en el trabajo. 

 

Similar —en cuanto al cambio desde una orientación religiosa hacia una car-

rera en el ámbito de la política— fue la trayectoria de Mario Mullo.126 A pesar

de tener su residencia y el núcleo de su trabajo en Quito y la provincia de Pi-

chincha, en tanto fue uno de los cofundadores del movimiento Ecuarunari en

1972, el exsacerdote Mullo siempre ha tenido fuertes lazos con la diócesis de

Riobamba. El llegó a ser uno de aquellos presbíteros que después de su salida

125 García trabajó en el INEFOS, Instituto de Formación Obrera Campesina, el departa-

mento de educación de la CEDOC.

126 Entrevista de la autora con Mario Mullo, 1.8.2017, Quito.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192 Repensar la Revolución del Poncho

Ilustración 9: Grupo de sacerdotes jóvenes en el campo

(sin fecha) 

Homero García con lentes; los demás sacerdotes son: P. Alva-

rez, P. Silvio Logoño, Julio Gómez, Raúl Vela (FDD, Imágenes,

B3FOT6.4.8, F33).

—y hasta la actualidad— se comprometieron a luchar contra la ley del celibato

de la Iglesia Católica. Siendo todavía sacerdote, recuerda: “En Pichincha, acá

de la Mitad del Mundo para arriba, me dieron una parroquia campesina. Con

las cosas que yo veía, que yo conocía, no estaba de acuerdo”. Se refiere a que

muchos párrocos tenían pareja, pero normalmente a escondidas. “La gente

del pueblo mismo me conversaba que el padre anterior tenía hijo, que el otro

tenía hacienda, familia, etcétera. Entonces dije: no, eso tiene que ser claro, de

frente. Yo dije: el sacerdote tiene que ser casado porque no puede ser así”. El

tema del celibato, recuerda Mullo, fue también un punto de diferencia con el

obispo Proaño:

Él era nuestro guía, nuestro confidente, le confiábamos. No estuvo de acuer-

do solamente cuando hablábamos sobre celibatos. Entonces yo a él le decía

que no, y casi los más que estuvimos optamos por el matrimonio. Y luego

formamos el movimiento de los sacerdotes casados del Ecuador”.127

127 En su autobiografía, Proañodefiende el celibato, y amanera deuna autorreflexión con-

stata: “[…]mis relaciones con personas del sexo femenino, particularmente durantemi

juventud, fueron más bien parcas […]. Veo ahora que esa manera de comportamiento

me ha impedido caer en la liviandad de relaciones ligeras y superficiales y no me ha

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 193

Además,Mullo—así comoHomero García—como laico pudo comprometerse

más a la formación de y la participación en los movimientos sociales o los par-

tidos políticos. Con referencia a su membresía en el movimiento Ecuarunari

de Pichincha, Mullo observa: “Yo cuando me casé ya no pertenecía a la iglesia,

yo ya fui un laico, y allí pude comprometerme un poco más. Y me dieron el

cargo de cuidar el dinero en la organización y de tomar relación con las ONG

que nos apoyaban”. Aparte de esta colaboración, Mullo también participó en

el Frente Amplio de Izquierda (FADI), partido fundado en 1977 que agrupó

principalmente al partido comunista y socialista.

Los presbíteros en “psicosis colectiva”

Mario Mullo y Homero García, junto con 97 sacerdotes de casi todas las dióce-

sis del país, en el año de 1970 asistieron a una reunión con el objetivo de de-

scribir la “crisis sacerdotal” y a través de los temas “autoridad-obediencia, au-

tonomía, economía y celibato” estudiar la “condición del presbítero en el seno

de la comunidad eclesial”.128 Se formó el Congreso Nacional de los Presbíte-

ros. Esta asamblea de sacerdotes “inquietos por la renovación de la Iglesia” se

instituyó como reacción a las resoluciones tomadas por la Conferencia Epi-

scopal Ecuatoriana en la reunión de Baños, en 1969. En la introducción a su

primera declaración de posición se puede leer: “Teníamos en efecto, maravil-

losos documentos tanto de Medellín, como de Baños con resoluciones claras

y determinantes y ante la angustia de ver que todo se queda en el papel, la

presión del presbiterio puede ser la única que lleva a la ejecución”. Según estos

sacerdotes,

[e]l hecho de la crisis es claro como la luz del día. Entre la figura clásica del

sacerdote de ayer que ya está desapareciendo y la imagen del sacerdote

de mañana que todavía no se perfila claramente, el sacerdote de hoy, a ni-

vel de fe y por lo mismo en tensión radical problematizante, está viviendo

dramáticamente la aún no descifrada configuración de su existencia cristia-

na: se encuentra en crisis de autoidentificación y de ubicación no sólo en el

mundo sino también en la Iglesia.129

impedido, sin embargo, posteriormente, el cultivo de relaciones amistosas con perso-

nas de uno y otro sexo”. Proaño, Creo en el hombre, 241, 42.

128 “Primera Convención Nacional de Presbíteros del Ecuador”, 26.-29.1.1970 (CULTPA,

NAFAE-08282).

129 Ibíd.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 Repensar la Revolución del Poncho

Entre las “complejas y múltiples” causas de esta crisis, los sacerdotes reuni-

dos en Quito mencionaron el número cada vez más grande de sacerdotes que

abandonaban el sacerdocio y la creciente división y “desorientación” del clero

con los efectos negativos que esto tenía entre los creyentes. Criticaron, ade-

más, que la formación de sacerdotes ya no estaba de acuerdo con “la menta-

lidad de este tiempo”, solicitando una nueva formación que se orientara en

la pastoral posconciliar. En lugar de continuar con una pastoral tradicional

“que acentuaba la sacramentalización”, prefirieron una pastoral dinámica y

una evangelización que pusiera en el centro la liberación del hombre. Con re-

specto a su posición dentro de la sociedad, detectaron un cambio desde “un

complejo de superioridad triunfalista a un complejo de inferioridad derrotis-

ta”, notando que los “salvadores de almas”, a través de la nueva orientación

posconciliar “caíamos de golpe en un complejo de frustración: ¡antes éramos

todo; ahora casi nada!”.

Sobre el celibato, que constituye un apartado del documento final de la re-

unión de los presbíteros, los autores consideraron que “es tiempo de que este

asunto del celibato deje de ser un ‘caso reservado’ y esté cubierto por un velo

de misterio, que más provoca la curiosidad”. Describieron al celibato como

tabú y descubrieron que el tema “está desencadenando una ‘psicosis colectiva’

muy peligrosa”. Se afirmó que el problema del celibato era una de las causas

para la división entre el clero, y que ciertos sacerdotes, “pese a no poder de-

fender precisamente ‘su’ celibato, se han constituido en defensores de la ley

del celibato, por el afán de ‘defender los principios’”. El grupo llegó a formular

la petición de que “se mantenga el celibato sacerdotal, como carisma extra-

ordinario del Espíritu Santo, de manera que sea una opción verdaderamente

libre”. Además, exigieron estudiar la opción de ordenar hombres casados y de

readmitir a algunos curas que contrajeron matrimonio “al ejercicio del minis-

terio sacerdotal”.

En total, los sacerdotes reunidos en Quito se comprometieron a buscar

medidas para superar la crisis, sobre todo, en cuanto vivían “el drama de la fe

como historia de liberación”. Su declaración fue un apoyo a las dinámicas re-

formistas dentro de la Iglesia Católica, y sus explicaciones enfatizaron en los

conceptos de liberación y su entrega total a esta iglesia nueva. En términos

políticos, los presbíteros, en su Segunda Convención Nacional (1971), ataca-

ron al capitalismo y proclamaron “un nuevo orden socio-económico, basado

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 195

en un socialismo auténtico, que de ninguna manera es incompatible con el

cristianismo”.130 (Véase 3.1.2)

2.2.4 Misioneros y activistas europeos: imaginarios y realidades

Como decía Hilda Espín, la teología de la liberación y la acción de la iglesia

de Riobamba no solo “sonaban” en Ecuador, sino en todo el mundo. A par-

tir de la época de los setenta, y todavía más a partir de los años ochenta, un

gran número de personas de Europa y de países latinoamericanos llegaron a

Riobamba para formar parte de una iglesia liberadora. El presente apartado

reúne los testimonios de tres europeos. Fabienne Bravo de Savagnier, naci-

da en Suiza, se casó con un ecuatoriano y juntos decidieron irse a trabajar

en Riobamba en 1979. En la misma época estuvieron en Riobamba, Mireil-

le y Bertrand Jégouzo, una pareja proveniente de París. El (ex)sacerdote y la

enfermera se conocieron en la Casa de Santa Cruz y se casaron.

Fabienne Bravo: “No lo sentía por dentro”

En 1975, Fabienne Bravo —una suiza francófona— se casó con el ecuatoriano

José Bravo, conocido como “Pepe”, a quien conoció en Italia mientras él estu-

diaba teología.131 En 1976, por primera vez Fabienne viajó al Ecuador, para

conocer la familia de su marido. De regreso, ambos terminaron sus estudi-

os en Suiza: él, la carrera de teología, en Friburgo; ella, su licenciatura en

español y etnología y un certificado de aptitudes pedagógicas. Terminadas

las carreras, decidieron irse a Ecuador para trabajar ahí durante varios años.

“Habíamos oído hablar de monseñor Leonidas Proaño y teníamos ganas de

trabajar ahí. Escribimos diciendo que nos gustaría y preguntando si habría

algo que hacer para nosotros”, recuerda Fabienne Bravo. Se enteraron de lo

que estaba ocurriendo en Riobamba, en primer lugar, gracias a que el marido

era ecuatoriano y tenía contactos en el país. Por otro lado,

nos interesaba mucho, a mí me gustaba mucho esta nueva apertura de

América Latina, la reforma agraria. Y Proaño justamente era un pionero en

la reforma agraria, eso creo que empezó a abrir mi interés. Entonces lo que

130 “¿Dos Iglesias? La Iglesia ecuatoriana y la posición de dos prelados”, Vistazo, 1971: 88-90

(FDD, Publicaciones Periódicas, B.1.PP56).

131 Entrevista de la autora con Fabienne Bravo, 9.2.2018, Savagnier, Suiza.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 Repensar la Revolución del Poncho

nosotros escuchamos era sobre todo a través de ecuatorianos, pero también

de la prensa, o de DIAL.132

Resumiendo sus razones para viajar a Riobamba y trabajar en proyectos de

la diócesis, dice: “con el aura que tenía la teología de la liberación, el trabajo

de monseñor Proaño, la gente quería ir y escribían. A veces tenían respues-

ta”. Después de dos años de formación previa con la organización suiza Frères

sans frontières (ahora llamada E-Changer), en 1979, salieron junto a esa misma

organización. Estaba previsto que Fabienne Bravo fuera a participar en un

proyecto de alfabetización. Sin embargo, “cuando llegué ya no había tal al-

fabetización”.133 Esto, al inicio, fue una gran decepción para ella porque no

pudo hacer lo que más le hubiese gustado. Su llegada a Riobamba, y más

concretamente al Hogar de Santa Cruz —lugar de arribo de todos los nuevos

colaboradores—, recuerda perfectamente:

Fue un choque. Había cosas que me chocaron profundamente. Yo había

salido con mi ingenuidad bárbara, tenía una visión muy idealizada de la

diócesis. Llegamos a Santa Cruz y nadie nos esperaba. Mi marido era más

magnánimo, pero yo, ¡viendo esa casa feísima! Yo de Ecuador imaginaba

todo chozas o las ciudades que todavía eran muy coloniales, muy bonitas.

A pesar de esta llegada poco convincente, recuerda que gracias a los contactos

de Pepe Bravo hicieron amigos que los introdujeron “rapidito con la gente” y

que eso facilitó mucho su llegada.

Como el proyecto de alfabetización ya no existía y los Bravo también

tenían un hijo de un año, lo que hasta cierto punto limitaba su movilidad,

tuvieron que buscar otra actividad. Pronto resultó que la pareja que se ocup-

aba de la administración de Santa Cruz debía partir, y entonces “monseñor

Proaño nos llama una vez para conversar. Vivíamos en la misma casa que él.

132 DIAL, Diffusion de l’information sur l’Amérique latine, una revista francesa de infor-

mación sobre América Latina que se publica desde 1973. Hoy, el proyecto se llama Al-

terinfos y las publicaciones son accesibles en línea, www.alterinfos.org.

133 En 1979, el gobierno Roldós-Hurtado lanzó la Campaña Nacional de Alfabetización,

integrando en este proyecto varias iniciativas informales de alfabetización existentes.

El programa fue criticado desde las organizaciones indígenas por la falta de partici-

pación de los sectores populares o por sus intenciones folclóricas; “Las organizaciones

indígenas del Ecuador denunciamos la división de las comunidades con el programa

de alfabetización”, “Las organizaciones campesinas e indígenas frente al Plan de Alfa-

betización” (CESOA, sin signatura).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 197

Y nos pidió que nos ocupáramos del Hogar Santa Cruz”. Se convirtieron en

los administradores del Hogar y Pepe Bravo sobre todo en chofer: “Llevaba al

obispo a las diferentes comunidades, porque Proaño no conducía”. Acogían

a la gente, ayudaban en la limpieza, hacían las compras, etcétera. Ocuparon

este cargo durante un año. Un año que no transcurría de la manera en

que Fabienne Bravo hubiese imaginado: “Nada que ver con el proyecto de

alfabetización. Para mí fue muy difícil. Me sentía un poco mal. A mi marido

no le importaba ese cambio de planes y era muy activo, tenía sus reuniones

con el Frente de Solidaridad, y otras cosas”.134 

Ilustración 10: Leonidas Proaño con el carro dañado

(sin fecha) 

FDD, Imágenes, B3.FOT2.1.2.

 

La vida en el Hogar de Santa Cruz se caracterizaba por la poca privacidad que

implicaba el ir y venir de mucha gente. “Había un grupo de base y monseñor

Proaño estaba viviendo allí. Éramos comouna familia y teníamos que vivir con

toda esta gente en Santa Cruz. No teníamos un espacio propio. Pero teníamos

dos cuartos, uno frente al otro en el pasillo donde todos tenían cuartos”. Se

acuerda que en la casa vivían dos monjas también y que había “una indígena,

o dos, en la cocina, para dar una mano”. Los constantes cambios en la casa se

explican también por el ya mencionado hecho de que todos los que llegaban

134 Véase 3.3.1., el Frente de Solidaridad se fundó en 1978.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 Repensar la Revolución del Poncho

a Riobamba, pasaban por Santa Cruz. Como dice Bravo: “Llegaron muchos

en esa época. Llegaron de Colombia, de Ecuador mismo, gente de toda clase.

Gente que estaba más por visión política que religiosa. Pero llegaron monjas

también”.

Acerca de esta heterogeneidad de gente que llegaba, también con sus dife-

rentes intereses e ideologías, Bravo menciona que había una reunión regular,

la asamblea diocesana, donde se discutían todos los proyectos. “Eso era muy

peleado,muy peleado. Porque había las tendencias, las diferentes opciones. Se

tenían unas discusiones muy fuertes sobre los proyectos. Ahí uno se enteraba

un poco de cómo la gente funcionaba. O sea, era un factor integrador. Al me-

nos a nivel teórico”. Además, recuerda que había el grupo de los “recién llega-

dos”, que lo identificaría como “una especie de organización paralela, crítica

con relación a lo que se estaba haciendo oficialmente en muchas parroquias”.

Recuerda que su marido no siempre estaba de acuerdo con las visiones de

ellos —llamándolos “gente estudiada”— porque “no le gustaba mucho hurgar

en la cuestión ideológica. Mi marido iba más a la acción. Había un poco esta

divergencia”. Según Bravo, el papel del obispo en estas reuniones era

buscar un camino común. No se puede decir que estuviera de un lado o del

otro. Él era él. Yo lo veía a veces como demasiado optimista. Me acuerdo

perfectamente de una vez, me ha impresionado, cuando en una sala grande

y llena, en la pizarra hizo todo un plan de una especie de sociedad ideal en

la que él creía. Nome acuerdo cómo era el detalle, pero en fin decía: si todas

las comunidades aportan tal cosa, se llega a una sociedad perfecta, una cosa

muy bonita. Pero yo entre mí decía: sí, pero, siempre hay que pensar en el

granito de arena que va a meterse en los engranajes de la máquina. Él tenía

su ideal, y en el fondo tenía razón de poner como un faro, como un punto

de orientación. Entonces él no era partidario, sino de su ideal.

De la ciudad a la parroquia rural

Después de un año como administradores del Hogar de Santa Cruz, el obispo

los mandó a Sevilla, en el cantón Alausí, para que Pepe Bravo —por falta de

sacerdotes ordenados— ocupara el puesto como encargado de la parroquia.

Fabienne Bravo recuerda: “Eso fue una improvisación fatal. Llegamos ahí y la

gente no sabía que íbamos a llegar.Había una casa pequeña de adobe, la ‘casa-

convento’, que era de la parroquia, pero que estaba en un estado increíble, y

llegamos con un niño de dos años”. Además, recuerda que era un pueblo de

“solo neblina, a partir de las once de la mañana”. Estuvieron durante nueve

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 199

meses en ese lugar, pero el hijo se enfermaba constantemente, y tras una serie

de tratamientos antibióticos sin efecto, el médico ordenó que se trasladaran

a un lugar menos frío y menos alto.

Entonces, el obispo los mandó al centro, a Alausí, donde tampoco había

sacerdote. “El obispo nos dijo: por favor, bajen a Alausí, que esmás importante

que haya gente ahí que arriba. Entonces bajamos a Alausí hasta que encontra-

ron un cura residente”. Recuerda que “era todo un lío en Alausí. De la noche

a la mañana los dos curas de Alausí se largaron, se fueron. Uno porque se

casó, el otro, ¿por solidaridad será?”. Bravo recuerda que durante este tiem-

po en las parroquias no estaba muy contenta, sobre todo, porque se sentía

útil solo a ratos. Después de estas experiencias en las parroquias, se ubicaron

nuevamente en Riobamba y Pepe Bravo empezó a dar cursos en el Centro de

Formación Indígena. A la pregunta de qué exactamente hacían entonces en

Riobamba, Fabienne Bravo responde:

Lo mismo siempre. Pepe, en el seminario indígena, le llevaba mucho tiem-

po, estaba en el Frente de Solidaridad, en la formación de catequistas, eso. Y

yo, con el segundo hijo que nació en el 85, con dos hijos ya no haces mucho

más que eso. Pero me ocupaba también de la secretaría de la pastoral in-

dígena, o sea, cuando teníamos reuniones yo iba como secretaria y sacaba

folletos de cada reunión.

Sobre la experiencia del trabajo en la pastoral indígena y el creciente enfoque

en el tema de “los indígenas” en general, Bravo llega ahora a la conclusión de

que “con los indígenas teníamos una linda relación que hacía que casi tendía-

mos a idealizar sus personas, su gente”. Se acuerda que a veces no se aceptaba

“que había gente muy buena que era mestiza también” y que no siempre se

quería ver que también “había mestizos que vivían en una miseria humana

terrible”.

Teniendo, al momento de la entrevista, la distancia de muchos años y la

posibilidad de una mayor reflexión, Fabienne Bravo medita:

Me da la impresión de que se pasó de un aspecto de relaciones económicas

a un campomás humano, más profundamente humano. Me da la impresión

de que el análisis de la realidad campesina, indígena, era una manera de

rescatar la cultura, devolviendo la dignidad. Esto creo que era un punto

muy importante de monseñor Proaño, la devolución de la dignidad. Y la

dignidad está en las raíces culturales también. Entonces un rescate, porque

por ejemplo en el tiempo en que llegamos ahí, en los años 80 por ahí, en

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 Repensar la Revolución del Poncho

los autobuses se les prohibía a los indígenas estar sentados adelante. Yo

me acuerdo perfectamente de que los mandaban atrás. Yo estaba siempre

sentada adelante, o sea, me obligaban. Horrible. Entonces había mucho,

mucho que hacer. Ymonseñor Proaño, bueno no solamente él, se interesaba

en lo que eran los auténticos o primeros habitantes de esta región y en

devolverles la dignidad. Pero, o sea a nivel muy personal, mi problema era,

es decir, me preguntaba: ¿la cultura ancestral, a la que hacen referencia los

mismos indígenas, era así? ¿o es la que imaginamos ahora? eso fue un gran

dilema que tuve yo mucho tiempo y que no, o sea, hubiera sido necesario

poder investigar. Mi sueño hubiera sido trabajar en el archivo de Indias en

Sevilla, esto era mi gran sueño, hubiera sido lindo. A mí me fascinaría poder

encontrar lo que se decía de Chimborazo, lo que hay como escritos. Pero una

especie de idealización de lo que fue la sociedad tampoco pienso que está

bien.

En resumen, los dilemas personales de Fabienne Bravo durante su experien-

cia en la diócesis de Riobamba fueron de dos clases: por un lado, la descrita

cuestión sobre la idealización del indígena y, por otro, su falta de involucrami-

ento en las acciones pastorales: “Ha sido una dificultad porque yo no me pude

poner de lleno en la cuestión pastoral, no lo sentía por dentro”. En el año de

1987, Fabienne y Pepe Bravo regresaron a Suiza, después de siete años de tra-

bajo con la organización Frères sans frontières, y tras varias prolongaciones

del contrato. En aquel momento, se plantearon la cuestión de la educación de

sus hijos. Bravo recuerda que “solo la educación particular tenía una buena

enseñanza, pero era muy cara. Entonces eso pesó mucho en la decisión de

volver”.

El cura francés que encontró pareja: Bertrand y Mireille Jégouzo135

En su crónica de vida, Bertrand Jégouzo afirma que todo comenzó ya en 1961,

cuando el papa Juan XXIII, debido a la gran falta de sacerdotes que tuvo Amé-

rica Latina, pidió a la iglesia de Francia enviar misioneros y sacerdotes. Ley-

endo dicha carta enviada por el papa a la iglesia francesa, Bertrand Jégouzo,

entonces un joven seminarista de 16 años se dijo: ¿Por qué no, si hay una ne-

cesidad?”. Escribe que en este momento ya había tomado la decisión de ir a

América Latina, sin embargo, “no puedo explicar razonablemente por qué la

135 Entrevista de la autora con Bertrand y Mireille Jégouzo, 29.11.2017, París.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 201

he tomado, como tampoco puedo explicar por qué a los nueve años decidí ser

sacerdote, y sacerdote célibe incluso”.136

En 1980, enviado por CEFAL (Comité Episcopal France Amérique Latine), y

después de cuatromeses de preparación en el COPAL (Collège pour l’Amérique

Latine) de la iglesia bélgica en Lovaina, Jégouzo llegó a Riobamba, a la edad

de 35 años. Cinco años más tarde, en 1985, regresó a París, pero con Mireille,

enfermera que trabajó en la diócesis de Riobamba como voluntaria laica. En

el mismo año se casaron en París.137

A finales de los años 70, Mireille Jégouzo se hallaba viajando con una ami-

ga por Perú, Bolivia y Ecuador durante tres meses porque, según comenta

“siempre América Latina me había gustado”. Su experiencia en Ecuador em-

pezó con un acontecimiento poco estimulante: “Desgraciadamente, llegando

a Quito,me fui al Panecillo, y fui atacada por un chico”. Después del asalto ne-

cesitó tratamiento en el hospital y fue ahí, junto con su amiga de viaje, donde

encontró a una monja francesa, Marie-Louise Duvignau, conocida como Te-

resita.138 “Ella llevaba dos años en el hospital porque tuvo un accidente de bus

y tenía las dos piernas rotas. Por milagro empezaba a caminar otra vez. Y de

ahí empezamos a hablar con la Teresita, y ella decía que hay un montón de

trabajo, sobre todo para mí como enfermera”. Las experiencias de la monja

despertaron el interés en ambas jóvenes y les recomendó entrar en contacto

con Proaño, para ver si allí podían encontrar un trabajo.

Mireille recuerda que el obispo demoró mucho en contestar y Bertrand

añade que en general, escribir, sobre todo cartas, no era algo que le gustaba

mucho. “En la respuesta, Proaño preguntó qué íbamos a hacer allá, porque mi

amiga era empleada del banco francés. Yo como enfermera, sí, pero ¿ella? De

todos modos, al final del año nos dio el permiso. Tuvimos la visa y fuimos las

dos. Y ahí tuvimos que encontrar el puesto porque él no decía nada”. Mireille

se dispuso a trabajar en el área de salud, y su amiga en la cárcel. Mireille

136 Bertrand Jégouzo, hasta la actualidad expresa su descontento con la jerarquía católica,

sobre todo respecto a temas como la situación de lasmujeres en la iglesia o el celibato.

Entre otros, ha publicado un libro sobre su experiencia como sacerdote ordenado y

sacerdote casado. Su testimonio también incluye la experiencia en Ecuador. Tous frères

et soeurs, 108. El envío de misioneros y sacerdotes comenzó en 1957, con la encíclica

Fidei Donum. Primero fueron enviados sobre todo a África.

137 Durante 50 años, a partir de Fidei Donum, la Iglesia de Francia envía más de 350 sacer-

dotes a América Latina, ibíd., 113.

138 Teresita fueHija de la Caridad de San Vicente de Paúl, véase: Viaut, Teresita, la théologie

de la tendresse. Une Fille de la Charité chez les Indiens en Équateur.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 Repensar la Revolución del Poncho

vivía en el barrio de Santa Ana, “un barrio pobre. Yo empecé a dar un poco

de prevención sanitaria donde la gente. Iba a las casas de la gente. Después

me fui a trabajar en la cárcel con las mujeres también”. Tras haber conocido a

varias personas que trabajaron en el sector de la salud, Mireille colaboró en la

formación de un grupo especializado en esa área. Desde Riobamba, salieron

a las zonas rurales para hacer su trabajo de prevención y recuerda que

había que tomar todo en cuenta, no solo la salud, sino también el agua. Una

vez fuimos al campo a una comunidad y tomamos muestras de las heces de

los niños en la escuela. Todos, todos, todos por lo menos tenían tres bichos.

Entonces claro, hay que hablar del agua, hay que hablar de alimentación,

hay que ver cómo podemos arreglarnos a nivel de la comunidad.

Reflexionando ahora sobre cómo encontró su lugar, su tarea en Riobamba,

Mireille dice que el obispo no se preocupaba por los laicos voluntarios que

llegaron y que cada uno tenía que buscar su lugar. Además, no le parece justo

que incluso las personas —mujeres, sobre todo— que estaban oficialmente

asignadas a la diócesis, no recibieran salario:

Yo trabajé en la salud con una ecuatoriana. Una chica que sabía mucho del

campo, de las hierbas, de todas estas cosas. Ella fue asignada, ¿y trabajó

cuántos años ahí?, ¿treinta años?, por lomenos. Y nunca tuvo el seguro social

de la diócesis. ¡Nunca! No fue pagada tampoco por su trabajo. Monseñor

Proaño no se preocupó por ella y las otras tampoco. Ella tenía que trabajar

aparte para ganar su plata. Yo, en cambio, vine por mi propia cuenta. Con

mi dinero que yo había ahorrado viví tres años. El obispo no se preocupaba

de los seglares que venían de afuera porque pensaba que siempre alguien

les pagaba.

Proaño como “llave para entrar en todas partes”

Mireille conoció a Bertrand en la diócesis, en el Hogar de Santa Cruz. Bertrand

trabajó primero en el Equipo Misionero Itinerante (EMI), algo que recuer-

da como experiencia muy enriquecedora. Le hubiera gustado quedarse cinco

años. Pero indica: “yo salí después de dos años, el obispo Proaño me pidió

ocuparme de los seminaristas, entonces estuve en Riobamba, en una parro-

quia”. Se quedó dos años como párroco y responsable de los seminaristas en

el barrio La Dolorosa. Sin embargo, la experiencia en el EMI le gustó mucho

más que estar como “un sacerdote de Francia con poder”. Teniendo contacto

con los seminaristas, empezó a darse cuenta que este tipo de formación sa-

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 203

cerdotal, tradicional y formando curas célibes, no era lo que él personalmente

apoyaba. Otro camino le hubiera interesado mucho más:

Carlos Vera había creado un equipo misionero indígena. Un grupo de vein-

te a treinta personas, indígenas, hombres y algunas mujeres que hacían

el mismo trabajo como el grupo itinerante. Y algunos de este grupo eran

personas impresionantes, por su capacidad de inteligencia, solo que nunca

habían ido a la facultad o a la escuela. No tenían títulos, pero tenían la capa-

cidad, experiencia de compartir con la gente y a mí me parecía que hubiera

sido mejor dar la responsabilidad de la Iglesia Católica a estas personas.

Hombres y mujeres casados, y no a unos jóvenes así de veinte años.

Recuerda que también a nivel personal, sufrió mucho en estos años porque

“ya tenía relación con Mireille, entonces era una contradicción”.

Para Jégouzo, obviamente por su experiencia personal —según su libro,

el celibato lleva a un “aislamiento afectivo casi total”—,139 pero también por

su vivencia en el EMI, el tema de la ley del celibato llegó a ser uno de los

puntos de divergencia más profundos que, hasta la actualidad, él mantiene

con la doctrina de la Iglesia Católica. Con relación a los misioneros indígenas

que había conocido relata: “Alguien que no se casa es rechazado. Se casan, es

una responsabilidad de asumir su papel en su comunidad”. Además, supo-

ne que por la importancia de la transmisión oral de los conocimientos en las

“comunidades indígenas”, el matrimonio “es necesario para que el grupo pue-

da sobrevivir”. Sin embargo, los Jégouzo, como ya lo había indicado también

Mario Mullo, dicen que el obispo Proaño “no estaba abierto” al tema de los

sacerdotes casados. “Nació en 1910, era el señor de su época”, añade Mireille,

afirmando que “humanamente no había problemas por estas diferencias con

él, pero bastante gente de su diócesis se casó”.

Reflexionando sobre su experiencia de trabajo, Bertrand recuerda que el

obispo era “la llave para entrar en todas partes”. Entrar en las comunidades

para el EMI fue fácil porque se “venía en nombre de Proaño y teníamos las

puertas abiertas”. Según Bertrand, “en el campo al final la gente respondía

bastante” a las iniciativas. Mireille, sin embargo, también pone de relieve que

el trabajo “no ha sido tan fácil tampoco”. Al respecto, ambos empiezan a dia-

logar:

139 Jégouzo, Tous frères et soeurs, 174.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204 Repensar la Revolución del Poncho

Mireille: Yo me acuerdo, una vez, en, Licto, por arriba, decíamos: ¿mañana a qué

hora nos reunimos?

Bertrand: ¡Pero estas son preguntas europeas!

Mireille: Nadie contestaba. ¿Entonces a las 8 está bien? Sí, sí, sí hermanita.

Bertrand: Nunca dicen no.

Mireille: Nunca dicen no, y claro que a las 8 no había nadie y a las 9 no había nadie.

Es que van al trabajo en el campo y ya. Entonces a veces me daba vergüenza

verdaderamente. Muchas veces he tenido vergüenza. Porque venimos así

para cursos, pero la gente con tanta preocupación, sin luz, sin agua, sin

nada. Para mí era como imponernos donde la gente, ¿no? Yo me imaginaba

que los indígenas vinieran aquí a mi casa a decir, ‘ya, nos reunimos a las

ocho’. No, no.

Bertrand: Hmm, para mí era más fácil. Y cuando era un pedido, por ejemplo, una

fiesta patronal, una fiesta del santo, entonces ¡yo era recibido como Dios!

Hubiera podido enriquecerme, explotar a la gente, porque a la gente, para ir

al cielo, el cura podía pedir todo. Eso era impresionante. Claro, la propuesta

de salud, a pesar de ser con Proaño, era más difícil.

Mireille y Bertrand Jégouzo recuerdan “muchas peleas” y al mismo tiempo

“cosas estupendas”. Como señala Bertrand: “Había zonas donde el párroco

vestía sotana y tenía una teología de antes del siglo XIII. Había de todo, era

estupendo, como que nosotros, en cinco años tuvimos la impresión de vivir

veinte años. Siempre pasaba algo estupendo en la diócesis, pero muy inte-

resante”. Como dice Mireille: “Hubo peleas realmente, y era al mismo tiempo

la riqueza también de tanta gente distinta. Había españoles, suizos, france-

ses, belgas, alemanes, italianos, irlandeses, holandeses. Realmente sí era una

riqueza también”. Según Bertrand, “la diócesis de Riobamba en toda Améri-

ca Latina era vista como algo increíble”, por lo que hasta hoy se refiere a la

“mítica Riobamba”.

Discusión

A través de los testimonios de clérigos y laicos que en las décadas de los 60, 70

y 80 participaron como agentes de pastoral o voluntarios en proyectos de la

diócesis de Riobamba, se ha ofrecido una imagen diversificada, no solo de las

iniciativas y proyectos realizados, sino de personajes que estaban fascinados,

atraídos, extrañados y fuertemente involucrados en lo que, bajo el mando del

obispo Leonidas Proaño, caracterizaba esta diócesis. Para una mejor contex-

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 205

tualización de las voces escuchadas en el panorama general de este trabajo, se

añaden algunos párrafos de discusión. Con base en los testimonios es posible

identificar varios temas recurrentes y también, hasta cierto punto, una divi-

sión de las experiencias descritas en diferentes etapas temporales. En lo que

sigue, se distinguen los siguientes temas: la descentralización de la estructura

de la Iglesia Católica; el activismo político y la crisis del clero; la presencia de

actores transnacionales y, finalmente, el EMI y el enfoque etnicista.

Descentralización de la Iglesia Católica

Es sobre todo en las narraciones de los dos curas (Modesto Arrieta y Julio

Gortaire) que se torna visible la importancia dada a la descentralización de

los servicios religiosos, principalmente en las zonas rurales. Como hijos del

Concilio Vaticano II, estos sacerdotes ecuatorianos mostraron en sus relatos

que un desplazamiento del poder, tanto eclesial como respecto a las élites que

controlaban los servicios públicos y la política local, era el principal y primer

desafío.

Impulsados por las resoluciones del Concilio Vaticano II, y sobre todo, con

la opción por los pobres a partir de Medellín, Modesto Arrieta y Julio Gortaire

—ambos se refieren explícitamente a estos eventos—, se dispusieron a llevar

a cabo las nuevas directrices, sobre todo, manifestadas por un acercamiento

a la vida y las preocupaciones reales de los pobres. La elección de parroquias

rurales, y no urbanas, formó parte de este nuevo proyecto de evangelización.

La necesidad de ir al campo se explica, por un lado, en las alusiones a la mi-

seria y la pobreza que incluyeron en sus testimonios, y por otro lado, por

la ‘necesidad de evangelización’ en estas zonas religiosamente abandonadas.

Sin embargo, como se ha evidenciado, los nuevos métodos y el hecho de que

un sacerdote, de repente, asuma un papel diferente a lo que la gente estaba

acostumbrada, causó también resistencias.

A pesar de las dificultades encontradas por los sacerdotes, tanto en Cacha

como en Guamote, ya sea a nivel de sus experiencias personales —relacio-

nadas a su descubrimiento de otro mundo o al hecho vivir en circunstancias

nada cómodas y de costumbre—, el trabajo en la zona rural también les pa-

recía fácil. Por un lado, porque el control de las autoridades de los centros

parroquiales no llegó hasta el campo, lo que facilitó una independización de

las labores pastorales. Por otro lado, la constitución de la zona rural como

espacio ideal para la evangelización de los pobres, se basa en la idea de la

convivencia comunitaria en estos lugares. Esto se ha visto claramente en la

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206 Repensar la Revolución del Poncho

comparación que hace Arrieta entre el “mundo plural” de la ciudad y el “mundo

homogéneo” —basado en familia y el trabajo comunitario— del campo. Esta

narrativa recurre al ya mencionado estereotipo del comunitarismo indígena:

un imaginario social clave en las políticas de representación que analiza este

trabajo. Hay que añadir que los momentos de choque —de “despertar en un

mundo diferente”—descritos en los relatos de ambos sacerdotes ecuatorianos

—y que, por ende, no se limitan a la experiencia de los extranjeros—muestra

de manera muy contundente la distancia enorme, en términos de presencia

física y orientación pastoral, que la institución religiosa había mantenido an-

teriormente respecto a las periferias parroquiales.

En general, los discursos de los sacerdotes Arrieta y Gortaire, reflejan la

idea de “redimir al indígena” —Arrieta lo afirma explícitamente en la dedica-

toria de su libro— de su “miseria”, pero también del desconocimiento de su

propia situación y de la Palabra de Dios. En ambos relatos destaca una ten-

dencia neoindigenista, que en el caso de Gortaire, por ejemplo, se manifiesta

en sus argumentos de no formar sacerdotes indígenas porque no corresponde

con “lo propio de ellos” y porque llevaría a la pérdida de los valores autóctonos,

idealizados por el sacerdote y su equipo. Al mismo tiempo, ambos sacerdo-

tes se oponían fuertemente al orden social establecido, en cuanto condenaron

abusos cometidos en las haciendas, o criticaron abiertamente las estructuras

de poder. En general, los testimonios de los sacerdotes Gortaire (nacido en

1937) y Arrieta (nacido en 1926), se pueden atribuir a una primera etapa de

la iglesia liberadora en Riobamba, siendo ellos entre los primeros sacerdotes

que trataron de poner en práctica lo que el Concilio y Medellín exigían, y todo

aquello dentro de un contexto concreto: la provincia de Chimborazo durante

la época de reforma agraria.

El activismo político y la crisis de los sacerdotes

Lo referido por Alonso Vallejo, Homero García y Mario Mullo, constituyen tes-

timonios de curas que, como jóvenes seminaristas entraron de lleno a la época

de la iglesia de la liberación y que, fascinados por las dinámicas de cambio,

tanto a nivel eclesiástico como a nivel de la sociedad en general, buscaron

combinar un trabajo pastoral con un trabajo político y de activismo social.

A diferencia de Arrieta y Gortaire, los tres son característicos de un gru-

po de (ex)sacerdotes que aprovecharon la nueva orientación para reflexionar

críticamente sobre el funcionamiento de la institución religiosa y sobre su

propio papel. Al concluir que su posición de sacerdotes, tanto en la sociedad

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 207

como en la estructura de la iglesia, ya no tenía un carácter definido, estos

actores exigieron y elaboraron nuevas formas de vida sacerdotal y labor pas-

toral. El acercamiento a los problemas y desafíos concretos de los feligreses

de sus parroquias no solo permitió nuevas formas de colaboración con ellos,

sino que provocó una profunda reflexión sobre su propio estatus y función.

En todo este contexto de crisis existencial del sacerdote, el rechazo a la ley del

celibato constituyó uno de los puntos críticos, como se ha visto también en

el caso de la Convención Nacional de Presbíteros. Estos sacerdotes, muchas

veces, no encontraron respuestas o modelos a seguir dentro de las estructuras

eclesiales, por ejemplo, cuando la formación de sacerdotes no respondió a la

renovación conciliar. Esto se debe por un lado a las resistencias del clero que

predominantemente optaba por mantener el estatus quo. Por otro lado, las re-

formas exigieron la invención y planificación de nuevos métodos de trabajo

en diferentes niveles —formación sacerdotal y trabajo pastoral— que no se

podían implementar de un día para otro, sobre todo, considerando también

la falta de personal de aquella época.

Parece obvio que aquellos curas, que se acercaron a la vida de sus feligre-

ses, se vistieron como ellos y vivieron en casas corrientes, llegaran a percibir

su estatus como una contradicción aguda y, en consecuencia, incompatible

con su permanencia dentro del clero. Pero a pesar de que ya no querían ser

figuras de autoridad, deshacerse del estatus del cura poderoso no era sencillo

porque formaba parte del habitus del sacerdote desde la época colonial, algo

que se reflejó también en las reacciones de los creyentes que, remitiéndose a

la ‘tradición’, no aceptaban los cambios fácilmente.

Otro aspecto importante tiene que ver con la creciente tensión entre com-

promiso religioso e involucramiento político. Como fue descrito por Homero

García y Mario Mullo, el retiro del sacerdocio les permitió involucrarse más,

sea como miembros de partidos políticos o movimientos sociales emergentes

en la época. Como laicos eran mejor aceptados y desde su punto de vista, ya

no había una institución que pusiera límites a su activismo. Al contrario del

obispo Proaño, estas personas tampoco se distanciaron de la política parti-

dista.

Finalmente, los testimonios de los curas activistas reflejan que no solo vi-

vieron de cerca los años de mayor experimentación con nuevas prácticas pas-

torales sino, al mismo tiempo, la época de mayor agitación social y política en

cuanto a la cuestión de tierras en la provincia de Chimborazo. Homero Gar-

cía, por ejemplo, estuvo presente en el conflicto de Toctezinín, donde el líder

campesino Lázaro Condo fue asesinado por las autoridades estatales. Ade-

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208 Repensar la Revolución del Poncho

más, estos (ex)curas se solidarizaron con diversos movimientos que nacieron

a nivel latinoamericano como, por ejemplo, los Cristianos por el Socialismo

en Chile.140

Los entrelazamientos transnacionales

Se ha mencionado en los testimonios de los tres europeos, Fabienne Bravo,

Bertrand y Mireille Jégouzo—pero también en la narración de Hilda Espín—,

que a partir de finales de los años 70 y a lo largo de los 80, muchas perso-

nas llegaron a Riobamba, tanto de países europeos como latinoamericanos.

La provincia de Chimborazo, sobre todo gracias al obispo Leonidas Proaño,

alcanzó notoriedad internacional como el lugar por excelencia donde se tra-

bajaba para alcanzar la liberación de los oprimidos. El clérigo ganó renombre

internacional no solo por dedicarse a la población indígena, sino también por

sus numerosos viajes a Europa, su colaboración con instituciones internacio-

nales, las resonancias provocadas por acontecimientos conflictivos —como el

caso de la detención de 17 obispos latinoamericanos en Riobamba— y, no hay

que olvidarlo, ciertas acciones simbólicas como vestir “el poncho de indio”.141

En consecuencia, la diócesis de Riobamba, o la “mítica Riobamba”, para

retomar las palabras de Bertrand Jégouzo, atrajo como un imán apersonas y

organizaciones que, considerándose parte de un movimiento transnacional

de liberación, querían participar en la Revolución del Poncho. A los “recién

llegados”, la iglesia de Riobamba les procuró acceso a lugares específicos, y

les ayudó además a conseguir visas y permisos de trabajo. A pesar del gran

objetivo común, se ha visto también que llegaron personas con objetivos, tras-

fondos e ideologíasmuy heterogéneas—unosmás con una orientaciónmisio-

nera-religiosa, otros con una actitud más política—. Además, los colaborado-

res europeos llegaron con una imagen bastante idealizada de lo que se estaba

desarrollando en Chimborazo. Sobre todo, los testimonios deMireille Jégouzo

y Fabienne Bravo han revelado que la realidad encontrada no siempre se cor-

respondía con las expectativas y que, sobre todo para las mujeres, encontrar

un lugar para colaborar en las iniciativas fue complicado.

En cuanto a las relaciones transnacionales es necesario detenerse breve-

mente en una institución clave: el Hogar de Santa Cruz. Esta casa, construida

140 Los casos de Lázaro Condo y del movimiento Cristianos por el Socialismo son retoma-

dos en la parte tres.

141 Agustín Bravo Muñoz, El soñador se fue…pero su sueño queda (Quito: Editoriales Don

Bosco, 1998), 93.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 209

en 1968, llegó a ser un punto de encuentro, pero también de estudio y refle-

xión, donde se coordinaban iniciativas y proyectos. Leonidas Proaño, en un

informe del año 1972, describió la historia del Hogar de Santa Cruz:

Durante la última sesión del Concilio, fuimos invitados unos 20 obispos lati-

noamericanos a visitar Taizé. De allí, me llevó una familia belga amiga a una

casa de retiros, el ‘Foyer de charité’ de la Roche d’Or. El sacerdote director

de la casa, luego de preguntarme si desearía tener en mi Diócesis una casa

semejante, me hizo el primer donativo de dinero, al que siguieron después

otros más. Una fuerte ayuda de la Arquidiócesis de Münich [sic], unida a la

de la Roche d’Or, hizo posible la construcción de la ansiada casa, situada a

4 kilómetros de Riobamba, en un lugar bello y solitario. La casa empezó a

funcionar el 20 de julio del año 1968. Su principal finalidad era promover

la Iglesia como comunidad, mediante encuentros de reflexión, cursos, reti-

ros. Poco a poco han ido naciendo una pequeña comunidad que vive en la

casa, un equipo de sacerdotes, religiosas y seglares que, sin abandonar sus

ocupaciones ordinarias, se encarga de dirigir los encuentros, para lo cual

se turnan los miembros del equipo; trabajos concretos de formación de co-

munidades eclesiales de base, y, por último, un equipomisionero diocesano

[…].142

También menciona en este mismo texto, que hasta el año 1972, habían pasa-

do ya “más de 8.000 personas por la casa”, un número considerable dentro de

cuatro años desde su funcionamiento, que confirma la posición del hogar de

Santa Cruz como institución primordial de toda la labor pastoral en la dióce-

sis. A pesar de que la coordinación de proyectos no siempre funcionó de la

manera prevista, esta casa posibilitó, hasta cierto grado, llevar un seguimien-

to de quienes venían y de las actividades que se realizaban. Al mismo tiempo,

Santa Cruz hospedaba una gran variedad de ideologías y trasfondos profesio-

nales que en conjunto caracterizaron la labor liberadora de la diócesis.

Como último punto, llama la atención que por Santa Cruz pasaran prácti-

camente solo europeos o latinoamericanos, y no norteamericanos. Como re-

fleja el relato de Hilda Espín, la presencia de norteamericanos se relacionaba

automáticamente con la expansión del protestantismo —o también llama-

dos evangélicos—. Para el trabajo transnacional de la diócesis de Riobam-

ba, se puede constatar que un equipo latinoamericano-europeo se enfrentó

142 “Situación actual de la Diócesis de Riobamba”, 2.5.1972 (FDD, Informes Pastorales,

A.2.IP18).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210 Repensar la Revolución del Poncho

a la ‘invasión’ de los protestantes y sus estrategias de evangelización. Como

se mostrará en la tercera parte de este trabajo, los evangélicos, como repre-

sentantes del imperialismo norteamericano, encarnaron la nueva imagen del

enemigo, que era un componente fundamental no solo en los discursos de los

católicos que defendieron una pastoral liberadora, sino también en el discurso

del movimiento indígena.

El EMI y la evolución hacia la evangelización inculturada

A más del Hogar de Santa Cruz, el Equipo Misionero Itinerante (EMI) fue

otra institución clave en la diócesis de Riobamba. El EMI, que se fundó en

1970 como instrumento de evangelización y para crear Comunidades Eclesia-

les de Base, a partir de los años ochenta se caracterizó por adoptar un giro

hacia la cuestión indígena. Se considera que esta iniciativa resulta ilustrati-

va sobre la evolución de un discurso etnicista —que ya fue observado a nivel

teórico en el apartado anterior (2.1)— y sus prácticas concretas. Carlos Vera,

responsable del EMI, en su testimonio hizo alusión a este giro que también

se manifiesta en la literatura: a partir de los años 80, el concepto de incultu-

ración predominó sobre el concepto de liberación.143 De hecho, la “evangeli-

zación inculturada”, como dice Vera, empieza cuando el obispado de Proaño

termina (1985):

Cuando termina Monseñor Proaño su servicio como obispo, al cumplir 75

años, el Papa lo nombró presidente de la Pastoral Indígena. Entonces él

invitó a sacerdotes, religiosas, catequistas para hacer un Plan de Pastoral

Indígena. Y de ahí es donde se empieza a trabajar en lo que es la evangeli-

zación inculturada, en la Iglesia Indígena, en la espiritualidad indígena, la

cosmovisión indígena. Entonces todo lo que se refiere al mundo indígena,

nació con monseñor Proaño.144

Según los testigos de la época, el creciente enfoque en una evangelización in-

culturada, iba acompañado de un debilitamiento del proyecto liberador, de la

lucha por la justicia. En la opinión de Nidia Arrobo,145 la “definición étnico-

cultural” presente en la posición de Proaño “no descuidaba los aspectos polí-

ticos como la lucha por la tierra”, sin embargo, los otros obispos o su sucesor,

143 Lyons, Remembering the Hacienda, 277; Paulo Suess et al., eds., Desarrollo histórico de la

Teología India (Quito: Abya Yala, 1998); Arias Luna, La inculturación de la Iglesia.

144 Entrevista de la autora con Carlos Vera, 6.7.2017, casa parroquial de Licto.

145 Entrevista de la autora con Nidia Arrobo, 2.8.2017, Quito.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 211

Víctor Corral, ignoraron este componente. Como hemos visto en el apartado

anterior, fue Proaño quien impulsó el reconocimiento de este nuevo “rostro

indio” de la iglesia,146 oficializado en el Plan de Pastoral Indígena de 1986.

Lo que ocurrió cuando el obispo de Riobamba dejó su sede, siguiendo la in-

terpretación de Arrobo, fue una apropiación del discurso etnicista por parte

de la jerarquía eclesial como paso decisivo en su largo afán de enfrentar a la

corriente ‘radical’ de la teología de la liberación.

Es interesante observar que este proceso de oficialización de la alteridad

indígena, a finales de los años 80, no solo sucedió en el seno de la iglesia, si-

no en otras esferas de la sociedad y el estado. Como han manifiestado varios

autores, este fue el momento del “indio permitido”, el inicio del “multicultu-

ralismo neoliberal” (Charles Hale) y cuando el poder se sintió “cómodo con el

discurso etnicista” (Héctor Díaz-Polanco).147 Almismo tiempo, y comomostró

Cécile Casen para Bolivia, esta oficialización del discurso etnicista “reduce la

posibilidad de cuestionamiento de la ortodoxia neoliberal”. 148 Aplicando es-

te argumento a la iglesia ecuatoriana, se puede concluir que, con la entrada

oficial del discurso multiculturalista a las esferas de la jerarquía religiosa del

Ecuador a finales de los años 80, se puso fin al proyecto liberador en el país.

La cuestión sobre los efectos que este discurso etnicista de la Iglesia Cató-

lica pudo haber tenido en los movimientos sociales, será objeto de análisis en

la tercera parte de este trabajo. Para el caso de Bolivia, Andrew Orta mostró

que la evangelización inculturada correspondió con el momento en que los

movimientos indígenas empezaron a colocar a los movimientos clasistas en

segundo plano:

El auge de la inculturación como estrategia misionera a mediados de los

años ochenta y el consiguiente declive de la teología de la liberación están

coordinados con cambios similares en las políticas globales que se alejan

de los movimientos basados en las clases y se acercan a las políticas de

identidad o etnicidad.149

146 Ferrò, Taita Proaño, 126.

147 Hale (2002) y Díaz-Polanco (2006) citados en; Cécile Casen, “La figura del indígena

como encarnación del pueblo boliviano: discusión en torno al esencialismo estratégico

del Movimiento al Socialismo (MAS)”, Rubrica Contemporanea 2, no. 3 (2013): 70, 71.

148 “La figura del indígena”, 71.

149 Orta, Catechizing Culture, xi.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212 Repensar la Revolución del Poncho

Dejando esta reflexión pendiente para la tercera parte, se concluye este capítu-

lo basado en los testimonios, subrayando la gran diversidad de interpretacio-

nes que han transcurrido desde la idealización y romantización del trabajo

pastoral en la diócesis de Riobamba, hasta la reflexión crítica sobre las ini-

ciativas o construcciones de la alteridad indígena. Por ejemplo, los miembros

del Equipo Misionero Itinerante, observaron para finales de los años 80: “aun

estamos pensando que los indios tienen que aprender de nosotros, aun esta-

mos en una estructura colonial”.150 En definitiva, lo que el sociólogo Christian

León ha señalado en relación con las representaciones sobre lo indígena en el

documental indigenista ecuatoriano, también debe ser tomado en cuenta al

leer los testimonios presentados: muchas veces “reflejan las fantasías y an-

siedades de quien las construye”.151

2.3 La Iglesia Católica y la cooperación internacional
para el desarrollo

Debido a la estrecha vinculación entre renovación eclesiástica y desarrollo so-

cioeconómico —sobre todo a través de la cooperación internacional para el

desarrollo— se argumenta que es imprescindible analizar cómo estos dos ob-

jetivos fueron reunidos en la práctica y cómo fueron percibidos por la pobla-

ción local.152 En la primera parte de este trabajo se ha argumentado que la

Iglesia Católica, con sus prácticas indigenistas a partir de mediados de los

años 50, y a través de la colaboración con los proyectos de la Misión Andi-

na (véase 1.2), representó un agente de desarrollo importante en el espacio

andino del Ecuador. Con las reformas eclesiales a partir de los años sesen-

ta y la demanda de atender más decisivamente los problemas concretos “del

hombre”, dicho rol de la iglesia como agente de cambio social se intensificó.

Con eso, también la colaboración de la institución religiosa con otros organis-

mos de desarrollo —tanto del estado como del sector privado a nivel nacional

y transnacional— se amplió constantemente.

150 Equipo Misionero Itinerante EMI, 46 años caminando al servicio del Reino, 101, 02.

151 Christian León, Reinventando al otro. El documental indigenista en el Ecuador (Quito: La

Caracola Editores, 2010), 10.

152 Véase también: AndreaMüller y Noah Oehri, “Mountains, ‘Indios’ and Cheese: AMulti-

Sited Approach to Swiss Development Aid in the Andes”, Bulletin de la Société Suisse des

Américanistes: La Revista 80 (2019).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 213

El hecho de que los proyectos sociales de las jurisdicciones eclesiales en

gran parte fueran financiados por capital extranjero, se considera crucial pa-

ra entender el activismo católico, tanto en la diócesis de Riobamba, como en

otras diócesis ecuatorianas. Así, por ejemplo, no se puede pasar por alto la

trayectoria del Fondo Ecuatoriano Populorum Progressio (FEPP), un instituto

de crédito que se fundó en 1970 por iniciativa del obispo de Guaranda (pro-

vincia de Bolívar), Cándido Rada, bajo el auspicio de la Conferencia Episcopal

Ecuatoriana (CEE). El FEPP, una organización privada “de inspiración cris-

tiana”, según la propia organización, se fundó para promover “el desarrollo

integral de las comunidades rurales marginadas mediante el crédito, la capa-

citación, el fortalecimiento de las organizaciones, el trabajo comunitario, la

asistencia técnica y la coordinación con otras instituciones”.153

Esta importante organización —por su disponibilidad de recursos y alta

presencia con proyectos a nivel nacional— dependió decisivamente de capital

proveniente de países europeos y de los Estados Unidos. En un informe de

1977, el FEPP declaró que aproximadamente dos tercios (14’871.447 sucres)154

de sus ingresos provenían de instituciones externas,mientras que los ingresos

nacionales—de las diócesis ecuatorianas, instituciones y donaciones particu-

lares— constituyeron un tercio del total (5’356.894 sucres).155 En este mismo

informe se constató que el coordinador encargado de trabajar con las institu-

ciones externas, el padre John Kelly, “ha realizado un viaje a Estados Unidos y

otro a varias naciones de Europa, visitando aproximadamente 25 institucio-

nes que ya han colaborado con el FEPP o que pueden colaborar en el futuro”.156

Una de las entidades suizas que por ejemplo apoyó al FEPP, fue la Acción Cua-

resmal (Fastenopfer) de la Iglesia Católica, para un proyecto de “formación de

líderes de organizaciones de base” en las provincias de Bolívar y Azuay.157

El FEPP —que existe hasta hoy— fue una de las organizaciones que el

obispo de Chimborazo, en la coyuntura de la teoría de la dependencia y la

teología de la liberación, empezó a calificar como “desarrollistas”. Según el

153 Luis María Gavilanes del Castillo, El FEPP: Llamada, pulso y desafío (Quito: FEPP, 1995),

28.

154 Equivalente a unos 595’000 USD en la época (1 USD = 25 sucres).

155 = 214’000 USD.

156 “Breve informe de las principales actividades del FEPP en el año 1977” (FDD, Proyectos,

IV).

157 “Presentación del proyecto de formación de líderes”, diciembre de 1977 (ALU, PA

572/1507, Ecuador/Quito: Aus- und Weiterbildung von Führungskräften landwirt-

schaftlicher Basisgruppen, 1977-1982).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214 Repensar la Revolución del Poncho

testimonio de Alonso Vallejo, exsacerdote chimboracense que trabajó para el

FEPP (véase 2.2.3), Cándido Rada y Leonidas Proaño representaron dos lí-

neas diferentes: “A Rada lo calificaría el obispo del desarrollo, con recursos

económicos. Proaño, en cambio, no estaba desde lo económico, sino desde la

educación, la formación, esta opción digamos”.158 Es verdad que Proaño, con

referencia a las diferentes perspectivas sobre desarrollo representadas por los

obispos—tanto de la iglesia ecuatoriana como entre aquellos que participaron

en la II Conferencia General del Episcopado Latinoamericano en Medellín—

distinguió tres tendencias: la conservadora, la desarrollista y la revoluciona-

ria, adhiriéndose él a esta última.159 Proaño, en una entrevista del año 1972,

admitió que, personalmente había vivido un cambio, desde un entendimi-

ento del concepto de desarrollo como acción caritativa-paternalista hacia una

concepción del mismo bajo los lemas de la “concientización”, el “desarrollo in-

tegral” y la autoayuda. Constató en esta misma publicación que “no se puede

hablar de desarrollo, sin que primero se haya liberado del sistema de opre-

sión”. En forma autocrítica señaló que en la década de los 60 se iniciaron las

Escuelas Radiofónicas Populares (ERPE) “sin consultar primero a los benefi-

ciarios”, algo que reconoció como una falla. Sobre las cooperativas agrícolas,

promovidas por la organización CEAS a partir de 1960, dijo que, al contrario

de lo anhelado, no estaban a salvo de “encajarse en el sistema de opresión”.

Pero a pesar de este cambio de perspectiva y distanciamiento respecto a

iniciativas consideradas desarrollistas, también el obispo de Riobamba y su

equipo pastoral, dependieron en gran parte de capital extranjero. Durante su

trabajo como obispo, se constituyó una amplia red de ayuda transnacional,

cuya existencia no podía impedir el peligro de un asistencialismo y depen-

dencia frente a recursos provenientes de otros países.160

A continuación, con un enfoque en prácticas de desarrollo y a partir de

dos estudios de caso, se analizan una serie de aspectos de la cooperación in-

ternacional para el desarrollo en el contexto de las reformas eclesiales que

158 Entrevista de la autora, 19.6.2017, Riobamba.

159 “‘Nada puedo decir’ respondió Obispo de Riobamba sobre una ‘confabulación’ en su

contra”, entrevista con Proaño, El Comercio, 19.6.1972 (FDD, Artículos en Publicaciones

Periódicas, A.5.PP20).

160 Por ejemplo, la organización católica Acción Cuaresmal Suiza (Fastenopfer), hasta me-

diados de los años 70, apoyó a ERPE y también al Centro de Estudios y Acción Social

(CEAS), (ALU, op.cit.).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 215

tuvieron lugar en la década de los setenta. El primer caso es el itinerario bio-

gráfico de una cooperante suiza, Beatrice Hug. La exmonja llegó a la provincia

de Chimborazo a mediados de los años 70 para realizar un proyecto de “for-

mación de líderes”. El caso concreto de la voluntaria suiza resulta ilustrativo

para el análisis de las relaciones transnacionales entre agentes de cooperación

para el desarrollo y actores de la Iglesia Católica en línea con la opción por los

pobres. El segundo caso, que invita a un traslado a la provincia de Tungura-

hua, se dedica al Centro Indigenista de Atocha de la diócesis de Ambato. Esta

institución representó no solo un lugar de encuentro, sino el centro de todas

las acciones indigenistas de la diócesis a partir de finales de los años sesenta.

El caso no solo es interesante por la cooperación internacional —en este caso

con Alemania— o los paradigmas y prácticas de desarrollo, sino también por-

que esta iniciativa desempeñó una función significativa en la formación del

movimiento indígena Ecuarunari (que se analizará en la tercera parte, véase

3.2).

Como veremos para ambos casos, la “formación de líderes” o “animado-

res”, representó un eje transversal en el desarrollo propagado por la Iglesia

Católica, y su colaboración con agentes externos. Este objetivo de capacita-

ción, cuyo origen puede encontrarse en los proyectos de la Misión Andina,

se convirtió en una tarea permanente para los agentes pastorales y laicos ca-

tólicos inspirados en las reformas eclesiales. El sacerdote Estuardo Gallegos,

miembro del equipo pastoral de Proaño, además,menciona la doble intención

de la formación de líderes:

Uno era responsable del acompañamiento de organizaciones indígenas, de

la formación permanente de los cuadros directivos, y claro, era un modo de

sembrar también allí el mensaje del evangelio, vivir lo que es ‘ver, juzgar,

actuar’, este método propagado por monseñor Proaño.161

Como muestran los estudios de caso, justamente este “acompañamiento de

organizaciones indígenas”, o la “formación de líderes”, representaron cam-

pos de acción para una multitud de actores, como laicos y clérigos católicos,

agentes de desarrollo y partidos o grupos políticos. Mostrar este tipo de pro-

moción indígena y la complejidad del contexto en el cual se desenvolvía, es el

objetivo principal del presente capítulo.

161 Entrevista de la autora con Estuardo Gallegos, 6.7.2017, San Andrés.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216 Repensar la Revolución del Poncho

2.3.1 Una exmonja suiza y su misión en Chimborazo

En abril de 1975, la organización Brot für Brüder162 (Pan para los hermanos) en

Basilea (Suiza), recibió una carta proveniente de Ecuador. La carta fue envia-

da desde Sicalpa, una parroquia en el cantón Colta (provincia de Chimborazo)

que llevó como remitente el nombre de Beatrice Hug. En la carta, la exmonja

de nacionalidad suiza se presentó como voluntaria en un proyecto de “ayu-

da al desarrollo” que llevaba ejecutando durante ocho meses con el apoyo y

la participación de “tres campesinos que se dedican a este trabajo a tiempo

completo”. Su proyecto lo describió de la siguiente manera: “Nuestro trabajo

consiste en formar en cada pueblo de indios a gente, los llamados animado-

res, para que ellos, en el futuro puedan contribuir activamente al progreso y

desarrollo de las respectivas comunidades”.163

El propósito de su carta fue pedir un apoyo financiero de 18.000 francos

suizos164 pues sin esta contribución su proyecto “lamentablemente se tendría

que suspender”. Desde Basilea, la carta fue enviada a la organización suiza

de las iglesias protestantes,HEKS (Hilfswerk der Evangelischen Kirchen Schweiz),

en Zúrich, cuyo responsable, muy interesado en el proyecto, en su respuesta

pidió la aclaración de ciertos puntos: el objetivo final de su proyecto de “desar-

rollo comunitario”, las relaciones que semantienen con instituciones estatales

y los contactos con otras organizaciones localizadas en Suiza. Además, el se-

ñor de apellido Schaffert, añadió: “En sus documentos enviados se habla de

una Iglesia de Riobamba. ¿Qué Iglesia es? ¿católica o protestante?... Me ima-

gino que es católica. ¿Y su trabajo, lo hace por su propia cuenta o por orden

de la Iglesia?”.165 Hug respondió en mayo, aclarando que ella es católica, pero

162 Fundada en 1961 como acción de donativos e institucionalizada en 1971, la organización

en sus inicios tuvo como objetivo la obtención de fondos para instituciones de ayuda

protestante suiza, comopor ejemploHEKS (Hilfswerk der EvangelischenKirchen Schweiz).

Desde 1990, la organización se llama Brot für alle (Pan para todos); P. Hug, Brot für alle,

en: Historisches Lexikon der Schweiz (HLS), URL: http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/

D16637.php, 28.09.2018.

163 Carta de Beatrice Hug a Pan para todos, Sicalpa, 24.4.1975, (AFS, J2.233-

01#1997/161#738*, Arbeit von Béatrice Hug bei der Landbevölkerung Campesinos (Pr.

823.1) in Riobamba, Korrespondenz, 1975-1978), las fuentes originales incluyen textos

en español y en alemán.

164 A mediados de los años setenta, la suma de 18.000 francos equivalía a 8000-9000

dólares.

165 Carta de H. Schaffert (HEKS) a B. Hug, 9.5.1975 (AFS, op. cit.).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 217

con una actitud claramente ecuménica, y explicó que trabajaba por su propia

cuenta pero que gracias a la diócesis de Riobamba había conseguido el per-

miso de trabajo para iniciar su proyecto. Añadió que mantenía contactos con

diferentes parroquias que visitó al inicio “para estudiar la situación y las cos-

tumbres”. Según ella, el proyecto de “concientización” para que el campesino

descubra “su propia personalidad” y aprenda “a pensar y a actuar” se debería

desarrollar durante dos o tres años hasta que “el movimiento” sea “autóctono”.

Ella misma ya pensaba regresar a Suiza a finales de 1975 para hacer el segui-

miento del proyecto desde su país, “ayudándoles de otra forma”.166 En agosto

de 1975, el proyecto fue aprobado por HEKS y se reservó la misma cantidad

de dinero también para los años 1976 y 1977.

¿Pero quién era ella y por qué viajó a realizar este proyecto en Riobamba?

Beatrice Hug, como podemos leer en un informe escrito por una visitante,

entró a un convento en Troyes, Francia, a la edad de 17 años. Planificó la es-

tancia de un año para aprender francés en un convento —donde su hermana

mayor vivía como monja— pero esta se extendió a ocho años y Hug se hizo

monja. Después, fue enviada a París para trabajar con jóvenes y más adelante,

su congregación la envió a Alausí, donde su congregación dirigía un colegio

para hijas de familias adineradas costeñas. Hug fue responsable de la for-

mación de novicias mientras otras monjas, en una casa aparte, “educaron a

los niños pobres”. La separación estricta entre “ricos y pobres” se mantenía

porque los padres de las internadas no habrían permitido que sus hijas se

mezclaran. Como Hug contó a una visitante de Suiza, “en las calles, las mon-

jas solo saludaban a los blancos, no a los indios”, lo cual le molestó y pidió

que la enviaran a trabajar entre los pobres. La trasladaron a otra comunidad

durante dos semanas, pero a la priora en Francia no le gustó esta “libertad de

decisión de algunas monjas en Alausí” y trasladó a Hug a Medellín, Colombia.

Durante cuatro meses vivió “en una nueva casa blanca, con jardín de rosas, en

medio de un barrio de pobres”. Otra vez aislada “de la gente pobre”, decidió

renunciar a los votos, regresó a Suiza y encontró trabajo en un banco. Sin em-

bargo, “con la ayuda del sacerdote de Alausí y el obispo de Riobamba”, regresó

a Chimborazo en 1974 donde conoció a Manuel Yautibug y a Rosa Aucancela,

“dos campesinos nativos” con quienes empezó a trabajar.167

La suma de dinero enviada por la organización HEKS, le permitió a Hug

intensificar su labor y logró una colaboración con el sacerdote de la parroquia

166 Carta de B. Hug a H. Schaffert, 16.5.1975 (ibíd.).

167 Informe de Annemarie Friedli de la organización Pan para todos, 19.9.1977 (ibíd.).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218 Repensar la Revolución del Poncho

de Sicalpa, José Delfín Tenesaca,168 quien se consideraba “parte de la labor

evangelizadora en Riobamba con el Obispo Proaño”.169 Este sacerdote, en una

entrevista con la revista Nueva en 1975, describió el objetivo de su trabajo de

la siguiente manera:

[…] lo que predico es el nacimiento de un movimiento. Pero de un movi-

miento con valores nacionales, tomando en cuenta los valores propios in-

dígenas. Sus mismos líderes indígenas […]. Lo más difícil es eso: plantear un

movimiento con gente propia, porque siempre se admiten líderes foráneos,

creyendo que el indígena, el campesino, es nulo para esto.170

Hug, por su parte, a más de notar la falta de “escuelas, centros de alfabetiza-

ción, agua, casas comunales, tiendas comunales”, también puso énfasis en

la situación de los indígenas, manifestando que son considerados “injusta-

mente como inútiles, sin inteligencia, que no saben pensar ni expresarse” y

expuso más concretamente el objetivo de su proyecto como un trabajo en “el

sentido de la concientización” que trataba no solo de “luchar por los derechos

humanos” sino de “devolverles la personalidad propia, hacerles comprender

y ver que tienen los mismos derechos”. Para ella, esta toma de conciencia si-

gnificó “la base para todo un trabajo de desarrollo que viene después y que

ellos mismos pueden obtener”.171 En la correspondencia con HEKS, afirmó

que los tres colaboradores “ya están conscientes” y esperó que el número de

estas personas fuera multiplicándose para que ella pudiera retirarse.

El proyecto de formación de animadores constó de tres partes: primero,

un curso de formación de tres días para “animadores indígenas”, o “anima-

dores de comunidad”, que luego regresaron a sus comunidades. Segundo, el

seguimiento de dichos animadores en sus respectivas comunidades a través

de “visitas regulares” y, tercero, la “formación y capacitación de los miembros

[permanentes] del equipo”. Para cada curso se invitaron “a 3 o 4 campesinos

168 Tenesaca fue director de Tepeyac, desde su fundación en 1963, hasta 1965, cuando

la responsabilidad fue delegada a la CEDOC y el INEDES (FDD, Granja Escuela Tepe-

yac, NRO.7.1.2.B.). No es el mismo Delfín Tenesaca mencionado en el capítulo anterior

(2.2.2) quien fue dirigente del movimiento indígena de Chimborazo (MICH).

169 José Delfín Tenesaca Guambo, Monseñor Leonidas Proaño. El obispo fiel al Evangelio y al

pueblo (Quito: Artes Gráficas SILVA, 2014), introducción.

170 “Chimborazo: Sólo promesas, la explotación continua”, Nueva, mayo 1975, No. 19: 30

(UASB, 2.15).

171 “Proyecto: Formación de animadores indígenas”, anexo a carta de B. Hug aH. Schaffert,

16.5.1975 (AFS, op.cit.).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 219

de cada comunidad que tengan aptitudes de llevar adelante a la comuna”. O

como informaron los miembros del grupo de base: “Los cursos se hacen a ba-

se [de] diálogo, de reflexión en Quichua. Después del curso los compañeros

regresan a sus comunidades con el deseo de despertar y hacer algo para los

demás campesinos y comuneros”.172

Respecto a los primeros ocho meses de su trabajo, Hug informó que se

habían realizado “siete cursos de primer y segundo nivel con la participación

de 210 campesinos”. Sin embargo, la voluntaria suiza también afirmó que “en

todo, tenemos que ir muy despacio” porque en caso de que no “todos los habi-

tantes de un anejo han comprendido la necesidad de un cambio, no se puede

hacer nada”. Reflejando sus ideas, que no estaban exentas de perspectivas eu-

rocentristas, Hug expresó “que el campesino debe abrirse y conocer a otras

civilizaciones […], el debe conocer a otros adelantos y progresos de otros paí-

ses, para tener material de comparar con su realidad. Mi deseo sería, obtener

que un campesino del equipo tenga la oportunidad de viajar a Europa para

el provecho de todos”.173 Un deseo que, sin embargo, no se cumplió por las

tensiones que surgieron dentro del grupo.

Tiempos de conflicto en Sicalpa

A pesar de los objetivos compartidos con agentes locales, como el sacerdote

Tenesaca o los colaboradores Manuel Yautibug y Rosa Aucancela —y el apoyo

de la diócesis de Riobamba—, el proyecto de formación de animadores, por

una serie de razones, no se pudo realizar de la manera prevista. Uno de los

obstáculos fue la presencia de otros organismos de desarrollo, y, en conse-

cuencia, diferentes grupos de interés. En una evaluación, los colaboradores

locales constataron:

Nos falta más unidad entre los miembros del equipo de base, nos llaman

comunistas (lo dicen los evangélicos), porque pensamos que la Biblia y la

Palabra de Dios, no puede estar lejos de la realidad, de la injusticia y a

veces del enfrentamiento. Nos llaman ‘mentirosos’ (lo dicen las agencias

externas de desarrollo, que en la provincia existen mas de 15 con una bu-

rocracia inmensa y sobre todo creando un ambiente de intermediarios que

tienen derecho a formar ymentalizar los cuadros políticos). Porque decimos

172 Presentación del grupo de base y agradecimiento por apoyo, 6.1.1976, firmado por

Manuel Yautibug, Rosa Aucancela, Delfín Tenesaca, Rudicindo Pugacho y Magdalena

(apellido desconocido) (Ibíd.).

173 “Proyecto: Formación de animadores indígenas”, op.cit.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220 Repensar la Revolución del Poncho

que, es indispensable contar con trabajadores de la base, campesinos que

vivan con la gente y no en las ciudades. De aquí, nuestro propósito, propi-

ciar equipos de trabajo AUTOCTONOS [sic] y una COORDINACION [sic] con

elementos de estos equipos y no impuesta de arriba, bajo el pretexto de

que como ‘incapaces que somos deben ayudarnos’.174

Sobre la presencia de diferentes grupos en una zona muy limitada—la parro-

quia de Sicalpa y sus alrededores— tuvieron noticias también los financistas

en Europa. Por ejemplo, en 1975 la Acción Cuaresmal (Fastenopfer) de Suiza,

en una carta a la organización CEAS (Centro de Estudios y Acción Social),

identificó un problema de coordinación:

[…] desde aquí tenemos la impresión que en el Ecuador más que en otros

países latinoamericanos, existen a veces duplicación de esfuerzos por parte

de las distintas organizaciones dedicados [sic] a la promoción del desarrollo

y del cambio. Vemos este peligro por ejemplo entre las acciones de CEAS,

CESA, INEDES, […] FEPP; INIAP e INFOCH,175 como también en cierto modo

entre CEAS y Escuelas Radiofónicas Populares.176

En la respuesta, la CEAS confesó que

estamos conscientes que, en el trabajo competitivo, no son las organizacio-

nes las que realmente son afectadas […]; los que realmente son afectados

son aquellos hacia quienes se orientan las diversas acciones, esto es los

campesinos y la gente mas pobre de la ciudad; quienes, ante la presencia

de tantas organizaciones y tantos programas, se desorientan o lo que es

mas grave han desarrollado una mentalidad de asistidos.177

174 Carta del equipo de base a H. Schaffert, 12.6.1976 (AFS, op.cit.).

175 Las abreviaturas se refieren a: Centro de Estudios y Acción Social, Central Ecuatoriana

de Servicios Agrícolas, Instituto Ecuatoriano para el Desarrollo Social, Fondo Ecuato-

riano Populorum Progressio, Instituto Nacional de Investigaciones Agropecuarias; el

caso de INFOCH, se infiere que se trata de una equivocación y podría referirse a INE-

FOS, Instituto Ecuatoriano de Formación Social (el Departamento de Educación de la

CEDOC).

176 Carta deRita Peterli, Acción Cuaresmal, a CiroG. Cazar, CEAS, con respecto a la prolong-

ación de un proyecto de asistencia técnica, 4.8.1975 (ALU, PA 572/960 Ecuador/Riobam-

ba, Technische Hilfe für die Landbevölkerung im Rahmen der Acción Campesina, 2.

Etappe).

177 Respuesta del presidente de CEAS, Gerardo Calles, a Rita Peterli, 19.8.1975 (ALU, ibíd.).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 221

El redactor de la carta mencionó además que en “ciertas comunidades indíge-

nas” trabajaban “tres centrales sindicales al mismo tiempo” y que existía una

“lucha por el liderato”; que “lasmotivaciones e ideologías de las organizaciones

son diferentes”; que algunos “desarrollan una militancia político-partidista” y

que existía “temor a la manipulación”. Es llamativo que en la crítica de la Ac-

ción Cuaresmal se mencionaron instituciones ecuatorianas, tanto del estado

como privadas, pero no se mencionó ninguna organización extranjera. Los

suizos, aparentemente, a pesar de estar presentes con varios proyectos en la

zona, no se consideraron como parte de este trabajo competitivo.

En el proyecto de Sicalpa, se registró hasta noviembre de 1976 un conflicto

interno que según Hug fue provocado por el cura Tenesaca cuando él quería

renovar el grupo y despedirse de los tres colaboradores iniciales. En los si-

guientes meses, el conflicto se agudizó además por disputas financieras en

relación con un viaje de Tenesaca a Europa y la compra de un carro. El con-

flicto culminó, según el relato de Hug, cuando ella se casó con un ecuatoriano

de la zona y el sacerdote, supuestamente enamorado de ella, incitó a los cam-

pesinos a rebelarse contra ella. Todo esto resultó en una división del grupo en

dos bandos, uno liderado por Hug y otro por Tenesaca. Tras enfrentamientos

violentos y mediaciones en vano por parte del obispo, la organización HEKS

suspendió el proyecto en mayo de 1977.178

Una solicitud hecha por los miembros que desde el inicio trabajaron en el

proyecto y buscaban continuar por cuenta propia, fue negada por HEKS. Al

contrario, la institución decidió retirarse de esta zona de conflicto y participar

en otro “proyecto de educación popular liberadora” de la diócesis de Riobam-

ba, que constaba en la lista de proyectos propuestos por el Consejo Mundial

de Iglesias.179

Parte del conflicto entre Tenesaca y Hug, y razón importante para el fra-

caso del proyecto, fue también la creciente politización de los colaboradores

del grupo. A partir de octubre de 1976, tras una huelga general de nueve días

178 Carta deHEKS aDelfín Tenesaca,mayo de 1977: “Interrumpimos oficialmente proyecto

del equipo indígena con dinero de nosotros. Pedimos Beatrice Hug volver todo resto

dinero y deponerlo en embajada suiza en Quito para nosotros. No estamosmas dispu-

esto de apoyar su trabajo antes de que lasmolestaciones y cargos personales serán ter-

minados definitivamente”. (AFS, J2.233-01#1997/161#738*, Arbeit von Béatrice Hug bei

der Landbevölkerung Campesinos (Pr. 823.1) in Riobamba, Korrespondenz, 1975-1978).

179 Carta de T. Kugler (HEKS) a Leonidas Proaño, informando sobre contribución en pro-

yecto de Educación Popular Liberadora, 6.12.1977 (AFS, J2.233-01#1997/161#740*, Allge-

meine Bildungskurse für Kleinbauern und Pächter in Riobamba, Korrespondenz).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222 Repensar la Revolución del Poncho

en Riobamba, los campesinos organizados de doce comunidades de la pro-

vincia de Chimborazo,180 tomaron las tierras de varias haciendas, exigiendo

del IERAC la “pronta solución legal a sus conflictos de tierra que por meses

y años se encuentren tramitando en las oficinas de la Reforma Agraria”.181 El

15 de noviembre, una fuerte represión policial en la comuna de Bayo Chico,

dejó como saldo varios heridos e incluso la muerte de la manifestante Zoila

Martínez, cuando “llegaron en un camiónmilitares que dispararon a nuestros

compañeros”.182 Ante esta situación conflictiva y la creciente movilización de

los campesinos, Beatrice Hug, advirtiendo que el peligro de represión “no im-

pide a los indios de seguir con sus planes”, constató que

ciertos miembros de su grupo, mientras trabajaban con nosotros, también

se han unido a un grupo de fuerte tendencia política, lo que pone en peligro

nuestro programa. Sé de una fuente segura de Quito que la policía conoce a

nuestro grupo y que conoce también a mi nombre. […] Por eso, he tomado

medidas un poco radicales para el momento. Tendremos una reunión de

reflexión con el grupo, y todos aquellos que quieren trabajar con el grupo

político tendrán que retirarse. 183

En enero de 1977, Hug informó que “debido a estas tomas de tierra”, se vio

“obligada a reducir un poco su actividad” porque su trabajo, “sin quererlo,

estaba bien limitado y ya no teníamos la libertad de acción que queríamos”.184

Hug se separó del grupo y se trasladó a Columbe, donde continuó su misión,

pero esta vez en otro proyecto.

Medicina y leche en polvo en Columbe

Columbe, que se encuentra a unos 25 kilómetros al sur de Sicalpa, según Hug,

era otro “centro de indios” y “todavía más desatendido” que Sicalpa. Ya antes

de la culminación del conflicto en Sicalpa, la cooperante logró convencer a

180 En un informe se habla de “más de 10.000 campesinos” de Chimborazo “en pie de lu-

cha”. Las comunidades mencionadas fueron Charrón Chico, El Rosario, Bach, Eten, Oc-

pote El Cebollar, Magna y Bacun, Bayo Chico, Llulluchi, Llucud, Guacona La Merced,

Guarguallac yGanshi. “Los campesinos del Chimborazo enpie de lucha”, 17.11.1976 (AFS,

J2.233-01#1997/161#738*, op. cit.).

181 El Espectador, diario de Riobamba, 16.11.1976 (Ibíd.).

182 Boletín de Prensa de “las doce comunidades”, 18.11.1976 (Ibíd.).

183 Carta de Hug a HEKS, 23.11.1976 y 24.2.1977 (Ibíd.).

184 “Information trimestrielle Terre des Hommes Sicalpa” (DAVEL, PP1053/3840, Fondati-

on Terre des Hommes, Amérique Latine, Equateur, Courrier et notes).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 223

la organización suiza Terre des Hommes (TDH), enfocada en la protección de la

infancia, sobre un proyecto “para la ayuda a los niños indios en la provincia de

Chimborazo”. Describiendo que en la zona de Columbe “nacieron 227 niños y

205 se murieron en un año”185 y que “no hay asistencia médica”, Hug, junto

con la religiosa y enfermera española Victoria deMendoza, recibió una “orden

de misión” en septiembre de 1976. Con el objetivo de orientarse, en este caso,

al sector de la nutrición y la salud, parte del trabajo de las dos voluntarias

extranjeras fue la distribución de leche en polvo.

La organización TDH trabajó en Ecuador desde 1975, primero en algunos

orfanatos de Quito y luego también en el orfanato San Carlos de la ciudad

de Riobamba. Según las fuentes, el obispo Proaño “buscó una ayuda seria de

Terre des Hommes para el orfanato San Carlos”.186 El presidente de TDH, Ed-

mond Kaiser, criticó el “estado miserable” de la casa y concluyó que “distribuir

leche” era lo único que en el momento se debía hacer. La distribución de leche

en polvo, promovida por instituciones como TDH como panacea universal en

aquella época, sin embargo, fue criticada, tanto por actores locales como por

grupos internacionales a partir de mediados de los años setenta. Sin entrar

en detalles sobre este proyecto y la crítica internacional que recibió esta “ayu-

da humanitaria”,187 se considera importante añadir para nuestro caso, que la

distribución de leche en polvo profundizó también la disputa entre Beatrice

Hug y Delfín Tenesaca. Según la cooperante, el sacerdote

estaba en contra de nuestro trabajo: la distribución de leche, la ayuda a

los niños; él lo llamaba asistencialismo y trabajo inútil. Dijo que en vez de

hacer el bien estábamos haciendo daño a la gente, que les ayudábamos

185 Según un reportaje en Nueva, la mortalidad infantil en la provincia de Chimborazo

fue de 112.7 por mil a mediados de los años setenta. Fue el índice más alto del país

(un promedio de 76.7 por mil). “Chimborazo: Solo promesas, la explotación continúa”,

mayo de 1975, op. cit.

186 Notas del presidente de TDH, Edmond Kaiser, con relación a su viaje por Brasil, Chile y

Ecuador en febrero y marzo de 1976 (DAVEL, PP1053/2207, Fondation Terre des Hom-

mes, Amérique Latine, Brésil, Voyages: contacts, notes et rapport).

187 Iniciado por un informe de la ONG británicaWar on Want en 1974, que acusó a la em-

presa Nestlé de prácticas comerciales inmorales y antiéticas, sobre todo respecto a la

propagación de la sustitución de la leche materna por leche en polvo. En Suiza, la or-

ganización no gubernamental Arbeitsgruppe Dritte Welt, retomó la crítica y abrió un

pleito contra la empresa. Véase: War on Want y Mike Muller, Nestlé tötet Babys: Ur-

sachen und Folgen der Verbreitung künstlicher Säuglingsnahrung in der Dritten Welt (Bern:

Arbeitsgruppe Dritte Welt, 1974).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224 Repensar la Revolución del Poncho

durante dos años y que luego se encontraban en un estado peor que antes.

Fue imposible de hacerle comprender que por lo menos podemos hacer

sobrevivir algunos niños.188

Unmédico, delegado del ministerio de salud, Oscar Guevara, que trabajó en la

zona de Pangor, donde la organización TDH también estuvo presente, criticó

en una carta a Edmond Kaiser en 1978, alegando que los delegados de TDH

no “estaban cerca de la gente” y que el programa “taza de leche” era un “acto

de caridad para calmar su consciencia”. Pidió que se vaya con su paternalismo

porque “no somos mendigos ni colectores de su caridad o su compasión”.189

El seguimiento al trabajo de Beatrice Hug ha sido relevante, porque sin él,

la trayectoria de la cooperante se hubiera reducido a la historia de un proyecto

fracasado que, en colaboración con un sacerdote y varios grupos campesinos,

buscaba formar “un movimiento con líderes autóctonos”. Pero a través de ra-

strear su siguiente proyecto, financiado por la organización Terre des Hommes,

fue posible descubrir un elemento adicional en su trayectoria. Hug, práctica-

mente al mismo tiempo que conducía el proyecto de formación de animado-

res, también estaba distribuyendo leche de polvo entre niños subalimentados.

¿Qué nos puede decir esta obvia contradicción entre, por un lado, un discurso

de concientización o desarrollo hacia la liberación, y una caridad paternalista,

por otro, sobre la cooperación para el desarrollo en los años setenta?

En primer lugar, el caso muestra que voluntarias como Beatrice Hug, lle-

garon a Chimborazo con una imagen idealizada de un nuevo paradigma de

desarrollo, basado en la participación comunitaria. Contrario a su ideal, la

cooperante suiza se vio confrontada con una serie de obstáculos, relaciona-

dos a la cooperación transnacional en general —como la duplicación de esfu-

erzos— pero también a las coyunturas políticas y sociales de la época, como

los conflictos de tierra, que marcaron la provincia a lo largo de los años 70. La

huida de Hug para involucrarse en un proyecto de ayuda humanitaria ‘clási-

ca’,190 cuando el proyecto de “formación de líderes” adquirió un direccionami-

188 Informe escrito por Beatrice Hug, “Information trimestrielle Terre des Hommes Si-

calpa”, 15.1.1977 (DAVEL, PP1053/3840, Fondation Terre des Hommes, Activités (1960-

2014), actions locales).

189 Carta de Oscar Guevara a Edmond Kaiser, 31.5.1978 (Ibíd.).

190 Interesante en este contexto es el argumento de Didier Fassin alrededor de que la

ayuda humanitaria, o “el despliegue de los sentimientos morales en la política con-

temporánea”, con su lenguaje de sufrimiento, trauma o catástrofe, descuida la desi-

gualdad social y los contextos de violencia. En consecuencia, la obligación moral de

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 225

ento más político —y riesgoso para ella— apunta a una característica central

de la colaboración entre laicos/clérigos y comunidades locales en Chimbora-

zo: la tensión entre activismo político y obras de caridad cuando se trataba de

ayudar a concientizar y liberar a los pobres. El caso presentado ilustra, ade-

más, que el asumido cambio paradigmático en la cooperación internacional

para el desarrollo en los años 70, propagado por organizaciones no guberna-

mentales como HEKS y también seguidores de la teología de la liberación, era

en realidad un proceso contradictorio y no lineal, que dependía del contexto

concreto, y no significó un quiebre que marcaría una nueva era de coopera-

ción para el desarrollo.

Sobre el porquéHug se fue a la provincia de Chimborazo, se considera im-

portante reiterar que fue gracias a los contactos con la diócesis que entabló

desde su estancia como monja, que consiguió lanzar un proyecto de desar-

rollo en colaboración con el sacerdote Tenesaca. Como se ha visto ya en el

caso de los testimonios de los europeos que vinieron a trabajar en la “míti-

ca Riobamba” (véase 2.2.4), también Hug, conociendo la línea de trabajo del

obispo Proaño, se sintió atraída por la región. Pero a pesar de que esta cola-

boración fue aprobada por el obispo, el proyecto se desarrolló lejos del centro

del poder diocesano y, por lo tanto, fuera de control de la curia. Eso también

alude a otro punto que ya se ha mencionado en los testimonios del capítulo

anterior: que el poder diocesano sí podía influir sobre el ir y venir de los cola-

boradores, pero que, bajo la creciente afluencia de promotores y cooperantes

a partir de los años setenta, la coordinación de iniciativas llegó a ser cada vez

más complicada.

2.3.2 Tungurahua: el Centro Indigenista de Atocha y la ayuda alemana

Otra diócesis que en la historiografía no ha obtenido el mismo reconocimi-

ento que Riobamba, pero que también se dedicó a la sociedad rural bajo el

lema de la formación de líderes, es Ambato, en la provincia de Tungurahua.

Este estudio de caso es importante en cuanto muestra la estrecha vinculación

entre prácticas de desarrollo, pastoral indigenista y movimiento indígena en

las décadas de las 60 y 70. Central para entender la preocupación por el ‘pro-

blema indígena’ en esta diócesis es el Centro Indigenista de Atocha, “el lugar

las sociedades occidentales de ayudar a ‘los pobres’ con sus “políticas de compasión”,

es considerada una despolitización de las realidades sociales. Humanitarian Reason. A

MoralHistory of the Present (Berkeley: University of California Press, 2012), Introducción.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226 Repensar la Revolución del Poncho

físico de encuentro de los individuos y de los grupos indígenas, para trabar

amistad, cruzar ideas, realizar cursillos y convivencias”,191 que se encuentra

en la parroquia del mismo nombre en la ciudad de Ambato. El Centro In-

digenista de Atocha fue la respuesta inmediata de la diócesis a las reformas

eclesiales a nivel mundial:

Construido por el esfuerzo de la Diócesis de Ambato y su Obispo con la ayu-

da de la Iglesia Universal, especialmente de Alemania, es la concretización

Diocesana de la inquietud de promoción indígena, como respuesta en lí-

nea del Concilio Vaticano II y de la Conferencia de Medellín, al tremendo

cuestionamiento planteado por la extrema e inhumana necesidad indíge-

na, frente al sentido justiciero y de caridad, que se contiene en el mensaje

de la Iglesia intérprete y continuación de Cristo Salvador de pobres.192

El centro funcionó desde finales de los años sesenta bajo la dirección de las

hermanas Lauritas y la coordinación general del sacerdote Jesús Tamayo. Con

el apoyo financiero de organizaciones alemanas, sobre todo de la Arquidióce-

sis de Múnich, se construyó un nuevo edificio, inaugurado en 1974 como Cen-

tro Indigenista Alemania de Atocha.193

La Directiva Indígena Provincial, una comisión “integrada por represen-

tantes de las zonasmás significativas de población indígena de la provincia de

Tungurahua”,194 en retrospectiva, dividió el trabajo indigenista de la diócesis

de Ambato en un antes y un después del año 1962. El antes, según la directi-

va, constituyó “el colonialismo y la continuación del mismo”: la época cuando

“especuladores incitaron a levantamientos violentos, en defensa de intereses

extraños a los indígenas”. Creando el enlace con las iniciativas de la diócesis

de Riobamba con las ERPE, el año de 1962 es visto como un primer despertar:

191 Informe del “Movimiento provincial Indígena del Tungurahua, Diócesis de Ambato,

Ecuador Sudamérica”, 14.10.1975 (FDD, Pastoral Indígena, documentos 1/3).

192 “Solicitud a las instituciones cristianas de ayuda al desarrollo”, texto de la Directiva

Indígena Provincial, Ambato, octubre de 1975 (FDD, Pastoral Indígena, documentos

1/3).

193 La Arquidiócesis de Múnich aportó 50.000 dólares para la construcción del edificio, El

Heraldo deAmbato, 20.6.1973 (BIAMB, ElHeraldoAmbato, libro: abril-junio). Además, la

diócesis de Fulda, apoyó la construcción, El Heraldo de Ambato, 28.1.1974 (BIAMB, libro:

enero-marzo 1974).

194 En 1975, “conformada por cinco indígenas provenientes de diferentes comunas”, entre

ellos Juan Lligalo, Vicente Toaza, Angel Paucar y Miguel Capúz; “Solicitud a las institu-

ciones cristianas de ayuda al desarrollo”, op.cit.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 227

“Este año fue una primera, aunque, muy débil sacudida: Se oyeron consejos

de Escuelas Radiofónicas Populares de Riobamba y se hicieron reuniones de

formación de catequistas. Se enseñaba a repetir fórmulas y se hacía consistir

la vida religiosa en rezos.”195

Después, en 1965 “se vislumbra un cambio radical”, que inició con una

“etapa de reflexión”, constituida por visitas a las comunidades donde se “bus-

ca contacto con los indígenas y se intenta un diálogo”. Esta iniciativa, según

las fuentes, resultó difícil “por la desconfianza” y el “rechazo violento” por parte

de las personas visitadas. Fue todavía bajo la dirección del obispo Bernardi-

no Echeverría —quien llegó a ser obispo de Guayaquil en 1969— que en 1968

se constituyó la Comisión Diocesana de Indigenismo y se dieron los prime-

ros pasos para formar un centro indígena con la participación de las herma-

nas Lauritas. Formaron parte de esta comisión un sacerdote, las religiosas

Lauritas —“cuyo carisma es el servicio a los indígenas”— y “algunos seglares

comprometidos y simpatizantes con la causa”. El presidente de la Comisión

Diocesana de Indigenismo en 1969, padre Luis E. Dávila, dio por considerar

que esta nueva etapa de labor de la Iglesia de Tungurahua “en pro de la raza

indígena”, tenía “su sistema, no muy perfecto es evidente” pero adaptándose

a las circunstancias del momento.196 El obispo Echeverría, en colaboración

sobre todo con el padre Jesús Tamayo, inició en “la vieja casona de Atocha”

los primeros “cursillos” para “la toma de contacto y traba de amistad con los

diversos grupos indígenas”.197 Llamados en otro texto “servicio de misiones”,

estos primeros acercamientos se describen como “intentos de penetración en

el corazón indígena y en su pensamiento para descubrir las líneas de promo-

ción requerida”. Junto con esta toma de contacto —que evidencia la distancia

existente entre los sacerdotes y sus feligreses hasta entonces— se expresaron

las primeras denuncias de “hechos de injusticias públicas” y “planteamient-

os de Reforma Agraria”. Además, los participantes de los cursillos expresaron

sus necesidades, que principalmente fueron obras de infraestructura como

caminos, casas comunales o canales de agua.198

195 “Solicitud a las instituciones cristianas de ayuda al desarrollo”, op.cit.

196 Ibíd.

197 “La Iglesia de Ambato y el indio”, El Heraldo de Ambato, por Luis E. Dávila, presidente

de la Comisión Diocesana de Indigenismo, 15.12.1969: 4, 8 (BIAMB, El Heraldo Ambato,

libro: julio a diciembre 1969).

198 “Solicitud a las instituciones cristianas de ayuda al desarrollo”, op.cit.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228 Repensar la Revolución del Poncho

En 1972, con el nuevo obispo Vicente Cisneros Durán (1969-2000), se ela-

boró un programa de pastoral rural con el principal objetivo de “promover

al hombre campesino y al indio que son los más marginados y los más nu-

merosos del sector rural”.199 Para lograrlo, se organizaron cursos de “conci-

entización para los dirigentes indígenas y campesinos”. Cisneros calificó a

“la miserable situación de la mayoría de nuestros indígenas” como “uno de

los problemas más graves que afronta nuestra provincia”, señalando proble-

mas como el minifundio, la migración laboral, el alcoholismo, la “ignorancia

religiosa muy grande” y el analfabetismo. Según este clérigo, los “miles de in-

dígenas no pueden ser factores de progreso porque les falta los elementosmás

esenciales de cultura que les impide adquirir conocimientos y habilidades té-

cnicas y artesanales”.200 Por aquella supuesta “permanencia en el retraso” en

este sector de la sociedad, el obispo advirtió que

la preocupación de la Iglesia por los indígenas es creciente: a través de las

escuelas radiofónicas, de la ayuda al programa educativo de niños y adultos,

por medio de la ayuda para talleres artesanales y cooperativas, para cami-

nos, para los programas de salud, para cursos de promoción y para muchos

otros programas más, se nota un compromiso por ayudar a estos hermanos

nuestros. Recordemos como ejemplos201 que está funcionando en Atocha

el Centro Indigenista ‘Alemania’, construido y financiado por hermanos ca-

tólicos de la Arquidiócesis de Múnich y de otras instituciones alemanas, que

tiene como finalidad de dictar cursos permanentes para despertar en los in-

dígenas el conocimiento de su situación y hacer que busquen soluciones a

los problemas que ellos descubren.202

Obispos alemanes en Ambato

El apoyo financiero por parte de los mencionados “hermanos católicos” ale-

manes se inició en 1969 y formó parte de una colaboración amplia que no se

199 “Programa de pastoral rural”, Boletín de la Diócesis de Ambato XX, abril de 1972 (DIOAMB,

sin signatura).

200 “Nuestros indígenas y sus problemas”, Mensaje Pastoral de Vicente Cisneros, 18.8.1973:

1030-1034 (PUCE, 251/C497m).

201 Menciona como ejemplo también a un grupo de religiosas franciscanas de Peoria, Il-

linois, “que se dedican a curar a los indígenas de las diversas comunidades, a donde

ellas acuden semanalmente”, Ibíd.

202 Ibíd.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 229

limitó a la diócesis de Ambato, sino que fue coordinada junto con la Conferen-

cia Episcopal del Ecuador (CEE). El diario de Ambato informó que los “obispos

alemanes ayudarán para programas de promoción de campesinos y margin-

ados” y que una delegación de la Arquidiócesis de Múnich vino al Ecuador.203

En el marco de esta visita se formó una Comisión de Acción Social, auspicia-

da por la CEE y presidida por el obispo Cándido Rada (fundador de FEPP).

El objetivo de esta comisión fue la organización de las ayudas que provenían

de instituciones de ayuda alemanas como Misereor y Adveniat.204 La tarea

principal de la comisión fue la “promoción del campesinado ecuatoriano”. A

pesar de que el apoyo alemán no se limitó a la provincia de Tungurahua, fue-

ron los obispos Echeverría —quien conoció al cardenal alemán y arzobispo

de Múnich, Julius Döpfner durante el Concilio Vaticano II—205 y Cisneros

quienes iniciaron e impulsaron esta colaboración. En 1977, el cardenal Pablo

Muñoz Vega, mientras advirtió que la iglesia no debería únicamente “actuar

como beneficiaria de ayudas externas”, reconoció que fue gracias a las gestio-

nes de estos obispos que la iglesia ecuatoriana podía hacer “una obra extra-

ordinaria” con el apoyo de la Arquidiócesis de Múnich.206

Por el descrito origen de la colaboración entre Ambato y la Iglesia Católi-

ca alemana, parece evidente que las actividades indigenistas de esta diócesis

hayan tenido el respaldo de la jerarquía eclesial. Prueba de eso fue también

la “presencia de varios obispos del Ecuador” cuando en 1973 los prelados ale-

manes visitaron las obras realizadas.207 Durante esta visita de los prelados y

funcionarios alemanes, la hermana Edilma Porras, directora del Centro Indi-

genista de Atocha, informó sobre las actividades del lugar, resumiendo que

203 “Obispos alemanes ayudarán para programas de promoción de campesinos y margi-

nados”, El Heraldo de Ambato, 7.10.1969: 7, (BIAMB, El Heraldo Ambato, libro: julio a

diciembre 1969).

204 Para Misereor, véase 1.3.2. Adveniat —también una institución católica alemana— se

fundó en 1962 y se dedica al trabajo regional en América Latina únicamente. Véase:

Koch, “Misereor: Geschichte – Struktur und Organisation”.

205 Los vínculos entre la iglesia ecuatoriana y la arquidiócesis deMúnich existen hasta hoy

en día. URL: https://www.erzbistum-muenchen.de, 11.04.2019.

206 En las “actas de las sesiones de la Conferencia Episcopal Ecuatoriana”, 1-4.2.1977, Quito,

véase 2.1.1 (FDD, CEE I).

207 Llegaron, el prelado Oskar Jandl, director de Caritas Múnich; el padre Johan Strassner;

el cónsul para Ecuador, Max Schlereth y el secretario ministro del gobierno de Baviera.

“Hoy llegan a Ambato Prelados alemanes”, El Heraldo de Ambato, 20.6.1973: 34 (BIAMB,

El Heraldo Ambato, libro: abril a junio 1973).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de


230 Repensar la Revolución del Poncho

hasta el año 1973, se realizaron 30 cursillos —donde “el indígena no aprende,

sino que descubre”— que contaron con la participación de más de 600 perso-

nas.Mientras describía elmétodo de trabajo para perseguir el objetivo general

del centro —es decir, la “formación integral de líderes seglares indígenas”—

la religiosa explicó que las Lauritas se trasladaron a “vivir en las comunidades

indígenas por algunos meses, y conociendo el elemento, escogen a los más ca-

paces para cursos, y así éstos son una continuación especializada del trabajo

que las Lauritas realizan en el propio terreno”.208

Adicional a la formación de líderes, con losmarcos alemanes se construye-

ron cuatro escuelas en la provincia de Tungurahua:209 un hogar para jóvenes,

un centro social, un albergue para cargadores y se construyeron capillas en la

ciudadela Vicentina (Ambato) y en Salasaca.210

Desde el Centro Indigenista de Atocha, el sacerdote de la parroquia Quisa-

pincha, Jesús Tamayo, coordinó las actividades diocesanas. Si bien fueron las

hermanas Lauritas quienes en la diócesis de Ambato “se dedicaron a misio-

nar entre los indígenas” ya desde los años 50,211 este presbítero aparece en

las fuentes como la personificación de un “auténtico compromiso con la su-

erte del campesinado empobrecido”, o “el hombre que ha consagrado su vida

a la promoción indígena”.212 Tamayo, quien tras un conflicto violento entre

protestantes y católicos que tuvo lugar en su parroquia en 1973,213 se ganó el

respaldo de gran parte de los habitantes de esta zona rural —y del obispo—

desempeñó el papel de coordinador del movimiento indígena provincial de

Tungurahua. Este surgió como resultado del plan de pastoral rural en 1972,

mismo año en que se fundó Ecuarunari a nivel de toda la Sierra (véase 3.2).

El sacerdote expresó también posiciones críticas, por ejemplo, con respecto

208 “El Centro Indígena ‘Alemania’ de Atocha y su labor promocional”, ElHeraldo de Ambato,

20.6.1973: 5 (BIAMB, El Heraldo Ambato, libro: enero a marzo 1973).

209 “Centro indígena de Atocha entrega escuela Condezán Quisapincha”, El Heraldo de Am-

bato, 17.12.1973 (BIAMB, El Heraldo Ambato, libro: octubre a diciembre 1973).

210 “‘Brot fuer die Welt’ construirá 4 escuelas en Tungurahua”, El Heraldo de Ambato,

19.3.1973: 3 (BIAMB, El Heraldo Ambato, libro: enero a marzo 1973).

211 “Nuestros indígenas y sus problemas”, op.cit.

212 “Sangre en el páramo”, artículo en Vistazo sobre el asesinato de Cristóbal Pajuña en

Llangahua, provincia de Tungurahua, 1974: 82, 1974, véase 3.1 (FDD, Pastoral Indígena,

documentos 1/3).

213 El “levantamiento indígena en Quisapincha” fue documentado en El Heraldo de Ambato

a partir del día 11.4.1973 (BIAMB, Heraldo de Ambato, libro abril-junio 1973).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 231

a la reforma agraria en los predios de la iglesia y sobre la ayuda alemana en

general. En 1970 señaló:

La Diócesis no tiene nada todavía en favor de los indios. Y eso que se ha

recibido una gran ayuda extranjera…[sic]. Todo lo que se ha conseguido es-

pecialmente de fundaciones alemanas, ha sido esgrimiéndose el problema

del indio, pero paradójicamente, con el dinero se ha logrado a costa de ex-

hibir su dolor, se han hecho otras obras. Como el Centro Social, por ejemplo,

que no es para él. Solo podríamos citar la casa de las Madres Lauritas en

Salasaca.214

Cinco años más tarde, la Directiva Indígena Provincial presentó un panora-

ma diferente, haciendo referencia a “una cantidad de iniciativas” dispuestas

a atender las necesidades y que ya no parten por asumir que “el dolor y la

pena” son “males irremediables que hay que soportar como virtud cristiana”.

Entre los impactos producidos se mencionaron, además, el aumento de la re-

flexión, la multiplicación de grupos de trabajo que se reúnen para buscar la

“sana aplicación de la Reforma Agraria” y para emprender obras de infrae-

structura como casas comunales o la construcción de bodegas y almacenes.

En conclusión, se comprendió “que solo en la capacitación y en la solución de

los más elementales requerimientos de dignidad humana, se conseguirán las

condiciones necesarias, para conseguir la igualdad con los blancos”.215

El mismo año, durante una “jornada sinodal sobre indigenismo”, varios

representantes de las comunidades ubicadas en la provincia de Tungurahua

discutieron la “necesidad indígena” y la actividad de la iglesia. Cuatro expo-

sitores iniciaron la reunión —donde participaron las hermanas Lauritas, el

padre Tamayo y miembros de la Directiva Indígena Provincial— con un re-

sumen de las resoluciones tomadas por la iglesia ecuatoriana en favor de los

pobres a partir del Concilio Vaticano II. A pesar de acoger favorablemente la

nueva orientación propagada por la iglesia, los expositores observaron con

desazón que “parece estar de moda hablar del indio” y señalaron que su paci-

encia se estaba acabando:

Nosotros entendemos que han pasado ya 25 años de que nuestra Provincia

es diócesis, con Obispo propio; más de cinco años, de la reunión de Medel-

lín, casi cinco años de la reunión de Baños. Hoy más de 80.000 personas en

214 “Iglesia, poder, reformaagraria”, ElMensajero,marzode 1970 (PUCE, 056.109866/M528).

215 “Solicitud a las instituciones cristianas de ayuda al desarrollo”, op.cit.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232 Repensar la Revolución del Poncho

nuestra Provincia del Tungurahua, seguimos viviendo en choza, comemos

un plato de comida y vestimos con la tela más barata; […] nuestra suerte es

ser peón, cargador o criada de la casa de los ricos; cuando hacemos juicio de

trabajo siempre perdimos y cuando ganamos, casi todo se lleva el aboga-

do. Y nosotros preguntamos Iglesia católica, diócesis de Ambato, ¿eres tú

mismo, la persona que Dios nos ha mandado, para quitar la oscuridad del

pensamiento, de la enfermedad del cuerpo, la lepra de las costumbres, la

muerte y la imposibilidad de nuestra vida? ¿O seguimos esperando a otro

o seguimos buscando y creyendo a otro? Son tantos los que nos visitan en

este tiempo en los páramos; nos invitan a cursos, nos ofrecen autos para

llevarnos a otros lugares, nos ofrecen servicio médico, de abogados, agró-

nomos, veterinarios y otras maravillas, y todos dicen que enseñan la verdad.

Nosotros queremos saber, ¿dónde están los ciegos, que ven con sus propios

ojos? […] ¿dónde […] los muertos que resucitan y los pobres que recobran

esperanza?216

A pesar de esta postura crítica, los mismos ponentes concluyeron que “sien-

ten la presencia de la Iglesia de Ambato”, por ejemplo, materializada en la

construcción del Centro Indigenista de Atocha, los cursillos o los “fondos fi-

nancieros de algunas instituciones cristianas exteriores que son dedicados

íntegramente […] por nosotros mismos”.

El caso del Centro Indigenista Alemania de Atocha, como punto de refe-

rencia sobre la obra indigenista de la diócesis de Ambato a partir de 1968, es

ilustrativo en cuanto a las iniciativas de una diócesis cuyo obispo no se iden-

tificó con la teología de la liberación, pero que, pese a ello, respondió a los

cambios propagados a nivel de la iglesia católica latinoamericana y universal.

Obviamente, el discurso de Cisneros, como el de su antecesor, Echeverría,

estaba caracterizado por una concepción modernista de desarrollo que buscó

llevar el progreso—y el evangelio—a los indígenas considerados culturalmen-

te atrasados y espiritualmente ignorantes. De haber iniciado principalmente

con obras de infraestructura, a través del Centro Indigenista de Atocha finan-

ciado por los católicos alemanes, se pasó luego a realizar cursos con el objetivo

de formar y concientizar líderes y fomentar procesos organizativos.

216 “Jornada sinodal sobre indigenismo”, enero de 1975, los expositores fueron: Juan Lliga-

lo, Vicente Toaza, Angel Paucar, Miguel Capúz (FDD, Pastoral Indígena, eventos Ecua-

dor 2/3).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 233

A través de la labor del sacerdote Jesús Tamayo que estuvo cerca de los fe-

ligreses viviendo en la zona rural, se puede constatar que el centro en Atocha

llegó a ser un espacio que perseguía un proyecto de liberación en un sentido

similar a aquellos del equipo pastoral en Riobamba. En este sentido, a pesar

de que el obispo de una diócesis no representara una corriente ‘revolucio-

naria’, en las bases podían desarrollarse proyectos de diferente índole. Esto

no significa, como ya muestra la propia designación del Centro Indigenista de

Atocha, que las prácticas propagadas ahí estuvieran exentas de paternalismo

o indigenismo. El estereotipo comunitario, por ejemplo, que hemos identifi-

cado como eje central para las representaciones de lo indígena en la diócesis

de Riobamba, se ve reflejado también en la filosofía que rigió las acciones del

Centro Indigenista en Atocha: “El sentido comunitario indígena que le salvó

en la miseria, también le salvará en la abundancia; nunca perderlo de vis-

ta, ni estropearlo con moldes de Capitalismo Occidental, ni de totalitarismos

importados”.217

Discusión

Respecto a los casos presentados en este capítulo, se quiere acentuar que la

vinculación entre la labor pastoral posconciliar y la ayuda al desarrollo, finan-

ciada por países europeos —en ambos casos— es ilustrativa sobre la tensión

indisoluble entre las acciones caritativas y el compromiso liberador de la Igle-

sia Católica. A pesar de que las fuentes ofrecen muy pocas oportunidades

para averiguar cómo la ayuda fue recibida, se torna visible en una serie de

testimonios que los proyectos de desarrollo fueron considerados como una

imposición que más bien causó dependencia que liberación. Esta fue la opi-

nión, por ejemplo, de “animadores campesinos” —también peruanos y bo-

livianos— reunidos en Riobamba en 1970, cuando caracterizaron las ayudas

como “pequeñosmejoramientos que solo sirven para contentar a los pobres en

su estado de miseria, neutralizando todo esfuerzo personal para reclamar la

justicia”. En este caso, la crítica se dirigió también directamente hacia la igle-

sia que a través de acciones de Caritas enseña “que el campesino debe estar

pidiendo y dependiente del rico que da. Y el rico a su vez descarga la consci-

encia de la injusticia que comete. Campañas de ayuda, sirven para sacralizar

la sociedad dividida, que unos tienen más y deben dar a otros infelices que no

tienen”. El grupo de animadores llegó a la conclusión de que el objetivo debe

217 “Solicitud a las instituciones cristianas de ayuda al desarrollo”, op.cit.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234 Repensar la Revolución del Poncho

ser “el cambio o la liberación del hombre” a través de la “organización de los

campesinos”.218

Las opiniones sobre los proyectos de desarrollo diferían enormemente

entre los distintos animadores. Algunos estaban convencidos de que se ne-

cesitaba “el apoyo para crecer como todos los ecuatorianos”.219 Sin embargo,

la resistencia a la presencia de agencias de desarrollo engendra la pregunta de

si fue gracias a los programas de desarrollo en colaboración con la iglesia que

la movilización social incrementó, o, si la conflictividad del espacio en consi-

deración incentivó la construcción de nuevos conceptos comunes de enemigo,

y, en consecuencia, objetivos de lucha para las organizaciones sociales que se

fueron consolidando en las décadas de los setenta y ochenta. Esta pregunta

formará parte del análisis que aborda la siguiente parte del trabajo.

2.4 Conclusión

Sin lugar a duda, hay cierto tono revolucionario en la palabra activismo: las

ideas de un gran despertar, de la acción para un cambio, de la promesa de un

futuro mejor. De forma correspondiente, en la narrativa de la Revolución del

Poncho resuena una idea concreta de activismo católico. Se trata de un activis-

mo inspirado en la teología de la liberación que habría implicado una ruptura

con la Iglesia Católica tradicional, preconciliar, considerada conservadora; un

activismo que, como se expuso en la introducción de este trabajo, se entien-

de comomovimiento religioso popular, de carácter ‘radical’ y ‘progresista’, que

llevaría finalmente al “despertar de los indígenas”. En esta segunda parte de la

tesis se ha mostrado que las relaciones en realidad son más complejas: que la

diferenciación estricta entre iglesia institucional e iglesia popular representa

una simplificación y que las ideas básicas de la teología de la liberación, así

como las interpretaciones de la opción por los pobres podían llevar a prácticas

pastorales y formas de activismo muy heterogéneas.

Como punto de partida, el primer capítulo (2.1) retrató, a través del posi-

cionamiento de la Conferencia Episcopal Ecuatoriana frente a la teología de

la liberación y el desarrollo del debate cultural, las dinámicas desencadenas

218 Primer encuentro sede regional de campesinos de Perú, Bolivia, Ecuador, 19-30.5.1970

(FDD, Pastoral Indígena, documentos 1/3).

219 “Iglesia de Riobamba, Boletín informativo de animadores campesinos”, octubre 1974

(FDD, Pastoral Indígena, eventos Ecuador 2/3).

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 235

por las reformas eclesiales a nivel de la jerarquía eclesiástica. Las negociacio-

nes entre los representantes más altos de la Iglesia Católica del Ecuador, han

evidenciado el ambiente conflictivo y las divergentes recepciones e interpret-

aciones de los “signos de los tiempos” por parte del clero.220 A pesar de las

ardientes diferencias y conflictos entre los clérigos que tenían distintos pun-

tos de vista, se ha evidenciado —sobre todo con respecto a las políticas de

representación relacionadas a la cuestión indígena— que las perspectivas no

necesariamente variaron tanto.

Las narraciones de los y las activistas en el caso de la diócesis de Riobam-

ba, han servido de entrada para abordar las prácticas de una iglesia en lí-

nea con la corriente de la teología de la liberación (2.2). Al abordar temas

como la descentralización de la iglesia, la crisis de los sacerdotes, la presencia

de misioneros y activistas europeos, los testimonios han contribuido a com-

prender el carácter multifacético, transnacional, experimental y tambiénmuy

disputado del proyecto liberador en un lugar concreto, la provincia de Chim-

borazo. Con respecto a la narrativa de la Revolución del Poncho, es importante

tener en cuenta la imagen de la mítica Riobamba, que, por la divulgación que

le posibilitó la fama internacional del obispo, inspiró y atrajo a activistas que

se consideraron parte de unmovimiento transnacional de liberación. Se quie-

re añadir en este lugar que los testimonios de los (ex)curas—Modesto Arrieta,

Homero García, Julio Gortaire y Alonso Vallejo— que trabajaron en la diócesis

durante mucho tiempo, y por lo tanto, han sido observadores de largo plazo,

relativizan la percepción predominante en la literatura de la era posconciliar

como el estallido de un activismo católico latinoamericano.221 Las cosas no

cambiaron de un día para el otro, y el supuesto inicio de la “era de la nueva

cristiandad”222 estaba condicionado y delimitado por los contextos locales, el

actuar de los sacerdotes individuales, como también caracterizado por una

constante interacción entre nuevos comienzos y reveses.

La fuerza de atracción de la diócesis de Riobamba se ha observado tam-

bién alrededor de la cooperación internacional para el desarrollo en el tercer

220 Expresión de la época posconciliar que exige la presencia y acción de la Iglesia en la

historia y su ubicación en el contexto concreto latinoamericano. “Gaudium et spes”, 4.

URL: http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_

const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html, 26.7.2017.

221 Argumento planteado también por Stephen Andes y Julia Young en la conclusión de:

Local church, global church, 306-08.

222 Locución de Enrique Dussel, Die Geschichte der Kirche in Lateinamerika, 200.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


236 Repensar la Revolución del Poncho

capítulo (2.3) con el caso de la cooperante suiza. El ideal de autoayuda, la in-

spiración en una iglesia liberadora y la teoría de la dependencia, sin embargo,

no lograron contener el peligro de la crítica al paternalismo, principalmente

por la proveniencia de los recursos económicos del extranjero. En la déca-

da de 1970, a pesar de la pretensión de orientarse a sustituir los paradigmas

modernistas de desarrollo por parte de los movimientos emancipadores, el

activismo católico y la orientación de la Iglesia Católica hacia una opción por

los pobres, en general, favorecieron la creciente presencia de agencias inter-

nacionales de desarrollo en la región. En otras palabras, los proyectos de des-

arrollo no desaparecieron cuando la teología de la liberación ofreció nuevas

propuestas para cambiar el destino de los marginados. En la práctica, des-

arrollo y liberación muchas veces coexistieron. En ambos estudios de caso, la

incrementada presencia de proyectos de desarrollo, junto con la crecientemo-

vilización y conflictividad en la zona rural, provocó resistencias a la recepción

de ayuda por parte de la población local. Se ha evidenciado, en general, que el

proyecto liberador de la Iglesia Católica no puede ser analizado sin incluir el

contexto de profesionalización e internacionalización de la cooperación para

el desarrollo.

En definitiva, con respecto a las políticas de representación, hay que acen-

tuar el punto de la revitalización de un enfoque cultural por parte de la Igle-

sia Católica que fue oficializado en el Plan de Pastoral Indígena en 1986—. La

elaboración de este Plan fue un proyecto esencial del recién nombrado obis-

po de indios, y un hecho clave también para la recepción de este personaje

como redentor de los indígenas. A pesar de distanciarse, con el Plan de Pas-

toral Indígena, del indigenismo eclesiástico descrito en la primera parte de

la tesis, una representación esencialista del pobre-indígena, entendido luego

como un ser humilde, comunitario y con una cultura que debe ser rescatada,

no desapareció. Impulsado desde varios discursos y acontecimientos —como

la narrativa de los 500 años de evangelización o la visita del papa en 1985—

el enfoque etnicista se ha identificado como un intento de definir ‘la’ cultura

indígena por parte de los clérigos, pero también como acto de reparación de

la Iglesia Católica. Como ha ilustrado el Equipo Misionero Itinerante en tanto

ejemplo concreto de esta evolución hacia una evangelización inculturada, la

tendencia iba a la par de un debilitamiento del carácter político y activista del

proyecto liberador. En otras palabras, y como han indicado los testigos de la

época, la evangelización inculturada —como representación de la tendencia

del multiculturalismo en boga a partir de los años ochenta— se fortaleció a

expensas de la teología de la liberación que tuvo su auge en los años setenta.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Activismo católico: teología de la liberación, pastoral indígena y desarrollo (1970-1986) 237

Sin embargo, aunque podemos identificar estos macro-discursos, a partir

de las experiencias diversas y posiciones a veces contradictorias presentadas

en este apartado, no es conveniente categorizar estas tendencias de forma

simplista ni marcar una diferencia estricta entre un proyecto de liberación y

otro de evangelización inculturada. Lo mismo vale para los intentos de peri-

odización que implican una ruptura abrupta entre una y otra corriente. Como

se argumentará en la última parte de este trabajo, que se dedica a las relacio-

nes entre la Iglesia Católica liberacionista y el movimiento indígena, los pro-

cesos analizados fueron determinados tanto por estos macro-discursos como

por contextos locales y acontecimientos concretos, integrados en interaccio-

nes con trasferencias de ideas multidireccionales.

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004 - am 12.02.2026, 20:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

