2. Activismo catolico: teologia de la liberacion,
pastoral indigena y cooperacion internacional
para el desarrollo (1970-1986)

Seria equivocado creer que los obispos latinoamericanos, tras la declaracién
de la opcidn por los pobres, llamaron a los catdlicos a un accionismo sin con-
diciones. En las conclusiones de la conferencia de Medellin sobre la formacién
sacerdotal, los clérigos advirtieron que un “exagerado activismo” podria llevar
a “descuidar la vida de relacién personal con Dios”.! Lo mismo se puede con-
statar en cuanto a la idea bésica de la teologia de la liberacién, cuyo comprom-
iso de abolir la situacién de injusticia se consagra a una orientacién practica.
Para evitar una caida en “el activismo y en el inmediatismo”, el actuar pasto-
ral debe resultar de la reflexién critica sobre la situacién de la sociedad y la
iglesia, orientada en la palabra de Dios.? El desafio que se planteaba, por lo
tanto, era encontrar un camino intermedio: un activismo que apoyara activa-
mente el cambio social hacia mas derechos para los pobres, pero que al mismo
tiempo no perdiera de vista el objetivo general de la evangelizacién. Como se
intenta mostrar en esta segunda parte de la tesis, el activismo catdlico en los
decenios de 1970 y 1980 a favor de los pobres, que respondié principalmente
a las reformas conciliares, las declaraciones de Medellin, y, en algunos casos,
a la teologia de la liberacién, se manifesté de formas muy diversas.

Se ha sugerido en la introduccién de este trabajo que por activismo caté-
lico se entiende el conjunto de practicas, interacciones y colaboraciones que,
a partir de las reformas de la Iglesia Catélica de mediados del siglo XX, se
han extendido globalmente. Esta parte se dedica a analizar c6mo el activismo
catélico, que es en si mismo un fendmeno transnacional, se ha manifestado

1 “Documento Conclusivo de la Conferencia General del Episcopado Latinoamericano en
Medellin, 1968, Conclusiones 13,4. URL: www.inculturacion.net, 3.2.2018.
2 Cutiérrez, Teologia de la liberacion. Perspectivas, 36.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Repensar la Revolucion del Poncho

localmente. Dicho de otra manera, se trata de entender cémo las ideas de la
renovacion eclesidstica fueron articuladas e integradas en un contexto con-
creto. El enfoque principal estd puesto en la didcesis de Riobamba, pero se
incluye también una perspectiva nacional y ejemplos de otras jurisdicciones
eclesidsticas de la Sierra ecuatoriana (Latacunga y Ambato). Se argumenta
que a pesar de la euforia que ha generado la teologia de la liberacién desde
principios de los afios setenta, especialmente en Riobamba, es necesario di-
stanciarse de una visién demasiado simplificada del activismo liberacionista
y, en su lugar, contextualizarlo dentro de coyunturas eclesidsticas, sociales y
politicas mds amplias. Para dibujar una imagen diversificada del activismo
catdlico, esta parte se dividir en tres capitulos.

En sintonia con el argumento de que el activismo catélico no puede ser
estudiado independientemente de las condiciones institucionales, el primer
capitulo (2.1) se dedica a las declaraciones y posicionamientos de la Confe-
rencia Episcopal Ecuatoriana en las décadas del setenta y ochenta. Los rep-
resentantes de la jerarquia eclesial, con actitudes muy diferentes en cuanto a
la implementacién de la opcién por los pobres, trataron de imponer sus vi-
siones y propuestas como pautas para la iglesia nacional. En primer lugar, se
presentard un acercamiento a las reacciones de la jerarquia eclesial ecuato-
riana frente al auge de la teologia de la liberacién. Ampliando la perspectiva
hacia los afios ochenta, este capitulo incluye una mirada al desarrollo del de-
bate sobre la cultura y, en relacién con eso, la elaboracién del Plan de Pastoral
Indigena. Esta historia institucional, sobre todo con respecto al tema indige-
na, se considera esencial para contextualizar el activismo catélico presentado
en los siguientes capitulos (2.2 y 2.3) y para mostrar que las ideas para nue-
vos proyectos pastorales vinieron desde diferentes direcciones y didcesis. Por
ejemplo, el activismo catélico dedicado a una revitalizacién étnica, a modo
de inculturacién de la iglesia —muy prominente a partir de mediados de los
afios ochenta— no fue creado en el vacio, sino que resulté de largos debates
y procesos de negociacion dentro de la iglesia ecuatoriana, pero también a
nivel transnacional.

Los testimonios de curas, laicos y laicas, religiosas y activistas, trabajando
en la didcesis de Riobamba durante el obispado de Proafio, forman el entra-
mado principal de esta parte (2.2) del trabajo. Con esto, se aparta del con-
texto institucional para entrar al anilisis de pricticas concretas. A través de
un enfoque regional en la provincia de Chimborazo, y la combinacién de tes-
timonios orales y fuentes escritas, es posible mostrar las dinimicas de una
didcesis, cuyo obispo simpatizaba con la teologia de la liberacién. Las nar-

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

raciones elaboradas por una serie de actores de trasfondos diferentes, que
incluyen representaciones sobre iniciativas caracteristicas de la iglesia reno-
vada, como también sus discontinuidades y dificultades, resultan ilustrativas
para el cardcter polifacético y a veces contradictorio del activismo catélico que
anhelaba la liberacién del pobre.

La tltima seccién de esta parte (2.3) se dedica a otra manifestacién del
activismo catélico e incluye una perspectiva transnacional de la renovacién
eclesidstica: los vinculos entre la iglesia y la cooperacién internacional para el
desarrollo. A lo largo de esta investigacion se ha evidenciado que la presencia
de actores transnacionales como, por ejemplo, agencias de desarrollo o iglesi-
as de otros paises, jugaron un papel decisivo en la planificacién y realizaciéon
de las diferentes iniciativas. A través de dos estudios de caso de las provin-
cias Chimborazo y Tungurahua, esta seccién llama la atencién sobre ciertas
practicas y discursos de desarrollo que no pueden quedar desatendidos en un
andlisis que busca formular una contextualizacién amplia y diversificada de
los procesos de renovacién eclesial y sus correspondientes narrativas.

2.1 Ellargo caminar de la Iglesia Catdlica hacia
la pastoral indigena

A partir de la década de los setenta empezaron a surgir mayores conflictos
entre las perspectivas divergentes de los actores religiosos respecto a la re-
orientacién de la Iglesia Catdlica.> A nivel politico nacional, cuando el golpe
militar destituyé al cinco veces presidente José Maria Velasco Ibarra y asu-
mio el poder el general Guillermo Rodriguez Lara en febrero de 1972, empez6
la década de los gobiernos autoritarios. Junto con el cambio de régimen, se
constata en la literatura que, en este mismo afo, por parte de la iglesia in-
stitucional “se nota un silencio a nivel nacional”.* Hacia finales de los afios
setenta, no quedé mucho del espiritu renovador y la jerarquia eclesial opt6
por mantener el estatus quo.

3 Véase, por ejemplo: Moreno Yanez y Schreijack, “16. Kapitel. Ecuador”, 333.

4 Moreno Alvarez, “Segunda Parte: Un largo caminar”, 114. El afio 1972 corresponde tam-
bién conlaeleccién del colombiano Alfonso Lépez Trujillo como presidente del CELAM,
un representante de los sectores eclesiales mas conservadores y opositor prominente
de la teologia de la liberacién. Smith, The Emergence of Liberation Theology, 22.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

141


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Repensar la Revolucion del Poncho

En la regién andina, los afios setenta marcaron una época de agitacién
y conflictos violentos por la tierra y fue en esta década que surgieron varias
organizaciones sociales y politicas.” En 1977, la Conferencia Episcopal Ecua-
toriana estimd que mas del 30 por ciento de las “organizaciones populares
existentes se constituyeron entre 1970 y 1975”.% En 1973, se expidi6 la segunda
ley de reforma agraria, misma que fue atacada por organizaciones politicas de
izquierda como una ley que no posibilitd el “beneficio social al campesinado,
preocupdndose casi exclusivamente de estimular la modernizacién de los la-
tifundios” y que fue incapaz de superar las “supervivencias feudales”.” Sobre
este periodo, el autor Luis Maria Gavilanes de Castillo acentda que la igle-
sia ecuatoriana ha sido una “aliada a los intereses de los grupos dominantes
cuando sus gobiernos han aplicado los programas mds antipopulares intensi-
ficando la miseria de las masas y agudizando la brecha entre ricos y pobres”.?
En la literatura se manifiesta que mientras la mayoria de las di6cesis todavia
aceptaban las reformas del Concilio, varios obispos se enfrentaron a las reso-
luciones de Medellin que exigian cambios sustanciales en la labor pastoral.’
Entre los clérigos que mdas prominentemente rechazaron las reformas, esta-
ba el ya mencionado Bernardino Echeverria Ruiz, obispo de Ambato y luego
arzobispo de Guayaquil entre 1969-1989. Este lider religioso, “siempre cerca
de las autoridades”,’® fue acusado en los afios setenta por grupos politicos de

izquierda de cémplice de la derecha, y “defensor de los terratenientes”.™*

En esta década no solo surgieron nuevas asociaciones a nivel nacional como el Frente

W

Amplio de Izquierda (FADI) en 1977, sino organizaciones a nivel local y regional como
laUnidn de Asociaciones de Agricultores de Columbe (UNASAC) o la Uni6n de Cabildos
de San Juan (UCASA)), véase 3.2.2.

6 “Declaracion de la Conferencia Episcopal Ecuatoriana sobre la Promocion de la Justicia
Social”, agosto de 1977: 10 (BEAEP, 254 C748mis17).

7 Primera cita: “Sombrasy luces en la nueva ley reforma agraria”, Federacién Nacional de
Organizaciones Campesinas (FENOC), enero de 1974; segunda cita: “El partido comu-
nistadel Ecuadory la nueva ley de reforma agraria”, El Pueblo, drgano del comité central
del partido comunista del Ecuador, 27.10.1973, Guayaquil (FDD, Reforma Agraria, IV).
Gavilanes del Castillo, Monseiior Leonidas Proaiio y su mision profético-liberadora, 77.
Ibid., 76; y véase también Dussel, Die Geschichte der Kirche in Lateinamerika, 392.

10 “Sr.Obispo de la Di6cesis fue nombrado Arzobispo de Guayaquil”, El Heraldo, Ambato,
13.4.1969 (BIAMB, El Heraldo, libro: enero-julio 1969).

11 “Bernardino, un arzobispo defensor de terratenientes”, En Marcha, rgano central del
partido comunista marxista leninista del Ecuador, abril, 1976 (UASB, B.1.1.3.1); Echever-
ria, a pesar de defender firmemente la posicién de que los clérigos no se metan en

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

Frente a una institucidn arraigada a las estructuras tradicionales, el ais-
lamiento que emprendi6 la didcesis de Riobamba, sumada a otros grupos de
sacerdotes y monjas comprometidas también de otras jurisdicciones eclesi-
4sticas, creci6 constantemente.'* Al mismo tiempo, sus acciones e iniciativas,
inspiradas en la opcidn por los pobres, empezaron a tener mayor presencia e
impacto en la década de los setenta. Y esto tuvo lugar a nivel nacional, tal co-
mo afirma Jorge Moreno Alvarez en un testimonio escrito sobre su experiencia
como miembro del equipo pastoral en Riobamba: “en casi todas las didcesis
se van cuajando experiencias pastorales, con minorias mas conscientes”.’* En
este clima, la pregunta de cémo y hasta qué punto la iglesia tenia que meter-
se en politica y participar en esfuerzos de cambio social, fue crucial para la
determinacién de posiciones divergentes entre los clérigos catdlicos. Es ilus-
trativo respecto a este dilema del clero, un documento orientador emanado
por la jerarquia eclesial en 1977: la Declaracién de la Promocién de la Justicia
Social.

2.1.1 La Conferencia Episcopal Ecuatoriana frente
a la teologia de la liberacidn

En este documento de finales de los afios setenta, los obispos ecuatorianos,
frente a una situacion politica tensa, denunciaron el auge de gobiernos auto-
ritarios en América Latina, las violaciones de derechos humanos y el proceso
de armamentismo como “el mayor obsticulo para la defensa y promocién de
la causa de la justicia social en el mundo”.

La rapida sucesidn de las crisis politicas y la experiencia de una crisis mo-
netaria general, de una amplitud Gnica desde la dltima guerra mundial,

politica, apoyé la campafia electoral a favor de Febres Cordero que asumié el poder en
1984. Gavilanes del Castillo, Monsefior Leonidas Proaiio y su mision profético-liberadora, 77.

12 Como excepciones dentro del entorno conservador se pueden mencionar pocos nom-
bres. Serfa el caso de Alberto Luna Tobar, arzobispo de Cuenca entre 1981y 2000. Luna
Tobar, cuyos textos y discursos son mayoritariamente de los afios 90, vio a Proafio como
un “maestro y amigo”. Otro clérigo de espiritu renovador fue Gonzalo L6pez Marafién,
obispo de San Miguel de Sucumbios entre 1970 y 2010. La documentacién de y sobre
estos clérigos es muy escasa (véase Introduccién).

13 Instituto Diocesano de Pastoral Riobamba, ed. Leonidas Proaiio, 25 aiios obispo de Riobam-
ba (Riobamba: Centro de Estudios y Publicaciones, 1979), 114.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

143


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M

Repensar la Revolucion del Poncho

ha creado, con la inflacién y la desocupacién, condiciones materiales y psi-
coldgicas que han minado la esperanza suscitada y simbolizada por la ban-

dera del ‘desarrollo.™*

La situacién en Ecuador fue descrita como embrollada, por la “presencia de
la importantisima fuente de riqueza que es el petrdleo’ y la “transicién de
una sociedad agricola y semifeudal hacia una sociedad moderna” por un lado,
y una “comunidad politica cargada de tensiones peligrosas” y “extremismos
ideoldgicos”, por el otro. Frente a este clima, la jerarquia catdlica declard que
“la Iglesia siente la necesidad de dar un juicio moral incluso sobre materi-
as referentes al orden politico” y de denunciar la falta de justicia social que
por ejemplo se manifestaba en casos “documentados y probados, en los que
el mismo derecho a la vida ha sido violado con actos de violencia sangrienta
y con el uso de la tortura fisica”. Enfatizando luego que “la promocién de la
justicia y de la solidaridad social se apoya en la fe y en la caridad aplicadas a la
vida préctica’, se acentud que la CEE no “estd ligada, en virtud de su misién y
naturaleza, a ninguna forma particular de civilizacién humana ni a un sistema
politico, social o econdémico”. Asimismo, al manifestar que la iglesia no esta-
ba en convivencia ni con el socialismo marxista, ni con el capitalismo liberal
—porque este tltimo “genera desigualdades excesivas entre los distintos gru-
pos sociales” y porque igual que el marxismo, lleva al ateismo— se proclamé
una ruta de moderna politica cristiana, “que mantiene en una nueva sintesis
politica constructiva las conquistas de la libertad y la socializacién que son, en
definitiva, de origen cristiano”. Aclarando repetidas veces que ningiin obispo
o sacerdote estd al servicio de “una ideologia o faccién politica”, la CEE torné
visible el nicleo de su preocupacién: la tensién surgida por la existencia de
tendencias antagénicas dentro del clero y su posicidn frente a la teologia de
la liberacién.

Luego de un apartado orientado a esclarecer que una relacién entre mar-
xismo y cristianismo “no puede existir”, la jerarquia denuncié que “hay quie-
nes que distinguen diversos niveles de marxismo” y lo ven como “un método
cientifico para el andlisis de la realidad social y politica, que desembocaria
directamente en la prictica de la transformacién revolucionaria y se ofrece-
ria asi también para los catélicos”. Con esta formulacién, la CEE criticé ex-

14 “Declaracién de la Conferencia Episcopal Ecuatoriana sobre la promocion de la justi-
cia social solidaria e integral”, version del mayo de 1977 (FDD, CEE I); La versién final
se public6 en agosto de 1977 con el titulo: “Declaracién de la Conferencia Episcopal
Ecuatoriana sobre la promocion de la justicia social”, op.cit.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

plicitamente a la teologia de la liberacién que comprende la relacién entre
el marxismo y la teologia contemporanea como “insoslayable y fecunda con-
frontacién’ y que retoma esta teoria para la “reflexién sobre el sentido de la
transformacién de este mundo y sobre la accién del hombre en la historia”.'s

En sintonia con su oposicién a la teologia de la liberacién, la CEE ata-
6 en su Declaracién a un actor concreto por su nombre, cuando se expresé
contra el movimiento Cristianos por el Socialismo. A este movimiento trans-
nacional que, inspirado en la teologia de la liberacién, nacié en Chile durante
la presidencia de Salvador Allende, se lo describié como un “engafio”, y un
movimiento de “radicalismo inaceptable para todo el que no quiera perder
su identidad de cristiano”.® Segtin Juan Fernando Regalado Loaiza, este gru-
po se formé en Ecuador a finales de 1971 y estaba relacionado a la Primera
Convencién Nacional de Presbiteros, un grupo de sacerdotes activistas que
se reunieron y defendieron posiciones anticlericales (véase 2.2.3). En 1972 tu-
vo lugar el Primer Encuentro Latinoamericano de la organizacién Cristianos
por el Socialismo en Chile y un afio después, se formé en Ecuador el Movi-
miento Nacional Cristianos por la Liberacién (MNCL).”” En las actas de las
sesiones para redactar la Declaracién sobre la Promocién de la Justicia Social,
los clérigos discutieron con énfasis este “problema” y hablaron de una “cor-
riente extrema” que quiere “convertir la fe en una ideologia y el compromiso
cristiano en un compromiso politico”.'®

Una actitud critica frente a este movimiento concreto, y a la teologia de
la liberacién en general, defendid el jesuita Pablo Mufioz Vega (1903-1994),
arzobispo de Quito desde 1967 y cardenal desde 1969. Vega, recordado en la
literatura como educador y humanista, era un religioso reputado de la igle-
sia ecuatoriana y en general abierto a las reformas del Concilio Vaticano II y
también de Medellin."”® Pero al mismo tiempo, no era un clérigo activista y
representd un “curso medio” dentro de la CEE, “evitando los escollos de un

15 Gutiérrez, Teologia de la liberacion. Perspectivas, 32. Véase también la Introduccion.

16  “Declaracion de la Conferencia Episcopal Ecuatoriana sobre la promocién de la justicia
social”, op.cit.

17 Regalado Loaiza, “Afo 72: ECUARUNARI", 152. Por su papel relevante en la formacion
de Ecuarunari, en 1972, se analizard el impacto de este movimiento en la parte tres de
este trabajo (3.1.2).

18 “Actas de las sesiones de la Conferencia Episcopal Ecuatoriana”, 1-4 de febrero, 1977,
Quito (FDD, CEEI).

19 Enunarticulo sobre la “iglesia de los pobres” en Azuay (Cuenca), Pedro Soto Delgado
menciona, aparte de Proafio, a Pablo Mufioz Vega, como hombre que “en mérito de la

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

145


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146

Repensar la Revolucion del Poncho

conservadurismo a ultranza o los riesgos de un compromiso militante”.2° El
arzobispo, en una carta al jesuita y tedlogo aleman, Karl Rahner, en 1975 sefial6
que el tema de la liberacién, descubierto en la II Conferencia del Episcopa-
do Latinoamericano en Medellin como “punto focal importante”, era una cosa
muy distinta a “una tendencia de esta teologia, la que guarda estrecha vincu-
lacién con el movimiento de sacerdotes y cristianos que han hecho su opcién
por una liberacién de inspiracién y de indole marxista, llevada hasta sus al-
timas consecuencias politicas”.?! Para el cardenal, el movimiento Cristianos
por el Socialismo —“titulo lleno también de ambigiiedades”— fue la expre-
sidn concreta de esta tendencia que a través de su propaganda internacional
pretendia posicionarse como el “Gnico cristianismo auténtico” en América La-
tina. Admitiendo que la teologia de la liberacién habia atraido sobre todo a
los jévenes catélicos, dijo en un informe del afio 1979:

Las cuestiones que han agitado mas el ambiente juvenil catélico son las
que ha planteado la teologia de la liberacién, acogida con fervor por los
sacerdotes asesores hasta hace poco. También en la Universidad Catélica
y en algunos colegios catélicos de Quito la tarea de la formacion religiosa
de las nuevas generaciones se ha visto convulsionada y desorientada por la
incidencia de estas graves cuestiones suscitadas por la teologia de la liber-
acion.??

Pero la teologia de la liberacién —interpretada como tendencia radical— y
el movimiento Cristianos por el Socialismo, no representaron los Gnicos de-
safios que preocupaban a la jerarquia en cuanto a la politizacién de la religién.
El arzobispo de Guayaquil, Bernardino Echeverria, por ejemplo, noté en las
sesiones que

una de las causas de nuestra situacién hay que encontrarla en los falsos
criterios con que se ha llevado a cabo la reforma agraria; los procedimientos
empleados han conducido a resultados opuestos a los que se pretendia. Esto

justicia” impulsé Medellin. “Azuay: en busca de la iglesia de los pobres”, Punto de Vista,
No. 395, 13.11.1989: 14 (PUCE, 330.986605-P969V).

20 Espinosa, “El papel de la Iglesia Catélica en el Movimiento Indigena”, 210. En 1976, Ve-
gainici6 la campafia MUNERA (latin, significa: regalo, don de Dios), una iniciativa de
Caritas en forma de colecta cuaresmal que existe hasta hoy en dia.

21 Francisco Miranda Ribadeneira, Pablo Muiioz Vega: Un humanismo eclesial para el hombre
de hoy (Quito: Banco Central del Ecuador, 1993), 152, 53.

22 Ibid.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

ha sucedido con CESA [Central Ecuatoriana de Servicios Agricolas (véase

1.3.2)]; estd en ella infiltrado el marxismo.?3

Tras un estudio del caso de CESA, un grupo de obispos concluyé que la “Igle-
sia debe forzar su presencia’ en aquella organizacién y que la “finalidad de
nuestra actuacion es salvar la obra de CESA por los campesinos”. Finalmen-
te, la CEDOC, Confederacién Ecuatoriana de Obreros Catdlicos fue otra or-
ganizacién que se escapd de la mano de la iglesia. Fundada en 1938 por la
Iglesia Catdlica y el partido conservador, este sindicato mds tarde alineado a
los intereses de las tendencias de izquierda cambié su nombre —y con eso su
orientacién— a Confederacién de Organizacién Clasistas en 1974. Bernardi-
no Echeverria lamenté esta pérdida de influencia de la jerarquia y reclamé la
necesidad de “valorar las organizaciones sindicales tratando que se manten-
gan en su finalidad propia y no sean manipuladas politicamente”. El cardenal
Munoz Vega apoy? al arzobispo de Guayaquil, admitiendo que era verdad que
a la CEDOC “se le quité todo elemento confesional” porque “el Marxismo se
empefi6 en la unificacién del sindicalismo”.>*

En sintesis, la Declaracién sobre la Promocién de la Justicia Social repre-
sentd, en primer lugar, un posicionamiento de la jerarquia eclesial en contra
de cualquier accién politica por parte de los clérigos. A pesar de criticar los
abusos de poder y violaciones a los derechos humanos cometidos por cier-
tos gobiernos autoritarios, la iglesia ecuatoriana no levanté su voz sino para
“denunciar males generales [y] no para condenar hechos particulares”.?> Para
la jerarquia, al contrario de los seguidores de la corriente de la teologia de la
liberacién, la promocién de la justicia social podia realizarse a través de obras
caritativas.

Se quiere afiadir en este lugar que la declaracién claramente apolitica de
la jerarquia se pronuncié al momento en que la teologia de la liberacién, fu-
ente de inspiracion en la didcesis de Riobamba, tuvo su auge y provocd en
esta didcesis —como también en otros paises— conflictos no solo dentro la
iglesia, sino también entre la iglesia local y las autoridades politicas. Varios
autores han documentado y estudiado a profundidad las acusaciones y acon-
tecimientos criticos sucedidos por el compromiso del llamado “obispo rojo”
—por ejemplo, el envio de un Visitador Apostdlico a Riobamba en 1973 y la

23 “Actas de las sesiones de la Conferencia Episcopal Ecuatoriana”, op.cit.
24 Ibid.
25  Espinosa, “El papel de la Iglesia Catdlica en el Movimiento Indigena”, 210.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148

Repensar la Revolucion del Poncho

detencién de 17 obispos latinoamericanos reunidos en la misma di6cesis en
1976.%6

2.1.2  La “revolucion cultural”
y el impacto de Puebla

se anuncia: la antropologia

Para la iglesia latinoamericana, segiin destaca la literatura disponible, fue con
la III Conferencia General del Episcopado Latinoamericano en Puebla que la
cultura irrumpi6 como eje central en la evangelizacién. Segiin el canon gene-
ral, una evangelizacién inculturada, que ya no consistia en imponer una re-
ligién fordnea sino un rescate de valores autdctonos y de practicas religiosas
ancestrales, surgié con este evento. Como sefiala Juan Arias Luna, en Puebla,
“la Iglesia empez6 a hacer a un lado esa ténica indigenista para dar mayor ca-
bida en su seno a los pueblos indigenas tal cémo ellos son”y, citando a pasajes
del documento conclusivo de esta conferencia, argumenta que se planteé una
“evangelizacion de las culturas no como un ‘proceso de destruccién, sino de
reconocimiento, consolidacién y fortalecimiento de dichos valores”.?”

Este enfoque cultural, sin embargo, no puede entenderse como irrupcién
espontinea de una orientacién que antes no habia existido. Ya se ha mostra-
do en los capitulos anteriores para el caso ecuatoriano, que la preocupacién
por el ‘otro indigena ha formado parte del trabajo pastoral por lo menos des-
de la época de los 50. Por eso, en vez de hablar de un antes y un después de
Puebla con respecto al enfoque cultural, se propone la perspectiva de una revi-
talizacién de un indigenismo eclesidstico —que puede haber cambiado en su
configuracién discursiva— en cuyo centro esta la evangelizacién del indigena.
Es por tanto que, en este apartado se procura indagar mas profundamente en
el supuesto paso de un entendimiento indigenista-asimilista a una pastoral
indigena, “en la que los protagonistas de una evangelizacién inculturada son
las comunidades eclesiales indigenas”.2® Asimismo, el caso del Ecuador de-
mostrard que a pesar de una dimensién cultural en los documentos de Puebla

26  Equipo Tierra Dos Tercios, El evangelio subversivo: historia y documentos del encuentro de
Riobamba, agosto 1976.

27  Arias Luna, La inculturacién de la Iglesia, 112.

28  Juan Gorskiy M.M,, “El desarrollo histérico de la ‘Teologia India’y su aporte a la incul-
turacion del Evangelio”, en Desarrollo histérico de la teologia india, ed. Paulo Suess, et al.
(Quito: Abya Yala, 1998), 12.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

a finales de los afios setenta, perduraba todavia una perspectiva socioeconé-
mica del pobre-indigena. Solo a partir de mediados de la década del ochenta,
con el Plan Nacional de Pastoral Indigena, podemos constatar la consolida-
cién de un discurso etnicista.?®

La antropologia y la iglesia

En la mencionada Declaracién sobre la Promocién de la Justicia Social de 1977,
los obispos ya llamaron la atencién sobre una “dimensién cultural”. En las re-
uniones para la elaboracién de la declaracién, la comisién que se dedicaba al
aspecto cultural constaté: “El interés por la cultura, en sus aspectos etnologi-
cos y antropoldgicos es reciente y la Iglesia, en su accién pastoral, se preocupa
en tener presente esta vision sobre las culturas indigenas”. Ademds, los clé-
rigos subrayaron la conexién entre cultura y desarrollo para concluir que un
“aporte necesario para la justicia es esta revolucién cultural”.>® Como fruto
de estas discusiones, la Declaracién sobre la Promocién de la Justicia Social
identificé como la “mds grave llaga nacional la marginalidad de los campesi-
nos indigenas en diversos sectores geograficos”. El texto condena cualquier
forma de racismo o “exhibicionismo folklérico de las culturas autdctonas”y, al
mismo tiempo, anima a seguir con las “obras concretas” que la Iglesia ha ini-
ciado, como por ejemplo las actividades de la Caritas del Ecuador, las escuelas
gratuitas y las radiofénicas.

Para comprender “el interés por la cultura” descrito por la CEE como
“hecho reciente dentro de la iglesia’,*' es necesario hacer un enlace a la
disciplina de la antropologia. Como muestra Carmen Martinez Novo en su
articulo sobre la antropologia indigenista en el Ecuador desde la década

29 Como opinan varios autores, es s6lo hacia la IV Conferencia General del Episcopado
Latinoamericano de 1992 en Santo Domingo que este giro se empieza a dar realmen-
te, véase por ejemplo, Paulo Suess, La nueva evangelizacion: desafios histéricos y pautas
culturales (Quito: Abya Yala, 1993), 8; Diego Irarrazaval, Un Cristianismo Andino (Quito:
Abya Yala, 1999), 74.

30 “Actas de las sesiones de la Conferencia Episcopal Ecuatoriana”, op.cit. Formaron parte
de esta comision: padre José Vicente Eguiguren, obispo Enrique Bartolucci (Esmeral-
das), cardenal Pablo Munoz Vega, arzobispo Ernesto Alvarez (Cuenca), obispo Leonidas
Proafio (Riobamba), obispo Vicente Cisneros (Ambato), arzobispo Bernardino Echever-
ria (Guayaquil), obispo Juan Larrea Holguin (Ibarra), obispo Mario Ruiz (Latacunga),
sacerdote invitado de Chile, Renato Poblete.

31 “Declaracién de la Conferencia Episcopal Ecuatoriana sobre la promocidn de la justicia
social”, op.cit.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

149


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150

Repensar la Revolucion del Poncho

del setenta, fue en 1972 que la orden de los jesuitas fundé en la Pontificia
Universidad Catdlica el primer departamento de antropologia del pais. La
autora manifiesta

que los mismos actores que interactuaron con los campesinos indigenas y
que contribuyeron a su organizacién social y politica son también los princi-
pales productores de conocimiento antropoldgico en el Ecuador: concreta-
mente, me refiero a la iglesia catélica y en particular las ordenes jesuita
y salesiana, y a la izquierda politica. A menudo las fronteras entre ambos
grupos de actores son borrosas, ya que han participado mano a mano tanto

en el campo como en las instituciones académicas.3?

Martinez Novo identifica dos lineas de investigacion: los estudios del campe-
sinado tras los cambios iniciados por las reformas agrarias, y otra linea que
se dedicaba a la religiosidad popular, por el padre jesuita Marco Vinicio Rue-
da. Surgid de esta altima linea, por ejemplo, la obra “la Fiesta religiosa cam-
pesina”’ en 1982.33 Otro grupo de religiosos activo en el campo antropolégico
eran los salesianos que estuvieron presentes como misioneros en la Amazonia
ecuatoriana desde finales del siglo XIX. A pesar de haber iniciado su tarea de
“transformar la cultura shuar segin el modelo occidental”, la autora afirma
que los salesianos, en la segunda mitad del siglo veinte, “fueron pioneros en
un proceso de reflexion eclesistica sobre la importancia de preservar la cul-
tura indigena y de tomarla en cuenta en los procesos de evangelizacién”.3*
Fue también en la Amazonia, bajo la presién de colonizacién, que se fundé
la Federacion de Centros Shuar (1964), “una de las primeras organizaciones
indigenas de corte moderno de América Latina y miembro fundador de la
CONAIE”.3® En otra publicacién, la antropéloga subraya el papel de los sa-
lesianos en la movilizacién politica en la provincia de Cotopaxi.3® Sobre una
misién en Zumbahua, que buscé combinar evangelizacién y desarrollo, la au-
tora manifiesta que

32 Carmen Martinez Novo, “Antropologia indigenista en el Ecuador. Desde la década de
1970: compromisos politicos, religiosos y tecnocraticos”, Revista Colombiana de Antropo-
logia 43 (2007): 339.

33 Rueda, La fiesta religiosa campesina. (Véase 1.1.1)

34  Martinez Novo, “Antropologia indigenista en el Ecuador”, 343.

35 Ibid., 344.

36  Martinez Novo, “Los misioneros salesianos y el movimiento indigena de Cotopaxi,
1970-2004".

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

la promocién de la cultura indigena ha sido uno de los objetivos del progra-
ma salesiano desde que se disefi6 el proyecto en 1971. En esto los Salesianos
son pioneros ya que de acuerdo con el Padre Juan Botasso y al Padre José
Manangén la Iglesia Catélica todavia no pensaba en términos culturales en
el Vaticano Il y en Medellin, sino que estaba enfocada en los pobres.3”

No hay que olvidar que del trabajo de los salesianos surgieron también insti-
tuciones, como la editorial Abya Yala o Audiovisuales Don Bosco, ambos en
Quito, que en el pais han permanecido hasta hoy como los mayores difuso-
res de temas antropoldgicos, de teologia india, pero también del movimiento
indigena.

En relacién con la interconexién entre investigacién antropoldgica y tra-
bajo misionero, tanto en las actas de la CEE, como en la literatura, se men-
cionan acontecimientos a nivel internacional que marcaron el comienzo de
una sensibilidad hacia lo cultural. Por un lado, estuvo la Conferencia de Bar-
bados en 1971, donde participaron los padres salesianos Juan Bottasso y José
Manangén. En este simposio sobre conflictos interétnicos en América Latina,
organizado por el Consejo Mundial de Iglesias y el instituto de antropologia
de la Universidad de Berna, algunos antropélogos criticaron las actividades
misioneras en América Latina como elementos de la continua situacién de
colonialidad e implementacién de ideologias etnocentristas. Ademas, se de-
clararon responsabilidades para las diferentes entidades —el estado, los an-
tropdlogos y las iglesias— en relacién con sus actitudes o politicas hacia los
“indigenas de América”.3®

Por otro lado, en las actas de la CEE se anunci que tendria lugar el pri-
mer encuentro pan-amazoénico de pastoral indigenista, en Brasil, entre el 20
y el 25 de junio de 1977, bajo la responsabilidad del departamento de misiones
del CELAM. Como indicé Juan Gorski —que en este entonces era secretario
ejecutivo de este departamento— se trataba de la institucién que antes de la
Conferencia de Puebla se preocupé por “la valoracién de los indigenas en y
desde su identidad cultural” sobre todo “entre los misioneros que trabajaban
entre ellos”.3° Entre las motivaciones para este encuentro pan-amazdnico se
sefialf la necesidad de “encontrar una linea comin en la evangelizacién de las
poblaciones indigenas, para que nazcan en ellas verdaderas Iglesias locales”.

37  Ibid., 258.

38 International Work Group for Indigenous Affairs (IWGIA), Declaration of Barbados (New
York: White Roots of Peace, 1971).

39  Gorskiy M.M., “Desarrollo histérico de la teologia india”, 11.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Repensar la Revolucion del Poncho

Haciendo referencia a la enciclica de Pablo VI, Evangelii Nuntiandi (1975), acer-
ca de la evangelizacién del mundo contemporaneo, las actas pusieron énfasis
en “la preocupacién de toda la Iglesia por una pastoral que tenga en cuenta
la realidad sociopolitica, religiosa y cultural de los diversos grupos indige-
nas”.*® Como afirma Juan Arias Luna, esta enciclica, durante muchos afios,

representd el punto de referencia para la pastoral indigena.*

Prepararse para Puebla

Cuando se acercé la I1I Conferencia General del Episcopado Latinoamericano
en Puebla, las diferentes didcesis ecuatorianas se lanzaron a la preparacién de
este evento. La didcesis de Latacunga (provincia de Cotopaxi), con el obispo
Mario Ruiz en la cabeza, redacté en abril de 1978 su “aporte de la didcesis de
Latacunga”, elaborado por agentes de pastoral y seglares.**

El texto denunciaba la situacién actual de los campesinos, que por la mala
aplicacion de la Reforma Agraria eran perseguidos, y en el “aspecto social”, los
redactores llamaron la atencién sobre “los indigenas, campesinos y el proleta-
riado de la ciudad” como victimas de marginacidn, criticando la “mentalidad
capitalista”, la desintegracién de la familia por la migracién y se observé una
“marcada lucha de clases”, calentada también por el petréleo que “va desta-
cando mis la clase privilegiada”. Acerca del papel de la Iglesia se afirmé que
“la gente ve bien que la Iglesia participe en la politica’ y que debe “intervenir,
hablar y luchar por la justicia social”. Al mismo tiempo, se afirmé que la igle-
sia “aparece aliada a los poderosos, siendo el capitalismo tan enemigo como el
marxismo” y que la institucién es “buena para dar documentos, pero no para
aplicarlos”. En el aspecto religioso, el documento elogié los efectos positivos
del Concilio Vaticano II y de Medellin y reconocié un “esfuerzo por acercarse
al indigena dindole formas de religién mas comprensibles para su mentali-
dad ya que los signos que percibian los blancos no penetran en su cultura”. De
la Conferencia de Puebla, se esperaba que “opte por la reflexién y el método
de la Teologia de la Liberacién; que propugne una Iglesia pobre y desligada al
poder”. En las sugerencias pastorales llamaron a dar en la evangelizacién una

40  “Actas de las sesiones de la Conferencia Episcopal Ecuatoriana”, op.cit.

41 Arias Luna, La inculturacion de la Iglesia, 103.

42 “lll Conferencia General del Episcopado Latinoamericano. Aporte de la Di6cesis de La-
tacunga”, abril de 1978 (BEAEP, 256.8 D588mis).

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

preferencia “a los indigenas, campesinos y obreros, a los jévenes con orienta-
cién a una Pastoral Vocacional y a la mujer”.*?

Se puede observar que, a pesar de que en la literatura sobresale el caso de
la didcesis de Riobamba como el mas caracteristico en una linea de la teologia
de la liberacidn, este aporte de la di6cesis de Latacunga para Puebla coincide
en gran parte con los argumentos presentados por Riobamba. Esta didcesis,
también en abril de 1978, presenté un documento —de mds de 30 paginas—
para Puebla.** Como en Latacunga, el documento critica la mala aplicacién
de la Reforma Agraria, que “ha dado origen al éxodo de los campesinos a la
ciudad”. Ademads, se mencionan los conflictos de tierra, en los cuales “algunos
de nuestros hermanos han sido asesinados”.* Sobre el papel de la Iglesia de
Riobamba a partir de las resoluciones posconciliares se manifiesta:

La Iglesia que se renueva actta en politica comprometiéndose en la lucha
por la justicia y a favor del pueblo pobre. En este caso, la Iglesia ya no es
utilizada como caballo de batalla al servicio de un sector politico, el con-
servador. [...]. La Iglesia estd trabajando por la liberacién del hombre y se
muestra del lado de los oprimidos.4®

Se observd que en la didcesis “nace y se va fortaleciendo la Teologia de la Li-
beracién” y que “hay un paso de la teoria del desarrollismo a la teoria de la
dependencia y la explotacién’. De la iglesia jerarquica, el documento exige la
despedida de “tareas puramente desarrollistas” que corren el riesgo de conver-
tirse en meros “tranquilizadores de conciencias”. De la Conferencia de Puebla
los autores esperaban que “haga un pronunciamiento que condene el milita-
rismo como nocivo a las justas aspiraciones de libertad y de justicia del pueblo
latinoamericano”.#’

Tanto el documento de Latacunga como el de Riobamba, ponen de relieve
la necesidad de una liberacién, haciendo eco en la teologia de la liberacién.
Es interesante observar que la anunciada revolucién cultural en la Declara-

cién para la Promocién de la Justicia Social de 1977, no tuvo tanto eco en estos

43  |bid.

44  “Presentacion”, Aporte de la didcesis de Riobamba a la Il Conferencia General del Epi-
scopado Latinoamericano, 18.4.1978 (FDD, CEBs,VII-8).

45  Se hace referencia explicita a Ldzaro Condo, Cristébal Pajufia y Zoila Martinez, (véa-
se3.1.1).

46  “Presentacion”, op.cit.

47  lbid.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

153


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

Repensar la Revolucion del Poncho

aportes diocesanos, elaborados no por la jerarquia, sino desde la base, es de-
cir, los grupos pastorales de las respectivas regiones. Es de suponer que —al
contario de la jerarquia eclesidstica— los activistas catélicos inspirados por el
pensamiento marxista y la teologia de la liberacién consideraron que el dis-
curso de la cultura implicaba una actitud menos politica como por ejemplo

aquello de la lucha de clases.*®

La aplicacién de Puebla

Después de la Conferencia Episcopal en Puebla, con la publicacién del do-
cumento “Opciones Pastorales, Aplicacién del documento de Puebla para la
evangelizacién en el Ecuador” en septiembre de 1980,*° la CEE retomé a gran-
des rasgos los argumentos del documento conclusivo del CELAM; por ejem-
plo, cuando se describié al hombre ecuatoriano y los diversos “rostros de po-
breza” de los “nifios golpeados”, “jévenes frustrados”, “indigenas y campesinos
marginados”, obreros sin derechos, ancianos y mendigos.>® Se constaté, ade-

mas, el creciente interés en las culturas indigenas, cuando se dijo:

El hombre ecuatoriano [..] ama a su tierra y siente un creciente interés por
los valores autéctonos de las culturas indigenas y por la conservacién de
la originalidad de sus organizaciones comunitarias. Estd empenado en la
reivindicacién de su identidad y de sus derechos.”’

En un apartado especial dedicado al “Campesinado”, podemos leer que al
rostro pobre de los campesinos e indigenas se afiaden los “montubios y more-
nos, cuya cultura y realidad, en progresiva interrelacién, ha de ser estudiada
y valorada a la luz del Evangelio”. Entre sus desafios cruciales estaban los
problemas de salud, “salarios de hambre”, desempleo, intensas migraciones
campesinas, el crecimiento desmesurado de suburbios, baja produccién agri-

48 Como resumen de los diferentes aportes de las didcesis ecuatorianas —aqui sélo se
han mostrado dos ejemplos— en mayo de 1978, la CEE presenta el “Documento de la
Iglesia Ecuatoriana para la Il Conferencia General del Episcopado Latinoamericano en
Puebla-México”, un documento de 45 paginas (FDD, CEE I).

49  “Opciones Pastorales: aplicacién del documento de Puebla para la evangelizacion en
el Ecuador”, 8.9.1980 (BEAEP, 254 C7480).

50 “Documento Conclusivo de la Conferencia General del Episcopado Latinoamericano en
Puebla, 1979, Conclusiones 31-39, URL: www.inculturacion.net, 3.2.2018.

51 “Opciones Pastorales: aplicacién del documento de Puebla para la evangelizacién en
el Ecuador”, op.cit.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

cola, “descomposicién familiar” y la discriminacién de la mujer, “sobre todo
indigena y campesina’.

Salta a la vista que en este documento no se haga una diferenciacién cla-
ra entre campesino e indigena —esto vendria mas tarde—, sin embargo, los
obispos observaron como una tendencia que “el indigena asuma consciente-
mente su propia identidad”. Entre las propuestas concretas, el documento de
aplicacién de Puebla de la CEE buscé fortalecer la

formacién de ministros ordenados y no ordenados capaces de servir a las
diversas comunidades campesinas, desde su propia cultura; utilizar en la lit-
urgiay la catequesis indigena el idioma indigena y sus expresiones propias;
propiciar la elaboracidn y publicacién de la historia de los diferentes grupos
indigenas, para recuperar sus tradiciones, facilitar la insercidn en sus pro-
pias raices, aceptando y valorando su esfuerzo por liberarse de situaciones

de dominacién.>?

En el aspecto organizativo, el tratado anima a tomar contacto con los movi-
mientos existentes, a solidarizarse “con sus justos reclamos”y con “las organi-
zaciones sindicales en lo que de bueno y justo aporten a la liberacién integral
del pueblo”.

Finalmente, la CEE llamé a revitalizar la Comision Episcopal de Indigenis-
mo creada en 1960 (véase 1.1.3). Al contrario de lo ocurrido en los afios sesenta,
cuando la Comisién fue integrada inicamente por “los obispos de jurisdiccio-
nes con numerosos fieles que se identifican como indigenas”, ahora la entidad
debia “estar secundada por un secretariado nacional, en el que colaboren tam-
bién delegados indigenas”.>® Con esta reanimacién de su departamento indi-
genista, la CEE prepard el camino para el Plan Nacional de Pastoral Indigena.

2.1.3 El Plan Nacional de Pastoral Indigena:
jnueva representacion del indigena?

En 1985, la CEE nombré presidente del Departamento de Indigenismo al obis-
po de Riobamba. Es importante resaltar que Proafio asumid este cargo en el
mismo afio en que dejé su sede como obispo.>* La elaboracién del Plan Na-

52 Ibid.

53 Ibid.

54  En octubre de 1985 present6 su dimisién al papa Juan Pablo Il (DIAL, No. 1149,
27.11.1986, URL: www.alterinfos.org, 09.05.2018.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

155


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156

Repensar la Revolucion del Poncho

cional de Pastoral Indigena fue, por lo tanto, una tarea que realizaba durante
los tltimos tres anos de su vida. Segin Nidia Arrobo, asistente personal de
Proafio en esta época y secretaria del Departamento de Pastoral Indigena, se
puede constatar un “quiebre” en 1985 cuando Proafio, ya no como obispo de
una diécesis, sino como candidato al premio Nobel de la Paz,>® se dedicé ex-
clusivamente al “tema indigena”. Segiin Arrobo, en este momento “intuia que
el tiempo ya se le acababa” y por eso queria aprovechar al maximo su misién
especial. Ademds, menciona esta sentida necesidad porque los “problemas de
los pobres indigenas eran muy graves”. Entre otros, menciona la explotacién
petrolera en la Amazonia, la “pérdida de cultura” que “le horrorizaba también
a monsenor”, acorddndose que él advirti6 en varios encuentros que “estamos
asistiendo al tltimo momento de la vida de los pueblos indigenas”.®

Otra razdn significativa para este giro definitivo hacia el tema indigena
tuvo que ver con la visita del papa Juan Pablo II al Ecuador, concretamente
a Latacunga entre el 29 de enero y el 1 de febrero de 1985. Es de notar que
la visita del pontifice polaco se esperaba con ansiedad, sin embargo, el hecho
de que dos anos antes de su viaje al Ecuador, hubiese rehusado ptblicamente
dar la bendicién a Ernesto Cardenal en Nicaragua, quedd grabado en la me-
moria de todos los catdlicos liberacionistas. El jerarco catédlico nunca ocultaba
su postura anticomunista y su rechazo a la teologia de la liberacién, y entre
los motivos politicos que los criticos ecuatorianos identificaron en torno a su
vista al Ecuador, estaban sus esfuerzos por “apuntalar el sistema capitalista’
y “prevenir a los pueblos oprimidos contra una revolucién”.>”

En Latacunga, en su “esfuerzo de acercamiento de pueblos y culturas”,
el pontifice se dirigi6 a las organizaciones indigenas presentes. Empezé su
discurso con la referencia al descubrimiento de América, diciendo que “hace
450 afios la fe en Jesucristo lleg6 a vuestros pueblos [..] iluminando vuestro
camino’. Después de una glorificacién de la venida de la fe cristiana a este
continente y referencias a los importantes resultados en la dimensién cultu-
ral por el encuentro del episcopado latinoamericano en Puebla, afirmé que

55  El premio Nobel de la Paz de 1980, el argentino Adolfo Pérez Esquivel (véase 3.3.1 para
relacion entre Proafio y Esquivel), lanz6 en 1985 la candidatura de Proafio para el pre-
mio Nobel del afio siguiente. El escritor Elie Wiesel gané el premio. Ferrd, Taita Proaiio,
141.

56  Entrevista de la autora con Nidia Arrobo, 2.8.2017, Quito.

57  “Viaje pastoral, visita politica”, por Félix Samaniego, Nueva Revista, marzo de 1985, No.
112: 33 (CEDHU, N7.1).

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

el anhelo de “vuestros pueblos” de buscar el respeto de “vuestra cultura, vue-
stras tradiciones y costumbre” y “la preservacién del propio espiritu” es “per-
fectamente legitimo” y que este deseo se convirti6 en aspiracién también de
la iglesia. Acentuando —con un exagerado uso de la palabra “vuestro/a’— la
diferencia entre él como representante de la Iglesia Catélica universal y ‘los
otros’, el papa lamenté que “vuestra sociedad va perdiendo valores preciosos
que podian enriquecer a otras culturas”, que se pierde “el sentido religioso”
y que el peligro del alcoholismo “os amenaza de muerte”. Alentando a todo
el clero ecuatoriano a que en la evangelizacién se tenga en cuenta “vuestra
cultura indigena”, aclar6 también que a pesar del estimo de “vuestros grupos
étnicos”, la iglesia “no puede renunciar a su deber de esforzarse por [..] tra-
tar de desterrar las pricticas o costumbres que sean contrarias a la moral y
verdad del Evangelio [...] y que no puede verse como un atropello la evangeli-
zacién que invita a abandonar falsas concepciones de Dios [...]”. Finalmente,
el pontifice reconocié la posibilidad para los indigenas de ocupar puestos en
ministerios, “incluso el sacerdocio y, por qué no en el episcopado” y se despi-
di6 pronunciando ciertas palabras en quichua y anunciando la distribucién
de 200.000 ejemplares de la Biblia que la iglesia del Ecuador editd en ocasién
de su visita.5®

En esta misma visita, la organizacién indigena CONACNIE (la organiza-
cién de la cual nacié la CONAIE en 1986) se dirigi6 al pontifice pidiéndole
que “Su Santidad autorice a Monsefor Leonidas Proano sea Obispo de los
Indigenas”.>® Seglin comunicé Proafio en una entrevista,®® después de este
pedido, el papa le sugiri6 a la CEE hacerle esta nominacidn, a lo que la CEE
respondié delegindolo como presidente del Departamento de Pastoral Indi-
genista en marzo de 1985. En esta nueva mision, lo primero que hizo Proafio
fue rebautizar este departamento “Indigenista” al Departamento Nacional de
Pastoral Indigena, “porque esta [orientacién indigenista] es la que se ejercita
por parte de los sacerdotes y agentes de pastoral a propdsito de los indigenas

58  “Realidad y palabra en el pluralismo cultural ecuatoriano’, editorial del obispo Mario
Ruiz Navas en el Boletin Diocesano de Latacunga, No.19, diciembre de 1985: 4,17-23 (BEA-
EP, Hemeroteca).

59  “Mensaje de los Indigenas”, Punto de Vista, No. 173, 4.2.1985: 6 (PUCE, 330.986605-
P969v).

60 “Equateur: Leonidas Proafio, I'évéque des Indiens”, DIAL, No. 1149, 27.11.1986, URL: al-
terinfos.org, 9.5.2018.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

157


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158

Repensar la Revolucion del Poncho

y, en cambio, la expresién pastoral indigena, aspira a que la accién pastoral
sea llevada adelante desde y por los indigenas”.®!

En el mismo afio de 1985, Proafio organiz6 un encuentro nacional de agen-
tes de pastoral que trabajaban con indigenas; sumado a otros encuentros na-
cionales con catequistas y misioneros, o entre dirigentes de las organizacio-
nes indigenas existentes. En el documento del “Encuentro de obispos sobre
pastoral indigena” que tuvo lugar entre el 8 y 10 de enero de 1986 en Quito, se
puede entender cémo la Conferencia Episcopal, y Proafio fundamentalmente,

explicaron la necesidad de disefiar este nuevo plan pastoral:

En el fondo se descubre que los indigenas son distintos que nosotros. Te-
nemos que reconocer que son alteridad. Esta alteridad requiere una respu-
esta del Gobiernoy de la Iglesia. El reto es asimilarlos al sistema dominante
o favorecer su identidad propia. Los indigenas buscan construir la Iglesia In-

digena y su organizacién para su autodeterminacién.®?

Otro tema que surgié en el contexto de la elaboracién del nuevo plan pastoral

63 __como fue mencio-

fue que se aproximaban los 500 afios de evangelizacién
nado por el papa en Latacunga— con respecto a lo cual se lamenté que “aun no
ha surgido la Iglesia Indigena”. Y Proafio preguntd: “;Se podria hacer un acto
de reparacién con motivo de los 500 afos? ;O seguimos igual sin sacerdotes
indigenas, sin religiosas indigenas, sin liturgia indigena, sin teologia indige-
na?”. Compard, ademds, su situacién con la de otro continente, diciendo que
“en Africa, la evangelizacién no tiene un lapso tan largo y sin embargo hay
sacerdotes negros, hay obispos negros y hay cardinales negros. ;Y en América
Latina? ;Por qué no tenemos una congregacién de religiosas indigenas?”®*

En la introduccién del Plan Nacional de Pastoral Indigena, redactado por

Proafio, y aprobado por la CEE en febrero de 1986, el tema de los 500 afios de

61 Formaron parte del departamento los obispos Antonio Gonzales (arzobispo Quito),
Leonidas Proafio, Victor Corral (sucesor de Proafio en Riobamba), Mario Ruiz (Lata-
cunga), Hugolino Cerasuolo (Loja), Rall Lopez (Guaranda), Teodoro Arroyo (Méndez),
Tomas Romero (Puyo), Alejandro Labaca (Aguarico), Gonzalo Lopez (Sucumbios). “La
pastoral indigena en el Ecuador”, Texto para encuentro de pastoral indigenista DEMIS
en Bogota, 8.8.1985 (FDD, Conferencias A.2.CF112).

62  “Encuentro de Obispos sobre pastoral indigena”, Departamento de Pastoral Indigena,
8-10.1.1986 (FDD, Conferencias, A.2.CF127).

63  Véase también parte 3.3.3. con respecto a los “500 afios de evangelizacidn”, nocién
transformada en “500 afios de resistencia indigena” por las organizaciones indigenas.

64  “Encuentro de Obispos sobre pastoral indigena”, op.cit.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

la conquista surgié como motor fundamental para cambiar el accionar de la
iglesia. El texto del Plan Pastoral inicia asi:

Nos aproximamos a la fecha de conmemoracién del medio Milenio del Des-
cubrimiento de América. Espafia se apresta a celebrar el acontecimiento
[..]. El papa Juan Pablo Il fue quiza el primero en demostrar interés por
la conmemoracién de este acontecimiento histérico que trajo la Primera
Evangelizacion a este Continente. Su viaje desde Zaragoza hasta Republica
Dominicana tuvo este sentido. Por insinuacién suya, el Departamento de
Misiones del CELAM organizd, del 9 al 13 de septiembre del afio pasado, un
Encuentro Latinoamericano de Pastoral Indigena, con obispos y sacerdotes
de 12 paises. ;Qué sentido debe dar la iglesia a este acontecimiento? En es-
te contexto histérico y bajo el impacto de estos interrogantes, tomando en
cuenta [..] el pensamiento, las criticas de los encuentros de indigenas, [...]
el Departamento de Pastoral Indigena presenta este Plan a la consideracion

de la Conferencia Episcopal Ecuatoriana.®®

Los objetivos generales del Plan Nacional de Pastoral Indigena fueron, por un
lado, “siguiendo el pensamiento de Juan Pablo II”, la construccién del “Pue-
blo Indigena”, un pueblo “consciente [sic] de su propia identidad y del aporte
que puede dar al nacimiento de una Sociedad Nueva’. El otro objetivo fue la
aspiracion de “llegar a la constitucién de una Iglesia Indigena con misione-
ros y misioneras, sacerdotes y obispos de propia sangre indigena”. Entre los
objetivos especificos surgieron el apoyo a la

lucha por la recuperacién y por la defensa de la tierra, favorecer la orga-
nizacién comunitaria como elemento importante de la cultura indigena,
aportar a la concientizacién y a la formacién de dirigentes indigenas, con-
tribuir a la iniciacién de experiencias de formacién al sacerdocio y a la vida
consagrada.®®

Para el estudio de las diferentes representaciones del indigena es esencial ex-
aminar la definicién de 12 cultura indigena incluida en el Plan, basada en “la
realidad del mundo indigena, tal como se presente a nuestros 0jos, a nuestra

65  “Plan Nacional de Pastoral Indigena”, Departamento de Pastoral Indigena, 22.2.1986
(FDD, Notas en Reuniones, A.1.NR35).

66  “Informe de Actividades 1986”, Departamento de Pastoral Indigena, 30.11.1986 (FDD,
Informes Pastorales, A.2.1P27).

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

159


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160

Repensar la Revolucion del Poncho

observacién y reflexién”. Para encontrar “lo constitutivo de la cultura indige-

na” se considerd necesario conocer su pensamiento “dentro de un triple orden

de relaciones”: la relacién con el mundo, las relaciones con el hombre, y la re-

lacién con Dios. La cultura, como indica el texto, es el conjunto de relaciones

manifestadas en estas tres dimensiones.

a)

b)

)

Relacién con el mundo:

En esta relacién, el documento pone énfasis en la tierra como la “madre de
los indigenas”.%” En este contexto se dice ademds que el trabajo para los
indigenas “es una actividad vital y no orientada a la acumulacién de bienes
y dinero”. Otro aspecto mencionado es el tiempo: “Para los indigenas, la
vida y las actividades no estin normadas por las horas y por los minutos,
sino por el ritmo de la naturaleza’.

Relaciones con los hombres:

Aqui se pone énfasis en la comunidad (ayllu) que “para la cultura indigena
es la prolongacién de la familia’. Se menciona la minga —el trabajo co-
munitario— como el fundamento de construir comunidad: lo que se hace
“alrededor de las chalinas y de los ponchos que se tienden en el suelo y
que sirven de manteles para la comida comunitaria de productos de la
tierra”. En general, se ve a los indigenas como “profundamente solidari-
0s”. Se menciona el problema de la educacion que es “extrafa a su cultura’
y en cuanto a la organizacién se dice: “El panorama de organizaciones es
impresionante. Se han multiplicado las organizaciones de primer grado
[...] se ensayan y realizan organizaciones a nivel nacional, tales como el
Ecuarunari, la CONACNIE”.

Relacién con Dios:

Para los representantes de la Iglesia Catdlica, quedd claro que “los indige-
nas son profundamente religiosos”; que lo “religioso circula en toda su
vida”. Por esta omnipresencia de la religiosidad, esta es definida como
“césmica, con todo lo que esto comporta de positivo y de negativo”. Ade-
mas, se manifiesta que “de espiritu devocional y religioso estd impregnado

67

Segn Proano, fue durante un encuentro en San Cristobal de las Casas, en México, don-
de representantes indigenas de México, Guatemala, Panama, Venezuela, Ecuador y
Perd, a través de una reflexién en grupos, llegaron a definir a la tierra como madre por
unanimidad. Segin el obispo, este encuentro sirvié para encontrar “bases de contac-
to para el nacimiento de una teologia de los indigenas”. “Encuentro de obispos sobre
Pastoral Indigena”, op.cit.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

el trabajo de la tierra, el cuidado de los animales domésticos, la siembra y
la cosecha”, y se declara que “los indigenas son naturalmente contempla-
tivos”. Con respecto a la relacién con la Iglesia Catdlica, el Plan Pastoral
indica que la evangelizaci6n es “insuficiente en contenido, reducido al ap-
rendizaje mecanico de la Palabra de Dios” y también “insuficiente en su
extension” porque ha dejado “en el abandono a comunidades numerosas
alejadas geograficamente de los centros parroquiales”. En un @ltimo pun-
to, el documento se refiere a la presencia de “las sectas”, manifestando
que “hay indigenas catdlicos que son muy conscientes del dafio que estin
causando’. Utilizando conceptos como “divisionismo” y “engafo”, se con-
dena la “utilizacién proselitista del dinero” practicado por organizaciones

como Visién Mundial.®®

Se considera sustancial tener presente esta estilizacién del indigena ideal co-
mo un hombre comunitario que trabaja al “ritmo de la naturaleza’; como un
ser modesto que prefiere permanecer pobre y no se deja desviar por los bienes
materiales ofrecidos por el capitalismo moderno. En el lado contrario, el dis-
curso sefialé como representante tipico del sistema capitalista destructor, al
enemigo evangélico que vino para distraer y engafiar al indigena. Se trata de
una definicién de ‘12’ cultura indigena que idealiza al pobre, al humilde y que,
al mismo tiempo, acude a una representacion del indigena como hombre en
necesidad de rescate ante un mundo moderno —y anticatdlico— que no solo
lo discrimina y lo margina, sino que también causa la pérdida de ‘su’ cultu-
ra. Esto se indic6 también explicitamente en el Plan Pastoral, aclarando que
el desafio de la “pérdida de esta cultura” surge cuando algunos aspectos en
su funcién definitoria ya no se cumplen, por ejemplo “porque el dinero ha
entrado a la vida de los indigenas”. Se constata que gastan y malgastan dine-
ro “sin escripulos” y que “se acostumbraron ya a recibir dinero de agencias
internacionales y de la misma iglesia’. En general, se afirma que la “cultu-
ra indigena” se “manifiesta todavia en la vestimenta, alimentacién, musica,
cancién, danza, medicina natural, lengua propia”, pero que se van perdiendo
estas manifestaciones.®

Hay que afiadir que, en el contexto de elaboracién del Plan de Pastoral
Indigena es la primera vez —entre todos los documentos analizados de la

68  Parael papel de Vision Mundial, véase 3.3.2.
69  “Plan Nacional de Pastoral Indigena”, op.cit.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

161


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 Repensar la Revolucion del Poncho

Iglesia Catélica ecuatoriana— que se manifiesta explicitamente la necesidad
de “diferenciar entre campesino e indigena’:

Se ha generalizado el término CAMPESINO [sic] y con esto se generaliza
para todo él que vive en el campo. Parece que ha habido incluso un acuerdo
entre paises: Bolivia, Perd, etc. para adoptary generalizar este término. Pero
esto conlleva el problema de que se va eliminando la raza indigena, su
identidad. Veamos todo esto y sobre todo deben sentir orgullo sano de ser
‘indios’, de ser indigenas, nativos propios auténticos.”®

Es interesante observar que con esta cita se critica la esencializacién —o “ge-
neralizacién”— del campesino, pero al mismo tiempo, los ‘indios’ permanecen
en una categoria fija, cuyos valores “nativos propios auténticos” aparecen co-
mo inalterables. Como se mostrard en la tercera parte de este trabajo, esta
distincién rigida hecha por la Iglesia Catdlica entre campesino e indigena es
sumamente importante para la interpretacién de los vinculos entre la insti-
tucién religiosa y el movimiento indigena. Los sectores eclesidsticos —como
se argumentard mas adelante— buscaron un alejamiento de organizaciones
clasistas de izquierda, ligadas al término campesino, y al mismo tiempo, la
consolidacién de un movimiento indigena basado en una perspectiva esen-
cialista de la conservacién de una propia identidad indigena.

Se quiere anotar brevemente, que aparte del documento del Plan Nacional
de Pastoral Indigena elaborado por Proafio, existieron también planes a nivel
de cada didcesis. El ya mencionado obispo Mario Ruiz de Latacunga, observé
en 1982 que “la practica pastoral nos ha llevado a descubrir que la evangeli-
zacién de las comunidades indigenas requiere la elaboracién de una pasto-
ral indigena de la Didcesis”. Los objetivos coincidieron mayoritariamente con
aquellos del posterior Plan Nacional; por ejemplo, la formacién de una “iglesia
autdctona’ y el apoyo “a la organizacién indigena’. Asimismo, la didcesis de
Ambato (provincia de Tungurahua), que ya desde mediados de los afios set-
enta disponia de una “comisién de indigenismo”, presentd en 1986 un nuevo
plan pastoral donde el “indigenismo” ocupb el primer lugar entre los 18 temas
que este programa abordd.”!

70 “Curso de formacién de dirigentes indigenas”, Hogar de Santa Cruz, Riobamba, 18-
21.11.1985 (FDD, A.2.CF119).

71 Elcasode la Didcesis de Ambato se analizard mas a fondo en el tercer apartado de este
capitulo, 2.3.2.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

A pesar de contar —a mediados de los afios ochenta— con este documen-
to aprobado por la CEE, la aplicacién del Plan Nacional de Pastoral Indigena
fue frenada por serios obsticulos, tales como la falta de financiamiento.” Por
eso, Proafio buscé fondos en el extranjero, de instituciones como Adveniat, la
Accién Episcopal de los obispos alemanes. Aquella falta de financiamiento era
también expresién de una postura renitente por parte de la jerarquia eclesi-
al.” Segtin Nidia Arrobo, a pesar de que todos los obispos aprobaron el Plan,
no habia respaldo ni iniciativa para su aplicacién. “En la Conferencia Epi-
scopal no se siguié nunca este plan’, afirma Arrobo, “y nunca més convocaron
a los grupos y organizaciones indigenas”. Una posicién contraria muestra un
documento de la CEE del afio 1993 donde se expone la trayectoria del depar-
tamento de pastoral indigena. Segin este texto, después del fallecimiento de
Proafio, el obispo Ruiz asumid la presidencia del departamento ad interim, y
posteriormente, en 1990, el obispo Victor Corral ocupd este cargo, “siguiendo

el Plan Nacional de Pastoral Indigena de Mons. Proafio”.”*

Discusion

El hecho de que entre la resolucién de Bafios (1969) —que retomaba los resul-
tados de Medellin—, y aquella sobre la Promocién de la Justicia Social (1977)
hayan transcurrido casi diez afos, es prueba del silencio que mantenia la je-
rarquia catélica ante las crecientes tensiones a nivel sociopolitico y eclesial.
Durante el gobierno militar de Guillermo Rodriguez Lara (1972-1976), la Iglesia
Catdlica del Ecuador nunca sali6 a escena para pronunciar sus preocupacio-
nes respecto al autoritarismo, la violencia institucionalizada o los numerosos
conflictos de tierra en la regién andina. Con la Declaracién para la Promo-
cién de la Justicia Social en 1977 —durante la junta militar de Alfredo Poveda
(1976-1979)— la CEE, a pesar de sumar su voz a una narrativa de liberacién
del pobre y de apoyo a la renovacién, demostré su oposicién a las actividades
desarrolladas en las bases catdlicas que se manifestaron, por ejemplo, desde
el movimiento Cristianos por el Socialismo o desde grupos de sacerdotes que

72 “Informe de Actividades 1986”, op.cit.

73 Esto fue reiterado también por Giovanni Ferr6, quien ademas indicé que, en 1985, el
obispo Bernardino Echeverria fue presidente de la Conferencia Episcopal y que, en el
mismo afio, el cardenal Pablo Mufioz Vega, “el més significativo protector de Proafio”,
dejé la arquididcesis de Quito debido a la edad. Ferro, Taita Proaiio, 137.

74 “Informe de Pastoral Indigena del Ecuador”, Departamento Nacional de Pastoral In-
digena, 18.10.1993 (FDD, Pastoral Indigena, documentos 1/3).

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

163


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164

Repensar la Revolucion del Poncho

desafiaron la institucién con posturas politicas y anti-jerdrquicas. Ademas,
el documento de 1977 tiene que leerse como manifiesto en contra de procesos
impulsados desde la di6cesis de Riobamba, que en aquella década produjeron
enfrentamientos con las autoridades politicas y la iglesia jerdrquica.

Se ha mostrado en este capitulo que el creciente enfoque etnicista de la
Iglesia Catdlica del Ecuador tiene que entenderse como resultado de varios
impulsos. A pesar de distinguir ya en los documentos anteriores a la Con-
ferencia General del Episcopado Latinoamericano en Puebla una “dimensién
cultural” y el anuncio de una “revolucién cultural”, fue con las resoluciones
presentadas por el CELAM —después de Puebla— que un mayor giro cul-
tural estaba arrancando. Junto con un creciente interés por la antropologia,
que se institucionalizaba como disciplina universitaria y ya no se limitaba a
los trabajos de los misioneros en la regién amazodnica, la iglesia ecuatoriana
revitalizé su preocupacién por los ‘asuntos indigenas’. Un acontecimiento de-
cisivo que reforzé esta tendencia fue la visita del papa en 1985 y la aparicién
de la narrativa por los 500 afos del "descubrimiento”, sumada a la evangeli-
zacién como momento de reflexion para la iglesia sobre su peso histérico y
la posibilidad de instrumentalizar esta fecha para iniciar un proceso de repa-
racién. Para Susana Andrade este hecho también explica el surgimiento de la
pastoral indigena, que “se convirtié en el instrumento ideal mediante el cual
se podia pagar la deuda moral de la Iglesia Catdlica con el pueblo indigena”.”>

El Plan Nacional de Pastoral Indigena, elaborado principalmente por Leo-
nidas Proafio, no solo fue un intento de definir a ‘&’ cultura indigena —vista
desde los ojos de los representantes eclesidsticos— sino también de separar al
campesino del indigena en la narrativa oficial de la iglesia. A pesar de realizar
un rebautizo de la pastoral indigenista a la pastoral indigena, los documentos
consultados han mostrado que el alarmismo frente a la “pérdida de cultura’
significé la solidificacién de una perspectiva neoindigenista y esencialista que
se manifestaba también en el uso de términos como raza o sangre indigena y
la estilizacién del indigena ideal como comunitario —radicado en su ayllu—,
naturalmente religioso y humilde.

Es preciso subrayar que la idealizacién de la pobreza, sobre todo entre
los seguidores de la teologia de la liberacién, resulta llamativa en el presente
contexto de investigacion. A pesar de que te6logos como Gustavo Gutiérrez

75  Andrade, Protestantismo indigena, 141.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

enfatizaron en que no se trataba de romantizar la pobreza,”® podemos en-
contrar ejemplos explicitos en las fuentes donde ocurre lo contrario. Uno se
encuentra en la “reflexién teoldgico-espiritual” de un sacerdote cuencano en
1984. En un modelo sencillo indic6 que la carencia, por ser deshumanizante,
es un mal, pero que, al mismo tiempo, el pobre, por su “alegria de compartir”,

es una persona buena.”’

Ilustracion 6: Reflexion teologico-espiritual, Cuenca (1984)

POBRE = CARECE = MAL SABE COMPARTIR = BIEN
PERO

RICO =TIENE =BIEN SOLO PARA SI=MAL

La literatura mds reciente ha aportado una critica importante con respecto
a la nocién e idealizacién de la pobreza. La tedloga Marcella Althaus-Reid,
por ejemplo, argumenta desde una perspectiva poscolonial y feminista que
el discurso del pobre en la teologia de la liberacién “esencializa identidades
coloniales” y hace suponer que todos los pobres en América Latina “hablan
el mismo idioma, tienen las mismas creencias y se ven iguales”.”® De una
manera similar, Josef Estermann, autor que se dedica a la teologia indigena,
critica el cardcter eurocéntrico de la teologia de la liberacién de los setenta
por identificar al pobre con el proletariado de la teoria marxista y por lo tan-
to, dirigirse hacia un conjunto de “victimas sin cara y sin nombre”.” Segiin
este autor, la ceguera por asuntos culturales se resolvi6 en los afios ochenta
y noventa, con el surgimiento de la teologia indigena. A esta critica se quie-

re afladir, sin embargo, que el caso de la Pastoral Indigena presentado en las

76  Sinode “asumirla como lo que es: como un mal; para protestar contra ella y esforzarse
por abolirla Gutiérrez, Teologia de la liberacion. Perspectivas, 383.

77  El plan pastoral fue elaborado durante el periodo de mandato del arzobispo Luis Al-
berto Luna Tobar, considerado uno de los pocos clérigos ecuatorianos simpatizantes de
lateologia de la liberacidn. “Reflexién teolégico-espiritual sobre el plan de pastoral de
la Arquididcesis de Cuenca”, por Ricardo Antonich, Documento Diocesano, 2-6.4.1984
(DIOCUEN, sin signatura).

78  Althaus-Reid, “Gustavo Gutiérrez Goes to Disneyland”, 40, 41.

79  JosefEstermann, “Die Armen haben Namen und Gesichter. Anmerkungen zu einer her-
meneutischen Verschiebung in der Befreiungstheologie”, Neue Zeitschrift fiir Missions-
wissenschaft 50 (1994): 313.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

165


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

Repensar la Revolucion del Poncho

paginas anteriores, ha puesto en evidencia que la inclusién de aspectos cul-
turales no necesariamente conlleva una representacién menos esencialista e
idealizante del pobre, a pesar de tener este una ‘cara de indigena.

Como tltimo punto se quiere subrayar que, a través de la inclusién de nar-
rativas impulsadas por di6cesis como la de Latacunga —que en la literatura
han permanecido al margen—, ha sido posible evidenciar que las bases ca-
télicas de cualquier didcesis, a su manera y dependiendo de las limitaciones
definidas por sus obispos, buscaron vias para poner en prictica la renovacién
eclesidstica. También se ha evidenciado que, dependiendo de la perspectiva,
es posible observar a diferentes “pioneros” en el trabajo de la pastoral indige-
na o indigenista, como ha ocurrido en el caso de los salesianos, los jesuitas o
las di6cesis de Latacunga y Ambato. En este contexto, es preciso afiadir que
con respecto al papel pionero del trabajo en la pastoral indigena, también
existia cierta competencia, por ejemplo, entre el obispo de Latacunga, Mario
Ruiz, y el obispo de Riobamba, Leonidas Proafio.®° Expresién de esto fueron
las negociaciones para la eleccién del lugar de encuentro con el papa en 1985.
Segiin Ruiz,! entre Riobamba y Latacunga, se opté por la segunda porque
existia el temor de que en Riobamba hayan podido surgir contramanifesta-
ciones, por ejemplo, por parte de grupos protestantes. A pesar de concederle a
Riobamba cierto estatus de “vanguardia en el trabajo con los indigenas”, Ruiz,
quien en “los afios dolorosos de la iglesia” trataba de “no ofender al uno ni al
otro”, responsabiliza a Proafio de la expansién protestante en Chimborazo.
Criticd, ademds, que no se trataba de “protestar por protestar, sino de salvar
la independencia de la actual pastoral” y que Proafio se habia alejado dema-
siado de la iglesia nacional, porque a veces “no venia a las reuniones”.®? En
un texto publicado en 1979, Ruiz advirtié que “hubiera ganado la renovacién

80 Segin Nidia Arrobo, el obispo Mario Ruiz de Latacunga en 1988 acabé con la vida corta
del Plan Nacional de Pastoral Indigena cuando cogié el documento y “lo tiré a la ba-
sura”. Para esta competencia, y también |la polémica sobre el lugar de la visita del papa,
véase también: Francois-Xavier Tinel, Las voces del silencio: procesos de resistencia de los in-
digenas de Chimborazo durante el gobierno de Ledn Febres Cordero: 1984-1988 (Quito: Flacso
& Abya Yala, 2008), 105-08.

81 Entrevista de la autora con Mario Ruiz, 12.6.2017, Pujili, Cotopaxi.

82  Como confirma José-Oriol Baylach, a partir de 1971 Proafio “desaparece, también, de
algunas reunionesy cuadros de mando del CELAMy de la Conferencia Episcopal, donde
ya no desempefia ningiin cargo”. Regresa al escenario en 1979 como delegado de la CEE
a la asamblea de Puebla. Instituto Diocesano de Pastoral Riobamba, Leonidas Proaiio,
25 aios obispo de Riobamba, 75.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

3

sino la hubieran presentado a veces como causa suya”.%? Finalmente, estas ri-
validades evidencian las tensiones dentro de la iglesia ecuatoriana, surgidas
por actitudes y politicas eclesiales divergentes.

Lo presentado en este apartado hace suponer que las posiciones opues-
tas en lo que concierne a la renovacién posconciliar —sobre todo en términos
de la politizacién de la religién y el apoyo o rechazo a la teologia de la libe-
racién— no tenfan que manifestarse necesariamente a nivel de las politicas
de representacién relacionadas a los indigenas. Mas explicitamente, hay que
preguntarse si el discurso etnicista representado por Proafio en el Plan Na-
cional de Pastoral Indigena, se diferenciaba de discursos de otros actores de
la jerarquia eclesial que perseguian estrategias diferentes en el trabajo para
los pobres. A este respecto, para las siguientes secciones de este trabajo hay
que tener presente la pregunta: ;Qué forma adquiere y qué resultados puede
obtener un proyecto liberador —en biisqueda de justicia social— que adopta
un creciente caracter etnicista? (véase 3.2)

2.2 Lavanguardia de una iglesia liberadora:
recuperacion testimonial de la época

Monsenor, ;Usted cree que la labor que
realizan los ubica en la vanguardia?

Muy pocas veces pensamos en eso de si
estamos en la vanguardia o como tra-
bajo de vanguardia. Pensamos que sim-
plemente es nuestro deber ir por este
camino y vamos. Si de repente nos en-
contramos en la vanguardia, no le da-

mos mayor importancia.®4

En lugar de enumerar la cantidad de iniciativas que se implementaron en la
didcesis de Riobamba durante los treinta afios transcurridos bajo el obispado
de Leonidas Proafio (1954-1985), y debido a las numerosas publicaciones sobre
su trabajo, se ha optado por un enfoque diferente. El propdsito de este capitulo

83 Ibid., 182.
84  Entrevista con Leonidas Proafio en la revista Nueva, autor desconocido, “Chimborazo:
Solo promesas, la explotacién continda”, mayo de 1975, No. 19: 21, 22 (UASB, 2.15).

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

167


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

Repensar la Revolucion del Poncho

fue ofrecer un espacio a activistas, voluntarios laicos y laicas, curas y religio-
sas, que procuraron llevar a la practica no solo la renovacién eclesiastica, sino
la posibilidad de un cambio en las relaciones de poder y las estructuras socio-
econdémicas de la sociedad chimboracense. Sus historias orales brindan una
imagen diversificada sobre una iglesia en proceso de cambio; sostenida por
el compromiso social y politico de multiples actores. Esta seccién presenta
caminos y experiencias de personas con trasfondos, intereses y recursos muy
heterogéneos, pero que, pese a ello compartieron una fascinacién por lo que
se estaba llevando a cabo en la diécesis de Riobamba durante las décadas de
los 60, 70 y 80. En consecuencia, este apartado no esta libre de contradiccio-
nes que vienen implicitas a las experiencias de vida que, justamente por su
diversidad, enriquecen este trabajo de investigacién.

Para contextualizar lo enunciado por los testigos, se combing las fuentes
orales con fuentes escritas, provenientes tanto de los archivos consultados,
como de libros o trabajos escritos por las personas entrevistadas. Con el pro-
posito de dejar hablar a los testigos de la época, se afiadié una discusién solo
al final de las cuatro secciones referentes a la historia oral.

2.2.1 Los hijos del Concilio: Modesto Arrieta y Julio Gortaire

En este apartado tienen la palabra dos sacerdotes ecuatorianos, Modesto Ar-
rieta y Julio Gortaire, que desde el principio fueron agentes del cambio que
se inicid en la Iglesia de Riobamba en la segunda mitad del siglo XX. Son
personajes que, al cien por ciento, y como se notard en sus narrativas de ma-
nera explicita, se comprometieron con las reformas emanadas del Concilio
Vaticano I y la Conferencia General del Episcopado Latinoamericano en Me-
dellin. Ambos sacerdotes decidieron trabajar en zonas rurales de la provin-
cia de Chimborazo, caracterizadas por conflictos de tierra y afectadas por las
politicas de reforma agraria. Ademas, por sus condiciones socioeconémicas,
educativas, religiosas y de salud, el area rural se les presenté a los sacerdotes
como un espacio predestinado para un trabajo pastoral orientado en la op-
cién por los pobres. Mientras el sacerdote Modesto Arrieta, tuvo un trabajo
localizado en la parroquia de Cacha (cantén Riobamba), Julio Gortaire trabajé
en la parroquia de Guamote. El ideal de una iglesia liberadora guiaba a ambos
sacerdotes, sin embargo, sus experiencias se diferenciaron no solo en cuanto
a circunstancias locales especificas, sino también respecto a su metodologia
de trabajo y su papel dentro del equipo pastoral de la didcesis de Riobamba.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

Modesto Arrieta: ver, juzgar y actuar
Modesto Arrieta nacié en el cantén Colta (provincia de Chimborazo) en 1926
y estudié en Quito, donde fue ordenado como sacerdote.> Después ocupé el
cargo de prosecretario de la Curia Diocesana de Riobamba. Cuando Leonidas
Proafio llegé a esta di6cesis en 1954, le pidi6 a Arrieta que siguiera traba-
jando con él e incluso vivieron juntos durante tres afios en la casa episcopal.
“Para mi fue un maestro extraordinario’, dice Arrieta sobre Proafio; y hasta la
actualidad, el sacerdote venera al obispo, describiéndolo como “hombre edu-
cador, sereno, tranquilo y reflexivo”. Para Arrieta, como indicé varias veces en
la conversacién, una clave en el método de trabajo de Proafio fue el esquema
“ver, juzgar y actuar”.” Durante el trabajo como prosecretario de la diécesis
de Riobamba —que no era a tiempo completo—, Arrieta se dedicaba ademas
al trabajo con los presos, dando misas y formacién religiosa en la carcel.
Después de este cargo siguié trabajando como parroco en los barrios San
Francisco y Santa Rosa de la ciudad de Riobamba, donde fundé la Cooperativa
de Vivienda Popular, que gestiond la construccién de mas de 400 casas. En una
de dichas casas, a los 91 afios, el sacerdote comparte su experiencia: “Cuando
ya estaba en la segunda parroquia, Santa Rosa, yo me di cuenta de que era
un barrio marginado, donde acudia mucha gente de los pueblos, para buscar
trabajo, para comercio. Entonces descubri ahi la necesidad de vivienda y me
meti a trabajar en las cooperativas de vivienda. En eso he pasado diez afios”.
De la experiencia en las parroquias urbanas recuerda: “Yo joven, de 30 afios,
ya me metia a conocer la realidad de la ciudad directamente. Ver, juzgar y
actuar, con ellos, con los jévenes. Y claro, eso hizo que yo me comprometiera
para organizar no solamente en el campo religioso, sino también en obras
sociales, caritas, por ejemplo, para los pobres”. Cuenta del reparto de ropa,

85  Entrevista de la autora con Modesto Arrieta, 3.7.2017, Riobamba.

86 Hasta1956, la Didcesis de Riobamba se [lamaba Didcesis de Bolivar, y estaba constitui-
da por las provincias de Chimborazoy de Bolivar. En1958, a peticién de los guarandefios
(Guaranda es la capital de la provincia de Bolivar), se separd de la Di6cesis de Riobam-
ba el territorio de la provincia de Bolivar y se erigié la Didcesis de Guaranda. “Didcesis
de Guaranda. 1958-1983. Bodas de Plata”, 1983 (GUAR, sin signatura).

87  En su obra testimonial, Leonidas Proafio afirma que este método, a través de su in-
volucramiento en la Accién Catélica, se “hizo carne” en él. Ver, juzgar, actuar —ver la
realidad, juzgarla en comparacién entre lo que es y lo que debe ser y “tomar reso-
luciones para cambiar esa realidad de acuerdo con los planes divinos"— proviene del
movimiento especializado de la Accién Catdlica, la Juventud Obrera Catélica, mas con-
cretamente de su fundador, el canénigo belga Joseph Cardijn. Creo en el hombre, 55.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

169


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

Repensar la Revolucion del Poncho

de la preparacién de desayunos para los nifios de las escuelas fiscales, pero
también de cémo construyd la casa parroquial y repard la iglesia.

Traslado a Cacha

Pero fue en una zona rural donde a partir del afio 1972 vivid la experiencia
pastoral que mds le impactd y sobre la cual también escribié su relato titula-
do: “Cacha. Raiz de la Nacionalidad Ecuatoriana”, publicado en 1984.%% Pero
spor qué Arrieta dejé la ciudad y se trasladé a una zona rural?: “Porque com-
prendi que un sacerdote, al que Dios le inspira, tiene que dar una respuesta
de ser misionero ahi, de ser el promotor de un cambio, constatando la ma-
nera tremenda de explotacién, de aplastamiento, de dominio”. Segin cuenta
el sacerdote —mientras muestra su biblioteca con una vasta coleccién de los
clasicos de la teologia de la liberacién— “que deje las comunidades de la ciu-
dad donde ya era muy querido, tenia la economia bien montada y el aprecio
del pueblo [fue] una exigencia, una voz de Dios”. En otras palabras, Arrieta,
siguiendo el modelo de una iglesia pobre, buscé un nuevo desafio y en 1972 el
obispo, conforme a su pedido, le nombré parroco encargado de Yaruquies. No
recibié el cargo de sacerdote estable porque en esa época escasearon los re-
cursos v, sobre todo, hubo falta de sacerdotes en muchos lugares. Yaruquies,
una parroquia urbana muy cercana a Riobamba, segin Arrieta, en ese ent-
onces tenia el aspecto de una parroquia rural por la falta de agua potable y
alcantarillado. Para su nuevo cargo, el obispo le pidié buscar y promover a
laicos que quisieran responsabilizarse de los servicios de la parroquia.

En su testimonio escrito, describié la parroquia como lugar de artesanos,
pero “sin mayor técnica profesional”’ y como “un pueblo abandonado durante
el dia” porque muchos yaruquerios trabajaban en la ciudad. Ademas, le llamé
la atencién

la presencia de indigenas que bajaban de sus recintos para tareas agrico-
las, comerciales o asuntos civiles y religiosos. Era frecuente observar las
caravanas de indigenas que descendian por los chaquifianes de las colinas
cargando un cadaver para enterrar en el cementerio del pueblo después de
un viaje de 4 o 12 kilémetros.®

Describif la situacién de abuso hacia los pobladores campesinos que vivian
en los alrededores del centro parroquial por parte de los representantes del

88  Arrieta, Cacha.
89 Ibid., 135.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

poder local. Y no omitié en su critica a los sacerdotes: “De este abuso con los
pobres indigenas no estaban libres la mayoria de los parrocos. De tiempos
hasta muy remotos mientras ‘aprendian la doctrina, los novios tenian que
hacer faenas de servicio [..], jbuen ejemplo para los explotadores!”.”°
Durante la entrevista, Arrieta acentiia en reiteradas ocasiones que en Ya-
ruquies se dio cuenta de que “hay que descentralizar el poder en los pueblos,
la manera de explotarlos, de tratarlos. Descentralizar todo servicio religioso,
educativo, de salud, de construccién. Entonces eso hizo que yo dejara la ci-
udad. Pidiéndole al obispo, y ayudado de voluntarios, me trasladé a Cacha’.
Cacha es el conjunto de comunidades rurales alrededor de Yaruquies, una
zona ubicada entre 3000 y 3700 metros sobre el nivel del mar. Segin Arrie-
ta, en aquella época, esta zona comprendia unas 14 comunidades y alrededor
de 10.000 habitantes. Desde Yaruquies, donde residia, el sacerdote empezd a
“visitar los distintos anejos dos dias por semana, martes y jueves: Subi gene-
ralmente a las 8 de la mafiana y estaba de regreso a las 2 de la tarde, las pri-
meras veces muy impresionado y golpeado por la tremenda realidad en que

se hallaba esa gente”.”* En la entrevista describe su llegada a Cacha como un

descubrimiento de “otro mundo”: “En Cacha no encontramos ni caminos, ni
escuelas, ni tiendas, todo era tinicamente absorbido por el pueblo. Los indige-
nas, casi todos analfabetos, bajaban al pueblo para todo, hasta para comprar

una cola’.

Su libro describe toda una situacién de miseria en torno a la “tragedia del
minifundio”: “El silencio y la soledad se interrumpe de vez en cuando por el
silbido del viento, el ladrido de algtin perro que percibe el paso de los extrafios,
el grito-noticia de hombres o mujeres que se dan de monte a monte”. Se nota
en la descripcién de estilo etnogrifico que su llegada a Cacha se puede carac-
terizar —a pesar de que Arrieta nacid en una regién no tan lejana— como un
encuentro estremecedor y revelador con un ‘otro indigena. El choque causa-
do por la miseria encontrada se advierte también en el uso de palabras como
cataclismo, abandono, oscuridad o desolacién que empled en sus descripcio-
nes. Con respecto a la vida religiosa en estas comunidades, Arrieta comenta
en su libro: “El indio es profundamente religioso. La religiosidad con frecuen-
cia es busqueda de un sedante a una situacién de amargura y frustracion, es
desconfianza total de uno y esperanza en algo o alguien para obtener favores,

90 Ibid., 138.
91 Ibid., 149.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

m


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

Repensar la Revolucion del Poncho

Ilustracién 7: Modesto Arrieta delante de una capilla en
Cacha (1973)

FDD, Imagenes, B3.FOT2.1.7.

es neutralizacion del mal con la magia del rito y cuanto mds misterioso mds
requerido’.

A mas de este proceso de “conocimiento de la realidad” a través de sus vi-
sitas a la zona rural, Arrieta traté de responder a las necesidades parroquiales
en el centro de Yaruquies, que desde su llegada estuvieron dominadas por la
problematica del Centro Parroquial: la casa de atencidn religiosa que el parro-
co encontrd en un estado desolador. Con el objetivo de encontrar una solucién
para la renovacién de la Casa Parroquial, Arrieta organizé reuniones y buscé
el didlogo con la gente. Al mismo tiempo, aproveché de estos encuentros para
impulsar una nueva accién pastoral, viendo la realidad “a la luz de la Palabra
de Dios”. Sus nuevos métodos, sin embargo, no encontraron buena acogida:

En una parroquia constituida de tradicion religiosa, el parroco, desde los
primeros dias de su nombramiento, estd avocado a prestar servicios ecle-
siales [...]. Los mismos peticionarios orientan al parroco en las costumbres
y tradiciones del pueblo, ‘asi es nuestra costumbre, padrecito. Pero muchas
tradiciones religiosas no encuadran en los cambios que trajo el Concilio Va-

ticano I ni se enmarcan en las disposiciones pastorales de la Diécesis.??

92 Arrieta, Cacha, 141, 45, 49, 61.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

De todos modos, introdujo cambios. Por ejemplo, suprimiendo todo tipo de
arancel fijo por servicios culturales del parroco. Para fortalecer la evangeli-
zacién que describe como “asunto de primordial importancia’, convocé a re-
uniones, de las cuales recuerda:

Con los pocos que aceptaron tal invitacién se quiso emprender un proceso
de reflexién evangelizadora, pero pronto nos dimos cuenta que la gente
en una parroquia tradicional no solo no estaba acostumbrada a reuniones
fuera de los actos litdrgicos y religiosos sino que, si es que se reunian cony
a peticién del parroco, era con un caracter mas bien administrativo donde
se le pedia su colaboracion

para cualquier asunto como obras materiales o censos. Escribi6 también car-
tas a los habitantes de Yaruquies para informarles sobre las acciones que se
estaban realizando para la “liberacién integral del hombre”. Asi por ejemplo,
en una carta de diciembre de 1975 explic6 su compromiso con “los campesi-
nos” y manifestd que “nos toca ayudarles para que su integracién a la unidad
nacional no vaya en detrimento de sus valores autéctonos”. Al mismo tiempo,
afirmé que “duele mucho que algunos miren este trabajo con recelo y peor

que lo ataquen oponiéndose, de este modo, a la voluntad de Dios”.*?

“Me expulsaron del pueblo como agitador”

A pesar de las crecientes criticas provenientes de los “llamados Caciques del
Centro Parroquial”, Arrieta, junto con su equipo pastoral —entre ellos Estuar-
do Gallegos®* y las hermanas de la congregacién Carlos de Foucauld—°> con-
tinué brindando cursillos y jornadas de reflexién en las comunidades rura-
les. Promocioné la organizacién de los cargadores, la “misica autéctona” y
misiones cuaresmales, con el objetivo de descentralizar el poder y reducir “los
mecanismos de presion” a través de fiestas, chicherias, cantinas y los poderes
locales en general. Todo este proceso que se iba fortaleciendo molesté a los

93 Ibid., 162, 64, 68.

94  Miembro del equipo pastoral durante el obispado de Proafio. Junto con Homero Garcia
—con el objetivo de recuperar la memoria del obispo—, Gallegos fundé el Centro de
Solidaridad Andina (CESOA, en este trabajo), un centro de documentacién en Riobam-
ba donde se trabaja sobre la labor de Proafio. Homero Garcia y Estuardo Gallegos son
dos informantes claves para este trabajo de investigacion.

95  Congregacion religiosa inspirada en Carlos de Foucauld, también conocida co-
mo Fraternidad Hermanitas de Jests. URL: http://www.petitessoeursdejesus.net/fr,
24.01.2019.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

173


http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr
http://www.petitessoeursdejesus.net/fr

174

Repensar la Revolucion del Poncho

sectores dominantes de Yaruquies “que dominaban con el terror y amedren-
tamiento en la parroquia”.®®

Segin Arrieta, sus adversarios empezaron a inventar mentiras para difun-
dir en la gente una imagen negativa sobre él y su equipo, hasta que en octubre
de 1976 presentaron una denuncia ante la Intendencia General de Policia, di-
ciendo que habian desparecido objetos de valor e imigenes de la iglesia de
Yaruquies. Acusaron de los robos al sacristan, como cémplice del cura Arrie-
ta. Aunque esta primera queja resulté en una absolucién para los acusados,
el conflicto final siguié en febrero de 1977. Cuando se acercaba la entrega de
la nueva Casa Parroquial “al servicio del pueblo y los campesinos” y se anun-
ciaba que pronto llegarian tres voluntarios desde Italia para ocuparse de la
administracién y direccién de la casa, treinta personas se acercaron a Arrieta
después de una misa, para decirle, segiin recuerda: “que me agradecerian los
servicios prestados a la Parroquia, pero que el pueblo habia decidido prohibir-
me en adelante, ejercer las funciones religiosas, tanto en el templo como en la
Casa Parroquial de Yaruquies”. Cuando el parroco quiso conocer las razones,
le dijeron que ya no querian un parroco encargado, sino “un parroco propio
que viva aqui, para que atienda mas de cerca de las necesidades del alma”.%”
En retrospectiva, al relatar este acontecimiento durante la entrevista, Arrieta
se pone muy afligido, declarando que fue un acontecimiento muy tragico para
él. Sin embargo, lo recuerda también como un momento de inspiracién: “Me
expulsaron del pueblo como agitador, pero eso me sirvié para entregarme con
mayor radicalidad al servicio de los indigenas”.

Fortalecido por el apoyo de la didcesis y las multiples expresiones de soli-
daridad que recibié, Arrieta, junto con los voluntarios italianos del Movimien-
to de Laicos para América Latina (MLAL),”® emprendi6 un trabajo para lograr
la descentralizacién efectiva de la pastoral y buscé un lugar alternativo al cen-
tro parroquial para ofrecer los servicios religiosos y para construir un espacio
de reunién en la zona rural de Cacha. Aquél nuevo compromiso —esta vez
exitoso— termino en la edificacién de la Parroquia Civil de Cacha por parte

96  Arrieta, Cacha, 174, 75, 81.

97 Ibid., 182, 83.

98  Egidio Dalle Rive, suesposa Adelina Pianaltoy Regina Savegnano llegaron a Riobamba
en 1977 y pasaron los primeros meses en Santa Cruz para luego irse a Cacha. Como
dice Arrieta, regresaron a Italia después de diez afios “porque sus hijos necesitaban
educacién”. Del Movimiento de Laicos para América Latina (MLAL) de Italia proviene
también el documental “Un Uomo per la comunita. Incontro con Leonidas E. Proafio,
vescovo degli indios”, Alberto Pandolfi, 1986.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

del gobierno en 1980 y de la Parroquia Eclesiastica “la Sagrada Familia de los
Cachas” por obra del obispo Proafio en 1981. Arrieta fue su primer parroco.

En 1981 nacié la Federacién de Comunidades de Cacha, una organizacién
de segundo grado, “surgid[a] por necesidad de campesinos de defenderse”.”®
Segiin un estudio incluido también en el libro de Arrieta, la accién pastoral del
equipo pastoral de Cacha y de los voluntarios italianos desempefié un papel
decisivo en la formacién de esta Federacién.*®®

Para concluir este apartado sobre la experiencia de Arrieta, se quiere afia-
dir su reflexi6n sobre las diferencias entre el trabajo pastoral en la ciudad y en
el campo. Le llamé la atencién que en la ciudad fuese mucho mas complica-
do reunir a la gente porque “es un mundo muy plural con grupos especificos
como comerciantes, trabajadores, empleados. No es facil reunir [...] a los sin-
dicatos, las cooperativas, los jovenes, los adultos, los maestros para tener dia-
logo. Hay mds autonomia que en el campo. Unos ni siquiera toman en cuenta
el sacerdote”. En cuanto al campo, a pesar de todas las dificultades que acaban
de presentarse, recuerda que era facil reunir a la gente, y lo explica a partir
de que “la base era la familia, todo era homogéneo, la familia y las actividades
del cultivo agropecuario’.

Julio Gortaire: “Somos hermanos genéricos de este trabajo”

Julio Gortaire nacié en 1937 en Quito, en el barrio La Tola. Realiz6 sus estudios
como jesuita en Quito y en Espafia, ordenandose como sacerdote en 1968.°*
En el afio de 1970, junto con su hermano Alfonso Gortaire —también jesui-
ta— llegé a Guamote, centro del cantén del mismo nombre en la provincia de
Chimborazo. Ala pregunta de por qué se fue justamente a Guamote, responde
que era un suefio de él y de su hermano poner en practica el Vaticano Segun-
do. “Con el Vaticano Segundo cambia todo. Se dice que la misién ya no es ir a

99  Arrieta, Cacha, 320.

100 Otras razones que se mencionan son las politicas dirigidas al reconocimiento de de-
rechos de campesinos e indigenas (por ejemplo, el Plan Nacional de Alfabetizaci6n),
la elevacion de la zona de Cacha a la categoria de parroquia o la designacion de un
teniente politico indigena. Ibid.

101 Al momento de realizar la entrevista con Julio Gortaire—7 de julio de 2017, en Guamo-
te— él estaba terminando su obra autobiografica: Guamote en camino de liberacién:
historia de una iglesia, de un pueblo. Afios 1970-2013 (Quito: SILVA, 2017).

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

175


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176

Repensar la Revolucion del Poncho

Ilustracion 8: “En la realidad del campo” (sin fecha)

>34 {
Modesto Arrieta (izquierda), Estuardo Gallegos (con cimara)
y Leonidas Proafio en una comunidad rural (FDD, Imédgenes,
B3.FOT2.1.1).

ensefiar, sino ir a descubrir con alegria y respeto las semillas del verbo ocul-
tas en las tradiciones nacionales y religiosas de los pueblos”. Guamote, segin
Gortaire, era el lugar predestinado para esta nueva misién porque “en este
momento era el cantén mas deprimido de todo el pais”. Otra razén por haber
elegido una zona ubicada en la provincia de Chimborazo fue que “estaba aqui
monsenor Leonidas Proafio y que sabiamos que ibamos a tener una atencién
mejor con él, un didlogo mejor, un apoyo para poder hacer el trabajo”. Y la
tercera razén fue que las hermanas Lauritas, “dedicadas a los indigenas”, ya
estaban en Guamote y tenian una casa.'**

Julio Gortaire enfatiza repetidas veces que él y su hermano fueron pione-
ros en el trabajo antropoldgico dentro de la actividad misionera. Su hermano

102 El Mensajero, en junio de 1972 y bajo el titulo “Cémo trabajar con los indigenas”, infor-
mé sobre “el Proyecto de Accion Pastoral Guamote”, describiéndolo como una accién
pastoral y de evangelizaciéon que no es “un programa social, no es una planificacion
econémica, no es un proyecto politico. Pero tampoco es una pura accién ‘religiosa’ en-
tendida con la estrechez ritualista, moralista y aun ideoldgica que suele tener este
concepto”. Ademds, el articulo enfatiza que este tipo de evangelizacidén en una zona
como Guamote solo es posible “como una tarea de integracion cultural a través de un
dialogo entre los dos grandes grupos de la zona, el central y el periférico”, 38 (PUCE,
056.109866/M528).

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

Alfonso fue Secretario Ejecutivo del Departamento de Misiones del CELAM™3
cuando el obispo mexicano Samuel Ruiz Garcia —de la didcesis de San Cris-
tébal de Las Casas (Chiapas)— presidié dicho departamento (1968-1974). Ade-
mas, Alfonso fue profesor en el Instituto Pastoral Latinoamericano (IPLA) que
tenia su sede en Quito.”** El enfoque antropolégico, para él, se explica jus-
tamente a partir de la conexién con el Departamento de Misiones, el obispo
de Chiapas, la experiencia de su hermano como profesor en el IPLA, y, adi-
cionalmente, su formacién como jesuitas. Segin Julio Gortaire, él y su her-
mano aplicaron “una metodologia muy simple y creo que muy vilida y es que
nosotros ibamos a vivir en las comunidades. A comer lo que ellos nos podian
brindar, a dormir en sus mismas chozitas, con los cuyes, con su realidad tal
cual era”.

Sin embargo, a pesar de este trasfondo metodolégico y de ciertas primeras
experiencias que tuvieron en otras comunidades rurales del Ecuador, la situ-
acién en Guamote, a su llegada, les causé consternacién. “La situacién con-
creta de Guamote era de esclavitud todavia en el afio 70”. Entre muchas otras
anécdotas, Gortaire se acuerda de un hacendado que dio un “gran banquete y
después de eso tenia chicas indigenas, jovenes, solteras o casadas, para gozar
sexualmente de ellas. Y la gente no pudo defenderse, simplemente soportar
estas situaciones”. Por otro lado, recuerda que ellos, como sacerdotes, fueron
tratados “de segundo Diosito” por la gente cuando llegaron a Guamote. “No
solo que nos decian, sino que asi nos trataban, y eso era humillante. Nos be-
saban las manos, las rodillas, hasta los pies, y todo lo que decia el cura era
norma de fe. Esto no era solo en Ecuador, ni solo de Guamote, sino de toda
América Latina”.

Esta relacién tradicionalmente asimétrica entre la gente y los sacerdotes
dificultaba a los hermanos la aplicacién de la metodologia que ellos habian ap-
rendido: “jNo podiamos dialogar! Entonces, la norma nuestra fue que cuando
ya no digan ‘no’ a alguna propuesta nuestra, recién podemos plantear algo, en
plan de didlogo”. Lo Gnico que trataron de hacer fue escuchar lo que la gen-
te les decia; lo cual resultd una tarea dificil, porque les pidieron misiones en
el sentido tradicional; por ejemplo, la confesién, la comunién y la doctrina.
Entonces, los sacerdotes empezaron por preguntarles qué entendian ellos por
misidn, por confesion, etcétera.

103 Véase2.1.2.
104 Véase1.3.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

171


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178

Repensar la Revolucion del Poncho

Y de lo que ellos iban hablando, en primer lugar, resulté formidable para
ellos mismos porque es |a primera vez en que se podia hablar de lo religioso.
Antes ellos tenian que escuchar todo, hacer lo que les ordenabany se acabé.
En cambio, acd empezaron ellos a reflexionar sobre su religiosidad sobre su
modo de ser. Quizas lo mas llamativo fue el padre nuestro. Para el indigena
no habia problema ninguno en aceptar —lo discutian y lo veian— que Dios
es padre que nos ha dado todo, que nos cuida. Bueno, que nos da la Pacha
Mama, el sol, el Inti, etcétera, todo esto no hay problema. Pero en el instante
en que llegan a decir: sy los hacendados son también hermanos nuestros?
Alli es donde se pararon. Y decir que el hacendado si es mi hermano, pero ha
sido un hermano malo, sin embargo, el modo de ayudarle es no permitiendo
que nos sigue explotando. Entonces, hay toda una conciencia que logramos
nosotros aca en cuatro, cinco afios, haciendo que ellos hablen, reflexionen,
empezando si se quiere, por lo religioso.

La reforma agraria en Guamote

Durante los primeros cinco afios en Guamote, la segunda Ley de Reforma
Agraria (1973), y la aplicacién de una reforma agraria en general, representd
la principal preocupacién de la gente. Segiin Gortaire, fue “una ley floja para
quitar la conciencia, quitar la fuerza de organizacién de la gente”, y ademds,
se acuerda de muchos abusos en su aplicacidn. Sin embargo, cuenta que entre
1975 y 1980 lograron que 65.000 de las 100.000 hectareas del cantén Guamote
“pasen de mano de los hacendados a los indigenas”. Con orgullo, el sacerdote
dice que “alrededor del ochenta ya practicamente nos quedamos sin hacend-
ados” y afiade: “esa creo que ha sido la experiencia més fuerte, mds interes-
ante. Lo mas valioso de todo esto estd en la conciencia de la propia gente, que
empezamos con esta metodologia de reflexion entre ellos mismos y luego la
lucha de tierras”.

Es conveniente afiadir a propdsito de ello que, en la transformacién del
sistema de propiedad de tierra, Guamote representa un caso excepcional. Se-
gin Anthony Bebbington, a pesar de que Guamote haya en los afios 70 y 80
“uno de los nicleos de mayor abuso de la poblacién quichua en el pais, [...] a
mediados de los 90 la hacienda habia desaparecido, y durante la altima déca-
da [los anos 90] el cantén ha atraido mucha atencién por ser ahora controlado
por poderes indigenas [..]”.}°° En el contexto de la reforma agraria hay que

105 Anthony Bebbington, “Los espacios publicos de concertacién local y sus limites en un
municipio indigena: Guamote, Ecuador” (V Conferencia Regional de ISTR: Sociedad ci-

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

mencionar la organizacién de segundo grado, Jatun Ayllu, que se fundé en
1975.1°¢ Esta organizacién estd directamente ligada a la labor de la iglesia,
por un lado, y al programa estatal del Fondo para el Desarrollo Rural Margi-
nal (FODERUMA), por el otro. FODERUMA fue una de las entidades estatales
creadas para implementar la ley de reforma agraria en 1973. Segiin Bebbing-
ton, en el caso de Guamote, el programa del FODERUMA “fue implementado
completamente por la iglesia’y la formacién de una organizacién, en este caso
Jatun Ayllu, fue una condicién del programa para la reparticién y organizacién
de los fondos. Los fondos de FODERUMA se acabaron en 1984 y a partir de
entonces la organizacion Jatun Ayllu recibi6 apoyo de FEPP, otra organizacién

que nacié del contexto eclesiastico.'®?

Convergencias y divergencias con el obispo

En el contexto de esta investigacion ha llamado la atencién que el trabajo pas-
toral de Julio Gortaire y su hermano Alfonso en Guamote sea tratado como un
caso aparte entre otras iniciativas en la di6cesis de Riobamba. Por un lado, ha
sido evidente en las fuentes que no existia una conexién estrecha entre el obis-
po Proafio y Gortaire. Por otro lado, el mismo Gortaire, a pesar de mencionar
la importancia del obispo y el respeto a su trabajo pastoral, confirma cierto
distanciamiento del centro diocesano. Menciona que las miltiples iniciativas
de la didcesis de Riobamba que tuvieron el objetivo de concientizacién —co-
mo, por ejemplo las Escuelas Radiofénicas— no tuvieron el impacto esperado.
Gortaire afirma que durante los primeros cinco afios, él y su hermano traba-
jaban de manera aislada a nivel de la didcesis, y que esto fortaleci6 la toma
de conciencia de la gente. A nivel de la diécesis, Julio Gortaire considera que
el Equipo Misionero Itinerante fue el proyecto mds fructifero y afiade que

vil, participacién ciudadana y desarrollo, Lima, 2005), 1. Véase también: Victor Breton
Solo de Zaldivar, “Cooperacion al desarrollo, capital social y neo-indigenismo en los
Andes ecuatorianos”, European Review of Latin American and Caribbean Studies 73 (2002):
56, 57.

106 Véase, por ejemplo: Bebbington y Ramon, Actores de una década ganada, 214; Korovkin,
“Indigenous Peasant Struggles”, 40.

107 Bebbington mencionaademds, que cada uno de los actores—FODERUMA, la Iglesia, el
FEPP— buscaba clientes, y “la Iglesia—en un contexto en que la iglesia protestante ya
habfa empezado a entrar en Guamote y sobre todo al cantén vecino [Colta]— buscaba
y queria mantener sus creyentes”, Bebbington, “Los espacios piblicos de concertacién
local y sus limites en un municipio indigena: Guamote, Ecuador”, 7. Para el FEPP, véase
2.3.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

179


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Repensar la Revolucion del Poncho

su encargado, el padre Carlos Vera (siguiente testimonio), fue alumno de su
hermano en el IPLA. En otras palabras, segin Gortaire, el EMI retomo el en-
foque antropoldgico de los sacerdotes de Guamote —por ejemplo, las visitas a
las comunidades rurales— porque ellos eran “los hermanos genéricos de este
trabajo’.

Con respecto a la formacién de sacerdotes indigenas, Gortaire y Proafio
tenian opiniones diferentes. Proafio, durante los tltimos afios de su obispado,
tomaba en consideracién la formacién de sacerdotes incligenas.108 Gortaire, al
contrario, no apoy6 esta iniciativa porque no queria “clericalizar al indigena”.
La problematica, segtin Gortaire, “es la jerarquia del clero dentro del pueblo.
Eso no podia ser indigena. Entonces si queremos una iglesia propia nuestra,
no es este modo”.

2.2.2 El Equipo Misionero Itinerante (EMI): Carlos Vera e Hilda Espin

Como ha mencionado Julio Gortaire, el sacerdote Carlos Vera, de Tixan —al
sur de la provincia de Chimborazo— dirigi6 una de las iniciativas ejempla-
res de renovacidn eclesidstica en Riobamba: el Equipo Misionero Itinerante
(EMI). Una colaboradora que se afilié a este grupo en 1980, tras diez afios
de haber entrado en funcionamiento, fue la religiosa Hilda Espin, de Quito.
Antes de dar la palabra a estos testigos de la época, es necesario dar alguna
informacién sobre la historia de este proyecto misionero.'®

El Equipo Misionero Itinerante naci6 en 1970, en una reunidn que tuvo
lugar en el Hogar de Santa Cruz, la casa de encuentro y estudio de la didce-
sis de Riobamba, inaugurada en 1968 por Leonidas Proafio. “La invitacidn a
esta reunién fue dirigida a todos los sacerdotes, a todas las comunidades de

108 Enuninforme a la Sagrada Congregacion para la Educacién Catélica de la Didcesis de
Riobamba, del afio 1982, Proafio se defiende ante la critica de “algunos sacerdotes y
alin algunos obispos del Ecuador [..] de que he ordenado sacerdotes a jévenes de ex-
traccion social humilde, concretamente a jovenes indios sin mayor cultura ni adecuada
formacion teoldgica”. Después de enumerar los “frutos del proceso de concientizacién”
en la didcesis de Riobamba llega a la conclusién: “Con base a estos resultados, creo en
la posibilidad de surgimiento de vocaciones al sacerdocio entre los indigenas”, 5.8.1982
(FDD, Sacerdotes).

109 Eneste apartado se puede recurrir también a una publicacién reciente sobre el Equipo
Misionero Itinerante EMI, 46 aiios caminando al servicio del Reino (Riobamba: Editorial
Pedagdgica Freire, 2016). En la publicacién se pueden encontrar otros testimonios de
miembros del grupo, como por ejemplo la hermana Laurita Isabel Fonseca.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

religiosas y a representantes seglares de algunos grupos”. Concurrieron 49
personas y 33 se comprometieron a colaborar a tiempo parcial en el nuevo
grupo. Carlos Vera fue el Gnico que se comprometié a tiempo completo y fue
nombrado coordinador.® El encuentro en Santa Cruz se realizé en reaccién
a las resoluciones que la Conferencia Episcopal Ecuatoriana adopté en Bafios,
en junio del afio 1969 (véase 1.3.3). Respondiendo a la instruccién de promover
las Comunidades Eclesiales de Base, y debido a la necesidad ya proclamada en
la Declaracién Programatica (1967) de hacer reuniones “fuera del templo”,"™
se formé el Equipo Misionero Itinerante. En palabras de Carlos Vera, el ob-
jetivo de las misiones del EMI fue “la construccién del Reino, y el apoyo a la
organizacion que existe en las comunidades, y por otra parte, las CEBs, o sea,
el fortalecimiento de sus servidores propios, como catequistas, animadores,
cantoras”."**

El sacerdote Vera se acuerda de que al principio la premisa de “cambiar el

estilo de antes” fue una tarea complicada:

El inicio fue dificil, con recelo, porque la palabra de Dios, anteriormente
solamente la llevaban los evangélicos. Entonces, ir con la palabra de Dios
pensaron que somos evangélicos y eso provocaba reacciones. Luego, el ha-
cer grupos no les gustaba. Siempre si van a un acto religioso, van a escuchar,
pero no a participar.

Sin embargo, Vera manifiesta que con el tiempo las comunidades eclesiales se
iban formando y a pesar de que al comienzo la gente solamente hablaba sobre
“lo que entendian de la palabra de Dios, después ya iban dando respuestas
a sus necesidades”. En retrospectiva, Carlos Vera identifica una “impactante
participacién del pueblo” y nombra logros en la consecucién de tierras, las
organizaciones de tiendas comunales o, en tiempos mds recientes, proyectos
para la reduccién de basura.

Como Vera, también Hilda Espin, quien colaboré con el EMI a partir de
1980, recuerda un cambio de lo religioso a lo prictico en el trabajo del equipo:
“Al principio la gente nos identificaba como parte religiosa, y decian: estos
han de querer rezar el rosario, cosas asi. Pero después deciamos: sy cudles
necesidades tienen, y qué problemas tienen? entonces ya comenzaban para

110 Ibid,, 27.

111 “Declaracién Programatica de la Conferencia Episcopal para la Iglesia en el Ecuador”,
1967: 8 (BEAEP, 254C748mis14).

112 Entrevista de la autora con Carlos Vera, 6.7.2017, casa parroquial de Licto.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182

Repensar la Revolucion del Poncho

3

cosas de tierras. Porque estabamos en los afios de la reforma agraria”.’® Tanto
Espin como Vera subrayan que el equipo solo visité las comunidades que lo
solicitaron.

Otra caracteristica del EMI que los dos misioneros recuerdan es que no
dependia de financiamiento externo. “El trabajo pastoral no estd a base de
dinero. Con lo que la gente nos da, nosotros podemos subsistir. En las co-
munidades nos dan hospedaje, comida, todo”, dice Vera. Algo que para Hilda
Espin al inicio fue un desafio. Ella llegd a Riobamba para trabajar en el colegio
en 1975 y se unié al equipo solo en 1980:

Yo creo que antes hubiera dado el paso, pero mi problema era: scomo sobre-
vivo en el equipo? Yo tenia una mentalidad todavia individualista, o sea, que
yo tengo que proveerme de los medios para sobrevivir. Y entonces decia: soy
profesora, o sea, si salgo de la institucién, también voy a tener que buscar
trabajo, para que me paguen.

Al mismo tiempo, Espin quiso ser “totalmente incondicional en el trabajo de
servicio con los demds”. Se acuerda: “En el primer dia que voy con el EMI a
una reunién y oigo a la gente hablar, y cuando era la hora de la comida nos
daban de comer a todos. jA todos! Y te dan hospedaje y duermes, y yo digo:
iAy, la sobrevivencia se soluciona!”. Asi, una vez que soluciond este proble-
ma personal, “todo lo demas fue ficil porque yo estaba enfocada por los més
pobres y abandonados. Yo queria tener esta experiencia, yo vela que era mi
opcidén de vida”.

Su decisién de irse a Riobamba la explica a partir de dos razones: en pri-
mer lugar, porque la religiosa experimentd que, en su orden, el compromiso
con los pobres “no coincidia con la prictica’. Como maestra en un colegio,
“buscando una educacién liberadora”, tuvo experiencia durante ocho afios y
“veia que los colegios no educan”. Para ella, “solo se educa en la libertad, e inte-
grandose en la comunidad”. En segundo lugar, el conocimiento de los proyec-
tos de la iglesia de Riobamba la motivaron a integrarse en esta nueva propu-
esta. “Sonaba la teologia de la liberacién. Hice un curso con Leonidas Proafio
y, ademads, todos los periddicos, todas las denuncias, los ataques al obispo y
los presos en 1976: yo seguia el proceso de Riobamba, aunque yo estaba en
esta otra institucién’.

113 Entrevista de la autora con Hilda Espin, 15.6.2018, en Quito.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

Los equipos transnacionales

Como ya se ha notado anteriormente, los procesos de Riobamba no solo re-
sonaban en Ecuador, sino también a nivel internacional. Por ejemplo, en el
equipo misionero participaron personas de diferentes paises. Espin recuer-

da:

Yo llegué al equipo misionero el 6 de noviembre de 1980. Y en esa misma
fecha llegan muchos amigos de México, de Europa, porque habia como una
atraccion de todas las actividades que se realizaban en Riobamba, de esta
nueva forma de mirar la iglesia y desde todos los efectos de, del vaticano
segundo, de todo esto.

Los extranjeros llegaron primero al Hogar de Santa Cruz, y para conocer la
regién y las condiciones de vida de la gente, participaron en el EMI. También
Carlos Vera recuerda que “vinieron personas sueltas, por ejemplo, también el
padre Rutilio Grande, martir de El Salvador. Yo hacia el curso con ellos, daba
las misiones con ellos y ahi aprendieron el método”."*#

Para Hilda Espin, el trabajo en equipos transnacionales también fue un
desafio “por el idioma y la cultura, la realidad misma”. Recuerda que partici-
paba en el grupo junto con una colombiana y un irlandés haciendo misién en
la comunidad de Ifiacoto (parroquia de Pangor). “Ninguno de nosotros hab-
ldbamos el quichua y en el caso del irlandés muy poco castellano”. Recuerda
que, para los asuntos de tierras, en que estaba previsto dar apoyo en materia
legal, no era ficil para el grupo porque ninguno conocia las leyes: “Yo tenia un
susto porque ya nos dijeron que la problematica era de tierras alli. Y me decia:
¢qué hago? Entonces, primero dije que me cambien, pero no me cambiaron”.

A pesar de los obstaculos, realizaron dos misiones, una en la iglesia, “refle-
xionando sobre los temas de la palabra de Dios”, y otra en “una casa, clandes-
tina, con los que se iban a organizar, de tal manera que no tengamos oidos
de personas que estaban confusas”, recuerda Espin. Comenzaron a organi-
zar una asociacién con algunos de los participantes que conocian los estatu-
tos, “los puntos importantes para formarla”. Recuerda que en esta comunidad
consiguieron, tras largas disputas, las tierras de una hacienda. Cuando varias
familias instalaron sus casas en la tierra tomada, la duefia de la hacienda, que
queria vender la tierra a un extranjero y no a los campesinos locales, llamé a
la policia. Espin recuerda el incidente:

114 Equipo Misionero Itinerante EMI, 46 afios caminando al servicio del Reino, 71.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

183


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184

Repensar la Revolucion del Poncho

Ya viene la policia y solo estaban mujeres y se ponen en el puente, sin
armas, pero todas con ceniza en la mano. Y de aqui no pasaron, porque
|legd un momento y todos les tiraron la ceniza en los ojos. Esa fue su arma.
Y entonces los policias ya no podian ver pues, se regresaron. Eran estrategias
sabias, de la comunidad.

Para Espin, el haber brindado apoyo en la cuestién de tierras no la dejé libre

115

de consecuencias: tuvo que exiliarse a México," algo que recuerda con dolor

porque le impidié continuar con el acompafiamiento.

Fueron los tiempos de las dictaduras politicas, fue politicamente un gobier-
no muy autoritario en la década de mediados de los afios 80, en donde se
hizo una persecucion a todo lo que era alternativo, a todo lo que era reun-
ion, tierras, al que habia ayudado en algin momento. Fuimos perseguidos.
A mi me tocd, me cogié en México y no pude regresar. O sea, me dijeron, ‘no
regreses, estas en la lista’, por lo de Ifiacoto. Y me tuve que quedar. Tiempos
dificiles.

Otros recuerdos tensos durante su experiencia en el EMI estdn relacionados a
la creciente presencia de organizaciones no gubernamentales de los Estados
Unidos, pero sobre todo de las “sectas protestantes”. Los miembros del equi-
po, segin Espin, desconfiaron de las organizaciones norteamericanas porque
“vinieron para dividir, para adormecer”. Se acuerda de que los campesinos
quedaron “extenuados de la lucha. Habiamos llegado a un proceso con una
percepcién de escasez y pobreza, pero con solo donativos econémicos claudi-
caban y se acaba la organizacién. Llegd el momento de division de la gente.
La pobreza a veces te hace mendigo”, sefiala Espin. “Las sectas venian con un
plan para frenar el trabajo de concientizacién, porque de Riobamba salia la
liberacién. Ahi teniamos el apoyo de un obispo”, concluye Espin. En retros-
pectiva, se lamenta de no haber practicado mejor el ecumenismo en aquella
época y de no haber encontrado el didlogo.

Misioneros campesinos y los llakta michik
Hay que acentuar en este sitio, que uno de los objetivos de las misiones del
EMI fue conseguir personas que se comprometieran a colaborar en la evange-

115 Como se indica en la publicacién del Equipo Misionero Itinerante, bajo la presidencia
de Febres Cordero (1984-1988), varios miembros del equipo pastoral de la didcesis de
Riobamba fueron perseguidos. Ibid., 89.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

lizacién y el trabajo organizativo de los sectores rurales. Como indica Carlos
Vera, del Equipo Misionero Itinerante

surgieron los misioneros campesinos. Son laicos que salian a dar misiones
y estos misioneros se dividieron en dos: los misioneros campesinos que
iban a comunidades mestizas, y los indigenas que formaron los misioneros
quichuas. Los misioneros quichuas sintieron la necesidad de formaciény de
ahi nacié el Centro de Formacién Indigena, y [...] con seis afios de formacién,
recibieron algunos ministerios laicales, como servidores de la palabra, como
quienes apoyan las organizaciones, los trabajos comunitarios, la salud. Esta
fue la institucion de los ministerios laicales.

Para contextualizar lo expuesto por Carlos Vera, es necesario distinguir ent-
re varias etapas en el trabajo del EMI. Mientras los “misioneros campesinos”
emergieron desde 1978-79, el mencionado Centro de Formacién Indigena so-
lo a partir de 1984. De este centro, a partir de 1989, procedieron los llamados
llakta michik, misioneros laicales que presiden bautismos, matrimonios, mi-
sas, funerales y que son nombrados un determinado tiempo para trabajar bajo
el apoyo de un sacerdote ordenado.™ Los cursos del Centro de Formacién In-
digena cubrian la catequesis, los estudios de la Biblia, medicina o agricultura,
o, en palabras del sucesor de Leonidas Proafio, Victor Corral, temas que “cor-
responden a las necesidades de la gente y a la misma labor de construccién de
la Iglesia”. Se organiz6 una formacién de seis niveles que durdé mas o menos
tres afios.™”

Hay que precisar entonces, que el EMI, hasta mediados de los afios 80,
“acompand prioritariamente a los mestizos, [y] desde entonces, [...] acom-
pafd prioritariamente a los indigenas”. Como se mostrd en el apartado sobre
la elaboracién del Plan Nacional de Pastoral Indigena (2.1.3), el enfoque etni-
cista que incluia una diferenciacién entre “campesinos” e “indigenas”, se torné
evidente en esta iniciativa del EMI a partir de mediados y —de forma mas
pronunciada— hacia finales de los afios ochenta. En términos generales, las
actividades del EMI se dividen en: un periodo inicial, a partir de 1970, carac-
terizado por las misiones itinerantes, la formacién de CEBs, y, como exponen
los propios miembros del equipo: “la prictica era con la teologia de la libera-

116 Ibid., 69,94, 99,101, 08.
117 “Papel del laico en la Iglesia de Riobamba y solidaridad misionera con otras Iglesias
diocesanas”, 1990 (FDD, Pastoral Indigena documentos 1/3).

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

185


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186

Repensar la Revolucion del Poncho

»

cién”. M8 El segundo periodo empezé ya con el obispo Victor Corral, cuando se
cred la Vicaria de Pastoral Indigena en 1987. Segtn los colaboradores del EMI
fue “la etapa de Teologia Indigena. En esta etapa el acento es la inculturacién.
Se habla ya de lo que produce la sociedad en la cultura”. Es interesante afiadir
que el cambio de una etapa a otra es recordado como “crisis”, en el sentido
de que el impacto del EMI, y la participacién de la gente, disminuyé debido
al cambio de orientacién “mas al seguimiento de las comunidades indigenas
y menos al trabajo con las CEBs mestizas”."*

El obispo Victor Corral, sin embargo, en un texto sobre el papel del laico
en la Iglesia de Riobamba en el afio de 1990, declaré que los “misioneros in-
digenas” son “el mejor fruto de la accién evangelizadora de esta Iglesia junto
a los indigenas. Ellos han dejado de ser ‘objeto’ para convertirse en sujetos de
evangelizacién, como laicos que han conocido, aceptado y se han compromet-
ido con la vida y misién de la Iglesia”. Segin el clérigo, “los indigenas tienen
anhelo grande de formarse y este aprendizaje y formacién no la entienden
para si, sino para poder servir mejor a sus comunidades”.**°

Maximiliano Azadobay y Delfin Tenesaca —el segundo fue presidente del
movimiento indigena del Chimborazo (MICH) y de la Ecuarunari— son dos
de los misioneros quichuas que se formaron en este centro. En un testimonio

del afo 1990, Tenesaca dijo:

Nosotros tenemos pleno derecho de ser un miembro de la Iglesia, porque
nosotros conocemos la realidad desde la base, desde nosotros mismos, para
servira los demas. Creo que no tenemos ninguna diferencia con los sacerdo-
tes o religiosas. Parece que nosotros trabajamos doblemente, tenemos un
doble trabajo, porque nos comprometemos con la familia y con la iglesia.
(...) Aveces, muchos de la jerarquia solamente quedan en espiritualidad, en
santificacion, pero cuando hay un problema del pueblo, no lo responden y
nosotros, los seglares ahi nos encarnamos y desde ahi sacamos nuestras

118  Equipo Misionero Itinerante EMI, 46 afios caminando al servicio del Reino, 97, 69.

119 “lLa Vicaria de Pastoral Indigena es una instancia de la Iglesia de Riobamba que busca
construir la Iglesia Viva Indigena al servicio del pueblo indigena, en comunién con la
Iglesia local de Riobamba y con la Iglesia universal, presidida por el sucesor de Pedro:
el Papa. Apoyar a la restauracion del pueblo indigena, con su identidad propia, abier-
to, sin embargo a una auténtica integracion con los sectores no indigenas del pueblo
ecuatoriano’, ibid., 67, 86, 110.

120 “Papel del laico en la Iglesia de Riobamba y solidaridad misionera con otras Iglesias
diocesanas”, op.cit.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

conclusiones para cambiar, para mejorar las situaciones dificiles que sur-
gen. (..) Desde el punto de vista indigena, nosotros, primero, hacemos en
la practica y después hacemos una pequefia celebracién y luego agradece-
mos al Sefor, porque para nosotros, es lo mas importante.

Maximiliano Azadobay afadié que “en el campo indigena hemos tenido una
dificultad con los sefiores obispos, pues ellos nos han querido poner limites,
pero en esto yo entiendo que Jests o Dios o el espiritu misionero no pone
limites, esta abierto a la Palabra de Dios, a todo hombre, a toda comunidad,
a todo pueblo”.

Carlos Vera, en una breve anécdota, confirma el punto de vista aportado
por Azadobay con respecto a los “limites” puestos a los indigenas:

Delfin Tenesaca fue director del Centro de Formacién Indigena. Al comi-
enzo fui yo, pero después ya buscamos que sea un indigena. Sin embargo,
monsenor Victor Corral no aceptaba. Entonces le pidié a un padre de los
Misioneros de la Consolata que él se haga cargo del Centro de Formaciény
que ponga a un indigena como colaborador. Pero el padre nunca asomé por
el centro y el que asumié fue el Delfin, asi que él fue el verdadero director
del Centro de Formacién Indigena.

Y con esta descripcidn de estrategias para eludir las érdenes del obispo, Carlos
Vera concluye que “la formacién que se dio en el Centro de Formacién Indige-
na ha sido muy importante para que vayan asumiendo responsabilidades en
la marcha, tanto de las organizaciones como también de la Iglesia’.

2.2.3 Los curas casados y la crisis del clero:
“antes éramos todo, ahora casi nada”

Junto con los cambios que se anunciaron a nivel de la Iglesia Catdlica mun-
dial, el funcionamiento de la institucién y sus estructuras jerdrquicas fueron
cuestionados. En este contexto no hay que dejar de lado un aspecto que muy
pocas veces se retoma explicitamente en la literatura sobre el tema, pero que
a lo largo de esta investigacién se ha destacado para comprender los efectos
de las reformas eclesidsticas: la cuestién del nuevo papel del sacerdote y en
relacién con eso, el considerable ntimero de sacerdotes que en el contexto de
la renovacién eclesiastica cuestionaron la ley de celibato y se casaron. La pro-
clamada apertura de la Iglesia Catélica al mundo signific6 un contacto mucho

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

187


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188

Repensar la Revolucion del Poncho

mas directo entre cleroy feligreses, en funcién de lo cual, los curas empezaron
a indagar cada vez mds su propia posicién dentro de la sociedad.

Este apartado retoma los testimonios de tres exsacerdotes que colabora-
ron en diferentes proyectos en la didcesis de Riobamba a partir de la década
de los 60: Alonso Vallejo, Homero Garcia y Mario Mullo.'*! Los tres, en algtin
momento de sus carreras, se dieron cuenta de que, por varias razones, una
permanencia en el clero no era compatible con sus vivencias personales, ni
con aquello que se estaba desarrollando también a nivel de activismo politico
en la regién. Los tres testimonios de estos exsacerdotes ecuatorianos se cor-
responden con las vivencias de una serie de otros sacerdotes del pais que a
partir de 1970 decidieron reunirse en la Convencién Nacional de Presbiteros
para discutir su estado de crisis. En este apartado se combinan los testimoni-
os de las personas mencionadas con lo enunciado por varias fuentes escritas
sobre la bsqueda de redefinir el papel del sacerdote en los tiempos de refor-
ma eclesidstica.

“Un cura bota la sotana y se casa”

Alonso Vallejo entr6 a la estructura de la Iglesia, al seminario menor, antes
del Concilio Vaticano II, “mas o menos en el 1960”, como recuerda durante
la entrevista en Riobamba.’** “Y me fui al seminario mayor cuando ya se es-
taban dando los cambios del Concilio. Pero todavia estaba toda la estructura
de formacién donde estds aislado. Maximo sales a dar catecismo, o maximo
a acompaiiar en la parroquia a un sacerdote en la Semana Santa, pero nada
mas”, recuerda Vallejo y afiade con sonrisa: “Porque si salias del seminario y
estabas afuera, te estaban cuidando porque el peligro era que te vayas a ena-
morar de una mujer y pierdas la vocacién”. Se acuerda de su estancia en el
seminario, estudiando latin, griego, pero ya dindose cuenta de que la gente
que iba a las misas no comprendia nada del latin. “Celebraban de espaldas
al pueblo y la gente no entendia nada, pero iban a la misa sin saber todo lo
que estaba diciendo el padre”’. También recuerda que al inicio, “de la manera

121 Parala diécesis de Riobamba, el obispo Proafio informé en 1972, que “de los 38 sacer-
dotes que desempefian algin cargo pastoral, 10 se han definido eligiendo una franca
y auténtica linea de renovacion”. De los 28 restantes, “hay algunos que se han coloca-
do en abierta oposicion a esta linea pastoral y al Obispo, y otros que trabajan mas o
menos sin comprometerse con ninguna linea”. Informe sobre la “Situacién actual de la
Diécesis de Riobamba”, Leonidas Proafio, 2.5.1972 (FDD, Informes Pastorales, A.2.1P18).
122 Entrevista de la autora con Alonso Vallejo, 19.6.2017, Riobamba.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

que estaban vestidos los clérigos. Tenian su habito o la sotana, las monjas,
los curas, todos tenian su uniforme, todos en una bata grande”. Pero cuando
ya llegé el Concilio —recuerda que en el caso del obispo Leonidas Proaiio el
cambio después del Concilio fue muy rapido—

cambiaron toda concepcidn, toda la forma de presentacién de la iglesia. Na-
die se ponia terno, nadie se ponia clesma [cuello clerical], y claro, el cambio
fundamental yo creo era de acercarse la Iglesia mas a la vida del pueblo, de
la gente, vivir con ellos para conocer sus inquietudes. Entonces empiezan a
dejar la sotana y vestirse igualito como se viste la gente del pueblo. Monse-
fior Proafno botd la sotana y se puso poquito nomas el clesmay después ya
andaba con su ternito sin corbata, y luego, para el frio con su poncho, pues,
porque estaba en el frio de Riobamba.

Recuerda que era un proceso de convulsion, y llega a conectar el cambio de la
vestimenta con la problematica del celibato: “{Entonces un cura bota la sota-
nay se casa! Cuando aqui se casé el primer cura, fue un escindalo para toda
la gente, para todos los cristianos de la didcesis. El celibato estaba concebi-
do como una ley de los sacerdotes y las religiosas. Entonces se armé todo un
escandalo terrible, se decia que el diablo estaba presente y cosas asi”. Sin em-
bargo, como narra Alonso Vallejo, la decisién de este cura confirmé aquello
que muchos otros también sentian: “Siguieron otros sacerdotes que ya fuer-
on cuestionando el celibato. No hacia falta el celibato para hacer un trabajo
cristiano, social. Se podia hacer también siendo casado, teniendo hijos. Pero
no estaba permitido en la iglesia, como no estd permitido hasta ahora”.
Vallejo mismo, al final no tuvo que abandonar el sacerdocio, porque de-
cidid, a pesar de haber terminado toda la formacién, no ordenarse. En su
narracién menciona varios motivos: “Yo estaba siguiendo normalmente por-
que estaba convencido de que iba a ser esa mi vida”. Pero tras compartir las
experiencias de la iglesia en Riobamba y entrando mds en contacto con la
gente, recuerda: “yo fui entre los primeros que decidi irme a estudiar en la
universidad. Yo dije: yo estoy perdiendo el tiempo en el seminario. Prime-
ro teologia, pasabas el afio, pasabas al segundo afio, te hacian la tonsura, te
hacian las érdenes menores, la ordenacién sacerdotal. Entonces aqui ya ter-
miné toda mi carrera practicamente. Me fui a estudiar sociologia para volver
a trabajar en la didcesis con el pueblo”. En aquel momento todavia no habia
tomado la decisién de no ordenarse como sacerdote, solo sabia que queria
seguir trabajando en lo social. Sin embargo, se presenté otro aspecto critico:
“El problema era econémico”, recuerda Vallejo. Cuando termind la carrera en

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

189


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190

Repensar la Revolucion del Poncho

la universidad y regresé a la didcesis, sin ser parroco, si podia participar en
un equipo pastoral, pero no le pagaron nada. Después de haber trabajado por
un tiempo en la libreria de la diécesis de Riobamba —“yo traia los libros que
estaban de acuerdo con el momento de cambio. Yo traje hasta libros marxis-
tas, libros de estudios sociales”— para su familia no estaba bien visto que no
pudiese ganarse la vida.

Ya me hablaban: Alonso ya estas haciéndote viejo y shasta cuando depen-
des de tus papas? tienes que trabajar, ayudar en algo. Entonces ahi es cuan-
do te pones a pensar: tal vez ya me ordeno sacerdote y asi puedo vivir. Pero
en este momento yo ya no estaba solo pensando en lo econémico, sino yo
estaba mas bien pensando en todo el movimiento que se estaba dando en
este momento.

Alonso Vallejo hizo un posgrado en sociologia en Quito'? y decidié definitiv-

amente no ordenarse como sacerdote. Se fue a buscar un trabajo “y en medio
de esa busqueda aterricé en el FEPP”, el Fondo Ecuatoriano Populorum Pro-
gressio, una institucién de crédito y capacitacién, motivada por la doctrina
social de la iglesia y fundada en 1970 por el obispo de Guaranda, Cindido
Rada (véase 2.3).

Los activistas: Homero Garcia y Mario Mullo

Para Homero Garcia, sacerdote en Riobamba desde finales de los afios 50, se-
guidor de la linea pastoral del obispo Proafo y personaje pilar en todo lo rela-
cionado con las organizaciones sociales, la vida de sacerdote terminé cuando
se involucrd en un partido politico, la izquierda cristiana. Segtn él, se podian
diferenciar dos orientaciones diferentes al trabajar dentro de la misma didce-
sis. “Lo uno es una formacién cristiana dentro de los pardmetros de la iglesia:
los sacramentos, el bautismo y todo eso”.'** Lo otro es una orientacién mds
politica y de activismo:

Por eso yo tuve dificultad cuando estuve todavia dentro, de sacerdote, y vi
un poquito mas alla la cosa politica y me involucré en un partido politico.
Entonces ya no gustd, no al obispo, sino a los que en este entonces tenian la
direccién de la casa en Santa Cruz. Entonces ya no me ocuparon mucho, ya

123 Su tesis de Maestria en Sociologia Rural, de 1978, se titula: “La lucha campesina de
Toctezinin”.
124 Entrevista de la autora con Homero Garcia, 20.6.2017, Riobamba.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

me vieron con recelo. Yo hablé con el obispo y dije: ya no. Sali de sacerdote,
después de 14 afios. Entonces me dediqué ya, con orientacién politica al
trabajo, tanto con los indigenas, como con los trabajadores urbanos.

Para Garcia, continuar como laico tuvo més sentido porque

eran los momentos sumamente importantes en América Latina. En los afios
70, aqui en el Ecuador, se dan una serie de acontecimientos politicos, dentro
del estado como también dentro del movimiento social. De ahi que era
importante seguir apoyando el movimiento social, dedicado un poco mas a
la politica que al asunto religioso.

Cuando Homero Garcia dejé el sacerdocio también se casé y tuvo hijos. Du-
rante su larga carrera profesional participaba, tanto en las actividades relacio-
nadas directamente con la di6cesis —la Juventud Obrera Catélica, responsable
del periddico Jatari de las Escuelas Radiofénicas Populares (ERPE) o el equi-
po de formacién del Hogar Santa Cruz— como en partidos o movimientos
politicos —como la CEDOC/FENOC—'%’ y en la formacién de movimientos
cooperativos u organizaciones campesinas —como la Unién de Organizacio-
nes Campesinas de Columbe (UNASAC)—. El mismo Garcia, en sintesis, narra
sobre su involucramiento multifacético:

Bajo la influencia de la revolucién cubana, bajo la influencia en la igle-
sia del Vaticano Segundo, y bajo la influencia también del movimiento de
educacién popular que nace en Brasil con Freire, todo eso llega a Ecuador
y evidentemente los jovenes estibamos empapados en esa cosa y los que
optamos por esta linea pues, empezamos a tomar esas directrices y tratar
de aplicarlas aqui en el trabajo.

Similar —en cuanto al cambio desde una orientacion religiosa hacia una car-
rera en el ambito de la politica— fue la trayectoria de Mario Mullo.'?® A pesar
de tener su residencia y el ntcleo de su trabajo en Quito y la provincia de Pi-
chincha, en tanto fue uno de los cofundadores del movimiento Ecuarunari en
1972, el exsacerdote Mullo siempre ha tenido fuertes lazos con la di6cesis de
Riobamba. El llegé a ser uno de aquellos presbiteros que después de su salida

125 Garcia trabajé en el INEFOS, Instituto de Formaciéon Obrera Campesina, el departa-
mento de educacién de la CEDOC.
126 Entrevista de la autora con Mario Mullo, 1.8.2017, Quito.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

191


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192 Repensar la Revolucién del Poncho

Ilustracién 9: Grupo de sacerdotes jovenes en el campo
(sin fecha)

T e

Homero Garcia con lentes; los demds sacerdotes son: P. Alva-
rez, P. Silvio Logono, Julio Gémez, Radl Vela (FDD, Imagenes,
B3FOT6.4.8, F33).

.

—y hastala actualidad— se comprometieron a luchar contra la ley del celibato
de la Iglesia Catdlica. Siendo todavia sacerdote, recuerda: “En Pichincha, acd
de la Mitad del Mundo para arriba, me dieron una parroquia campesina. Con
las cosas que yo veia, que yo conocia, no estaba de acuerdo”. Se refiere a que
muchos parrocos tenian pareja, pero normalmente a escondidas. “La gente
del pueblo mismo me conversaba que el padre anterior tenia hijo, que el otro
tenia hacienda, familia, etcétera. Entonces dije: no, eso tiene que ser claro, de
frente. Yo dije: el sacerdote tiene que ser casado porque no puede ser asi”. El
tema del celibato, recuerda Mullo, fue también un punto de diferencia con el
obispo Proafio:

El era nuestro gufa, nuestro confidente, le confizbamos. No estuvo de acuer-
do solamente cuando habldbamos sobre celibatos. Entonces yo a él le decia
que no, y casi los mas que estuvimos optamos por el matrimonio. Y luego

formamos el movimiento de los sacerdotes casados del Ecuador”.'?”

127 Ensuautobiografia, Proafio defiende el celibato, y a manera de una autorreflexién con-
stata: “[...] mis relaciones con personas del sexo femenino, particularmente durante mi
juventud, fueron mas bien parcas [...]. Veo ahora que esa manera de comportamiento
me ha impedido caer en la liviandad de relaciones ligeras y superficiales y no me ha

- am 12,02.2026, 20:32:40.,



https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

Ademas, Mullo —asi como Homero Garcia— como laico pudo comprometerse
mas a la formacién de y la participacion en los movimientos sociales o los par-
tidos politicos. Con referencia a su membresia en el movimiento Ecuarunari
de Pichincha, Mullo observa: “Yo cuando me casé ya no pertenecia a la iglesia,
yo ya fui un laico, y alli pude comprometerme un poco més. Y me dieron el
cargo de cuidar el dinero en la organizacién y de tomar relacién con las ONG
que nos apoyaban’. Aparte de esta colaboracién, Mullo también participd en
el Frente Amplio de Izquierda (FADI), partido fundado en 1977 que agrupé
principalmente al partido comunista y socialista.

Los presbiteros en “psicosis colectiva”

Mario Mullo y Homero Garcia, junto con 97 sacerdotes de casi todas las didce-
sis del pais, en el afio de 1970 asistieron a una reunién con el objetivo de de-
scribir la “crisis sacerdotal” y a través de los temas “autoridad-obediencia, au-
tonomia, economia y celibato” estudiar la “condicién del presbitero en el seno
de la comunidad eclesial”.'*® Se formé el Congreso Nacional de los Presbite-
ros. Esta asamblea de sacerdotes “inquietos por la renovacién de la Iglesia” se
instituy6 como reaccién a las resoluciones tomadas por la Conferencia Epi-
scopal Ecuatoriana en la reunién de Bafos, en 1969. En la introduccién a su
primera declaracién de posicién se puede leer: “Teniamos en efecto, maravil-
losos documentos tanto de Medellin, como de Bafios con resoluciones claras
y determinantes y ante la angustia de ver que todo se queda en el papel, la
presién del presbiterio puede ser la inica que lleva a la ejecucién’. Segtn estos
sacerdotes,

[e]l hecho de la crisis es claro como la luz del dia. Entre la figura clasica del
sacerdote de ayer que ya estd desapareciendo y la imagen del sacerdote
de mafiana que todavia no se perfila claramente, el sacerdote de hoy, a ni-
vel de fe y por lo mismo en tensién radical problematizante, esta viviendo
dramaticamente la atin no descifrada configuracion de su existencia cristia-
na: se encuentra en crisis de autoidentificacién y de ubicacién no sélo en el

mundo sino también en la Iglesia.'*®

impedido, sin embargo, posteriormente, el cultivo de relaciones amistosas con perso-
nas de uno y otro sexo”. Proafo, Creo en el hombre, 241, 42.

128 “Primera Convencién Nacional de Presbiteros del Ecuador”, 26.-29.1.1970 (CULTPA,
NAFAE-08282).

129  Ibid.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

193


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194

Repensar la Revolucion del Poncho

Entre las “complejas y maltiples” causas de esta crisis, los sacerdotes reuni-
dos en Quito mencionaron el niumero cada vez mas grande de sacerdotes que
abandonaban el sacerdocio y la creciente divisién y “desorientacién” del clero
con los efectos negativos que esto tenia entre los creyentes. Criticaron, ade-
mas, que la formacién de sacerdotes ya no estaba de acuerdo con ‘la menta-
lidad de este tiempo”, solicitando una nueva formacién que se orientara en
la pastoral posconciliar. En lugar de continuar con una pastoral tradicional
“que acentuaba la sacramentalizacién’, prefirieron una pastoral dinimica y
una evangelizacion que pusiera en el centro la liberacién del hombre. Con re-
specto a su posicién dentro de la sociedad, detectaron un cambio desde “un
complejo de superioridad triunfalista a un complejo de inferioridad derrotis-
ta”, notando que los “salvadores de almas”, a través de la nueva orientacién
posconciliar “caiamos de golpe en un complejo de frustracién: jantes éramos
todo; ahora casi nada!”.

Sobre el celibato, que constituye un apartado del documento final de la re-
unién de los presbiteros, los autores consideraron que “es tiempo de que este
asunto del celibato deje de ser un ‘caso reservado’ y esté cubierto por un velo
de misterio, que mas provoca la curiosidad”. Describieron al celibato como
tabd y descubrieron que el tema “estd desencadenando una ‘psicosis colectiva
muy peligrosa”. Se afirmé que el problema del celibato era una de las causas
para la division entre el clero, y que ciertos sacerdotes, “pese a no poder de-
fender precisamente ‘su’ celibato, se han constituido en defensores de la ley
. El grupo llegé a formular
la peticién de que “se mantenga el celibato sacerdotal, como carisma extra-

»”

del celibato, por el afan de ‘defender los principios

ordinario del Espiritu Santo, de manera que sea una opcién verdaderamente
libre”. Ademas, exigieron estudiar la opcién de ordenar hombres casados y de
readmitir a algunos curas que contrajeron matrimonio “al ejercicio del minis-
terio sacerdotal”.

En total, los sacerdotes reunidos en Quito se comprometieron a buscar
medidas para superar la crisis, sobre todo, en cuanto vivian “el drama de la fe
como historia de liberacién’. Su declaracién fue un apoyo a las dindmicas re-
formistas dentro de la Iglesia Catdlica, y sus explicaciones enfatizaron en los
conceptos de liberacidn y su entrega total a esta iglesia nueva. En términos
politicos, los presbiteros, en su Segunda Convencién Nacional (1971), ataca-
ron al capitalismo y proclamaron “un nuevo orden socio-econdémico, basado

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

en un socialismo auténtico, que de ninguna manera es incompatible con el

cristianismo”.23° (Véase 3.1.2)

2.2.4 Misioneros y activistas europeos: imaginarios y realidades

Como decia Hilda Espin, la teologia de la liberacién y la accién de la iglesia
de Riobamba no solo “sonaban” en Ecuador, sino en todo el mundo. A par-
tir de la época de los setenta, y todavia mds a partir de los afios ochenta, un
gran nimero de personas de Europa y de paises latinoamericanos llegaron a
Riobamba para formar parte de una iglesia liberadora. El presente apartado
retine los testimonios de tres europeos. Fabienne Bravo de Savagnier, naci-
da en Suiza, se casé con un ecuatoriano y juntos decidieron irse a trabajar
en Riobamba en 1979. En la misma época estuvieron en Riobamba, Mireil-
le y Bertrand Jégouzo, una pareja proveniente de Paris. El (ex)sacerdote y la
enfermera se conocieron en la Casa de Santa Cruz y se casaron.

Fabienne Bravo: “No lo sentia por dentro”
En 1975, Fabienne Bravo —una suiza francéfona— se casé con el ecuatoriano
José Bravo, conocido como “Pepe”, a quien conocié en Italia mientras él estu-

1 En 1976, por primera vez Fabienne viajé al Ecuador, para

diaba teologia.
conocer la familia de su marido. De regreso, ambos terminaron sus estudi-
os en Suiza: él, la carrera de teologia, en Friburgo; ella, su licenciatura en
espaiiol y etnologia y un certificado de aptitudes pedagdgicas. Terminadas
las carreras, decidieron irse a Ecuador para trabajar ahi durante varios afios.
“Habiamos oido hablar de monsefior Leonidas Proafio y tenfamos ganas de
trabajar ahi. Escribimos diciendo que nos gustaria y preguntando si habria
algo que hacer para nosotros”, recuerda Fabienne Bravo. Se enteraron de lo
que estaba ocurriendo en Riobamba, en primer lugar, gracias a que el marido

era ecuatoriano y tenia contactos en el pais. Por otro lado,

nos interesaba mucho, a mi me gustaba mucho esta nueva apertura de
América Latina, la reforma agraria. Y Proafio justamente era un pionero en
la reforma agraria, eso creo que empezé a abrir mi interés. Entonces lo que

130 “;Dos Iglesias? La Iglesia ecuatorianay la posicién de dos prelados”, Vistazo, 1971: 88-90
(FDD, Publicaciones Periddicas, B.1.PP56).
131 Entrevista de la autora con Fabienne Bravo, 9.2.2018, Savagnier, Suiza.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

195


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196

Repensar la Revolucion del Poncho

nosotros escuchamos era sobre todo a través de ecuatorianos, pero también
de la prensa, o de DIAL."3?

Resumiendo sus razones para viajar a Riobamba y trabajar en proyectos de
la didcesis, dice: “con el aura que tenia la teologia de la liberacidn, el trabajo
de monsefor Proafo, la gente queria ir y escribian. A veces tenian respues-
ta”. Después de dos afios de formacién previa con la organizacién suiza Fréres
sans frontiéres (ahora llamada E-Changer), en 1979, salieron junto a esa misma
organizacién. Estaba previsto que Fabienne Bravo fuera a participar en un
proyecto de alfabetizacién. Sin embargo, “cuando llegué ya no habia tal al-
fabetizacién”.'®® Esto, al inicio, fue una gran decepcién para ella porque no
pudo hacer lo que mds le hubiese gustado. Su llegada a Riobamba, y mas
concretamente al Hogar de Santa Cruz —lugar de arribo de todos los nuevos
colaboradores—, recuerda perfectamente:

Fue un choque. Habia cosas que me chocaron profundamente. Yo habia
salido con mi ingenuidad barbara, tenia una vision muy idealizada de la
didcesis. Llegamos a Santa Cruz y nadie nos esperaba. Mi marido era mas
magnanimo, pero yo, jviendo esa casa feisima! Yo de Ecuador imaginaba
todo chozas o las ciudades que todavia eran muy coloniales, muy bonitas.

A pesar de esta llegada poco convincente, recuerda que gracias a los contactos
de Pepe Bravo hicieron amigos que los introdujeron “rapidito con la gente” y
que eso facilité mucho su llegada.

Como el proyecto de alfabetizacién ya no existia y los Bravo también
tenian un hijo de un afo, lo que hasta cierto punto limitaba su movilidad,
tuvieron que buscar otra actividad. Pronto resulté que la pareja que se ocup-
aba de la administracién de Santa Cruz debia partir, y entonces “monsefior
Proafio nos llama una vez para conversar. Viviamos en la misma casa que él.

132 DIAL, Diffusion de I'information sur ’Amérique latine, una revista francesa de infor-
macién sobre América Latina que se publica desde 1973. Hoy, el proyecto se llama Al-
terinfos y las publicaciones son accesibles en linea, www.alterinfos.org.

133 En 1979, el gobierno Roldés-Hurtado lanzé la Campafia Nacional de Alfabetizacion,
integrando en este proyecto varias iniciativas informales de alfabetizacion existentes.
El programa fue criticado desde las organizaciones indigenas por la falta de partici-
pacion de los sectores populares o por sus intenciones folcléricas; “Las organizaciones
indigenas del Ecuador denunciamos la division de las comunidades con el programa
de alfabetizacién”, “Las organizaciones campesinas e indigenas frente al Plan de Alfa-
betizacién” (CESOA, sin signatura).

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

Y nos pidié que nos ocupiramos del Hogar Santa Cruz”. Se convirtieron en
los administradores del Hogar y Pepe Bravo sobre todo en chofer: “Llevaba al
obispo a las diferentes comunidades, porque Proafio no conducia’. Acogian
a la gente, ayudaban en la limpieza, hacian las compras, etcétera. Ocuparon
este cargo durante un afio. Un afio que no transcurria de la manera en
que Fabienne Bravo hubiese imaginado: “Nada que ver con el proyecto de
alfabetizacion. Para mi fue muy dificil. Me sentia un poco mal. A mi marido
no le importaba ese cambio de planes y era muy activo, tenia sus reuniones

con el Frente de Solidaridad, y otras cosas”.'>*

Ilustracion 10: Leonidas Proafio con el carro daiado

(sin fecha)

FDD, Imagenes, B3.FOT2.1.2.

La vida en el Hogar de Santa Cruz se caracterizaba por la poca privacidad que
implicaba el ir y venir de mucha gente. “Habia un grupo de base y monsefior
Proafio estaba viviendo alli. Eramos como una familia y teniamos que vivir con
toda esta gente en Santa Cruz. No teniamos un espacio propio. Pero tenfamos
dos cuartos, uno frente al otro en el pasillo donde todos tenian cuartos”. Se
acuerda que en la casa vivian dos monjas también y que habia “una indigena,
o dos, en la cocina, para dar una mano”. Los constantes cambios en la casa se
explican también por el ya mencionado hecho de que todos los que llegaban

134 Véase 3.3.1., el Frente de Solidaridad se fundé en 1978.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

197


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198

Repensar la Revolucion del Poncho

a Riobamba, pasaban por Santa Cruz. Como dice Bravo: “Llegaron muchos
en esa época. Llegaron de Colombia, de Ecuador mismo, gente de toda clase.
Gente que estaba mds por vision politica que religiosa. Pero llegaron monjas
también”.

Acerca de esta heterogeneidad de gente que llegaba, también con sus dife-
rentes intereses e ideologias, Bravo menciona que habia una reunién regular,
la asamblea diocesana, donde se discutian todos los proyectos. “Eso era muy
peleado, muy peleado. Porque habia las tendencias, las diferentes opciones. Se
tenian unas discusiones muy fuertes sobre los proyectos. Ahi uno se enteraba
un poco de cémo la gente funcionaba. O sea, era un factor integrador. Al me-
nos a nivel teérico”. Ademds, recuerda que habia el grupo de los “recién llega-
dos”, que lo identificaria como “una especie de organizacién paralela, critica
con relacién a lo que se estaba haciendo oficialmente en muchas parroquias”.
Recuerda que su marido no siempre estaba de acuerdo con las visiones de
ellos —llamandolos “gente estudiada™— porque “no le gustaba mucho hurgar
en la cuestién ideolégica. Mi marido iba mas a la accién. Habia un poco esta
divergencia’. Segin Bravo, el papel del obispo en estas reuniones era

buscar un camino comun. No se puede decir que estuviera de un lado o del
otro. El era él. Yo lo vefa a veces como demasiado optimista. Me acuerdo
perfectamente de una vez, me ha impresionado, cuando en una sala grande
y llena, en la pizarra hizo todo un plan de una especie de sociedad ideal en
la que él creia. No me acuerdo cémo era el detalle, pero en fin decia: si todas
las comunidades aportan tal cosa, se llega a una sociedad perfecta, una cosa
muy bonita. Pero yo entre mi decia: si, pero, siempre hay que pensar en el
granito de arena que va a meterse en los engranajes de la maquina. El tenfa
su ideal, y en el fondo tenfa razén de poner como un faro, como un punto
de orientacién. Entonces él no era partidario, sino de su ideal.

De la ciudad a la parroquia rural

Después de un afio como administradores del Hogar de Santa Cruz, el obispo
los mand6 a Sevilla, en el cantén Alausi, para que Pepe Bravo —por falta de
sacerdotes ordenados— ocupara el puesto como encargado de la parroquia.
Fabienne Bravo recuerda: “Eso fue una improvisacién fatal. Llegamos ahiyla
gente no sabia que ibamos a llegar. Habia una casa pequeiia de adobe, la ‘casa-
convento, que era de la parroquia, pero que estaba en un estado increible, y
llegamos con un nifio de dos afios”. Ademds, recuerda que era un pueblo de
“solo neblina, a partir de las once de la mafiana’. Estuvieron durante nueve

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

meses en ese lugar, pero el hijo se enfermaba constantemente, y tras una serie
de tratamientos antibidticos sin efecto, el médico ordend que se trasladaran
a un lugar menos frio y menos alto.

Entonces, el obispo los mandé al centro, a Alausi, donde tampoco habia
sacerdote. “El obispo nos dijo: por favor, bajen a Alausi, que es mas importante
que haya gente ahi que arriba. Entonces bajamos a Alausi hasta que encontra-
ron un cura residente”. Recuerda que “era todo un lio en Alausi. De la noche
a la mafana los dos curas de Alausi se largaron, se fueron. Uno porque se
casd, el otro, spor solidaridad serd?”. Bravo recuerda que durante este tiem-
po en las parroquias no estaba muy contenta, sobre todo, porque se sentia
util solo a ratos. Después de estas experiencias en las parroquias, se ubicaron
nuevamente en Riobamba y Pepe Bravo empezé a dar cursos en el Centro de
Formacién Indigena. A la pregunta de qué exactamente hacian entonces en
Riobamba, Fabienne Bravo responde:

Lo mismo siempre. Pepe, en el seminario indigena, le Ilevaba mucho tiem-
po, estaba en el Frente de Solidaridad, en la formacién de catequistas, eso. Y
yo, con el segundo hijo que nacié en el 85, con dos hijos ya no haces mucho
mas que eso. Pero me ocupaba también de la secretaria de la pastoral in-
digena, o sea, cuando teniamos reuniones yo iba como secretaria y sacaba
folletos de cada reunién.

Sobre la experiencia del trabajo en la pastoral indigena y el creciente enfoque
en el tema de “los indigenas” en general, Bravo llega ahora a la conclusién de
que “con los indigenas teniamos una linda relacién que hacia que casi tendia-
mos a idealizar sus personas, su gente”. Se acuerda que a veces no se aceptaba
“que habia gente muy buena que era mestiza también” y que no siempre se
queria ver que también “habia mestizos que vivian en una miseria humana
terrible”.

Teniendo, al momento de la entrevista, la distancia de muchos afos y la
posibilidad de una mayor reflexién, Fabienne Bravo medita:

Me da la impresidn de que se pasé de un aspecto de relaciones econémicas
a un campo mas humano, mas profundamente humano. Me da la impresién
de que el andlisis de la realidad campesina, indigena, era una manera de
rescatar la cultura, devolviendo la dignidad. Esto creo que era un punto
muy importante de monsefor Proafio, la devolucidn de la dignidad. Y la
dignidad estd en las raices culturales también. Entonces un rescate, porque
por ejemplo en el tiempo en que llegamos ahi, en los afios 80 por ahi, en

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

199


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200

Repensar la Revolucion del Poncho

los autobuses se les prohibia a los indigenas estar sentados adelante. Yo
me acuerdo perfectamente de que los mandaban atrés. Yo estaba siempre
sentada adelante, o sea, me obligaban. Horrible. Entonces habia mucho,
mucho que hacer. Y monsefor Proafio, bueno no solamente él, se interesaba
en lo que eran los auténticos o primeros habitantes de esta region y en
devolverles la dignidad. Pero, o sea a nivel muy personal, mi problema era,
es decir, me preguntaba: ;la cultura ancestral, a la que hacen referencia los
mismos indigenas, era asi? ;o es la que imaginamos ahora? eso fue un gran
dilema que tuve yo mucho tiempo y que no, o sea, hubiera sido necesario
poder investigar. Mi suefio hubiera sido trabajar en el archivo de Indias en
Sevilla, esto era mi gran suefio, hubiera sido lindo. A mi me fascinaria poder
encontrar lo que se decia de Chimborazo, lo que hay como escritos. Pero una
especie de idealizacion de lo que fue la sociedad tampoco pienso que esta
bien.

En resumen, los dilemas personales de Fabienne Bravo durante su experien-
cia en la didcesis de Riobamba fueron de dos clases: por un lado, la descrita
cuestién sobre la idealizacién del indigena y, por otro, su falta de involucrami-
ento en las acciones pastorales: “Ha sido una dificultad porque yo no me pude
poner de lleno en la cuestién pastoral, no lo sentia por dentro”. En el afio de
1987, Fabienne y Pepe Bravo regresaron a Suiza, después de siete afios de tra-
bajo con la organizacién Fréres sans frontiéres, y tras varias prolongaciones
del contrato. En aquel momento, se plantearon la cuestién de la educacion de
sus hijos. Bravo recuerda que “solo la educacién particular tenia una buena
enseflanza, pero era muy cara. Entonces eso pesé mucho en la decisién de
volver”.

El cura francés que encontré pareja: Bertrand y Mireille Jégouzol35

En su crénica de vida, Bertrand Jégouzo afirma que todo comenzd ya en 1961,
cuando el papa Juan XXIII, debido a la gran falta de sacerdotes que tuvo Amé-
rica Latina, pidi6 a la iglesia de Francia enviar misioneros y sacerdotes. Ley-
endo dicha carta enviada por el papa a la iglesia francesa, Bertrand Jégouzo,
entonces un joven seminarista de 16 afios se dijo: ;Por qué no, si hay una ne-
cesidad?”. Escribe que en este momento ya habia tomado la decisién de ir a
América Latina, sin embargo, “no puedo explicar razonablemente por qué la

135 Entrevista de la autora con Bertrand y Mireille Jégouzo, 29.11.2017, Paris.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

he tomado, como tampoco puedo explicar por qué a los nueve afios decidi ser
sacerdote, y sacerdote célibe incluso”.!>

En 1980, enviado por CEFAL (Comité Episcopal France Amérique Latine), y
después de cuatro meses de preparacién en el COPAL (Collége pour lAmérique
Latine) de la iglesia bélgica en Lovaina, Jégouzo llegd a Riobamba, a la edad
de 35 aflos. Cinco afios més tarde, en 1985, regresd a Paris, pero con Mireille,
enfermera que trabajé en la didcesis de Riobamba como voluntaria laica. En
el mismo afio se casaron en Paris.’?’

A finales de los afios 70, Mireille Jégouzo se hallaba viajando con una ami-
ga por Pert, Bolivia y Ecuador durante tres meses porque, segiin comenta
“siempre América Latina me habia gustado”. Su experiencia en Ecuador em-
pez6 con un acontecimiento poco estimulante: “Desgraciadamente, llegando
a Quito, me fui al Panecillo, y fui atacada por un chico”. Después del asalto ne-
cesitd tratamiento en el hospital y fue ahi, junto con su amiga de viaje, donde
encontrd a una monja francesa, Marie-Louise Duvignau, conocida como Te-

resita.’3®

“Ella llevaba dos afios en el hospital porque tuvo un accidente de bus
y tenia las dos piernas rotas. Por milagro empezaba a caminar otra vez. Y de
ahi empezamos a hablar con la Teresita, y ella decia que hay un montén de
trabajo, sobre todo para mi como enfermera’. Las experiencias de la monja
despertaron el interés en ambas jévenes y les recomend¢ entrar en contacto
con Proafio, para ver si alli podian encontrar un trabajo.

Mireille recuerda que el obispo demoré mucho en contestar y Bertrand
afiade que en general, escribir, sobre todo cartas, no era algo que le gustaba
mucho. “En la respuesta, Proafio pregunt6 qué ibamos a hacer alld, porque mi
amiga era empleada del banco francés. Yo como enfermera, si, pero sella? De
todos modos, al final del afo nos dio el permiso. Tuvimos la visa y fuimos las
dos. Y ahi tuvimos que encontrar el puesto porque él no decia nada’. Mireille
se dispuso a trabajar en el drea de salud, y su amiga en la carcel. Mireille

136 Bertrand)égouzo, hasta la actualidad expresa su descontento con lajerarquia catélica,
sobre todo respecto a temas como la situacion de las mujeres en la iglesia o el celibato.
Entre otros, ha publicado un libro sobre su experiencia como sacerdote ordenado y
sacerdote casado. Su testimonio también incluye |a experiencia en Ecuador. Tous freres
et soeurs, 108. El envio de misioneros y sacerdotes comenzd en 1957, con la enciclica
Fidei Donum. Primero fueron enviados sobre todo a Africa.

137 Durante 50 afios, a partir de Fidei Donum, |a Iglesia de Francia envia mas de 350 sacer-
dotes a América Latina, ibid., 113.

138 Teresita fue Hija de la Caridad de San Vicente de Padl, véase: Viaut, Teresita, la théologie
de la tendresse. Une Fille de la Charité chez les Indiens en Equateur.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

201


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202

Repensar la Revolucion del Poncho

vivia en el barrio de Santa Ana, “un barrio pobre. Yo empecé a dar un poco
de prevencidn sanitaria donde la gente. Iba a las casas de la gente. Después
me fui a trabajar en la carcel con las mujeres también’. Tras haber conocido a
varias personas que trabajaron en el sector de la salud, Mireille colaboré en la
formacién de un grupo especializado en esa drea. Desde Riobamba, salieron
a las zonas rurales para hacer su trabajo de prevencién y recuerda que

habfa que tomar todo en cuenta, no solo la salud, sino también el agua. Una
vez fuimos al campo a una comunidad y tomamos muestras de las heces de
los nifios en la escuela. Todos, todos, todos por lo menos tenian tres bichos.
Entonces claro, hay que hablar del agua, hay que hablar de alimentacién,
hay que ver cémo podemos arreglarnos a nivel de la comunidad.

Reflexionando ahora sobre c6mo encontré su lugar, su tarea en Riobamba,
Mireille dice que el obispo no se preocupaba por los laicos voluntarios que
llegaron y que cada uno tenia que buscar su lugar. Ademds, no le parece justo
que incluso las personas —mujeres, sobre todo— que estaban oficialmente
asignadas a la didcesis, no recibieran salario:

Yo trabajé en la salud con una ecuatoriana. Una chica que sabia mucho del
campo, de las hierbas, de todas estas cosas. Ella fue asignada, sy trabajé
cuantos anos ahi?, streinta afios?, por lo menos. Y nunca tuvo el seguro social
de la di6cesis. jNunca! No fue pagada tampoco por su trabajo. Monsefior
Proafio no se preocupd por ella y las otras tampoco. Ella tenia que trabajar
aparte para ganar su plata. Yo, en cambio, vine por mi propia cuenta. Con
mi dinero que yo habia ahorrado vivi tres afios. El obispo no se preocupaba
de los seglares que venian de afuera porque pensaba que siempre alguien
les pagaba.

Proano como “llave para entrar en todas partes”

Mireille conocid a Bertrand en la didcesis, en el Hogar de Santa Cruz. Bertrand
trabajé primero en el Equipo Misionero Itinerante (EMI), algo que recuer-
da como experiencia muy enriquecedora. Le hubiera gustado quedarse cinco
anos. Pero indica: “yo sali después de dos afos, el obispo Proafo me pidi6
ocuparme de los seminaristas, entonces estuve en Riobamba, en una parro-
quia”. Se quedé dos afios como parroco y responsable de los seminaristas en
el barrio La Dolorosa. Sin embargo, la experiencia en el EMI le gusté mucho
mds que estar como “un sacerdote de Francia con poder”. Teniendo contacto
con los seminaristas, empezé a darse cuenta que este tipo de formacién sa-

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

cerdotal, tradicional y formando curas célibes, no era lo que él personalmente
apoyaba. Otro camino le hubiera interesado mucho mas:

Carlos Vera habia creado un equipo misionero indigena. Un grupo de vein-
te a treinta personas, indigenas, hombres y algunas mujeres que hacian
el mismo trabajo como el grupo itinerante. Y algunos de este grupo eran
personas impresionantes, por su capacidad de inteligencia, solo que nunca
habianido a lafacultad o a la escuela. No tenian titulos, pero tenian la capa-
cidad, experiencia de compartir con la gente y a mi me parecia que hubiera
sido mejor dar la responsabilidad de la Iglesia Catélica a estas personas.
Hombres y mujeres casados, y no a unos jovenes asi de veinte afios.

Recuerda que también a nivel personal, sufrié mucho en estos afios porque
“ya tenia relacién con Mireille, entonces era una contradiccién’.

Para Jégouzo, obviamente por su experiencia personal —segin su libro,
el celibato lleva a un “aislamiento afectivo casi total’—,"° pero también por
su vivencia en el EMI, el tema de la ley del celibato lleg6 a ser uno de los
puntos de divergencia mas profundos que, hasta la actualidad, é] mantiene
con la doctrina de la Iglesia Catdlica. Con relacién a los misioneros indigenas
que habia conocido relata: “Alguien que no se casa es rechazado. Se casan, es
una responsabilidad de asumir su papel en su comunidad”. Ademds, supo-
ne que por la importancia de la transmisién oral de los conocimientos en las
“comunidades indigenas”, el matrimonio “es necesario para que el grupo pue-
da sobrevivir”. Sin embargo, los Jégouzo, como ya lo habia indicado también
Mario Mullo, dicen que el obispo Proafio “no estaba abierto” al tema de los
sacerdotes casados. “Nacid en 1910, era el sefior de su época”, ahade Mireille,
afirmando que “humanamente no habia problemas por estas diferencias con
él, pero bastante gente de su didcesis se casd’.

Reflexionando sobre su experiencia de trabajo, Bertrand recuerda que el
obispo era “la llave para entrar en todas partes”. Entrar en las comunidades
para el EMI fue facil porque se “venia en nombre de Proafio y teniamos las
puertas abiertas”. Segiin Bertrand, “en el campo al final la gente respondia
bastante” a las iniciativas. Mireille, sin embargo, también pone de relieve que
el trabajo “no ha sido tan facil tampoco”. Al respecto, ambos empiezan a dia-
logar:

139 Jégouzo, Tous fréres et soeurs, 174.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

203


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204

Repensar la Revolucion del Poncho

Mireille: Yo me acuerdo, una vez, en, Licto, por arriba, deciamos: ;manana a qué

hora nos reunimos?

Bertrand: jPero estas son preguntas europeas!
Mireille: Nadie contestaba. ;Entonces a las 8 esta bien? Si, si, si hermanita.
Bertrand: Nunca dicen no.

Mireille: Nunca dicen no,yclaro que a las 8 no habia nadiey alas 9 no habia nadie.

Es que van al trabajo en el campo y ya. Entonces a veces me daba verglienza
verdaderamente. Muchas veces he tenido vergiienza. Porque venimos asi
para cursos, pero la gente con tanta preocupacion, sin luz, sin agua, sin
nada. Para mi era como imponernos donde la gente, ;no? Yo me imaginaba
que los indigenas vinieran aqui a mi casa a decir, ‘ya, nos reunimos a las
ocho’ No, no.

Bertrand: Hmm, para mi era mas facil. Y cuando era un pedido, por ejemplo, una

fiesta patronal, una fiesta del santo, entonces jyo era recibido como Dios!
Hubiera podido enriquecerme, explotar a la gente, porque a la gente, para ir
al cielo, el cura podia pedir todo. Eso era impresionante. Claro, la propuesta
de salud, a pesar de ser con Proafio, era mas dificil.

Mireille y Bertrand Jégouzo recuerdan “muchas peleas” y al mismo tiempo
“cosas estupendas”. Como sefiala Bertrand: “Habia zonas donde el parroco
vestia sotana y tenia una teologia de antes del siglo XIII. Habia de todo, era
estupendo, como que nosotros, en cinco afios tuvimos la impresién de vivir
veinte afios. Siempre pasaba algo estupendo en la didcesis, pero muy inte-
resante”. Como dice Mireille: “Hubo peleas realmente, y era al mismo tiempo
la riqueza también de tanta gente distinta. Habia espafioles, suizos, france-
ses, belgas, alemanes, italianos, irlandeses, holandeses. Realmente si era una
riqueza también’. Segiin Bertrand, “la di6cesis de Riobamba en toda Améri-
ca Latina era vista como algo increible”, por lo que hasta hoy se refiere a la
“mitica Riobamba”.

Discusion

A través de los testimonios de clérigos y laicos que en las décadas de los 60, 70
y 80 participaron como agentes de pastoral o voluntarios en proyectos de la
di6cesis de Riobamba, se ha ofrecido una imagen diversificada, no solo de las
iniciativas y proyectos realizados, sino de personajes que estaban fascinados,
atraidos, extrafiados y fuertemente involucrados en lo que, bajo el mando del
obispo Leonidas Proafio, caracterizaba esta didcesis. Para una mejor contex-

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

tualizacién de las voces escuchadas en el panorama general de este trabajo, se
afiaden algunos parrafos de discusién. Con base en los testimonios es posible
identificar varios temas recurrentes y también, hasta cierto punto, una divi-
sién de las experiencias descritas en diferentes etapas temporales. En lo que
sigue, se distinguen los siguientes temas: la descentralizacion de la estructura
de la Iglesia Catodlica; el activismo politico y la crisis del clero; la presencia de
actores transnacionales y, finalmente, el EMI y el enfoque etnicista.

Descentralizacion de la Iglesia Cattlica

Es sobre todo en las narraciones de los dos curas (Modesto Arrieta y Julio
Gortaire) que se torna visible la importancia dada a la descentralizacién de
los servicios religiosos, principalmente en las zonas rurales. Como hijos del
Concilio Vaticano 11, estos sacerdotes ecuatorianos mostraron en sus relatos
que un desplazamiento del poder, tanto eclesial como respecto a las élites que
controlaban los servicios publicos y la politica local, era el principal y primer
desafio.

Impulsados por las resoluciones del Concilio Vaticano II, y sobre todo, con
la opcidn por los pobres a partir de Medellin, Modesto Arrieta y Julio Gortaire
—ambos se refieren explicitamente a estos eventos—, se dispusieron a llevar
a cabo las nuevas directrices, sobre todo, manifestadas por un acercamiento
a la vida y las preocupaciones reales de los pobres. La eleccién de parroquias
rurales, y no urbanas, formé parte de este nuevo proyecto de evangelizacion.
La necesidad de ir al campo se explica, por un lado, en las alusiones a la mi-
seria y la pobreza que incluyeron en sus testimonios, y por otro lado, por
la ‘necesidad de evangelizacién' en estas zonas religiosamente abandonadas.
Sin embargo, como se ha evidenciado, los nuevos métodos y el hecho de que
un sacerdote, de repente, asuma un papel diferente a lo que la gente estaba
acostumbrada, causé también resistencias.

A pesar de las dificultades encontradas por los sacerdotes, tanto en Cacha
como en Guamote, ya sea a nivel de sus experiencias personales —relacio-
nadas a su descubrimiento de otro mundo o al hecho vivir en circunstancias
nada cémodas y de costumbre—, el trabajo en la zona rural también les pa-
recia facil. Por un lado, porque el control de las autoridades de los centros
parroquiales no llegé hasta el campo, lo que facilité una independizacién de
las labores pastorales. Por otro lado, la constitucién de la zona rural como
espacio ideal para la evangelizacién de los pobres, se basa en la idea de la
convivencia comunitaria en estos lugares. Esto se ha visto claramente en la

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

205


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206

Repensar la Revolucion del Poncho

comparacion que hace Arrieta entre el “mundo plural” de la ciudad y el “mundo
homogéneo” —basado en familia y el trabajo comunitario— del campo. Esta
narrativa recurre al ya mencionado estereotipo del comunitarismo indigena:
un imaginario social clave en las politicas de representaciéon que analiza este
trabajo. Hay que afiadir que los momentos de choque —de “despertar en un
mundo diferente’— descritos en los relatos de ambos sacerdotes ecuatorianos
—y que, por ende, no se limitan a la experiencia de los extranjeros— muestra
de manera muy contundente la distancia enorme, en términos de presencia
fisica y orientacién pastoral, que la institucién religiosa habia mantenido an-
teriormente respecto a las periferias parroquiales.

En general, los discursos de los sacerdotes Arrieta y Gortaire, reflejan la
idea de “redimir al indigena” —Arrieta lo afirma explicitamente en la dedica-
toria de su libro— de su “miseria’, pero también del desconocimiento de su
propia situacién y de la Palabra de Dios. En ambos relatos destaca una ten-
dencia neoindigenista, que en el caso de Gortaire, por ejemplo, se manifiesta
en sus argumentos de no formar sacerdotes indigenas porque no corresponde
con “lo propio de ellos” y porque llevaria a la pérdida de los valores autdctonos,
idealizados por el sacerdote y su equipo. Al mismo tiempo, ambos sacerdo-
tes se oponian fuertemente al orden social establecido, en cuanto condenaron
abusos cometidos en las haciendas, o criticaron abiertamente las estructuras
de poder. En general, los testimonios de los sacerdotes Gortaire (nacido en
1937) y Arrieta (nacido en 1926), se pueden atribuir a una primera etapa de
la iglesia liberadora en Riobamba, siendo ellos entre los primeros sacerdotes
que trataron de poner en practica lo que el Concilio y Medellin exigian, y todo
aquello dentro de un contexto concreto: la provincia de Chimborazo durante
la época de reforma agraria.

El activismo politico y la crisis de los sacerdotes

Lo referido por Alonso Vallejo, Homero Garcia y Mario Mullo, constituyen tes-
timonios de curas que, como jévenes seminaristas entraron de lleno a la época
de la iglesia de la liberacién y que, fascinados por las dindmicas de cambio,
tanto a nivel eclesidstico como a nivel de la sociedad en general, buscaron
combinar un trabajo pastoral con un trabajo politico y de activismo social.

A diferencia de Arrieta y Gortaire, los tres son caracteristicos de un gru-
po de (ex)sacerdotes que aprovecharon la nueva orientacién para reflexionar
criticamente sobre el funcionamiento de la institucién religiosa y sobre su
propio papel. Al concluir que su posicién de sacerdotes, tanto en la sociedad

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

como en la estructura de la iglesia, ya no tenia un caricter definido, estos
actores exigieron y elaboraron nuevas formas de vida sacerdotal y labor pas-
toral. El acercamiento a los problemas y desafios concretos de los feligreses
de sus parroquias no solo permitié nuevas formas de colaboracién con ellos,
sino que provocé una profunda reflexién sobre su propio estatus y funcién.
En todo este contexto de crisis existencial del sacerdote, el rechazo a la ley del
celibato constituy6 uno de los puntos criticos, como se ha visto también en
el caso de la Convencidén Nacional de Presbiteros. Estos sacerdotes, muchas
veces, no encontraron respuestas o modelos a seguir dentro de las estructuras
eclesiales, por ejemplo, cuando la formacién de sacerdotes no respondié a la
renovacion conciliar. Esto se debe por un lado a las resistencias del clero que
predominantemente optaba por mantener el estatus quo. Por otro lado, las re-
formas exigieron la invencién y planificacién de nuevos métodos de trabajo
en diferentes niveles —formacién sacerdotal y trabajo pastoral— que no se
podian implementar de un dia para otro, sobre todo, considerando también
la falta de personal de aquella época.

Parece obvio que aquellos curas, que se acercaron a la vida de sus feligre-
ses, se vistieron como ellos y vivieron en casas corrientes, llegaran a percibir
su estatus como una contradiccién aguda y, en consecuencia, incompatible
con su permanencia dentro del clero. Pero a pesar de que ya no querian ser
figuras de autoridad, deshacerse del estatus del cura poderoso no era sencillo
porque formaba parte del habitus del sacerdote desde la época colonial, algo
que se reflejé también en las reacciones de los creyentes que, remitiéndose a
la ‘tradiciér, no aceptaban los cambios ficilmente.

Otro aspecto importante tiene que ver con la creciente tensién entre com-
promiso religioso e involucramiento politico. Como fue descrito por Homero
Garcia y Mario Mullo, el retiro del sacerdocio les permitié involucrarse mds,
sea como miembros de partidos politicos 0 movimientos sociales emergentes
en la época. Como laicos eran mejor aceptados y desde su punto de vista, ya
no habia una institucién que pusiera limites a su activismo. Al contrario del
obispo Proafio, estas personas tampoco se distanciaron de la politica parti-
dista.

Finalmente, los testimonios de los curas activistas reflejan que no solo vi-
vieron de cerca los aflos de mayor experimentacién con nuevas practicas pas-
torales sino, al mismo tiempo, la época de mayor agitacién social y politica en
cuanto a la cuestién de tierras en la provincia de Chimborazo. Homero Gar-
cia, por ejemplo, estuvo presente en el conflicto de Toctezinin, donde el lider
campesino Lizaro Condo fue asesinado por las autoridades estatales. Ade-

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

207


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208

Repensar la Revolucion del Poncho

mas, estos (ex)curas se solidarizaron con diversos movimientos que nacieron
a nivel latinoamericano como, por ejemplo, los Cristianos por el Socialismo
en Chile.#®

Los entrelazamientos transnacionales
Se ha mencionado en los testimonios de los tres europeos, Fabienne Bravo,
Bertrand y Mireille Jégouzo —pero también en la narracién de Hilda Espin—,
que a partir de finales de los afios 70 y a lo largo de los 80, muchas perso-
nas llegaron a Riobamba, tanto de paises europeos como latinoamericanos.
La provincia de Chimborazo, sobre todo gracias al obispo Leonidas Proafio,
alcanzé notoriedad internacional como el lugar por excelencia donde se tra-
bajaba para alcanzar la liberacién de los oprimidos. El clérigo gand renombre
internacional no solo por dedicarse a la poblacién indigena, sino también por
sus numerosos viajes a Europa, su colaboracién con instituciones internacio-
nales, las resonancias provocadas por acontecimientos conflictivos —como el
caso de la detencién de 17 obispos latinoamericanos en Riobamba—y, no hay
que olvidarlo, ciertas acciones simbélicas como vestir “el poncho de indio”.**

En consecuencia, la didcesis de Riobamba, o la “mitica Riobamba”, para
retomar las palabras de Bertrand Jégouzo, atrajo como un iman apersonas y
organizaciones que, considerandose parte de un movimiento transnacional
de liberacién, querian participar en la Revolucién del Poncho. A los “recién
llegados”, la iglesia de Riobamba les procurd acceso a lugares especificos, y
les ayudé ademds a conseguir visas y permisos de trabajo. A pesar del gran
objetivo comun, se ha visto también que llegaron personas con objetivos, tras-
fondos e ideologias muy heterogéneas —unos mds con una orientacién misio-
nera-religiosa, otros con una actitud mas politica—. Ademads, los colaborado-
res europeos llegaron con una imagen bastante idealizada de lo que se estaba
desarrollando en Chimborazo. Sobre todo, los testimonios de Mireille Jégouzo
y Fabienne Bravo han revelado que la realidad encontrada no siempre se cor-
respondia con las expectativas y que, sobre todo para las mujeres, encontrar
un lugar para colaborar en las iniciativas fue complicado.

En cuanto a las relaciones transnacionales es necesario detenerse breve-
mente en una institucién clave: el Hogar de Santa Cruz. Esta casa, construida

140 Los casos de Lazaro Condo y del movimiento Cristianos por el Socialismo son retoma-
dos en la parte tres.

141 Agustin Bravo Mufoz, El sofiador se fue..pero su sueiio queda (Quito: Editoriales Don
Bosco, 1998), 93.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

en 1968, lleg a ser un punto de encuentro, pero también de estudio y refle-
xién, donde se coordinaban iniciativas y proyectos. Leonidas Proafio, en un
informe del afio 1972, describid la historia del Hogar de Santa Cruz:

Durante la tltima sesién del Concilio, fuimos invitados unos 20 obispos lati-
noamericanos a visitar Taizé. De alli, me llevé una familia belga amiga a una
casa de retiros, el ‘Foyer de charité’ de la Roche d’Or. El sacerdote director
de la casa, luego de preguntarme si desearia tener en mi Didcesis una casa
semejante, me hizo el primer donativo de dinero, al que siguieron después
otros méas. Una fuerte ayuda de la Arquididcesis de Miinich [sic], unida a la
de la Roche d’Or, hizo posible la construccién de la ansiada casa, situada a
4 kildmetros de Riobamba, en un lugar bello y solitario. La casa empez6 a
funcionar el 20 de julio del afio 1968. Su principal finalidad era promover
la Iglesia como comunidad, mediante encuentros de reflexién, cursos, reti-
ros. Poco a poco han ido naciendo una pequefia comunidad que vive en la
casa, un equipo de sacerdotes, religiosas y seglares que, sin abandonar sus
ocupaciones ordinarias, se encarga de dirigir los encuentros, para lo cual
se turnan los miembros del equipo; trabajos concretos de formacién de co-

munidades eclesiales de base, y, por tltimo, un equipo misionero diocesano
[ ] 142

También menciona en este mismo texto, que hasta el afio 1972, habian pasa-
do ya “mds de 8.000 personas por la casa”, un nimero considerable dentro de
cuatro afios desde su funcionamiento, que confirma la posicién del hogar de
Santa Cruz como institucién primordial de toda la labor pastoral en la didce-
sis. A pesar de que la coordinacién de proyectos no siempre funcioné de la
manera prevista, esta casa posibilitd, hasta cierto grado, llevar un seguimien-
to de quienes venian y de las actividades que se realizaban. Al mismo tiempo,
Santa Cruz hospedaba una gran variedad de ideologias y trasfondos profesio-
nales que en conjunto caracterizaron la labor liberadora de la didcesis.
Como dltimo punto, llama la atencién que por Santa Cruz pasaran practi-
camente solo europeos o latinoamericanos, y no norteamericanos. Como re-
fleja el relato de Hilda Espin, la presencia de norteamericanos se relacionaba
automdticamente con la expansion del protestantismo —o también llama-
dos evangélicos—. Para el trabajo transnacional de la diécesis de Riobam-
ba, se puede constatar que un equipo latinoamericano-europeo se enfrentd

142 “Situacién actual de la Di6cesis de Riobamba”, 2.5.1972 (FDD, Informes Pastorales,
A.2.1P18).

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

209


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Repensar la Revolucion del Poncho

a la ‘invasion’ de los protestantes y sus estrategias de evangelizacién. Como
se mostrard en la tercera parte de este trabajo, los evangélicos, como repre-
sentantes del imperialismo norteamericano, encarnaron la nueva imagen del
enemigo, que era un componente fundamental no solo en los discursos de los
catdlicos que defendieron una pastoral liberadora, sino también en el discurso
del movimiento indigena.

EI EMI'y la evolucion hacia la evangelizacion inculturada

A mais del Hogar de Santa Cruz, el Equipo Misionero Itinerante (EMI) fue
otra institucién clave en la didcesis de Riobamba. El EMI, que se fundé en
1970 como instrumento de evangelizacién y para crear Comunidades Eclesia-
les de Base, a partir de los afios ochenta se caracterizé por adoptar un giro
hacia la cuestién indigena. Se considera que esta iniciativa resulta ilustrati-
va sobre la evolucién de un discurso etnicista —que ya fue observado a nivel
tedrico en el apartado anterior (2.1)— y sus practicas concretas. Carlos Vera,
responsable del EMI, en su testimonio hizo alusién a este giro que también
se manifiesta en la literatura: a partir de los afios 80, el concepto de incultu-
racién predominé sobre el concepto de liberacién.’** De hecho, la “evangeli-
zacién inculturada’, como dice Vera, empieza cuando el obispado de Proafio
termina (1985):

Cuando termina Monsefior Proafio su servicio como obispo, al cumplir 75
anos, el Papa lo nombré presidente de la Pastoral Indigena. Entonces él
invit6 a sacerdotes, religiosas, catequistas para hacer un Plan de Pastoral
Indigena. Y de ahi es donde se empieza a trabajar en lo que es la evangeli-
zacion inculturada, en la Iglesia Indigena, en la espiritualidad indigena, la
cosmovision indigena. Entonces todo lo que se refiere al mundo indigena,

nacié con monsefior Proafio.'#*

Segun los testigos de la época, el creciente enfoque en una evangelizacién in-
culturada, iba acompafiado de un debilitamiento del proyecto liberador, de la
lucha por la justicia. En la opinién de Nidia Arrobo,™ la “definicién étnico-
cultural” presente en la posicién de Proafio “no descuidaba los aspectos poli-
ticos como la lucha por la tierra”, sin embargo, los otros obispos o su sucesor,

143 Lyons, Remembering the Hacienda, 277; Paulo Suess et al., eds., Desarrollo histérico de la
Teologia India (Quito: Abya Yala, 1998); Arias Luna, La inculturacion de la Iglesia.

144 Entrevista de la autora con Carlos Vera, 6.7.2017, casa parroquial de Licto.

145 Entrevista de la autora con Nidia Arrobo, 2.8.2017, Quito.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

Victor Corral, ignoraron este componente. Como hemos visto en el apartado
anterior, fue Proafo quien impulsé el reconocimiento de este nuevo “rostro

146 oficializado en el Plan de Pastoral Indigena de 1986.

indio” de la iglesia,
Lo que ocurrié cuando el obispo de Riobamba dejé su sede, siguiendo la in-
terpretacién de Arrobo, fue una apropiacién del discurso etnicista por parte
de la jerarquia eclesial como paso decisivo en su largo afin de enfrentar a la
corriente ‘radical’ de la teologia de la liberacién.

Es interesante observar que este proceso de oficializacién de la alteridad
indigena, a finales de los afios 80, no solo sucedio en el seno de la iglesia, si-
no en otras esferas de la sociedad y el estado. Como han manifiestado varios
autores, este fue el momento del “indio permitido”, el inicio del “multicultu-
ralismo neoliberal” (Charles Hale) y cuando el poder se sintié “cémodo con el
discurso etnicista” (Héctor Diaz-Polanco).™? Al mismo tiempo, y como mostrd
Cécile Casen para Bolivia, esta oficializacién del discurso etnicista “reduce la
posibilidad de cuestionamiento de la ortodoxia neoliberal”. 48 Aplicando es-
te argumento a la iglesia ecuatoriana, se puede concluir que, con la entrada
oficial del discurso multiculturalista a las esferas de la jerarquia religiosa del
Ecuador a finales de los afios 80, se puso fin al proyecto liberador en el pais.

La cuestién sobre los efectos que este discurso etnicista de la Iglesia Caté-
lica pudo haber tenido en los movimientos sociales, serd objeto de andlisis en
la tercera parte de este trabajo. Para el caso de Bolivia, Andrew Orta mostrd
que la evangelizacién inculturada correspondié con el momento en que los
movimientos indigenas empezaron a colocar a los movimientos clasistas en
segundo plano:

El auge de la inculturacion como estrategia misionera a mediados de los
afios ochenta y el consiguiente declive de la teologia de la liberacién estan
coordinados con cambios similares en las politicas globales que se alejan
de los movimientos basados en las clases y se acercan a las politicas de
identidad o etnicidad.'#®

146 Ferro, Taita Proaiio, 126.

147 Hale (2002) y Diaz-Polanco (2006) citados en; Cécile Casen, “La figura del indigena
como encarnacién del pueblo boliviano: discusién en torno al esencialismo estratégico
del Movimiento al Socialismo (MAS)”, Rubrica Contemporanea 2, no. 3 (2013): 70, 71.

148 “La figura del indigena”, 71.

149 Orta, Catechizing Culture, xi.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

m


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Repensar la Revolucion del Poncho

Dejando esta reflexiéon pendiente para la tercera parte, se concluye este capitu-
lo basado en los testimonios, subrayando la gran diversidad de interpretacio-
nes que han transcurrido desde la idealizacién y romantizacién del trabajo
pastoral en la didcesis de Riobamba, hasta la reflexién critica sobre las ini-
ciativas o construcciones de la alteridad indigena. Por ejemplo, los miembros
del Equipo Misionero Itinerante, observaron para finales de los afios 80: “aun
estamos pensando que los indios tienen que aprender de nosotros, aun esta-
mos en una estructura colonial”.’ En definitiva, lo que el sociélogo Christian
Ledn ha sefialado en relacién con las representaciones sobre lo indigena en el
documental indigenista ecuatoriano, también debe ser tomado en cuenta al
leer los testimonios presentados: muchas veces “reflejan las fantasias y an-

siedades de quien las construye”.’>!

2.3 Lalglesia Catdlica y la cooperacién internacional
para el desarrollo

Debido a la estrecha vinculacién entre renovacion eclesiastica y desarrollo so-
cioecondémico —sobre todo a través de la cooperacién internacional para el
desarrollo— se argumenta que es imprescindible analizar cémo estos dos ob-
jetivos fueron reunidos en la prictica y cémo fueron percibidos por la pobla-

152 En la primera parte de este trabajo se ha argumentado que la

cién local.
Iglesia Catélica, con sus practicas indigenistas a partir de mediados de los
afios 50, y a través de la colaboracién con los proyectos de la Misién Andi-
na (véase 1.2), represent6 un agente de desarrollo importante en el espacio
andino del Ecuador. Con las reformas eclesiales a partir de los afios sesen-
ta y la demanda de atender mas decisivamente los problemas concretos “del
hombre”, dicho rol de la iglesia como agente de cambio social se intensificé.
Con eso, también la colaboracién de la institucion religiosa con otros organis-
mos de desarrollo —tanto del estado como del sector privado a nivel nacional

y transnacional— se ampli6 constantemente.

150 Equipo Misionero Itinerante EMI, 46 afios caminando al servicio del Reino, 101, 02.

151 Christian Ledn, Reinventando al otro. El documental indigenista en el Ecuador (Quito: La
Caracola Editores, 2010), 10.

152 Véase también: Andrea Miillery Noah Oehri, “Mountains, ‘Indios’ and Cheese: A Multi-
Sited Approach to Swiss Development Aid in the Andes”, Bulletin de la Société Suisse des
Ameéricanistes: La Revista 80 (2019).

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

El hecho de que los proyectos sociales de las jurisdicciones eclesiales en
gran parte fueran financiados por capital extranjero, se considera crucial pa-
ra entender el activismo catdlico, tanto en la didcesis de Riobamba, como en
otras didcesis ecuatorianas. Asi, por ejemplo, no se puede pasar por alto la
trayectoria del Fondo Ecuatoriano Populorum Progressio (FEPP), un instituto
de crédito que se fundd en 1970 por iniciativa del obispo de Guaranda (pro-
vincia de Bolivar), Cindido Rada, bajo el auspicio de la Conferencia Episcopal
Ecuatoriana (CEE). El FEPP, una organizacién privada “de inspiracién cris-
tiana”, segiin la propia organizacién, se fundé para promover “el desarrollo
integral de las comunidades rurales marginadas mediante el crédito, la capa-
citacion, el fortalecimiento de las organizaciones, el trabajo comunitario, la
asistencia técnica y la coordinacién con otras instituciones”.'>?

Esta importante organizacién —por su disponibilidad de recursos y alta
presencia con proyectos a nivel nacional— dependié decisivamente de capital
proveniente de paises europeos y de los Estados Unidos. En un informe de
1977, el FEPP declaré que aproximadamente dos tercios (14'871.447 sucres)’>*
de sus ingresos provenian de instituciones externas, mientras que los ingresos
nacionales —de las didcesis ecuatorianas, instituciones y donaciones particu-
lares— constituyeron un tercio del total (5'356.894 sucres).>> En este mismo
informe se constaté que el coordinador encargado de trabajar con las institu-
ciones externas, el padre John Kelly, “ha realizado un viaje a Estados Unidos y
otro a varias naciones de Europa, visitando aproximadamente 25 institucio-
nes que ya han colaborado con el FEPP o que pueden colaborar en el futurc”.**®
Una de las entidades suizas que por ejemplo apoy6 al FEPP, fue la Accién Cua-
resmal (Fastenopfer) de la Iglesia Catélica, para un proyecto de “formacién de
lideres de organizaciones de base” en las provincias de Bolivar y Azuay.”’

El FEPP —que existe hasta hoy— fue una de las organizaciones que el
obispo de Chimborazo, en la coyuntura de la teoria de la dependencia y la

teologia de la liberacién, empezé a calificar como “desarrollistas”. Segin el

153 Luis Maria Gavilanes del Castillo, El FEPP: Llamada, pulso y desafio (Quito: FEPP, 1995),
28.

154 Equivalente a unos 595’000 USD en la época (1 USD = 25 sucres).

155 =214’000 USD.

156 “Breve informe de las principales actividades del FEPP en el afio 1977” (FDD, Proyectos,
V).

157 “Presentacion del proyecto de formacion de lideres”, diciembre de 1977 (ALU, PA
572/1507, Ecuador/Quito: Aus- und Weiterbildung von Fithrungskriften landwirt-
schaftlicher Basisgruppen, 1977-1982).

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

23


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Repensar la Revolucion del Poncho

testimonio de Alonso Vallejo, exsacerdote chimboracense que trabajé para el
FEPP (véase 2.2.3), Candido Rada y Leonidas Proafio representaron dos li-
neas diferentes: “A Rada lo calificaria el obispo del desarrollo, con recursos
econdmicos. Proafio, en cambio, no estaba desde lo econémico, sino desde la
educacidn, la formacidn, esta opcién cligamos”.158 Es verdad que Proafio, con
referencia a las diferentes perspectivas sobre desarrollo representadas por los
obispos —tanto de la iglesia ecuatoriana como entre aquellos que participaron
en la II Conferencia General del Episcopado Latinoamericano en Medellin—
distingui6 tres tendencias: la conservadora, la desarrollista y la revoluciona-
ria, adhiriéndose él a esta dltima.”® Proafio, en una entrevista del afio 1972,
admitié que, personalmente habia vivido un cambio, desde un entendimi-
ento del concepto de desarrollo como accién caritativa-paternalista hacia una
concepcién del mismo bajo los lemas de la “concientizacién’, el “desarrollo in-
tegral” y la autoayuda. Constatd en esta misma publicacion que “no se puede
hablar de desarrollo, sin que primero se haya liberado del sistema de opre-
sién”. En forma autocritica sefial6 que en la década de los 60 se iniciaron las
Escuelas Radiofénicas Populares (ERPE) “sin consultar primero a los benefi-
ciarios”, algo que reconoci6 como una falla. Sobre las cooperativas agricolas,
promovidas por la organizacién CEAS a partir de 1960, dijo que, al contrario
de lo anhelado, no estaban a salvo de “encajarse en el sistema de opresién”.

Pero a pesar de este cambio de perspectiva y distanciamiento respecto a
iniciativas consideradas desarrollistas, también el obispo de Riobamba y su
equipo pastoral, dependieron en gran parte de capital extranjero. Durante su
trabajo como obispo, se constituyd una amplia red de ayuda transnacional,
cuya existencia no podia impedir el peligro de un asistencialismo y depen-
dencia frente a recursos provenientes de otros paises.'¢®

A continuacién, con un enfoque en practicas de desarrollo y a partir de
dos estudios de caso, se analizan una serie de aspectos de la cooperacién in-
ternacional para el desarrollo en el contexto de las reformas eclesiales que

158 Entrevista de la autora, 19.6.2017, Riobamba.

159  “Nada puedo decir’ respondié Obispo de Riobamba sobre una ‘confabulacién’ en su
contra”, entrevista con Proafio, El Comercio, 19.6.1972 (FDD, Articulos en Publicaciones
Periddicas, A.5.PP20).

160 Por ejemplo, la organizacion catélica Accién Cuaresmal Suiza (Fastenopfer), hasta me-
diados de los afios 70, apoy6 a ERPE y también al Centro de Estudios y Accién Social
(CEAS), (ALU, op.cit.).

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

tuvieron lugar en la década de los setenta. El primer caso es el itinerario bio-
grafico de una cooperante suiza, Beatrice Hug. La exmonja llegé a la provincia
de Chimborazo a mediados de los afios 70 para realizar un proyecto de “for-
macién de lideres”. El caso concreto de la voluntaria suiza resulta ilustrativo
para el analisis de las relaciones transnacionales entre agentes de cooperacion
para el desarrollo y actores de la Iglesia Catélica en linea con la opcidn por los
pobres. El segundo caso, que invita a un traslado a la provincia de Tungura-
hua, se dedica al Centro Indigenista de Atocha de la di6cesis de Ambato. Esta
institucién representd no solo un lugar de encuentro, sino el centro de todas
las acciones indigenistas de la didcesis a partir de finales de los afos sesenta.
El caso no solo es interesante por la cooperacién internacional —en este caso
con Alemania— o los paradigmas y practicas de desarrollo, sino también por-
que esta iniciativa desempefi6 una funcién significativa en la formacién del
movimiento indigena Ecuarunari (que se analizard en la tercera parte, véase
3.2).

Como veremos para ambos casos, la “formacién de lideres” o “animado-
res”, representd un eje transversal en el desarrollo propagado por la Iglesia
Catolica, y su colaboracion con agentes externos. Este objetivo de capacita-
cién, cuyo origen puede encontrarse en los proyectos de la Misién Andina,
se convirtié en una tarea permanente para los agentes pastorales y laicos ca-
télicos inspirados en las reformas eclesiales. El sacerdote Estuardo Gallegos,
miembro del equipo pastoral de Proafio, ademds, menciona la doble intencién
de la formacion de lideres:

Uno era responsable del acompafiamiento de organizaciones indigenas, de
la formacién permanente de los cuadros directivos, y claro, era un modo de
sembrar también alli el mensaje del evangelio, vivir lo que es ‘ver, juzgar,

actuar’, este método propagado por monsefior Proafio.'®’

Como muestran los estudios de caso, justamente este “acompafiamiento de
organizaciones indigenas”, o la “formacién de lideres”, representaron cam-
pos de accién para una multitud de actores, como laicos y clérigos catélicos,
agentes de desarrollo y partidos o grupos politicos. Mostrar este tipo de pro-
mocién indigena y la complejidad del contexto en el cual se desenvolvia, es el
objetivo principal del presente capitulo.

161 Entrevista de la autora con Estuardo Gallegos, 6.7.2017, San Andrés.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Repensar la Revolucion del Poncho

2.3.1 Una exmonja suiza y su misidn en Chimborazo

162 (Pan para los hermanos) en

En abril de 1975, la organizacién Brot fiir Briider
Basilea (Suiza), recibié una carta proveniente de Ecuador. La carta fue envia-
da desde Sicalpa, una parroquia en el cantén Colta (provincia de Chimborazo)
que llev6 como remitente el nombre de Beatrice Hug. En la carta, la exmonja
de nacionalidad suiza se present6 como voluntaria en un proyecto de “ayu-
da al desarrollo” que llevaba ejecutando durante ocho meses con el apoyo y
la participacién de “tres campesinos que se dedican a este trabajo a tiempo
completo”. Su proyecto lo describié de la siguiente manera: “Nuestro trabajo
consiste en formar en cada pueblo de indios a gente, los llamados animado-
res, para que ellos, en el futuro puedan contribuir activamente al progreso y
desarrollo de las respectivas comunidades”.'63

El propésito de su carta fue pedir un apoyo financiero de 18.000 francos

164 pues sin esta contribucién su proyecto “lamentablemente se tendria

suizos
que suspender”. Desde Basilea, la carta fue enviada a la organizacién suiza
de las iglesias protestantes, HEKS (Hilfswerk der Evangelischen Kirchen Schweiz),
en Zurich, cuyo responsable, muy interesado en el proyecto, en su respuesta
pidié la aclaracién de ciertos puntos: el objetivo final de su proyecto de “desar-
rollo comunitario”, las relaciones que se mantienen con instituciones estatales
y los contactos con otras organizaciones localizadas en Suiza. Ademas, el se-
fior de apellido Schaffert, afiadi6: “En sus documentos enviados se habla de
una Iglesia de Riobamba. ;Qué Iglesia es? scatdlica o protestante?... Me ima-
gino que es catélica. ;Y su trabajo, lo hace por su propia cuenta o por orden
de la Iglesia?”.}®> Hug respondi6 en mayo, aclarando que ella es catélica, pero

162 Fundadaen1961como accién de donativos e institucionalizada en1971, la organizacion
en sus inicios tuvo como objetivo la obtencién de fondos para instituciones de ayuda
protestante suiza, como por ejemplo HEKS (Hilfswerk der Evangelischen Kirchen Schweiz).
Desde 1990, la organizacién se llama Brot fiir alle (Pan para todos); P. Hug, Brot fiir alle,
en: Historisches Lexikon der Schweiz (HLS), URL: http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/
D16637.php, 28.09.2018.

163 Carta de Beatrice Hug a Pan para todos, Sicalpa, 24.4.1975, (AFS, J2.233-
01#1997/161#738, Arbeit von Béatrice Hug bei der Landbevolkerung Campesinos (Pr.
823.1) in Riobamba, Korrespondenz, 1975-1978), las fuentes originales incluyen textos
en espafol y en aleman.

164 A mediados de los afios setenta, la suma de 18.000 francos equivalia a 8000-9000
délares.

165 Carta de H. Schaffert (HEKS) a B. Hug, 9.5.1975 (AFS, op. cit.).

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D16637.php

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

con una actitud claramente ecuménica, y explic que trabajaba por su propia
cuenta pero que gracias a la didcesis de Riobamba habia conseguido el per-
miso de trabajo para iniciar su proyecto. Afiadié que mantenia contactos con
diferentes parroquias que visitd al inicio “para estudiar la situacién y las cos-
tumbres”. Segtn ella, el proyecto de “concientizacién” para que el campesino
descubra “su propia personalidad” y aprenda “a pensar y a actuar” se deberia
desarrollar durante dos o tres afios hasta que “el movimiento” sea “autéctono”.
Ella misma ya pensaba regresar a Suiza a finales de 1975 para hacer el segui-
miento del proyecto desde su pais, “ayudandoles de otra forma”.}*® En agosto
de 1975, el proyecto fue aprobado por HEKS y se reservé la misma cantidad
de dinero también para los afios 1976 y 1977.

¢Pero quién era ella y por qué viajé a realizar este proyecto en Riobamba?
Beatrice Hug, como podemos leer en un informe escrito por una visitante,
entrd a un convento en Troyes, Francia, a la edad de 17 afios. Planificé la es-
tancia de un afio para aprender francés en un convento —donde su hermana
mayor vivia como monja— pero esta se extendié a ocho afios y Hug se hizo
monja. Después, fue enviada a Paris para trabajar con jévenes y mas adelante,
su congregacién la envié a Alausi, donde su congregacién dirigia un colegio
para hijas de familias adineradas costefias. Hug fue responsable de la for-
macién de novicias mientras otras monjas, en una casa aparte, “educaron a
los nifios pobres”. La separacidn estricta entre “ricos y pobres” se mantenia
porque los padres de las internadas no habrian permitido que sus hijas se
mezclaran. Como Hug contd a una visitante de Suiza, “en las calles, las mon-
jas solo saludaban a los blancos, no a los indios”, lo cual le molestd y pidié
que la enviaran a trabajar entre los pobres. La trasladaron a otra comunidad
durante dos semanas, pero a la priora en Francia no le gusté esta “libertad de
decisién de algunas monjas en Alausi” y trasladé a Hug a Medellin, Colombia.
Durante cuatro meses vivi “en una nueva casa blanca, con jardin de rosas, en
medio de un barrio de pobres”. Otra vez aislada “de la gente pobre”, decidi6
renunciar a los votos, regresé a Suiza y encontré trabajo en un banco. Sin em-
bargo, “con la ayuda del sacerdote de Alausi y el obispo de Riobamba”, regresd
a Chimborazo en 1974 donde conocié a Manuel Yautibug y a Rosa Aucancela,
“dos campesinos nativos” con quienes empez6 a trabajar.’*?

La suma de dinero enviada por la organizacién HEKS, le permitié a Hug
intensificar su labor y logré una colaboracién con el sacerdote de la parroquia

166 Carta de B. Hug a H. Schaffert, 16.5.1975 (ibid.).
167 Informe de Annemarie Friedli de la organizacién Pan para todos, 19.9.1977 (ibid.).

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

27


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Repensar la Revolucion del Poncho

de Sicalpa, José Delfin Tenesaca,'®® quien se consideraba “parte de la labor
evangelizadora en Riobamba con el Obispo Proafio”.'® Este sacerdote, en una
entrevista con la revista Nueva en 1975, describid el objetivo de su trabajo de

la siguiente manera:

[..] lo que predico es el nacimiento de un movimiento. Pero de un movi-
miento con valores nacionales, tomando en cuenta los valores propios in-
digenas. Sus mismos lideres indigenas [..]. Lo mas dificil es eso: plantear un
movimiento con gente propia, porque siempre se admiten lideres foraneos,

creyendo que el indigena, el campesino, es nulo para esto.'’°

Hug, por su parte, a mas de notar la falta de “escuelas, centros de alfabetiza-
cién, agua, casas comunales, tiendas comunales”, también puso énfasis en
la situacién de los indigenas, manifestando que son considerados “injusta-
mente como indtiles, sin inteligencia, que no saben pensar ni expresarse” y
expuso mds concretamente el objetivo de su proyecto como un trabajo en “el
sentido de la concientizacién” que trataba no solo de “luchar por los derechos
humanos” sino de “devolverles la personalidad propia, hacerles comprender
y ver que tienen los mismos derechos”. Para ella, esta toma de conciencia si-
gnificé “la base para todo un trabajo de desarrollo que viene después y que
ellos mismos pueden obtener”.’”* En la correspondencia con HEKS, afirmé
que los tres colaboradores “ya estin conscientes” y esperd que el nimero de
estas personas fuera multiplicindose para que ella pudiera retirarse.

El proyecto de formacién de animadores consté de tres partes: primero,
un curso de formacién de tres dias para “animadores indigenas”, o “anima-
dores de comunidad”, que luego regresaron a sus comunidades. Segundo, el
seguimiento de dichos animadores en sus respectivas comunidades a través
de “visitas regulares” y, tercero, la “formacién y capacitacién de los miembros
[permanentes] del equipo”. Para cada curso se invitaron “a 3 o 4 campesinos

168 Tenesaca fue director de Tepeyac, desde su fundacién en 1963, hasta 1965, cuando
la responsabilidad fue delegada a la CEDOC y el INEDES (FDD, Granja Escuela Tepe-
yac, NRO.7.1.2.B.). No es el mismo Delfin Tenesaca mencionado en el capitulo anterior
(2.2.2) quien fue dirigente del movimiento indigena de Chimborazo (MICH).

169 José Delfin Tenesaca Guambo, Monseiior Leonidas Proaiio. El obispo fiel al Evangelio y al
pueblo (Quito: Artes Graficas SILVA, 2014), introduccién.

170 “Chimborazo: S6lo promesas, la explotacién continua”, Nueva, mayo 1975, No. 19: 30
(UASB, 2.15).

171 “Proyecto: Formacién de animadores indigenas”, anexo a carta de B. Hug a H. Schaffert,
16.5.1975 (AFS, op.cit.).

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

de cada comunidad que tengan aptitudes de llevar adelante a la comuna’. O
como informaron los miembros del grupo de base: “Los cursos se hacen a ba-
se [de] didlogo, de reflexién en Quichua. Después del curso los compaiieros
regresan a sus comunidades con el deseo de despertar y hacer algo para los
demas campesinos y comuneros”.'*

Respecto a los primeros ocho meses de su trabajo, Hug informé que se
habian realizado “siete cursos de primer y segundo nivel con la participacién
de 210 campesinos”. Sin embargo, la voluntaria suiza también afirmé que “en
todo, tenemos que ir muy despacio” porque en caso de que no “todos los habi-
tantes de un anejo han comprendido la necesidad de un cambio, no se puede
hacer nada’. Reflejando sus ideas, que no estaban exentas de perspectivas eu-
rocentristas, Hug expresé “que el campesino debe abrirse y conocer a otras
civilizaciones [...], el debe conocer a otros adelantos y progresos de otros pai-
ses, para tener material de comparar con su realidad. Mi deseo seria, obtener
que un campesino del equipo tenga la oportunidad de viajar a Europa para
el provecho de todos”.’”> Un deseo que, sin embargo, no se cumplié por las
tensiones que surgieron dentro del grupo.

Tiempos de conflicto en Sicalpa

A pesar de los objetivos compartidos con agentes locales, como el sacerdote
Tenesaca o los colaboradores Manuel Yautibug y Rosa Aucancela —y el apoyo
de la di6cesis de Riobamba—, el proyecto de formacién de animadores, por
una serie de razones, no se pudo realizar de la manera prevista. Uno de los
obstaculos fue la presencia de otros organismos de desarrollo, y, en conse-
cuencia, diferentes grupos de interés. En una evaluacién, los colaboradores
locales constataron:

Nos falta mas unidad entre los miembros del equipo de base, nos llaman
comunistas (lo dicen los evangélicos), porque pensamos que la Bibliay la
Palabra de Dios, no puede estar lejos de la realidad, de la injusticiay a
veces del enfrentamiento. Nos llaman ‘mentirosos’ (lo dicen las agencias
externas de desarrollo, que en la provincia existen mas de 15 con una bu-
rocracia inmensa y sobre todo creando un ambiente de intermediarios que
tienen derecho a formary mentalizar los cuadros politicos). Porque decimos

172 Presentacion del grupo de base y agradecimiento por apoyo, 6.1.1976, firmado por
Manuel Yautibug, Rosa Aucancela, Delfin Tenesaca, Rudicindo Pugacho y Magdalena
(apellido desconocido) (Ibid.).

173 “Proyecto: Formacion de animadores indigenas”, op.cit.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

219


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220

Repensar la Revolucion del Poncho

que, es indispensable contar con trabajadores de la base, campesinos que
vivan con la gente y no en las ciudades. De aqui, nuestro propésito, propi-
ciar equipos de trabajo AUTOCTONOS [sic] y una COORDINACION [sic] con
elementos de estos equipos y no impuesta de arriba, bajo el pretexto de

que como ‘incapaces que somos deben ayudarnos.'7*

Sobre la presencia de diferentes grupos en una zona muy limitada —la parro-

quia de Sicalpa y sus alrededores— tuvieron noticias también los financistas

en Europa. Por ejemplo, en 1975 la Accién Cuaresmal (Fastenopfer) de Suiza,
en una carta a la organizacién CEAS (Centro de Estudios y Accién Social),
identific6 un problema de coordinacién:

[..] desde aqui tenemos la impresion que en el Ecuador mas que en otros
paises latinoamericanos, existen a veces duplicacién de esfuerzos por parte
de las distintas organizaciones dedicados [sic] a la promocién del desarrollo
y del cambio. Vemos este peligro por ejemplo entre las acciones de CEAS,
CESA, INEDES, [..] FEPP; INIAP e INFOCH,'”> como también en cierto modo

entre CEAS y Escuelas Radiofénicas Populares.'”®

En la respuesta, la CEAS confesé que

estamos conscientes que, en el trabajo competitivo, no son las organizacio-
nes las que realmente son afectadas [..]; los que realmente son afectados
son aquellos hacia quienes se orientan las diversas acciones, esto es los
campesinos y la gente mas pobre de la ciudad; quienes, ante la presencia
de tantas organizaciones y tantos programas, se desorientan o lo que es
mas grave han desarrollado una mentalidad de asistidos.'”’

174
175

176

177

Carta del equipo de base a H. Schaffert, 12.6.1976 (AFS, op.cit.).

Las abreviaturas se refieren a: Centro de Estudios y Accién Social, Central Ecuatoriana
de Servicios Agricolas, Instituto Ecuatoriano para el Desarrollo Social, Fondo Ecuato-
riano Populorum Progressio, Instituto Nacional de Investigaciones Agropecuarias; el
caso de INFOCH, se infiere que se trata de una equivocacion y podria referirse a INE-
FOS, Instituto Ecuatoriano de Formacion Social (el Departamento de Educacion de la
CEDOQ).

Carta de Rita Peterli, Accién Cuaresmal, a Ciro G. Cazar, CEAS, con respecto a la prolong-
acién de un proyecto de asistencia técnica, 4.8.1975 (ALU, PA 572/960 Ecuador/Riobam-
ba, Technische Hilfe fiir die Landbevdlkerung im Rahmen der Accién Campesina, 2.
Etappe).

Respuesta del presidente de CEAS, Gerardo Calles, a Rita Peterli, 19.8.1975 (ALU, ibid.).

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

Elredactor de la carta mencion6 ademds que en “ciertas comunidades indige-
nas” trabajaban “tres centrales sindicales al mismo tiempo” y que existia una
“lucha por el liderato”; que “las motivaciones e ideologias de las organizaciones
son diferentes”; que algunos “desarrollan una militancia politico-partidista’ y
que existia “cemor a la manipulacién’. Es llamativo que en la critica de la Ac-
cién Cuaresmal se mencionaron instituciones ecuatorianas, tanto del estado
como privadas, pero no se menciond ninguna organizacién extranjera. Los
suizos, aparentemente, a pesar de estar presentes con varios proyectos en la
zona, no se consideraron como parte de este trabajo competitivo.

En el proyecto de Sicalpa, se registr6 hasta noviembre de 1976 un conflicto
interno que segiin Hug fue provocado por el cura Tenesaca cuando él queria
renovar el grupo y despedirse de los tres colaboradores iniciales. En los si-
guientes meses, el conflicto se agudizé ademds por disputas financieras en
relacién con un viaje de Tenesaca a Europa y la compra de un carro. El con-
flicto culmind, segtn el relato de Hug, cuando ella se casé con un ecuatoriano
de la zona y el sacerdote, supuestamente enamorado de ella, incité a los cam-
pesinos a rebelarse contra ella. Todo esto result6 en una divisién del grupo en
dos bandos, uno liderado por Hug y otro por Tenesaca. Tras enfrentamientos
violentos y mediaciones en vano por parte del obispo, la organizacién HEKS
suspendi6 el proyecto en mayo de 1977.178

Una solicitud hecha por los miembros que desde el inicio trabajaron en el
proyecto y buscaban continuar por cuenta propia, fue negada por HEKS. Al
contrario, la institucién decidid retirarse de esta zona de conflicto y participar
en otro “proyecto de educacién popular liberadora” de la didcesis de Riobam-
ba, que constaba en la lista de proyectos propuestos por el Consejo Mundial
de Iglesias.'”

Parte del conflicto entre Tenesaca y Hug, y razén importante para el fra-
caso del proyecto, fue también la creciente politizacién de los colaboradores
del grupo. A partir de octubre de 1976, tras una huelga general de nueve dias

178 Carta de HEKS a Delfin Tenesaca, mayo de 1977: “Interrumpimos oficialmente proyecto
del equipo indigena con dinero de nosotros. Pedimos Beatrice Hug volver todo resto
dineroy deponerlo en embajada suiza en Quito para nosotros. No estamos mas dispu-
esto de apoyar su trabajo antes de que las molestacionesy cargos personales seran ter-
minados definitivamente”. (AFS, ]2.233-01#1997/161#738%, Arbeit von Béatrice Hug bei
der Landbevolkerung Campesinos (Pr. 823.1) in Riobamba, Korrespondenz, 1975-1978).

179 Carta de T. Kugler (HEKS) a Leonidas Proafio, informando sobre contribucién en pro-
yecto de Educacién Popular Liberadora, 6.12.1977 (AFS, 12.233-01#1997/161#740%, Allge-
meine Bildungskurse fiir Kleinbauern und Pachter in Riobamba, Korrespondenz).

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

221


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222

Repensar la Revolucion del Poncho

en Riobamba, los campesinos organizados de doce comunidades de la pro-

vincia de Chimborazo,'®°

tomaron las tierras de varias haciendas, exigiendo
del IERAC la “pronta solucién legal a sus conflictos de tierra que por meses
y afios se encuentren tramitando en las oficinas de la Reforma Agraria”.!8! El
15 de noviembre, una fuerte represién policial en la comuna de Bayo Chico,
dejé como saldo varios heridos e incluso la muerte de la manifestante Zoila
Martinez, cuando “llegaron en un camién militares que dispararon a nuestros
compafieros”.'®? Ante esta situacién conflictiva y la creciente movilizacién de
los campesinos, Beatrice Hug, advirtiendo que el peligro de represién “no im-

pide a los indios de seguir con sus planes”, constatd que

ciertos miembros de su grupo, mientras trabajaban con nosotros, también
se han unido a un grupo de fuerte tendencia politica, lo que pone en peligro
nuestro programa. Sé de una fuente segura de Quito que la policia conoce a
nuestro grupo y que conoce también a mi nombre. [...] Por eso, he tomado
medidas un poco radicales para el momento. Tendremos una reunién de
reflexion con el grupo, y todos aquellos que quieren trabajar con el grupo

politico tendran que retirarse. 83

En enero de 1977, Hug informé que “debido a estas tomas de tierra’, se vio
“obligada a reducir un poco su actividad” porque su trabajo, “sin quererlo,
estaba bien limitado y ya no teniamos la libertad de accién que queriamos”.’84
Hug se separé del grupo y se traslad6 a Columbe, donde continué su misién,

pero esta vez en otro proyecto.

Medicina y leche en polvo en Columbe

Columbe, que se encuentra a unos 25 kilémetros al sur de Sicalpa, segiin Hug,
era otro “centro de indios” y “todavia mas desatendido” que Sicalpa. Ya antes
de la culminacién del conflicto en Sicalpa, la cooperante logré convencer a

180 En un informe se habla de “mas de 10.000 campesinos” de Chimborazo “en pie de lu-
cha”. Las comunidades mencionadas fueron Charrén Chico, El Rosario, Bach, Eten, Oc-
pote El Cebollar, Magna y Bacun, Bayo Chico, Llulluchi, Llucud, Guacona La Merced,
Guarguallacy Ganshi. “Los campesinos del Chimborazo en pie de lucha”, 17.11.1976 (AFS,
]2.233-01#1997/161#738", op. cit.).

181  El Espectador, diario de Riobamba, 16.11.1976 (Ibid.).

182 Boletin de Prensa de “las doce comunidades”, 18.11.1976 (Ibid.).

183 Carta de Hug a HEKS, 23.11.1976 y 24.2.1977 (Ibid.).

184 “Information trimestrielle Terre des Hommes Sicalpa” (DAVEL, PP1053/3840, Fondati-
on Terre des Hommes, Amérique Latine, Equateur, Courrier et notes).

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

la organizacién suiza Terre des Hommes (TDH), enfocada en la proteccién de la
infancia, sobre un proyecto “para la ayuda a los nifios indios en la provincia de
Chimborazo’. Describiendo que en la zona de Columbe “nacieron 227 nifios y

205 se murieron en un afio”'8

y que “no hay asistencia médica’, Hug, junto
con la religiosa y enfermera espafiola Victoria de Mendoza, recibié una “orden
de misién” en septiembre de 1976. Con el objetivo de orientarse, en este caso,
al sector de la nutricién y la salud, parte del trabajo de las dos voluntarias
extranjeras fue la distribucién de leche en polvo.

La organizacién TDH trabajé en Ecuador desde 1975, primero en algunos
orfanatos de Quito y luego también en el orfanato San Carlos de la ciudad
de Riobamba. Segin las fuentes, el obispo Proafio “buscé una ayuda seria de
Terre des Hommes para el orfanato San Carlos”.®¢ El presidente de TDH, Ed-
mond Kaiser, criticé el “estado miserable” de la casa y concluyé que “distribuir
leche” era lo Gnico que en el momento se debia hacer. La distribucién de leche
en polvo, promovida por instituciones como TDH como panacea universal en
aquella época, sin embargo, fue criticada, tanto por actores locales como por
grupos internacionales a partir de mediados de los afos setenta. Sin entrar
en detalles sobre este proyecto y la critica internacional que recibié esta “ayu-
da humanitaria”,'®®” se considera importante afiadir para nuestro caso, que la
distribucién de leche en polvo profundizé también la disputa entre Beatrice

Hug y Delfin Tenesaca. Segtn la cooperante, el sacerdote

estaba en contra de nuestro trabajo: la distribucién de leche, la ayuda a
los nifios; él lo Ilamaba asistencialismo y trabajo indtil. Dijo que en vez de
hacer el bien estdbamos haciendo dafio a la gente, que les ayuddbamos

185 Segln un reportaje en Nueva, la mortalidad infantil en la provincia de Chimborazo
fue de 112.7 por mil a mediados de los afos setenta. Fue el indice mas alto del pais
(un promedio de 76.7 por mil). “Chimborazo: Solo promesas, la explotacién contintia”,
mayo de 1975, op. cit.

186 Notas del presidente de TDH, Edmond Kaiser, con relacién a su viaje por Brasil, Chile y
Ecuador en febrero y marzo de 1976 (DAVEL, PP1053/2207, Fondation Terre des Hom-
mes, Amérique Latine, Brésil, Voyages: contacts, notes et rapport).

187 Iniciado por un informe de la ONG britanica War on Want en 1974, que acusé a la em-
presa Nestlé de practicas comerciales inmorales y antiéticas, sobre todo respecto a la
propagacion de la sustitucion de la leche materna por leche en polvo. En Suiza, la or-
ganizaciéon no gubernamental Arbeitsgruppe Dritte Welt, retomd la critica y abrié un
pleito contra la empresa. Véase: War on Want y Mike Muller, Nestlé titet Babys: Ur-
sachen und Folgen der Verbreitung kiinstlicher Siuglingsnahrung in der Dritten Welt (Bern:
Arbeitsgruppe Dritte Welt, 1974).

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

223


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224

Repensar la Revolucion del Poncho

durante dos afos y que luego se encontraban en un estado peor que antes.
Fue imposible de hacerle comprender que por lo menos podemos hacer

sobrevivir algunos nifios.'®®

Un médico, delegado del ministerio de salud, Oscar Guevara, que trabajé en la
zona de Pangor, donde la organizacién TDH también estuvo presente, criticé
en una carta a Edmond Kaiser en 1978, alegando que los delegados de TDH
no “estaban cerca de la gente” y que el programa “taza de leche” era un “acto
de caridad para calmar su consciencia’. Pidié que se vaya con su paternalismo
porque “no somos mendigos ni colectores de su caridad o su compasién”.'3?

El seguimiento al trabajo de Beatrice Hug ha sido relevante, porque sin él,
la trayectoria de la cooperante se hubiera reducido a la historia de un proyecto
fracasado que, en colaboracién con un sacerdote y varios grupos campesinos,
buscaba formar “un movimiento con lideres autdctonos”. Pero a través de ra-
strear su siguiente proyecto, financiado por la organizacién Terre des Hommes,
fue posible descubrir un elemento adicional en su trayectoria. Hug, practica-
mente al mismo tiempo que conducia el proyecto de formacién de animado-
res, también estaba distribuyendo leche de polvo entre nifios subalimentados.
¢Qué nos puede decir esta obvia contradiccién entre, por un lado, un discurso
de concientizacién o desarrollo hacia la liberacidn, y una caridad paternalista,
por otro, sobre la cooperacién para el desarrollo en los afios setenta?

En primer lugar, el caso muestra que voluntarias como Beatrice Hug, lle-
garon a Chimborazo con una imagen idealizada de un nuevo paradigma de
desarrollo, basado en la participacién comunitaria. Contrario a su ideal, la
cooperante suiza se vio confrontada con una serie de obsticulos, relaciona-
dos a la cooperacién transnacional en general —como la duplicacién de esfu-
erzos— pero también a las coyunturas politicas y sociales de la época, como
los conflictos de tierra, que marcaron la provincia a lo largo de los afios 70. La
huida de Hug para involucrarse en un proyecto de ayuda humanitaria ‘clasi-
c2,"%° cuando el proyecto de “formacién de lideres” adquirié un direccionami-

188 Informe escrito por Beatrice Hug, “Information trimestrielle Terre des Hommes Si-
calpa”, 15.1.1977 (DAVEL, PP1053/3840, Fondation Terre des Hommes, Activités (1960-
2014), actions locales).

189 Carta de Oscar Guevara a Edmond Kaiser, 31.5.1978 (Ibid.).

190 Interesante en este contexto es el argumento de Didier Fassin alrededor de que la
ayuda humanitaria, o “el despliegue de los sentimientos morales en la politica con-
temporanea”, con su lenguaje de sufrimiento, trauma o catastrofe, descuida la desi-
gualdad social y los contextos de violencia. En consecuencia, la obligacion moral de

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

ento mds politico —y riesgoso para ella— apunta a una caracteristica central
de la colaboracién entre laicos/clérigos y comunidades locales en Chimbora-
zo: la tensién entre activismo politico y obras de caridad cuando se trataba de
ayudar a concientizar y liberar a los pobres. El caso presentado ilustra, ade-
mas, que el asumido cambio paradigmatico en la cooperacién internacional
para el desarrollo en los afios 70, propagado por organizaciones no guberna-
mentales como HEKS y también seguidores de la teologia de la liberacién, era
en realidad un proceso contradictorio y no lineal, que dependia del contexto
concreto, y no significé un quiebre que marcaria una nueva era de coopera-
cién para el desarrollo.

Sobre el porqué Hug se fue a la provincia de Chimborazo, se considera im-
portante reiterar que fue gracias a los contactos con la didcesis que entabls
desde su estancia como monja, que consigui6 lanzar un proyecto de desar-
rollo en colaboracién con el sacerdote Tenesaca. Como se ha visto ya en el
caso de los testimonios de los europeos que vinieron a trabajar en la “miti-
ca Riobamba” (véase 2.2.4), también Hug, conociendo la linea de trabajo del
obispo Proaiio, se sintié atraida por la regién. Pero a pesar de que esta cola-
boracién fue aprobada por el obispo, el proyecto se desarrolld lejos del centro
del poder diocesano y, por lo tanto, fuera de control de la curia. Eso también
alude a otro punto que ya se ha mencionado en los testimonios del capitulo
anterior: que el poder diocesano si podia influir sobre el ir y venir de los cola-
boradores, pero que, bajo la creciente afluencia de promotores y cooperantes
a partir de los afios setenta, la coordinacién de iniciativas llegd a ser cada vez
mas complicada.

2.3.2 Tungurahua: el Centro Indigenista de Atocha y la ayuda alemana

Otra didcesis que en la historiografia no ha obtenido el mismo reconocimi-
ento que Riobamba, pero que también se dedicé a la sociedad rural bajo el
lema de la formacién de lideres, es Ambato, en la provincia de Tungurahua.
Este estudio de caso es importante en cuanto muestra la estrecha vinculacién
entre practicas de desarrollo, pastoral indigenista y movimiento indigena en
las décadas de las 60 y 70. Central para entender la preocupacién por el ‘pro-
blema indigena’ en esta didcesis es el Centro Indigenista de Atocha, “el lugar

las sociedades occidentales de ayudar a ‘los pobres’ con sus “politicas de compasién”,
es considerada una despolitizacion de las realidades sociales. Humanitarian Reason. A
Moral History of the Present (Berkeley: University of California Press, 2012), Introduccion.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

225


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226

Repensar la Revolucion del Poncho

fisico de encuentro de los individuos y de los grupos indigenas, para trabar
amistad, cruzar ideas, realizar cursillos y convivencias”,"”! que se encuentra
en la parroquia del mismo nombre en la ciudad de Ambato. El Centro In-
digenista de Atocha fue la respuesta inmediata de la didcesis a las reformas

eclesiales a nivel mundial:

Construido por el esfuerzo de la Didcesis de Ambato y su Obispo con la ayu-
da de la Iglesia Universal, especialmente de Alemania, es la concretizacion
Diocesana de la inquietud de promocién indigena, como respuesta en li-
nea del Concilio Vaticano Il y de la Conferencia de Medellin, al tremendo
cuestionamiento planteado por la extrema e inhumana necesidad indige-
na, frente al sentido justiciero y de caridad, que se contiene en el mensaje

de la Iglesia intérprete y continuacién de Cristo Salvador de pobres.'?

El centro funcioné desde finales de los afios sesenta bajo la direccién de las
hermanas Lauritas y la coordinacién general del sacerdote Jesiis Tamayo. Con
el apoyo financiero de organizaciones alemanas, sobre todo de la Arquididce-
sis de Minich, se construyé un nuevo edificio, inaugurado en 1974 como Cen-
tro Indigenista Alemania de Atocha.'

La Directiva Indigena Provincial, una comisién “integrada por represen-
tantes de las zonas mds significativas de poblacién indigena de la provincia de
Tungurahua’,'”* en retrospectiva, dividié el trabajo indigenista de la diécesis
de Ambato en un antes y un después del afio 1962. El antes, segin la directi-
va, constituyd “el colonialismo y la continuacién del mismo”: la época cuando
“especuladores incitaron a levantamientos violentos, en defensa de intereses
extrafios a los indigenas”. Creando el enlace con las iniciativas de la didcesis
de Riobamba con las ERPE, el afio de 1962 es visto como un primer despertar:

191 Informe del “Movimiento provincial Indigena del Tungurahua, Di6cesis de Ambato,
Ecuador Sudamérica”, 14.10.1975 (FDD, Pastoral Indigena, documentos 1/3).

192 “Solicitud a las instituciones cristianas de ayuda al desarrollo”, texto de la Directiva
Indigena Provincial, Ambato, octubre de 1975 (FDD, Pastoral Indigena, documentos
1/3).

193 La Arquididcesis de Minich aport6 50.000 délares para la construccion del edificio, El
Heraldo de Ambato, 20.6.1973 (BIAMB, El Heraldo Ambato, libro: abril-junio). Ademas, la
diécesis de Fulda, apoyd la construccién, El Heraldo de Ambato, 28.1.1974 (BIAMB, libro:
enero-marzo 1974).

194 En1975, “conformada por cinco indigenas provenientes de diferentes comunas”, entre
ellos Juan Lligalo, Vicente Toaza, Angel Paucar y Miguel Capiz; “Solicitud a las institu-
ciones cristianas de ayuda al desarrollo”, op.cit.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

“Este afio fue una primera, aunque, muy débil sacudida: Se oyeron consejos
de Escuelas Radiof6nicas Populares de Riobamba y se hicieron reuniones de
formacidn de catequistas. Se ensefiaba a repetir férmulas y se hacia consistir
la vida religiosa en rezos.”**>

Después, en 1965 “se vislumbra un cambio radical”, que inici6 con una
“etapa de reflexién”, constituida por visitas a las comunidades donde se “bus-
ca contacto con los indigenas y se intenta un didlogo”. Esta iniciativa, segiin
las fuentes, resulté dificil “por la desconfianza” y el “rechazo violento” por parte
de las personas visitadas. Fue todavia bajo la direccién del obispo Bernardi-
no Echeverria —quien llegé a ser obispo de Guayaquil en 1969— que en 1968
se constituyd la Comisién Diocesana de Indigenismo y se dieron los prime-
ros pasos para formar un centro indigena con la participacién de las herma-
nas Lauritas. Formaron parte de esta comisién un sacerdote, las religiosas
Lauritas —“cuyo carisma es el servicio a los indigenas”— y “algunos seglares
comprometidos y simpatizantes con la causa’. El presidente de la Comisién
Diocesana de Indigenismo en 1969, padre Luis E. Davila, dio por considerar
que esta nueva etapa de labor de la Iglesia de Tungurahua “en pro de la raza
indigena”, tenia “su sistema, no muy perfecto es evidente” pero adaptindose

a las circunstancias del momento.'9¢

El obispo Echeverria, en colaboracién
sobre todo con el padre Jestis Tamayo, inicié en “la vieja casona de Atocha”
los primeros “cursillos” para “la toma de contacto y traba de amistad con los
diversos grupos indigenas”.’” Llamados en otro texto “servicio de misiones”,
estos primeros acercamientos se describen como “intentos de penetracién en
el corazoén indigena y en su pensamiento para descubrir las lineas de promo-
cién requerida’. Junto con esta toma de contacto —que evidencia la distancia
existente entre los sacerdotes y sus feligreses hasta entonces— se expresaron
las primeras denuncias de “hechos de injusticias pablicas” y “planteamient-
os de Reforma Agraria’. Ademas, los participantes de los cursillos expresaron
sus necesidades, que principalmente fueron obras de infraestructura como

caminos, casas comunales o canales de agua.198

195  “Solicitud a las instituciones cristianas de ayuda al desarrollo”, op.cit.

196 Ibid.

197 “lLalglesia de Ambato y el indio”, El Heraldo de Ambato, por Luis E. Davila, presidente
de la Comisién Diocesana de Indigenismo, 15.12.1969: 4, 8 (BIAMB, El Heraldo Ambato,
libro: julio a diciembre 1969).

198 “Solicitud a las instituciones cristianas de ayuda al desarrollo”, op.cit.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

221


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228

Repensar la Revolucion del Poncho

En 1972, con el nuevo obispo Vicente Cisneros Duran (1969-2000), se ela-
boré un programa de pastoral rural con el principal objetivo de “promover
al hombre campesino y al indio que son los mas marginados y los mds nu-
merosos del sector rural”.’®® Para lograrlo, se organizaron cursos de “conci-
entizacién para los dirigentes indigenas y campesinos”. Cisneros calific a
“la miserable situacién de la mayoria de nuestros indigenas” como “uno de
los problemas mds graves que afronta nuestra provincia’, sefialando proble-
mas como el minifundio, la migracién laboral, el alcoholismo, la “ignorancia
religiosa muy grande” y el analfabetismo. Segin este clérigo, los “miles de in-
digenas no pueden ser factores de progreso porque les falta los elementos més
esenciales de cultura que les impide adquirir conocimientos y habilidades té-
cnicas y artesanales”.>°° Por aquella supuesta “permanencia en el retraso” en
este sector de la sociedad, el obispo advirtié que

la preocupacidon de la Iglesia por los indigenas es creciente: a través de las
escuelas radiofénicas, de la ayuda al programa educativo de nifios y adultos,
por medio de la ayuda para talleres artesanales y cooperativas, para cami-
nos, para los programas de salud, para cursos de promocién y para muchos
otros programas mds, se nota un compromiso por ayudar a estos hermanos
nuestros. Recordemos como ejemplos®®" que esta funcionando en Atocha
el Centro Indigenista ‘Alemania’, construido y financiado por hermanos ca-
télicos de la Arquididcesis de Minich y de otras instituciones alemanas, que
tiene como finalidad de dictar cursos permanentes para despertar en los in-
digenas el conocimiento de su situacion y hacer que busquen soluciones a
los problemas que ellos descubren.2°?

Obispos alemanes en Ambato
El apoyo financiero por parte de los mencionados “hermanos catélicos” ale-
manes se inici6 en 1969 y formé parte de una colaboracién amplia que no se

199 “Programa de pastoral rural”, Boletin de la Diécesis de Ambato XX, abril de 1972 (DIOAMB,
sin signatura).

200 “Nuestrosindigenasy sus problemas”, Mensaje Pastoral de Vicente Cisneros, 18.8.1973:
1030-1034 (PUCE, 251/C497m).

201 Menciona como ejemplo también a un grupo de religiosas franciscanas de Peoria, II-
linois, “que se dedican a curar a los indigenas de las diversas comunidades, a donde
ellas acuden semanalmente”, Ibid.

202 Ibid.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

limité a la diécesis de Ambato, sino que fue coordinada junto con la Conferen-
cia Episcopal del Ecuador (CEE). El diario de Ambato informé que los “obispos
alemanes ayudaran para programas de promocién de campesinos y margin-
ados”y que una delegacién de la Arquididcesis de Manich vino al Ecuador.>®?
En el marco de esta visita se formé una Comisién de Accién Social, auspicia-
da por la CEE y presidida por el obispo Candido Rada (fundador de FEPP).
El objetivo de esta comisién fue la organizacién de las ayudas que provenian
de instituciones de ayuda alemanas como Misereor y Adveniat.”°* La tarea
principal de la comisién fue la “promocién del campesinado ecuatoriano”. A
pesar de que el apoyo alemdn no se limit6 a la provincia de Tungurahua, fue-
ron los obispos Echeverria —quien conocié al cardenal alemin y arzobispo
de Mtnich, Julius Dopfner durante el Concilio Vaticano II—>°% y Cisneros
quienes iniciaron e impulsaron esta colaboracién. En 1977, el cardenal Pablo
Muifioz Vega, mientras advirtié que la iglesia no deberia Ginicamente “actuar
como beneficiaria de ayudas externas”, reconocié que fue gracias a las gestio-
nes de estos obispos que la iglesia ecuatoriana podia hacer “una obra extra-
ordinaria” con el apoyo de la Arquidiécesis de Minich.2%¢

Por el descrito origen de la colaboracién entre Ambato y la Iglesia Catdli-
ca alemana, parece evidente que las actividades indigenistas de esta didcesis
hayan tenido el respaldo de la jerarquia eclesial. Prueba de eso fue también
la “presencia de varios obispos del Ecuador” cuando en 1973 los prelados ale-
manes visitaron las obras realizadas.>®” Durante esta visita de los prelados y
funcionarios alemanes, la hermana Edilma Porras, directora del Centro Indi-
genista de Atocha, informé sobre las actividades del lugar, resumiendo que

203 “Obispos alemanes ayudaran para programas de promocién de campesinos y margi-
nados”, El Heraldo de Ambato, 7.10.1969: 7, (BIAMB, El Heraldo Ambato, libro: julio a
diciembre 1969).

204 Para Misereor, véase 1.3.2. Adveniat —también una institucién catdlica alemana— se
fundé en 1962 y se dedica al trabajo regional en América Latina dnicamente. Véase:
Koch, “Misereor: Geschichte — Struktur und Organisation”.

205 Losvinculos entre laiglesia ecuatorianay la arquididcesis de Minich existen hasta hoy
en dia. URL: https://www.erzbistum-muenchen.de, 11.04.2019.

206 Enlas “actas de las sesiones de la Conferencia Episcopal Ecuatoriana”, 1-4.2.1977, Quito,
véase 2.1.1 (FDD, CEE I).

207 Llegaron, el prelado Oskar Jandl, director de Caritas Minich; el padre Johan Strassner;
el consul para Ecuador, Max Schlereth y el secretario ministro del gobierno de Baviera.
“Hoy llegan a Ambato Prelados alemanes”, El Heraldo de Ambato, 20.6.1973: 34 (BIAMB,
El Heraldo Ambato, libro: abril a junio 1973).

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

229


https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de
https://www.erzbistum-muenchen.de

230

Repensar la Revolucion del Poncho

hasta el afio 1973, se realizaron 30 cursillos —donde “el indigena no aprende,
sino que descubre’— que contaron con la participacién de mas de 600 perso-
nas. Mientras describia el método de trabajo para perseguir el objetivo general
del centro —es decir, la “formacién integral de lideres seglares indigenas™—
la religiosa explicé que las Lauritas se trasladaron a “vivir en las comunidades
indigenas por algunos meses, y conociendo el elemento, escogen a los més ca-
paces para cursos, y asi éstos son una continuacién especializada del trabajo
que las Lauritas realizan en el propio terreno”.2°%

Adicional a la formacién de lideres, con los marcos alemanes se construye-
ron cuatro escuelas en la provincia de Tungurahua:** un hogar para jévenes,
un centro social, un albergue para cargadores y se construyeron capillas en la
ciudadela Vicentina (Ambato) y en Salasaca.*'®

Desde el Centro Indigenista de Atocha, el sacerdote de la parroquia Quisa-
pincha, Jests Tamayo, coordind las actividades diocesanas. Si bien fueron las
hermanas Lauritas quienes en la didcesis de Ambato “se dedicaron a misio-

nar entre los indigenas” ya desde los afios 50,>"*

este presbitero aparece en
las fuentes como la personificacién de un “auténtico compromiso con la su-
erte del campesinado empobrecido’, o “el hombre que ha consagrado su vida
a la promocién indigena”.*'* Tamayo, quien tras un conflicto violento entre
protestantes y catélicos que tuvo lugar en su parroquia en 1973,2" se gané el
respaldo de gran parte de los habitantes de esta zona rural —y del obispo—
desempeiié el papel de coordinador del movimiento indigena provincial de
Tungurahua. Este surgié como resultado del plan de pastoral rural en 1972,
mismo afio en que se fundé Ecuarunari a nivel de toda la Sierra (véase 3.2).

El sacerdote expresé también posiciones criticas, por ejemplo, con respecto

208 “ElCentro Indigena ‘Alemania’ de Atochay su labor promocional”, El Heraldo de Ambato,
20.6.1973: 5 (BIAMB, El Heraldo Ambato, libro: enero a marzo 1973).

209 “Centroindigena de Atocha entrega escuela Condezan Quisapincha”, El Heraldo de Am-
bato, 17.12.1973 (BIAMB, El Heraldo Ambato, libro: octubre a diciembre 1973).

210 “Brot fuer die Welt’ construird 4 escuelas en Tungurahua”, El Heraldo de Ambato,
19.3.1973: 3 (BIAMB, El Heraldo Ambato, libro: enero a marzo 1973).

211 “Nuestros indigenas y sus problemas”, op.cit.

212 “Sangre en el paramo”, articulo en Vistazo sobre el asesinato de Cristébal Pajufia en
Llangahua, provincia de Tungurahua, 1974: 82,1974, véase 3.1 (FDD, Pastoral Indigena,
documentos 1/3).

213 El“levantamiento indigena en Quisapincha” fue documentado en El Heraldo de Ambato
a partir del dia 11.4.1973 (BIAMB, Heraldo de Ambato, libro abril-junio 1973).

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

a la reforma agraria en los predios de la iglesia y sobre la ayuda alemana en
general. En 1970 sefial:

La Diécesis no tiene nada todavia en favor de los indios. Y eso que se ha
recibido una gran ayuda extranjera...[sic]. Todo lo que se ha conseguido es-
pecialmente de fundaciones alemanas, ha sido esgrimiéndose el problema
del indio, pero paraddjicamente, con el dinero se ha logrado a costa de ex-
hibir su dolor, se han hecho otras obras. Como el Centro Social, por ejemplo,
que no es para él. Solo podriamos citar la casa de las Madres Lauritas en

Salasaca.”™

Cinco anos mds tarde, la Directiva Indigena Provincial presentd un panora-
ma diferente, haciendo referencia a “una cantidad de iniciativas” dispuestas
a atender las necesidades y que ya no parten por asumir que “el dolor y la
pena’ son “males irremediables que hay que soportar como virtud cristiana’.
Entre los impactos producidos se mencionaron, ademads, el aumento de la re-
flexién, la multiplicacién de grupos de trabajo que se retinen para buscar la
“sana aplicacién de la Reforma Agraria” y para emprender obras de infrae-
structura como casas comunales o la construccién de bodegas y almacenes.
En conclusidn, se comprendid “que solo en la capacitacién y en la solucién de
los mas elementales requerimientos de dignidad humana, se conseguiran las
condiciones necesarias, para conseguir la igualdad con los blancos”.?*

El mismo afio, durante una “jornada sinodal sobre indigenismo”, varios
representantes de las comunidades ubicadas en la provincia de Tungurahua
discutieron la “necesidad indigena” y la actividad de la iglesia. Cuatro expo-
sitores iniciaron la reunién —donde participaron las hermanas Lauritas, el
padre Tamayo y miembros de la Directiva Indigena Provincial— con un re-
sumen de las resoluciones tomadas por la iglesia ecuatoriana en favor de los
pobres a partir del Concilio Vaticano II. A pesar de acoger favorablemente la
nueva orientacién propagada por la iglesia, los expositores observaron con
desazoén que “parece estar de moda hablar del indio” y sefialaron que su paci-
encia se estaba acabando:

Nosotros entendemos que han pasado ya 25 afios de que nuestra Provincia
es didcesis, con Obispo propio; méas de cinco afios, de la reunion de Medel-
Iin, casi cinco afios de la reunién de Bafios. Hoy mas de 80.000 personas en

214  “Iglesia, poder, reforma agraria”, El Mensajero, marzo de 1970 (PUCE, 056.109866/M528).
215  “Solicitud a las instituciones cristianas de ayuda al desarrollo”, op.cit.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

231


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232

Repensar la Revolucion del Poncho

nuestra Provincia del Tungurahua, seguimos viviendo en choza, comemos
un plato de comida y vestimos con la tela més barata; [..] nuestra suerte es
ser pedn, cargador o criada de la casa de los ricos; cuando hacemos juicio de
trabajo siempre perdimos y cuando ganamos, casi todo se lleva el aboga-
do. Y nosotros preguntamos Iglesia catdlica, didcesis de Ambato, seres ti
mismo, la persona que Dios nos ha mandado, para quitar la oscuridad del
pensamiento, de la enfermedad del cuerpo, la lepra de las costumbres, la
muerte y la imposibilidad de nuestra vida? ;O seguimos esperando a otro
o seguimos buscando y creyendo a otro? Son tantos los que nos visitan en
este tiempo en los pdramos; nos invitan a cursos, nos ofrecen autos para
Ilevarnos a otros lugares, nos ofrecen servicio médico, de abogados, agré-
nomos, veterinarios y otras maravillas, y todos dicen que ensefian la verdad.
Nosotros queremos saber, ;dénde estan los ciegos, que ven con sus propios
ojos? [..] ¢dénde [...] los muertos que resucitan y los pobres que recobran

esperanza??'®

A pesar de esta postura critica, los mismos ponentes concluyeron que “sien-
ten la presencia de la Iglesia de Ambato”, por ejemplo, materializada en la
construccién del Centro Indigenista de Atocha, los cursillos o los “fondos fi-
nancieros de algunas instituciones cristianas exteriores que son dedicados
integramente [...] por nosotros mismos”.

El caso del Centro Indigenista Alemania de Atocha, como punto de refe-
rencia sobre la obra indigenista de la diécesis de Ambato a partir de 1968, es
ilustrativo en cuanto a las iniciativas de una diécesis cuyo obispo no se iden-
tific6 con la teologia de la liberacién, pero que, pese a ello, respondié a los
cambios propagados a nivel de la iglesia catdlica latinoamericana y universal.
Obviamente, el discurso de Cisneros, como el de su antecesor, Echeverria,
estaba caracterizado por una concepcién modernista de desarrollo que buscé
llevar el progreso —y el evangelio— a los indigenas considerados culturalmen-
te atrasados y espiritualmente ignorantes. De haber iniciado principalmente
con obras de infraestructura, a través del Centro Indigenista de Atocha finan-
ciado por los catélicos alemanes, se pasé luego a realizar cursos con el objetivo
de formar y concientizar lideres y fomentar procesos organizativos.

216 “Jornadasinodal sobre indigenismo”, enero de 1975, los expositores fueron: Juan Lliga-
lo, Vicente Toaza, Angel Paucar, Miguel Caplz (FDD, Pastoral Indigena, eventos Ecua-
dor 2/3).

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

A través de la labor del sacerdote Jesiis Tamayo que estuvo cerca de los fe-
ligreses viviendo en la zona rural, se puede constatar que el centro en Atocha
llegé a ser un espacio que perseguia un proyecto de liberacién en un sentido
similar a aquellos del equipo pastoral en Riobamba. En este sentido, a pesar
de que el obispo de una didcesis no representara una corriente ‘revolucio-
naria, en las bases podian desarrollarse proyectos de diferente indole. Esto
no significa, como ya muestra la propia designacién del Centro Indigenista de
Atocha, que las practicas propagadas ahi estuvieran exentas de paternalismo
o indigenismo. El estereotipo comunitario, por ejemplo, que hemos identifi-
cado como eje central para las representaciones de lo indigena en la di6cesis
de Riobamba, se ve reflejado también en la filosofia que rigié las acciones del
Centro Indigenista en Atocha: “El sentido comunitario indigena que le salv6
en la miseria, también le salvard en la abundancia; nunca perderlo de vis-
ta, ni estropearlo con moldes de Capitalismo Occidental, ni de totalitarismos

importados”. 2"’

Discusion

Respecto a los casos presentados en este capitulo, se quiere acentuar que la
vinculacién entre la labor pastoral posconciliar y la ayuda al desarrollo, finan-
ciada por paises europeos —en ambos casos— es ilustrativa sobre la tensién
indisoluble entre las acciones caritativas y el compromiso liberador de la Igle-
sia Catélica. A pesar de que las fuentes ofrecen muy pocas oportunidades
para averiguar cémo la ayuda fue recibida, se torna visible en una serie de
testimonios que los proyectos de desarrollo fueron considerados como una
imposicién que mas bien causé dependencia que liberacién. Esta fue la opi-
nién, por ejemplo, de “animadores campesinos” —también peruanos y bo-
livianos— reunidos en Riobamba en 1970, cuando caracterizaron las ayudas
como “pequefios mejoramientos que solo sirven para contentar a los pobres en
su estado de miseria, neutralizando todo esfuerzo personal para reclamar la
justicia’. En este caso, la critica se dirigié también directamente hacia la igle-
sia que a través de acciones de Caritas ensefila “que el campesino debe estar
pidiendo y dependiente del rico que da. Y el rico a su vez descarga la consci-
encia de la injusticia que comete. Campafias de ayuda, sirven para sacralizar
la sociedad dividida, que unos tienen mas y deben dar a otros infelices que no
tienen”. El grupo de animadores llegd a la conclusién de que el objetivo debe

217  “Solicitud a las instituciones cristianas de ayuda al desarrollo”, op.cit.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

233


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234

Repensar la Revolucion del Poncho

ser “el cambio o la liberacién del hombre” a través de la “organizacién de los
campesinos”.?!8

Las opiniones sobre los proyectos de desarrollo diferian enormemente
entre los distintos animadores. Algunos estaban convencidos de que se ne-
cesitaba “el apoyo para crecer como todos los ecuatorianos”.*" Sin embargo,
la resistencia a la presencia de agencias de desarrollo engendra la pregunta de
si fue gracias a los programas de desarrollo en colaboracién con la iglesia que
la movilizacién social incrementd, o, si la conflictividad del espacio en consi-
deracién incentivé la construccién de nuevos conceptos comunes de enemigo,
y, en consecuencia, objetivos de lucha para las organizaciones sociales que se
fueron consolidando en las décadas de los setenta y ochenta. Esta pregunta
formard parte del andlisis que aborda la siguiente parte del trabajo.

2.4 Conclusion

Sin lugar a duda, hay cierto tono revolucionario en la palabra activismo: las
ideas de un gran despertar, de la accién para un cambio, de la promesa de un
futuro mejor. De forma correspondiente, en la narrativa de la Revolucién del
Poncho resuena una idea concreta de activismo catdlico. Se trata de un activis-
mo inspirado en la teologia de la liberacién que habria implicado una ruptura
con la Iglesia Catdlica tradicional, preconciliar, considerada conservadora; un
activismo que, como se expuso en la introduccién de este trabajo, se entien-
de como movimiento religioso popular, de cardcter ‘radical’ y ‘progresista’, que
llevaria finalmente al “despertar de los indigenas”. En esta segunda parte de la
tesis se ha mostrado que las relaciones en realidad son mas complejas: que la
diferenciacién estricta entre iglesia institucional e iglesia popular representa
una simplificacién y que las ideas basicas de la teologia de la liberacién, asi
como las interpretaciones de la opcidn por los pobres podian llevar a practicas
pastorales y formas de activismo muy heterogéneas.

Como punto de partida, el primer capitulo (2.1) retratd, a través del posi-
cionamiento de la Conferencia Episcopal Ecuatoriana frente a la teologia de
la liberacién y el desarrollo del debate cultural, las dinimicas desencadenas

218 Primer encuentro sede regional de campesinos de Per(, Bolivia, Ecuador, 19-30.5.1970
(FDD, Pastoral Indigena, documentos 1/3).

219 “Iglesia de Riobamba, Boletin informativo de animadores campesinos”, octubre 1974
(FDD, Pastoral Indigena, eventos Ecuador 2/3).

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

por las reformas eclesiales a nivel de la jerarquia eclesidstica. Las negociacio-
nes entre los representantes més altos de la Iglesia Catdlica del Ecuador, han
evidenciado el ambiente conflictivo y las divergentes recepciones e interpret-
aciones de los “signos de los tiempos” por parte del clero.?*° A pesar de las
ardientes diferencias y conflictos entre los clérigos que tenian distintos pun-
tos de vista, se ha evidenciado —sobre todo con respecto a las politicas de
representacion relacionadas a la cuestién indigena— que las perspectivas no
necesariamente variaron tanto.

Las narraciones de los y las activistas en el caso de la diécesis de Riobam-
ba, han servido de entrada para abordar las practicas de una iglesia en li-
nea con la corriente de la teologia de la liberacién (2.2). Al abordar temas
como la descentralizacion de la iglesia, la crisis de los sacerdotes, la presencia
de misioneros y activistas europeos, los testimonios han contribuido a com-
prender el cardcter multifacético, transnacional, experimental y también muy
disputado del proyecto liberador en un lugar concreto, la provincia de Chim-
borazo. Con respecto a la narrativa de la Revolucién del Poncho, es importante
tener en cuenta la imagen de la mitica Riobamba, que, por la divulgacién que
le posibilit la fama internacional del obispo, inspiré y atrajo a activistas que
se consideraron parte de un movimiento transnacional de liberacién. Se quie-
re afiadir en este lugar que los testimonios de los (ex)curas —Modesto Arrieta,
Homero Garcia, Julio Gortaire y Alonso Vallejo— que trabajaron en la didcesis
durante mucho tiempo, y por lo tanto, han sido observadores de largo plazo,
relativizan la percepcién predominante en la literatura de la era posconciliar
como el estallido de un activismo catélico latinoamericano.?*! Las cosas no
cambiaron de un dia para el otro, y el supuesto inicio de la “era de la nueva
d”?2% estaba condicionado y delimitado por los contextos locales, el
actuar de los sacerdotes individuales, como también caracterizado por una

cristianda

constante interaccién entre nuevos comienzos y reveses.
La fuerza de atraccién de la didcesis de Riobamba se ha observado tam-
bién alrededor de la cooperacién internacional para el desarrollo en el tercer

220 Expresion de la época posconciliar que exige la presencia y accion de la Iglesia en la
historia y su ubicacion en el contexto concreto latinoamericano. “Gaudium et spes”, 4.
URL: http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_
const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html, 26.7.2017.

221 Argumento planteado también por Stephen Andes y Julia Young en la conclusién de:
Local church, global church, 306-08.

222 Locucién de Enrique Dussel, Die Geschichte der Kirche in Lateinamerika, 200.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

235


http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html

236

Repensar la Revolucion del Poncho

capitulo (2.3) con el caso de la cooperante suiza. El ideal de autoayuda, la in-
spiracién en una iglesia liberadora y la teoria de la dependencia, sin embargo,
no lograron contener el peligro de la critica al paternalismo, principalmente
por la proveniencia de los recursos econdmicos del extranjero. En la déca-
da de 1970, a pesar de la pretensién de orientarse a sustituir los paradigmas
modernistas de desarrollo por parte de los movimientos emancipadores, el
activismo catélico y la orientacién de la Iglesia Catélica hacia una opcién por
los pobres, en general, favorecieron la creciente presencia de agencias inter-
nacionales de desarrollo en la regién. En otras palabras, los proyectos de des-
arrollo no desaparecieron cuando la teologia de la liberacién ofrecié nuevas
propuestas para cambiar el destino de los marginados. En la prictica, des-
arrollo y liberacién muchas veces coexistieron. En ambos estudios de caso, la
incrementada presencia de proyectos de desarrollo, junto con la creciente mo-
vilizacién y conflictividad en la zona rural, provocd resistencias a la recepcién
de ayuda por parte de la poblacién local. Se ha evidenciado, en general, que el
proyecto liberador de la Iglesia Catélica no puede ser analizado sin incluir el
contexto de profesionalizacion e internacionalizacién de la cooperacién para
el desarrollo.

En definitiva, con respecto a las politicas de representacién, hay que acen-
tuar el punto de la revitalizacién de un enfoque cultural por parte de la Igle-
sia Catdlica que fue oficializado en el Plan de Pastoral Indigena en 1986—. La
elaboracién de este Plan fue un proyecto esencial del recién nombrado obis-
po de indios, y un hecho clave también para la recepcién de este personaje
como redentor de los indigenas. A pesar de distanciarse, con el Plan de Pas-
toral Indigena, del indigenismo eclesidstico descrito en la primera parte de
la tesis, una representacion esencialista del pobre-indigena, entendido luego
como un ser humilde, comunitario y con una cultura que debe ser rescatada,
no desaparecid. Impulsado desde varios discursos y acontecimientos —como
la narrativa de los 500 afios de evangelizacién o la visita del papa en 1985—
el enfoque etnicista se ha identificado como un intento de definir 12 cultura
indigena por parte de los clérigos, pero también como acto de reparacién de
la Iglesia Catélica. Como ha ilustrado el Equipo Misionero Itinerante en tanto
ejemplo concreto de esta evolucién hacia una evangelizacién inculturada, la
tendencia iba a la par de un debilitamiento del caracter politico y activista del
proyecto liberador. En otras palabras, y como han indicado los testigos de la
época, la evangelizacién inculturada —como representacion de la tendencia
del multiculturalismo en boga a partir de los afios ochenta— se fortalecié a
expensas de la teologia de la liberacién que tuvo su auge en los afios setenta.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Activismo catélico: teologia de la liberacion, pastoral indigena y desarrollo (1970-1986)

Sin embargo, aunque podemos identificar estos macro-discursos, a partir
de las experiencias diversas y posiciones a veces contradictorias presentadas
en este apartado, no es conveniente categorizar estas tendencias de forma
simplista ni marcar una diferencia estricta entre un proyecto de liberacién y
otro de evangelizacién inculturada. Lo mismo vale para los intentos de peri-
odizacién que implican una ruptura abrupta entre una y otra corriente. Como
se argumentard en la tltima parte de este trabajo, que se dedica a las relacio-
nes entre la Iglesia Cat6lica liberacionista y el movimiento indigena, los pro-
cesos analizados fueron determinados tanto por estos macro-discursos como
por contextos locales y acontecimientos concretos, integrados en interaccio-
nes con trasferencias de ideas multidireccionales.

- am 12,02.2026, 20:32:40.,

237


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 12,02.2026, 20:32:40.,


https://doi.org/10.14361/9783839458839-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

