44

IV. Naturschutz und Ethik

1. Umweltethik, Naturschutzethik, Naturethik

Im vorigen Kapitel haben wir allgemeine Grundprobleme der
Ethik vorgestellt. Nun soll es um Fragen gehen, die speziell die
ethischen Aspekte des menschlichen Umgangs mit der Natur be-
treffen. In Zeitungen, Zeitschriften, Biichern und 6ffentlichen De-
batten, die sich mit Naturschutz beschiftigen, wird »Ethik« oft als
Zusatzargument verstanden, also ergdnzend zu dkologischen, dko-
nomischen und dsthetischen Argumenten fur den Naturschutz an-
gefuhrt (sieche das Zitat des Deutschen Rats fiir Landespflege in
IL. 4). Diese Auffassung ist gemif} unserer Bestimmung des Ethik-
Begriffs abzulehnen, weil sie dem integrierenden Charakter der
Ethik zuwiderlduft.

Umweltethik »Umweltethik« bezeichnet traditionell jene bereichsbezogene
Ethik, die sich mit den moralischen Fragen befaBt, die sich aus der
Bedrohung der Natur und der natiirlichen Lebensgrundlagen erge-
ben. In den letzten Jahren hat es sich eingebiirgert, diesen Bereich
als »okologische Ethik« zu bezeichnen. Wir plidieren aber dafiir,
diese Bezeichnung zu vermeiden: Da Okologie nach unserer Be-
griffsbestimmung eine biologische Fachdisziplin ist und nicht eine
bestimmte, »umweltgemiBe« Lebensweise oder Weltanschauung,
ist der Ausdruck unzutreffend und verwirrend.

Naturschutzethik Zugunsten einer priziseren Beschreibung des Anwendungsbereichs
schlagen wir vor, jenen Teil der Umweltethik, der es mit Natur-
schutzfragen zu tun hat, als »Naturschutzethik« zu bezeichnen. Ihre
Aufgabe sollte es sein, naturschutzrelevante Entscheidungen und
Handlungen zu bewerten. Hinsichtlich der Aufstellung konkreter
Normen und ihrer Anwendung im jeweiligen Einzelfall scheint es
uns angemessen, Ethik als prozedural und diskursiv aufzufassen: Es
sollte unter Beriicksichtigung aller Interessen aller Betroffenen er-

siche hierzu die Ausfih-  mittelt und mit Griilnden ausgewiesen werden, was als geboten, er-

rungen zur Diskursethik  yyiinscht, erlaubt bzw. verboten gelten soll. Hierzu sind alle Argu-

im Kap. 111. 4 mente zu priifen, die Naturschutzziele und Mittel zur Erreichung
dieser Ziele betreffen, also sowohl im engeren Sinne moralische als

. auch Okonomische, pragmatische und wissenschaftliche. Auch

zur Unterscheidung von . . . . c .

Natur- und Umweltschutz ~ €twaige Widerspriiche zwischen unterschiedlichen Vorstellungen

siehe Kap. 11. 4 der Alltagsmoral sowie zwischen verschiedenen ethischen Ansit-

https://dol.org/10.5771/8783845261447 45 - am 18.01.2028, 21:08:03, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= I


https://doi.org/10.5771/9783845261447_45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Naturschutz und Ethik

45

zen oder Prinzipien (siehe Kap. I1I) sind dabei herauszuarbeiten. Ob
die angegebenen Naturschutzbegriindungen mit praktischen
Schutzstrategien zusammenpassen, gehort schlieBlich ebenfalls zu
den Fragestellungen einer Naturschutzethik.

Als Oberbegriff fiir umwelt-, naturschutz- und tierethische Frage-
stellungen hat Angelika Krebs (1997) den Begnff »Naturethik« ein-
gefiihrt. Wir schlagen hier vor, darunter die grundlegende Reflexion
und Begriindung moralischer Dimensionen des Mensch-Natur-Ver-
hiltnisses zu verstehen. Damit fassen wir Naturethik als einen Teil
der Fundamentalethik auf, der in unterschiedlichen Bereichsethiken
(Umweltethik, Naturschutzethik, Tierethik) auf konkrete Probleme
bezogen wird. Die Naturethik stellt und beantwortet also allge-
meine, die Naturschutzethik eher praxisorientierte Fragen nach dem
ethisch rechtfertigbaren Umgang des Menschen mit der Natur. Die
naturethische Grundlagenreflexion betrifft dabei nicht nur den mo-
ralischen Status der Natur, sondern auch 6konomische, dsthetische
und sonstige Bediirfnisse des Menschen hinsichtlich der Natur.
Vorab ist Naturethik also nicht auf eine bestimmte »Parteilichkeit«
fiir die Natur festgelegt.

Mit dieser systematischen Einordnung ist die inhaltliche Auffas-
sung verbunden, daB Naturethik mehr sein sollte als ein Hilfsmittel
zur Losung aktueller Umweltprobleme. Die moralische und ethi-
sche Bedeutung der Natur fiir Menschen sollte nicht erst im Ange-
sicht ihrer bevorstehenden Zerstérung thematisiert werden. Selbst
wenn die Natur nicht unmittelbar bedroht wire, sollte sie Teil einer
umfassenderen Konzeption des Sittlichen sein. Naturethik ist somit
weder eine »ganz neue« Ethik noch allein ein aktuelles »Zusatz-«
oder »Hilfsargument«. Wir vertreten vielmehr die Auffassung, daf
das Nachdenken iiber das Mensch-Natur-Verhiltnis integraler Be-
standteil jeder Ethik sein sollte.

Eine »Ethik der Okologie« schlieBlich wire eine Standesethik der
Okologie als Wissenschaft. Hier wire zu iiberlegen, ob OkologIn-
nen als OkologInnen eine besondere Rolle bei der Losung der Um-
weltprobleme zukommt (siehe dazu Ott 1997). Als Expertlnnen in
umweltrelevanten Entscheidungssituationen tragen Wissenschaftle-
rInnen offensichtlich besondere Verantwortung. Diese wahrzuneh-
men bedeutet auch, eigene Wertvorstellungen offenzulegen. Selbst-
verstiandlich sollte es auch Teil einer solchen Standesethik sein, in
wissenschaftlichen Stellungnahmen inhaltlich sachangemessen zu
bleiben und sich zwar 6ffentlichkeitswirksamer, aber sachlich fal-
scher Aussagen oder Uberzeichnungen zu enthalten.

Naturethik

Ethik der Okologie


https://doi.org/10.5771/9783845261447_45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Naturschutz und Ethik

»Moral hat etwas mit
Schutz zu tun. Die im Be-
reich der angewandten
Ethik verbreitete Rede von
»moralischer Beriicksich-
tigung¢ setzt voraus, daf
irgendjemand oder -etwas
nicht vollig schutzlos den
Handlungsspielrdumen

von Personen ausgeliefert
sein sollte.« (Ott 1996:92)

siehe Folie 5

Jeremy Bentham, der Be-
griinder des englischen Uti-
litarismus, hat diese Auffas-
sung als erster formuliert:
»The question is not, Can
they reason? nor, Can they
talk? but, Can they suffer?«
(zit. nach Bimbacher 1980:
118)

s.Kap. IL.1.3 zum Tierschutz

Der bekannteste Vertreter
eines biozentrischen Ansat-
zes ist Albert Schweitzer.
»Ethik besteht also darin,
daB ich die Notigung emp-
finde, allem Willen zum Le-
ben die gleiche Ehrfurcht
vor dem Leben entgegenzu-
bringen wie dem eigenen.
Damit ist das denknotwen-
dige Grundprinzip des Sittli-
chen gegeben. Gut ist, Le-

2. Warum ist die Natur moralisch relevant?

Wer immer Fragen der Naturethik reflektiert, geht davon aus, daB es

moralisch nicht gleichgiiltig ist, wie Menschen sich der Natur ge-

geniiber verhalten. Natur ist also offenbar in einer noch unbestimm-
ten Weise moralisch relevant.

Wie diese moralische Relevanz zu begriinden ist, ist allerdings in

der Naturethik ebenso wie in der Naturschutzethik nach wie vor hef-

tig umstritten. Je nach Bezugspunkt der Begriindung, die hierfiir an-
gegeben wird, lassen sich anthropozentrische und physiozentrische

Naturethiken unterscheiden:

* Anthropozentrische Ethiken (gr.: anthropos = Mensch) stellen
Menschen in den Mittelpunkt ihrer ethischen Begriindung. Sie
gehen davon aus, daB die moralische Relevanz der Natur nur mit
einem wie auch immer gearteten Bezug auf Menschen begriind-
bar ist. Neben Grundbediirfnissen, die Menschen als Naturwe-
sen haben — etwa nach der Sauberkeit von Luft und Wasser so-
wie fruchtbaren Bdden — kdnnen sie auch dsthetische und emo-
tionale Bediirfnisse von Menschen in ihre Argumentation einbe-
ziehen.

« Physiozentrische Ethiken (gr.: physis = Natur) dagegen halten
natiirliche Objekte oder die Natur als ganze »an sichg, also vol-
lig ohne Bezug auf Menschen, menschliche Interessen und Be-
diirfnisse, fir den Ausgangspunkt moralischer Begriindungen
ihrer Schutzwiirdigkeit.

Innerhalb physiozentrischer Ethiken lassen sich verschiedene

Schwerpunktsetzungen unterscheiden:

Pathozentrische Ethik (gr.: pathos = Leiden): Dieser An-
satz verwendet als Kriterium die Leidensfihigkeit und um-
faBt somit empfindungsfdhige Lebewesen. Relevant fiir die
ethische Begnindung ist also die Fahigkeit, Leiden empfin-
den zu konnen. Das moralische Recht darauf, kein Leid zu-
gefligt zu bekommen, wird auf leidensfihigen Naturwesen
ausgedehnt

Biozentrische Ethiken (gr. bios = Leben) beruhen auf der mo-
ralischen Ehrfurcht vor allem Leben. Egalitire biozentrische
Ansitze begriinden so fiir jedes Lebewesen die gleiche morali-
sche Bedeutung, wihrend in einer abgestuften Biozentrik die
moralische Relevanz mit der Organisationshohe des Lebewe-
sens zunimmt.

https://dol.org/10.5771/8783845261447 45 - am 18.01.2028, 21:08:03, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= I


https://doi.org/10.5771/9783845261447_45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Naturschutz und Ethik

47

Okozentrische Ethiken (gr.: oikos = Haus) schlieBlich stellen
die ganze Natur, also belebte wie unbelebte, als solche in den
Mittelpunkt ihrer Begriindung. Nicht einzelne Lebewesen, son-
dern der moralische Wert und das Wohl eines »Ganzen« werden
als Grund fiir dessen moralische Relevanz angefiihrt.
Aufgrund dieses Bezugs auf ein »Ganzes« werden sie oft auch als
»holistische Ethik« bezeichnet. Meist sind in erster Linie vom Men-
schen méglichst unbeeinflufite Okosysteme gemeint; aber auch der
Schutz vom Menschen beeinfluBter Okosysteme kann so begriindet
werden. Menschen werden dabei als ein Teil des Systems erachtet.
Sie miissen ihre eigenen Interessen der »Funktionsfahigkeit des
Systems« nachordnen.
Die Auseinandersetzung um die Angemessenheit anthropozentri-
scher bzw. physiozentrischer Ethiken ist so alt wie die Na-
tur(schutz)ethik selbst und wird mit groler Vehemenz — bisweilen
sogar Polemik — gefiihrt. Zur Versachlichung dieser Debatte ist es
erforderlich, deutlicher zu machen, um was es jeweils geht: um den
Gegenstandsbereich des moralischen Schutzes oder aber um seine
ethische Begriindung. Wir pladieren dafiir, die Bezeichnung
»-zentrik« ausschlieBlich auf die Begriindung zu beziehen.
Der Unterschied zwischen ethischer Begriindung einerseits und Ge-
genstandsbereich des moralischen Schutzes andererseits wird in der
Natur(schutz)ethik leider nicht immer hinreichend klar. Die anthro-
pozentrische Position wird in der Debatte vielfach mit der Ansicht
gleichgesetzt, nichts auer Menschen sei moralisch relevant, was
dann als menschliche Hybris verworfen wird. Dem falsch verstan-
denen, auf rein 6konomische Nutzenkalkiile reduzierten »Anthro-
pozentrismus« wird dann als Kampfbegriff ein »Physiozentrismus«
(meist falsch: »Biozentrismus«) entgegengesetzt, um Natur diesem
Kosten-Nutzen-Kalkiil zu entziehen.
Eine solche Auffassung ist mit einer in unserem Sinne anthropozen-
trisch begriindeten Naturethik nicht gemeint. Auch fiir eine Ethik,
die allein vom Menschen her begriindet wird, ist Natur nicht blof§
eine Ressource, iiber die Menschen nach Belieben verfiigen konnen.
Welchen Wert anthropozentrische Ethiken dem Schutz der Natur im
Einzelfall beimessen, hiangt stark von ihrem Menschenbild ab. Je
mehr Bedeutung sie dem Naturerleben fiir ein gelungenes Mensch-
sein beimessen, desto stirker werden sie sich einer kurzsichtigen, an
den 6konomischen Interessen Weniger ausgerichteten Abwigung
widersetzen.
Eine gewisse Sonderstellung nehmen Ansitze ein, welche die Ge-
geniiberstellung von Mensch und Natur auch auf der Begriindungs-

7.45 - am 18.01.2026, 21:08:03.

ben erhalten und Leben for-
dern; bose ist, Leben ver-
nichten und hemmen. [...]
Das Leben als solches ist
[. . J heilig.«

(Schweitzer 1980: 331)

Der US-amerikanische Be-
griinder der land-ethic Aldo
Leopold macht die System-
integritdt zum Bewertungs-
maBstab: »A thing is right
when it tends to preserve the
integrity,  stability, and
beauty of the biotic commu-
nity. It is wrong when it
tends otherwise.«

(Leopold 1970: 262)

»Denn solange der
Mensch die Natur aus-
schlieBlich funktional auf
seine Bediirfnisse hin in-
terpretiert und  seinen
Schutz der Natur an die-
sem Gesichtspunkt aus-
richtet, wird er sukzessive
in der Zerstorung fortfah-
ren. Er wird das Problem
stindig als eines der Gii-
terabwidgung  behandeln
und jeweils von der Natur
nur das iibrig lassen, was
bei einer solchen Abwi-
gung noch ungeschoren
davonkommt.«
(Spaemann 1980:197)


https://doi.org/10.5771/9783845261447_45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

Naturschutz und Ethik

diese

»Konvergenzhypo-
these« vertreten beispiels-
weise Brian Norton (1991)
und Mary Midgley (1994)

ebene hinterfragen. Als Natur- und Bediirfniswesen sind Menschen
einerseits notwendig auf die Natur angewiesen, als Vernunftwesen
stehen sie andererseits »iiber der Natur«, d. h., sie verfligen iiber
eine gewisse Entscheidungsfreiheit, die verantwortliches Handeln
erst ermdglicht. Dieser ambivalenten Grundsituation von Menschen
in der Natur wird die Unterscheidung zwischen anthropo- und phy-
siozentrischen Begriindungen nicht gerecht. Unter dieser Voraus-
setzung erscheint es gleichermaBen sinnlos, die Natur »an sich« fur
wertvoll zu erkldren oder sie als solche fiir wertlos zu halten.

Ob nun der Verweis auf die unhintergehbare Beziehung zwischen

Menschen und Natur letztlich nicht auch ein »anthropozentrisches«

Argument ist, bleibt umstritten. Manche AutorInnen versuchen

diese Auffassung als »anthroporelational« (Pfordten 1986) zu be-

zeichnen, um die Hierarchie, die im Begriff der Anthropozentrik
liegt, zu relativieren. Ansitze, die versuchen, die Gegeniiberstel-
lung von Anthropo- und Physiozentrik auf der Begriindungsebene
aufzugeben, wollen wir als »inklusiv« bezeichnen. Dabei geht es
nicht um die erkenntnistheoretische Frage, wie man moralische

Relevanz erkennen soll, sondern um die ethische Charakterisierung

und Begriindung dieser Bedeutsamkeit.

» Inklusive Ethiken betrachten den Menschen stets im Kontext
der Natur. Einerseits hingen Menschen als Bediirfniswesen von
der Natur ab, andererseits hingen viele Schutzobjekte des Na-
turschutzes von menschlicher Pflege ab. Damit steht in diesem
Ansatz die Beziehung zwischen Mensch und Natur im Mittel-
punkt der Begriindung; die Entscheidung, ob Mensch oder Na-
tur in den Mittelpunkt gehdren, eriibrigt sich.

Das Anliegen, den fruchtlosen Streit um Anthropozentrik gegen
Physiozentrik aufzugeben, findet auch von pragmatischer Seite Un-
terstiitzung: Im Endeffekt, so lautet die Argumentation, wiirden sich
unterschiedliche Begriindungsansitze in der Praxis gar nicht aus-
wirken, sondern zu mehr oder weniger vergleichbaren Handlungs-
anweisungen fiihren. Die Manahmen, die ergriffen werden miuB-
ten, um das Uberleben der Menschheit nachhaltig zu sichern, sind
groBtenteils dieselben wie die fiir die Rettung der iibrigen Natur,
also der gesamten Biosphére erforderlichen.

So wichtig der Hinweis auf die Konvergenz praktischer Handlungs-

anweisungen jenseits des Begriindungsstreits ist, so sehr mufl davor

gewarnt werden, die praktische und die theoretische Ebene zu ver-
wechseln oder gleichzusetzen. Das Ringen um die »richtige« Be-
griindung des Naturschutzes ist nicht ausschlieBlich praktischen Er-
fordernissen geschuldet, sondern entspringt auch dem Bemiihen um

https://dol.org/10.5771/8783845261447 45 - am 18.01.2028, 21:08:03, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= I


https://doi.org/10.5771/9783845261447_45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Naturschutz und Ethik

49

eine moglichst widerspruchsfreie und iiberzeugungskriftige Natur-
schutzethik. Diese sollte nicht zuletzt eine ungliickliche Alternative
»Mensch oder Natur« zu iiberwinden suchen.

3. Hat die Natur Rechte?

Im vorigen Abschnitt haben wir uns mit der Frage beschiftigt, wie
die moralische Relevanz der Natur zu begriinden ist. Jetzt gilt es zu
fragen, inwiefern die Natur moralisch relevant ist. Hat die Natur ei-
nen eigenen Wert? Kann und darf dieser Wert mit anderen aner-
kannten Werten abgewogen werden? Haben Menschen Pflichten
gegeniiber der Natur? Hat die Natur ein Recht auf einen bestimmten
Umgang seitens des Menschen?

In der Absicht, der Natur einen moglichst weitreichenden Schutz zu
ermdglichen, sind viele Menschen geneigt, ihr ein Recht zuzuspre-
chen. Diese Position ist moralphilosophisch jedoch aus zwei Griin-
den sehr problematisch: die gegenseitige Bedingtheit von Rechten
und Pflichten sowie der Grundsatz »Sollen impliziert Kénnen ste-
hen der Verwendung des Rechtsbegriffs in der Naturethik im Wege.

3.1. Zur Gegenseitigkeit von Rechten und Pflichten

Die Formulierung moralischer Rechte bringt einen sehr hohen An-
spruch mit sich. Rechten entsprechen im engeren Sinne Pflichten;
sie sind gegebenenfalls einklagbar. Rechte und Pflichten kénnen
nach dem Grundsatz der Gerechtigkeit auf Gegenseitigkeit beruhen:
Wir haben unseren Mitmenschen gegeniiber bestimmte Pflichten,
gerade weil wir ihnen gegeniiber bestimmte Rechte in Anspruch
nehmen und ihnen eben diese Rechte auch unsererseits einrdumen
miissen. Diese Art der Gegenseitigkeit ist im Verhiltnis von
Mensch und Natur aber nicht gegeben. Moralische Subjekte, die
Pflichten iibernechmen konnen, sind nur Menschen. Sie haben
Rechte und Pflichten, tragen die Verantwortung fiir die Folgen ihres
Handelns und sind rechenschaftspflichtig, wenn sie die Rechte an-
derer verletzen. Natur, einschlieBlich aller nichtmenschlichen Lebe-
wesen, kann allein Objekt der Moral sein. Diese Lebewesen sind so-
mit zwar Gegenstand moralischer Beriicksichtigung, kénnen aber
nicht selbst moralisch handeln und haben uns Menschen gegeniiber
keine moralischen Pflichten.

Ob Natur Rechte haben kann, 148t sich aber nicht mit dem Hinweis
auf diese Asymmetrie bestreiten, denn die Gegenseitigkeit von



https://doi.org/10.5771/9783845261447_45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50

Naturschutz und Ethik

dazu siehe unten

dasselbe besagt der alte
romische Rechtssatz »Ul-
tra posse nemo obligatur«
(Jenseits seines Konnens
ist niemand verpflichtet)

Rechten und Pflichten ist auch in zwischenmenschlichen Beziehun-
gen nicht immer gegeben. Kleine Kinder etwa, die selber noch keine
Pflichten haben, sind dennoch Triger von Rechten. Ob die Natur als
ganze oder Teile von ihr wie Arten oder (einzelne) Lebewesen
Rechte haben konnen und was es im Bereich der auBlermenschli-
chen Natur konkret heifit ein Recht zu haben, ist umstritten. Diese
Problematik darf hier aber offen bleiben, da es moglich ist, Pflichten
zum Schutz der Natur zu formulieren, o/ne ein Recht der Natur po-
stulieren zu miissen: Eine Verpflichtung zum Schutz der Natur kann
ebensogut aus Pflichten anderen Menschen gegeniiber resultieren.

3.2. Der Grundsatz »Sollen impliziert Kénnen«

Die moralischen Rechte von Menschen sind unverduBlerlich und be-
dingungslos. Sie diirfen prinzipiell nicht miBachtet werden. Sie sind
Abwigungen mit anderen Giitern und Werten entzogen. Die Unbe-
dingtheit dieses Rechtsbegriffs riihrt daher, daf3 er aus dem Begriff
der (unbedingten) Wiirde des Menschen abgeleitet wird. Die aus
dem Grundsatz »Die Wiirde des Menschen ist unantastbar« entwik-
kelten Menschenrechte gelten bedingungslos und konnen deshalb
keiner Abwigung mit anderen Giitern unterliegen.

Der Natur in diesem strengen Sinne Wiirde und Rechte zuzuschrei-
ben, wiirde in enorme Schwierigkeiten fiihren, weil wir im Umgang
mit der Natur unvermeidlich solche Rechte verletzen wiirden. Wenn
es in vielen Situationen, die wir nicht vermeiden konnen, unméglich
ist, eine moralische Regel zu befolgen, bestehen grundsitzliche
Zweifel an deren Verniinftigkeit und Legitimitdt. Dies ist mit dem
Grundsatz »Sollen impliziert Kénnen« gemeint.

Ein solcher Grundsatz wiirde durch das Festschreiben eines Rechts
der Natur verletzt. Deshalb sollte die moralische Relevanz der Natur
anders als durch die Zuschreibung eines Rechts im strengen Sinne
ausgedriickt werden. Wenn Wiirde an die Fihigkeit eines Wesens
zur Moralitét gekniipft ist, ist es auBerdem sehr zweifelhaft ist, da
der Natur im ganzen oder einzelnen nicht-menschlichen Wesen
Wiirde im eigentlichen Sinne zukommt, die die Grundlage eines
solchen Rechts wire.

https://dol.org/10.5771/8783845261447 45 - am 18.01.2028, 21:08:03, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= I


https://doi.org/10.5771/9783845261447_45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Naturschutz und Ethik

51

Rechte der Natur

Biozentrische Positionen vertreten die Auffassung, daf alle Lebewesen
einen Selbstwert haben. Das heif3t aber noch nicht, daB alle ein Recht
auf Leben haben miissen. Durch Nahrungsaufnahme, Abwehr von
Krankheitserregemn usw. wiirden Menschen unausweichlich die Rechte
anderer Lebewesen verletzen. Es gibe praktisch keine Moglichkeit,
diese Rechte prinzipiell zu achten. Das macht es fragwiirdig, iiberhaupt
von einem Recht zu reden.

Befiirworter eines Rechts der Natur argumentieren dagegen mit
einem pragmatisch-strategischen Einwand: Wenn die Natur ein
Recht auf ihren Schutz hitte, dann wire jede Verletzung dieses
Rechts rechenschaftspflichtig. Dies wiirde zu einer Beweislastum-
kehr im Naturschutz fiihren. Nicht die NaturschiitzerInnen miilten
rechtfertigen, warum ein bestimmter Eingriff verboten werden soll,
sondern wer einen Eingriff plant, miifite rechtfertigen, warum dieser
erlaubt werden soll. Diese Argumentation scheitert an der genann-
ten Fragwiirdigkeit ihrer Voraussetzung, eines moralischen Rechts-
status’ der Natur. Das angestrebte Ziel der Beweislastumkehr 148t
sich allerdings ebenso erreichen, wenn eine Pflicht zum Schutz der
Natur nicht mit den moralischen Rechten der Natur, sondern mit
denjenigen anderer Menschen auf gewisse durch bestimmte Natur-
zustinde gegebene Werte begriindet wird. Auch in diesem Fall
miifite, wer in die Natur eingreift, nachweisen, dafl dadurch kein
Schaden fiir die Natur entsteht.

Das verstidndliche Anliegen, der Natur »an sich« iiber ein morali-
sches Recht einen héheren Schutzstatus zu verleihen, scheitert aber
nicht nur an theoretischen, sondern auch an praktischen Schwierig-
keiten. Erstens geht es, wie einleitend bereits dargestellt, im Natur-
schutz meist nicht um die Natur als solche, sondern nur um be-
stimmte Formen der Natur. Sie werden in der Naturschutzpraxis an-
deren Formen vorgezogen. Deshalb ist es wenig hilfreich, ein allge-
meines Recht »der Natur« zu fordern. Eng mit dieser Schwierigkeit
verbunden, aber von anderer Qualitit, ist das zweite Problem: Viele
der besonders gefihrdeten Arten und Biotope sind heute auf eine
»Hilfestellung« durch den Menschen angewiesen. Der Schutz der
Natur kann in diesem Fall nicht bedeuten, diese einfach sich selbst
zu iiberlassen. Die zur Pflege solcher Lebensriume erforderlichen
MaBnahmen sind iiber ein Recht der Natur kaum zu begriinden:
Wenn Menschen sie nicht geschaffen hétten, gibe es diese Formen

745 - am 18.01.2026, 21:08:02. R

kontraintuitive Konse-
quenzen; siehe Kap. III. 2


https://doi.org/10.5771/9783845261447_45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Naturschutz und Ethik

Beispiel

siehe Folie 6

der Natur ja gar nicht. Wenn die Natur ein Recht hitte, sie selbst zu
bleiben, hitten solche anthropogene Formen gar nicht erst geschaf-
fen werden diirfen.

Aus diesen Griinden kann wohl festgehalten werden, dal sowohl
die philosophischen Grundlagen als auch praktische Schwierigkei-
ten dagegen sprechen, Rechte der Natur im moralischen Sinne zu
postulieren.

4. Welchen Wert hat die Natur?

Wenn wir Natur zwar fiir moralisch bedeutsam halten, ihr aber auf-
grund der genannten Schwierigkeiten keine eigenen moralischen
Rechte im strengen Sinne einrdumen wollen, liegt es nahe, ihr Werte
zuzuschreiben. Im Gegensatz zu Rechten beanspruchen Werte
keine unbedingte (absolute) Geltung, es sei denn es handelte sich
um sogenante oberste Werte oder Selbstzwecke. So kénnen ver-
schiedene Werte im Konfliktfall gegeneinander abgewogen werden.
Naturschiitzerische und umweltpolitische MaBnahmen sind fast im-
mer das Ergebnis eines solchen Abwagungsprozesses.

Abwiigung verschiedener Werte

Einzelne Personen oder eine ganze Gesellschaft kdnnen sauberer Luft
und gesunden Wildern einen hohen Wert beimessen. Mobilitdt und
Komfort kdnnen ebenfalls Werte fiir sie darstellen. Je nach der Werte-
hierarchie, den individuellen Mdglichkeiten und den Rahmenbedin-
gungen wird bei der Wahl des Verkehrsmittels dann gefragt werden
miissen, welcher Wert welchem anderen Wert unterzuordnen ist. Die-
ses Beispiel verdeutlicht auch, daf individuelle und gesellschaftliche
Priferenzen in Konflikt geraten kdnnen.

Die Partikularitit von Wertsetzungen macht es schwierig, allge-
meingiiltige Normen unmittelbar auf Werte zu griinden. Um diese
Schwierigkeiten genau zu bestimmen ist es notwendig, den Wertbe-
griff zu differenzieren. Unterschiedlich Werte sind in unterschiedli-
cher Weise nachvollziehbar und vermittelbar. Wir unterscheiden
daher zwischen instrumentellen, inhidrenten und intrinsischen Wer-
ten:

https://dol.org/10.5771/8783845261447 45 - am 18.01.2028, 21:08:03, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= I


https://doi.org/10.5771/9783845261447_45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Naturschutz und Ethik

53

* Der instrumentelle Wert bezeichnet den Gebrauchswert eines
Objekts. Der Grund fiir den Wert des Objekts liegt nicht in die-
sem selbst, sondern in dem Zweck, den es erfiillt oder dem Ziel,
dem es dient. Je besser das Objekt dem von Menschen festgeleg-
ten Zweck oder Ziel dient, umso wertvoller ist es. Ein Objekt,
das instrumentellen Wert hat, kann durch ein anderes ersetzt
werden, das dieselbe Funktion erflillt (funktionale Aquivalenz).

Gebrauchswert (instrumenteller Wert)

Der Zweck eines Messers liegt darin, daf es schneidet. Erfiillt es diesen
Zweck nicht, ersetzt man es durch ein anderes. Erfiillt es diesen Zweck
in unterschiedlichem Mafle, ist es von groflerem oder geringerem Ge-
brauchswert.

Die gesetzliche Formulierung, Natur »als Lebensgrundlage des
Menschen« (BNatSchG) zu schiitzen, bezieht sich auf den instru-
mentellen Wert der Natur. Vielen im Naturschutz Engagierten er-
scheint diese Wertzuweisung jedoch als unzureichend. Der Natur
komme auch, aber eben nicht ausschlieBlich instrumenteller Wert
Zu.

Ansitze einer Monetarisierung des Umwelt- und Naturschutzes
(»Okologische Okonomie«) sind bestrebt, intakter Natur einen in
Geld umrechenbaren Wert zuzuschreiben, um Umweltschiden in
okonomische Kosten-Nutzen-Kalkiile einbeziehen zu kénnen. Ob-
wohl dieses Verfahren praktischen Erfolg verspricht, stoBt es auf er-
hebliche Skepsis. Viele Menschen sind der Ansicht, dafl der Wert
der Natur nicht in Geld zu bemessen sei, ja daB bereits dem Versuch
der Monetarisierung selbst etwas Fragwiirdiges, gar Unmoralisches
anhafte. Dies mag als ein weiterer Hinweis darauf gelten, daf rein
instrumentelle Wertvorstellungen im Zusammenhang mit der Natur
als unbefriedigend empfunden werden.

Nicht-instrumentelle Wertzuweisungen beziehen sich auf Eigen-
schaften des Objekts selbst, aus denen man keinen direkten Nutzen
ziehen kann. Der Grund dafiir, dal etwas wertvoll ist, liegt also in
ihm selbst und nicht auBerhalb seiner. Dies ist meist mit der Forde-
rung gemeint, Natur miisse »um ihrer selbst willen« geschiitzt wer-
den. Ein solcher Wert wird als »Eigenwert« oder »Selbstwert« be-
zeichnet. Obwohl diese Begriffe meist gleichbedeutend verwendet

7.45 - am 18.01.2026, 21:08:03.

Beispiel

Ausgleichs- und Ersatz-
mafnahmen im Natur-
schutz sind nicht selten
verbunden mit einer Mo-
netarisierung. Die dadurch
vorgenommene Abstrak-
tion von den jeweiligen
Besonderheiten wider-
streitet jedoch der emotio-
nal wie Skologisch zu be-
griindenden Unersetzbar-
keit von Flichen, Arten
und Landschaftsbildern.


https://doi.org/10.5771/9783845261447_45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Naturschutz und Ethik

Beispiel

siehe Hampicke (1995)

werden, ist es sinnvoll, sie zu unterscheiden: Der Unterschied zwi-

schen Eigenwert (inhdrentem Wert) und Selbstwert (intrinsischem

Wert) soll dabei in der jeweiligen Begriindung liegen.

« Einen Eigenwert (inhirenten Wert) hat ein Objekt dann, wenn
es aufgrund seiner besonderen Eigenart von einer Person oder
Personengruppe wertgeschitzt wird. Der Grund fiir den Wert
des Gegenstands liegt damit in der besonderen Beziehung, die
bestimmte Menschen zu ihm haben. Hierzu gehéren beispiels-
weise Erinnerungswerte und ésthetische Werte. Aufgrund dieser
besonderen Beziehung sind Gegenstinde mit einem Eigenwert
nicht ohne weiteres austauschbar. Pflichten Dritter beziehen
sich nicht auf das Objekt selbst, sondern auf die Menschen, die
es wertschitzen.

Eigenwert (inhdrenter Wert)

Ein sehr alter Apfelbaum in meinem Garten liefert kaum mehr Friichte.
Instrumentell ist er fiir mich wertlos. Dennoch ersetze ich ihn nicht ein-
fach durch einen neuen. Er hat einen Eigenwert fiir mich, weil er seit
meiner Kindheit dort steht oder ich ihn besonders schén finde. Will ein
Dritter meinen Garten iiberbauen und pflanzt als Ersatz an anderer
Stelle einen neuen Apfelbaum, so miBachtet er diesen Eigenwert. Auf-
grund meiner speziellen Beziehung zu ihm ist er fiir mich unersetzbar.

Im Naturschutz kdnnen auch ganze Landschaften solche Erinne-
rungswerte oder dsthetischen Werte haben, wenn sie beispielsweise
als Heimat wertgeschitzt werden. Auch Vogelkundlerlnnen, Wild-
orchideenbegeisterte oder Schmetterlingsliebhaberlnnen bauen spe-
zielle Beziehungen zu ihren Objekten auf, deren Beriicksichtigung
zuweilen zu Zielkonflikten im Naturschutz fiihrt.

Ein nicht-instrumenteller Eigenwert wird oft mit der Analogie eines
museal wertvollen alten Mdbelstiicks oder Bildes erldutert, bei dem
nicht die Nutzung im Vordergrund steht. Manche werden auch dies
noch als pinstrumentell« bezeichnen wollen. Der Unterschied liegt
aber darin, da8 der Gebrauchswert der Natur mehr oder minder un-
strittig ist: Dal Menschen saubere Luft zum Atmen und fruchtbare
Boden fiir ihre Erihrung brauchen, leuchtet wohl allen ein. Wozu
der absterbende Apfelbaum gut ist, 146t sich dagegen nicht generell
beantworten. Sein Eigenwert ist fiir andere Personen nicht unmittel-
bar erkennbar. Trotzdem kann er argumentativ einsichtig gemacht

https://dol.org/10.5771/8783845261447 45 - am 18.01.2028, 21:08:03, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= I


https://doi.org/10.5771/9783845261447_45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Naturschutz und Ethik

55

werden, wenn er dsthetisch, historisch oder biographisch begriindet
wird. Ein Eigenwert der Natur muB8 durchaus nicht fiir alle Men-
schen gleichermaBen personlich liberzeugend sein. Dennoch gebie-
tet es die Achtung vor der Beziehung, die eine andere Person zu ei-
nem wertgeschétzten Objekt hat, solche Eigenwerte bei Entschei-
dungen zu beriicksichtigen. Sie miissen allerdings gegebenenfalls
mit anderen Werten abgewogen werden, die von allen anerkannt
werden.

» Einen Selbstwert (intrinsischen Wert) besitzt dagegen etwas,
das seinen Wert ausschlieBlich aus sich selbst heraus hat und
nicht aufgrund der Wertschitzung durch Menschen. Auch in-
trinsische Werte sind nicht ersetzbar. Anders als beim Konzept
des Eigenwerts beziehen sich in diesem Fall moralische Pflich-
ten von Menschen gegeniiber der Natur (seien es nun Indivi-
duen, Arten oder Okosysteme) nicht auf die Beziehung zwi-
schen Menschen und Natur, sondern auf die Natur selbst.

Selbstwert (intrinsischer Wert)

Wenn ich die Palme vertrocknen lasse, die mir eine Freundin zum Gie-
Ben anvertraut hat, dann habe ich moglicherweise nicht nur den Eigen-
wert miBBachtet, den die Freundin ihrer Pflanze beimiit, sondern auch
den von dieser Beziehung unabhingigen Selbstwert der Pflanze. Wenn
wir in dem Beispiel Palme durch Hund ersetzen, wird die Intuition die-
ses Selbstwertes wohl noch deutlicher.

In diesem Beispiel werden Wohlergehen und Gedeihen von Pflan-
zen und Tieren als intrinsisch wertvoll aufgefat. Manche Ethiken
gehen so weit, die blofie Existenz der funktionalen Wechselbezie-
hungen in einem Okosystem oder auch eines unbelebten Objekts
(etwa des Mars) fiir intrinsisch wertvoll zu erachten. Aufgrund der
Tatsache, daB die biologische Evolution iiber die Jahrtausende eine
Vielfalt an Arten hervorgebracht hat, gelten auch die Arten selbst
oder ihre Vielfalt als intrinsisch wertvoll.

Die Unterscheidung von instrumentellen, inhdrenten und intrinsi-
schen Werten hiangt mit der Unterscheidung der oben genannten
Begriindungsansitze in der Naturethik zusammen:

7.45 - am 18.01.2026, 21:08:03.

Angelika Krebs (1997)
bezeichnet Eigenwerte als
»eudimonistische«
Werte. Das bedeutet, es
handelt sich um Werte, die
fiir das Gliick von Men-
schen wichtig sind, im Un-
terschied zu Gebrauchs-
werten, die eine praktische
Funktion fiir Menschen
haben.

Beispiel

Ein Existenzwert-Kon-

zept vertritt beispielsweise
der Biologe David Ehren-
feld: »Dieser nicht-huma-
nistische Wert von Le-
bensgemeinschaften und
Arten ldsst sich sehr ein-
fach beschreiben: Sie soll-
ten erhalten werden, weil
sie existieren und weil
diese  Existenz  selbst
nichts anderes ist als der
gegenwdrtige  Ausdruck
eines fortlaufenden histo-
rischen Prozesses von un-


https://doi.org/10.5771/9783845261447_45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Naturschutz und Ethik

geheurem Alter und iiber-
wiltigender ~ Groflartig-
keit. Nach dieser Auffas-
sung trigt langdauernde
Existenz ein unanfechtba-
res Recht auf Fortexistenz
in sich. Existenz ist das
einzige Kriterium, nach
dem sich der Wert von
Teilen der Natur bemessen
148t . . .«

(Ehrenfeld 1997:173)

siche Kap. IV. 2

Anthropozentrische Wertethiken messen ausschlieBlich Menschen
intrinsischen Wert bei. Andernfalls wiirde der Grund fiir die morali-
sche Relevanz der Natur nicht mehr allein beim Menschen liegen.
Physiozentrische Wertethiken nehmen unterschiedliche Selbstwerte
der Natur oder bestimmter Naturobjekte an: In der Pathozentrik gilt
etwa Abwesenheit von Leiden als intrinsisch wertvoll, in der Bio-
zentrik das Leben an sich und in der Okozentrik schlieBlich das
Wirkungsgefiige bzw. die Funktion von Okosystemen. Der Begriff
des Eigenwerts dagegen entzieht sich dieser Dichotomie in gewisser
Weise: Weil hier der Grund fiir den Wert eines Naturstiicks in der
Beziehung zwischen Mensch und Natur liegt, ist die Begriindung
zwar nie nur, aber immer auch auf den Menschen bezogen. Sie ist
also nicht ausschlieBlich wert-anthropozentrisch, aber auch nicht
physiozentrisch, weil der Eigenwert durch den Menschen und nur
durch die Beziehung zum Menschen entsteht, nicht aber durch einen
davon unabhingigen Selbstwert.

Auch hier wollen wir auf den Unterschied zwischen Begriindung
und Gegenstandsbereich in der Naturethik hinweisen: Hinsichtlich
der Frage, wer moralisches Subjekt ist und was einen Selbstwert
hat, halten wir eine anthropozentrische Sicht aus den frither genann-
ten Griinden fiir die einzig angemessene. Was die Ausdehnung des
Gegenstandsbereichs der Moral angeht, gehen wir iiber die Position
einer rein instrumentellen Betrachtungs- und Behandlungsweise der
Natur hinaus. Aufgrund der ihr zugeschriebenen Eigenwerte ist Na-
tur auch iiber unmittelbare menschliche Belange hinaus moralisch
relevant.

5. Naturethische Prinzipien mittlerer Reichweite

Auch wenn aus den bisherigen Erorterungen deutlich geworden sein
diirfte, da8 Fundamentalfragen der Ethik im allgemeinen und der
Natur(schutz)ethik im speziellen offen sind, sollte nicht iibersehen
werden, daB es bestimmte Grundsitze und Normen gibt, die weitge-
hend unstrittig sind. Dazu gehoren beispielsweise die Menschen-
rechte, die Achtung vor der Wiirde der Person und die Prinzipien
einer fairen Auseinandersetzung. Welche Norm aber in einer be-
stimmten Situation auf dem Spiel steht und wie ihr am besten ent-
sprochen werden kann, dariiber diirfte freilich oft Uneinigkeit herr-
schen.

Auch im Hinblick auf den Naturschutz lassen sich allgemein aner-
kannte Regeln angeben, bei denen aber die Tiicke im Detail der An-

7.45 - am 19.01.2026, 21:08:03.



https://doi.org/10.5771/9783845261447_45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Naturschutz und Ethik

57

wendung liegt. Sie lassen sich auch als Vorzugsregeln formulieren,
die plausibel sind, weil ihr Gegenteil nicht emnsthaft vertreten wer-
den kann. Solche Regeln, die zwischen (grundlegenden) Prinzipien
und (konkreten) Handlungsnormen vermitteln, wollen wir als »mitt-
lere« Prinzipien bezeichnen. Sie sind allgemein gehalten und miis-
sen daher in je spezifischen Situationen konkretisiert und gegebe-
nenfalls untereinander sowie mit anderen normativen Gesichts-
punkten abgewogen werden.

* Nicht-Schadensprinzip gegeniiber Menschen und Natur
»Handlungen, die Menschen und Natur nicht schaden, sind sol-
chen vorzuziehen, die ihnen Schaden zufiigen.«

*  Wohltuensprinzip gegeniiber Menschen und Natur
»Handlungen, die das Wohlergehen von Menschen und Natur
fordern, sind solchen vorzuziehen, die dies nicht tun.«

* Beriicksichtigung der Bediirfnisse zukiinftiger Generatio-
nen
»Handlungen, die auch mit dem Wohlergehen zukiinftiger Ge-
nerationen vereinbar sind, sind solchen vorzuziehen, die das
Wohlergehen zukiinftiger Generationen einschrinken.«

* Achtung der Selbstbestimmung des Menschen
»Handlungen und Normen, denen alle Betroffenen aus freien
Stiikken zustimmen kénnen, sind solchen vorzuziehen, die man
gegen ihren Willen durchsetzen muf3.«

* Zugang zu allen relevanten Informationen
»Die aufgeklirte Zustimmung aller Betroffenen zu bestimmten
Handlungsweisen oder Normen setzt ungehinderten Zugang zu
allen in der fraglichen Situation relevanten Informationen vor-
aus.«

Solche Prinzipien erscheinen vielleicht als zu wenig konkret. Dies

aber ist der Preis eines jeden Prinzips: Es muB stets im Einzelfall er-

mittelt werden, in welcher Weise es anzuwenden ist und wie even-
tuelle Abwigungen vorzunehmen sind. Die genannten Prinzipien
mogen zum Teil trivial anmuten. Auch werden manche LeserInnen
enttauscht sein, keine Vorzugsregel fir den Fall eines Konflikts
zwischen menschlichem Wohlergehen und dem der Natur vorzufin-
den. Wir denken, daB schon diese ganz »trivialen« Regeln hier Er-
wihnung verdienen, weil sie in der Praxis allzuoft miBachtet wer-
den. DaB} »die Natur« im politischen Alltag so oft zu kurz kommt,
héngt ja nicht allein damit zusammen, da »dem Menschen« gegen-
iiber »der Natur« immer Vorrang eingerdumt wiirde. Vielmehr kon-
nen manche Menschen ihre Interessen oft besser und effektiver
durchsetzen als andere. Es handelt sich eben nicht um einen Kon-

745 - am 18.01.2026, 21:08:02. R

siehe Folie 7


https://doi.org/10.5771/9783845261447_45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Naturschutz und Ethik

flikt zwischen Mensch und Natur, sondern um Interessenkonflikte
verschiedener Menschen. Die Berufung auf solche Prinzipien kann
in diesen Fillen ein wichtiger Schritt in der politischen und ethi-
schen Debatte sein. Sie hilft, den Blick fir grundsdtzliche Aspekte
des konkreten Falls nicht zu verlieren.

https://dol.org/10.5771/8783845261447 45 - am 18.01.2028, 21:08:03, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= I


https://doi.org/10.5771/9783845261447_45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	1.  Umweltethik, Naturschutzethik, Naturethik
	2.  Warum ist die Natur moralisch relevant?
	3.  Hat die Natur Rechte?
	3.1.   Zur Gegenseitigkeit von Rechten und Pflichten
	3.2.   Der Grundsatz »Sollen impliziert Können«

	4.  Welchen Wert hat die Natur?
	5.  Naturethische Prinzipien mittlerer Reichweite

