4. Intersexualitatals
theologische
Herausforderung

Die biologisch-medizinische Perspektive auf Geschlechtlichkeit ver-
weist darauf, dass sich Geschlecht als Kontinuum mit graduellen Unter-
schieden darstellt statt als dichotom-binir mit moglichen Zwischento-
nen. Der gewohnliche kategorial-begriffliche Rahmen zur Beurteilung
von geschlechtlicher Eindeutigkeit und Nichteindeutigkeit versagt,
zeigt sich Geschlecht doch als mehrdeutig, und zwar nicht nur im Sinne
sexueller Orientierung oder geschlechtlich interpretierter sozialer Rolle,
sondern schon als biologisches Geschlecht. Wenn wir diesen Umstand
ernst nchmen, benétigen wir »ein Verstindnis dafiir, dass Sauglinge
mit Intersex-Voraussetzungen Teil des Kontinuums menschlicher Mor-
phologie sind und in der Annahme behandelt werden sollten, dass ihr
Leben nicht nur lebenswert ist und sein wird, sondern auch eine Chan-
ce des Gedeihens ist« (Butler, 2009, S. 14).

Eine Beschiftigung mit der Theoriegeschichte offenbart, dass sich
das gegenwirtige Geschlechterverstindnis nichtauf eine tibergeschicht-
liche Selbstverstindlichkeit berufen kann. Die mit den Geschlechter-
kategorien verbundenen normativen Anspriiche sowie ihre empirische
Fillung waren schon immer umstritten. Allein aus diesen Griinden liegt
ein flexiblerer Umgang mit ihnen nahe.

Konstruktivistische Ansitze unterstreichen, dass es sich bei der
Diskrepanz zwischen vulgirem Geschlechterverstindnis und dessen
Dekonstruktion (z. B. aus medizinisch-biologischer Perspektive) nicht
nur um eine Spannung zwischen Naturordnung und Kulturordnung
handelt, sondern dass beide Ordnungen aufs Engste miteinander ver-

63

https://dol,org/10.30820/8783837968002-63 - am 20.01.2026, 05:16:45.



https://doi.org/10.30820/9783837968002-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Intersexualitit als theologische Herausforderung

woben sind und die vermeintlich natiirliche »Wirklichkeit an sich«
allenfalls in ihrer Widerstindigkeit erfahren wird. Die Wirklichkei,
die allen begrifflichen Feststellungsversuchen widerstrebe, driicke sich
nicht nur in der von kontingenten Referenzpunkten abhingigen ge-
schlechtlichen Vieldeutigkeit aus, sondern auch in der reflexiven Nicht-
Einholbarkeit der leiblichen Selbsterfahrung eines jeden Menschen. Sie
verweist dabei als ontologische und epistemologische Einsicht auf eine
prinzipiell vorbehaltliche Giiltigkeit menschlicher Versuche, die Wirk-
lichkeit zu ordnen, zu kategorisieren und zu gestalten.

Theologisch wurden Geschlecht und die faktische geschlechtliche
Nichteindeutigkeit mithilfe des Leibbegriffs umrissen: Die geschlecht-
liche Vieldeutigkeit und Nichteindeutigkeit muss theologisch genauer
bestimmt werden als Aspeke des Leibes, der als Ganzer letztlich uner-
schlossen, unverstindlich und unverfiigbar bleibt. Geschlechtals soziale
Kategorie wurde unter Zuhilfenahme des Lehrstiicks von der Schop-
fungsordnung thematisiert: In dieser Perspektive erscheint Geschlecht
nicht nur als praskriptiver Begriff (im Sinne einer Kongruenzforde-
rung von Geschlechtsrolle, Sexualitit und biologischem Geschlecht)
unhaltbar; schon als deskriptiver Begriff ist Geschlecht theologisch
nur schwer plausibel zu machen. Gott schuf den Menschen nicht nur
als Mann und Frau. Und seine Erschaffung gipfelt nicht in seiner Ge-
schlechtlichkeit. Gott schuf die Menschen fiir sich und fiireinander —
das ist die die eigentliche Pointe der Schépfungsberichte und die zen-
trale christliche Aussage tiber den Menschen als relationales Wesen. Die
Engfithrung von personaler Identitit auf reproduktive Fahigkeiten und
ein damit gefordertes Festhalten an Geschlechterkategorien als theolo-
gischen Fixpunkten, kann biblisch und systematisch-theologisch nicht
begriindet werden. Wenn sich der Mensch coram deo nicht durch sei-
ne Geschlechtlichkeit auszeichnet, was bedeutet das fiir den Menschen
coram mundo?

»Was konnte es bedeuten, mit der Beunruhigung durch diese Her-
ausforderung leben zu lernen — zu spiiren, wie sich die Sicherheit der
eigenen epistemologischen und ontologischen Verankerung verfliichrigt,
und gleichwohl im Namen des Menschlichen den Willen aufzubringen,
dem Menschlichen zuzubilligen, etwas anderes zu werden als das, fiir das

man es traditionellerweise hilt?« (Butler, 2009, S. 63).

64

https://dol,org/10.30820/8783837968002-63 - am 20.01.2026, 05:16:45.



https://doi.org/10.30820/9783837968002-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Intersexualitit als theologische Herausforderung

Die Relativierung des Selbstverstindlichen wiirdigt die christliche Tra-
dition mit Kreuz und Auferstchung in zwei sehr starken Symbolen.
Das in menschlicher Perspektive Unverstandene, Vieldeutige wird dar-
in nicht als das aus der gottlichen Ordnung Ausgestofiene bestitigt,
sondern im Gegenteil: Das Nichteindeutige erweist sich gerade als
das Angenommene. Die Ordnungen und die sich aus der Ordnungs-
gestalt ergebende Bestimmung des (Nicht-)Eindeutigen, das aus der
Ordnung fillt, werden als Menschenwerk entlarve und damit grund-
sitzlich infrage gestellt. Der Erweis des Nichteindeutigen als Folge
der menschlichen Setzung von Nicht-/Eindeutigkeit fordert dazu auf,
menschliche Ordnungen der Sinngebung und Wirklichkeitsgestaltung
auf ihre Lebensdienlichkeit hin zu befragen und zu korrigieren. Die
Geschlechterordnung, die nicht nur auf identitiren Feststellungen des
Minnlichen und Weiblichen beruht, sondern auch einen Bereich des
Ausgegrenzten, Nichtintelligiblen schafft, ist nicht um ihrer selbst wil-
len als quasi gottliche geheiligt. Allein der sie hervorbringende Versuch,
die geschaffene Welt verstehbar und gestaltbar zu machen, ist gottlich le-
gitimiert — und damit zugleich verschiedene magliche Ordnungsgestalten.

65

https://dol,org/10.30820/8783837968002-63 - am 20.01.2026, 05:16:45.



https://doi.org/10.30820/9783837968002-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol,org/10.30820/8783837968002-63 - am 20.01.2026, 05:16:45.



https://doi.org/10.30820/9783837968002-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

