Moschee-Neubauten

mal vonstattenging, einmal im 19. Jahrhundert und zum zweiten Mal in der zwei-
ten Hilfte des 20. Jahrhunderts.

Zudem ist eine Beeinflussung dieser beiden Etappen erkennbar. Weltpoliti-
sche Ereignisse, wie the Satanic Verse controvercy und die Anschlige von New York,
haben die Phasenunterteilung stark beeinflusst. Aufgrund dieser Ereignisse
kann eine Umorientierung dargestellt werden. So dnderte sich unter anderem die
Politik in Bezug auf die Etablierung der Moscheen sowie die Bedeutung, die den
Moscheen zugemessen wird.

Im Folgenden steht die Phaseneinteilung der Etablierung von Moscheen und
der muslimischen Religionsgemeinschaften in der Schweiz im Zentrum.

1.2 Geschichte der Etablierung von Moscheen in der Schweiz

I. Phase: Ankunft der ersten Muslime, Reorganisation und zwei Neubauten
Muslimische Bewohnerinnen und Bewohner des heutigen Schweizer Territo-
riums soll es schon vor den Anwerbeabkommen mit muslimischen Lindern ge-
geben haben. Laut Guido Baumann (2004a, 67) haben bereits im zehnten Jahr-
hundert Mauren und Sarazenen in den Schweizer Alpen gelebt.*

Im Gegensatz zu England kamen die muslimischen Immigrierenden im
20. Jahrhundert in ein Land, in welchem sich noch keine muslimischen Organi-
sationen gebildet hatten. Somit beginnt die I. Phase der muslimischen Prisenz in
der Schweiz mit den vorwiegend minnlichen muslimischen Arbeitern, die in den
spiten 1960-er Jahren in die Schweiz kamen, und endet Mitte der 1970-er Jahre. In
dieser I. Phase sind vorwiegend Immigranten des zweiten Migrationstypus, der
Riickkehr-Migration, eingewandert.” Die sogenannten >Gastarbeiter< kamen aus
wirtschaftlichen Griinden in die Schweiz. Nach den beiden Weltkriegen machte
sich ein Bedarf nach Arbeitskriften bemerkbar. Doch anders als andere Staaten,
die bereits muslimische Arbeitskrifte*® beschiftigten, schloss die Schweiz in den
ersten Jahren unter anderem mit Italien ein Anwerbeabkommen ab (D’Amato

54 Dies sei an einigen Ortsnamen ablesebar, so Baumann, einige Woérter wiirden in bestimmten
Schweizer Dialekten auf arabische Begriffe zurlickgehen. Ortsnamen haben laut diesen Aussa-
gen ihren Ursprung im Arabischen: Al-alin (die Hohen), Monte Moro (Berg der Mauren), al-ma-
gal (Vorposten), Ponte Sarrasino (Briicke der Sarazenen). Sonnige Weiden heifden in den Alpen
beispielsweise »schams«oder»chams«, was vom Arabischen »schams«abzuleiten sei; »schams«
bedeutet Sonne (Baumann 2004a, 68).

55 Die Schweiz hatte bereits 1963 MaRnahmen zur Zuwanderungssteuerung und 1970 ein Quoten-
system eingefiihrt. Seitdem durfte eine bestimmte Anzahl an Zuwanderern nicht iiberschrit-
ten werden. Davon betroffen waren Immigranten und Immigrantinnen, die Saisonarbeit leis-
teten, zu einem Kurzzeitaufenthalt kamen oder Gber Aufenthaltserlaubnisse bis zu einem Jahr
verfiigten (Neske/Currle 2008, 320).

56 So hat Deutschland ab1961 Anwerbevertrige mit der Tirkei abgeschlossen (Ceylan 2013a, 72).

- am 14.02.2026, 14:27:4;


https://doi.org/10.14361/9783839451519-042
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Thesenbearbeitung

2010, 132f.). Es waren katholische Einwanderer, die durch ihre religiose Soziali-
sation nicht explizit auffielen. Tiirkische Staatsangehdrige und bald danach auch
Jugoslawen warb die Schweiz erst Ende der 1960-er Jahre an, darunter waren auch
die ersten muslimischen Zuwanderer (Lathion 2010, 218). In dieser Gruppe befan-
den sich vorwiegend junge Minner, die sich eigentlich nur voriibergehend in der
Schweiz niederlassen wollten. Die Arbeitsvertrige basierten auf dem Rotations-
modell: Nach dem Arbeitsaufenthalt kehren die Arbeiter in ihre Herkunftslinder
zuriick, und neue Krifte ersetzen sie (Behloul/Lathion 2007, 199).

Neben dieser wirtschaftlich motivierten Einwanderung gab es zudem die
Einwanderung aus politischen Griinden, was somit dem dritten Migrationstypus,
der Diaspora-Migration, entspricht. Dabei handelt es sich um Menschen, die »aus
politischen oder humanitiren Griinden« (Gianni 2010, 18) in der Schweiz Asyl
suchten. In den 1960-er Jahren bestand diese Einwanderungsgruppe vorwiegend
aus muslimischen Immigrantinnen und Immigranten aus Lindern des Mittleren
Ostens (Gianni 2010, 18).

Fiir die Befriedigung der religiosen Bediirfnisse der Einwanderer wurden kei-
ne grofien Vorkehrungen getroffen, da der Aufenthalt nur provisorisch gedacht
war. Vereinzelt mieteten die Einwanderer in dieser I. Phase einfache Riume, in
denen sie sich zum gemeinsamen Gebet trafen (Behloul/Lathion 2007, 199). Sie
lebten ihre religiosen Praktiken im Privaten aus und fielen nicht weiter auf (Gian-
ni 2010, 17). Wie in GrofRbritannien bestand auch die Gruppe der in die Schweiz
Immigrierten vorwiegend aus Minnern, wobei auch hier die religiése Praxis, nach
dem Modell von Baumann, kaum ausgeiibt wird (Baumann 2002, 102). Trotzdem
sind in diesem Zeitraum zwei wichtige Moschee-Neubauten entstanden, welche
im Folgenden im Zentrum stehen:

Mahmud-Moschee in Ziirich®

An der Forchstrasse 323 in Ziirich steht der erste sichtbare Moschee-Neubau der
Schweiz. Die Ahmadiyya-Bewegung hat die Moschee nach einer zehnmonatigen
Bauzeit am 22. Juni 1963 er6ffnet.”® Die Moschee hatte 2013 ihr 50-jihriges Jubi-
ldum, was die Religionsgemeinschaft mit verschiedenen Festlichkeiten feierte.*
Das Gebiude besitzt ein kleines Kuppeldach und ein 18 Meter hohes Minarett. Auf
der gegeniiberliegenden Straflenseite steht die evangelisch-reformierte Kirche,
deren Turm fast zweimal so hoch ist wie das Minarett. Das islamische Glaubens-
bekenntnis steht rechts iiber dem Eingang der Moschee in arabischer Schrift.

57 www.ahmadiyya.ch/mahmud_moschee.htm (15.03.2014).
58 http://religionenschweiz.ch/bauten/mahmud.html (14.01.2013).

59 Siehe beispielsweise www.srf.ch/news/regional/zuerich-schaffhausen/schoenstes-schmuck
stueck-50-jahre-mahmud-moschee-in-zuerich (08.01.2014).

- am 14.02.2026, 14:27:4;

141


https://doi.org/10.14361/9783839451519-042
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Moschee-Neubauten

Die Moschee beherbergt neben dem Gebetssaal mit Kuppel eine Wohnung sowie
einen Lehrsaal (Miiller/Tanner 2009, 32).%°

Gemif} einem Gesprich in einer Ziircher Moschee erkennt die Mehrheit der
Muslime die Moschee der Ahmaddiyya-Bewegung nicht an, und die meisten Mus-
lime im Ziircher Raum besuchen sie nicht. Die Ahmaddiyya-Bewegung sei keine
mehrheitsfihige Gruppierung innerhalb des Islam.® Diese Nichtanerkennung
steht in einem groéferen Kontext, so wird die Ahmaddiyya-Bewegung im Allge-
meinen von anderen islamischen Strémungen nicht akzeptiert (Beyeler/Suter
Reich 2008, 245; 247).

Fondation Culturelle Islamique in Genf*

Die Erdffnung des zweiten sichtbaren Moschee-Neubaus in der Schweiz fand am
1. Juni 1978 statt. Der Bau und die Eréffnung der Moschee ist somit im Ubergang
von der I. Phase zur II. Phase anzusiedeln. Die Moschee am Chemin de Colladon
34 in Genf hat eine achteckige Kuppel und ein 22 Meter hohes Minarett. Das Ge-
baude ist von drei Seiten von Wohnblocken umgeben, und die Hohe des Minaretts
istauf deren Hohe abgestimmt. Die Finanzierung der Moschee sicherten Spenden
der Kénige Faisal Bin Abdulaziz Al Saud und Fahd Bin Abdulaziz Al Saud. Vor der
Er6ffnung der Moschee traf sich die Religionsgemeinschaft im islamischen Zen-
trum Eaux-Vives, das in den frithen 1960-er Jahren gegriindet wurde. Das Zent-
rum wurde jedoch allméhlich zu klein fiir die gréfler werdende Religionsgemein-
schaft, sodass 1975 Medhat Sheikh El Ard den Neubau einer Moschee lancierte. El
Ard war ein ehemaliger UNO-Delegierter sowie Hausarzt des Vaters der beiden
Kénige Saudi-Arabiens, die das Gebdude finanzierten.®® Die Moschee beinhaltet
einen Gebetsraum fiir Manner sowie einen fiir Frauen und kann bis zu 1.500 Be-
tende aufnehmen. Daneben sind eine Bibliothek sowie Schulungsriumlichkeiten
vorhanden (Miiller/Tanner 2009, 34).

Die Religionsgemeinschaft beauftragte den Genfer Architekten Osman
Giirdogan, der eine tiirkische Herkunft hatte. Sein Auftrag war, die Moschee als
einen architektonischen Kompromiss zwischen Europa und >dem Orient« zu ent-
werfen.®*

60 http://religionenschweiz.ch/bauten/mahmud.html (14.01.2013).

61 Feldnotizen Tag der offenen Moschee Ziirich, 08.11.2008. Bei einer Fithrung durch die Moschee
der Islamischen Gemeinschaft Ziirich an der Rotelstrasse war die Antwort auf die Frage nach
der Ahmaddiya-Moschee an der Forchstrasse, dass es sich dabei nicht um eine mehrheitsfahige
Bewegung innerhalb der Muslime in Zirich handle, sie sei eher als »Sekte« zu verstehen.

62 www.mosque.ch/ (26.02.2014).
63 http://religionenschweiz.ch/bauten/fondation.html (24.02.2014).
64 http://religionenschweiz.ch/bauten/fondation.html (24.02.2014).

- am 14.02.2026, 14:27:4;



https://doi.org/10.14361/9783839451519-042
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Thesenbearbeitung

In dieser I. Phase organisieren sich die muslimischen Institutionen im Allgemei-
nen vorerst provisorisch, sie beten in gemieteten Riumlichkeiten und bleiben in
der Gesellschaft eher unsichtbar. Doch trotzdem sind zwei Moschee-Neubauten
in der Schweiz entstanden. Die 1. Phase schliefRt somit zwei parallel verlaufende
Entwicklungen ein. Die erste Entwicklung ist durch die Einwanderung von mus-
limischen Arbeitern geprigt, die sich nur bedingt mit ihrem religiésen Erbe aus-
einandersetzen und, wenn iiberhaupt, in einem Provisorium beten. Die zweite
Entwicklung beinhaltet die zwei Neubauten. Diese stehen in einem globalen Kon-
text, so ist die Ahmaddiyya-Bewegung global organisiert, in Genf war die Bezie-
hung zum Kénigreich Saudi-Arabien ausschlaggebend. Deshalb sind die beiden
Neubauten nur bedingt mit den provisorischen Gebetsriumen zu vergleichen.

Die erste Entwicklung entspricht den ersten Phasen nach Baumann, nach
Peach und Gale sowie nach Shadid und van Koningsveld. Die zweite Entwicklung
dagegen stimmt der dritten Phase nach Shadid und van Koningsveld iiberein
(founding completely new ones). Nach Peach und Gale ist auch die dritte Phase (hi-
ding and displacement) erkennbar: Die Religionsgemeinschaften bauen Neubauten,
diese werden jedoch etwas >versteckt« — die Moschee in Ziirich steht zwar an zen-
traler Stelle, was eigentlich fiir die vierte Phase (embracing and celebration) spre-
chen wiirde, aber die Moschee ist relativ klein und die Kirche, die gegeniiber liegt,
iberragt sie (Miiller/Tanner 2009, 32). Die Hohe der Moschee in Genf ist an die
Hohe der Hiuser angepasst und erstreckt sich nicht dariiber hinaus, sodass sie
sversteckt< hinter den Wohnhiusern liegt.

[I. Phase: Familiennachzug und Etablierung

Die zweite Phase dauerte in etwa von Mitte der 1970-er bis Ende der 1980-er Jahre.
In der zweiten Hilfte der 1970-er Jahre inderten sich in der Schweiz die Gesetze
fur auslindische Arbeiter. Diese Gesetze bewilligten den Familiennachzug, was
eine neue Einwanderungswelle ausléste. Somit kam es zu einer Anderung des Mi-
grationstypus: Aus der Riickkehr-Migration wurde eine Immigration. Die muslimi-
sche Prisenz verinderte sich dadurch grundlegend und erhielt einen dauerhaften
Charakter. Frauen und Kinder erweiterten die vorher fast nur minnliche musli-
mische Bevolkerung. Nach Gianni (2010, 17) haben sie zu dieser Zeit »generell die
Idee aufgegeben, frither oder spiter in ihre Heimat zuriickzukehren«.

Nach Samuel M. Behloul und Stéphane Lathion (2007, 199) markierte der Fa-
miliennachzug die entscheidende Wende. Durch den Einbezug von Frauen in das
Arbeitsleben und der Kinder in das Schulsystem intensivierten sich die Kontak-
te zum Residenzland. Die aus dem Ursprungsland mitgebrachten Vorstellungen
iber Familienstruktur, Rollenverteilung, Erziehung der Kinder und manch an-
deres stellten diese Begegnungen infrage. An die Stelle der urspriinglichen Be-
diirfnisse der Gastarbeiter nach Gebetsrdumen und einfachen Treffpunkten tra-
ten jetzt die Bediirfnisse nach der Pflege der religios-kulturellen Wurzeln. Damit

- am 14.02.2026, 14:27:4;

143


https://doi.org/10.14361/9783839451519-042
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Moschee-Neubauten

versuchten die Immigrierenden, gegen die drohende Entfremdung der Familie,
insbesondere von Kindern und Jugendlichen, anzukdmpfen. Diese Phase stimmt
somit mit der zweiten Phase Intensivierung der Beziehungen zum Herkunftsland
nach Baumann iiberein.

Neben den Familiennachziiglern kamen gegen Ende der 1980-er Jahre Frauen
und Minner in die Schweiz, die dem dritten Migrationstypus nach Pries, der Dia-
spora-Migration, entsprachen. Die kriegerischen Auseinandersetzungen im fri-
heren Jugoslawien fihrten zu einer verstirkten Einwanderung (Behloul/Lathion
2007, 199), was die muslimische Bevolkerung in der Schweiz in ihrer Zusammen-
setzung stark verinderte.

In der II. Phase haben sich die Muslime vermehrt organisiert und griindeten
verschiedene Vereine und Gebetsriume, wobei der Familiennachzug von ent-
scheidender Bedeutung war. So entstanden in allen grofieren Stidten mehrere
muslimische Gebetsriume. Diese Riumlichkeiten waren jedoch einer starken
Fluktuation ausgesetzt, sodass nicht bekannt ist, wie viele Moscheen es zu einem
bestimmten Zeitpunkt genau gab. Die II. Phase entspricht somit vorwiegend der
ersten Phase (stage of a prayer hall) nach Shadid und van Koningsveld und der ers-
ten Phase (tacit change and planning denial) nach Peach und Gale. Je nachdem, ob
bereits ein Umzug in ein passenderes Gebiude vonstattenging oder nicht, geho-
ren einzelne Moscheen bereits in die nichste Phase, die teilweise dem stage of a
mosque von Shadid und van Koningsveld und der Phase larger-scale conversion with
minimalist change von Peach und Gale gleichkommt.

[Il. Phase: Erste Schritte aus der Unsichtbarkeit

In der III. Phase, die in den 1990-ern und zu Beginn des neuen Jahrtausends zu
verorten ist, haben sich Muslime in der Schweiz verstirkt organisiert und etab-
liert. Die Verinderung ist an der Etablierung von regionalen, iiberregionalen und
nationalen Dachverbinden abzulesen. Eine offizielle Vertretung fir alle Muslime,
ob auf nationaler oder lokaler Ebene, gibt es in der Schweiz bis in die Gegenwart
nicht. Es existieren neben den kulturellen und religiésen Vereinen mehrere ver-
schiedene Dachverbinde, die versuchen, einzelne muslimische Vereine zu verbin-
den und auch als Ansprechorgan fiir nichtmuslimische Partner zu agieren (Beh-
loul/Lathion 2007, 202).

- am 14.02.2026, 14:27:4;



https://doi.org/10.14361/9783839451519-042
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Thesenbearbeitung

Die ersten regionalen und iiberregionalen Dachverbinde® entstanden Ende

der 1990-er Jahre. Weitere nationale Dachverbinde® griindeten sich im neuen

Jahrtausend. Neben diesen Verbinden sind auch verschiedene muslimische Frau-

enorganisationen® entstanden.

In dieser I1. Phase richten sich muslimische Religionsgemeinschaften in ihren

provisorischen Gebetsriumen ein oder sie ziehen in ein passenderes Gebiude um.
Im Folgenden werden wichtige Moschee-Neubauten sowie -Umbauten kurz be-
leuchtet.

65

66

67

Nicht abschliefRend sind folgende Cruppierungen zu nennen: Vereinigung islamischer Organi-
sationen Ziirich (VIOZ) (www.vioz.ch/ [20.04.2011]) 1997; Vereinigung islamischer Organisatio-
nen des Kantons Luzern (VIOKL, inzwischen IGL (www.ig-luzern.ch/ [22.04.2013]) 2002 in Lu-
zern; Dachverband islamischer Gemeinden der Ostschweiz und des Fiirstentums Liechtenstein
(DIGO) (www.digo.ch/ [20.04.2011]) 2003 in St. Gallen; LUnion des organisations musulmanes
de Genéve (UOMG) (www.uomg.net/ [20.04.2011]) 2006 in Genf (Behloul/Lathion 2007, 202);
Verband Aargauer Muslime (VAM) (www.aargauermuslime.ch [10.01.2014]) 2004 in Neuenhof
(AC); Union Vaudoise des Associations Musulmanes (UVAM) (www.uvam.ch [10.01.2014]) 2004;
Union des Associations des Musulmans de Fribourg UAMF 2000 (Bleisch Bouzar/Rey et al. 2005,
318); die Comunita Islamica nel Cantone Ticino 1992 (Behloul/Lathion 2007, 201). Zudem existiert
Musulmans et Musulmanes de Suisse (www.islam.ch [26.02.2014]) sowie der Verband La Ligue
des Musulmans de Suisse. Neben diesen Dachorganisationen existieren auch Organisationen,
die verschiedene Vereine mit dem gleichen ethnischen und ideologischen Hintergrund zu ver-
einen versuchen sowie Organisationen, die Individuen mit besonderen Interessen zusammen-
bringen wie die Union Albanischer Imame der Schweiz (www.uais.ch [26.02.2014]) (Lathion/
Tunger-Zanetti 2013, 635).

2000 ist die Koordination islamischer Organisationen der Schweiz (KIOS) in Bern und im Marz
2006 die Foderation Islamischer Dachorganisationen in der Schweiz (FIDS), die versucht die isla-
mischen Dachverbinde zu vertreten, gegriindet worden (Behloul/Lathion 2007, 202).

Die 2008 gegriindete Dachorganisation muslimische Frauenorganisation Schweiz (MFOS:
http://mfo-s.ch/ [18.02.2014]) biindelt dabei die folgenden verschiedenen regionalen Vereine:
Frauenverein Nuur in Aarau, gegriindet 2004; Dar'an-Nur — Islamisches Frauenzentrum Bern
(www.dar-an-nur.ch/ [18.02.2014]), gegriindet 1994; Arabischer Frauenverein Olten; Islamischer
Frauenverein (IFL) in Luzern; Rheintaler Muslimen Frauenverein und Pont de communication
in Biel (www.oyla.de/cgi-bin/eigenes.cgi?page=text&id=220560551257518616&userid=32110930
[18.02.2014]). Der Frauenverein Nuur ist wiederum auch Mitglied des Verbandes Aargauer
Muslime (http://faargauermuslime.ch/vam/index.php?option=com_content&view=article
&id=48&ltemid=67 [18.02.2014]). Die Dachorganisation MFOS hat sich dabei zum Ziel gesetzt
die zentrale Anlaufstelle fiir muslimische Frauen in der Schweiz zu sein (http://mfos22.oyla.de/
cgi-binfhpm_homepage.cgi?skip=32110930|||mfos22 [18.02.2014]). Auch der IZRS (Islamische
Zentralrat der Schweiz (siehe IV. Phase) hat ein Departement fiir Frauenangelegenheiten einge-
richtet (www.izrs.ch/Departement-fur-Frauenangelegenheiten.html [18.02.2014]). Die ilteste
Vereinigung fiir muslimische Frauen ist die Association Culturelle des Femmes Musulmanes de
Suisse (ACFMS), welcher 1992 gegriindet wurde (Bleisch Bouzar 2011, 36).

- am 14.02.2026, 14:27:4;


https://doi.org/10.14361/9783839451519-042
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146

Moschee-Neubauten

Islamisch-Albanischer Verein in Winterthur

Die Moschee des Islamisch-Albanischen Vereins liegt an der Kronaustrasse 6 im
Winterthurer Industriequartier in einer umgebauten Werkhalle. Als Moschee zu
erkennen ist sie durch das kleine, gut drei Meter hohe Minarett. Die Moschee hat
einen Frauen- und einen Midnnereingang. Der 1992 gegriindete Islamisch-Albani-
sche Verein hat, nachdem seine Mitglieder verschiedene Riumlichkeiten fir das
gemeinsame Gebet genutzt hatten, die Industriehalle 2002 erworben, was somit
der zweiten Phase nach Shadid und van Koningsveld, stage of a mosque, sowie nach
Peach und Gale, larger-scale conversion with minimalist change, entspricht. Der Um-
bau der Halle erfolgte im folgenden Jahr und dauerte etwas mehr als ein Jahr. Die
offizielle Er6ffnung fand am 15. Mai 2004 statt.®® Die Feierlichkeiten zur Auf-
stellung des Minaretts am 29. Mai 2005 thematisierte auch der Winterthurer Stadt-
anzeiger vom 14. Juni 2005.%

Neben dem Gebetsraum fiir die Manner befindet sich im oberen Stockwerk
eine Empore fir die Frauen. Die Gebetsriume liegen unter einer reich verzier-
ten Kuppel.” Daneben gibt es in der Moschee einen Unterrichts- und einen Auf-
enthaltsraum sowie ein Biiro.” Mit der Nachbarschaft pflegt die Gemeinschaft
gute Beziehungen, so beispielsweise zur evangelischen Freikirche (Miiller/Tanner
2009, 35).”* Spannungen sind dennoch erkennbar: Im Mai 2013 kam es zu einem
Vandalenakt, als Unbekannte den Halbmond auf dem Minarett ausrissen.”

Islamische Glaubensgemeinschaft Bremgarten, Wohlen

Am 8. September 2007 hat die islamische Glaubensgemeinschaft Bremgarten in
Wohlen ihren Moschee-Neubau eréffnet.”* Gegen die Moschee im Industriege-
biet Rigacker gab es einigen Widerstand.” Bevor die Religionsgemeinschaft in
Wobhlen den Bauplatz kaufte, wurde ihr laut dem Architekten Toni Marti in zwolf
Gemeinden eine Absage erteilt.” Toni Marti war danach bis zu seinem Tode
Architekt der Moschee in Volketswil (Daniel-Ibrahim Kientzler: 635-637).

68 http://religionenschweiz.ch/bauten/winti.html (15.01.2013).

69 http://religionenschweiz.ch/bauten/winti.html (15.01.2013).

70 http://religionenschweiz.ch/bauten/winti.html (15.01.2013); Feldnotizen Winterthur, 09.11.2013.

71 Feldnotizen Winterthur, 09.11.2013.

72 Feldnotizen Winterthur, 09.11.2013.

73 www.tagesanzeiger.ch/zuerich/winterthur/Vandalen-stehlen-Halbmond-von-Minarett-/sto
ry/14175431 (26.02.2014).

74 AZ10.09.2007, 5; AZ 08.09.2007, 2f.

75 Wohler Anzeiger 24.06.2005, 25; Wohler Anzeiger 24.06.2004, 25; AZ 23.12.2004, 2f.; Wohler
Anzeiger10.12.2004, 33; Wohler Anzeiger 03.12.2004, 31; Wohler Anzeiger 12.10.2004, 1; Wohler
Anzeiger12.10.2004, 21.

76 Wohler Anzeiger11.09.2007, 25; AZ10.09.2007, 5.

- am 14.02.2026, 14:27:4;


https://doi.org/10.14361/9783839451519-042
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Thesenbearbeitung

Die Moschee sieht laut einem Zeitungsbeitrag unscheinbar aus: »Kein Weg-
weiser zeigt zur Moschee, und von aussen wirkt der unscheinbare Bau wie ein
ganz gewohnliches Gewerbehaus«.”” Von aufien kaum sichtbar, entfaltet sich ein
»tiirkisch-orientalische[r] Stil«’® im Inneren. Die Moschee bietet neben einem
Gebetsraum, einer Cafeteria, mehreren Biirordaumlichkeiten und zwei Schulzim-
mern Platz. Laut Medienberichten wird in der Baubewilligung explizit ein Mina-
rett verboten.”

Olten Tiirk Kiiltiir Ocagi - Tiirkischer Verein Olten, Wangen bei Olten

Der Tiirkische Verein Olten stellte im Januar 2005 einen Antrag auf die Geneh-
migung fiir den Bau eines Minaretts auf seiner Hinterhofmoschee in der Indus-
triestrasse 2 in Wangen bei Olten. Die stillgelegte Lack- und Farbenfabrik hatte
der Verein 2002 gekauft und anschliefend umgebaut.®® Der Kauf einer Immo-
bilie entspricht der zweiten Phase nach Shadid und van Kongingsveld sowie nach
Peach und Gale. Die Hinterhofmoschee in Wangen verfiigt itber Gebetsriumlich-
keiten fiir Frauen und Manner, Waschmoglichkeiten, verschiedene Aufenthalts-
riume, Sitzungs- und Schulungsriume. In der oberen Etage befinden sich zwei
Wohnungen, die vermietet werden (Miiller/Tanner 2009, 36). Das Minarett er-
langte schon vor seiner Errichtung nationale Bedeutung. Vier Jahre lang hat das
in der Turkei vorgefertigte Minarett lokale, kantonale sowie nationale Behdérden
beschiftigt. Bereits die Umnutzung des Gebdudes haben Nachbarn angefochten,
doch diese Einsprache wies die Bau- und Planungskommission der Gemeinde
Wangen bei Olten ab. Dieselbe Kommission bestitigte aber die Einsprache gegen
die Aufstellung eines sechs Meter hohen Minaretts. Daraufhin erhob der Verein
Einspruch beim kantonalen Bau- und Justizdepartement, welches ihm Recht gab.
Als im September 2005 die Baupublikation aushing, gingen bei der Baukommis-
sion sieben Einsprachen ein. Mit der Begriindung der fehlenden Zonenkonformi-
tit, das Minarett transformiere das Gebiude in einen Sakralbau, was in der Ge-
werbezone nicht erlaubt sei, gab die Baukommission den Einsprachen statt. Des
Weiteren wurde angefiihrt, es seien zu wenige Parkplitze vorhanden, das Mina-
rett verstofRe gegen einzelne Bauvorschriften und passe nicht in die Umgebung.
Der Verein zog das Urteil wieder an das Solothurner Bau- und Justizdepartement,
welches zugunsten des Vereins entschied. Zwei private Einsprachen gingen bis
vor das Bundesgericht, um den Bau des Minaretts zu verhindern. Das Bundes-
gericht entschied sich am 4. Juli 2007 definitiv fiir den Bauantrag des Vereins.
Obwohl das Bundesgericht die Bewilligung explizit erteilte, kam es zu weiteren

77 AZ19.09.2009, 46.

78 AZ 09.11.2009, 34.

79 AZ07.03.2009, 2; AZ19.09.2009, 46.

80 http://religionenschweiz.ch/bauten/tuerk.html (14.01.2013).

- am 14.02.2026, 14:27:4;

147


https://doi.org/10.14361/9783839451519-042
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Moschee-Neubauten

Verzogerungen, da die Frist fiir ungenutzt verstrichen erklirt wurde. Diese Ent-
scheidung korrigierte wiederum das Solothurner Bau- und Justizdepartement.
Wihrend dieser vier Jahre litt der Verein zudem unter Anfeindungen. Fenster
wurden eingeschlagen und Schweinefleisch wurde an der Tir aufgehingt.®

Diskussionsstoff gab neben dem Minarett auch das Symbol des Wolfes. Die-
ses Symbol war beispielsweise im Vereinslogo zu finden. Das Symbol ist laut Fe-
lix Miiller und Mathias Tanner (2009, 37) problematisch, da es mit einer rechts-
extremistischen Jugendorganisation in der Tiirkei in Verbindung gebracht wird.
Diese Organisation ist fiir ihren tiirkischen Nationalismus, den sie vor 1980 auch
mit terroristischen Mitteln verteidigte, bekannt. Der Tiirkische Verein Olten ver-
lautbarte jedoch, dass er keine Beziehungen zu dieser Jugendorganisation pflege,
der Wolf sei ein historisches Symbol, dieser gehore »zur Kultur wie der Hahn als
Symbol zu den Franzosen«®?. Die Debatte um die Aufstellung des Minaretts® hat
unter anderem die Minarett-Initiative angestof3en, welche ein zentrales Thema in
der nichsten Phase ist.

Die III. Phase ist stark durch die Etablierung von verschiedenen regionalen und
iiberregionalen Verbinden gekennzeichnet. Die Aufmerksamkeit gilt nun dem
Residenzland Schweiz, folglich ist in dieser III. Phase die dritte Phase nach Bau-
mann (Umkehr des Aufmerksamkeitsfokus) erkennbar. Dariiber hinaus gestalteten
und etablierten Vereine auch zunehmend ihre Gebetsraumlichkeiten. Teilweise
verliefen sie ihre provisorischen Gebetsriume und mieteten grofiere Riumlich-
keiten an, was dem Phaseniibergang von der ersten zur zweiten Phase nach Sha-
did und van Koningsveld wie auch nach Peach und Gale entspricht. Die III. Phase
milndet nun vermehrt in die Phase stage of a mosque bzw. in die Phase larger-scale
conversion with minimalist change.

81 http://religionenschweiz.ch/bauten/tuerk.html (14.01.2013).

82 http://religionenschweiz.ch/bauten/tuerk.html (14.01.2013).

83 Neben der Diskussion in Wangen hat auch die geplante Aufstellung eines Minaretts im berni-
schen Langenthal fir Unruhe gesorgt. Im Jahre 2004 kaufte die albanisch gepragte Islamische
Glaubensgemeinschaft Langenthal (IGCGL—Xhamia e Langenthalit) das Gewerbegebiude, das sie
jahrelang gemietet hatte. Seitdem hat sie das Gebdude umgebaut und die Errichtung eines Mi-
naretts geplant. Der Religionsgemeinschaft lag eine Bewilligung fiir ein Minarett vor. Weil sie
jedoch das Minarett vor der Minarett-Initiative nicht aufgebaut hatte, herrschte Unsicherheit,
ob die Gemeinschaft das Minarett noch bauen diirfe. Am 29. Madrz 2012 hat das Verwaltungsge-
richt des Kantons Bern die Baubewilligung fiir die Kuppel erteilt, aber nicht fiir das sechs Meter
hohe Minarett. Die Religionsgemeinschaft hat das Urteil akzeptiert (Lathion/Tunger-Zanetti
2013, 637). Anfang des Jahres 2014 hat die Religionsgemeinschaft in Langenthal die Plexiglas-
kuppel errichtet (www.bernerzeitung.ch/region/emmental/Eine-Dachkuppel-statt-ein-Mina
rett/story/19648259 [26.02.2014]).

- am 14.02.2026, 14:27:4;


https://doi.org/10.14361/9783839451519-042
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Thesenbearbeitung

IV. Phase: Diskursédnderung und Minarett-Initiative
Die Initiative »Gegen den Bau von Minaretten, im Folgenden Minarett-Initiative
genannt, hat das Schweizer Stimmvolk am 29. November 2009 angenommen.

Es war aber nicht allein die Minarett-Initiative, die diese IV. Phase prigte. Die
Minarett-Initiative hatte einen langen Vorlauf. Sie steht in einem internationalen
Kontext einer verstirkten Aufmerksamkeit fiir die muslimische Bevolkerung in
Europa sowie denislamistischen Terrorismus, wie beispielsweise in New York 2001
oder London 2005. Die Verinderung des Diskurses iiber den Islam in der Schweiz
illustriert Behloul anhand von den folgenden Ereignissen: erstens die kantonale
Abstimmung im Kanton Zirich im Jahre 2003 tiber die 6ffentlich-rechtliche An-
erkennung von weiteren Religionsgemeinschaften. Meinungsumfragen im Vor-
feld lief3en erkennen, dass die Initiative angenommen werden wiirde. Daraufhin
konzentrierte sich die Opposition in ihrer Argumentation auf den Islam und die
Initiative wurde abgelehnt. Zweitens gab es im Jahre 2004 eine nationale Abstim-
mung iiber eine erleichterte Einbiirgerung der zweiten und dritten Generation.
Auch hier fokussierten die Gegner und Gegnerinnen die Debatte auf den Islam,
obwohl auch viele nichtmuslimische Migrantinnen und Migranten der zweiten
und dritten Generation von der Initiative betroffen waren. In einer grof ange-
legten Abstimmungskampagne prognostizierten sie bei einem positiven Ausgang
der Initiative, dass im Jahr 2040 die Muslime 70 Prozent der Schweizer Bevolke-
rung ausmachen witrden. Auch diese Initiative wurde abgelehnt (Behloul 2009a,
257f.; 2009b, 111). Drittens betrieb die SVP bei den Nationalratswahlen 2007 mit
»dem Islam« Wahlkampf, indem sie ihn »als ein fremdes Phinomen normativ in
ein antagonistisches Verhiltnis zum Schweizer Wertesystem« setzte (Behloul
2009b, 111). Die Minarett-Initiative ist somit der vorliufige Endpunkt einer Ent-
wicklung und steht im Kontext dieses Diskurses. Der Minarett-Streit entbrannte,
wie bereits erwihnt, als muslimische Organisationen in einzelnen Ortschaften in
den Jahren 2005 und 2006 Baugesuche fiir Minarette stellten. Diese Baugesuche
sowie die Pline fiir eine grofie Moschee in Bern, riefen einen Minarett-Streit her-
vor, der in der Minarett-Initiative gipfelte. Zuvor gab es bereits seit einigen Jah-
ren Bestrebungen, Minarette auf kantonaler Ebene zu verbieten, wie etwa in den
Kantonen Solothurn, Ziirich, Bern, Wallis und im Tessin. Im Kanton St. Gallen
versuchte ein Vorstof$, den Bau von Minaretten nur zu erlauben, wenn das Volk
per Abstimmung sie bewilligt. Die iiberwiegend von Vertreterinnen und Vertre-
tern der Schweizerischen Volkspartei (SVP) unterstiitzten Einzelinitiativen fan-
den keine Mehrheiten (Miiller/Tanner 2009, 39f.). Laut Miiller und Tanner (2009,
40) fillt auf, dass die verschiedenen VorstéfSe in zeitlicher Nihe stattfanden und
dass die Gegner und Gegnerinnen dhnlich argumentierten. Dies deute auf ein
abgesprochenes Vorgehen hin. Selbiges beschreibt auch Tunger-Zanetti (2013) in
seinem Artikel »Against Islam, but not against Muslims«.

- am 14.02.2026, 14:27:4;


https://doi.org/10.14361/9783839451519-042
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Moschee-Neubauten

Die Initianten der nationalen Volksinitiative waren Vertreter der SVP und der
Eidgendssischen Demokratischen Union (EDU). Das sogenannte iiberparteiliche
>Egerkinger Komitee* hat die Initiative ausgearbeitet und lanciert. Die Mina-
rett-Initiative kam mit 113.540 gitltigen Unterschriften® zustande (Miiller/Tanner
2009, 40). Damit wurde ein neuer dritter Absatz des 72. Artikels in der Bundes-
verfassung gefordert. Der Artikel 72 sollte mit dem Satz: »Der Bau von Minaretten
ist verboten« erginzt werden.®

Das Schweizer Stimmvolk hat die Minarett-Initiative mit 57,5 Prozent bzw.
mit 1.535.010 Stimmen angenommen. Die Stimmbeteiligung betrug 53,76 Pro-
zent.” Von den 26 Kantonen haben drei Kantone, Genf, Neuenburg sowie Waadt,
und ein Halbkanton, Basel-Stadt, die Initiative abgelehnt.®

Im Allgemeinen kann das Minarettverbot laut Hirter und Vatter (2009, ii)
nicht als eine generelle Ablehnung der Muslime in der Schweiz angesehen werden.
Die Mehrheit der Stimmenden (64 Prozent) gaben an, »dass sich die schweizeri-
sche und die islamische Lebensweise gut vertragen« (Hirter/Vatter 2009, ii). Die-
se Einschitzung wirkte sich jedoch nicht auf die Initiative aus, denn 49 Prozent
derjenigen, die von einer sehr guten Vertriglichkeit der schweizerischen mit der
islamischen Lebensweise ausgingen, nahmen die Initiative an.®

84 Die Websiteadresse des>Egerkinger Komitees<lautet www.minarette.ch/ (10.01.2014).

85 Fiir eine nationale Volksinitiative miissen 100.000 giiltige Unterschriften in einem Zeitraum
von 18 Monaten zusammenkommen (www.bk.admin.ch/themen/pore/vi/index.html?lang=de
[21.12.2012]).

86 www.admin.ch/opc/de/classified-compilation/19995395/index.html (23.04.2014).

87 www.admin.ch/ch/d/pore/va/20091129/index.html (23.04.2014).

88 www.admin.ch/ch/d/pore/va/20091129/cans547.html (23.04.2014).

89 LautderVOX-Analysevon Hirter und Vatter war das Stimmverhalten sehrstark von einem Links-
Rechts-Gegensatz gepragt. Die Linken lehnten die Initiative vehement ab, wiahrend die Rechten
der Initiative mit Nachdruck zustimmten (iiber 80 Prozent). Fiir den Ausgang der Abstimmung
entscheidend war die politische Mitte. Diese nahm die Initiative zwei zu eins an und stimmte
somit »grundsatzlich anders als bei fritheren auslanderpolitischen Abstimmungen« (Hirter/
Vatter 2009, ii). Anscheinend sei das Resultat »nicht allein mit Fremdenfeindlichkeit und dem
Widerstand gegen die Globalisierung und einen daraus resultierenden Identitatsverlust der
Schweiz [zu] erklaren« (Hirter/Vatter 2009, ii). Erwartungsgemafs haben Personen, die negativ
gegeniiber der Einwanderung von Ausldndern eingestellt sind und eine »traditionelle und auf
sich selbst bezogene Schweiz wiinschen« (Hirter/Vatter 2009, ii), die Initiative angenommen.
Uberraschend ist jedoch, dass sich 40 Prozent derjenigen, die sich fiir Chancengleichheit zwi-
schen Schweizern und Auslandern aussprechen bzw. fiir eine offene und moderne Schweizsind,
fur die Initiative ausgesprochen haben (Hirter/Vatter 2009, ii). Die formale Bildung beeinfluss-
te laut Hirter und Vatter (2009, ii) die Entscheidung am stérksten. Die Initiative haben 34 Pro-
zentder Hochschulabgingerinnen und Hochschulabginger und 48 Prozent der Absolventinnen
und Absolventen einer hoheren Berufsschule angenommen. 76 Prozent der Personen, die als
hochsten Abschluss eine Berufslehre angaben, haben die Initiative angenommen. Laut dieser
VOX-Studie gab es keinen Unterschied zwischen dem Abstimmungsverhalten von reformierten

- am 14.02.2026, 14:27:4;


https://doi.org/10.14361/9783839451519-042
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Thesenbearbeitung

Im Zuge der Minarett-Initiative hat sich der Islamische Zentralrat Schweiz
(IZRS)*® gegriindet. Es handelt sich dabei um eine neuere nationale Organisa-
tion, die Lathion und Tunger-Zanetti »the new hardline association« (2012, 580)
nennen. Die Griitndung am 25. Oktober 2009 stand in unmittelbarem Zusammen-
hang mit der Minarett-Initiative, welche einen Monat spater stattfand. Der IZRS
ist stark in den Medien prasent und versucht laut Lathion und Tunger-Zanetti
(2013, 636), durch provokative Initiativen Aufmerksamkeit auf sich zu ziehen. Im
Gegensatz zu den anderen muslimischen Organisationen setzt sich der Verein
vorwiegend aus Einzelpersonen zusammen.”

Zu einem neuen Versuch, einen gemeinsamen Verein der Muslime in der
Schweiz zu griinden, kam es Anfang 2011. Die KIOS und die FIDS diskutierten ge-
meinsam die Griindung der Gemeinschaft Umma Schweiz, der die muslimischen
Biirger und Biirgerinnen auf nationaler Ebene vertreten soll.”> Nach Lathion und
Tunger-Zanetti (2013, 636) ist dieser Versuch auch als Reaktion auf den IZRS zu
verstehen.

In dieser Phase wurden Neubauten geplant und gebaut, was der dritten Phase
nach Shadid und van Koningsveld (founding completely new ones) und der dritten
(hiding and displacement) und vierten Phase (embracing and celebration) nach Pe-
ach und Gale entspricht. Neben den im Fokus stehenden Moschee-Bauprojekten

und katholischen Christen: 60 Prozent der reformierten und katholischen Christen nahmen die
Initiative an. Ein grofer Unterschied ist jedoch bei den Religionslosen zu erkennen, so lehnte
die Mehrheit dieser statistischen Gruppe die Initiative ab (Hirter/Vatter 2009, ii). Keine Unter-
schiede im Abstimmungsverhalten gab es in puncto Geschlecht und Alter. Nach der Abstim-
mung wurde vermutet, dass politisch links stehende Frauen das Minarettverbot angenommen
hatten. Diese Vermutung wurde jedoch widerlegt, nur eine Minderheit (16 Prozent) stimmte
fur die Initiative. Bei den politisch links stehenden Mannern waren es dagegen 21 Prozent, und
somit lag der Prozentsatz hier sogar etwas hoher. Im Cegensatz dazu befiirworteten mehr
politisch rechts stehende Frauen (87 Prozent) im Vergleich zu den politisch rechts stehenden
Ménnern (71 Prozent) die Initiative (Hirter/Vatter 2009, ii). Als Motiv fiir die Beflirwortung der
Initiative nannten die Befragten am haufigsten, dass sie »ein Zeichen gegen die Ausbreitung
des Islam und des von ihm propagierten Gesellschaftsmodells« (Hirter/Vatter 2009, ii) setzen
mochten. Oftmals wurde auch noch hinzugefiigt, »dass Minarette nichts mit der Religionsaus-
libung zu tun hatten« (Hirter/Vatter 2009, ii). Etwa ein Sechstel der Befiirworterinnen und Be-
firworter nannte als Motiv »die Diskriminierung der christlichen Kirchen in islamisch geprag-
ten Landern« (Hirter/Vatter 2009, ii). Nur 15 Prozent gaben als Begriindung konkrete »Kritik an
den in der Schweiz lebenden Muslimen« (Hirter/Vatter 2009, ii) an. Die Gegnerinnen und Geg-
ner der Initiative gaben als Motiv fiir die Ablehnung mehrheitlich die »Einschrankung der in der
Verfassung garantierten Grundrechte auf Religionsfreiheit und Nichtdiskriminierung« (Hirter/
Vatter 2009, ii) an.
90 www.islamrat.ch (15.01.2013).
91 Andieser Stelle geht der Dank an Andreas Tunger-Zanetti fiir diesen Hinweis.

92 AZ09.02.2012, 5; BaZ11.02.2012, 6; Der Sonntag13.03.2011, 8.

- am 14.02.2026, 14:27:4;


https://doi.org/10.14361/9783839451519-042
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Moschee-Neubauten

in Volketswil und in Grenchen wird im Folgenden kurz auf zwei weitere Projekte
niher eingegangen.

Begegnungszentrum des Tiirkisch-Islamischen Kulturvereins, Egnach

Am 1. Juni 2013 hat der tiirkisch-islamische Kulturverein von Romanshorn ein isla-
misches Begegnungszentrum in Egnach, Kanton Thurgau, eréffnet. Das Zentrum
befindet sich in einem Mehrfamilienhaus an der Romanshornerstrasse. Der Bau
hat sich durch verschiedene Einsprachen verzogert.” Als die Religionsgemein-
schaft Anfang 2009 das Baugesuch fiir das Begegnungszentrum einreichte, gab
es mehrere Einsprachen und der Gemeinderat hat das Gesuch zweimal abgelehnt.
Der Verein legte zweimal Rekurs ein und bekam jedes Mal Recht. Im Frithling 2011
hat der Gemeinderat dann die Baubewilligung erteilt.* Auch wihrend der Bau-
phase gab es Schwierigkeiten, so rissen Vandalen die Visiere um, und zweimal
gab es wegen Unstimmigkeiten zwischen dem Architekten und dem Prisidenten
einen Baustopp.”

Die Gebetsraumlichkeiten sind in einem relativ unauffilligen weiflen Neu-
bau untergebracht. Urspriinglich war ein Minarett geplant, dies ist jedoch nach
den Schwierigkeiten nicht linger thematisiert worden. Ein Schild weist darauf
hin, dass sich ein islamisches Begegnungszentrum im Haus befindet. Das Be-
gegnungszentrum beinhaltet eine Cafeteria, einen Aufenthaltsraum, eine Kiiche
sowie einen Minner- und einen Frauengebetsraum. Wihrend 182 Minner ge-
meinsam beten koénnen, beliuft sich die Anzahl der maximal betenden Frauen
auf 82. Neben dem Begegnungszentrum sind auch Mietwohnungen im Haus vor-
handen, wobei eine Wohnung fiir den Imam vorgesehen ist. In Verbindung mit
dem Projekt sind zwei neue Einfamilienhiuser neben dem Begegnungszentrum
gebaut worden.”

93 www.tagblatt.ch/ostschweiz/thurgau/romanshorn/tz-ro/Islam-Zentrum-Endlich-fertig;
art123832,3418120 (08.04.2014).

94 Lokalanzeiger Egnach 30.05.2013, 5; www.tagblatt.ch/ostschweiz/thurgau/romanshorn/
tz-ro/Islam-Zentrum-Erfolgloser-Rekurs;art123832,2632901 (08.04.2014); www.tagblatt.ch/
ostschweiz/thurgau/romanshorn/tz-ro/lslam-Zentrum-vor-Baustart;art123832,2654327
(08.04.2014); www.tagblatt.ch/ostschweiz/thurgau/romanshorn/tz-ro/Islam-Zentrum-End
lich-fertig;art123832,3418120 (08.04.2014).

95 Lokalanzeiger Egnach 30.05.2013, 5; www.tagblatt.ch/ostschweiz/thurgau/romanshorn/tz-ro/
Islam-Zentrum-Endlich-fertig;art123832,3418120 (08.04.2014).

96 Lokalanzeiger Egnach 30.05.2013, 5; www.tagblatt.ch/ostschweiz/thurgau/romanshorn/tz-ro/
Islam-Zentrum-Endlich-fertig;art123832,3418120 (08.04.2013).

- am 14.02.2026, 14:27:4;


https://doi.org/10.14361/9783839451519-042
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. Thesenbearbeitung

Islamisches Begegnungszentrum Wil (SG)

Im Kanton St. Gallen plante die »Islamische Gemeinschaft«’” ein »islamisches
Begegnungszentrum (IBZ)« in Wil. Die Religionsgemeinschaft unterhielt einen
Gebetsraum im Industriequartier an der Titlisstrasse 3a neben der Eisenbahn-
linie. Die Riumlichkeiten waren eher klein, sodass Frauen und Kinder nicht die
Moglichkeit hatten, am Gemeinschaftsleben teilzunehmen (Islamische Gemein-
schaft Wil 2011, 1). Die Planungen fiir das neue Zentrum waren zurzeit des Po-
diumgesprachs am 1. Februar 2012 schon sehr fortgeschritten, und die Gemein-
schaft hatte bereits mehrmals mit der Bevolkerung Kontakt aufgenommen.*
Eine Minner- und eine Frauenebene waren geplant sowie eine dritte Ebene, die
als Zuschauertribiine dienen soll. Auf der obersten Ebene kénnen Nichtvereins-
mitglieder oder Andersgliubige der Freitagspredigt oder einem Referat beiwoh-
nen (Islamische Gemeinschaft Wil 2011, 3). Geplant war das Gebiude im siidli-
chen Teil der Stadt Wil. Die Zonenordnung der Stadt weist auf der vorgesehenen
Parzelle die Erstellung von Industrie- und Gewerbebauten vor (Islamische Ge-
meinschaft Wil 2011, 1).

Wihrend des Podiumsgesprachs im Februar 2012 haben die Teilnehmenden
vorwiegend verkehrstechnische Aspekte besprochen.” Der Verein Interessenge-
meinschaft »Wiler Siiden« (IG Wiler Siiden'®) lehnte sich gegen das Projekt auf.
Die Belastungen fiir das Sitidquartier durch das verstirkte Verkehrsaufkommen,
den Parkplatzmangel sowie die Lirmbelastungen seien nicht zumutbar (IG Wiler
Siiden 2011).

Gegen das Bauprojekt sind mehrere Einsprachen eingereicht worden. Im No-
vember 2012 hat die lokale Baubehérde rund 300 Einsprachen gegen das Zentrum
abgewiesen. Drei Rekurse, die an das kantonale Baudepartement weitergetragen
wurden, unter anderem auch von der IG Wiler Siiden, hat die Behérde Ende Ja-
nuar 2014 abgelehnt. Nun stand es den Rekurrenten offen, die Rekurse an das
Verwaltungsgericht weiterzuziehen.!?/1°2

97 www.xhamia-wil.ch/ (24.02.2014).

98 Feldnotizen Podiumsgesprich Wil, 01.02.2012.

99 Feldnotizen Podiumsgesprach Wil, 01.02.2012.

100 www.ig-wiler-sueden.ch/ (24.02.2014).

101 www.tagblatt.ch/ostschweiz/stgallen/wil/magazin/Islamisches-Begegnungszentrum-
in-Wil-kann-gebaut-werden;art256,3676297 (24.02.2014); www.stadtwil.ch/desktopdefault.
aspx/tabid-73/369_read-6673/ (24.02.2014).

102 Die Moschee in Wil wurde am 17.05.2017 feierlich eroéffnet (https://www.tagblatt.ch/ost-
schweiz/moschee-eroeffnet-wil-sagt-salam-aleikum-1d.1007343 [21.09.2019]). Weiteres zur
Moschee: http://moschee-wil.ch/ (21.09.2019).

- am 14.02.2026, 14:27:4;


https://doi.org/10.14361/9783839451519-042
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Moschee-Neubauten

Der Grofdteil der Planung des Moschee-Neubaus in Grenchen und in Volkets-
wil wie auch dessen Realisierung vollzogen sich in dieser IV. Phase. Fiir beide Mo-
scheen war nie ein Minarett geplant worden.

Wie bereits in der vorhergehenden Phase sind auch hier zwei verschiedene Ge-
staltungsformen erkennbar. Einerseits ist dies der Bau einer Moschee mit islami-
schen Attributen oder andererseits ein Neubau, der auf den ersten Blick nicht als
Moschee zu erkennen ist (Wohlen, Egnach). Beide Gestaltungsformen gehéren in
die dritte Phase founding completely new ones nach Shadid und van Koningsveld.
Die Einordnung in die dritte oder vierte Phase nach Peach und Gale ist bedeutend
schwieriger. Ein Moschee-Neubau, der nicht sichtbar und nicht als solcher er-
kennbar ist, kommt im Phasenmodell von Peach und Gale nicht vor. Die Moscheen
der dritten Phase sind diesem Modell zufolge beispielsweise versteckt hinter Biu-
men zu finden, aber dennoch als solche erkennbar. Inwiefern die als Moscheen
zu identifizierenden Bauten zur dritten oder vierten Phase gehoren, ist laut Pe-
ach und Gale unter anderem an der Lage und der Grof3e ablesbar. Diese Thematik
wird in Kapitel V1. 5 der vorliegenden Studie beleuchtet.

Neben diesen Neubauten existieren in der Schweiz auch Bauten, die laut Pe-
ach und Gale der ersten oder zweiten Phase zuzuordnen wiren. So ist beispiels-
weise an der Moschee in Langenthal™® Anfang 2014 eine Kuppel errichtet worden,
und es wurde ein Bauantrag fiir weitere Sanierungsarbeiten eingereicht.'** An-
dere Religionsgemeinschaften befinden sich auf der Suche nach einer gréfReren
Riumlichkeit'® und somit im Ubergang von der ersten zur zweiten Stufe.

1.3 Zwischenfazit

In diesem ersten Kapitel zur Thesenbearbeitung wurde die Entwicklung der mus-
limischen Organisationen und ihrer Moscheen in England sowie in der Schweiz
in Phasen eingeteilt. Dabei boten die Phasenmodelle, die in Kapitel II. 2 vorge-
stellt wurden, eine Hilfestellung. Gemif3 der ersten These wurde unter anderem
untersucht, inwiefern eine lineare Darstellung der Moschee-Etablierung méglich
ist. In den beiden Lindern ist beobachtbar, wie internationale Ereignisse wie die
Terroranschlige in New York den Prozess beeinflussten. Nationale Ereignisse,

103 Vgl. Kapitel VI.1.2, Funote 83.

104 www.bernerzeitung.ch/region/emmental/Eine-Dachkuppel-statt-ein-Minarett/story/
19648259 (26.02.2014).

105 Die Islamische Gemeinschaft St. Gallen war beispielsweise erfolgreich bei der Suche nach
einem passenderen Gebidude. Sie hat im Mirz 2014 die Baubewilligung fiir die Umnutzung
eines alten Fabrikgebaudes »unter Beriicksichtigung einiger Auflagen« erhalten (www.tag-
blatt.ch/ostschweiz/stgallen/wil/wv-au/lslamische-Gemeinschaft-erhaelt-Bewilligung-fu-
er-Begegnungszentrum%3bart266%2c3746760 [07.04.2014]).

- am 14.02.2026, 14:27:4;


https://doi.org/10.14361/9783839451519-042
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

