WhS WiRDEN
WENN WESSSE
WEHT DIE Lé

https://doi.ora/1014361/6783839443408-016 - am 13.02.2026, 15:13:34. https://y

agb - Open Access - [{- Iy



https://doi.org/10.14361/9783839443408-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839443408-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

er Hype um den deutschen Kolonia-
lismus an deutschsprachigen
Bithnen hat meiner Wahrnehmung
nach 2016, ein Jahr nach dem so-
genannten,,Sommer der Migration®
begonnen. Die unterschiedlich-
sten Bithnen haben sich dem Versuch einer kritischen
Auseinandersetzung mit diesem Teil der deutschen Ge-
schichte gewidmet. Je mehr solcher Arbeiten ich sah,
umso mehr wurde mir bewusst, dass eine postkoloniale
deutsche Asthetik nie mit dem Gedanken an ein nicht-
weif$es Publikum geschaffen wird. Oft erlebte ich, wie
Rassismen reproduziert wurden. Augenscheinlich mit
dem Gedanken, dass nur durch die Reproduktion des
alten Rassismus auf jenen unserer heutigen Gesell-
schaft aufmerksam gemacht werden kénne. Oftmals
wurden Worte und Sichtweisen benutzt, die ihren
Ursprung in Zeiten haben, in denen Schwarze Menschen
nicht als Menschen betrachtet wurden, um so angeb-
lich kritisch zu arbeiten. Ein solch freiziigiger Umgang
mit der Wiederholung rassistischer (verbaler) Gewalt
auf deutschen Biihnen verweist in meinen Augen auf
drei Dinge: Erstens gehen die meisten Theater immer
noch davon aus, dass sie fiir ein rein weifSes Publikum
arbeiten, zweitens wird der eigene implizit gelernte
Rassismus offengelegt und drittens sieht man anhand
solcher Arbeiten entweder, dass keine kritische
Schwarze Person oder Person of Color (PoC) Entschei-
dungsgewalt hatte oder gar Teil des kiinstlerischen
Teams war. Die weifle Perspektive, die Perspektive, die
nicht verletzt wird, zum Beispiel durch rassistische
Sprache oder Texte, wird als Ausgangspunkt kiinstleri-
schen Arbeitens gesetzt. Die stereotypen Besetzungen
von Spieler*innen of Color oder Schwarzen Spieler*in-
nen oder die Abwesenheit von Schwarzen Kiinstler*in-
nen oder Kiinstler*innen of Color an deutschsprachigen
Biihnen insgesamt werden als gegeben akzeptiert.
Wenn sich nun Produktionen mit der deutschen Kolo-
nialgeschichte kiinstlerisch beschaftigen, ist das
richtig und wichtig. Denn da das Thema immer noch
ein blinder Fleck in unserer Gesellschaft ist, wurde
die eigene eingeschrankte Sprechposition oft nicht
mitbedacht. Oder sie wurde gar geleugnet.

Julia Wissert — Was wiirden wir atmen, ‘
wenn weiBe Menschen / ‘
nicht die Luft erfunden hatten?

13.02.2026, 15:13:34.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Frage, die unwillkiirlich in mir wuchs, war: Wie
wiirde eine kiinstlerische Auseinandersetzung mit dem
deutschen Kolonialismus aussehen, die eine Schwarze
(diasporische) Perspektive als Ausgangspunkt wahlt und
die ein Schwarzes Publikum nicht verletzt? So begann
eine immer noch andauernde Recherche, die mich Anfang
des Jahres 2017 als erste Station nach Windhoek in
Namibia brachte. Es war mein Wunsch, in dieser ehema-
ligen deutschen Kolonie Schwarze Kiinstler*innen

zu finden, die durch ihre unmittelbare Erfahrung im
(Post-)Kolonialismus auf der Suche nach einer de-
kolonialen Asthetik sind. Der folgende Text basiert auf
meinen Reisetagebiichern und Gespréchen, die ich vor
Ort mit Kiinstler*innen gefiihrt habe, und beginnt mit
meiner eigenen Theatergeschichte in Deutschland.

Sorry, Not Sorry

Freiburg, Deutschland

Ich bin durch einen Zufall am Theater gelandet. Ich salk
in einer StraRenbahn, in der ich eine Freundin meiner
Mutter traf, die gerade auf dem Weg zu einer Probe war.
Sie schlug mir vor, dass ich eine Regiehospitanz machen
konnte. Das war der Anfang meines Berufswegs am
Theater. Nach meiner ersten Assistenz in einer freien
Gruppe wuchs der Wunsch, in diesem scheinbar so
offenen Arbeitsumfeld zu bleiben. Ich mochte, dass Gren-
zen oder Ausgrenzungen, die ich in meinem Alltag
erlebte, hier scheinbar keine Rolle spielten.

Ich komme aus einer Familie, die nichts mit
Kunst zu tun hat. Es gab auch niemanden, der mir
hatte erklaren konnen: ,,Uberleg dir das noch mal, das
ist ein sehr rassistisches und sexistisches Arbeitsfeld,
das von weiflen Méannern geschaffen wurde, um die
Perspektiven auf die Welt von weifSen Mannern weiter
zu tragen.“ Fiir mich war die Tatsache, dass es kaum
andere Schwarze Personen oder People of Color in
den Ensembles gab, lange Zeit eine zu akzeptierende
Normalitat.

Das dnderte sich erst, als ich versuchte, gegen
den Gebrauch rassistischer Schimpfworter vorzugehen,
die ich wahrend meiner Arbeit an einem Staatstheater
horte. Der Konflikt, den ich dadurch mit meinem
Arbeitgeber hatte, sollte dadurch gelost werden, dass
mir versichert wurde, dass die Worte natiirlich

nie gegen mich oder meine Hautfarbe z y7

13.02.2026, 15:13:34.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gerichtet seien, sondern diese Worte ,,eben so benutzt“
wiirden. Zwei Leitungsmitglieder legten mir nahe, das
Ganze ,,nicht so ernst“ zu nehmen und dass ich mich
,,da nicht so anstellen“ solle. Ab diesem Moment wurde
meine Fantasie, dass das Theater ein Ort, der offen

fir jede*n, ein Spiegel der Gesellschaft und kritisch ge-
geniiber der Welt ist, zurechtgeriickt. Mir wurde be-
wusst, dass es zwar ein Bewusstsein fiir gesellschaftliche
Ungerechtigkeiten gibt, jedoch die eigene Rolle als
Kunst- und Kulturinstitution und die damit einherge-
hende Verantwortung nicht reflektiert werden. Als
einzige Schwarze Mitarbeiterin wurde mir die Deutungs-
hoheit tiber mein Erleben abgesprochen. So wurde

mir klar, dass Gesellschaft im Theater erstmal

nur weifle Menschen meint.

Durch den kontinuierlichen Gebrauch rassistischer
Sprache auf und hinter der Biihne affirmieren die
Theater das Bild einer weifien deutschen Gesellschaft.
Dieses Selbstverstandnis wird auch sichtbar, wenn
man sich die Strukturen genauer ansieht. Die Ensem-
bles sind iiberwiegend weifS. Weif$e Spieler*innen
diirfen alles spielen, wahrend Spieler*innen of Color
und Schwarze Spieler*innen oft nur als Géaste fun-
gieren. Bei den Besetzungen wird deutlich, dass
Schwarze Spieler*innen oder Spieler*innen of Color
oftmals nur als Stereotype oder Klischees einer weifSen
Fantasie auftauchen. In den Leitungen der Hauser
sieht es noch schlechter aus. Es gibt derzeit zwei Schwar-
ze Personen, die in Deutschland Kulturinstitutionen
leiten: Wagner Carvalho (Ballhaus Naunynstralle
Berlin) und Philippa Ebéné (Werkstatt der Kulturen
Berlin). Die Anzahl der Schwarzen Dramaturg*in-

nen bzw. Dramaturg*innen of Color ist ebenfalls ver-
schwindend klein. Es fehlen nicht-weifie Positionen

in den Strukturen. Das Fehlen dieser Perspektiven auf
Leitungsebene bedingt meines Erachtens die fort-
wihrende Exklusion von Schwarzen Kiinstler*innen
und Kiinstler*innen of Color in den Stadt- und Staats-
theatern. Mensch muss erklaren, warum ein Stiick

nur mit Schwarzen Spieler*innen inszeniert werden
sollte, widhrend das fiir eine Schwarze Leitung
vermutlich selbstverstdndlicher ware.

Julia Wissert — Was wiirden wir atmen,
wenn weiBe Menschen &d %
nicht die Luft erfunden hatten?

13.02.2026, 15:13:34.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Daraus koénnte mensch ableiten: Wenn die Idee
einer weiflen deutschen Gesellschaft im Theater da-
durch entsteht, dass Theater von weifSen deutschen Men-
schen gemacht wird, wéare der Umkehrschluss, dass
Theater in Namibia, einem Land mit einer mehrheitlich
Schwarzen Gesellschaft, Produktionen und Struk-
turen fiir Schwarze Menschen anbietet. Um diese These
zu tiberpriifen und Gesprache mit Kolleg*innen in
Namibia iiber ihre Praxis zu fiithren, begab ich mich
auf meine Recherchereise.

Welcome to the Motherland

Windhoek, Namibia
Ich begleite eine der bekanntesten Regisseur*innen
Namibias in das Nationaltheater. Sie selbst lebt seit
tiber 40 Jahren in Windhoek, nachdem sie aus Simbabwe
geflohen ist. Sie ist weifS. Sie will mir das Team vor-
stellen und das Haus zeigen, in dem sie bereits mehrere
Male gearbeitet hat.

Eine ihrer Produktionen wurde schon mit deut-
schen Geldern finanziert, durch den Fonds TURN
der Kulturstiftung des Bundes, erzahlt sie, wihrend wir
auf das Gebaude zugehen. Als wir durch den Biihnen-
eingang gehen, kommen wir in einen Flur, der von oben
bis unten mit den Plakaten vergangener Produktio-
nen bedeckt ist. Wahrend wir an den Titeln, die auf
Deutsch und Afrikaans tiber den Kopfen der aus-
schliellich weifien Schauspieler*innen stehen, vorbei-
laufen, erzdhlt sie mir, dass sie seit 25 Jahren in
Namibia Theater macht. Sie hat schon Goethe und
Brecht inszeniert: , The same plays you direct in
Germany.“ Namibia, sagt sie, sei ihr Zuhause. Es sei
viel weniger rassistisch und segregiert als Simbabwe.
Hier arbeiteten die Leute zusammen. Sie erklart mir,
dass das Nationaltheater Namibia anders funktio-
niert als die Theater in Deutschland. In Windhoek muss
man dafiir bezahlen, dass man das Theater und das
Personal , mietet“. 5000 Euro kosten sechs Wochen Pro-
benzeit ungefahr, sagt sie (das durchschnittliche
Monatseinkommen in Namibia liegt derzeit bei ungefahr
700 Euro). An Geld zu kommen sei nicht so schwer,
erzéhlt sie weiter, wenn man hartnéackig sei. Das
seien viele namibische Kiinstler*innen ihrer
Meinung nach nicht.

13.02.2026, 15:13:34.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

In einem Gespréch, das ich einige Tage zuvor mit
einem Performer gefiihrt hatte, erzéhlte mir dieser
von seiner Erfahrung mit dem Nationaltheater. Es ging
um dasselbe Thema: Geld. Sein Versuch, am Natio-
naltheater eine Produktion zu inszenieren, scheiterte
genau daran. Obwohl er sich an dieselben Forderstellen
wandte, die auch die Regisseurin kontaktiert hatte,
bekam er die Summe nicht zusammen. Ob er weniger
hartnéckig war, wie sie es tiber ihre Kolleg*innen
sagt, kann ich nicht beurteilen. Der Unterschied zwi-
schen den beiden Kiinstler*innen, der mir jedoch
sofort auffallt, ist: Er ist im Gegensatz zu ihr Schwarz.
Ich frage mich, ob die Forderstrukturen in Namibia
weifSe Kunstler*innen bevorzugen. In ihrer Erzédhlung
spielt dieser Unterschied keine Rolle.

Wir wandern weiter durch das Theater und
landen auf der Biithne. Anstatt einer Probe, wie ich es
erwartet hétte, findet eine Pressekonferenz auf der
Vorbiihne statt, wahrend ich mit der Regisseurin auf
der Hinterbiithne herumwandere. Sonst ist niemand
da. Keine Techniker*innen, kein anderes Personal. Als
ich mich umschaue, bemerke ich, dass die Technik,
das Licht, die Ziige auf dem neuesten Stand sind. Ich er-
tappe mich dabei, wie ich iiberrascht auf die Technik
reagiere, die sich um mich herum befindet. Sandy scheint
zu sehen, was ich denke: , I know, it’s a shame.“ All die
Ressourcen — und nichts davon kann regelméaRig genutzt
werden. Das hatten die Deutschen bezahlt, erginzt sie.

Einige Wochen spéter sehe ich mir auf derselben Biihne
das Musical District Six an. Ich bin mit neuen Freund*in-
nen hier, die ebenfalls Theater machen. Wir suchen
unsere Platze und mir fallt auf, dass das Publikum fast
genauso aussieht wie in Freiburg oder Hamburg: iiber-
wiegend weifl. Als wir uns setzen, wird der Effekt noch
verstirkt, als die Personen um mich herum sich auf
Deutsch unterhalten. Ich bin wieder in Deutschland.
Auf der Biihne stehen iiberwiegend Schwarze
Spieler*innen in einem schlichten Biihnenbild, das
den Sixth Municipal District of Cape Town darstellen
soll. Das Musical dreht sich um die gewaltsame Réu-
mung (,,urban relocation“) und Umwidmung eines vor-
rangig von Schwarzen und PoCs bewohnten Stadt-
bezirks Kapstadts im Jahr 1968, dem District Six. Das
Nationaltheater hat kein festes Ensemble und alle
Spieler*innen, die an diesem Abend auf der

Biihne stehen, sind Gést*innen. In einem l {ﬂ

13.02.2026, 15:13:34.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Interview, das ich mit einer Darstellerin fiihre, sagt sie,
dass die Proben wie ein Teilzeitjob sind. Das heil$t,
die Gagen sind so gering, dass alle Teammitglieder noch
andere Jobs nebenbei haben.

Bevor ich nach Namibia flog, sah ich ein Stiick, bei dem
Schwarze Gastperformer*innen sich auf der Biihne
mit den Konsequenzen weifler Gewalt gegen Schwarze
Korper auseinandersetzten. Blick und Ansatz der In-
szenierung waren aus einer weifSen Perspektive.

Das Publikum war, wie auch hier in Windhoek, fast
ausschliellich weifs. Jetzt, zwei Monate spater, sitze
ich in Namibia, wieder in einem tiberwiegend weifSen
Publikum und sehe Schwarze Gastperformer*innen
auf der Biihne, die fiir sie singen und tanzen. Als ich die
Zusammensetzung des Publikums anspreche, bemerkt
einer meiner Freunde, dass keine Schwarze Person aus
Namibia ein Musical {iber eine der gewaltsamsten
Zwangsraumungen von Schwarzen Menschen in Siid-
afrika auf die Biithne bringen wiirde. , Warum?*

frage ich. ,Warum sollten sie schone Lieder singen iiber
die Apartheid? Sie lebten in der Apartheid.“

Als das Stiick vorbei ist, fahren die Performer*innen wie-
der nach Katutura, einem Township in Windhoek.

Das Publikum fahrt nach Klein Windhoek oder Olym-
pia, zwei der reichsten Gegenden der Stadt. Das
weifSe Publikum ist auch hier der Ausgangspunkt fiir
kiinstlerisches Arbeiten. Ich frage mich, was fiir

eine Arbeit wir kreieren wiirden, wenn wir einen
neuen Ausgangspunkt annehmen wiirden?

“Who no know go know”
Fela Kuti

Windhoek, Namibia

Ein Teil meiner Recherchereise wurde durch das Goethe-
Institut Miinchen finanziert. In der Vorbereitung auf
meine Reise nahm ich mit einer Mitarbeiterin vor Ort
Kontakt auf, um Verbindungen zur lokalen Kunst-
szene zu bekommen. Die Emailadressen der Kolleg*in-
nen in Namibia, die mir geschickt wurden, nutzte

ich, um ihnen tiber meine Recherche-Vorhaben zu

Julia Wissert — Was wiirden wir atmen,

wenn weiBe Menschen 7 & /
nicht die Luft erfunden hatten? ’

13.02.2026, 15:13:34.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schreiben und zu erzihlen, dass ich mich gerne mit
ihnen iiber ihre Arbeitspraxis und die Auswirkungen
des deutschen Kolonialismus unterhalten wiirde.
Am Anfang der E-Mail stand immer, dass ich ihren
Kontakt vom Goethe-Institut Namibia bekommen
habe. Zunéchst bekam ich keine Antworten. Als ich
in Windhoek landete, machte ich mich zuerst auf
den Weg zum dortigen Goethe-Institut.

Das Gebaude, in dem sich das Goethe-Institut Windhoek
befindet, steht auf demselben Geldnde, auf dem tiber
einhundert Jahre zuvor deutsche Soldaten Herero und
Nama internierten. Vergangenheit und Gegenwart
fallen an diesem Ort fiir mich zusammen. Eine seltsame
Ambivalenz traf mich dort. Von dem renovierten
weillen Haus befindet sich nur einige Gehminuten ent-
fernt die Alte Feste, das einstige Hauptquartier der
Kaiserlichen Schutztruppen fiir Deutsch-Ostafrika. Der
Soldaten, die fiir den Genozid an den Herero und
Nama verantwortlich waren. Die Schwere der deutschen
Geschichte, die diesen Ort umgibt, kann aber im schon
begriinten Innenhof des Institutsgebdudes fast vergessen
werden. Erst wenn mensch sich die personellen Struk-
turen ansieht, fallt eine klare Hierarchie auf.

Ich ging durch die weil3e Tiir in einen klimatisier-
ten Raum. Auf der rechten Seite eine Leseecke, auf
der linken Seite eine kleine Bibliothek. Ich horte, wie
die Dame am Empfang mich fragte, ob sie mir helfen
konne. Sie nannte mich , Sweetie* und sofort merkte ich,
dass sie mich Teil von etwas sein lieR, von dem ich
nicht Teil sein wiirde, ware ich weifs. Als ich ihr sagte,
dass ich gerne mit der Mitarbeiterin sprechen wiirde,
mit der ich Kontakt hatte, realisierte sie, dass ich Deut-
sche war und wechselte in ihrer Anrede zu ,,Miss“.

Das zweite Gesprach knapp zwei Wochen spéater war
mit der mir bereits bekannten Mitarbeiterin, dem
Leiter des Instituts und meiner Kollegin aus Deutsch-
land. Wir wollten tiber meine Recherche sprechen

und dartiber, wie ich mit dem Material weiter verfahren
wollte. Es schien Verwunderung dariiber zu geben,
dass ich so schnell Zugang zu den Kiinstler*innen ge-
funden hatte, und der Leiter wollte wissen, wie mir

das gelungen sei, da sie Schwierigkeiten hétten,

das notige Vertrauen zu gewinnen ,,Ich bin Schwarz*,

ist alles, was ich dazu sagte.
757

13.02.2026, 15:13:34.


https://doi.org/10.14361/9783839443408-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ich versuchte zu erkliaren, was es fiir mich als
Schwarze deutsche Kiinstlerin bedeutet, in einer ehe-
maligen deutschen Kolonie und dabei Kolonisatorin und
kolonisierte Person in einem Korper zu sein. Ich ver-
suchte zu erklaren, dass die Rolle, die eine Institution
wie das Goethe-Institut in einer ehemaligen deut-
schen Kolonie einnimmt, sehr kritisch betrachtet werden
sollte und dass das Misstrauen wahrscheinlich aus
einem Jahrhundert der deutschen Gewalt gegen Schwar-
ze Menschen in Namibia kommt. Der Institutsleiter
verstand nicht, wieso wir Schwarze Personen und PoCs
nicht eben genau wegen unserer Vorbehalte in die Ins-
titutionen gingen, um diese zu ,verbessern“. Er sagte,
dann konnten die WeifSen direkt von ihren nicht-
weiflen Kolleg*innen lernen. Ich entgegnete, dass Per-
sonen wie ich keine Lehrer*innen, sondern Kiinst-
ler*innen seien. Und dass es genug Literatur {iber genau
diese Themen gébe, die man auch als weifie Person
erwerben konnte. Wahrend ich immer weiter versuchte,
die Problematik einer solchen Aussage zu erkléren,
erhielt ich unter dem Tisch eine Notiz von einer Mitar-
beiterin: ,,Hor auf das zu erklaren oder lass dich da-
fiir bezahlen“, stand darauf. Also horte ich auf.

Bei der Eroffnungssausstellung der Abschlussklasse des
College of the Arts (COTA) in Windhoek traf ich die
Mitarbeiterin des Goethe-Instituts. Der Raum war voller
junger Kiinstler*innen aus den verschiedensten Teilen
des Landes. Es waren fast ausschlieRlich Schwarze
Kiinstler*innen anwesend und dazwischen ein Fernseh-
team, das alles dokumentierte und Interviews fiihrte.
Wir gingen gemeinsam in den groReren Saal der Aus-
stellung, wo die ,etablierteren® Kiinstler*innen gezeigt
wurden. Wir sprachen tiber mein Konzept und sie
fragte mich, wieso mein Schwarzsein so wichtig fiir
meine Arbeit sei. Sie hielt ihren von Sommerspros-
sen bedeckten Arm neben meinen und erkldrte mir,
dass wir eigentlich gar nicht so unterschiedlich
aussidhen und sie auch ,dunkler* als weifS sei.

Just in diesem Moment ging das Schwarze Fern-
sehteam zu dem einzigen weifSen Jungen im Raum,
um ihn nach seiner Meinung iiber die Ausstellung und
den Abend zu fragen. Ich zeigte auf ihn und fragte
sie, ob sie ihn séhe. Sie bejahte das und ich entgegnete

Julia Wissert — Was wiirden wir atmen,

wenn weiBe Menschen / &
nicht die Luft erfunden hatten?

13.02.2026, 15:13:34.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ihr, dass sie nicht ihn sdhe, sondern das Selbstverstand-
nis, mit dem er durch die Welt ging. Er strahlte gera-
dezu. Die Kiinstler*innen, die heute im Zentrum unse-
rer Aufmerksamkeit stehen sollten, verblassten gegen
das Privileg, mit dem er grollgezogen wurde. Sie sollten
strahlen, aber wir sahen nur ihn. Ich fiigte hinzu, dass
ich ihm die Unschuld seiner Geburt als weifSer deut-
scher Mann in Namibia nicht nehmen méchte, sondern
ihr zu erkldaren versuche, was es bedeutet, Schwarz zu
sein. Wir sahen an diesem Abend, dass ihm sein Leben
lang erzahlt wurde, dass er etwas ganz Besonderes
sei, dass er einmal erfolgreicher sein wiirde als alle ande-
ren, dass sein Abitur an der deutschen Schule ihm
jetzt schon die Gewissheit gebe, ein Studium in Deutsch-
land sicher zu haben. Die Kiinstler*innen um ihn he-
rum sind nicht mit dieser Geschichte aufgewachsen. Aber
genauso wusste ich, dass ich in dieser Galerie die
weifleste Schwarze Person war. Ich habe Privilegien, die
meine Kolleg*innen aus Namibia nicht haben. Ich
habe Zugénge, die sie nicht haben. Dessen war und bin
ich mir bewusst und ich versuche mit dieser Ambiva-
lenz meiner eigenen Position einen Umgang zu finden.
Wieder fand ich mich in einer Situation wieder,
in der ich einer weifSen Person weifle Privilegien er-
klarte. Im deutschsprachigen Kontext als Schwarze Per-
son in Kunst und Kultur arbeiten zu wollen heilit,
meiner Meinung nach, sich automatisch mit dem eige-
nen Schwarzsein auseinandersetzen zu miissen. Die
Institutionen sind weif8. In Deutschland wie auch in der
ehemaligen deutschen Kolonie. Wenn ich einen Text
von Ralph Ellison umsetzen mochte, muss ich erkléren,
warum. Sobald ich einen Shakespeare-Text machen
will, nicht so sehr. Wenn ich Schwarze Spieler*innen
besetzen oder gar fest in einem Ensemble haben will,
muss ich erklaren, warum. Sobald ich weifle Schauspie-
ler*innen nehmen will, eher nicht. Schwarz und
deutsch sind nicht selbstverstandlich und der Ursprung
dafiir lag hier vor mir: in der deutschen Kolonialge-
schichte. Diese Formen des strukturellen Ausschlus-
ses sind soziale Konstruktionen, die dazu da sind,
die Macht derer, die jetzt diese Positionen inne-
haben, zu festigen.

Julia Wissert — Was wiirden wir atmen,
wenn weiBe Menschen 4 7 4
nicht die Luft erfunden hatten?

13.02.2026, 15:13:34.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der unmogliche Raum

Berlin, Deutschland

Vor meiner Reise nach Namibia las ich zwei Kritiken
tiber das Tanzstiick einer namibischen Choreografin.
The Mourning von Trixie Munjama war eine ortsspezi-
fische Performance in der Alten Feste. Eine der Kri-
tiker*innen beschrieb den Abend als ,,einen frischen
Wind an einem Ort, der andernfalls schon fahl ist,
durch eine fehlende Auseinandersetzung mit seiner Ge-
schichte” (Mukaiwa). Nachdem ich keine Antworten
auf meine E-Mails und Facebook-Nachrichten von Trixie
Munjama bekommen hatte, schrieb ich ihr noch ein-
mal und bat sie, mich zu googeln, da ich zwar einen deut-
schen Namen habe, aber Schwarze sei. Zwei Tage
spater bekam ich eine Nachricht, dass sie sich mit mir
treffen wiirde.

Windhoek, Namibia
Trixie bat mich, sie im COTA zu besuchen. In dem ehe-
maligen deutsch-namibischen Konservatorium stromten
jetzt Schwarze Kinder und Jugendliche in ihre Musik-
und Tanzklassen. Kinder, die frither nicht auf das
Geldnde des Konservatoriums gedurft hatten. Als ich
Trixies Tanzraum gefunden hatte, erlebte ich einen
Moment, in dem mir klar wurde, wie sehr ich mich an
das Weif$sein als Grundsetzung in der Kunst gewohnt
hatte: Vor dem Studio standen ungeféhr dreilRig Balleri-
nas im Alter von acht und neun Jahren. Alle in hell-
blauen Outfits, so wie ich sie auch als Kind trug, mit einem
hellblauen Rock, wie der hellblaue Rock, den ich auch
hatte, mit hellblauen Schlappchen und hellblauen
Béandern um ihre Beine, so wie ich sie auch immer um
meine Knochel gebunden hatte. Die ganze Gruppe
war Schwarz. Wahrend ich damals das einzige Schwarze
Maidchen im Ballettunterricht gewesen war, waren
hier alle Madchen Schwarz. Dieser ehemalige Ort weifSer
deutscher ,,Hochkultur“ gehorte heute zukiinftigen
Schwarzen Kiinstler*innen. Trotzdem hingen auch hier
tiberall Poster von weiffen Tanzer*innen und Bilder
von denselben weifien Komponisten, wie ich sie auch
im Mozarteum in Salzburg, wo ich studiert habe,
gesehen hatte.

Dass immer noch die Ikonen ihrer ehemali-
gen Kolonisatoren in ihren Tanzraumen hin-

gen, war auch fiir Trixie ein Problem. Sie Z { ‘{

13.02.2026, 15:13:34.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

habe schon versucht mit der Schulleitung dariiber zu
sprechen, aber das Verstandnis sei immer noch, dass
diese Ikonen eben universelle groRRe Kiinstler*innen
seien. Erst hier wurde mir bewusst, wie tief verwurzelt
die Gewalt der Deutschen gegen die Schwarze Bevol-
kerung in Namibia ist. Selbst in einer Schule, die fast
ausschlielllich Schwarze Schiiler*innen hat, glaubt
man an das Weifle als die ,richtige“ Kunst. Schwarze
Kiinstler*innen und Theoretiker*innen kénnen da-
gegen kaum bestehen.

,I didn’t want to speak about this project
anymore. Especially with white people. It’s painful. The
process was painful®, antwortete Trixie mir auf meine
Frage, wieso sie mir erst geschrieben habe, nachdem sie
wusste, dass ich Schwarz bin. Weiffe Menschen hétten
ihr oft gesagt, dass man doch einfach mal verniinftig
tiber den deutschen Kolonialismus sprechen solle
und nicht immer so emotional.

Ich sprach mit Trixie tiber ihre Arbeit The
Mourning und dariiber, wieso sie an einem Ort arbeitete,
der immer noch durchdrungen ist vom Geist der ehe-
maligen Kolonisatoren. Fiir sie war der Abend auf der
Alten Feste ein erster Schritt zur Heilung ihres Volkes.
Tanz ist fiir sie ein Werkzeug zur Heilung. Die Absicht
des Abends war, ins Gedachtnis zu rufen, dass
Schwarze Geschichte wichtig ist, dass Schwarze Men-
schen wichtig sind und dass ,wir* es verdient
haben, gesehen zu werden.

Ein GroRteil der Bevolkerung in Namibia so wie auch
in Deutschland weiR nichts tiber den V6lkermord. Es
fehlt an Aufarbeitung und Anerkennung. Das sei, laut
Trixie und einiger anderer Performer*innen, mit de-
nen ich sprach, die Schuld der namibischen Regierung,
die wegen der deutschen Entwicklungshilfe immer
noch nicht riskieren wolle, Deutschland zu verdrgern.
Die gemeinsame Geschichte wurde nie aufgearbeitet
und soll auch jetzt nicht ans Tageslicht geholt werden.
Doch um wirklich zu heilen, sei es wichtig zu wissen,
woher die Wunden kommen, die man heilen will.

Ein anderer Performer, Jacques Nashilongweshipwe
Mushaandja, der Musikalische Leiter des Tanzstiicks,
beschrieb seine Praxis etwas anders: Fiir ihn sei es
wichtig, sich aus dem weif$en Blick, dem weifien Kanon
und langlaufig auch der weifSen Geschichte zu

l6sen und Kunst zu schaffen, die sich einer Z { K

13.02.2026, 15:13:34.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

weifSen Lesart verwehrt. Manche Performer*innen, mit
denen ich sprach, sagten, dass sie sich iiberhaupt nicht
mit dem deutschen Kolonialismus befassen wollten, es
aber miissten, weil die Strukturen, in denen sie arbei-
ten wollten oder sollten, durch weif$e Deutsche geprégt
seien. Die leitenden Mitarbeiter*innen der Kunst-

und Kulturinstitutionen seien weif$, wahrend das ihnen
unterstellte Personal fast durchweg Schwarz sei. Die
Kiinstler*innen, die man zitiere oder nach deren Praxis
man arbeite, seien weif$ (obwohl Brecht fiir einen Per-
former, wie er sagte, eine Erleuchtung gewesen sei).

Mit dem Dramaturgen Ndinomholo Ndilula sprach ich
iiber Stamme und Nationen, dariiber, wie man sich
jeden Morgen eine Riistung anzieht, um in der Kunst-
welt iiberleben zu konnen, weil die kleinen, stillen
Verletzungen die sind, die langfristig bleiben. Wir dis-
kutierten iiber die Revolution, wie sie aussehen konnte,
und uber die neue ,,afrikanische“ Kiinstler*innen-
personlichkeit. Wir traumten von der Kunst, die wir
machen wiirden, wenn wir nicht immer alles erklaren
miissten und dafiir Sorge tragen miissten, dass weifle
Geldgeber und Institutionen sich auch gemeint fiihlen.
Ich erzahlte von einer Dramaturgin, die mir einmal
sagte, dass es eine weif$e Person auf der Bithne geben
miisse, weil das Publikum ja sonst keine Identifika-
tionsfigur habe. Ein Performer sprach dariiber, dass er
und seine weifle Frau zusammen iiber die Frage ar-
beiteten, wie er als Schwarzer Mann gelesen wiirde und
wie sie die reine weifSe Frau sei. Wir sprachen dariiber,
welche Kraft die eigene Sprache hat und wie sehr es
weifle Menschen dngstigt, wenn sie etwas nicht verste-
hen. Nach drei Wochen voller Gesprache und Dis-
kussionen iiber Kunst fragte ich in einer E-Mail: , But
what would our art look like?“.

Wir haben dhnliche Schwierigkeiten. Es geht um
Zugénge, Gelder, Aufmerksamkeit, Presse und natiir-
lich auch Positionen. In Namibia so sehr wie in Deut-
schland sind Kunst und Kultur weif. Miissen wir uns
dann nicht erstmal zusammentun, um iiberhaupt
herauszufinden, wie ,,unsere“ Asthetik aussehen kann?

Julia Wissert — Was wiirden wir atmen,
wenn weiBe Menschen / 4
nicht die Luft erfunden hatten? /

13.02.2026, 15:13:34.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

The Impossible Space

,What is the importance of art for black people
throughout the world? I would prefer to address
it in a very vague sense. It is the creation of

the space in which making is possible that is so
crucial. And to create those spaces, we must

do the impossible and find each other in the
cracks of the system — find each other as whole
beings who remain whole within the world
against all odds. From this impossibility, crea-
tion emerges.“ — Thulile Gamedze

Als ein Ergebnis der Gesprache auf meiner Recherche-
reise ist die Idee entstanden, dass eine Gruppe von
Schwarzen Kiinstler*innen aus Namibia und Deutsch-
land sich gemeinsam auf eine Reise begeben konnte.
Wir wollen als eine Gruppe aus zehn Schwarzen dar-
stellenden Kiinstler*innen ein Labor schaffen, das sich
der gemeinsamen kiinstlerischen Recherche widmet.
Wir wollen einen unmoglichen Raum fiir Empowerment
und professionellen Austausch schaffen. Gleichzeitig
wollen wir ein Gesprach zwischen uns etablieren, das
unsere gemeinsame Geschichte zwar im Hinter-

kopf hat, aber nicht als Thema setzt.

Als Labor bezeichnen wir einen Raum (space),
in dem wir zusammenkommen, um gemeinsam zu
arbeiten. Unsere kollektive Recherche eréffnet den im-
possible space, einen Raum, in dem Schwarze Kiinst-
ler*innen aulBerhalb eines weifien Blickes und eines
européischen Kanons eine eigene Asthetik entwickeln
konnen. Dieser zukiinftige Raum, der unmoglich,
aber zu ermoglichen ist, soll es erlauben, grenziiber-
schreitende Kunst zu schaffen, die die hegemonialen
Einschreibungen weifler Perspektiven hinter sich
lasst. Damit geben wir einer dekolonialen Asthetik
Raum, die fiir uns als Kiinstler*innen aus Europa und
dem siidlichen Afrika gleichermalRen relevant ist.

Wir wollen als individuelle Kiinstler*innen einen Raum
zum Austausch schaffen und unsere jeweilige Praxis
nutzen, um so gemeinsam in Workshops an diesen
Themen bzw. Fragen zu arbeiten.

Gleichzeitig werden wir alle weiterhin versuchen
die Themen (Post-)Kolonialitdt und Dekolonialitét in
unseren jeweiligen Arbeitskontexten voran-

zubringen. Wir wollen weiter in den Z ‘{y

13.02.2026, 15:13:34.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Institutionen arbeiten, weil wir Teil der Gesellschaften
sind, die diese Institutionen abbilden wollen. Im Wissen
um all die Herausforderungen und Schwierigkeiten,

die sich in unseren beiden Kulturen so sehr gleichen,
soll das Labor als ein Ort des Austausches helfen,
damit wir nicht alleine kimpfen miissen. Das Netzwerk
ist jedoch mehr als nur ein Raum des reinen Austau-
sches. Es wird Erméchtigung, Unterstiitzung und
Beratung ermoglichen.

Die Auseinandersetzungen zwischen den Mitarbei-
ter*innen des Goethe-Instituts Namibia und mir weisen
auch noch auf ein weiteres Problem hin: Die Frage
danach, wie Fordermittel vergeben werden und wer
dariiber entscheidet. Wie kann eine Person, die selbst
vielleicht nicht die Komplexitdt von strukturellem
Rassismus versteht, entscheiden, welche Kunstprojekte
eine Forderung erhalten? Das Geld wird von Institu-
tionen oder Personen vergeben, die sich oftmals nicht
mit ihrem Weif$sein, der Macht und der Gewalt, die
damit zusammenhéngen, auseinandergesetzt haben.
Die Zusammenarbeit mit Institutionen heilft fiir mich
immer, entweder einen Kompromiss eingehen zu
miissen, da die Themen oder Formen, die man unter-
suchen mochte, oft nicht verstanden werden, oder

als Nischenprodukt eingeschétzt zu werden. Um Gelder
zu bekommen, muss mensch sich haufig einer Sprache
bedienen, die mensch selbst in der eigenen Praxis nicht
benutzen wiirde, da sie veraltet ist oder nicht der ei-
genen Selbstpositionierung entspricht. Um arbeiten zu
konnen, miissen Themen oft in weif$ iibersetzt werden.
Im direkten Gesprach mit Leitungen kann das heil8en,
dass mensch immer eine solidarische weifle Kolleg*in
dabei hat, die das Erklaren tibernimmt. Ihre Aufgabe
ist es dann, als weifle Person anderen weifSen Personen
zu erkléren, wieso auch das permanente Nachfragen

in einem Gesprach bereits ein gewalttétiger Akt sein
kann. Leider bedeutet das auch, dass mensch selbst die
eigenen kiinstlerischen Ideen vielleicht nicht bespre-
chen kann, um sich zu schiitzen.

Um schon in der Projektentwicklungsphase zu
gewéhrleisten, dass man auch nicht-weifle Perspektiven
in seiner Institution sichtbar macht, ist es unabdingbar,
dass Schwarze Personen und PoCs in die Leitungen

Julia Wissert — Was wiirden wir atmen,

wenn weiBe Menschen
nicht die Luft erfunden hatten?

13.02.2026, 15:13:34.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

von Kunst- und Kulturinstitutionen aufsteigen. Eine
weitere Option ist es, die Institutionen zu verlassen,
bis diese sich so weit entwickelt haben, dass ihre Struk-
turen, Produktionen und politischen Positionierun-
gen nicht mehr nur auf Kosten von bereits marginali-
sierten Personengruppen bestehen.

Im Februar 2018 werde ich wieder nach Namibia fliegen.
Ich werde mich dort wieder mit den Kiinstler*innen
treffen, mit denen wir an diesem Labor arbeiten. Wir
werden einen ersten Workshop gestalten und dann
weitergehen. Die Reaktionen auf das Konzept zeigen
uns, wie wichtig es ist, dass wir als Kiinstler*innen

und Personen als Teil der Gesellschaft sichtbar werden.

LITERATUR
@ Gamedze, Thulile (2017): ,,Creating Black Futures
Within The Present: Oppressed people simply need more
space for our imaginations to live, cultivate and comfort
each other.“ In: Huffpost: https://www.huffingtonpost.com/
entry/black-futures-in-present_us_58a9c182e4b07602a-
d55ad31 [20.11.2017]
@ Mukaiwa, Martha (2016): ,, The Mourning.
Imperative and incandescent.“ In: the namibian:
https://www.namibian.com.na/156432/archive-read/
The-Mourning-—-Imperative-and-incandescent [11.11.17]

Julia Wissert — Was wiirden wir atmen,
wenn weiBe Menschen /
nicht die Luft erfunden hatten? )

13.02.2026, 15:13:34.



https://doi.org/10.14361/9783839443408-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

