
Einleitung 

„Religiöser Glaube, der sich als Wissen […] versteht, überzieht seinen Kre­
dit. Religiöser Glaube, der hingegen vollkommen auf Ansprüche intersub­
jektiver Rechtfertigung verzichtet, regrediert auf eine willkürliche, tenden­
ziell irrationale Ausdrucksgestalt religiösen Erlebens.“1 – In dieser Formel 
fasst Thomas M. Schmidt die Spannung zusammen, die jede begriffliche 
Auseinandersetzung mit dem religiösen Glauben prägt. Diese Spannung ist 
dabei einerseits der Sache des Glaubens geschuldet, insofern dessen Gegen­
stand sich von seinem Wesen her dem vollumfänglichen Begreifen entzieht. 
Sie ist andererseits – dies wird im Denken der Moderne in besonderer 
Weise deutlich – auch der Sache der Vernunft geschuldet, insofern deren 
Gegenstandsbereich nicht beliebig dehnbar ist.

Den Diskurs über Religion bestreiten: Die Wendung im Titel des vorlie­
genden Bandes ist vor diesem Hintergrund doppeldeutig. Sie bezeichnet 
den prekären Balanceakt, sich der Vielfalt dessen, was Menschen im religiö­
sen Glauben erfahren und zur Geltung bringen, begrifflich anzunähern; 
zugleich verweist sie auf die Infragestellung, wenn nicht gar Verneinung 
des Gedankens, dass ein solcher Balanceakt – noch dazu unter den Denk­
voraussetzungen der Moderne – überhaupt möglich ist.

Eine gängige Variante, dieser Doppeldeutigkeit zu begegnen, besteht da­
rin, sich für eine ihrer beiden Implikationen – d. h. entweder für das fleißi­
ge Betreiben oder aber für die kategorische Zurückweisung des Diskurses 
über Religion – zu entscheiden. Selten anzutreffen ist dagegen der Versuch, 
beide Perspektiven dialektisch aufeinander zu beziehen und das Interesse 
an einer vernunftgeleiteten Reflexion auf die Inhalte religiöser Geltungsan­
sprüche mit der Skepsis gegenüber der Legitimität solcher Reflexionsversu­
che zu verbinden. Dies mag damit zusammenhängen, dass hierfür eine 
breite Expertise sowohl im Hinblick auf die Bedeutungszusammenhänge 
des religiösen Glaubens als auch im Hinblick auf die Wirkmechanismen 
der öffentlichen Vernunft erforderlich ist. Notwendig ist zudem ist ein 
ausgeprägtes Maß an intellektueller Frustrationstoleranz, um die wieder­

1 Thomas M. Schmidt: Glauben und Wissen. Religiöse Epistemologie und spekulative 
Religionsphilosophie, in: Gerhard Schreiber (Hrsg.): Interesse am Anderen. Interdiszi­
plinäre Beiträge zum Verhältnis von Religion und Rationalität, Berlin/Boston 2019, 
S. 383–401, hier: S. 392.

9

https://doi.org/10.5771/9783748952275-9 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kehrenden Momente der Desillusionierung, die ins dialektische Denken 
eingelassen sind, dauerhaft verarbeiten zu können. Beide Voraussetzungen 
sind bereits für sich genommen durchaus anspruchsvoll. Noch anspruchs­
voller ist ihre Kombination.

Thomas M. Schmidt, dem der vorliegende Band aus Anlass seines 65. 
Geburtstags gewidmet ist, führt in seiner wissenschaftlichen Arbeit vor, 
wie diese Kombination gelingen und faszinieren kann. Über Jahrzehnte 
hinweg hat er im Bewusstsein für die strukturelle Spannung des Diskurses 
über Religion wesentliche Beiträge zur systematischen Diskussion über das 
Verhältnis von Religion und öffentlicher Vernunft vorgelegt. Sein Interesse 
gilt der Frage, auf welche Weise sich eine philosophische Grundlage für das 
Verständnis von Religion in der Moderne entwickeln lässt und inwieweit 
sich religiöse Überzeugungen in einer pluralistischen Gesellschaft auf ratio­
nale Weise begründen und plausibilisieren lassen. Er arbeitet die Wechsel­
wirkungen zwischen religiösem Glauben, philosophischem Denken und 
gesellschaftlicher Praxis in einer weltanschaulich vielfältigen Welt heraus 
und lotet aus, inwieweit sich Religion als eine sinnstiftende und kommuni­
kativ vermittelbare Praxis betrachten lässt, die im Raum der öffentlichen 
Vernunft Platz finden kann. Konsequent wahren seine Arbeiten dabei den 
Abstand einerseits zu einer apologetischen Rettung, andererseits zu einer 
apodiktischen Abwertung religiöser Praktiken und Geltungsansprüche.

In den vielfältigen Forschungsarbeiten von Thomas M. Schmidt treten 
insbesondere drei Fragezusammenhänge in den Vordergrund, die in den 
Beiträgen dieser Festschrift von Weggefährt:innen und Kolleg:innen aus 
unterschiedlichen Perspektiven aufgegriffen werden.

Den Diskurs über Religion in der Moderne zu bestreiten, meint dem­
nach (I), der Erfahrung der Freiheit in der Fluchtlinie anerkennungs­
theoretischer Überlegungen nachzugehen. Spätestens seit der Dissertations­
schrift Anerkennung und absolute Religion. Formierung der Gesellschafts­
theorie und Genese2 bildet Hegel für Thomas M. Schmidt dabei einen wie­
derkehrenden Bezugspunkt. Sein Denken steht darüber hinaus im engen 
Austausch mit den verschiedenen Generationen der Frankfurter Schule, 
wobei er deren vielfältige Verbindungen, etwa in jüngerer Zeit mit der Sozi­
alphilosophie des amerikanischen Pragmatismus, im Detail verfolgt und 
aufgreift. Schmidts wichtigster Gesprächspartner in diesem Zusammen­

2 Thomas M. Schmidt: Anerkennung und absolute Religion. Formierung der Gesell­
schaftstheorie und Genese der spekulativen Religionsphilosophie in Hegels Frühschrif­
ten, Stuttgart-Bad Canstatt 1997.

Michael Roseneck/Annette Langner-Pitschmann/Tobias Müller

10

https://doi.org/10.5771/9783748952275-9 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hang ist jedoch zweifelsohne Jürgen Habermas, dessen Geburtstagsgruß 
die Reihe der Beiträge dieses Bandes eröffnet. Die Beiträge von Christoph 
Menke, Kurt Appel, Christof Mandry, Michael Reder, Peter Niesen, Knut 
Wenzel und Axel Honneth gehen dem Spannungsfeld von Befreiung und 
Anerkennung sodann aus unterschiedlichen Fachperspektiven nach.

Den Diskurs über Religion in der Moderne zu bestreiten, heißt für 
Schmidt außerdem (II), die Kategorie des Säkularen unter dem Vorzeichen 
der reflexiven Moderne von neuem auszubuchstabieren. Während er sich 
in zahlreichen Texten mit einschlägigen Theorien der Säkularisierung von 
Durkheim über Taylor bis hin zu Rawls und Habermas auseinandergesetzt 
hat, profiliert er sein Verständnis der Säkularisierung über eine dialekti­
sche Denkfigur. „Das Verhältnis von Säkularisierung und Religion“, so fasst 
er diese Position in einer seiner jüngsten Veröffentlichungen zusammen, 
„bleibt dialektisch, denn Gesellschaft und Religion sind in ihren Selbstbe­
schreibungen notwendig und konstitutiv aufeinander bezogen, und zwar 
so, dass sie ihr Gegenüber als jenes Andere konstituieren, auf das sie 
zugleich als unverzichtbare semantische Ressource und Bedrohung ihrer ei­
genen Identität Bezug nehmen.“3 Vor diesem Hintergrund schließlich kann 
er Religion als ein Medium ausweisen, das gesellschaftliche Widersprüche 
sichtbar macht und zur kritischen Selbstreflexion der Gesellschaft und 
ihrer Transformation beiträgt. Die im vorliegenden Band versammelten 
Texte von Martin Saar, Michael Rosenthal, Michael Moxter, Rainer Forst 
und Herta Nagl-Docekal reflektieren diesen Problemzusammenhang mit 
verschiedenen Akzenten.

Den Diskurs über Religion in der Moderne zu bestreiten, heißt für 
Schmidt schließlich (III), danach zu fragen, in welcher Weise unter nach­
metaphysischen Bedingungen, d. h. nach der radikalen Kritik des Projekts 
einer vorkritischen philosophischen Theologie, mit dem Gottesgedanken 
umzugehen ist. Schmidts Analyse religiöser Subjektivität grenzt sich einer­
seits – als Untersuchung religiöser Subjektivität – gegen die Vorstellung ab, 
an der sozialen und historischen Situiertheit menschlicher Existenz vorbei 
auf den Gottesgedanken zugreifen zu können. Sie nimmt andererseits – als 
Analyse religiöser Subjektivität – die Möglichkeit ernst, dass Menschen im 
Versuch, ein Verhältnis zu sich selbst zu entwickeln, von ebendiesem Got­
tesgedanken Gebrauch machen können. Die Beiträge von Oliver Wiertz, 

3 Thomas M. Schmidt: Religion und Säkularisierung, in: Heiko Schulz/Knut Wen­
zel/Christian Wiese (Hrsg.): Handbuch Religionsphilosophie. Geschichte – Konzepte 
– Kontroversen, Wiesbaden 2025, S. 787–802, hier: S. 801.

Einleitung 

11

https://doi.org/10.5771/9783748952275-9 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Heiko Schulz, Hartmut Westermann, Thomas Hanke, Ingolf Dalferth und 
Hans-Joachim Höhn greifen diese Ausgangskonstellation auf und schreiben 
sie in unterschiedliche Richtungen fort.

Die dialektische Verbindung von Affirmation und Kritik der Möglich­
keit, sinnvoll über die Gehalte der Religion zu sprechen, zeigt sich in der 
Lehr- und Forschungstätigkeit Thomas M. Schmidts nicht als abstrakter 
Anspruch, sondern als gelebte Praxis. Davon zeugt nicht zuletzt die Vielfalt 
der wissenschaftlichen Gesprächszusammenhänge, in die er eingebunden 
war und ist – sei es (um nur einige dieser Kontexte zu nennen) als Sprecher 
am DFG-Graduiertenkolleg Theologie als Wissenschaft, als Principal Inves­
tigator des Exzellenzclusters Die Herausbildung normativer Ordnungen an 
der Goethe-Universität Frankfurt, als Fellow am Max-Weber-Kolleg für kul­
tur- und sozialwissenschaftliche Studien an der Universität Erfurt oder am 
Helsinki Collegium for Advanced Studies der dortigen Universität. Schmidts 
Aufgeschlossenheit für die Standpunkte und Forschungsinteressen anderer 
kommt dabei nicht nur im Kreis seiner eigenen Peergroup zur Geltung. 
Mindestens ebenso sehr profitieren seine Schüler:innen und deren Qualifi­
kationsarbeiten von dem synthetischen Blick, mit dem er ausschnitthafte 
Überlegungen in Begriffszusammenhänge beliebiger Größenordnung ein­
ordnet.

Mit der vorliegenden Festschrift danken die Herausgeber:innen und 
Autor:innen Thomas M. Schmidt für viele Jahres des wissenschaftlichen 
Austauschs. In der Realisierung dieses Vorhabens konnten sich die Heraus­
geber:innen auf Mitarbeit von vielen Seiten verlassen. Unser aufrichtiger 
und herzlicher Dank gilt allen Autor:innen für Denken und Schreiben. Eva 
Bucher und Dennis Stammer sei gedankt für die konzeptionelle Unterstüt­
zung in der frühen Entstehungsphase dieses Bands. Jonas Leichert danken 
wir für das ausgezeichnete Lektorat; Lisa Czellnik, Abdulhaq Haqani, Beate 
Müller und Selina Roßgardt für ihre engagierte Mitarbeit am Redaktions­
prozess.

Dem Forschungszentrum Normative Ordnungen an der Goethe-Uni­
versität Frankfurt und dem Fachbereich Katholische Theologie der Goe­
the-Universität Frankfurt danken wir für die großzügigen Druckkostenzu­
schüsse. Der Open-Access-Publikationsfonds Goethe-Universität Frankfurt 
hat darüber hinaus die Ressourcen zur Verfügung gestellt, um diese Fest­
schrift neben der Printausgabe auch im Open Access zugänglich zu ma­
chen.

Michael Roseneck/Annette Langner-Pitschmann/Tobias Müller

12

https://doi.org/10.5771/9783748952275-9 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dem Nomos Verlag danken wir für die Aufnahme des Bandes in sein 
Programm – und namentlich Frau Beate Bernstein und Frau Eva Lang für 
ihre Expertise und die hervorragende Zusammenarbeit.

   

Michael Roseneck, Annette Langner-Pitschmann, Tobias Müller
Frankfurt am Main, März 2025

Einleitung 

13

https://doi.org/10.5771/9783748952275-9 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748952275-9 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Einleitung |Michael Roseneck/Annette Langner-Pitschmann/Tobias Müller

