
2 Säkularisierung und Remythifizierung

2.1 Philosophische Mythenabstinenz

Moderne Denker versprachen sich von der Ablehnung religiöser oder traditio-
neller Lebens-und Denkformen eine Zunahme rationaler, demokratischer und ethi-
scher Lebensführung. Angesichts der Katastrophen und Gräuel, die trotz oder erst
durch die nach rationalen Kriterien organisierte Produktion, Administration, Kon-
trolle und Überwachung möglich wurden, ist es mehr als berechtigt, an den Verhei-
ßungen der Moderne zu zweifeln. Desillusioniert kritisieren Adorno und Horkhei-
mer, 1944 in der Dialektik der Aufklärung, dass

”
die Morallehren der Aufklärung [...]

von dem hoffnungslosen Streben“1 zeugenwürden, an
”
Stelle der geschwächten Re-

ligion einen intellektuellen Grund dafür zu finden, in der Gesellschaft auszuhalten,
wenn das Interesse versagt.“2 Selbst der Idealismus Kants, der die gegenseitige Ach-
tung der Würde jedes Menschen zur Pflicht erhebt, wäre, wie sie polemisch schrei-
ben, nichts weiter als eine Illusion, respektive

”
der übliche Versuch des bürgerlichen

Denkens,dieRücksicht, ohnewelcheZivilisationnicht existieren kann,anders zube-
gründen als durchmaterielles Interesse und Gewalt, sublim und paradox wie keiner
vorher, und ephemer wie sie alle.“3

Sind die Bemühungen der Aufklärung angesichts des Rückfalles in die Barbarei
tatsächlich fruchtlos geblieben oder ist dieser Rückfall nicht vielmehr eine Ermah-
nung, dass die Aufklärung noch nicht zu ihrem Ende gekommen ist und eine Auf-
forderung dazu, die emanzipatorischen Bemühungen ernsthafter und mit dem Be-
wusstsein ihres möglichen Scheiterns fortzuführen? Steht auch hinter dem Spekta-
kel des Kapitalismus und der fantasiertenWelten digitaler Hyperrealitäten lediglich
das Recht des Stärkeren? Oder ist die Erklärung durch

”
materielles Interesse und

Gewalt“4 nur der letzte Ausweg eines Denkens, das für die Grausamkeit, Ignoranz

1 Horkheimer/ Adorno 1997, 104
2 Ebd.
3 Ebd.
4 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839443743-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Die Säkularisierung des Exodus

und Absurdität der industriellen kapitalistischen Zivilisation keine imaginäre Me-
tapher mehr findet? In der postmodernen5, posthistorischen6 und postdemokrati-
schen7 Gegenwart steht es, wie Peter Sloterdijk in Nach der Geschichte feststellt,

”
um

die Erzählbarkeit der entfesselten Realitäten ebenso schlechtwie um ihre Vorhersag-
barkeit – von ihrer Ordnung unter ein geschichtsphilosophisches Schema ganz zu
schweigen“8

Dass diese Situation nicht nur als Befreiung von den ideologischen Vorurteilen
idealistischer Hoffnungen begriffen werden darf, lässt sich durch Roland Barthes
Vergleich der Metaphern der Wüste und des Labyrinths treffend veranschaulichen:
InWie zusammen leben. Simulationen einiger alltäglicher Räume im Roman stellt Barthes
diese beiden Räume in ihrer Symbolhaftigkeit einander gegenüber. Das Labyrinth
zeigt einen Raum, der

”
die paradoxe Arbeit“ symbolisiert,

”
die das Subjekt aufwen-

det [...], um sich in den Sackgassen eines Systems einzuschließen.“9 Die Wüste da-
gegen ist nur scheinbar ein Gegenbegriff, denn sie kann auf eine

”
archetypischere

Schließung“10 hinweisen. Sie schließt das Subjekt ein, da sie ein Raum
”
ohne jede

trennende Wand“11 ist, d. h. eine Sinnsphäre symbolisiert, in der keine Unterschei-
dungen und damit Bedeutungenmöglich sind.

Die vondermodernenReligions-und Ideologiekritik entzauberteWelt12 ist zwar
durchmathematische Exaktheit, eindeutige Begrifflichkeiten und physikalische Ge-
setze erhellt, aber sie wirkt intransparent und unlesbar, in einem existenziellen Sinn
unheimlich und in einemmetaphysischenSinn obdachlos.Es stellt sich die Frage, ob
esMenschen aber überhauptmöglich ist, ohnemetaphysisches Zuhause zu leben, zu
denken und zu handeln.George Bataille ist der Ansicht, dass es dafür notwendig sei,
sich in der Unsicherheit und Schutzlosigkeit einzurichten.

”
Um ohne Trug dem Anspruch Nietzsches zu entsprechen, müßte man auf die Entblö-

ßung sich reduzieren, die er beschrieben hat: auf die vollständigste Verlassenheit, in
einer Welt, in der weder Gott noch Vaterland noch die Justiz Beistand leisten.“13

5 Vgl. Jean François Lyotard Das postmoderne Wissen (2012)
6 Vgl. Vilém Flusser Nachgeschichte (1993)
7 Vgl. Jacques Rancière Demokratie und Postdemokratie (2010)
8 Sloterdijk 1988, 262
9 Barthes 2007, 118

10 Ebd.
11 Ebd.
12 Vgl. Weber 1919, 488f
13 Bataille 2008, 45

https://doi.org/10.14361/9783839443743-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Säkularisierung und Remythifizierung 23

Übrig bleibe eine Welt, in der normative und metaphysische Wahrheiten lediglich
relativ, vielleicht auch widersprüchlich zu anderen Wahrheiten sind. Niemals dürf-
ten sie aber Absolutheit beanspruchen. Deswegen liege das Bedürfnis nach überge-
ordneten Sinnzusammenhängen, das Jahrtausende lang durch Religionen jeglicher
Couleur erzeugt und befriedigt wurde, brach. Also stellt sich die Frage, ob es neu be-
ackert werden oder seiner Verwüstung anheim fallen solle.

Der Zweifel gegenüber systematischen Entwürfen, Geschichten undMythen hat
derenGlaubwürdigkeit zersetzt.Werernsthaft aneinSystemprogrammglaubt,wird
als dogmatisch oder naiv beargwöhnt oder belächelt. AnOrtenmitwenigermateriel-
lemWohlstand und sozialer Sicherheit scheint es jedoch weniger problematisch zu
sein,

”
das eigene Leben einer transzendenten Sache zu weihen.“14 Für Žižek ist es

eine
”
traurige Tatsache, dass wir in den Ländern der [sogenannten] Ersten Welt es

zunehmend schwieriger finden, uns eine Sache vorzustellen, für die wir unser Le-
ben geben würden.“15 Ist eine Person die sich für ein Ideal einsetzt – selbst wenn
sie dies nicht über die eigene Selbsterhaltung oder die Würde der Anderen stellt –
gleich fundamentalistisch und potentiell terroristisch oder einfach nur idealistisch,
in dem Sinn, dass es es ihr wichtig ist, das eigene Denken und Handeln nach einem
anerzogenen oder auch einem selbstgewählten Ideal auszurichten?

Manchen mag es so scheinen, als ob mit dem Ende des real existierenden Sozia-
lismus auch die Forderungen von Humanismus und Emanzipation relativ oder gar
obsolet geworden wären. Dem steht die Permanenz von Rassismus, Sexismus, Mi-
litarismus und Ausbeutung gegenüber, die auch im 21. Jahrhundert nicht weniger
mächtig sind und daher auch weiterhin Gegenstand emanzipatorischer Bemühun-
gen bleiben. Der Historiker Hubert Christian Ehalt findet dafür 2009 inWarum Kri-
tik?WarumUtopie? deutlicheWorte:

”
Wir Bürgerinnen und Bürger dieser Welt befanden uns nie und befinden uns auch

heute nicht in einer Situation, in der wir, wo auch immer auf diesem Planeten wir le-
ben, zufrieden die Hände in den Schoß legen und sagen können, dass wir alle huma-
nistischen Ziele – wenigstens als weitgehend akzeptierte Maxime in einigen Teilen
der Welt – erreicht hätten.“16

14 Žižek 2001
15 Ebd.

Auch in Auf verlorenem Posten kritisiert Žižek, dass
”

es heute, in der Ära der
’
Postmoderne‘für

”
die

’
große Sache‘[...] [schlecht] aus[sieht], denn auch, wenn sich die ideologische Szene in

viele verschiedene Positionen aufgeteilt hat, die um die Vormachtstellung ringen, besteht
doch in einem Punkt Einigkeit: Die Zeit der großen Erklärungen ist vorbei“ (Žižek 2009, 25)

16 Ehalt 2009, 1

https://doi.org/10.14361/9783839443743-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Die Säkularisierung des Exodus

Was sich verändert habe, sei derDiskurs.Heutewerde imZuge einer
”
neoliberale[n]

Neukonstruktion von Gesellschaft“17 über Funktionen, nicht mehr über Visionen
und über Effizienz, nicht mehr über Ideale gesprochen.18

DieseDiskreditierungdes Idealismus steht imZusammenhangmit demProzess
der Säkularisierung, d. h. der Herauslösung menschlicher Erfahrung aus dem Ewi-
gen, der Enteignung der Kirchen, der Suspendierung der Götter und der Ermächti-
gung des Menschen, den Sinn seines Lebens selbst zu bestimmen.

Dahingehend schreibt Franz Kafka anMax Brod:

”
Sie konnten das entscheidend Göttliche gar nicht weit genug von sich entfernt den-

ken, die ganze Götterwelt war nur ein Mittel, das Entscheidende sich vom irdischen
Leibe zu halten, Luft zum menschlichen Atmen zu haben.“19

Ambivalenter erfasst George Bataille die existenzielle Situation der Menschen, de-
nen das radikal Andere, über das nur spekuliert und im übertragenen Sinn gespro-
chen werden kann, abhanden gekommen ist:

”
Der Mythos und die Möglichkeit des Mythos lösen sich auf: übrig bleibt allein eine

unermessliche, geliebte und erbärmliche Leere. Die Abwesenheit des Mythos ist viel-
leicht dieser feste Boden unter meinen Füßen, vielleicht aber zugleich der schwinden-
de Boden.“20

Eine Generation später scheint sich Michel Foucault in einem Gespräch mit Paolo
Caruso mit dem Verschwinden von Mythen einigermaßen angefreundet zu haben,
weshalb er weniger nostalgisch meint:

”
Sagen wir also, daß die Rolle des Philosophen, der zu sagen hat,

’
was los ist‘ , heute

vielleicht darin liegt, aufzuweisen, daß die Menschheit die Möglichkeit eines Funktio-
nierens [der Organismus funktioniert einfach, ohne Zweck] ohne Mythen zu entde-
cken beginnt. Das Verschwinden der Philosophien und Religionen könnte damit zu-
sammenhängen.“21

Die Frage nach der Aufgabe der Philosophie hat auch heute, 28 Jahre später, nichts
von ihrer Aktualität verloren.Das Bild aus demKoran von acht denThronGottes tra-
gendenEngelnaufgreifend,kanngemutmaßtwerden,dassdieMenschennochnicht

17 Ebd., 3
18 Vgl. ebd., 2
19 Kafka an Max Brod, 7. August 1920. Zit. nach Blumenberg 1990, 9

20 Bataille 2008, 81
21 Foucault, Michel/ Caruso, Paolo 1991, 27

https://doi.org/10.14361/9783839443743-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Säkularisierung und Remythifizierung 25

gelernt haben,wie arbeitslose Engel zu leben,d.h.nicht nur ohne einenBodenunter
den Füßen, sondern auch ohne die Vorstellung eines zu (er-)tragenden Heiligen.22

Der Philosoph und Psychoanalytiker Sergio Benvenutomeint dahingehend 2016
in dem Gespräch mit dem Philosophen Jean-Luc Nancy Das Heilige, die Religion. Ver-
langen nach Unendlichkeit – Monotheismen, alle menschlichen Gesellschaften würden

”
über irgendeine Form von Religiosität, das heißt über Rituale und Glaubensüber-
zeugungen in Bezug auf etwas

’
Heiliges‘“23 verfügen. Auch AtheistInnen würden

nicht ohne ein Heiliges auskommen und statt Göttern, etwa Ideen wie
”
die Freiheit,

die Wahrheit, das allumfassende Glück, die Befreiung der Menschheit“24 heiligen.
Nancy betont, dass zumindest prinzipiell die Möglichkeit bestehe, dass der Raum
des Heiligen auch offen oder leer gelassen werden könne. Dafür müsste aufgehört
werden,

”
Ratlosigkeiten“,

”
Beunruhigungen“,Wünsche oder Ängste in einen sakra-

len Raum
”
hineinzuprojizieren.“25

Tatsächlich sieht es ganz anders aus: religiöse Fundamentalismen feiern, glo-
bal gesehen, regen Zulauf, Nationalismen und Identitätspolitiken finden eine ge-
schichtsblindeAnerkennungauch in sozialenDemokratienund fernöstliche,esoteri-
sche sowie neo-pagane Religionsartikel sind feste Bestandteile spätkapitalistischer
Gesellschaften geworden. Von einem allgemeinen oder globalen Zurückgehen von
Religion zu sprechen ist auch für empirisch forschende Religionssoziologen unzu-
lässig.Zwargebees inüberwiegendprotestantischgeprägtenKultureneineTendenz
zur Abnahme religiöser Weltbilder, global gesehen könne jedoch keine kontinuierli-
che Säkularisierung festgestellt werden.26

Hermann Lübbe, ein Schüler Joachim Ritters, meint 2007 in Religion in kulturel-
len und politischen Modernisierungsprozessen sogar, dass kulturelle und politische Ein-
flüsse der Wissenschaft gegenüber religiösen Weltanschauungen zurückgehen. Er

22 Diese Metapher greift das Bild der im Koran genannten acht Engel auf, die den Thron Gottes
tragen. Navid Karmani paraphrasiert die entsprechende Passage in Fariduddin Attars Buch der
Leiden in Der Schrecken Gottes. Attar, Hiob und die metaphysische Revolte so:

”
Um die Engel, die

den göttlichen Thron tragen, ist es nicht besser bestellt. Auf den Schultern tragen sie die über-
mächtige Last, dabei gähnt unter ihren Füßen die Leere. Sie müßten ächzen vor Anstrengung,
müßten am ganzen Leib zittern aus Furcht, die Last nicht mehr tragen zu können. – Aber wenn
sich, so ruft einer der Thronträger Gottes aus seiner unbequemen Stellung, wenn sich nur ei-
ne Faser meines Körpers regte, stürzt’ ich in die Tiefe, so unsicher ist mein Stand.“ (Kermani
2005, 60 nach Fariduddin Attar Buch der Leiden, 5/0, 96)

23 Benvenuto/Nancy 2016, 103
24 Ebd.
25 Ebd., 104
26 Vgl. Schloßberger 2013, 228

https://doi.org/10.14361/9783839443743-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Die Säkularisierung des Exodus

schreibt, religiöse Traditionen würden sich nicht nur mühelos behaupten, sondern
sich auch in neuer Gestalt revitalisieren.27 Als Gründe dafür identifiziert er die

”
fort-

schreitende Lebensferne“28 der Wissenschaften, die dadurch
”
glaubensindifferent

und damit bekenntnisunfähig geworden“29 sei.Die fehlende lebensweltliche Einbet-
tung desWissens von den sehr kleinen, sehr großen und sehr komplizierten Dimen-
sionen des Seins bewirke, dass veralteteWeltauffassungen zur praktischen und exis-
tenziellen Orientierung herangezogen werden.

In ähnlicherWeisewie der Begriff der
”
Postsäkularisierung“ deutetMaxWebers

Begriff der
”
Wiederverzauberung“ auf eine Überwindung eines Regimes exzessiver

Rationalität und eine Rückkehr zu einem obskuren und irrationalen Weltbild, ge-
speist von Vermutungen übermögliche geheime und nachMaxWeber

”
unberechen-

bare Mächte.“30

Ein Grund dafür könnte darin liegen, dass das technische Wissen nicht nur zu
komplex ist, um von Laien verstanden zu werden. Auch die Auswirkungen der Tech-
nik auf unseren Planeten und das tägliche Leben seiner BewohnerInnen können
selbst vonderenKonstrukteurInnennichtmehrkontrolliertwerden.DerGriff zuma-
gischenMitteln odermythischenErklärungenerscheint dannmanchenals rettender
Ausweg.

So urteilt auch Peter Sloterdijk in Neuigkeiten über den Willen zum Glauben. Notiz
über Desäkularisation, dass die Wissenschaften und die Philosophie nicht imstande
seien

”
die Erwartung einer Verstehbarkeit derWelt zu erfüllen und die Affekte einer

radikal gewordenen Subjektivität auf sich zu nehmen.“31 Um mit dem Unerklärli-
chenundder

”
Endlichkeit desWissens“32 zuRande zukommen,müsste, so Sloterdi-

jk, der
”
Realismus der positivenKenntnisse durch einen gewissen Surrealismus [...],

durch den Sinn für das Mögliche, das Außergewöhnliche, das Wunderbare und das
Absurde“33 kompensiert werden. Auch Marcel Hénaff fordert in Die Bühne derMacht.
Die InszenierungderPolitik, das

”
unbewältigte Imaginäre“34 in

”
legitimenFiguren der

Sozialität“35 anzuerkennen, da dieses ansonsten in übersteigerten
”
perversen For-

27 Vgl. Lübbe 2007, 43
28 Ebd., 57
29 Ebd.
30 Weber 1919, 488
31 Sloterdijk 2007, 83
32 Ebd., 82f
33 Ebd.
34 Hénaff 2014, 95
35 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839443743-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Säkularisierung und Remythifizierung 27

men“36 wiederkehren und von populistischen oder faschistoiden Bewegungen ver-
einnahmt würde.

2.2 Das Verhältnis von Gegenaufklärung und Romantik

2.2.1 Die karnevaleske Fortsetzung des Religiösen

Diese Phänomene sind alles andere als neu. So schreibt Aleida Assmann 2013 in
Ist dieZeit aus denFugen?, dass auch schon in derNeuzeit

”
keineswegs alle Zeichen auf

Zukunft eingestellt“37 waren. Vielmehr könnten zwei
”
komplementäre Entwicklun-

gen“38 ausgemacht werden. Neben der
”
selbstbewussten Innovation“39, welche al-

te Vorstellungen überwinde, habe es auch eine
”
Traditionskritik, Traditionserschlie-

ßung und Traditionssicherung“40 und damit eine
”
Wiederentdeckung undWieder-

aneignung einer als zeitlos anerkannten Vergangenheit“41 gegeben. Allerdings sei-
en neue Institutionen mit der philologischen und historischen Pflege des Vergange-
nen beauftragtworden.Die Religionwurde, so Assmann, von denGeschichtswissen-
schaften und von der Kunst beerbt. Diese betrieben von nun an jenseits religiöser
Rahmenbedingungen ein

”
romantisches Reimaginieren des Verlorenen und die lite-

rarische Archivierung des Ausgemusterten und Verschwindenden.“42

Als eine solche Reimagination identifiziert auch Rüdinger Safranski die künstle-
rischeSäkularisierung religiöser Tropen:

”
Romantik sei die FortsetzungderReligion

mit ästhetischen Mitteln.“43 Diese zu Rationalität und Industrialisierung komple-
mentären romantischen Bewegungen werden auch als Gegenmoderne bezeichnet,
die, wie Peter Sloterdijk ironisch schreibt, der rationalen

”
Verflüssigung der Leicht-

gläubigkeit“44 vehementWiderstand leistet undmit naiver oder virtuoser Dogmen-
Aufbewahrung eine

”
Position der Altgläubigkeit“45 befestigt.

36 Ebd.
37 Assmann 2013, 99
38 Ebd., 100
39 Ebd.
40 Ebd.
41 Ebd.
42 Ebd., 103
43 Zit. nach Sloterdijk 2007, 79
44 Ebd., 77
45 Ebd., 77

https://doi.org/10.14361/9783839443743-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Die Säkularisierung des Exodus

In Literatur und Karneval. Zur Romantheorie und Lachkultur zeigt der russische Lite-
raturwissenschafterMichail Bachtin,dass die restriktive hierarchischeOrdnungdes
Mittelalters durch ihre karnevalesken Transgressionen auf den Kopf gestellt wurde:

”
Leicht zugespitzt kann man sagen, daß der mittelalterliche Mensch gleichsam zwei

Leben lebte: ein monolithisch-ernstes, düsteres, streng hierarchisch geordnetes, von
Furcht, Dogmatismus, Ehrfurcht und Pietät erfülltes offizielles Leben und ein zweites
karnevalistisches Leben: frei, voll von ambivalentem Lachen, von Gotteslästerung und
Profanation, von unziemlichen Reden und Gesten, von familiärem Kontakt aller mit
allen. Beide Leben waren legalisiert, aber durch strenge Zeitgrenzen getrennt.“46

In Analogie dazu können Phänomene wie Romantisierung, Remythifizierung oder
Obskurantismus als karnevaleske Räume und Zeiten betrachtet werden, in denen
die wissenschaftlich technische Rationalität transzendiert und ihreHeiligkeit profa-
niert werden.Während solcher Zeiträume überleben mythisches Denken, metaphy-
sische Vorstellungen und religiöse Rituale. Das von Bachtin beschriebene Verhältnis
hat sich in einemgewissenSinnumgekehrt:Die blasphemischenwissenschaftlichen
Evidenzen und die Obszönitäten der technischen Zivilisation definieren eine sym-
bolische Ordnung, die von heiligen Zeiten der Transzendenzorientierung durchbro-
chen wird.

Im 19. Jahrhundert manifestierte sich die kompensierende oder komplementäre
Überschreitung der immer umfassender etablierten rationalen Ordnung in der Be-
wegung der Romantik.War die Frühromantik noch progressiv eingestellt,wurde die
Romantik mit der Zeit immer konservativer. Heute manifestieren sich romantische
Topoi u.a. in der Popkultur, z.B. in Strömungen des Heavy Metal, der sich zuweilen
auch quasi religiös als Satanismus zeigt.

Die Soziologin Eva Illouz argumentiert inDerKonsumder Romantik, dass sich die-
se Bewegung als

”
das letzte noch verbliebeneRefugium jener Authentizität undWär-

me, die uns von einem zunehmend technokratischen und legalistischen Zeitalter ge-
raubt“47 wurden, inszeniert. Nachdem im Zuge der Modernisierung religiöse Welt-
anschauungen immerweniger imStandewaren, ihre zentralenPositionen innerhalb
von Kulturen zu behaupten, habe

”
die Romantik die Religion alsMittelpunkt des All-

tagslebens“48 ersetzt. Die romantische Liebe habe die Funktion eines übergeordne-
ten, höheren Sinnes übernommen und sich gewissermaßen selbst zu einer Art Reli-
gion stilisiert.

46 Bachtin 1969, 57
47 Illouz 2007, 25
48 Ebd., 58

https://doi.org/10.14361/9783839443743-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Säkularisierung und Remythifizierung 29

Diese Ersatzreligion sei im 20. Jahrhundert umfassend in die Massenkultur in-
tegriert und von der Werbeindustrie vielfältigst verarbeitet worden.49 Romantische
Narrative,

”
innerhalbderenmanseineErfahrung erklären“50 könne,würdendie kognitiv,

emotional und physiologisch prägenden Erfahrungen von Liebesbeziehungen struk-
turieren und präfigurieren. Liebe würde dabei zu einemmetaphysischen Absoluten
erhöht und zur Letztbegründung vonKonstruktionen außergewöhnlicherwie alltäg-
licher Erfahrungherangezogen.Auchheutewerde gegendie technokratischeVirtua-
lität die romantische Liebe als einzigwahre Erfahrung ins Feld geführt, als Vergewis-
serung der eigenen Existenz, die gegenüber jedem Gedanken der Lüge, Täuschung
oder Verschleierung erhaben ist. Allerdings gilt gerade auch die Liebe als erster Ge-
genstand der Angst, verführt worden zu sein.

2.2.2 Banale Illusionen des Göttlichen

Ernst Cassirer argumentiert in diesem Zusammenhang inDerMythos des Staates,
dass für Romantiker kein

”
scharfer Unterschied zwischen Mythus und Realität“51

und auch keine Trennung von Wahrheit und Poesie bestehe.
”
Mythus und Realität

durchdringen einander und fallen in eins zusammen.“52 Das Denken des Religions-
philosophenOskarGoldberg ist fürdieseHaltungeinBeispiel.Für ihn istMythologie
keineWissenschaft derMythen,sonderndie

”
Wissenschaft vondenmetaphysischen

Volkswirklichkeitssystemen und deren Herstellung“, sie ist
”
somit keine Altertums-

wissenschaft, sondern aktuelle transzendente Realitätsforschung“53 und
”
ethnolo-

gische Experimentalwissenschaft.“54 Goldberg glaubt, die Wirklichkeit des Mythos
wäre real und könne mit Experimenten bewiesen werden. Mythen sind für ihn also
keineVorstellungen vonderRealität, sie sinddieRealität.Götter sind,wie auchGold-
bergs Schüler Erich Unger schreibt,

”
keine Hirngespinste der primitiven Phantasie,

sondern [...] biologische Kraftzentren.“55 Die Wirklichkeit der Götter könne daher
mit naturwissenschaftlichenMethoden bewiesenwerden,

”
so wie der Chemiker sei-

nenChlorwasserstoff nachweist, so ist derMetaphysiker imstande,durch exakteMe-

49 Vgl. ebd., 64
50 Ebd., 213
51 Cassirer 1987, 11
52 Ebd.
53 Zit. nach Voigts 1992, 90
54 Ebd.
55 Zit. nach ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839443743-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Die Säkularisierung des Exodus

thoden sui generis einenElohim
’
nachzuweisen‘.“56 In

”
mythischer Zeit“57 wären die

”
transzendenten Kräfte des Lebens“58 sogar im Stande gewesen,

”
die Naturgesetze

abzuändern.“59

Mythenwürden sichdaher von Ideologienunterscheiden.Während jene eineme-
taphysische Realität hätten, seien diese bloße Kunstprodukte. Konsequenterweise
bezeichnet Goldberg auch den Zionismus als

”
aufgepfropfte“60 und

”
importierte“61

Kultur, ohneOriginalität,
”
denEuropäern in sklavischerWeise nachgemacht.“62 Ge-

gen
”
diewestlicheZivilisation,dieWelt der Technik“63, den

”
gemeinsamenFeind“64

von metaphysischem Judentum und Islam, könnte nur eine
”
religiös inspirierte[]

undmotivierte[]
’
Weltpolitik‘“65 bestehen.

Goldbergs Mythentheorie begreift Kultur als eine Verfallserscheinung des Kults.
Das Nebeneinander verschiedener Werte sieht er als eine

”
Spätfolge des Polytheis-

mus“66, die Aufklärung als
”
die Tragödie der Menschheit schlechthin.“67 Goldbergs

kulturpessimistische Remythifizierung verallgemeinert menschliches Erleben auf
für ihn transzendente Kategorien der Rasse, des Volkes und der Nation. Der allge-
meine Kulturverfall könne, so Goldberg, nur durch eine Rückkehr zum Reinen und
ein durch Rituale und Gesetze geregeltes Leben aufgehalten werden. Dafür müsse
an die okkulten Anfänge der jüdischen Religion wieder angeknüpft werden.68

Thomas Mann hat Goldberg in der Figur des Privatgelehrten Chaim Breisachers
in seinem Roman Doktor Faustus porträtiert und ihn als

”
Kulturphilosophen“69 be-

schrieben,
”
dessen Gesinnung aber insofern gegen die Kultur gerichtet war, als er

in ihrer ganzen Geschichte nichts als einen Verfallsprozeß“70 sah. Diese Charakte-
risierung scheint, wie selbst Voigts in seiner Apologie Goldbergs zugibt, zutreffend

56 Zit. nach ebd., 90f
57 Zit. nach ebd., 260
58 Ebd.
59 Ebd.
60 Zit. nach ebd., 301
61 Zit. nach ebd.
62 Zit. nach ebd.
63 Ebd., 305
64 Zit. nach ebd.
65 Zit. nach ebd.
66 Ebd., 266
67 Zit. nach ebd, 267
68 Vgl. Goldberg 2005
69 Zit. nach ebd., 268
70 Zit. nach ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839443743-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Säkularisierung und Remythifizierung 31

zu sein. Goldberg erkannte aber auch, dass künstliche Mythen, wie Alfred Rosen-
bergs DerMythos des Zwanzigsten Jahrhunderts71 oder George Sorels Mythos des Gene-
ralstreiks,

”
die Massen zu pseudobacchantischer Raserei“72 verführe.

Nostalgisch bezeichnet auch Ernst Kantorowicz 1933 in Das Geheime Deutschland
die Säkularisierung als

”
das zweite große Göttersterben.“73 Wurde der polytheisti-

sche Pantheon durch den Monotheismus entvölkert, habe die Säkularisierung der
Renaissance den Eingottglauben durch denHumanismus ersetzt.74 Und auch Fried-
rich Nietzsche klagt in Antichrist:

”
Zwei Jahrtausende beinahe und nicht ein einziger neuer

Gott!“ Und zur Erläuterung der Enttäuschung über die Sterilität einer einstmals blü-
henden Fähigkeit des Menschen:

”
Und wie viele neue Götter sind noch möglich!“75 Hans

Blumenberg sieht eine solche Remythifizierung in Arbeit am Mythos kritisch:
”
Was

Nietzsches suggestive Feststellung alarmierend macht, ist die weitere Überlegung,
die möglichen neuen Götter müssten nicht wieder die Namen und Geschichten der
alten haben und würden ihre Übermacht in ungekannten Formen ausüben.“76

Diejenigen, die neue Götter erwarten, scheinen zu verkennen, dass die Vakanz
des imaginierten symbolischen

”
Herrensignifikanten“77, nicht unbewohnt ist, son-

dern durch den Kapitalismus neu besetzt wurde. Schon Max Weber hat die
”
Ent-

zauberung der Welt“78 als ein Charakteristikum kapitalistischer Gesellschaften be-
schrieben. Marcel Hénaff schreibt dahingehend, der Markt und seine spektaku-
lären Regulierungsprozesse hätten das Politische und das Imaginäre permanent
aktiv integriert und sich

”
um dieses sozial nicht codierte

’
flottierende Imaginä-

re‘gekümmert.“79 Allerdings würden, wie Hénaff feststellt,
”
die Ressourcen des

Imaginären [...] nicht in aller Formmobilisiert“, weshalb sie zum Teil
”
gewisserma-

ßen ’ blieben und
”
unbestimmten Verwendungen zur Verfügung“80 stünden.

71 In dem 1930 veröffentlichten Buch formuliert Rosenberg eine pseudowissenschaftliche anti-
semitische Rassentheorie, die wesentlicher Bestandteil der nationalsozialistischen Ideologie
wurde.

72 Zit. nach ebd., 264
73 Kantorowicz 1933, 82
74 Ebd.
75 Nietzsche 2002, 3.19
76 Blumenberg 1990, 36
77 Nach dem Psychoanalytiker Jacques Lacan garantiert ein Herrensignifikant die Kette von Si-

gnifikanten, aus der sich die symbolische Ordnung, die das Subjekt unterwirft und struktu-
riert, zusammensetzt. (Vgl. Lacan 2006)

78 Weber 1919, 488f
79 Hénaff 2014, 95
80 Ebd., 94

https://doi.org/10.14361/9783839443743-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Die Säkularisierung des Exodus

Anders sieht es Jean Baudrillard inDabei wollenwir dochMörder bleiben ...: DieMa-
terialisierung unbewussterWünsche in Form von banalen Konsumprodukten sei ei-
ne Realisierung von Illusionen, durch die

”
alles, was als Illusion stark war, was ma-

gisch und poetischwar, auf dieWirklichkeit“81 reduziert werde.Dieser Exzessmate-
rialisierter Illusionen würde es verunmöglichen, dass

”
wir einmal wieder Leere pro-

duzieren könnten“82, eine Leere, die es ermöglichen würde, dass sich in diesemmit
Zeichen, Codes, Andeutungen und Suggestionen überfüllten Labyrinth der Hyper-
realität etwas Neues ereignen könnte.

2.3 Relativierung der Religion und Universalisierung des Menschen

2.3.1 Feinsinnige Säkularisierung

Damit man die irrationale Neigung zu mythischer oder romantischer Orientie-
rung versteht, muss auf die geistesgeschichtliche Entwicklung, die unter dem Be-
griff der

”
Säkularisierung“ firmiert, verwiesenwerden.Dabei handelt es sich keines-

falls um eine homogene Entwicklung. So unterscheidet der Religionssoziologe José
Casanova in Rethinking Secularization. AGlobal Comparative Perspective drei verschiede-
ne Verwendungen von

”
Säkularisierung“ : (1) das

”
Zurückgehen des Glaubens“83, (2)

”
die Privatisierung der Religion“84 und (3)

”
dieDifferenzierung von staatlichen, öko-

nomischen undwissenschaftlichen Sphären, die als Emanzipation von religiösen In-
stitutionenundNormenverstandenwird.“85UrsprünglichbedeuteSäkularisierung,
soHansBlumenberg,

”
dieÜbertragungvonkirchlichenundgeistlichenHerrschafts-

und Eigentumsrechten an weltliche Gewalten.“ Später habe man damit die Loslö-
sung von

”
IdeenundVerhaltensweisen aus ihremursprünglichen religiösenBegrün-

dungszusammenhang“86 und ihre Herleitung
”
aus der allgemeinen Vernunft“87 as-

soziiert.
Die Debatte zeigt, dass die Säkularisierung als differenziertes Phänomen zu be-

trachten ist. Auch Robert Spaemann argumentiert so, dass die Enteignung und
”
in-

81 Baudrillard 1994, 228f
82 Ebd., 230
83 Zit. nach Schloßberger 2013, 227
84 Ebd.
85 Ebd.
86 Blumenberg 1974, 32
87 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839443743-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Säkularisierung und Remythifizierung 33

nere[] Aushöhlung“ des
”
europäische[n] Staatskirchensystems“88 noch lange nicht

bedeute, dass auch religiöse Deutungsanspüche zerfallen würden. Vielmehr zeige
sich, dass

”
die Emanzipation der politischen Souveränität von der kirchlichen Au-

torität“89 nicht gleichbedeutendmit der
”
Emanzipation von der christlichen Religi-

on“90 sei. Diese würde als eine
”
von der konfessionellen Kirchlichkeit“91 losgelöste

”
religion naturelle“92 überdauern.
Auch für Peter Sloterdijk bedeutet Säkularisierung nicht die Vernichtung des Re-

ligiösen, sondern einen emanzipatorischen Prozess,
”
in dessen Verlauf die Bürger

spätabsolutistischer
’
Gesellschaften‘sich von der Bevormundung durch die Vertre-

ter des Ersten Standes, des Klerus, undZweiten Standes, des Adels, befreiten.“93 Die
Religion sei in dieser Auseinandersetzung als

”
natürliche Alliierte des Feudalismus

und Absolutismus“94 wahrgenommen worden, weshalb
”
die antifeudale Front der

republikanischen Aufklärung auch eine antireligiöse Linie“95 aufgebaut habe. Ob-
wohl die antireligiöse Seite der Aufklärung nicht auf einen Antiklerikalismus redu-
ziert werden kann, ist Sloterdijks Schlussfolgerung plausibel, dass in der heutigen
verwandelten strategischenGemengelage, in der sowohl der Einfluss der Kirchen als
auch der der Aristokratie zumindest in den demokratisch regierten Staaten derWelt
im Laufe der letzten 200 Jahren verschwindend ist, die antireligiöse Aufklärung ihre
Frontstellungen verschiebenmuss.96

Aus diesem Grund ist es durchaus zulässig von einer Epoche der Postsäkula-
risierung zu sprechen. Der Enteignungsprozess ist zu einem vorläufigen Ende ge-
kommen. Selbst wenn religiöse Institutionen nach wie vor neben ihrer moralischen
Autorität auch politischen und ökonomischen Einfluss geltend machen können, be-
schränkt sich die moderate Religionskritik unserer Zeit auf die Anprangerung von
Fundamentalismus, als Extrem oder Devianz einer an und für sich ungefährlichen
Permanenz (privat-)religiöser Orientierungen.

In seinen Abhandlungen zur Philosophie der Philosophie klagt Wilhelm Dilthey zu
Beginn des vergangenen Jahrhunderts über das

”
Trümmerfeld religiöser Traditio-

88 Spaemann 2007, 67
89 Ebd.
90 Ebd.
91 Ebd.
92 Ebd.
93 Sloterdijk 2007, 81
94 Ebd.
95 Ebd.
96 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839443743-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Die Säkularisierung des Exodus

nen.“97 Gequält von einemmetaphysischenRelativismus schreibt er über dieweltan-
schaulichen Systeme seiner Zeit:

”
Eins dieser Systeme schließt das andere aus, eins

widerlegt das andere, keines vermag sich zu beweisen.“98 Es bestehe eine prinzipiel-
le
”
Antinomie zwischendemAnspruch jederLebens-undWeltansicht aufAllgemein-

gültigkeit und demgeschichtlichenBewusstsein [...], dass eine grenzenlose Zahl sol-
chermetaphysischer Systeme sich geschichtlich entwickelt hat, dass sie einander zu
jeder Zeit, in welcher sie bestanden, sich ausgeschlossen und bekämpft haben und
bis auf diesen Tag eine Entscheidung nicht herbeigeführt werden konnte.“99

Trotz ihres beschränkten geistigen Vermögens könnten die Menschen nicht auf-
hören, Versuche zu unternehmen, das Universum als Ganzes zu erfassen und exis-
tenzielle Fragen,wenn schon nicht zu beantworten, dannwenigstens durch Struktu-
rierung, Vereinfachung oder Glauben zu bewältigen. Unterschiedliche religiöse wie
philosophischeWeltanschauungenwürdendarum ihre jeweils spezifischePerspekti-
ve derWelt entwerfen, ohne dass dabei andere endgültig widerlegt werden könnten.
Dilthey drückt diesen Sachverhalt poetischmit denWorten aus:

”
Das reine Licht der

Wahrheit ist nur in verschieden gebrochenem Strahl für uns zu erblicken.“100 Für
Dilthey ist dies einGrund, gegenNihilismus undRelativismus

”
die Souveränität des

Geistes gegenüber einer jeden einzelnen“101Weltanschauung zu bewahren, und dar-
in die

”
Mehrseitigkeit derWelt“102 anzuerkennen.

In diesem Sinn äußert sich auch die poststrukturalistische Philosophin und Psy-
choanalytikerin Julia Kristeva, für die die Säkularisierung keine nihilistische Zerset-
zung religiöser Weltanschauungen ist, sondern deren vermittelnde Anerkennung.
In einem Interview betont sie die Bedeutung von Säkularisierung als

”
Brücke“,

die eine gegenseitige Akzeptanz zwischen Religionen ermögliche.103 Eine arrogante
Zurückweisung aller religiöser Weltanschauungen würde

”
den gesamten kulturell-

spirituellenBereich“104 derWerbungoderpopulistischenund fundamentalistischen
Diskursen überlassen. Stattdessen sollten

”
in dieser geistigen Leere Strukturen“105

aufgebaut werden. Die Dekonstruktivistin fordert eine neue Metaphysik der Ge-
schichte, eine neue Superstruktur, in der dogmatische Anschauungen konfliktfrei,

97 Dilthey 1991, 76
98 Ebd.
99 Ebd., 3

100 Ebd., 224
101 Ebd., 406
102 Ebd.
103 Vgl. Kristeva 2011
104 Ebd.
105 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839443743-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Säkularisierung und Remythifizierung 35

d. h. ohne ihre phantasmatischen binären Besetzungen auszuagieren, nebeneinan-
der existieren dürfen.

2.3.2 Humanistische Gegenmythologien

Die Ideale der Aufklärung müssten, um neben den religiösen Weltbildern be-
stehen zu können, wie auch Peter Sloterdijk argumentiert, in Geschichten gefasst
werden, die es den Einzelnen ermöglichen würden,

”
in Lebens- und Glaubensfra-

gen“,
”
die Lücke zwischen dem Zweifelhaften und dem Gewissen“106 zu schließen.

Sowürden sie in einer Art
”
aufgeklärter Überstürzung“107 –wie Sloterdijk einen sol-

chen Sprung in den Glauben nennt – auch ohne wissenschaftliche Evidenzen hand-
lungsfähig bleiben. Zurückgreifen könnte dieser pragmatische Glaube auf ein

”
Ar-

chiv all dessen, was die in Kulturen zersplitterte Menschheit nicht vergessen darf,
wenn sie ihre weiteren Schicksale unter einen empathischen Begriff von Zivilisation
stellen will.“108

Auch in dem Georg Wilhelm Friedrich Hegel zugeschriebenen Ältesten System-
programm des deutschen Idealismus heißt es, dass durch eine solche

”
philosophische

Kunstmythologie“109 auch diejenigen
”
Sphären derWirklichkeit, die sich durch den

exakten Logos nicht adäquat erfassen lassen, sondern die der Lizenzen der unge-
nauenEinbildungskraft bedürfen,weil sie selbst ungenau sind“110, begriffenwerden
können:

”
Zuerst werde ich von einer Idee sprechen, die so viel ich weiß, noch in keines Men-

schen Sinn gekommen ist – wir müßen eine neue Mythologie haben, diese Mytho-
logie aber muß im Dienste der Ideen stehen, sie muß eine Mythologie der Vernunft
werden.“111

Eine solche rationale Mythologie der Aufklärung und des Humanismus stützt sich
nicht nur aufHistorisches, sondern auch auf Legenden.EgonFridell schreibt,diesen
Gedanken sarkastisch einschränkend, in seinerKulturgeschichte derNeuzeit, dass auch

”
das Altertum nicht antik war“,

”
es den Griechen mit dem Sonnenauge und den

Römer mit der Erzstirn niemals gegeben hat“112 und
”
es ganz unmöglich ist, dass

106 Sloterdijk 2007, 77
107 Ebd.
108 Ebd., 93
109 Brandt 2004, 16
110 Ebd.
111 Zit. nach ebd., 17
112 Friedell 2007, 376f

https://doi.org/10.14361/9783839443743-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Die Säkularisierung des Exodus

es solche Menschen zu irgendeiner Zeit und an irgendeinem Ort gegeben haben
kann.“113 Die Renaissance und der Humanismus hätten die Antike als

”
Karikatur

und Marionette“114 imaginiert, wobei diese Phantasmen oder Idealvorstellungen
dann zur Selbstbeschreibung und Zielsetzung herangezogen wurden.

Sowurdeauch inden30er Jahrendes20. Jahrhunderts ein liberalerundhumanis-
tischer Gegenmythos gefordert, um jenem rückwärtsgewandten deutschen Mythos,
der Patriotismus und Ritterlichkeit propagierte, ein progressives, sensibles und psy-
chologisierendesMythosverständnis entgegenzusetzen.Vertreter dieserAnsichtwa-
ren u.a. Karl Kerenyi, Rudolf Otto undThomas Mann. Diese wandten sich entschie-
den gegen den Versuch einer von nationalen, rassistischen oder bellizistischen In-
teressen geleiteten Remythifizierung,wie sie Alfred Rosenberg oder Oskar Goldberg
betrieben.

2.3.3 Erneuerung der Sprache der Emanzipation

Die Forderung des Ältesten Systemprogramms des deutschen Idealismus, der mecha-
nischen Vernunft

”
ästhetischen Sinn“115 zur Seite zu stellen, wird auch von der

sich auf den Exodus beziehenden Widerstands- und Befreiungsbewegung der Za-
patisten aufgegriffen. Anstatt angesichts eines angeblichen Scheiterns emanzipato-
rischer Bemühungen in postmodernenNihilismus zu verfallen, erschaffen die Zapa-
tisten eine neueMythologie und eine neue Sprache der Emanzipation. ImGespräch
mit dem Journalisten undAutor vonKriminalromanen,Manuel VázquezMontalbán,
meint einer ihrer Sprecher, Subcomandante Marcos, dass es wichtig sei,

”
Begriffe

wie Vaterland, Nation, Revolution, Wandel, soziale Gerechtigkeit, Freiheit, Demo-
kratie“116, da sie zu

”
Worthülsen“117 verkommen seien,

”
in einen neuen Zusammen-

hang zu stellen.“118 Dafür sei es notwendig, die verlorenen Bedeutungen der Wör-
ter in der Vergangenheit aufzuspüren und siemithilfe einer alternativen Poetik,mit
Metaphern und Fabeln, wieder mit Inhalten zu füllen. Die poetische undmythische
Sprache ermögliche es zudem, die zapatistische Utopie – die keine fertigen Antwor-
ten anbiete – zu verstehen. Die

”
Theatralisierung“119 ihres Widerstands dürfe aber

113 Ebd.
114 Ebd.
115 Rosenzweig 1917, 264
116 Montalbán 1999, 116
117 Ebd.
118 Ebd.
119 Ebd. 138

https://doi.org/10.14361/9783839443743-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Säkularisierung und Remythifizierung 37

”
auf keinen Fall als Täuschung verstanden werden.“120 Im Gegenteil, die

”
Erzählun-

gen,mit den politischen Botschaften, die sie übermitteln“121 sowie die Vermischung
von ironischen, urbanen und indianischen Sprechweisen sollen

”
zum Nachdenken

an[]regen.“122

Vielleicht ist auch dieWiedererzählung des Exodus-Mythos dahingehend zu ver-
stehen. Ermöglichen es die Sprache und die Metaphern des Exodus, den Begriff
emanzipatorischen Wandels neu zu denken, so dass trotz des Scheiterns jakobini-
scher und sowjetischer Revolutionsstrategien emanzipatorisches Streben nicht un-
möglich geworden ist? Womöglich kann der Exodus als eine emanzipatorische Ge-
genmythologie zu denMythen desNeoliberalismus und der Postmoderne fungieren.
Marcos beschwört die Fähigkeiten poetischer undmythischer Sprache, Unfassbares
zu begreifen. Die Frage, ob die Potentiale mythischen Denkens und Sprechens tat-
sächlich komplexe Sachverhalte und tiefliegende Zusammenhänge verstehbar ma-
chen und den Diskurs instrumenteller Vernunft ästhetisch beleben und ethisch for-
men können, hat die Philosophie seit ihren Anfängen beschäftigt.

Im Folgenden werden hauptsächlich Positionen von Autoren diskutiert, die so-
wohl die Intentionen und Funktionen, als auch die entmündigenden und emanzi-
patorischen Potentiale mythischen Denkens und Sprechens aus der Perspektive der
Säkularisierung untersuchen.

120 Ebd.
121 Ebd. 126
122 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839443743-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839443743-005 - am 14.02.2026, 09:44:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

