2 Sakularisierung und Remythifizierung

2.1 Philosophische Mythenabstinenz

Moderne Denker versprachen sich von der Ablehnung religioser oder traditio-
neller Lebens-und Denkformen eine Zunahme rationaler, demokratischer und ethi-
scher Lebensfithrung. Angesichts der Katastrophen und Griuel, die trotz oder erst
durch die nach rationalen Kriterien organisierte Produktion, Administration, Kon-
trolle und Uberwachung méglich wurden, ist es mehr als berechtigt, an den Verhei-
fungen der Moderne zu zweifeln. Desillusioniert kritisieren Adorno und Horkhei-
mer, 1944 in der Dialektik der Aufklirung, dass ,,die Morallehren der Aufklirung [...]
von dem hoffnungslosen Streben“!
ligion einen intellektuellen Grund dafiir zu finden, in der Gesellschaft auszuhalten,
wenn das Interesse versagt.“* Selbst der Idealismus Kants, der die gegenseitige Ach-
tung der Wiirde jedes Menschen zur Pflicht erhebt, wire, wie sie polemisch schrei-
ben, nichts weiter als eine Illusion, respektive ,,der iibliche Versuch des biirgerlichen
Denkens, die Riicksicht, ohne welche Zivilisation nicht existieren kann, anders zu be-

griinden als durch materielles Interesse und Gewalt, sublim und paradox wie keiner
«3

zeugen wiirden, an ,, Stelle der geschwichten Re-

vorher, und ephemer wie sie alle.

Sind die Bemithungen der Aufklirung angesichts des Riickfalles in die Barbarei
tatsichlich fruchtlos geblieben oder ist dieser Riickfall nicht vielmehr eine Ermah-
nung, dass die Aufklirung noch nicht zu ihrem Ende gekommen ist und eine Auf-
forderung dazu, die emanzipatorischen Bemithungen ernsthafter und mit dem Be-
wusstsein ihres moglichen Scheiterns fortzufithren? Steht auch hinter dem Spekta-
kel des Kapitalismus und der fantasierten Welten digitaler Hyperrealititen lediglich
das Recht des Stirkeren? Oder ist die Erklirung durch , materielles Interesse und

w4

Gewalt“® nur der letzte Ausweg eines Denkens, das fiir die Grausambkeit, Ignoranz

Horkheimer/ Adorno 1997,104
Ebd.
Ebd.
Ebd.

AW N

am 14.02.2026, 08:44:21. Op


https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22 Die Sakularisierung des Exodus

und Absurditit der industriellen kapitalistischen Zivilisation keine imaginire Me-
tapher mehr findet? In der postmodernen’, posthistorischen® und postdemokrati-
schen’ Gegenwart steht es, wie Peter Sloterdijk in Nach der Geschichte feststellt, ,,um
die Erzihlbarkeit der entfesselten Realititen ebenso schlecht wie um ihre Vorhersag-
barkeit — von ihrer Ordnung unter ein geschichtsphilosophisches Schema ganz zu
schweigen®®

Dass diese Situation nicht nur als Befreiung von den ideologischen Vorurteilen
idealistischer Hoffnungen begriffen werden darf, lisst sich durch Roland Barthes
Vergleich der Metaphern der Wiiste und des Labyrinths treffend veranschaulichen:
In Wie zusammen leben. Simulationen einiger alltiglicher Riume im Roman stellt Barthes
diese beiden Riume in ihrer Symbolhaftigkeit einander gegeniiber. Das Labyrinth
zeigt einen Raum, der ,,die paradoxe Arbeit* symbolisiert, ,,die das Subjekt aufwen-
det [...], um sich in den Sackgassen eines Systems einzuschliefRen.“’ Die Wiiste da-
gegen ist nur scheinbar ein Gegenbegriff, denn sie kann auf eine , archetypischere
Schlieung“™® hinweisen. Sie schliefst das Subjekt ein, da sie ein Raum ,,ohne jede
trennende Wand“" ist, d. h. eine Sinnsphire symbolisiert, in der keine Unterschei-
dungen und damit Bedeutungen méglich sind.

Die von der modernen Religions- und Ideologiekritik entzauberte Welt' ist zwar
durch mathematische Exaktheit, eindeutige Begrifflichkeiten und physikalische Ge-
setze erhellt, aber sie wirkt intransparent und unlesbar, in einem existenziellen Sinn
unheimlich und in einem metaphysischen Sinn obdachlos. Es stellt sich die Frage, ob
es Menschen aber tiberhaupt moglich ist, ohne metaphysisches Zuhause zu leben, zu
denken und zu handeln. George Bataille ist der Ansicht, dass es dafiir notwendig sei,
sich in der Unsicherheit und Schutzlosigkeit einzurichten.

,Umohne Trug dem Anspruch Nietzsches zu entsprechen, mifdte man auf die Entblo-
Rung sich reduzieren, die er beschrieben hat: auf die vollstindigste Verlassenheit, in
einer Welt, in der weder Gott noch Vaterland noch die Justiz Beistand leisten.“™

5 Vgl.Jean Francois Lyotard Das postmoderne Wissen (2012)
6 Vgl. Vilém Flusser Nachgeschichte (1993)
7 Vgl.Jacques Ranciére Demokratie und Postdemokratie (2010)
8 Sloterdijk 1988, 262
9 Barthes2007,118
10 Ebd.
11 Ebd.
12 Vgl. Weber 1919, 488f
13 Bataille 2008, 45

am 14.02.2026, 08:44:21. Op


https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sakularisierung und Remythifizierung 23

Ubrig bleibe eine Welt, in der normative und metaphysische Wahrheiten lediglich
relativ, vielleicht auch widerspriichlich zu anderen Wahrheiten sind. Niemals diirf-
ten sie aber Absolutheit beanspruchen. Deswegen liege das Bediirfnis nach iiberge-
ordneten Sinnzusammenhingen, das Jahrtausende lang durch Religionen jeglicher
Couleur erzeugt und befriedigt wurde, brach. Also stellt sich die Frage, ob es neu be-
ackert werden oder seiner Verwilstung anheim fallen solle.

Der Zweifel gegeniiber systematischen Entwiirfen, Geschichten und Mythen hat
deren Glaubwiirdigkeit zersetzt. Wer ernsthaft an ein Systemprogramm glaubt, wird
als dogmatisch oder naiv beargwohnt oder belichelt. An Orten mit weniger materiel-
lem Wohlstand und sozialer Sicherheit scheint es jedoch weniger problematisch zu
sein, ,,das eigene Leben einer transzendenten Sache zu weihen.“™ Fiir Zizek ist es
eine ,traurige Tatsache, dass wir in den Lindern der [sogenannten] Ersten Welt es
zunehmend schwieriger finden, uns eine Sache vorzustellen, fiir die wir unser Le-
ben geben wiirden.“" Ist eine Person die sich fiir ein Ideal einsetzt — selbst wenn
sie dies nicht iiber die eigene Selbsterhaltung oder die Wiirde der Anderen stellt —
gleich fundamentalistisch und potentiell terroristisch oder einfach nur idealistisch,
in dem Sinn, dass es es ihr wichtig ist, das eigene Denken und Handeln nach einem
anerzogenen oder auch einem selbstgewahlten Ideal auszurichten?

Manchen mag es so scheinen, als ob mit dem Ende des real existierenden Sozia-
lismus auch die Forderungen von Humanismus und Emanzipation relativ oder gar
obsolet geworden wiren. Dem steht die Permanenz von Rassismus, Sexismus, Mi-
litarismus und Ausbeutung gegeniiber, die auch im 21. Jahrhundert nicht weniger
michtig sind und daher auch weiterhin Gegenstand emanzipatorischer Bemithun-
gen bleiben. Der Historiker Hubert Christian Ehalt findet dafiir 2009 in Warum Kri-
tik? Warum Utopie? deutliche Worte:

,, Wir Blrgerinnen und Birger dieser Welt befanden uns nie und befinden uns auch
heute nicht in einer Situation, in der wir, wo auch immer auf diesem Planeten wir le-
ben, zufrieden die Hiande in den Schof? legen und sagen kénnen, dass wir alle huma-
nistischen Ziele — wenigstens als weitgehend akzeptierte Maxime in einigen Teilen
der Welt—erreicht hitten.«'

14 Zizek 2001

15  Ebd.
Auch in Auf verlorenem Posten kritisiert Zizek, dass ,,es heute, in der Ara der ,Postmoderne* fiir
,die ,grofie Sache‘[...] [schlecht] aus[sieht], denn auch, wenn sich die ideologische Szene in
viele verschiedene Positionen aufgeteilt hat, die um die Vormachtstellung ringen, besteht
doch in einem Punkt Einigkeit: Die Zeit der grofRen Erklirungen ist vorbei® (Zizek 2009, 25)

16 Ehalt2009,1

am 14.02.2026, 08:44:21. Op


https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24 Die Sakularisierung des Exodus

Was sich verdndert habe, sei der Diskurs. Heute werde im Zuge einer ,,neoliberale[n]
Neukonstruktion von Gesellschaft“ iiber Funktionen, nicht mehr itber Visionen
und iiber Effizienz, nicht mehr iiber Ideale gesprochen.™®

Diese Diskreditierung des Idealismus steht im Zusammenhang mit dem Prozess
der Sikularisierung, d. h. der Herauslésung menschlicher Erfahrung aus dem Ewi-
gen, der Enteignung der Kirchen, der Suspendierung der Gotter und der Erméichti-
gung des Menschen, den Sinn seines Lebens selbst zu bestimmen.

Dahingehend schreibt Franz Kafka an Max Brod:

,,Sie konnten das entscheidend Géttliche gar nicht weit genug von sich entfernt den-
ken, die ganze Gotterwelt war nur ein Mittel, das Entscheidende sich vom irdischen
Leibe zu halten, Luft zum menschlichen Atmen zu haben.“"

Ambivalenter erfasst George Bataille die existenzielle Situation der Menschen, de-
nen das radikal Andere, iiber das nur spekuliert und im iibertragenen Sinn gespro-
chen werden kann, abhanden gekommen ist:

,,Der Mythos und die Méglichkeit des Mythos |6sen sich auf: (ibrig bleibt allein eine
unermessliche, geliebte und erbarmliche Leere. Die Abwesenheit des Mythos ist viel-
leicht dieser feste Boden unter meinen Fiifien, vielleicht aber zugleich der schwinden-
de Boden.“?°

Eine Generation spiter scheint sich Michel Foucault in einem Gesprich mit Paolo
Caruso mit dem Verschwinden von Mythen einigermafen angefreundet zu haben,
weshalb er weniger nostalgisch meint:

,,Sagen wir also, daf die Rolle des Philosophen, der zu sagen hat, ;was los ist‘, heute
vielleicht darin liegt, aufzuweisen, daf die Menschheit die Moglichkeit eines Funktio-
nierens [der Organismus funktioniert einfach, ohne Zweck] ohne Mythen zu entde-
cken beginnt. Das Verschwinden der Philosophien und Religionen kénnte damit zu-
sammenhingen.“?

Die Frage nach der Aufgabe der Philosophie hat auch heute, 28 Jahre spiter, nichts
von ihrer Aktualitit verloren. Das Bild aus dem Koran von acht den Thron Gottes tra-
genden Engeln aufgreifend, kann gemutmafit werden, dass die Menschen noch nicht

17 Ebd.,3

18 Vgl.ebd., 2

19 Kafkaan Max Brod, 7. August 1920. Zit. nach Blumenberg 1990, 9
20 Bataille 2008, 81

21 Foucault, Michel/ Caruso, Paolo 1991, 27

am 14.02.2026, 08:44:21. Op



https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sikularisierung und Remythifizierung 25

gelernt haben, wie arbeitslose Engel zu leben, d. h. nicht nur ohne einen Boden unter
den Fiiflen, sondern auch ohne die Vorstellung eines zu (er-)tragenden Heiligen.?

Der Philosoph und Psychoanalytiker Sergio Benvenuto meint dahingehend 2016
in dem Gesprach mit dem Philosophen Jean-Luc Nancy Das Heilige, die Religion. Ver-
langen nach Unendlichkeit — Monotheismen, alle menschlichen Gesellschaften wiirden
,uber irgendeine Form von Religiositit, das heif3t itber Rituale und Glaubensiiber-
zeugungen in Bezug auf etwas ,Heiliges‘ “* verfiigen. Auch AtheistInnen wiirden
nicht ohne ein Heiliges auskommen und statt Gottern, etwa Ideen wie ,, die Freiheit,
die Wahrheit, das allumfassende Gliick, die Befreiung der Menschheit“** heiligen.
Nancy betont, dass zumindest prinzipiell die Moglichkeit bestehe, dass der Raum
des Heiligen auch offen oder leer gelassen werden konne. Dafiir miisste aufgehort
werden, ,, Ratlosigkeiten®, ,, Beunruhigungen®, Wiinsche oder Angste in einen sakra-
len Raum , hineinzuprojizieren.“%

Tatsichlich sieht es ganz anders aus: religiose Fundamentalismen feiern, glo-
bal gesehen, regen Zulauf, Nationalismen und Identititspolitiken finden eine ge-
schichtsblinde Anerkennung auch in sozialen Demokratien und fernéstliche, esoteri-
sche sowie neo-pagane Religionsartikel sind feste Bestandteile spitkapitalistischer
Gesellschaften geworden. Von einem allgemeinen oder globalen Zuriickgehen von
Religion zu sprechen ist auch fiir empirisch forschende Religionssoziologen unzu-
lassig. Zwar gebe es in iiberwiegend protestantisch gepragten Kulturen eine Tendenz
zur Abnahme religioser Weltbilder, global gesehen kénne jedoch keine kontinuierli-
che Sikularisierung festgestellt werden.*

Hermann Liibbe, ein Schiiler Joachim Ritters, meint 2007 in Religion in kulturel-
len und politischen Modernisierungsprozessen sogar, dass kulturelle und politische Ein-
flissse der Wissenschaft gegeniiber religiésen Weltanschauungen zuriickgehen. Er

22 Diese Metapher greift das Bild der im Koran genannten acht Engel auf, die den Thron Cottes
tragen. Navid Karmani paraphrasiert die entsprechende Passage in Fariduddin Attars Buch der
Leiden in Der Schrecken Gottes. Attar, Hiob und die metaphysische Revolte so: ,Um die Engel, die
den gottlichen Thron tragen, ist es nicht besser bestellt. Auf den Schultern tragen sie die iiber-
maéchtige Last, dabei gdhnt unter ihren FiifSen die Leere. Sie mifiten dchzen vor Anstrengung,
miifdten am ganzen Leib zittern aus Furcht, die Last nicht mehr tragen zu kénnen.— Aber wenn
sich, so ruft einer der Throntrager Gottes aus seiner unbequemen Stellung, wenn sich nur ei-
ne Faser meines Korpers regte, stiirzt’ ich in die Tiefe, so unsicher ist mein Stand.* (Kermani
2005, 60 nach Fariduddin Attar Buch der Leiden, 5/0, 96)

23 Benvenuto/Nancy 2016,103

24 Ebd.

25 Ebd., 104

26 Vgl. SchlofRberger 2013, 228

am 14.02.2026, 08:44:21. Op


https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26 Die Sakularisierung des Exodus

schreibt, religiose Traditionen wiirden sich nicht nur mithelos behaupten, sondern
sich auch in neuer Gestalt revitalisieren.? Als Griinde dafiir identifiziert er die ,, fort-
schreitende Lebensferne“?® der Wissenschaften, die dadurch , glaubensindifferent
“29 sei. Die fehlende lebensweltliche Einbet-
tung des Wissens von den sehr kleinen, sehr grofRen und sehr komplizierten Dimen-

und damit bekenntnisunfihig geworden

sionen des Seins bewirke, dass veraltete Weltauffassungen zur praktischen und exis-
tenziellen Orientierung herangezogen werden.

In dhnlicher Weise wie der Begriff der ,, Postsikularisierung“ deutet Max Webers
Begriff der ,, Wiederverzauberung® auf eine Uberwindung eines Regimes exzessiver
Rationalitit und eine Riickkehr zu einem obskuren und irrationalen Weltbild, ge-
speist von Vermutungen itber mégliche geheime und nach Max Weber ,,unberechen-
bare Michte.“*°

Ein Grund dafiir konnte darin liegen, dass das technische Wissen nicht nur zu
komplex ist, um von Laien verstanden zu werden. Auch die Auswirkungen der Tech-
nik auf unseren Planeten und das tigliche Leben seiner BewohnerInnen konnen
selbstvon deren KonstrukteurInnen nicht mehr kontrolliert werden. Der Griff zu ma-
gischen Mitteln oder mythischen Erklarungen erscheint dann manchen als rettender
Ausweg.

So urteilt auch Peter Sloterdijk in Neuigkeiten iiber den Willen zum Glauben. Notiz
iiber Desiikularisation, dass die Wissenschaften und die Philosophie nicht imstande
seien ,,die Erwartung einer Verstehbarkeit der Welt zu erfiillen und die Affekte einer
radikal gewordenen Subjektivitit auf sich zu nehmen.“* Um mit dem Unerklirli-
chenund der , Endlichkeit des Wissens***
jk, der ,,Realismus der positiven Kenntnisse durch einen gewissen Surrealismus [...],
durch den Sinn fir das Mégliche, das Auflergewdhnliche, das Wunderbare und das
Absurde“* kompensiert werden. Auch Marcel Hénaff fordert in Die Biihne der Macht.

Die Inszenierung der Politik, das ,unbewiltigte Imaginire“** in , legitimen Figuren der
«35

zu Rande zu kommen, miisste, so Sloterdi-

Sozialitit“> anzuerkennen, da dieses ansonsten in iibersteigerten , perversen For-

27 Vgl. Lubbe 2007, 43
28 Ebd.,57

29 Ebd.

30 Weber1919, 488

31 Sloterdijk 2007, 83
32 Ebd,82f

33 Ebd.

34 Hénaff2014, 95

35 Ebd.

am 14.02.2026, 08:44:21. Op



https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sakularisierung und Remythifizierung 27

men“* wiederkehren und von populistischen oder faschistoiden Bewegungen ver-

einnahmt wiirde.

2.2 Das Verhaltnis von Gegenaufklarung und Romantik
2.2.1 Die karnevaleske Fortsetzung des Religiésen

Diese Phinomene sind alles andere als neu. So schreibt Aleida Assmann 2013 in
Istdie Zeit aus den Fugen?, dass auch schon in der Neuzeit , keineswegs alle Zeichen auf
Zukunft eingestellt“*’

gen“*® ausgemacht werden. Neben der ,,selbstbewussten Innovation

waren. Vielmehr konnten zwei ,, komplementire Entwicklun-
“3 welche al-
te Vorstellungen iitberwinde, habe es auch eine ,, Traditionskritik, Traditionserschlie-
Rung und Traditionssicherung**® und damit eine , Wiederentdeckung und Wieder-
aneignung einer als zeitlos anerkannten Vergangenheit“* gegeben. Allerdings sei-
en neue Institutionen mit der philologischen und historischen Pflege des Vergange-
nen beauftragt worden. Die Religion wurde, so Assmann, von den Geschichtswissen-
schaften und von der Kunst beerbt. Diese betrieben von nun an jenseits religioser
Rahmenbedingungen ein ,,romantisches Reimaginieren des Verlorenen und die lite-
rarische Archivierung des Ausgemusterten und Verschwindenden.“*

Als eine solche Reimagination identifiziert auch Ridinger Safranski die kiinstle-
rische Sikularisierung religiéser Tropen:,, Romantik sei die Fortsetzung der Religion
mit isthetischen Mitteln.“* Diese zu Rationalitit und Industrialisierung komple-
mentiren romantischen Bewegungen werden auch als Gegenmoderne bezeichnet,
die, wie Peter Sloterdijk ironisch schreibt, der rationalen ,, Verfliissigung der Leicht-
gliubigkeit“**
Aufbewahrung eine ,, Position der Altgliubigkeit“* befestigt.

vehement Widerstand leistet und mit naiver oder virtuoser Dogmen-

36 Ebd.

37 Assmann 2013, 99

38 Ebd., 100

39 Ebd.

40 Ebd.

41 Ebd.

42 Ebd., 103

43 Zit. nach Sloterdijk 2007, 79
44  Ebd., 77

45 Ebd., 77

am 14.02.2026, 08:44:21. Op


https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28 Die Sakularisierung des Exodus

In Literatur und Karneval. Zur Romantheorie und Lachkultur zeigt der russische Lite-
raturwissenschafter Michail Bachtin, dass die restriktive hierarchische Ordnung des
Mittelalters durch ihre karnevalesken Transgressionen auf den Kopf gestellt wurde:

,,Leicht zugespitzt kann man sagen, dafs der mittelalterliche Mensch gleichsam zwei
Leben lebte: ein monolithisch-ernstes, diisteres, streng hierarchisch geordnetes, von
Furcht, Dogmatismus, Ehrfurcht und Pietat erfiilltes offizielles Leben und ein zweites
karnevalistisches Leben: frei, voll von ambivalentem Lachen, von Cotteslasterung und
Profanation, von unziemlichen Reden und GCesten, von familidrem Kontakt aller mit
allen. Beide Leben waren legalisiert, aber durch strenge Zeitgrenzen getrennt.“*¢

In Analogie dazu konnen Phinomene wie Romantisierung, Remythifizierung oder
Obskurantismus als karnevaleske Riume und Zeiten betrachtet werden, in denen
die wissenschaftlich technische Rationalitit transzendiert und ihre Heiligkeit profa-
niert werden. Wihrend solcher Zeitriume iiberleben mythisches Denken, metaphy-
sische Vorstellungen und religigse Rituale. Das von Bachtin beschriebene Verhiltnis
hat sich in einem gewissen Sinn umgekehrt: Die blasphemischen wissenschaftlichen
Evidenzen und die Obszonititen der technischen Zivilisation definieren eine sym-
bolische Ordnung, die von heiligen Zeiten der Transzendenzorientierung durchbro-
chen wird.

Im 19. Jahrhundert manifestierte sich die kompensierende oder komplementire
Uberschreitung der immer umfassender etablierten rationalen Ordnung in der Be-
wegung der Romantik. War die Frithromantik noch progressiv eingestellt, wurde die
Romantik mit der Zeit immer konservativer. Heute manifestieren sich romantische
Topoi u.a. in der Popkultur, z.B. in Strémungen des Heavy Metal, der sich zuweilen
auch quasi religids als Satanismus zeigt.

Die Soziologin Eva Illouz argumentiert in Der Konsum der Romantik, dass sich die-
se Bewegung als ,,das letzte noch verbliebene Refugium jener Authentizitit und Wir-
me, die uns von einem zunehmend technokratischen und legalistischen Zeitalter ge-
“* wurden, inszeniert. Nachdem im Zuge der Modernisierung religiése Welt-
anschauungen immer weniger im Stande waren, ihre zentralen Positionen innerhalb
von Kulturen zu behaupten, habe ,,die Romantik die Religion als Mittelpunkt des All-
tagslebens“*
ten, hoheren Sinnes itbernommen und sich gewissermaflen selbst zu einer Art Reli-

raubt

ersetzt. Die romantische Liebe habe die Funktion eines iibergeordne-

gion stilisiert.

46 Bachtin1969, 57
47 lllouz 2007, 25
48 Ebd., 58

am 14.02.2026, 08:44:21. Op


https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sakularisierung und Remythifizierung 29

Diese Ersatzreligion sei im 20. Jahrhundert umfassend in die Massenkultur in-
tegriert und von der Werbeindustrie vielfiltigst verarbeitet worden.*” Romantische
Narrative, ,,innerhalb deren man seine Erfahrung erkliren“>® kénne, wiirden die kognitiv,
emotional und physiologisch prigenden Erfahrungen von Liebesbeziehungen struk-
turieren und prifigurieren. Liebe wiirde dabei zu einem metaphysischen Absoluten
erhoht und zur Letztbegriindung von Konstruktionen aufiergewdhnlicher wie alltig-
licher Erfahrung herangezogen. Auch heute werde gegen die technokratische Virtua-
litit die romantische Liebe als einzig wahre Erfahrung ins Feld gefiihre, als Vergewis-
serung der eigenen Existenz, die gegeniiber jedem Gedanken der Liige, Tiuschung
oder Verschleierung erhaben ist. Allerdings gilt gerade auch die Liebe als erster Ge-
genstand der Angst, verfithrt worden zu sein.

2.2.2 Banalelllusionen des Gottlichen

Ernst Cassirer argumentiert in diesem Zusammenhang in Der Mythos des Staates,
dass fiir Romantiker kein , scharfer Unterschied zwischen Mythus und Realitit“*
und auch keine Trennung von Wahrheit und Poesie bestehe. ,, Mythus und Realitit
durchdringen einander und fallen in eins zusammen.“** Das Denken des Religions-
philosophen Oskar Goldberg ist fiir diese Haltung ein Beispiel. Fiir ihn ist Mythologie
keine Wissenschaft der Mythen, sondern die ,, Wissenschaft von den metaphysischen
Volkswirklichkeitssystemen und deren Herstellung*, sie ist ,,somit keine Altertums-
wissenschaft, sondern aktuelle transzendente Realititsforschung“* und ,,ethnolo-
gische Experimentalwissenschaft.“** Goldberg glaubt, die Wirklichkeit des Mythos
wire real und konne mit Experimenten bewiesen werden. Mythen sind fiir ihn also
keine Vorstellungen von der Realitit, sie sind die Realitit. Gétter sind, wie auch Gold-
bergs Schiiler Erich Unger schreibt, , keine Hirngespinste der primitiven Phantasie,
sondern [...] biologische Kraftzentren.“> Die Wirklichkeit der Gétter kénne daher
mit naturwissenschaftlichen Methoden bewiesen werden, ,,so wie der Chemiker sei-
nen Chlorwasserstoff nachweist, so ist der Metaphysiker imstande, durch exakte Me-

49 Vgl.ebd., 64

50 Ebd., 213

51 Cassirer1987,11

52 Ebd.

53  Zit. nach Voigts 1992, 90
54 Ebd.

55 Zit.nach ebd.

am 14.02.2026, 08:44:21. Op



https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30 Die Sakularisierung des Exodus

«57

thoden sui generis einen Elohim ,nachzuweisen‘.“*® In , mythischer Zeit“*” wiren die

,transzendenten Krifte des Lebens“*® sogar im Stande gewesen, , die Naturgesetze
abzuindern.“*

Mythen witrden sich daher von Ideologien unterscheiden. Wahrend jene eine me-
taphysische Realitit hitten, seien diese blofRe Kunstprodukte. Konsequenterweise
bezeichnet Goldberg auch den Zionismus als ,,aufgepfropfte“*® und ,,importierte“"
Kultur, ohne Originalitit, ,den Europiern in sklavischer Weise nachgemacht.“* Ge-
gen , die westliche Zivilisation, die Welt der Technik“®*, den ,,gemeinsamen Feind “**
von metaphysischem Judentum und Islam, kénnte nur eine , religiés inspirierte[]
und motivierte[] ,Weltpolitik* “85 begtehen.

Goldbergs Mythentheorie begreift Kultur als eine Verfallserscheinung des Kults.
Das Nebeneinander verschiedener Werte sieht er als eine ,,Spatfolge des Polytheis-
mus“®, die Aufklirung als ,, die Tragédie der Menschheit schlechthin.“®” Goldbergs
kulturpessimistische Remythifizierung verallgemeinert menschliches Erleben auf
fiir ihn transzendente Kategorien der Rasse, des Volkes und der Nation. Der allge-
meine Kulturverfall kdnne, so Goldberg, nur durch eine Riickkehr zum Reinen und
ein durch Rituale und Gesetze geregeltes Leben aufgehalten werden. Dafiir miisse
an die okkulten Anfinge der jiidischen Religion wieder angekniipft werden.*®

Thomas Mann hat Goldberg in der Figur des Privatgelehrten Chaim Breisachers
in seinem Roman Doktor Faustus portritiert und ihn als ,, Kulturphilosophen“® be-
schrieben, ,,dessen Gesinnung aber insofern gegen die Kultur gerichtet war, als er
in ihrer ganzen Geschichte nichts als einen Verfallsprozeft“’° sah. Diese Charakte-
risierung scheint, wie selbst Voigts in seiner Apologie Goldbergs zugibt, zutreffend

56 Zit.nachebd., 90f
57 Zit.nachebd., 260
58 Ebd.

59 Ebd.

60 Zit.nachebd., 301
61 Zit. nachebd.

62 Zit.nachebd.

63 Ebd., 305

64 Zit.nachebd.

65 Zit.nach ebd.

66 Ebd., 266

67 Zit.nachebd, 267
68 Vgl. Goldberg 2005
69 Zit.nachebd., 268
70 Zit. nach ebd.

am 14.02.2026, 08:44:21. Op


https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sakularisierung und Remythifizierung 31

zu sein. Goldberg erkannte aber auch, dass kiinstliche Mythen, wie Alfred Rosen-
bergs Der Mythos des Zwanzigsten Jahrhunderts™ oder George Sorels Mythos des Gene-
ralstreiks, ,,die Massen zu pseudobacchantischer Raserei“’* verfiihre.

Nostalgisch bezeichnet auch Ernst Kantorowicz 1933 in Das Geheime Deutschland
die Sikularisierung als ,,das zweite grofRe Géttersterben.“” Wurde der polytheisti-
sche Pantheon durch den Monotheismus entvolkert, habe die Sikularisierung der
Renaissance den Eingottglauben durch den Humanismus ersetzt.” Und auch Fried-
rich Nietzsche klagt in Antichrist: ,, Zwei Jahrtausende beinahe und nicht ein einziger neuer
Gott!* Und zur Erliuterung der Enttiuschung iiber die Sterilitit einer einstmals blii-
henden Fihigkeit des Menschen: ,, Und wie viele neue Gotter sind noch maglich!“” Hans
Blumenberg sieht eine solche Remythifizierung in Arbeit am Mythos kritisch: ,, Was
Nietzsches suggestive Feststellung alarmierend macht, ist die weitere Uberlegung,
die moglichen neuen Gétter miissten nicht wieder die Namen und Geschichten der
alten haben und wiirden ihre Ubermacht in ungekannten Formen ausiiben. "

Diejenigen, die neue Gotter erwarten, scheinen zu verkennen, dass die Vakanz

«77

des imaginierten symbolischen ,,Herrensignifikanten“’’, nicht unbewohnt ist, son-

dern durch den Kapitalismus neu besetzt wurde. Schon Max Weber hat die ,, Ent-

“78 als ein Charakteristikum kapitalistischer Gesellschaften be-

zauberung der Welt
schrieben. Marcel Hénaff schreibt dahingehend, der Markt und seine spektaku-
liren Regulierungsprozesse hitten das Politische und das Imaginire permanent
aktiv integriert und sich ,,um dieses sozial nicht codierte  flottierende Imagini-
re‘ gekiimmert.“” Allerdings wiirden, wie Hénaff feststellt, ,,die Ressourcen des
Imaginiren [...] nicht in aller Form mobilisiert“, weshalb sie zum Teil ,, gewisserma-

Ren’ blieben und ,,unbestimmten Verwendungen zur Verfiigung“®° stiinden.

71 In dem 1930 verdéffentlichten Buch formuliert Rosenberg eine pseudowissenschaftliche anti-
semitische Rassentheorie, die wesentlicher Bestandteil der nationalsozialistischen Ideologie
wurde.

72 Zit.nachebd., 264

73 Kantorowicz 1933, 82

74 Ebd.

75 Nietzsche 2002,3.19

76 Blumenberg1990, 36

77 Nach dem Psychoanalytiker Jacques Lacan garantiert ein Herrensignifikant die Kette von Si-
gnifikanten, aus der sich die symbolische Ordnung, die das Subjekt unterwirft und struktu-
riert, zusammensetzt. (Vgl. Lacan 2006)

78 Weber1919, 488f

79 Hénaff2014, 95

80 Ebd., 94

am 14.02.2026, 08:44:21. Op


https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32 Die Sakularisierung des Exodus

Anders sieht es Jean Baudrillard in Dabei wollen wir doch Mérder bleiben ...: Die Ma-
terialisierung unbewusster Wiinsche in Form von banalen Konsumprodukten sei ei-
ne Realisierung von Illusionen, durch die ,,alles, was als Illusion stark war, was ma-
gisch und poetisch war, auf die Wirklichkeit*®"
rialisierter Illusionen wiirde es verunméglichen, dass ,,wir einmal wieder Leere pro-
“82 eine Leere, die es ermoglichen wiirde, dass sich in diesem mit
Zeichen, Codes, Andeutungen und Suggestionen iiberfiillten Labyrinth der Hyper-
realitat etwas Neues ereignen konnte.

reduziert werde. Dieser Exzess mate-

duzieren kénnten

2.3 Relativierung der Religion und Universalisierung des Menschen
2.3.1 Feinsinnige Sdkularisierung

Damit man die irrationale Neigung zu mythischer oder romantischer Orientie-
rung versteht, muss auf die geistesgeschichtliche Entwicklung, die unter dem Be-
griff der ,Sikularisierung® firmiert, verwiesen werden. Dabei handelt es sich keines-
falls um eine homogene Entwicklung. So unterscheidet der Religionssoziologe José
Casanova in Rethinking Secularization. A Global Comparative Perspective drei verschiede-
ne Verwendungen von ,, Sikularisierung®: (1) das ,, Zuriickgehen des Glaubens“®, (2)
,die Privatisierung der Religion“®* und (3) ,, die Differenzierung von staatlichen, 6ko-
nomischen und wissenschaftlichen Sphiren, die als Emanzipation von religiésen In-
stitutionen und Normen verstanden wird. “® Urspriinglich bedeute Sikularisierung,
so Hans Blumenberg, ,,die Ubertragung von kirchlichen und geistlichen Herrschafts-
und Eigentumsrechten an weltliche Gewalten.“ Spiter habe man damit die Loslo-
sung von ,, Ideen und Verhaltensweisen aus ihrem urspriinglichen religiésen Begriin-
dungszusammenhang*“®
soziiert.

und ihre Herleitung ,,aus der allgemeinen Vernunft“® as-

Die Debatte zeigt, dass die Sikularisierung als differenziertes Phinomen zu be-
trachten ist. Auch Robert Spaemann argumentiert so, dass die Enteignung und ,,in-

81 Baudrillard 1994, 228f

82 Ebd., 230

83  Zit. nach SchloRberger 2013, 227
84 Ebd.

85 Ebd.

86 Blumenberg1974,32

87 Ebd.

am 14.02.2026, 08:44:21. Op


https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sakularisierung und Remythifizierung 33

nere[] Aushshlung® des , europiische[n] Staatskirchensystems“®® noch lange nicht

bedeute, dass auch religiése Deutungsanspiiche zerfallen wiirden. Vielmehr zeige
sich, dass ,,die Emanzipation der politischen Souverinitit von der kirchlichen Au-
toritit“® nicht gleichbedeutend mit der , Emanzipation von der christlichen Religi-
on“% sei. Diese wiirde als eine ,,von der konfessionellen Kirchlichkeit“* losgeloste
Lreligion naturelle“** iiberdauern.

Auch fiir Peter Sloterdijk bedeutet Sikularisierung nicht die Vernichtung des Re-
ligiésen, sondern einen emanzipatorischen Prozess, ,,in dessen Verlauf die Biirger
spatabsolutistischer ,Gesellschaften‘sich von der Bevormundung durch die Vertre-
ter des Ersten Standes, des Klerus, und Zweiten Standes, des Adels, befreiten.“** Die
Religion sei in dieser Auseinandersetzung als ,, natiirliche Alliierte des Feudalismus

und Absolutismus“**

wahrgenommen worden, weshalb , die antifeudale Front der
republikanischen Aufklirung auch eine antireligivse Linie“”* aufgebaut habe. Ob-
wohl die antireligiose Seite der Aufklirung nicht auf einen Antiklerikalismus redu-
ziert werden kann, ist Sloterdijks Schlussfolgerung plausibel, dass in der heutigen
verwandelten strategischen Gemengelage, in der sowohl der Einfluss der Kirchen als
auch der der Aristokratie zumindest in den demokratisch regierten Staaten der Welt
im Laufe der letzten 200 Jahren verschwindend ist, die antireligiése Aufklarung ihre
Frontstellungen verschieben muss.”

Aus diesem Grund ist es durchaus zuldssig von einer Epoche der Postsikula-
risierung zu sprechen. Der Enteignungsprozess ist zu einem vorliufigen Ende ge-
kommen. Selbst wenn religiose Institutionen nach wie vor neben ihrer moralischen
Autoritit auch politischen und 6konomischen Einfluss geltend machen kénnen, be-
schranke sich die moderate Religionskritik unserer Zeit auf die Anprangerung von
Fundamentalismus, als Extrem oder Devianz einer an und fiir sich ungefihrlichen
Permanenz (privat-)religiéser Orientierungen.

In seinen Abhandlungen zur Philosophie der Philosophie klagt Wilhelm Dilthey zu
Beginn des vergangenen Jahrhunderts tiber das , Trimmerfeld religiéser Traditio-

88 Spaemann 2007, 67
89 Ebd.

90 Ebd.

91 Ebd.

92  Ebd.

93 Sloterdijk 2007, 81
94  Ebd.

95 Ebd.

96 Vgl.ebd.

am 14.02.2026, 08:44:21. Op


https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34 Die Sakularisierung des Exodus

nen.“”” Gequilt von einem metaphysischen Relativismus schreibt er iiber die weltan-
schaulichen Systeme seiner Zeit: ,,Eins dieser Systeme schliefft das andere aus, eins
widerlegt das andere, keines vermag sich zu beweisen.“*® Es bestehe eine prinzipiel-
le ,Antinomie zwischen dem Anspruch jeder Lebens- und Weltansicht auf Allgemein-
gilltigkeit und dem geschichtlichen Bewusstsein [...], dass eine grenzenlose Zahl sol-
cher metaphysischer Systeme sich geschichtlich entwickelt hat, dass sie einander zu
jeder Zeit, in welcher sie bestanden, sich ausgeschlossen und bekimpft haben und
bis auf diesen Tag eine Entscheidung nicht herbeigefithrt werden konnte.“*

Trotz ihres beschrinkten geistigen Vermogens konnten die Menschen nicht auf-
horen, Versuche zu unternehmen, das Universum als Ganzes zu erfassen und exis-
tenzielle Fragen, wenn schon nicht zu beantworten, dann wenigstens durch Struktu-
rierung, Vereinfachung oder Glauben zu bewiltigen. Unterschiedliche religiose wie
philosophische Weltanschauungen wiirden darum ihre jeweils spezifische Perspekti-
ve der Welt entwerfen, ohne dass dabei andere endgiiltig widerlegt werden konnten.
Dilthey driickt diesen Sachverhalt poetisch mit den Worten aus:,,Das reine Licht der
Wahrheit ist nur in verschieden gebrochenem Strahl fiir uns zu erblicken.“'*° Fiir
Dilthey ist dies ein Grund, gegen Nihilismus und Relativismus ,,die Souveranitit des
Geistes gegeniiber einer jeden einzelnen“'® Weltanschauung zu bewahren, und dar-
in die ,, Mehrseitigkeit der Welt“°* anzuerkennen.

In diesem Sinn duflert sich auch die poststrukturalistische Philosophin und Psy-
choanalytikerin Julia Kristeva, fiir die die Sikularisierung keine nihilistische Zerset-
zung religioser Weltanschauungen ist, sondern deren vermittelnde Anerkennung.
In einem Interview betont sie die Bedeutung von Sikularisierung als ,,Briicke®,
die eine gegenseitige Akzeptanz zwischen Religionen ermégliche.'® Eine arrogante
Zuriickweisung aller religioser Weltanschauungen wiirde ,,den gesamten kulturell-
spirituellen Bereich“!®* der Werbung oder populistischen und fundamentalistischen
Diskursen iiberlassen. Stattdessen sollten ,,in dieser geistigen Leere Strukturen'®®
aufgebaut werden. Die Dekonstruktivistin fordert eine neue Metaphysik der Ge-
schichte, eine neue Superstruktur, in der dogmatische Anschauungen konfliktfrei,

97 Dilthey1991,76

98 Ebd.
99 Ebd,3
100 Ebd., 224
101 Ebd., 406
102 Ebd.
103 Vgl. Kristeva 2011
104 Ebd.
105 Ebd.

am 14.02.2026, 08:44:21. Op



https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sakularisierung und Remythifizierung 35

d. h. ohne ihre phantasmatischen biniren Besetzungen auszuagieren, nebeneinan-
der existieren diirfen.

2.3.2 Humanistische Gegenmythologien

Die Ideale der Aufklirung miissten, um neben den religiosen Weltbildern be-
stehen zu konnen, wie auch Peter Sloterdijk argumentiert, in Geschichten gefasst
werden, die es den Einzelnen ermdglichen wiirden, ,,in Lebens- und Glaubensfra-

«106

gen®,  die Liicke zwischen dem Zweifelhaften und dem Gewissen“ ™ zu schliefien.

“197 _ wie Sloterdijk einen sol-

So wiirden sie in einer Art ,,aufgeklirter Uberstiirzung
chen Sprung in den Glauben nennt — auch ohne wissenschaftliche Evidenzen hand-
lungsfihig bleiben. Zuriickgreifen konnte dieser pragmatische Glaube auf ein , Ar-
chiv all dessen, was die in Kulturen zersplitterte Menschheit nicht vergessen darf,
wenn sie ihre weiteren Schicksale unter einen empathischen Begriff von Zivilisation
stellen will.“'°®

Auch in dem Georg Wilhelm Friedrich Hegel zugeschriebenen Altesten System-
programm des deutschen Idealismus heifdt es, dass durch eine solche ,,philosophische
Kunstmythologie“'® auch diejenigen ,,Sphiren der Wirklichkeit, die sich durch den
exakten Logos nicht adiquat erfassen lassen, sondern die der Lizenzen der unge-
nauen Einbildungskraft bediirfen, weil sie selbst ungenau sind“''°, begriffen werden
koénnen:

,Zuerst werde ich von einer Idee sprechen, die so viel ich weif3, noch in keines Men-
schen Sinn gekommen ist — wir miiflen eine neue Mythologie haben, diese Mytho-
logie aber mufd im Dienste der Ideen stehen, sie mufd eine Mythologie der Vernunft

werden.«™"

Eine solche rationale Mythologie der Aufklirung und des Humanismus stiitzt sich
nicht nur auf Historisches, sondern auch auf Legenden. Egon Fridell schreibt, diesen
Gedanken sarkastisch einschrinkend, in seiner Kulturgeschichte der Neuzeit, dass auch
,das Altertum nicht antik war®, es den Griechen mit dem Sonnenauge und den

«l12

Romer mit der Erzstirn niemals gegeben hat“"* und ,,es ganz unmoglich ist, dass

106 Sloterdijk 2007,77
107 Ebd.

108 Ebd., 93

109 Brandt2004,16
110  Ebd.

11 Zit.nachebd.,17
12 Friedell 2007, 376f

am 14.02.2026, 08:44:21. Op


https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36 Die Sikularisierung des Exodus

es solche Menschen zu irgendeiner Zeit und an irgendeinem Ort gegeben haben
kann.“!® Die Renaissance und der Humanismus hitten die Antike als , Karikatur
“I imaginiert, wobei diese Phantasmen oder Idealvorstellungen
dann zur Selbstbeschreibung und Zielsetzung herangezogen wurden.

Sowurde auch in den 30er Jahren des 20. Jahrhunderts ein liberaler und humanis-
tischer Gegenmythos gefordert, um jenem riickwirtsgewandten deutschen Mythos,
der Patriotismus und Ritterlichkeit propagierte, ein progressives, sensibles und psy-

und Marionette

chologisierendes Mythosverstindnis entgegenzusetzen. Vertreter dieser Ansicht wa-
ren u.a. Karl Kerenyi, Rudolf Otto und Thomas Mann. Diese wandten sich entschie-
den gegen den Versuch einer von nationalen, rassistischen oder bellizistischen In-
teressen geleiteten Remythifizierung, wie sie Alfred Rosenberg oder Oskar Goldberg
betrieben.

2.3.3 Erneuerung der Sprache der Emanzipation

Die Forderung des Altesten Systemprogramms des deutschen Idealismus, der mecha-
nischen Vernunft , isthetischen Sinn“™ zur Seite zu stellen, wird auch von der
sich auf den Exodus beziehenden Widerstands- und Befreiungsbewegung der Za-
patisten aufgegriffen. Anstatt angesichts eines angeblichen Scheiterns emanzipato-
rischer Bemithungen in postmodernen Nihilismus zu verfallen, erschaffen die Zapa-
tisten eine neue Mythologie und eine neue Sprache der Emanzipation. Im Gesprich
mit dem Journalisten und Autor von Kriminalromanen, Manuel Vizquez Montalban,
meint einer ihrer Sprecher, Subcomandante Marcos, dass es wichtig sei, ,,Begriffe
wie Vaterland, Nation, Revolution, Wandel, soziale Gerechtigkeit, Freiheit, Demo-

“I7 yerkommen seien, ,,in einen neuen Zusammen-

kratie“¢, da sie zu ,, Worthiilsen
hang zu stellen.“"™ Dafiir sei es notwendig, die verlorenen Bedeutungen der Wor-
ter in der Vergangenheit aufzuspiiren und sie mithilfe einer alternativen Poetik, mit
Metaphern und Fabeln, wieder mit Inhalten zu fiillen. Die poetische und mythische
Sprache ermogliche es zudem, die zapatistische Utopie — die keine fertigen Antwor-

ten anbiete — zu verstehen. Die , Theatralisierung“™ ihres Widerstands diirfe aber

13 Ebd.

14 Ebd.

115 Rosenzweig1917, 264
116 Montalbdn1999,116

117 Ebd.
118 Ebd.
19 Ebd.138

am 14.02.2026, 08:44:21. Op



https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Sakularisierung und Remythifizierung 37

,auf keinen Fall als Tiuschung verstanden werden.“?° Im Gegenteil, die ,, Erzihlun-
gen, mit den politischen Botschaften, die sie iibermitteln“'* sowie die Vermischung
von ironischen, urbanen und indianischen Sprechweisen sollen ,,zum Nachdenken
an[Jregen.“'*

Vielleicht ist auch die Wiedererzihlung des Exodus-Mythos dahingehend zu ver-
stehen. Ermoglichen es die Sprache und die Metaphern des Exodus, den Begriff
emanzipatorischen Wandels neu zu denken, so dass trotz des Scheiterns jakobini-
scher und sowjetischer Revolutionsstrategien emanzipatorisches Streben nicht un-
moglich geworden ist? Womdglich kann der Exodus als eine emanzipatorische Ge-
genmythologie zu den Mythen des Neoliberalismus und der Postmoderne fungieren.
Marcos beschwort die Fihigkeiten poetischer und mythischer Sprache, Unfassbares
zu begreifen. Die Frage, ob die Potentiale mythischen Denkens und Sprechens tat-
sichlich komplexe Sachverhalte und tiefliegende Zusammenhinge verstehbar ma-
chen und den Diskurs instrumenteller Vernunft dsthetisch beleben und ethisch for-
men kénnen, hat die Philosophie seit ihren Anfingen beschiftigt.

Im Folgenden werden hauptsichlich Positionen von Autoren diskutiert, die so-
wohl die Intentionen und Funktionen, als auch die entmiindigenden und emanzi-
patorischen Potentiale mythischen Denkens und Sprechens aus der Perspektive der
Sdkularisierung untersuchen.

120 Ebd.
121 Ebd.126
122 Ebd.

am 14.02.2026, 08:44:21. Op


https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 14.02.2026, 08:44:21,


https://doi.org/10.14361/9783839443743-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

