
Rezensionen 615

blick auf das dhammadı̄pa-Konzept und kommt zu dem
Schluss, dass die nationalistische Lehre von Dharmapala
und seinen Anhängern, die Sri Lanka als die Heimat
nur für Buddhisten ansieht, vom Kanon nicht unterstützt
werde.

Nach diesen textkritischen Beiträgen folgen vier Ar-
tikel, die sich mit der Konstruktion von Identität und Na-
tionalität auseinandersetzen. Sehr interessant ist z. B. der
Beitrag von Alvappillai Veluppillai, der die Probleme
untersucht, unter denen Tamilen nach der Unabhängig-
keit zu leiden hatten. Er zeigt dabei u. a., wie Tamilen
aus der Konstruktion des srilankischen Nationalismus
ausgeschlossen wurden und damit im neu gegründeten
Staat bereits zu Beginn isoliert wurden. Obwohl es bei-
spielsweise tamilische Buddhisten gab, wurde nie einer
König, weder in Sri Lanka noch in Indien (94). Anan-
da Wickremeratne reflektiert über die Ausschreitungen
1983 und vor allem über die Erinnerung daran und
zeigt auf, wie kurzlebig die Erinnerung an die kollekti-
ve Gewalt ist. Gananath Obeyesekere, Ethnologen vor
allem als Autor von “Medusa’s Hair” (Chicago 1981)
bekannt, untersucht die Konstruktion von Ethnizität und
Nationalität in Sri Lanka vor der Kolonisation. Er wi-
derspricht dabei Benedict Andersons Gegenüberstellung
von imaginierten und konkreten Gemeinschaften, da
es keine konkreten, stabilen Gemeinschaften gäbe, nur
konstruierte (142). Er argumentiert weiter, dass nicht
die Frage gestellt werden sollte, warum Buddhisten in
Sri Lanka gewalttätig sind, sondern was Buddhisten
tun können, um Gewalt zu verhindern. Bardwell Smith
präsentiert anschließend Ergebnisse seiner Studie von
pro-tamilischen und pro-singhalischen Webseiten, wobei
er aufschlussreich die komplexe Form von Identitätskon-
struktion im heutigen Sri Lanka aufzeigt.

Die folgenden vier Beiträge untersuchen den Frie-
densprozess bzw. wichtige Elemente in einem mögli-
chen Friedensprozess. R. A. L. H. Gunawardana stellt
die zentralen tamilischen Forderungen vor, ohne deren
Erfüllung kein dauerhafter Frieden möglich sei. Dabei
kommt der Sprache eine zentrale Rolle zu, d. h. das
Recht Tamilisch öffentlich zu sprechen und in Tamilisch
offiziell zu interagieren. Er zeigt, dass erst in den 1990er
Jahren damit begonnen wurde, Singhalesisch sprechende
Studenten Tamilisch zu unterrichten (185). Chandra R.
de Silva argumentiert, dass ein dauerhafter Frieden nur
mit Hilfe der Mönche durchgesetzt werden kann. Die
derzeitige mangelhafte bzw. tendenziöse Ausbildung der
Mönche durch den Staat sei daher eine Ursache des
steckenden Friedensprozesses. Asanga Tilakaratne be-
spricht in seinem Beitrag zwei Bücher über Mönchs-
wesen in Sri Lanka und kritisiert deren mangelhafte
Methode und fehlerhaften Informationsgehalt. George
Bond stellt anschließend die Friedensbewegung von Sar-
vodaya vor, die sich auf Gandhi bezieht und derzeit
steigende Anhängerschaft gewinnt. Der letze Beitrag des
Buches, vom Herausgeber Mahinda Deegalle, untersucht
die 2004 von buddhistischen Mönchen gegründete poli-
tische Partei JHU (National Sinhala Heritage), die der-
zeit acht Mitglieder des Parlaments stellt und trotz des
Minderheitenstatus Abstimmungen entscheiden kann.

Abschließend noch eine (Rand)bemerkung. Obwohl
das Sammelwerk wichtige Analysen des Bürgerkriegs
in Sri Lanka anbietet – und obwohl Sri Lanka derzeit
wieder von einer Präsidentin regiert wird –, ist auffällig,
dass kein Beitrag auf die Rolle der Frauen im Frie-
densprozess eingeht. Der Theravada-Buddhismus in Sri
Lanka ist weiterhin überaus konservativ und verweigert
Frauen höhere Weihen, obwohl einige Mönche buddhis-
tische Nonnen, die in anderen Ländern geweiht wurden,
anfangen zu akzeptieren. Dennoch ist es bemerkenswert,
dass im 21. Jh. die Anwesenheit von zehn Frauen im Pu-
blikum bei einer internationalen Konferenz anscheinend
als so besonders empfunden wurde, dass der Herausge-
ber diese Tatsache extra hervorheben musste (12). Und
obwohl mindestens eine Frau auf der Tagung sprach,
wurde keine Autorin gebeten, einen Artikel beizutra-
gen, und kein Autor fand die Mitarbeit von Frauen im
Friedensprozess oder im Krieg erwähnenswert. Dieser
Mangel wird hoffentlich bei einer weiteren Veröffentli-
chung zum Thema Krieg in Sri Lanka behoben werden.
Dennoch möchte ich erneut betonen, dass ich das Buch
allen empfehlen kann, die sich mit Gewalt und Frieden
im 21. Jh. beschäftigen. Konfliktanalyse ist nur möglich,
wenn wir den Zusammenhang zur Kultur und damit auch
zur Religion verstehen. Bettina E. Schmidt

Fischer, Edward F., and Peter Benson: Broccoli
and Desire. Global Connections and Maya Struggles in
Postwar Guatemala. Stanford: Stanford University Press,
2006. 212 pp. ISBN 978-0-8047-5484-2. Price: $ 19.95

On the face of it, “Broccoli and Desire,” oddly titled,
is a book about the global connections between Maya
nontraditional broccoli producers in Guatemala and con-
sumers of healthy vegetables in North America. Along
the way are engaging ethnographic discussions of the
contrasts between maquiladoras and broccoli producers,
especially around issues of control and autonomy over
production processes. Quoting one farmer: “No one tells
me when to go to work, when I can take a break, or when
I should go home” (60).

Particularly thorough are the analyses of strategies
used by smallholders to access market information, use
NGOs (Oxfam and the Soros Foundation) effectively,
and network existing local groups and cultural practices
such as confianza (trust) (“Confianza helps negotiate
producer needs and consumer demands, maintain a bal-
ance between the two, and construct a nonalienating la-
bor environment in which farmers feel more invested in
the system”; 62). Approximately 20 % of nontraditional
producers of cash crops (which complement subsistence
production) such as broccoli, snow peas, squash, French
beans, and other “designer” vegetables belong to a coop-
erative. Quoting a university educated ladino dedicated
to rural development who works closely with Maya
farmers: “Our goal is that campesinos maintain their
milpa, but just as a cultural force. They should leave
the milpa only on their most fragmented lands. The
best lands, the ones with irrigation, should be dedicated
to the most profitable crops. Garden horticulture, such

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-615 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-615


616 Rezensionen

as mini-vegetables, is highly profitable but requires a
lot of manual labor. And this is to the benefit of the
small campesino” (62 f.). Instituting “buenas prácticas”
(reforms) to insure sanitary conditions and healthy work-
ers who wear protective gear is part of the post 9/11
economic context.

Economic development, of course, comes at con-
siderable prices, political and economic. The argument
is that progress and development condition desire as
illustrated by the case of the Proyecto de Desarrol-
lo Integral de Comunidades Rurales (Integrated De-
velopment of Rural Communities Project, or DICOR).
DICOR’s projects focus on infrastructure (construction
of connector roads, potable water systems) agricultural,
fishing, forestry, tourism, and microenterprise develop-
ment projects (67). Throughout, the authors focus on
particular actors, and quote them extensively on goals,
models of development as well as models of power
and control, including agricultural industrialization (69).
They also note that there are contradictory images of
the intended beneficiaries of DICOR’s efforts. While
there is a discourse of empowerment, there is also one
of modernization that portrays Maya small farmers as
standing in the way of development (69).

“Brocoli and Desire” is written in an honest, en-
gaged, and straightforward manner by good ethnogra-
phers, Fischer and Benson are constantly pointing out
the contrasts and contradictions in content and tone
of informants’s testimonies: “A critical and engaged
ethnographic inquiry must address the multivalent nature
of these interfaces [multiple overlapping and sometimes
conflicting forms of governance and corporate hege-
monies], the many ways that selves and others are
defined and divided through their efforts to make the
world a better place” (71; parentheses mine).

As the book proceeds, it intensifies in theory and
engagement. Chapter 3, “Ultimatums, Moral Models,
and the Limit Points of Hegemony,” interrogates “the-
ories about hegemony, global processes, resistance, and
social action” (73). Fischer and Bensen argue that “to
export agriculture . . . is neither simply empowering nor
totally debilitating for Maya farmers. Rather, it is an
ambivalent cultural practice in which multiple struggles
are at play . . . the global broccoli trade is a fact, a
material reality that embodies hope and a contradictory
relationship between American consumers and Maya
farmers” (73).

The second part of the book takes a somewhat dif-
ferent turn away from development to focus on “Vi-
olence, Victimization, and Resistance,” specifically on
state genocide: the intentional targeting of Maya pop-
ulations by the Guatemalan military. Following Arthur
Kleinman, Veena Das, and Margaret Lock, Fischer and
Benson examine social suffering “as it plays into the
changing stream of social and moral experience in post-
war Guatemala” (92). Popular protest, gang violence,
including the discourse of gang violence (105 f.), sym-
bolic and neoliberal violence, are some of the themes
presented in powerful relief. All of this points to the
fact that the violence in Guatemala has not ended.

“Broccoli and Desire” straddles two worlds: that
of local producers in Guatemala who desire algo más
(something more), and that of consumers of vegetables
who prioritize health and well-being. That the producers
live in a place “characterized by persistent and new
kinds of violence and social suffering” (160) is very
clear. That produce managers in large superstores such
as Kroger in Nashville, Tennessee, have no notion of
the social worlds confronting the producers of broccoli
is also apparent. For economic anthropologists, this case
is a good example of “the great variety of moral, social,
and cultural values that frame and motivate economic
decisions” (162). Rhoda H. Halperin

Frembgen, Jürgen Wasim: The Friends of God.
Sufi Saints in Islam. Popular Poster Art from Pakistan.
Oxford: Oxford University Press, 2006. 158 pp.; photos.
ISBN 978-0-19-547006-2. Price: £ 32.99

Qu’ils soient morts ou vivants, les saints populaires
dans la tradition mystique musulmane, vénérés par les
dévots sensibles à leur dimension spirituelle, sont ap-
pelés “amis de Dieu” (wali, pl. auliya’). Par leur in-
termédiaire, le fidèle aspire à vivre une relation particu-
lière avec Allah. De ces saints personnages habités par
la grâce divine, émane de leur vivant et après leur mort
un pouvoir surnaturel. Ils sont à même d’intercéder en
tant que médiateur en faveur du croyant en situation de
détresse ou désireux de participer intimement à l’amour
divin. La croyance populaire leur attribue des miracles.

Les saints acquièrent leur force spirituelle et leur cha-
risme soit par une expérience personnelle du divin, soit
grâce à un lieu spécifique, généalogique ou initiatique,
avec un lignage connu pour son aura mystique et par le
prestige de son fondateur.

L’auteur, conservateur en chef du département orien-
tal du Musée d’ethnologie de Munich, privat-docent en
islamologie à l’Université d’Erlangen-Nuremberg, est
un spécialiste de l’art moghol et du soufisme dans le
sous-continent indien, le Pakistan en particulier. Il a
réuni pour le musée de Munich une importante col-
lection d’images religieuses populaires, de celle que
l’on acquiert pour quelques roupies dans les marchés
et près des tombeaux de saints hommes et autres lieux
de pèlerinage, au Pakistan et en Inde du Nord.

L’ouvrage présente les principaux “amis de Dieu”
tels qu’ils figurent sur les postar-e dini, les posters
religieux, décrit les formes habituelles de dévotion dont
ils sont l’objet, les lieux où se rassemblent les fidèles en
l’honneur de leurs saints patrons. Leur analyse icono-
graphique est précédée d’un exposé sur les principaux
mouvements soufis qui guident les fidèles dans la voie
du divin. La Qadiriyya, la Naqshbandiyya, nommés
d’après le nom de leur fondateur, la Chishtiyya, qui tire
son origine d’une localité proche de Herat en Afgha-
nistan, pour n’en citer que quelques-uns, sont autant
de “fraternités” ou “ordres” investis d’une vénération
populaire qui se manifeste par la répétition rituelle du
nom de Dieu (zikr), les danses extatiques, le jeûne,
ainsi que par le pèlerinage aux tombeaux des saints

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-615 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-615

