ters bestehe darin, Schauspieler und Zuschauer mit dem Tod zu konfrontieren. Dass
Schlingensief in seinem postdramatischen Kunst- und Kiinstlerdrama auf Miiller re-
kurriert, liegt aufgrund biografischer sowie kiinstlerischer Uberschneidungen nahe.
Beide Kiinstler erkranken nach ihrer Regietitigkeit in Bayreuth an Krebs; das Spit-
werk beider kreist mit schonungsloser Offenheit um die lebensgefihrliche Krankheit,
die sie durch 6ffentliche Auftritte medialisieren. Miiller wird zum Leidensgefdhrten
Schlingensiefs und — wie das Vorbild Beuys — in Kirche der Angst kunstreligios refe-
renziert.

Mit der Bezugnahme auf Miiller ist aulerdem Schlingensiefs poetologisches Be-
kenntnis zu einem Theater verbunden, das sich als Totenbeschwérung und Toten-
messe versteht. Seine in Duisburg zelebrierte Messfeier 16st dieses kultisch-rituelle
Theaterverstindnis konkret ein. Dabei manifestiert sich die Anwesenheit des >poten-
ziell Sterbendens, von der bei Miiller die Rede ist, in Schlingensief selbst. Mit seinem
Auftrite unterbricht er das Prinzip der Stellvertretung und erscheint, nachdem er
sich zuvor von Schauspielern hat verkérpern lassen, persénlich auf der Bithne. Hier
schwingt das Motiv der Auferstehung mit, das den Kiinstler als einen kunstreligio-
sen, sikularen Heiland ausweist. Die tragische Imago des Kiinstlermirtyrers, dem
cine gesteigerte Apperzeptionskraft zugesprochen wird, verstirkt die Auratisierung
Schlingensiefs, der als Mittler zwischen Gesunden und Kranken auftritc. In der Zur-
schaustellung seines real gefihrdeten Selbst 16st er die Grenze zwischen Kunst und
Wirklichkeit auf — auf diese Weise entsteht, auch fiir die Zuschauer, ein liminaler
Zustand, dem ein besonderes Affizierungspotenzial eignet.

Indem er priesterliche Zeichenhandlungen wiederholt, ironisiert und entmystifi-
ziert Schlingensief das katholische Ritual der Eucharistiefeier. Da der Kiinstler an die
Stelle des Priesters tritt, wird die Szene zugleich kunstreligios aufgeladen. Der Effekt
liefSe sich als eine kunstreligidse Verzauberung beschreiben: Das Publikum rezipiert
Schlingensiefs Auftritt in einem quasi-religidsen Wahrnehmungsmodus. In seiner
Ansprache, die das eucharistische Hochgebet adaptiert, wendet sich Schlingensief
mit messianischem Habitus an die Zuschauer. Es folgt ein Plidoyer fiir Selbsterls-
sung und Selbstbestimmung. Dass die Schirfe seiner Religionskritik von Auffith-
rung zu Auffithrung variieren kann, verdeutlicht, dass Schlingensief — obschon sich
das Gesamt seiner Inszenierung als in hohem Mafle durchgeplant erweist — einem
postdramatischen Textbegriff verpflichtet bleibt, der sich durch Offenheit und Dy-

namik auszeichnet.

3.3 Resiimee
Dem Kunst und Kiinstlerdrama Eine Kirche der Angst vor dem Fremden in mir liegt
die personliche Krankengeschichte des Autor-Regisseurs Christoph Schlingensief zu-
grunde: Schlingensiefs Tagebuchaufzeichnungen machen den Grofiteil des Bithnen-

textes aus. Mithin fokussiert Kirche der Angst — durchaus in der Tradition der psycho-
biografischen Darstellung, wie sie uns im traditionellen Kiinstlerdrama begegnet —

361

https://dol.org/1014361/9783839471920-037 - am 14.02.2026, 12:50:33. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- IREm=m


https://doi.org/10.14361/9783839471920-037
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

das Schicksal eines Kiinstlersubjekts, das sich, nach der Krebsdiagnose, in einer exis-
tenziellen Extremsituation wiederfindet. Vor autothanatografischer Folie verhandelt
die Schlingensief’sche Theaterinszenierung den Konnex von Kunst, Versehrung und
Tod, um ein kiinstlerisches Selbstermichtigungsprogramm zu erproben. Dabei zieht
Schlingensief die exponierte gesellschaftliche Position, die ihm als Kiinstler eignet,
dafiir heran, am Beispiel seiner Person(a) eine allgemeine Diskussion iiber die Auto-
nomie Kranker anzustofSen.

Fiir seine theatrale Selbstinszenierung greift der Autor-Regisseur auf den Einsatz
autodokumentarischen Materials zuriick. Dass er seine beklemmenden O-Tonauf-
nahmen aus dem Krankenhaus wihrend der Auffithrung einspielen lisst, begleitet
von privaten Filmbildern seiner Kindheit, hat eine starke emotionale Affizierung des
Publikums zur Folge. Ein Palimpsest der Zeiten erschaffend, speist Schlingensief
auch solche Leidensmomente geschickt in sein Stiick ein, die aus der Zeit vor seiner
Krebsdiagnose stammen. Mit der Erzeugung von Nihe und Intimitit kollidieren
kalkulierte Effekte der Verfremdung und Distanznahme. Indem er sein Tagebuch
in unterschiedlichen medialen Spielformen auf die Bithne bringt — mal als Audio-
einspielung, mal als Lesung, mal als szenischer Dialog —, erreicht Schlingensief eine
asthetisch-theatrale Uberformung seines Ego-Textes, der so, sich vom privaten Kran-
kenschicksal des Autor-Regisseurs ablosend, iiberindividualisiert erscheint.

Zudem hebt Schlingensief jedes Mal, wenn er den ernsten Grundtenor von Kirche
der Angst mittels absurder und ironischer Kippmomente unterlduft, den Zuschauern
ins Bewusstsein, dass er mit seiner Krankengeschichte a/s Material kiinstlerisch ge-
staltend verfihrt.

Mit der Vervielfachung der Medien verzahnt ist die Aufspaltung des autofiktio-
nalen Ichs auf die heterogenen Kérper und Stimmen des Schlingensief’schen Biih-
nenensembles. Als Stellvertreter bringen die Schauspieler und Laiendarsteller diverse
Rollenbilder und Personlichkeitsanteile des Kiinstlers zur Anschauung: Die Figur des
tatkriftigen Regisseurs tritt neben Figurationen des Versehrtseins, die den Kranken
und Leidenden in Szene setzen, der sich — entmiindigt — in das gesellschaftliche Au-
Ben gedringt sieht. Sein Stigma fasst Schlingensief in das eindriickliche bio-object
der Rontgenbild-Monstranz, das die Theaterproduktion emblematisch begleitet und
das beschidigte Innere Schlingensiefs kunstreligids ausstelle. Im Konflike mit der
Mutter wird schliefflich das aus Asta Atta bekannte Rollenbild des Sohnes aufgeru-
fen: Der Protagonist arbeitet an einer auch religios codierten Dekonstruktion der
Mutterfigur, um seine Autonomie zu behaupten.

Einem Stationendrama #hnlich, prisentiert der erste Teil von Kirche der Angst
Fragmente einer Kiinstlervita. Auf mit Vanitas- und Memento-Mori-Motiven symbo-
lisch aufgeladenen Momentaufnahmen von Geburt und Kindheit folgen Szenen aus
dem Patientenleben und der aufgewiihlten Gedankenwelt des kranken Erwachsenen.
Kiinstlerimagines, die man hier prominent verarbeitet findet, sind die des leidenden
Kiinstlers, Mirtyrers und Heiligen. Dariiber hinaus greift Schlingensief — mit dem
Vorstellungsbild der pathologischen, autodestruktiven Kiinstlerpersonlichkeit in der
confessio-Szene — Kiinstlerdiskurse um Melancholie und Genie auf.

362

https://dol.org/1014361/9783839471920-037 - am 14.02.2026, 12:50:33. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- IREm=m


https://doi.org/10.14361/9783839471920-037
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gemif seines postdramatischen Inszenierungsprinzips der Mehrfachbelichtung, rei-
chert Schlingensief das Bithnengeschehen mit simultanen musikalischen Einlagen,
Film- und Toneinspielungen an. In der fiir das Publikum tberfordernden Gleich-
zeitigkeit des aufeinandergeschichteten Materials generiert der Autor-Regisseur ein
komplexes, assoziationsbeladenes Verweissystem, das Selbst- mit Fremdreferenzen
verkniipft. Neben originalem Filmmaterial von Fluxus-Kiinstlern werden in Kirche
der Angst von Schlingensief gedrehte Reenactments vorgefiihre, die ikonografisch an
den kiinstlerischen Kosmos von Joseph Beuys, an die Fluxus-Bewegung und an den
Wiener Aktionismus andocken. Besonders der Rekurs auf Beuys und Fluxus erweist
sich als signifikant — er prigt insbesondere den als Totenmesse gestalteten zweiten
Teil der Theaterauffithrung. Dabei belisst es Schlingensief niche bei visuellen Ver-
weisen auf seine Kiinstlervorbilder, es finden sich ebenso Bezugnahmen auf textueller
Ebene — etwa mit der Kennzeichnung seines Stiicks als »Fluxus-Oratorium« oder dem
auch im theatralen Text mehrfach wiederholten, von Beuys abgeleiteten Motto »Wer
seine Wunde zeigt, wird geheilt!« Dieserart stellt Schlingensief explizite Referenzen
auf das Kunst und Leben iiberschreitende Fluxus-Programm und auf Beuys als mes-
sianische Kiinstlerfigur her.

Weshalb Schlingensief die von George Maciunas initiierte Fluxus-Bewegung in-
nerhalb des in Kirche der Angst gefithrten Diskurses um Kunst und Krankheit als
zentralen Bezugspunkt aufruft, wird mit Blick auf das von Disability bestimmte
Leben und Werk Maciunas’ verstindlich. Der chronisch kranke Fluxus-Kiinstler, der
seine Traumata der Versehrung in kiinstlerischen Selbstportrits offenlegt, erprobt
Kunst als Bewiltigungsstrategie. So erweist er sich, als exemplary sufferer und Kiinst-
lermirtyrer figurierend, als Vorginger Schlingensiefs. Mit Kirche der Angst schliefit
der Autor-Regisseur autopathografisch an diesen von Maciunas geprigten Konnex
von Fluxus und Krankheit an. Auflerdem schreibt Schlingensief sein Fluxus-Ora-
torium in die Tradition der rituell aufgeladenen Flux Rites ein. Seine Theatermesse
rekurrierc auf Maciunas’ blasphemische Flux Mass, deren kunstreligioses Moment
Schlingensief verstirkt. Die Zurschaustellung des moribunden Kiinstlerkérpers,
die Maciunas in seiner Flux Wedding inszeniert, kehrt in Schlingensiefs bio-object
der Réntgenbild-Monstranz und nicht zuletzt in seinem leibhaftigen Auftritt in der
Transsubstantiationsszene wieder. Im Sinne von Future Fluxus nimmrt Schlingensief
Bilder und Strategien der Fluxus-Bewegung auf, um sie in selbstreferenzieller Wen-
dung weiterzuentwickeln.

Auch der mit Fluxus assoziierte Joseph Beuys spielt in Kirche der Angst eine zentra-
le Rolle. Wie schon in Arta Atta wird der Kiinstler als viterliches Vorbild herangezo-
gen — die zuvor persiflierende Auseinandersetzung riickt nun jedoch zugunsten einer
kunstreligiésen Huldigung in den Hintergrund. Eingebunden in den liturgischen
Kontext des in Kirche der Angst zelebrierten Requiems wird das Vorbild als Kir-
chenvater, Evangelist, Mystiker und Heilsbringer aufgerufen. Schlingensief, der sich
das von Beuys propagierte Leidenskonzept zu eigen macht, erklirt seine Krankenge-
schichte zur Sozialen Plastik. Mit seinem Theaterprojekt gegen die gesellschaftliche
Ausgrenzung Kranker eintretend, kniipft Schlingensief an Beuys’ sozialtherapeuti-
sche Kunstprogrammatik an.

363

https://dol.org/1014361/9783839471920-037 - am 14.02.2026, 12:50:33. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- IREm=m


https://doi.org/10.14361/9783839471920-037
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kirche der Angst spielt mit Schlingensiefs Prisenz und Absenz. Wihrend der Kiinstler
im ersten Teil der Theaterauffithrung seine medial vermittelte Anwesenheit durch
Biithnendarsteller sowie durch Ton- und Filmmaterial evoziert, findet das Prinzip der
Stellvertretung auf dem Hoéhepunke der Messe ein Ende: Schlingensief tritt nun in
persona, in der Rolle des Kiinstlerpriesters, auf die Bithne, um die Eucharistie aus-
zuteilen. Er 16st damit im wortwortlichen Sinne die von Heiner Miiller beschworene
»Anwesenheit des potenziell Sterbenden< im Theater ein und kniipft an dessen kul-
tisch-rituelles Theaterverstindnis an. Da im Auftritt Schlingensiefs zugleich Motive
der Epiphanie und Auferstehung mitschwingen, der Autor-Regisseur zudem an das
Publikum ein emphatisches Plidoyer fiir Selbsterlésung und Selbstbestimmung rich-
tet, kommt es an dieser Stelle des Kunst- und Kiinstlerdramas zu einer Potenzierung
des kunstreligiésen Moments. Fiir die Zuschauer wird so — dies verdeutlichen auch
die auf Kirche der Angst folgenden Theaterkritiken — ein quasi-religiéses Erlebnis
moglich. In dessen Zentrum steht der von Krankheit gezeichnete Kiinstler-Messias,
der in der Zurschaustellung seines real gefihrdeten Selbst die Grenze zwischen Kunst

und Wirklichkeit aufhebt.

Vergleicht man Kirche der Angst mit der funf Jahre zuvor uraufgefithreen Volks-
bithneninszenierung Asta Atta, fillt auf, dass beide Kunst- und Kiinstlerdramen um
Autonomie und Selbstbehauptung kreisen. In Azza Atta inszenierte Schlingensief den
autofiktionalen Protagonisten, wie er einerseits gegen sein kunstfeindliches Eltern-
haus rebelliert, andererseits sich mit und gegen das kiinstlerische Erbe der Avant-
garden zu behaupten sucht. In Kirche der Angst entfaltet sich der Autonomiedis-
kurs vor dem Hintergrund von Krankheit und Stigma. Mit der Entscheidung, seine
Krebserkrankung autobiotheatral zu verarbeiten, verstirkt Schlingensief die bereits
in Atta Arta angelegte selbstreferenzielle Strukeur seiner Arbeit. Wihrend jedoch
in Atta Atta der Einbruch des Realen in die Kunst — mit dem von Herbert Fritsch
angeleiteten Sturm des Theaters — blof§ fingiert wurde, basiert Kirche der Angst auf
Schlingensiefs realem Erleben. Die Volksbithneninszenierung hatte noch stark ko-
modiantische Ziige, sie operierte mit Ubertreibung und Karikatur. Demgegeniiber
ist dem Duisburger Kunst- und Kiinstlerdrama, bedingt durch das existenzielle In-
volviertsein des Autor-Regisseurs, kunstreligiose Feierlichkeit eingeschrieben: Kirche
der Angst fokussiert — mit tragikomischen Intermezzi — den leidenden Kiinstler, der
sich in seinem Theaterrequiem als »zukiinftig Verstorbener« auf die Bithne bringt. In
beiden Theaterstiicken, so ldsst sich abschlieend festhalten, betreibt Schlingensief
kunstgenealogische Avantgardeforschung. In Atta Atta widmete er sich dem Verbre-
cherischen und Gewaltférmigen neoavantgardistischer Kunstpositionen, in Kirche
der Angst zieht er die Neoavantgarde als Vorbild im kiinstlerischen Umgang mit
Versehrung und Leiden heran.

364

https://dol.org/1014361/9783839471920-037 - am 14.02.2026, 12:50:33. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- IREm=m


https://doi.org/10.14361/9783839471920-037
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

