
111

Kapitel 4 
Immersion

It does not look painted at all; it is reality

Neue Preußische Zeitung-Kreuzzeitung 
18831

You will look into a computer screen and 
see reality

David Gelernter

Am 28. Oktober 2021 gab das zuvor noch als Facebook, Inc. geführte 
US-amerikanische Unternehmen bekannt, dass es seinen Namen und sein 
Logo in Meta Platforms, Inc. geändert hat. Die Ankündigung erfolgte 
zeitgleich mit dem Start einer neuen sozialen Plattform im Zusammen-
hang mit dem Metaverse genannten digitalen Großprojekt des Konzerns.
Am 5. Juni 2023 kündigt das US-amerikanische Unternehmen Apple die 
für Anfang 2024 geplante Markteinführung seines ersten Virtual-Rea-
lity-Headsets Apple Vision Pro an mit dem Versprechen, damit den ers-
ten »spatial computer« zu präsentieren.

Weder das Metaverse noch der Apple Vision Pro gehören bisher zu 
unserem Alltag, und in gewisser Weise sind beide eher Versprechen und 
Wetten auf eine mögliche Zukunft als bereits genutzte Technologien. Ei-
nes ist jedoch sicher: Das Interesse (nicht nur) des Silicon Valley hat sich 
eindeutig auf die Entwicklung von Technologien und Plattformen für 
die Schaffung und den Gebrauch von Virtual Reality, Augmented Rea-
lity und Mixed Reality konzentriert. Das Feld der wirtschaftlichen, kul-
turellen und politischen Interessen – das auch immer eine Projektions-
fläche von Wünschen, Utopien und Ängsten ist – im Zusammenhang mit 
der Entwicklung neuer Technologien ist derzeit gespalten zwischen dem 
Hype um sogenannte künstliche Intelligenzen, etwa das inzwischen po-
puläre ChatGPT von OpenAI, und den Versprechungen, dass wir bald in 
der Lage sein werden, verschiedene Formen virtueller Welten zu betreten 
und darin zu leben. Obwohl es sich um Technologien handelt, die unter-
schiedliche Vorstellungen – utopisch oder dystopisch – bedienen und in-
tensivieren, rufen sowohl der Hype um künstliche Intelligenzen als auch 

1	  	»It is exactly as His Majesty the Kaiser is reported to have said: It does not 
look painted at all; it is reality.« Journalistische Reportage über die Wirkung 
des Panoramas der Schlacht von Sedan (The Battle of Sedan) auf die Zu-
schauer. In Oliver Grau, Virtual Art. From Illusion to Immersion, Massa-
chusetts: MIT Press 2003, S. 98.

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112

die Erwartungen an die Entwicklung virtueller Realitäten einen Topos 
im Verhältnis zwischen westlicher Kultur und Technologie auf, nämlich 
die Angst vor der Aggressivität der Technologie sowie die mit Spannung 
gemischte Angst, dass diese endlich in der Lage sein wird, sich sozusa-
gen transparent zu machen und damit sowohl die Realität als auch den 
Menschen zu ersetzen.

Dass die Medientechnologie transparent wird, bezeichnet die Mög-
lichkeit, die Vermittlung zu vergessen, die sie zwischen dem Menschli-
chen, dem Realen und der Darstellung und Interpretation der Welt, die 
diese Technologie bietet, leistet. Der Wunsch nach Unmittelbarkeit, der 
sich durch die gesamte Geschichte der westlichen Medien zieht, ist zu-
tiefst mit zwei anderen Wünschen verknüpft: dem Wunsch, von den Me-
dien getäuscht zu werden, und dem nach Präsenz, das heißt, im Medium 
zu sein, wie man in der Welt ist.

Es gibt einen Begriff, der sowohl die Suche nach Illusion und Täu-
schung als auch das Bedürfnis nach einem unmittelbaren Gefühl der Prä-
senz in Bezug auf unseren Medienkonsum umfasst, der Begriff der Im-
mersion. Auf diesen wird sich das vorliegende Kapitel konzentrieren und 
zeigen, dass er mehr als eine Eigenschaft bezeichnet, die von den Tech-
nologien der virtuellen (VR) und erweiterten Realität (AR) angestrebt 
wird, sondern vielmehr eine Form, die eine Tendenz unserer Beziehung 
zur digitalen Welt sowohl auf der Ebene der Erfahrung als auch auf der 
symbolischen und politischen Ebene definiert. Diese kurze Einführung 
dient dazu, ein grundlegendes Thema der Analyse des Begriffs der Im-
mersion in diesem Kapitel zu umrahmen: Wie bei den Begriffen des Di-
gitalen und der digitalen Welten wird dieser Begriff zunächst abstrahiert 
bzw. von der Art und Weise und dem Kontext unabhängig gemacht, in 
dem er üblicherweise eingesetzt und verwendet wird, nämlich der Debat-
te über virtuelle und erweiterte Realität. Dies liegt zum einen daran, dass 
das immersive Potential von Technologien und Medien nicht ausschließ-
lich den genannten neueren Technologien vorbehalten ist, und zum ande-
ren daran, dass Immersivität als eine Tendenz der digitalen Welt in Bezug 
auf die Position des Menschen in dieser Welt analysiert werden soll. In 
diesem Sinne muss das Konzept der Immersion (vom Konzept der Vir-
tualität und) von den kontingenten Formen von VR und AR losgelöst 
werden, um das Bedürfnis und den Willen des menschlichen, in der digi-
talen Welt positionierten Subjekts zu beschreiben, sich nicht mehr bloß 
von seiner eigenen Realität zu distanzieren, sondern sich vollständig in 
sie hineinzuversetzen, was eine Anpassung unserer epistemologischen 
und ästhetischen Haltung zur Folge hat.

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


113

4.1 Immersion und Immersivität

Mit der Erfindung der sogenannten VR-Technologien in den 1960er 
Jahren ist der Begriff der Immersion zu einem gebräuchlichen Begriff 
und vor allem zu einem konzeptionellen Werkzeug in den Händen von 
Kunsthistoriker:innen und Medienwissenschaftler:innen geworden, um 
eine digital-technologische Art und Weise des Erlebens eines Kunstwerks 
zu beschreiben, die eine völlig neue und futuristische Erfahrung, ein völ-
liges Eintauchen in das Medium versprach, so als ob man sich in der re-
alen Welt befände. Wenn es also stimmt, dass der Begriff der Immersion 
eng mit der Entwicklung bestimmter digitaler Technologien verbunden 
ist, die als immersiv gelten, dann zeigt sich gerade im Versuch, diese Tech-
nologien als revolutionär und bahnbrechend im Vergleich zu früheren 
Medien darzustellen, ein paradoxes Moment: Ausgerechnet dieser Ver-
such macht auf die lange Geschichte der Immersion und immersiver Me-
dien aufmerksam, die weit vor der digitalen Ära beginnt. 2

Diese Geschichte – die oft mit der Geschichte und Genealogie der vir-
tuellen Realität (VR) verbunden ist – hat gezeigt, dass der Wunsch nach 
Immersion und die Schaffung entsprechender, eine virtuelle Realität an-
strebender Medien den Phänomenen, die wir heute mit diesen Begriffen 
bezeichnen, vorausgehen. Der Kunsthistoriker und Medientheoretiker 
Oliver Grau hat beispielsweise die Geschichte der virtuellen Kunst und 
Immersivität in das Spannungsfeld zwischen Kunst und Medien der Dar-
stellung einerseits und der Illusion andererseits gestellt, sodass die neu-
en Formen der virtuellen Kunst eher die Weiterentwicklung und Fort-
setzung einer langen Geschichte der Illusion und Immersion darstellen 
denn einen Bruch mit den »alten« Medien. In der Tat: »the idea of in-
stalling an observer in a hermetically closed-off image space of illusion 
did not make its first appearance with the technical invention of com-
puter-aided virtual realities«.3 Grau schlägt eine Genealogie der Immer-
sion vor, die mit der pompejanischen Malerei4 beginnt und über die 

2	  	Vgl. Mary Anne Moser, »Introduction«, in: Mary Anne Moser (Hg.), Im-
mersed in Technology. Art and Virtual Environments, Massachusetts: MIT 
Press 1996, S. xvii; Vgl. Bruno Di Marino, Nel centro del quadro. Per una 
teoria dell’arte immersiva dal mito della caverna alla VR, Milano: Aesthe-
tica Edizioni 2021.

3	  	Grau, Virtual Art, S. 4–5.
4	  	Grau führt als eines der frühesten Beispiele virtueller Kunst die Fresken in 

den Räumen der Villa der Mysterien in Pompeji (60 v. Chr.) an, die in der 
Tat einen Raum schaffen, der nicht nur, aufgrund des Realismus der Male-
rei, mimetisch ist, sondern auch illusorisch, gerade weil die Fresken in Kon-
tinuität mit der Architektur des Raumes gestaltet sind, die Illusion eines grö-
ßeren Raumes schaffen und darauf abzielen, den Betrachter in die reale und 
bildliche Umgebung einzuschließen. Vgl. Grau, Virtual Art, S. 25–29.

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114

illusorischen Räume der Renaissance und des Barock5 sowie die Kunst-
form der Panoramen6 hin zu mit VR geschaffenen Kunstwerke führt. An-
dere Autoren, wie der auf das Bewegtbild spezialisierte Historiker Bru-
no Di Marino, führen den Beginn der Geschichte der Immersion sogar 
auf die Wandbilder des Jungpaläolithikums zurück, und zwar insofern 
als die natürliche Umgebung der Höhle und das anthropische Element 
der Malerei einen dreidimensionalen und umgrenzten Raum schaffen, in 
dem der Betrachter »hermetisch« eingeschlossen ist, um den Ausdruck 
von Grau zu verwenden.7

Ein umfassender und erschöpfender Überblick über die Literatur, die 
sich mindestens seit den 1990er Jahren mit der Geschichte und Genealo-
gie der virtuellen Kunst sowie der Immersivität befasst, würde den Rah-
men dieses Kapitels sprengen. Wichtig ist zu betonen, dass die Bemühun-
gen all dieser Denker:innen nicht nur die Langlebigkeit der Immersion 
als Produktions- und Wirkungsweise von Kunstwerken und Medien de-
monstriert haben, sondern in gewisser Weise auch ihre enge Verbindung 
mit der Beziehung, die unsere Kultur zu Bildern hat. Wie Grau schreibt: 
»in each epoch, extraordinary efforts were made to produce maximum 
illusion with the technical means at hand«;8 dieser Wunsch nach Illu-
sion führte, dem Kunsthistoriker zufolge, zur Produktion von Medien, 
die den Betrachter mit 360°-Bildern konfrontieren, die somit allumfas-
send sind und einen immersiven Raum erzeugen. Dieser ikonische Raum 
ist gerade aufgrund seiner Immersivität illusorisch und gleichzeitig auf-
grund der illusorischen Kraft der Bilder immersiv.9 Wobei die Grau in-
teressierenden Bilder nicht diejenigen mit  darstellender Funktion sind, 
sondern darauf abzielen, ein Gefühl der Präsenz zu erzeugen: Die Illu-
sion zu erzeugen, scheinbar im Bild anwesend zu sein, ist das Ziel im-
mersiver Medien, die also nicht nur eine raffinierte Polysensorialität an-
streben, sondern auch versuchen, jede Reibung zwischen sich und dem 
Betrachter verschwinden zu lassen, d.h. sich selbst transparent zu ma-
chen. Der Versuch, ein Gefühl der Präsenz und Transparenz zu erzeugen, 
ist zentral für den Begriff der Immersion, ein Begriff, der trotz seiner ubi-
quitären Verwendung eine gewisse begriffliche Unschärfe behält.10 Auch 

5	  	Vgl. Grau, Virtual Art, S. 33–51.
6	  	Vgl. Grau, Virtual Art, S. 56–72. Grau analysiert insbesondere das Pano-

rama Die Schlacht von Sedan von Anton von Werner, das am 1. September 
1883 erstmals der Öffentlichkeit präsentiert wurde (vgl. dazu Grau, Virtual 
Art, Kapitel 3).

7	  	Di Marino, Nel centro del quadro, S. 9.
8	  	Grau, Virtual Art, S. 6.
9	  	Vgl. Grau, Virtual Art, S. 13–15.
10	 	Vgl. Florian Freitag et al., »Immersivity: An Interdisciplinary Approach to 

Spaces of Immersion«, Ambiances [Online], online am 11. Dezember 2020, 
http://journals.openedition.org/ambiances/3233.

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://journals.openedition.org/ambiances/3233
http://journals.openedition.org/ambiances/3233
https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://journals.openedition.org/ambiances/3233
http://journals.openedition.org/ambiances/3233


115

die Begriffe Immersion und Immersivität werden oft als Synonyme ver-
wendet, tatsächlich bezeichnen sie zwei verschiedene Aspekte: Immer-
sion bezeichnet die Art der Rezeption und Wahrnehmung eines Werks, 
eines Mediums, eines Bildes, während Immersivität die Fähigkeit eines 
Objekts oder eines Mediums bezeichnet, das Gefühl des »Eintauchens« 
hervorzurufen. Wenn also der Begriff Immersion einen Rezeptionspro-
zess bezeichnet, bezeichnet Immersivität einen Produktionsprozess. Im-
mersive Technologien und Medien erzeugen somit ein Gefühl der Immer-
sion durch die Schaffung eines ikonischen und multisensorischen Raums, 
der die Illusion der Anwesenheit in einer anderen Realität erzeugt. Die-
ses Gefühl der Anwesenheit bringt ein äquivalentes Gefühl der (absolu-
ten) Nähe zu den Bildern und Medien, in die man eintaucht, mit sich: In 
diesem Sinne verringern immersive Technologien und Medien die Dis-
tanz zwischen dem vermittelten Objekt (z.B. einem Bild, einem Film, ei-
ner Theateraufführung usw.) und dem Subjekt. Die Aufhebung der emo-
tionalen und sinnlichen Distanz, ein Gefühl der unmittelbaren Präsenz 
und die Transparenz des Mediums: Dies sind die Merkmale, die für die 
Immersion notwendig sind und die wir in mehr oder weniger totalisier-
ter Form bei der Nutzung vieler unserer digitalen Geräte vorfinden, aber 
die Immersivität der digitalen Welt als symbolische Form liegt nicht nur 
darin begründet.

Ein erster, für meine Argumentation grundlegender Punkt muss hier 
hervorgehoben werden: Die Genealogie der Immersion zeigt, dass es in 
der westlichen Ausprägung der Bild-Subjekt-Beziehung neben einer dar-
stellenden Linie, in der das Bild dazu dient, eine Idee, ein Konzept, eine 
moralische Lehre usw. zu visualisieren, also jemandem etwas zu reprä-
sentieren, der sich in einer physischen sowie emotionalen und konzep-
tionellen Distanz befindet, auch eine immersive Linie gibt, in der sich 
das Bild stattdessen ausdehnt, um einen totalisierenden Raum zu schaf-
fen, der ein Subjekt einschließt, das somit in den Mittelpunkt des Bil-
des selbst gestellt wird. Wie der Medienarchäologe Erkki Huhtamo ar-
gumentiert, kann der Wunsch nach Immersion als ein kultureller Topos 
betrachtet werden, der sich durch die Medien- und Kunstgeschichte zieht 
und »immer wieder in bestimmten kulturellen und ideologischen Mo-
menten aktiviert – oder sogar fabriziert – wurde«;11 der Begriff der Im-
mersion ist also »eine historische und ideologische Konstruktion [...], die 
sich zu verschiedenen Zeiten und an verschiedenen Orten manifestiert 
hat.«12 Huhtamos These ist interessant, weil sie die Immersion sowohl 
innerhalb einer rein ästhetischen und visuellen Kultur als auch auf einer 

11	 	Erkki Huhtamo, »Unterwegs in der Kapsel. Simulatoren und das Bedürfnis 
nach totaler Immersion«, in: Simon Penny (Hg.), Critical Issues in Electron-
ic Media, New York: State University of New York Press 1995, S. 43.	

12	 Ebd.

IMMERSION UND IMMERSIVITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116

anthropologischen Ebene verortet; die Definition der Immersion als kul-
tureller Topos ist für Huhtamo nämlich eng mit der Wunschdimension 
verbunden, die die Produktion und den Konsum immersiver Medien und 
Technologien begleitet. Die vielfältigen Immersionsmetaphern, so Huh-
tamo, beziehen sich auf unterschiedliche Praktiken und Empfindungen: 
»›ins Wasser eintauchen, sich in die Fluten stürzen‹, ›die Leinwand (oder 
den Spiegel) durchbrechen‹, ›den Körper verlassen (oder gegen einen an-
deren vertauschen)‹, ›sich in einer simulierten Welt verlieren‹ oder ›im 
Cyberspace herumnavigieren‹«,13 und doch drücken sie alle ein gemein-
sames Moment aus:

Alle diese Metaphern beinhalten einen Übergang, eine Passage von ei-
nem Bereich in einen anderen, aus der unmittelbaren Realität greifbarer 
Objekte und direkter sinnlicher Daten in ein Anderswo. Offenbar spielt 
die Technologie die Rolle des Vermittlers, doch der Sachverhalt erweist 
sich als komplexer, denn die Technologie ist selbst zu einem Anderswo 
unseres Begehrens geworden, zu »einem obskuren Objekt unserer Be-
gierde« – verführerisch und abstoßend zugleich.14

Es ist der Begriff der Schwelle, der zu einem Verbindungsglied zwischen 
den verschiedenen Metaphern der Immersion wird. Die Idee der Schwel-
le, des Übergangs von einer Realität in eine andere, unterstreicht einen 
grundlegenden Aspekt des Wunsches nach Immersion, nämlich seine es-
kapistische Dimension: Der Topos der Immersion ist nichts anderes als 
der Ausdruck des menschlichen Wunsches und Bedürfnisses, an einen 
– oft utopischen und ideellen – anderen Ort zu fliehen, der sich von 
der erlebten Realität unterscheidet.15 Die Schwelle – oder vielmehr das 
Überschreiten der Schwelle – stellt somit die (rituelle) Geste dar, die den 
Übergang und den Eintritt in den immersiven Raum und die Erfahrung 
des immersiven Erlebnisses ermöglicht: das physische Überschreiten der 
Schwelle eines Raumes, der Zugang zu einer immersiven Installation, ei-
nem Panorama, einem Kino oder das Tragen eines VR-Visors – dies sind 
alles Beispiele für Gesten, die die Täuschung der Immersion antizipie-
ren und ermöglichen. Die archäologische und genealogische Arbeit in-
nerhalb der Kunst- und Mediengeschichte zeigt die lange Tradition der 

13	 	Huhtamo, »Unterwegs in der Kapsel«, S. 1.
14	 	Ebd. Hervorhebung von mir.
15	 	Die Verknüpfung dieser verschiedenen Wunschdimensionen – Eintauchen, 

Flucht, Illusion – öffnet den Diskurs der Immersion für Erfahrungen, die 
nichts mit dem Einsatz von Medien und Technologien der Immersion stric-
to sensu zu tun haben. Wie Autoren wie Huhtamo und Di Marino betonen, 
wird die immersive Erfahrung auch durch den Konsum von Drogen ange-
strebt und ist mit der Traumdimension verbunden, wobei die Schwelle zwi-
schen Wachsein und Schlaf überschritten wird. Vgl. Huhtamo, »Unterwegs 
in der Kapsel«, S. 41–42; Di Marino, Nel centro del quadro, Kapitel 8.

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


117

Immersion und ihrer Medien, aber auch ihre Historizität: Die Tendenz 
zur Immersion ist kein Universalie, sondern eine mehr oder weniger re-
levante und dominante kulturelle Tendenz in verschiedenen Kulturen 
oder Epochen. Mit anderen Worten, die Historisierung des Konzepts 
der Immersion impliziert, dass es mehr oder weniger immersive Kultu-
ren und mehr oder weniger immersive historische Epochen gibt, in de-
nen der Wunsch nach Immersion mehr oder weniger dominant ist und 
dieser Wunsch mit einer mehr oder weniger starken Nutzung und Ent-
wicklung immersiver Technologien und Medien einhergeht.

Wie oben beschrieben, überschneiden sich im Begriff der Immersion 
mehrere Dimensionen und theoretische Linien: von der anthropologi-
schen Dimension, die die Beziehung zwischen Mensch und Bild betrifft, 
über die historische Dimension, die die konkreten Praktiken der Immer-
sivität nachzeichnet, bis hin zur ästhetischen Dimension, sowohl im Sin-
ne der künstlerischen Praxis und Theorie und der visuellen Kultur als 
auch – und das ist wichtig – im Sinne der Aisthesis, der Wahrnehmung 
und der Wahrnehmungsgeschichte, d.h. des Bewusstseins, dass die Erfah-
rung und Wahrnehmung der Wirklichkeit immer auch mit den Disposi-
tiven verknüpft ist, die die Menschen zur Darstellung und Vermittlung 
ihrer Wirklichkeit verwenden. Gerade dieser letzte und entscheidende 
Punkt wird im dritten Abschnitt dieses Kapitels behandelt und soll des-
halb hier erst einmal offengelassen werden.

Kehren wir zunächst zu Graus These zurück, dass Immersion eine 
grundlegende Tendenz in unserer Beziehung zu Bildern darstellt. Im-
mersivität beinhaltet insbesondere die Produktion von nicht-repräsen-
tativen, aber erfahrungsbezogenen Bildern, die daher auf die Konstituti-
on eines ikonischen Raums abzielen, der in der Lage ist, ein Gefühl der 
Präsenz, des unmittelbaren Seins zu erzeugen. Das Merkmal dieser Bil-
der ist die Fähigkeit, den Betrachter »in die Mitte des Bildes«16 zu rü-
cken und zu »visually seal off the observer hermetically from external 
visual impressions«.17 Auch in dieser Hinsicht ist die Schwelle konzepti-
onell und phänomenologisch grundlegend für die Immersivität: Sobald 
die Schwelle überschritten wird, versucht sie in gewissem Sinne zu ver-
schwinden oder, besser gesagt, jenen Rahmen, jene Schwelle oder Grenze 
verschwinden zu lassen, die die Illusion der Immersivität bricht, weil sie 
die Begrenztheit und Künstlichkeit der alternativen Welt zeigt, in die man 
gerade eingetaucht ist. Es ist gerade der Akt des Eintretens in das Bild, 
der die erfahrungs- und kognitiven Bedingungen schafft, um das Medi-
um so transparent wie möglich zu machen und folglich auch die (per-
zeptive und kognitive) Distanz zwischen dem Betrachter und dem Bild 
und dem Medium selbst aufzuheben. In der Tat bedeutet das Erreichen 

16	 	Di Marino, Nel centro del quadro, S. 9.
17	 	Grau, Virtual Art, S. 13.

IMMERSION UND IMMERSIVITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118

eines Gefühls unmittelbarer Präsenz paradoxerweise die Beseitigung jeg-
licher Reibung mit dem Medium, was gerade das Gefühl der Präsenz 
selbst vermittelt. Und genau diese Tendenz, die Nähe zu suchen und ihr 
den Vorzug vor der Distanz zu geben, führt dazu, dass unsere Reaktion 
auf, unsere Beziehung zu und unser Konsum von Bildern und immer-
siven Medien in der Regel dadurch gekennzeichnet ist »by diminishing 
critical distance to what is shown and increasing emotional involvement 
in what is happening«.18 Für Grau bezieht sich der Begriff »virtuell« in 
»virtuelle Kunst« genau auf den paradoxen Zustand, eine künstliche, hy-
permediale Welt zu schaffen, die jedoch in der Lage ist, den Betrachter 
so gut zu täuschen, dass eine »as if«-Realität entsteht, ein »Als-ob«, das 
so plausibel ist, dass es als eine reale Alternative – realistisch oder nicht 
– zur Außenwelt wahrgenommen wird.19

In dem Buch Reality Media schlagen Jay David Bolter, Maria Engberg 
und Blair MacIntyre eine andere Interpretation von virtuellen Medien 
oder eben reality media vor, die zwar Berührungspunkte mit der The-
orie von Grau aufweist, sich aber gleichzeitig in wesentlichen Punkten 
von ihr unterscheidet. Tatsächlich legt die Definition der reality media 
die Betonung statt auf das Virtuelle auf das Reale: Virtuelle und erwei-
terte Realität sind in der Tat Teil unserer komplexen Medienkultur und 
insbesondere jener Medien, die darauf abzielen, die Realität visuell zu 
erfassen.20 Auch wenn zur Erreichung dieses Ziels illusorische Techni-
ken eingesetzt werden, liegt der Schwerpunkt hier nicht auf dem Streben 
nach Illusion, sondern vielmehr auf dem Vergleich zwischen unserer Er-
fahrung der Welt und der vermittelten Darstellung derselben. In diesem 
Sinne hat jedes reality media den doppelten Zweck, die Realität effektiv 
zu erfassen und dies in einem Spiel aus Mediation und Remediation bes-
ser zu tun als frühere reality media.21 Wenn die Wirksamkeit der reality 

18	 	Ebd.
19	 	»The expression ›virtual reality‹ is a paradox, a contradiction in terms, and 

it describes a space of possibility or impossibility formed by illusionary ad-
dresses to the senses. In contrast to simulation, which does not have to be 
immersive and refers primarily to the factual or what is possible under the 
laws of nature, using the strategy of immersion virtual reality formulates 
what is ›given in essence,‹ a plausible ›as if‹ that can open up utopian or 
fantasy spaces. Virtual realities – both past and present – are in essence im-
mersive.« (Grau, Virtual Art, S. 15).

20	 	 Jay David Bolter et al., Reality Media. Augmented and Virtual Reality, Mas-
sachusetts: MIT Press 2021.

21	 	Die von den Autor:innen nachgezeichnete Genealogie der reality media be-
ginnt mit der Erfindung der Perspektive in der Renaissance, setzt sich fort 
mit der barocken Trompe-l’œil-Technik, der Erfindung des Panoramas, der 
Fotografie und des Kinos und gelangt schließlich zum Fernsehen und den 
digitalen Technologien der virtuellen und erweiterten Realität. Die von den 

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


119

media nämlich allein auf ihrer Illusionsfähigkeit beruhen würde, könn-
ten sie nur scheitern und ihr Versprechen enttäuschen. Das Gefühl der 
Präsenz, das selbst für Bolter, Engberg und MacIntyre für die immersive 
Erfahrung von grundlegender Bedeutung ist, hat nichts mit den illusori-
schen Fähigkeiten der Medien zu tun und muss neu überdacht werden: 
»Instead of an as if feeling, it is a feeling of both and; that is, the expe-
rience is both mediated and immediate at the same time. We never en-
tirely forget that we are having a VR experience, but we find ourselves 
on the threshold of forgetting. Being on that threshold is an uncanny 
feeling, a sense of presence in a reality medium«.22 Das Gefühl der Prä-
senz ist also eher durch das Gleichgewicht zwischen dem Vergessen und 
dem Wiedererkennen des Mediums und durch das daraus erwachsende 
Gefühl der Verwunderung gegeben,23 und nicht durch die Abwesenheit 
von Vermittlung. Die völlige Transparenz der Medien und das absolute 
Gefühl der Unmittelbarkeit sind daher für die Autor:innen nicht nur un-
erreichbar, sondern auch unerwünscht im Hinblick auf bzw. nicht not-
wendig für das Erreichen der Immersion,24 die aber auch für sie eng mit 
dem Gefühl der Präsenz und der damit verbundenen emotionalen und 
empathischen Reaktion verbunden ist.

Der Begriff Immersion – wie er bisher analysiert wurde – umfasst also:

	– die Tendenz, die Distanz zwischen dem Medium und dem Betrach-
ter aufzuheben. Immersion ist also eine Art und Weise, Bilder und 
Medien zu erleben, die alternativ ist und im Gegensatz zu einer Be-
trachtungsweise steht, die Distanz bevorzugt und verlangt. Distanz 
und Nähe sind also komplementäre Strategien, die den Betrach-
ter gleichzeitig bestimmen und konstituieren, indem sie ihm eine 
andere psychophysische und epistemologische Haltung abverlan-
gen. »Die Möglichkeit, das Kunstwerk nicht distanziert, sondern 
auf eine stark partizipative und emotionale Weise zu erleben«,25 so 

Autor:innen vorgeschlagene Rekonstruktion der Geschichte der reality me-
dia zielt nicht auf eine Genealogie der Immersivität ab, wie dies bei den hier 
zitierten Arbeiten von Oliver Grau und Bruno Di Marino der Fall ist, son-
dern auf die Einbeziehung der digitalen Technologien der virtuellen und er-
weiterten Realität in die Geschichte der Mediation und Remediation von 
reality media.

22	 	Bolter et al., Reality Media, S. 169.
23	 	Bolter et al., Reality Media, S. 194.
24	 	Das Erreichen einer solchen Transparenz wird von den Autor:innen als ein 

Mythos bezeichnet. Siehe: Bolter et al., Reality Media, Kapitel 7 und Kapi-
tel 8.

25	 	Di Marino, Nel centro del quadro, S. 11. Meine Übersetzung. Im Origi-
naltext: »la possibilità di esperire l’opera d’arte non in modo distaccato, ma 
fortemente partecipativo, emozionale«.

IMMERSION UND IMMERSIVITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120

Di Marino, bezieht sich auf die immersive Art und Weise, mit dem 
Kunstwerk in Resonanz zu treten, »auf eine Haltung des ekstati-
schen Genusses, die durch das im kreativen Prozess verwendete Dis-
positiv selbst hervorgerufen wird und notwendig ist, um das Werk 
genießen und verstehen zu können«.26

	– den Versuch, ein Gefühl der unmittelbaren Präsenz im immersiven 
Kunstwerk und in Medien zu erzeugen. Immersive Medien streben 
nach Transparenz, d.h., sie wollen so weit wie möglich aus dem 
Wahrnehmungsfeld des Betrachters verschwinden, um vergessen zu 
werden und um dergestalt eine Erfahrung der unmittelbaren Prä-
senz zu vermitteln. Neben dem Begriff der Präsenz wird daher auch 
der Begriff der Unmittelbarkeit grundlegend: Was Immersivität – 
als Produktionsweise – erreichen will, ist genau das komplizier-
te Gleichgewicht zwischen der notwendigen Vermittlung und der 
größtmöglichen Transparenz dieser Vermittlung, um ein Gefühl des 
unmittelbaren Sehens und Erlebens zu erzeugen. Bei dem Wunsch 
nach Unmittelbarkeit geht es jedoch offensichtlich nicht darum, 
Unmittelbarkeit tatsächlich zu erlangen, unmittelbar ist in der Tat 
nicht einmal unsere Erfahrung und unser Verständnis von »wirkli-
cher Realität«,27 vielmehr geht es dabei um »a family of beliefs and 
practices that express themselves differently at various times among 
various groups«.28 Auch hier handelt es sich um eine (nicht erschöp-
fende) Tendenz innerhalb unserer Medien- und Kunstgeschichte, die 
den Glauben und den Wunsch zum Ausdruck bringt, an die Re-
alität des Bildes oder der ästhetischen Erfahrung zu glauben, die 

26	 	Di Marino, Nel centro del quadro, S. 11. Meine Übersetzung. Im Original-
text: »ad un atteggiamento di fruizione estatica indotta dal dispositivo stes-
so utilizzato nel processo creativo e necessaria per poter godere e compren-
dere l’opera«.

27	 	»Wenn man zu den Typologien der ›Realität‹ neben der erweiterten, der vir-
tuellen und der gemischten auch die ›reale Realität‹ (RR Real Reality, wie 
Kevin Joyce es nennt) hinzufügt, macht man nicht einfach einen boutade 
oder weist auf etwas Selbstverständliches hin, sondern betont, wie unsere 
eigene Alltagsrealität, unsere natürliche Umgebung, als ein Dispositiv er-
lebt wird, das mit anderen technologisierten environment gleichwertig ist« 
[Meine Übersetzung]. Im Originaltext: »Quando tra le tipologia di ›realtà‹, 
accanto a quella aumentata, virtuale e mista, si aggiunge anche la ›realtà 
reale‹ (RR Real Reality la definisce Kevin Joyce) non si opera una sempli-
ce boutade o si evidenzia ciò che si dovrebbe dare per scontato, piuttosto si 
sottolinea come la nostra stessa realtà quotidiana, il nostro ambiente natu-
rale, venga vissuto come un device alla stregua degli altri environment tec-
nologizzati«. (Di Marino, Nel centro del quadro, S. 16).

28	 	 Jay David Bolter / Richard Grusin, Remediation. Understanding New Me-
dia, Cambridge-Londo: MIT Press 2000, S. 30.

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


121

man betrachtet bzw. der man ausgesetzt ist. Eng verbunden mit dem 
Wunsch nach Immersion ist seine Historizität: »immediacy [is] the 
expression of a historical desire«.29 Wie das Paar Distanz und Nähe 
steht also auch die Unmittelbarkeit in einem polaren Verhältnis zur 
Hypermediation, d.h. dem entgegengesetzten Wunsch und der Pra-
xis, das meiste aus dem Bild herausholen zu wollen.30 Auf diesen 
Punkt werde ich im fünften Kapitel zurückkommen müssen.

Die oben hervorgehobenen Makro-Themen dienen dazu, die Grundla-
gen für eine Analyse der Immersion zu legen, die im Rahmen der vor-
liegenden Studie unvollständig bleiben muss. Die hier vorgeschlagene 
Analyse ist sich der Herausforderung bewusst, die in den Begriffen Im-
mersion und Immersivität konvergierende theoretische und praktische 
Vielfalt zusammenzuhalten. Die Anerkennung dieser Schwierigkeit und 
der interdisziplinären Dimension des Konzepts der Immersion sagt aber 
auch etwas über das Konzept selbst aus. Anerkannt als Teil einer ästhe-
tischen und künstlerischen Praxis und Medienproduktion innerhalb der 
westlichen visuellen Kultur, wurde das Konzept der Immersion zudem 
wegen seines begehrenden Charakters hervorgehoben. Es handelt sich 
also nicht nur um eine ästhetisch-künstlerische Form, sondern auch um 
eine anthropologische Form, die eng mit den in einer Epoche vorherr-
schenden Bildformen und folglich mit den Dispositiven und Technolo-
gien verbunden ist, die diese Formen nähren und konstituieren.

Das Aufzeigen der »territorialen« Breite des Konzepts der Immersion 
grenzt es eindeutig von seiner Verwendung als rein technisches Merk-
mal moderner Formen von virtual reality, augmented reality und mixed 
reality ab. Es ist offensichtlich, dass der Ansatz der hier genannten Au-
toren:innen diese Verwendung umkehrt: Die genannten digitalen Tech-
nologien sind eines unter vielen Beispielen für immersive Technologien 
und fallen somit in das breite Spektrum der Immersivität. Das bedeutet 
nicht, dass diese Technologien und die komplexen Praktiken und Ästhet-
iken, die mit ihnen verbunden sind, nicht wichtig sind, um den Begriff 
der Immersion zu vertiefen und vor allem um die Art und Weise und den 
Sinn zu definieren, in der die symbolische Form der digitalen Welt eine 
starke immersive Tendenz aufweist. Wenn man die Aufmerksamkeit auf 
die digitalen Technologien der Immersivität lenkt, wird auch das kom-
plizierte Verhältnis zwischen dem Begriff der Immersion und dem Begriff 
des Virtuellen deutlich, das ebenfalls klar über den alltäglichen Sprach-
gebrauch hinausgeht. Der folgende Abschnitt ist der Analyse dieser Be-
ziehung gewidmet.

29	 	Bolter/Grusin, Remediation, S. 31.
30	 	Vgl. Bolter /Grusin, Remediation, S. 20–52.

IMMERSION UND IMMERSIVITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122

4.2 Immersion und Virtualität

Der Begriff »virtuell« ist kein selbstverständlicher Begriff und stellt ein 
philosophisches und semantisches Problem dar. Wie die Begriffe »Im-
mersion« und »Immersivität« ist auch der Begriff »virtuell« so nuancen-
reich und vielfältig, dass seine Bedeutung unscharf geworden ist. Von der 
Verwendung als Metapher über das Synonym für Simulation bis hin zum 
zentralen Begriff für die Philosophien zahlreicher Denker:innen, darun-
ter natürlich Gilles Deleuze und Brian Massumi (§3.2),31 hat das Wort 
»virtuell« so viele Bedeutungen angenommen, dass die Gefahr besteht, 
dass es überhaupt nichts mehr bedeutet:

The digital revolution has given rise to virtual meetings, virtual stores, 
virtual currencies, and any number of other virtualizations of items, 
functions, or activities that we previously and customarily encountered 
in the familiar world beyond the screen. So, like the concept of medium, 
in the analysis of virtual we begin with a profusion of uses and a con-
ceptual vagueness that may simply confuse us. Given the extraordinary 
number of things that have been labelled as virtual in recent times, and 
that such references are often extraordinarily vague, one might have 
doubts about the real utility of the term, perhaps even suspecting it of 
being a fashionable though vacuous way of referring to our current 
technological predicament.32

Auch hier würde es den Rahmen und die Möglichkeiten dieser Arbeit 
sprengen, zu versuchen, eine erschöpfende Beschreibung der Verwendun-
gen und Bedeutungen zu liefern, mit denen das Virtuelle in Verbindung 
gebracht wird. Interessant und notwendig für die vorliegende Argumen-
tation ist es vielmehr, den Versuch zu unternehmen, die Beziehung zwi-
schen dem Virtuellen, der ästhetischen Theorie und der Immersivität in 
Bezug auf die Produktion derjenigen Subjektivität zu umreißen, die in 
die symbolische Form der digitalen Welt involviert ist. Zu diesem Zweck 
wird zunächst ein kurzer und unvollständiger Überblick über eine »Äs-
thetik des Virtuellen« gegeben,33 um dann zu analysieren, wie moder-
ne ästhetische Praktiken und die Nutzung von VR-Technologien unsere 
Beziehung nicht nur zu Bildern, sondern zur Realität selbst verändern, 

31	 	Der Begriff des Virtuellen wird in diesem Kapitel nicht in Bezug auf die Phi-
losophie von Deleuze verwendet. In diesem Sinne wird das Virtuelle, das hier 
geklärt werden soll, nie als das deleuzesche Virtuelle verstanden, obwohl es 
viele Interpretationen gibt, die versuchen, Deleuzes Theorien zur Klärung 
des technologischen Virtuellen zu nutzen.

32	 	Grant Tavinor, The Aesthetic of Virtual Reality, New York: Routledge 2022, 
S. 21.

33	 	Siehe: Roberto Diodato, Immagine, arte, virtualità. Per una estetica della 
relazione, Brescia: Morcelliana, 2020.

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


123

indem sie deren Sicht und Interpretation verändern sowie den Betrach-
ter dazu bringen, andere Standpunkte einzunehmen. Schließlich wird die 
These vertreten, dass gerade in der Produktion einer Subjektivität oder 
vielmehr in der jeweiligen Produktionsweise von Subjektivität die frucht-
bare Beziehung zwischen Immersivität, Virtualität und der digitalen Welt 
als symbolische Form zum Ausdruck kommt.

Bevor ich zu dieser letzten und zentralen These komme, muss ich, wie 
geschrieben, mit der Art und Weise beginnen, in der die ästhetische The-
orie das Konzept des Virtuellen behandelt hat. Auch hier treten die Be-
griffe des Virtuellen und der Immersion in Beziehung: Beide betreffen 
nämlich die Herstellung eines Raumes, der ein anderer ist als der kon-
krete Raum des Realen, der aber mit einer Intensität erlebt und genossen 
wird, die stattdessen als real wahrgenommen und beschrieben wird. Das 
Kunstwerk zu erleben bedeutet, mit ihm nicht nur konzeptionell, son-
dern auch sensibel und emotional in Resonanz zu treten, wie Di Marino 
feststellt: »Die gesamte Kunstgeschichte ist also auf ihre Weise immersiv, 
wenn wir sowohl räumlich als auch sensorisch-emotional argumentie-
ren; wenn der Betrachter sich buchstäblich von dem, was er vor sich hat, 
einnehmen lässt, bis er jeden Bezugspunkt verliert«.34 Die Metapher des 
Eintauchens impliziert offensichtlich das Vorhandensein eines Raums, 
einer Atmosphäre, einer Umgebung, in die man eintritt. Und es ist ge-
nau dieses Vorhandensein, das zur Idee der Virtualität des Kunstwerks 
führt: im Sinne von Virtualität als Existenzweise dessen, was durch das 
Kunstwerk repräsentiert wird und das, obwohl es sich von der Konkret-
heit der »realen Welt« unterscheidet, real ist. Diese eigentümliche Seins-
weise nennt Susanne K. Langer in Feeling and Form die »strangeness« 
oder »otherness« des Kunstobjekts: »The form is immediately given to 
perception, and yet it reaches beyond itself; it is semblance, but seems to 
be charged with reality«.35 Auch der ästhetische Raum, den das Kunst-
werk strukturiert und organisiert, ist nicht der eigentliche Raum, in dem 
wir handeln und leben:

The harmoniously organized space in a picture is not experiential space, 
known by sight and touch, by free motion and restraint, far and near 
sounds, voices lost or re-echoed. It is an entirely visual affair; for touch 
and hearing and muscular action it does not exist. For them there is 
a fat canvas, relatively small, or a cool blank wall, where for the eye 

34	 	Di Marino, Nel centro del quadro, S. 11. Meine Übersetzung. Im Origi-
naltext: »Tutta la storia dell’arte, dunque, è a suo modo, immersiva, quan-
do ragioniamo in termini sia spaziali sia sensoriali-emozionali; quando lo 
spettatore si lascia letteralmente invadere da ciò che ha di fronte, al punto 
da perdere qualsiasi punto di riferimento.«

35	 	Susanne K. Langer, Feeling and Form. A Theory of Art, New York: Charles 
Scribner’s Sons 1953, S. 52.

IMMERSION UND VIRTUALITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124

there is deep space full of shapes. This purely visual space is an illusion, 
for our sensory experiences do not agree on it in their report. Pictori-
al space is not only organized by means of color (including black and 
white and the gamut of grays between them), it is created; without the 
organizing shapes it is simply not there. Like the space »behind« the 
surface of a mirror, it is what the physicists call »virtual space« – an in-
tangible image.36

Es mag sein, dass diese Definition des virtuellen Raums angesichts der 
zunehmenden Polysensorialität und Interaktivität von Kunstwerken und 
Räumen der virtuellen Realität nicht mehr ganz zutreffend ist, aber sie 
drückt dennoch deutlich den unterschiedlichen Status zwischen der er-
fahrbaren Konkretheit der gegenwärtigen Realität und der Virtualität 
des künstlerischen oder spielerischen ästhetischen Raums aus, in dem 
die Sinne des Betrachters gewissermaßen getäuscht werden müssen. Bei 
der durch die ästhetische Virtualität hervorgerufenen Illusion handelt es 
sich jedoch nicht um die Illusion, sich so im virtuellen Raum zu befin-
den, wie man sich in der Welt befindet, und ebenso nicht unbedingt um 
die mimetische Täuschung einer Darstellung, die den realen Raum per-
fekt durchdringt.37 Vielmehr wird hier ein anderer Raum geschaffen, der 
sich in der Realität als »fremder Gast«38 wiederfindet und in dem sich 
das Subjekt stets bewusst ist, es mit etwas Anderem zu tun zu haben oder 
in einem Anderswo zu sein. Dies ist ein weiterer Grund, warum das Vir-
tuelle nicht als Synonym für Simulation verstanden werden kann, denn 
so sehr die VR-Technologien auch in Simulationsszenarien eingesetzt 
werden mögen, die virtuelle Realität an sich ist keine mimetische oder 
simulative Darstellung der äußeren Realität, sondern die Schaffung ei-
ner anderen Realität. Und in dieser ist das Subjekt nicht verpflichtet, in 
Kontinuität mit der äußeren Realität zu handeln. Ebenso klar ist, dass 
der Begriff des Virtuellen nicht als Synonym oder Äquivalent zum Com-
putationalen (noch weniger zum Digitalen) verstanden werden kann. 
Dementsprechend kann ein virtueller Raum ein Computational Space 
sein, muss es aber nicht. 

Digitale VR-Technologien (VR, AR, MR und XR)39 sind daher Teil der 
facettenreichen Geschichte der Immersion und stellen heute zweifellos ei-
nen grundlegenden Teil unserer ästhetischen Erfahrung dar. Von Morton 

36	 	Langer, Feeling and Form, S. 72.
37	 	Die 360°-Bilder, die Grau untersucht, stehen in dieser Tradition.
38	 	Langer, Feeling and Form, S. 50.
39	 	Virtual Reality (VR), Augmented Reality (AR), Mixed Reality (MR) und Ex-

tended Reality (EX) können sämtlich als verschiedene Punkte auf demselben 
Spiegel der VR-Technologien betrachtet werden, auch wenn sie immer noch 
unterschiedliche Interaktionen und Erfahrungen beinhalten. In diesem Teil 
der Analyse werden wir die VR-Erfahrung betrachten, die ein völliges Ein-
tauchen in die Szene beinhaltet.

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


125

Heiligs Sensorama bis zum von Mark Zuckerberg versprochenen Me-
taverse wurden und werden erhebliche Anstrengungen in die Produkti-
on von Medien gesteckt, die den Betrachter/Nutzer mittels multisenso-
rischer und immersiver Geräte einbinden. Die VR-Technologien stellen 
somit den jüngsten und wirksamsten Versuch dar, Medien zu schaffen, 
die nach der immersiven Logik der Transparenz und Unmittelbarkeit 
funktionieren, sodass »virtual reality has become a cultural metaphor 
for the ideal of perfect mediation, and other media are now being held to 
the standard supposedly set by virtual reality«.40 Die Hersteller von VR-
Technologien versprechen die ultimative Erfahrung von Präsenz, Ein-
tauchen, Bewegungs- und Imaginationsfreiheit und letztendlich den Be-
ginn einer Revolution des Medien- und Realitätskonsums an sich. Die 
Versprechungen, die mit VR-Technologien einhergehen, sind in gewis-
ser Weise auch eine Neuauflage – eine Remediation – der Wünsche, die 
andere Reality Media oder virtuelle Medien zuvor transportiert haben. 
Wie Oliver Grau bei seiner Analyse einer Aussage des Erfinders des ers-
ten VR-Brille, Ivan Edward Sutherland,41 feststellt, sind die modernen 
Technologien des Bildschirms, der Displays, der Headsets usw. wirksam, 
wenn sie wieder als offenes Fenster zu einem anderen Ort, zu einer ima-
ginären, idealen Realität funktionieren, wie Leon Battista Alberti in De 
Pictura (1435) bekanntlich über die Kunstform des Gemäldes schrieb. 
Die Metapher des Fensters, die in der Kunst- und Mediengeschichte eine 
zentrale Rolle spielt, ist evokativ, aber auch kreativ; ihre Wirksamkeit 
liegt unter anderem darin, dass sie eine echte Produktionsweise eines an-
deren Ortes theoretisiert und kodifiziert hat, die mit dem Wunsch des 
Blicks des Subjekts verbunden ist: »Ein Viereck mit geraden Winkeln, 
so groß ich es will, das ich als ein offenes Fenster zur Welt betrachte, 
durch das ich das betrachte, was dort gemalt sein wird«42. Die heutige 
VR-Technologien tun nichts anderes, als die Schwelle des Sehens und 
des Eintritts in die Welt, an die Albertis Fenster gemahnt, zu verschie-
ben. Und in diesem Sinne ermöglichen VR-Technologien die Realisie-
rung des Wunsches, nach Belieben in ein Anderswo eintreten zu können, 

40	 	Bolter/Grusin, Remediation, S.161.
41	 	»One must look at a display screen as a window through which one beholds 

a virtual world. The challenge to computer graphics is to make the picture 
in the window look real, sound real, and the objects act real.« (Grau, Vir-
tual Art, S. 162); Siehe dazu: »Virtual reality operates most often under the 
logic of transparency. For enthusiasts, the perfect interface is one in which 
the user, wearing a head-mounted display, feels as if she has fallen through 
Alberti’s window and into a world of computer graphics.« (Bolter/Grusin, 
Remediation, S. 162).

42	 	Meine Übersetzung. Im Original: »un quadrangolo diretti angoli quanto 
grande io voglio, el quale reputo essere una finestra aperta sul mondo per 
donde io miri quello che quivi sarà dipinto«

IMMERSION UND VIRTUALITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126

was gleichzeitig bedeutet, der gelebten Realität entkommen zu können: 
von der kontemplativen Flucht in ein mystisches Anderswo bis hin zur 
spielerischen Flucht in Videospiele oder Filme: Es ist diese eskapistische 
Dimension, die sowohl in der Kunst als auch in der heutigen Nutzung 
von VR-Technologien vermittelt wird.43 Wie der Philosoph Andrea Pi-
notti zeigt, ist der uralte Wunsch, »in das Bild einzutreten« und damit 
über den Schwellenrahmen des Fensters hinauszugehen, mit dem eben-
so alten Traum der Bilokation verbunden, d.h. der Fähigkeit, an zwei 
verschiedenen Orten gleichzeitig zu sein, die in der Vergangenheit Hei-
ligen und außergewöhnlichen Persönlichkeiten zugesprochen wurde.44 
Die VR-Technologien, so Pinotti, erfüllen und verlagern diesen Wunsch 
in unsere Gegenwart. Durch verschiedene VR-Geräte wird die außerge-
wöhnliche und übernatürliche Fähigkeit der Bilokation zur technischen 
Möglichkeit der Multilokation. In einer offensichtlich immersiven Per-
spektive suchen die VR-Technologien nicht mehr nach einer Television, 
sondern nach einer Telepräsenz, die eine Art Teleportation durchläuft.45 
Dank der Verwendung von Headsets und anderen Geräten gelingt es 
den VR-Technologien, das Subjekt effektiv in eine Dimension zu verset-
zen, die das Verhältnis zwischen Körper, Vision und Selbst problemati-
siert und verkompliziert: Tatsächlich erfährt in ihnen das Subjekt ein An-
derswo, sogar in Bezug auf seinen eigenen Körper, auch wenn dieser der 
Horizont bleibt, innerhalb dessen sich die ästhetische Erfahrung der VR 
abspielt. In diesem Sinne ist man wirklich bilokiert oder multilokiert, 
denn das Subjekt tritt in ein anderes »Hier« ein und bleibt gleichzeitig 
im »Hier« des eigenen Leibes präsent, sodass eine Verlagerung des Blicks 
immer auch eine Verlagerung des Körpers und des Selbst ist. Die – zu-
mindest angestrebte – technische Möglichkeit der Telepräsenz in VR »is 
radically challenging the phenomenological conception of the Leib as an 
inescapable centre of self-orientation, so characterised thus in the classic 
Husserlian description: ›I do not have the possibility of distancing myself 
from my Body [Leib], or my Body from me‹«.46 Trotz – oder vielleicht 
gerade wegen – der Tatsache, dass die phänomenologische Unmöglich-
keit einer Distanz zwischen Selbst und Körper durch VR-Technologien 

43	 	 In diesem Zusammenhang ist es sicherlich interessant, sich vor Augen zu 
führen, in welchen Bereichen sich VR entwickelt und gefestigt hat: im Ga-
ming (und der Pornographie) und in der Kriegsführung, Warfare. Die eska-
pistische Dimension zeigt sich in der signifikanten Polarität zwischen der 
hedonistischen Flucht aus der Realität und der betäubenden Flucht vor rea-
ler Gewalt.

44	 	A. Pinotti, »Staying Here, Being There. Bilocation, Empathy and Self-Em-
pathy in Virtual Reality«, in: Anna Donise et al. (Hg.), Ripensando l’empa-
tia tra etica ed estetica, Bollettino Filosofico XXXVII (2022), S. 142–162.

45	 	Pinotti, »Staying Here, Being There«, S. 143.
46	 	Pinotti, »Staying Here, Being There«, S. 142.

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


127

widerlegt und dynamisiert zu werden scheint, bleibt der Körper ebenso 
ein Problem und eine Herausforderung für das theoretische Verständnis 
wie für den Einsatz solcher Technologien.47 In Materializing New Me-
dia thematisiert Anna Munster genau diese Schwierigkeit, einen »Platz« 
und eine Rolle für den Körper in seiner Beziehung zur Maschine und zu 
digitalen Technologien und Praktiken zu finden, die ja gerade aufgrund 
ihrer virtuellen Dimension als entmaterialisierend und unkörperlich ver-
standen und vorgestellt werden. Sie schreibt:

Perhaps in these visions of VR, technology is consistently conceived in a 
transcendental relation to the body. Contrary to any overt declarations 
of re-embodying the world, the body in all of these accounts is either 
perceived to be an impediment that a prostheticized technics must help 
to overcome or a supplement to be added back into a technology that 
has lost its »way«.48

Ob als Hindernis oder als Ergänzung, der Körper wird als fremd ge-
genüber den VR-Technologien betrachtet und umgekehrt.49 So wie Vir-
tualität als abhängig von VR-Technologien und nicht als bereits zur 
Körperlichkeit selbst gehörend gedacht wird.50 Im Gegensatz zu dieser 
Perspektive schlägt Munster stattdessen eine Analyse der neuen Modi 
der mittels VR-Technologien zugänglichen Techno-Verkörperung vor. 
Zu dieser Verkörperungsweise gehört eine Vorstellung von Subjektivi-
tät, die nicht mehr als an den jeweils eigenen Körper gebunden gedacht 

47	 	Der Körper kann in der Tat Widerstand leisten und sich in Form von ech-
tem Unbehagen bemerkbar machen, z.B. in Form von cybersickness.

48	 	Anna Munster, Materializing New Media. Embodiment in information aes-
thetic, New England: University Press of New England 2006, S. 112.

49	 	Es ist wichtig zu betonen, dass diese Perspektive, obwohl sie im akademi-
schen Diskurs breit diskutiert und kritisiert wird, nach wie vor die hegemo-
niale Perspektive ist, mit der die Notwendigkeit und das zu Bejahende der 
Entwicklung von VR-Technologien und deren Einbindung in den Alltag der 
Menschen erzählt und damit auch gerechtfertigt wird. Die transhumanis-
tische Ideologie des Silicon Valley predigt eine radikale Form des techno-
logischen »Enhancements«, die im kartesischen Dualismus von Geist und 
Körper wurzelt, wobei der Körper offensichtlich eine Einschränkung und 
ein Problem darstellt, das technologisch überwunden und gelöst werden 
muss. Der vom Silicon Valley geförderte Techno-Enthusiasmus verknüpft 
in signifikanter Weise eine Perspektive des interessierten »Humanismus« 
– die Befreiung des Menschen vom Leiden und von den Beschränkungen 
des Körpers – mit den für den Spätkapitalismus typischen Wirtschafts- und 
Kontrolllogiken und produziert Geräte, die ihrerseits Subjekte hervorbrin-
gen, die in solche Logiken eintauchen und in sie verwickelt sind.

50	 	Siehe auch: The Affect Body (Part II), in: Mark B.N. Hansen, New Philosophy 
for New Media, Cambridge-London: The MIT Press 2006, S. 127–235. Beide 
Perspektiven sind mit der deleuzianischen Theorie des Virtuellen verbunden.

IMMERSION UND VIRTUALITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128

wird, sondern vielmehr zwischen dem Körper und dem virtuellen Selbst 
verteilt ist.51 Was hier von Interesse ist, ist genau diese Idee der Neuver-
handlung der Beziehung zwischen Sehen-Körper-Selbst, bei der das Sub-
jekt in einem Prozess der Modulation zwischen dem intimen Raum des 
körperlichen Selbst und dem ebenso intimen Raum des virtuellen Selbst 
aufgefangen wird. Um diese Neuverhandlung zu erforschen, ist es jedoch 
notwendig, auf die grundlegende Tatsache zurückzukommen, dass VR-
Technologien die Neuvermittlung von Technologien des Gesichtspunkts 
(Point-of-View-Technologies) darstellen.52 Gemeint sind jene Medien 
wie Malerei, Fotografie und Film, in denen der Betrachter aufgefordert 
wird, den Gesichtspunkt eines anderen zu übernehmen. Im Gegensatz 
zu früheren Medien, die den Betrachter passiv einbeziehen, beziehen die 
VR-Technologien den Betrachter aufgrund ihrer Interaktivität und ins-
besondere aufgrund der Tatsache aktiv ein, dass die Headsets es dem 
Betrachter ermöglichen, so sehr in die Sichtweise eines anderen einzu-
tauchen, dass er diese zu seiner eigenen macht und sie als Ich-Erfahrung 
erlebt. Dieses Überfließen und Einlaufen des Blicks des Anderen in das 
Subjekt bringt offensichtlich eine Neuverhandlung zwischen dem eige-
nen Körper und dem Blick (oder der Sichtweise) des Anderen mit sich, 
denn in gewisser Weise erlaubt diese Alterität ein  »Zusammenwohnen« 
mit der Körperlichkeit und der Erfahrung eines anderen Subjekts. Es ist 
offensichtlich eine bewusste Entscheidung und eine Strategie, VR-Tech-
nologien zu nutzen, um das Gefühl der Immersion und Präsenz zu radi-
kalisieren, das bereits in anderen Medien wie Fotografie und Kino an-
gestrebt wurde und wird. Und so ist es kein Zufall, dass gerade aus dem 
Kino die Technik und Sprache der POV-Kamera (Point-of-View) über-
nommen wurde, um einen Großteil der in VR genutzten Inhalte zu pro-
duzieren:

Denn in der virtuellen Realität spielt der Nutzer, wie Diodato in Erinne-
rung ruft, die Doppelrolle des Zuschauers und des Akteurs, und folglich 
›repräsentieren virtuelle Körper nichts anderes als sich selbst, sie sind 

51	 	Munster, Materializing New Media, S. 114. »But the digital, scaled down 
from its commodified hype, may also be a mode of setting of the pulsations, 
repetitions and multiplications that our bodies, analog compositions that 
they are, can use to transform themselves and become virtual selves. Analog/ 
digital relations are interdependent rather than separate. With this inter-de-
pendency also comes the acknowledgment of the interrelations between cor-
poreality and technology, actuality and virtuality. These interdependencies 
trace out various actualizations of virtual subjectivity. As Hayles has argued, 
VR technologies may allow us to experience subjectivity that does not re-
main bounded by our bodies but rather is distributed across our physical 
bodies and virtual selves.These are doubled in VR environments, games and 
many other forms of new media interfaces.«

52	 	Bolter/Grusin, Remediation, S. 162.

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


129

(digitale) Bilder, aber keine Bilder von etwas anderem, und daher kei-
ne Repräsentationen, sondern Bild-Wesen‹. […] Wenn der Benutzer den 
Virtual-Reality-Visor trägt, wird alles aus seiner Sicht erlebt, und gleich-
zeitig – das ist das Paradoxe – wird nichts mehr subjektiv gefilmt, da 
seine Rolle die des Beobachters, des Zeugen bleibt (oder bleiben sollte), 
auch wenn jene Loslösung von der Darstellung auf der Leinwand, die 
der Kinobesucher auch einsetzen kann, um sich in gewisser Weise vor ei-
ner übermäßigen Identifikation mit dem Film zu schützen, definitiv ent-
fällt, mit fatalen Folgen auf der perzeptiven und motorischen Ebene.53

Die Annahme – bis hin zur Verkörperung – der POV-Kamera ermöglicht 
dem Nutzer eine Art Befreiung und Dynamisierung des Gesichtspunkts: 
In der filmischen Erfahrung hält die POV-Kamera, so sehr sie den Be-
trachter auch in den zu erzählenden Blickwinkel bringt, den Blick des 
Zuschauers unbeweglich; VR-Technologien hingegen basieren auf Be-
wegung und auf verschiedenen Freiheitsgraden des Nutzers, sich im vir-
tuellen Raum zu bewegen, vor allem indem er wählt, wohin er seinen 
Blick richtet: »Also, die Besonderheiten dieser einzigartigen Sehweise 
sind zwei: a) Es ist ein Blick in ständiger Bewegung; b) Es ist ein Blick, 
der zwei Bewegungen kombiniert: die vom Programmierer (oder Regis-
seur) gewählte Bewegung, innerhalb derer der Nutzer seine eigenen per-
sönlichen Bewegungen gestaltet«.54

Die Übereinstimmung zwischen dem programmierten Blick und dem 
halbfreien Blick des Nutzers hebt die Distanz zwischen dem Nutzer/
Zuschauer und der in der VR präsentierten Darstellung auf: Wenn das 
Kino der Wille zum Zeigen ist, so waltet in der VR-Erfahrung der Wil-
le, lebendig zu machen. Die Strategien zur Verwirklichung dieses Wil-
lens sind vielfältig und bringen natürlich unterschiedliche Erfahrungen 

53	 	Di Marino, Nel centro del quadro, S. 132. »Del resto nella realtà virtuale, 
come ricorda Diodato, il fruitore riveste il doppio ruolo di spettatore e di 
attore, di conseguenza »i corpi virtuali non rappresentano altro da sé, sono 
immagini (digitali) ma non immagini di altro, e quindi non rappresentazio-
ni, bensì enti-immagini«.[...] Nel momento in cui l’utente indossa il visore 
di realtà virtuale tutto viene vissuto dal suo punto di vista, e al tempo stes-
so – questo è il paradosso – nulla è più filmato in soggettiva, poiché il suo 
ruolo rimane (o dovrebbe rimanere) quello di osservatore, di testimone, an-
che se quel distacco nei confronti della rappresentazione su schermo che lo 
spettatore del cinema può attuare anche per difendersi in qualche modo da 
un’eccessiva identificazione con il film, viene decisamente a cadere, con fa-
tali conseguenze sul piano percettivo e motorio.« Meine Übersetzung.

54	 	Di Marino, Nel centro del quadro, S. 133. Meine Übersetzung. Im Origi-
naltext: »Dunque le peculiarità di questa singolare modalità di visione sono 
due: a) è uno sguardo in perenne movimento; b) è uno sguardo che combina 
due movimenti: quello scelto dal programmatore (o dal regista) all’interno 
del quale l’utente si ritaglia i suoi movimenti personali.«

IMMERSION UND VIRTUALITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130

für den Nutzer mit sich: Es ist sicherlich etwas anderes, wenn der Nut-
zer in der VR-Umgebung beispielsweise keinen Körper hat und sein Blick 
daher fluktuierend und körperlos ist, als wenn im Gegenteil eine Reprä-
sentation seines eigenen Körpers in die VR eingefügt wird oder sogar 
der Körper eines anderen Geschlechts oder mit einer anderen Hautfar-
be eingenommen wird oder der Nutzer aufgefordert wird, die Perspek-
tive eines Tieres einzunehmen. Vom Werbevideo, das das Metaverse ein-
leitet, bis hin zum Einsatz von VR für immersiven Journalismus sind die 
Konzepte der Präsenz und der tiefen emotionalen Bindung allgegenwär-
tig und zeigen, wie VR-Technologien konzipiert und programmiert wer-
den, um eine emotionale Nähe zu schaffen, die – im besten Fall – auch 
zu einer epistemischen Nähe, zu einem Verständnis der Realitäten ande-
rer führt. Paradigmatisch für dieses Narrativ und die ideologische Rah-
mung des VR-Potenzials ist der virale TED Talk von Chris Milk,55 der 
sich selbst als »immersiver Storyteller« bezeichnet. In besagtem Talk 
stellt er fest, dass VR das Potenzial hat, zu »the ultimate empathy ma-
chine« zu werden. In den typischen 10 Minuten dieser Talks werden 
alle Schlüsselbegriffe des aktuellen Diskurses über VR abgehandelt: die 
Definition von VR als »very experiential media«, das es erlaubt, zu »in-
habitat the world«, sowie der immersive Anspruch schlechthin, dass: »It 
feels like real life, it feels like truth and you feel present in the world that 
you are inside of and you feel present with the people that you are in-
side of it with«. Milk weiter: »that’s why I think Virtual Reality has the 
potential to actually change the world. So, it’s a machine, but through 
this machine we become more compassionate, we become more emp-
athetic, and we become more connected. And, ultimately, we become 
more human«.56 Es ist offensichtlich, dass die diese enthusiastischen 

55	 	 In diesem TED Talk (März 2015) stellt Milk den VR-Dokumentarfilm Clouds 
over Sidra (Arora und Milk, 2015) vor, der den Zuschauer in das Flücht-
lingslager Za‘atari versetzt, um die Geschichte von Sidra zu verfolgen, einem 
syrischen Mädchen, das mit seiner Familie im Lager lebt. Für eine kritische 
Analyse: Lisa Nakamura, »Feeling Good about Feeling Bad: Virtuous Virtu-
al Reality and the Automation of Racial Empathy«, Journal of Visual Cul-
ture (2020/19:1), S. 47–64, https://doi.org/10.1177/1470412920906259. 
Die Arbeit von Milk und Arora ist sicherlich kein Unikat, aber das bekan-
nteste Beispiel für das, was als immersiver Journalismus bezeichnet wird. 
Siehe dazu: Caleb Garling, »Virtual Reality, Empathy and the Next Jour-
nalism«, wired.com, 3.11.2015, https://www.wired.com/brandlab/2015/11/
nonny-de-la-pena-virtual-reality-empathy-and-the-next-journalism/. (Zu-
griff: 19.06.2022)

56	 	Die Metapher des Fensters ist auch im Milks Talk zu finden: »How do I 
put the all of you inside of the frame? [...] But then I started thinking about 
frames and what they represent, and a frame is just a window. I mean, all 
these media that we watch television, cinema are these windows into this 

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1177/1470412920906259
https://www.wired.com/brandlab/2015/11/nonny-de-la-pena-virtual-reality-empathy-and-the-next-journalism/
https://www.wired.com/brandlab/2015/11/nonny-de-la-pena-virtual-reality-empathy-and-the-next-journalism/
https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1177/1470412920906259
https://www.wired.com/brandlab/2015/11/nonny-de-la-pena-virtual-reality-empathy-and-the-next-journalism/
https://www.wired.com/brandlab/2015/11/nonny-de-la-pena-virtual-reality-empathy-and-the-next-journalism/


131

Äußerungen beherrschende Idee die Annahme ist, dass die emotionale 
Nähe, die durch die Einnahme der Kameraperspektive im POV geschaf-
fen wird, unweigerlich ein starkes Gefühl der Empathie hervorruft, weil 
der Betrachter in der Welt ist, die er sieht, mit den Menschen zusammen 
ist, die er sieht, und diese Welt, diese Menschen und ihre Gefühle erlebt. 
Der ultimative Kollaps der perspektivischen Distanz fällt mit der ulti-
mativen empathischen Erfahrung zusammen. Doch wie Giulia Rainoldi 
in ihrem Aufsatz »Face-to-Face, or Face-To-Visor. Is Cinematic Virtual 
Reality the ›Ultimate Empathy Machine‹?«57 gezeigt hat, entspricht die 
Übernahme des Kameraauges in der VR nicht der Verkörperung im An-
deren oder gar in einem Selbst, das im Raum des Anderen zusammenlebt 
und ihn erlebt, sondern eher einer Spektralisierung des Selbst: Die Men-
schen, die Umgebung, die Geschichte, die tatsächlich gefilmt und gezeigt 
werden, sind in einer Zeit eingeschlossen, die nicht mit dem »Besuch« 
des Zuschauers übereinstimmt, wie Rainoldi bemerkt. Auch wenn man 
– zum Beispiel – von Menschen umgeben ist, ist es unmöglich, ihnen in 
die Augen zu sehen, es ist unmöglich, sich selbst anzusehen, weil die Bli-
cke und Ereignisse durch den Zuschauer hindurchgehen, der zwar in der 
Szene anwesend ist, aber als Gespenst und nicht als Körper unter ande-
ren Körpern. Rainoldi unterstreicht erneut die Problematik der Annah-
me, dass eine geringere Distanz zur Szene zu einer größeren Empathie 
mit ihr führt, ebenso wie es problematisch ist, anzunehmen, dass Em-
pathie ein humanitäres Gefühl ist, das sich ausschließlich an die richtet, 
die als Opfer wahrgenommen werden. Die »ultimative Empathie-Ma-
schine« kann jedoch jede Sichtweise, auch die des Täters, einbeziehen 
und so den Zuschauer in emotionale Nähe zu ihm bringen. Ein provo-
katives und verstörendes Beispiel für diese Möglichkeit zeigt der bahn-
brechende Film Strange Days von Kathryn Bigelow aus dem Jahr 1995. 
Dies Story des Films ist angesiedelt in einem dystopischen Los Angeles. 
In der Zeit des Films ist es mithilfe des sogenannten SQUID (Supercon-
ducting Quantum Interference Device) möglich, sowohl eigene als auch 
fremde Erinnerungen und körperliche Empfindungen aufzuzeichnen, um 
sie erneut zu erleben. In einer Szene, die mit der Kamera in der POV-Per-
spektive gedreht wurde, wird die weibliche Figur Iris vergewaltigt und 
ermordet. Der Zuschauer übernimmt die Ich-Perspektive nicht des Op-
fers, sondern des Täters, und zwar im Wissen, dass das Opfer selbst via 

other world. And I thought: Oh great I got you in the frame, but I don’t 
want you in the frame, I don’t want you in the window, I want you through 
the window, I want you through the other side. In the world, inhabiting 
the world.«

57	 	Giulia Rainoldi, »Face-to-Face, or Face-To-Visor. Is Cinematic Virtual Reali-
ty the   ›Ultimate Empathy Machine‹?«, in: Anna Donise et al. (Hg.), Ripen-
sando l’empatia tra etica ed estitica, Bollettino filosofico XXXVII, S.164–
170.

IMMERSION UND VIRTUALITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132

SQUID mit seinem Vergewaltiger und Mörder verbunden ist, sodass es 
gezwungen ist, eine doppelte Gewalt zu erfahren. Iris wird Zeugin und 
Teilnehmerin ihrer eigenen Vergewaltigung und Ermordung durch die 
Blicke und Empfindungen ihres Henkers. Bigelows Inszenierung führt 
das dystopische und verstörende, das gewalttätige und negative Poten-
zial der VR-Technologien und des Konzepts der Empathie58 selbst ein-
drücklich vor und thematisiert auch die spektrale Rolle des Zuschau-
ers, der – wie das Opfer – vom Standpunkt des Täters »eingedrungen« 
ist, jedoch mit einem grundlegenden Unterschied: der Distanz zwischen 
dem Selbst und der stattfindenden Szene, einer kognitiven und emotio-
nalen Distanz. Denn so sehr die Szene auch vom Zuschauer als gewalt-
tätig, bedrückend, verstörend empfunden wird, der Kontext, in dem sie 
sich abspielt, ist klar, und das schafft jene Distanz, die auch ein kriti-
sches Verständnis der von der Regisseurin verfolgten Absichten ermög-
licht. Distanz meint hier auch die physische Distanz zwischen dem Be-
trachter und der Leinwand des Kinos, dem PC-Bildschirm usw., also eine 
perspektivische Distanz, die fehlt – oder stark reduziert ist –, wenn man 
in die VR eintaucht. Um einen bewusst übertriebenen Vergleich anzu-
stellen, befinden wir uns in der VR näher an der Position von Iris als an 
der des Zuschauers, der im Kino sitzt: Wir werden also von der Sicht-
weise, den Emotionen und den Absichten eines anderen durchdrungen. 
Wie Rainoldi schreibt, führt die intime Nähe zum Gesichtspunkt eines 
anderen paradoxerweise nicht zu Empathie, eben weil die perspektivi-
sche Distanz fehlt, die die Erfahrung und die Emotionen eines anderen 
in einen Kontext stellt, der für den Zuschauer nachvollziehbar und da-
mit einordbar ist. Anstelle von Empathie schlägt Rainoldi vor, von einer 
»Ansteckung« von Emotionen in VR zu sprechen:

There is no difference between suffering and seeing the other suffering 
anymore, since, as Grant Bollmer claims, ›the user of these technolo-
gies, instead of acknowledging another’s experience, hastily absorbs the 

58	 	Für eine kritische Auseinandersetzung mit dem Begriff der Empathie sie-
he: Anna Donise et al. (Hg), Ripensando l’empatia tra etica ed estetica, 
Bollettino flosofco XXXVII (2022). Wie ebenfalls festgestellt wurde, wird 
das Konzept der Empathie zu einem wichtigen Marketinginstrument für 
Big Tech: »The tech world wants us to believe that virtual reality will un-
lock human understanding on a global scale. But it’s also a business strat-
egy. [...] Empathy is the cornerstone of the tech industry’s masterplan for 
mainstreaming VR. It’s the ›killer app‹ that Silicon Valley hopes will trans-
form VR from a fringe curiosity into a technology that’s as deeply em-
bedded in our daily lives as smartphones and social media.« Ben Tarnof, 
»Empathy: The latest gadget Silicon Valley wants to sell you«, theguardian.
com 25.10.2017, https://www.theguardian.com/technology/2017/oct/25/
empathy-virtual-reality-facebook-mark-zuckerberg-puerto-rico.(Zugriff: 
20.06.2020)

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.theguardian.com/technology/2017/oct/25/empathy-virtual-reality-facebook-mark-zuckerberg-puerto-rico
https://www.theguardian.com/technology/2017/oct/25/empathy-virtual-reality-facebook-mark-zuckerberg-puerto-rico
https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.theguardian.com/technology/2017/oct/25/empathy-virtual-reality-facebook-mark-zuckerberg-puerto-rico
https://www.theguardian.com/technology/2017/oct/25/empathy-virtual-reality-facebook-mark-zuckerberg-puerto-rico


133

other’s experience into their own experience‹. In other words, the core 
result of experiencing a VR documentary is not so much that of under-
standing the others’ own experience of suffering, but that of temporarily 
sharing their same situation (even if from the protected and privileged 
position of invisibility and therefore of power), catching their emotions 
and personally feeling them as my own. The focus is not the other but 
myself.59

Wie Milk betont: »you feel your way in VR«. Es handelt sich also nicht 
um ein Verstehen, sondern um ein Fühlen der Emotionen, Situationen 
usw. des Anderen. Und doch bringt diese Ansteckung durch den Ande-
ren paradoxerweise eine Narzissierung der Erfahrung und des Blicks des 
Anderen mit sich, die das Risiko birgt, die immersive Erfahrung der VR 
grundlegend solipsistisch zu machen: Gerade weil sie als die eigene und 
persönliche empfunden wird, wird sie intim und daher nicht direkt in 
einer kollektiven und relationalen Dimension erlebt.60

Nähe ist ein Wert, der bei der Nutzung von VR-Technologien ange-
strebt wird, nicht nur beim Genuss von Filmen oder Dokumentatio-
nen, sondern auch bei Spielen und Unterhaltung sowie bei der pädago-
gischen Nutzung solcher Medien, wie Bolter und Grusin bereits im Jahr 
2000 schrieben:

Jaron Lanier, a developer of one of the first commercial virtual reality 
systems, suggests that in virtual reality »you can visit the world of the 
dinosaur, then become a Tyrannosaurus. Not only can you see DNA, 
you can experience what it’s like to be a molecule«61

Im Jahr 2023 verspricht Meta ähnliche Erfahrungen:

It is so much easier to remember doing something than being told some-
thing. That’s what makes the possibilities for learning in the metaverse 
so exciting. Instead of telling students what the dinosaurs were like, they 
can walk among them.62

Was also vom Studierenden, Nutzer usw. verlangt wird, ist nicht die Fä-
higkeit, sich in eine objektivierende und rationalisierende Distanz zu 
begeben, sondern, im Gegenteil, in affektive Resonanz mit der VR-Dar-
stellung zu treten. Diese Nähe wird zur Bedingung der Möglichkeit für 
Erfahrung und sicherlich auch für eine Form des Verstehens und viel-
leicht sogar einer Vernunft, die erst durch VR-Technologien »ausge-
löst« wird und die sich radikal von der Vernunft im modernen Sinne 

59	 	Giulia Rainoldi, »Face-to-Face, or Face-To-Visor«, S. 170.
60	 	Vgl. Di Marino, Nel centro del quadro, S. 136.
61	 	Bolter / Grusin, Remediation, S. 22.
62	 	Nick Clegg, »How the Metaverse Can Transform Education«, about.fb.com 

12.04.2023. https://about.fb.com/news/2023/04/how-the-metaverse-can-
transform-education/. (Zugriff:7.02.2025)

IMMERSION UND VIRTUALITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://about.fb.com/news/2023/04/how-the-metaverse-can-transform-education/
https://about.fb.com/news/2023/04/how-the-metaverse-can-transform-education/
https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://about.fb.com/news/2023/04/how-the-metaverse-can-transform-education/
https://about.fb.com/news/2023/04/how-the-metaverse-can-transform-education/


134

unterscheidet. Andererseits unterscheidet sich auch das Subjekt, das 
durch diese Geräte impliziert wird, vom modernen Subjekt. Dieses Sub-
jekt ist sicherlich nicht mehr das binäre Pendant des Objekts, der An-
fangs- oder Endpunkt der Wirklichkeit, sondern es ist ein Subjekt, das 
als in eine Umgebung eingetaucht gedacht und konstituiert wird, mit der 
es in Resonanz steht. Nicht klare und eindeutige Rationalität, sondern 
affektive Nähe, die Fähigkeit, zu affizieren und affiziert zu werden, wird 
dem Subjekt der symbolischen Form der digitalen Welt abverlangt. Es 
handelt sich also um eine Haltung, die via der Nutzung von VR-Techno-
logien und digitalen Geräten zu einer der Weisen wird, in denen das Sub-
jekt handelt, sich orientiert und Realität konstituiert. Wie Vilém Flusser 
sehr treffend schreibt: »Wir sind nicht mehr Subjekte einer gegebenen 
Welt, sondern Projekte von alternativen Welten«.63

4.3 Distanz, Nähe und Produktionsweise des Subjekts

Bis hierhin ist von Immersion und immersiven Technologien im Sin-
ne der Aufhebung der Distanz zwischen Betrachter und Bild, zwischen 
Selbst und Repräsentation gesprochen worden. Damit ist das Konzept 
der Nähe als ein Begriff in den Fokus gerückt, mit dem bestimmte Stra-
tegien und die Erfahrungen, die durch VR-Technologien charakterisiert 
sind, sowie im weiteren Sinne die immersive Tendenz der digitalen Welt 
beschrieben werden können. Aber der Begriff der Distanz ist in der Äs-
thetik kein Begriff, der sich einfach aufheben lässt: Was bedeutet die Auf-
hebung von Distanz eigentlich? Und was macht diese Distanz aus, was 
sind ihre Merkmale?

Die Vorstellung, dass die ästhetische Erfahrung, um wirksam zu sein, 
von einer psychischen Distanz begleitet sein muss, geht bereits auf die 
berühmte Definition der Katharsis in der Poetik des Aristoteles zurück, 
die den im Zuschauer stattfindenden Prozess der Reinigung von den eige-
nen Leidenschaften beim Besuch einer Tragödienvorstellung bezeichnet. 
Dieser Begriff wurde später auf die ästhetische Erfahrung im Allgemei-
nen ausgeweitet, wobei das seltsame Spiegelspiel zwischen dem Kunst-
werk und dem Betrachter betont wurde, der zwar seine eigenen Leiden-
schaften, Störungen, Freuden und Sorgen in jenem wiedererkennt, sie 
aber gerade durch die Distanz, die die Darstellung zwischen dem Subjekt 
und den Leidenschaften selbst schafft, sublimieren und verstehen kann. 
Dieses Konzept kann als ein möglicher Ausgangspunkt für die grund-
legende Idee angesehen werden, dass Kunst und künstlerische Produk-
tion nicht auf ästhetisches Vergnügen und Selbstgefälligkeit beschränkt 
sind, sondern dass sie ein notwendiges Werkzeug zum Verständnis der 

63	 	Vilém Flusser, Medienkultur, Frankfurt am Main: Fischer 2002, S. 212.

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


135

äußeren und inneren Welt des Menschen sind, ein echtes Werkzeug zur 
Erzeugung von Sinn.

Cassirer selbst zählt zu jenen Denkern, die der ästhetischen – nicht nur 
künstlerischen – als einer schöpferischen, sinn- und wirklichkeitsprodu-
zierenden Geste eine enorme Bedeutung beigemessen haben. Denn, so 
Cassirer, die Kunst »zieht nicht die Kontur der Dinge, die sie als solche 
passiv empfängt, bloss nach; sondern ihre Kraft besteht in der Erschaf-
fung dieser Kontur, in ihrer ideellen Vorzeichnung. Die ästhetische Ge-
staltung schafft, gemeinsam mit der sprachlichen Gestaltung, erst einen 
klaren und bestimmten Umriss der Gegenstandswelt«.64 Die symbolische 
Form der Kunst ist für Cassirer deshalb offensichtlich produktiv, weil 
die ästhetische Geste – als Umrissbildung – immer eine reale Produktion 
von Wirklichkeit und neuem Wissen über diese Wirklichkeit beinhaltet, 
indem sie das, was der Mensch sieht oder empfindet, ideell umreißt und 
dabei zum ersten Mal einen neuen Aspekt der Wirklichkeit und ein neu-
es Gesicht der menschlichen Existenz sichtbar macht.

Erst die Kunst ist es gewesen, die, indem sie dem Menschen zu seinem 
eigenen Bilde verhalf, gewissermaßen auch die spezifische Idee des Men-
schen als solche entdeckt hat. In der plastischen Darstellung der Götter 
läßt sich die Entwicklung, die sich hier vollzogen hat, fast Schritt für 
Schritt verfolgen. In der ägyptischen Kunst finden sich noch durchweg 
die Doppel- und Mischformen, die den Gott schon in menschlicher Bil-
dung, aber mit einem Tierkopf, mit dem Haupt einer Schlage, eines Fro-
sches oder Sperbers zeigen, während auf anderen der Leib tierisch gestal-
tet ist, das Antlitz aber menschliche Züge trägt. Die griechische Plastik 
aber vollzieht hier den scharfen Schnitt: Sie dringt in der Formung der 
reinen Menschengestalt zu einer neuen Form des Göttlichen selbst und 
seines Verhältnisses zum Menschen durch. Und kaum minder stark als 
die bildende Kunst hat die Dichtung an diesem Prozeß der Vermensch-
lichung und Individualisierung Anteil.65

Dieser Prozess der Hominisierung verläuft für Cassirer auch über die 
Distanz, die die ästhetische Geste zwischen das Selbst und die Welt zu 
legen vermag, da in jeder symbolischen Form die Distanzierung durch 
die Vermittlung immer auch eine Gewinnung der Form mit sich bringt. 
Nahe an Cassirers Positionen ist Aby Warburg, der in der Einleitung zu 
seinem Meisterwerk Atlas Mnemosyne schreibt:

64	 	Ernst Cassirer, »Das Symbolproblem als Grundproblem der philosophi-
schen Anthropologie«, in: ders., Nachgelassene Manuskripte und Texte (I). 
Zur Metaphysik der symbolischen Formen, hg. von John Michael Krois und 
Oswald Schwemmer, Hamburg: Meiner 1995, S. 76.

65	 	Ernst Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Bd. II, Das mythische 
Denken, Hamburg: Meiner 2010, S. 230. Hervorhebung von mir.

DISTANZ, NÄHE UND PRODUKTIONSWEISE DES SUBJEKTS

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136

Bewusstes Distanzschaffen zwischen sich und der Außenwelt darf man 
wohl als Grundakt menschlicher Zivilisation bezeichnen; wird dieser 
Zwischenraum das Substrat künstlerischer Gestaltung, so sind die Vor-
bedingungen erfüllt, dass dieses Distanzbewusstsein zu einer sozialen 
Dauerfunktion werden kann, die durch den Rhythmus vom Einschwin-
gen in die Materie und Ausschwingen zur Sophrosyne jenen Kreislauf 
zwischen bildhafter und zeichenmäßiger Kosmologik bedeutet, deren 
Zulänglichkeit oder Versagen als orientierendes geistiges Instrument 
eben das Schicksal der menschlichen Kultur bedeutet.66

Der Akt des Distanzschaffens stellt für Warburg also auch eine sozia-
le Orientierungsfunktion für die Kultur dar, das Menschliche befindet 
sich für den Hamburger Denker zwischen den entgegengesetzten Polen 
einer »ruhigen Schau« und »orgiastischen Hingabe«, zwischen dem Pa-
thos der Sophrosyne und dem Phobos. Letzteres stellt für Warburg in 
gewissem Sinne ein Ur-Pathos dar, das heißt ein ursprüngliches Pathos, 
das dem Wesen des Menschlichen und der Kultur gleich weit entfernt ist. 
Der Phobos ist in der Tat die existentielle Angst, die den Menschen ange-
sichts einer ihm unbekannten und feindlichen Welt ergreift, eine Angst, 
die dem Menschen in allen Epochen eigen ist. Für Warburg ist die Pro-
duktion von Bildern der menschliche Versuch, diese Angst zu kontrollie-
ren, indem er die Welt vom Selbst distanziert. Die Geschichte der Bilder, 
die Warburg in seinem Atlas Mnemosyne präsentiert, erzählt genau die-
se bildliche Erinnerung der westlichen Kultur in ihrem Oszillieren zwi-
schen den entgegengesetzten Polen der »ruhigen Schau« und der »orgi-
astischen Hingabe«. Die ästhetische Geste als Distanzschaffung ist es, die 
es dem Künstler – der wie ein Seismograph die tellurischen Bewegungen 
des kulturellen Gedächtnisses wahrnimmt – erlaubt, einen Denkraum 
zu schaffen, einen Raum, der in der Lage ist, einen Hiatus zwischen dem 
impulsiven Greifen des Objekts und dem konzeptuellen und abstrakten 
Begreifen desselben zu eröffnen.67 Mit äußerster Klarheit fasst Hans Blu-
menberg die grundlegende Beziehung zwischen der ästhetischen Geste 
und der psychischen Geste der Schaffung einer kathartischen Distanz zur 
Welt zusammen: »Der homo pictor ist nicht nur der Erzeuger von Höh-
lenbildern für magische Jagdpraktiken, sondern das mit der Projektion 
von Bildern den Verläßlichkeitsmangel seiner Welt überspielende Wesen. 

66	 	Aby Warburg, »Mnemosyne Einleitung«, in: ders., Werke in einem Band, 
hg. von Martin Treml et al., Berlin: Suhrkamp 2010, S. 629.

67	 	»Professor Dr. Ernst Cassirer leistet der Bibliothek Warburg eben dadurch 
einen besonderen Dienst, daß er dem Kollegium der kleinen Brückenbauer 
einen neuen weiten Brückenbogen – vom Greiftier zum Begriffsmenschen – 
über den Lethestrom aufrichten hilft«. (Aby Warburg, »Zum Vortrage von 
Karl Reinhardt über ›Ovids Metamorphosen‹ in der Bibliothek Warburg am 
24. Oktober 1924«, in: ders., Werke in einem Band, hg. von Martin Treml 
et al., Berlin: Suhrkamp 2010, S. 681)

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


137

Dem Absolutismus der Wirklichkeit tritt der Absolutismus der Bilder 
und Wünsche entgegen«.68 Auf die existenzielle Angst, den Phobos, in 
der Welt zu sein, reagiert man mit einer Distanzierung durch eine sym-
bolische Vermittlung, die – wie Luca Viglialoro vorschlägt69 – eine »ac-
tio per distans« ist:

Es wird eine Sache vorgeschoben, um das Ungegenwärtige zum Ge-
genstand der abwehrenden, beschwörenden, erweichenden oder depo-
tenzierenden Handlung zu machen. Durch Namen wird die Identität 
solcher Faktoren belegt und angehbar gemacht, ein Äquivalent des Um-
gangs erzeugt. Was durch den Namen identifizierbar geworden ist, wird 
aus seiner Unvertrautheit durch die Metapher herausgehoben, durch das 
Erzählen von Geschichten erschlossen in dem, was es mit ihm auf sich 
hat. Panik und Erstarrung als die beiden Extreme des Angstverhaltens 
lösen sich unter dem Schein kalkulierbarer Umgangsgrößen und gere-
gelter Umgangsformen, auch wenn die Resultate der magischen und 
kultischen ›Gegenleistung‹ gelegentlich der Tendenz Hohn sprechen, an 
Gunst für den Menschen bei den Mächten zu gewinnen.70

Der Begriff der Distanz – als ein durch ästhetische Repräsentation er-
reichter Zustand – ist für diese Denker also nicht nur zutiefst mit der 
menschlichen Tatsache verbunden, der Vermittlung zu bedürfen, um ak-
tiv in der Welt zu sein und zu handeln, sondern beinhaltet in gewissem 
Sinne auch die moralische Aufgabe der Kunst, den Reflexionsraum, den 
warburgschen Denkraum offen zu halten, als Antwort und Gegenmittel 
auf den – immer möglichen – Rückfall in absolutistisches magisch-my-
thisches Denken.

Die Produktion von Bildern, die Art und Weise, wie eine Kultur sich 
die Welt vorstellt, steht nachweislich in direktem Zusammenhang mit 
der Art und Weise, wie diese die Welt versteht und begreift. Es besteht 
ein Zusammenhang zwischen ästhetischen Entscheidungen, Modi der 
Bildproduktion und der Produktion politischer und moralischer Sub-
jekte, also zwischen einem visuellen Regime und einem politischen und 
kulturellen Regime, zwischen der Bestimmung dessen, was sichtbar (und 
damit unsichtbar) und sagbar (und damit unsagbar) ist, und der Be-
stimmung politischer und moralischer Subjekte, die auf eine bestimmte 
Weise handeln, denken und sehen (was den Ausschluss derjenigen be-
inhaltet, die nicht als Subjekte einbezogen werden). Der Kunsthistori-
ker Erwin Panofsky, der sowohl mit Cassirer als auch mit Warburg in 
Kontakt stand, hat den Zusammenhang zwischen einer neuen Art, die 
Welt zu sehen, und der gleichzeitigen Produktion eines neuen Subjekts, 

68	 	Hans Blumenberg, Arbeit am Mythos, S. 14.
69	 	Vgl. Luca Viglialoro, Die Geste der Kunst. Paradigmen einer Ästhetik, Bie-

lefeld: Transcript 2021, S. 120–124.
70	 	Blumenberg, Arbeit am Mythos, S. 11–12.

DISTANZ, NÄHE UND PRODUKTIONSWEISE DES SUBJEKTS

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138

das die Welt denkt, sehr deutlich aufgezeigt. In seinem Aufsatz »Die 
Perspektive als ›symbolische Form‹« analysiert Panofsky, wie die Erfin-
dung der linearen (oder wissenschaftlichen) Perspektive in der Renais-
sance in gewissem Sinne mit der Erfindung des Menschen als humanis-
tisches und dann modernes Subjekt korrespondiert: Die Perspektive ist 
in der Tat kein einfaches technisches Element, sondern ein stilistisches 
Moment, das – in Anlehnung an Cassirers Definition der symbolischen 
Form – einen bestimmten geistigen Inhalt mit einem konkreten sichtba-
ren Zeichen verknüpft.71 Die lineare Perspektive wird zur Vision, die es 
dem neuen Renaissance-Subjekt ermöglicht, sich selbst und die Welt zu 
denken. Diese neue Art des Sehens und dieses neue Verständnis von sich 
selbst und der Realität sind mit dem Gefühl der Distanz verbunden, wo-
mit nicht nur die perspektivische Distanz der neuen künstlerischen Dar-
stellung gemeint ist, sondern auch die konzeptuelle Distanz, die ein Sub-
jekt theoretisiert, das vor dem Objekt und folglich vor der Realität steht. 
Panofsky hebt hervor, wie unterschiedliche Darstellungen des Raums mit 
unterschiedlichen Darstellungen und Visionen der Welt korrespondieren, 
sodass die Abstraktion der Realität, die die perspektivische Konstrukti-
on mit sich bringt, mit der radikal von der Struktur des psychophysio-
logischen Raums abstrahiert wird, mit der philosophischen Abstraktion 
verbunden ist, die zur Durchsetzung einer bestimmten Vorstellung des 
Menschen als allgemeingültiges Subjekt führt. Die Kristallisation des 
Objektpols ist ein grundlegender Moment für die Kristallisation des Sub-
jekts, das als rational, universell und vor eine objektive Realität gestellt 
verstanden wird, die als beherrschbar und der subjektiven Vernunft un-
tergeordnet gedacht wird. Dabei ist es vor allem die mathematische Or-
ganisation der linearen Perspektive, die den Raum der Darstellung völlig 
rational macht und die es so dem Subjekt erlaubt, absolutes Vertrauen 
in seine Fähigkeit zu haben, die Realität zu kontrollieren, welche somit 
zu seiner Realität wird. In diesem Sinne:

[Die Perspektive] ist ihrer Natur nach gleichsam eine zweischneidige 
Waffe: sie schafft den Körpern Platz, sich plastisch zu entfalten und mi-
misch zu bewegen – aber sie schafft auch dem Lichte die Möglichkeit, im 
Raum sich auszubreiten und die Körper malerisch aufzulösen; sie schaft 
Distanz zwischen dem Menschen und den Dingen (»das Erst ist das Aug, 
das do sicht, das Ander ist der Gegenwürf, der gesehen wird, das Dritt ist 
die Weiten dozwischen« sagt Dürer nach Piero della Francesca) – aber 
sie hebt diese Distanz doch wiederum auf, indem sie die dem Menschen 
in selbständigem Dasein gegenüberstehende Ding-Welt gewissermaßen 
in sein Auge hineinzieht; sie bringt die künstlerische Erscheinung auf 

71	 	Für eine kritische Analyse der Studie von Panofsky: vgl. Emmanuel Alloa, 
Partages de la perspectives, Paris: Fayard 2020. Im Besonderen der Aufsatz: 
»La perspective peut-elle une forme symbolique? Panofsky contre Cassirer«. 

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


139

feste, ja mathematischexakte Regeln, aber sie macht sie auf der andern 
Seite vom Menschen, ja vom Individuum abhängig, indem diese Regeln 
auf die psychophysischen Bedingungen des Seheindrucks Bezug neh-
men, und indem die Art und Weise, in der sie sich auswirken, durch die 
frei wählbare Lage eines subjektiven »Blickpunktes« bestimmt wird. 
So läßt sich die Geschichte der Perspektive mit gleichem Recht als ein 
Triumph des distanziierenden und objektivierenden Wirklichkeitssinns, 
und als ein Triumph des distanzverneinenden menschlichen Machtstre-
bens, ebensowohl als Befestigung und Systematisierung der Außenwelt, 
wie als Erweiterung der Ichsphäre begreifen;72

Die feministische und postkoloniale Kritik am modernen Subjekt hat 
gezeigt, dass dieses Konzept nichts anderes ist als die Universalisierung 
eines ganz bestimmten politischen und sozialen Subjekts, nämlich eines 
männlichen, weißen, heterosexuellen, gesunden, erwachsenen usw. Sub-
jekts.73 Die politische, soziale und kulturelle Herrschaft dieses Subjekts 
bringt auch eine Herrschaft seines Blicks und damit eine Produktion von 
Bildern mit sich, die seinen Blick und seine Weltsicht universalisieren.

In diesem Sinne ist das durch die lineare Perspektive geschaffene sko-
pische Regime mit einem epistemischen Regime verbunden, das gewalt-
sam Subjekte ausschließt oder versachlicht, die nicht in die humanisti-
sche Definition des Menschen passen, etwa Frauen, Kinder, nicht-weiße 
Menschen, kranke Menschen, nicht-menschliche Tieren usw. Die linea-
re Perspektive ist in diesem Sinne von dem geprägt und informiert, was 
als »male gaze« bezeichnet wird, d.h. ein rein männlicher und westlicher 
Blick, der in der Annahme, in Wirklichkeit universell zu sein, nichts an-
deres tut, als eine bestimmte Position und Sichtweise zu abstrahieren und 
sie zu einem Kanon der Herrschaft und Kontrolle zu machen.74 In Un-
derweysung der Messung, mit dem Zirckel und Richtscheyt, in Linien, 

72	 	Erwin Panofsky, »Die Perspektive als ›symbolische Form‹«, in: ders., Auf-
sätze zu Grundfragen der Kunstwissenschaft, hg. von Hariolf Oberer und 
Egon Verheyen, Berlin: Verlag Volker Spiess 1980, S. 123.

73	 	Zu dem »usw.«, mit dem ich die inzwischen kanonische Liste der Adjektive 
abgeschlossen habe, sei auf Judith Butler verwiesen: »The theories of femi-
nist identity that elaborate predicates of color, sexuality, ethnicity, class, and 
able-bodiedness invariably close with an embarrassed ›etc.‹ at the end of the 
list.Through this horizontal trajectory of adjectives, these positions strive to 
encompass a situated subject, but invariably fail to be complete. This failure, 
however, is instructive: what political impetus is to be derived from the ex-
asperated ›etc.‹ that so often occurs at the end of such lines? This is a sign 
of exhaustion as well as of the illimitable process of signification itself.« Ju-
dith Butler, Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity, New 
York-London: Routledge 1999, S. 182

74	 	Siehe: Adriana Cavanero, Inclinations. A Critique of Rectitude, Stan-
ford: Stanford University Press 2016; Donna Haraway, Modest_Witness@

DISTANZ, NÄHE UND PRODUKTIONSWEISE DES SUBJEKTS

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140

Ebenen unnd gantzen corporen (1525) verfasste Albrecht Dürer – Meis-
ter der deutschen Renaissance – eine der wichtigsten und bekanntesten 
Kanonisierungen der Renaissancetheorie zur Linearperspektive und prä-
sentierte als Beispiel unter anderem die Illustration Der Zeichner des lie-
genden Weibes, die den Zusammenhang zwischen dem »male gaze«, der 
Linearperspektive und der Mathematisierung und Rationalisierung des 
Weltbildes perfekt zeigt.

Diese Illustration, die im Mittelpunkt zahlreicher feministischer Kriti-
ken steht, zeigt deutlich die Klinizität eines mathematisierten und dis-
tanzierten Blicks, der das Objekt, das er darstellen will, visuell und reell 
dominiert, in diesem Fall den Körper der Frau. Dieser wird als vollstän-
dig dem männlichen Blick, Begehren und Besitz zur Verfügung stehend 
dargestellt und konzipiert.75

In diesem breiteren Kontext wird die Distanz zu einer ästhetischen 
und epistemischen Bedingung, die mit der Geschichte der westlichen 
Kunst und des westlichen Sehens sowie mit der Geschichte des westli-
chen Denkens und der Philosophie verbunden ist, aber auch zu einer äs-
thetischen Strategie, die mit der Verwendung ganz bestimmter visueller 

Second_Millennium FemaleMan©_Meets_OncoMouseTM, New York-Lon-
don: Routledge 1997.

75	 	»Metonymic for the entire array of Renaissance visual techniques, Albrecht 
Dürer’s Draughtsman Drawing a Nude (1538) conventionally dramatizes 
the story of a revolutionary apparatus for turning disorderly bodies into 
disciplined art and science. In the drawing, an old man uses a line-of-sight 
device and a screen-grid to transfer point for point the features of a volup-
tuous, reclining female nude onto a paper grid marked of into squares. The 
upright screen-grid separates the prone woman on the table, whose hand is 
poised over her genitals, from the erectly seated draughtsman, whose hand 
guides his stylus on the paper. Dürer’s engraving attests to the power of 
the technology of perspective to discipline vision to produce a new kind of 
knowledge of form.« (Haraway, Modest_Witness@Second_Millennium Fe-
maleMan©_Meets_OncoMouseTM, S. 180).

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


141

Techniken – wie der linearen Perspektive – verbunden ist. Die gegen-
teilige Entscheidung, Techniken zu verwenden, die nicht auf Distanz, 
sondern auf Nähe setzen, betrifft also nicht die tatsächliche Aufhebung 
der metaphysischen Distanz der symbolischen Vermittlung, sondern die 
Entscheidung, diese Distanz – die dennoch als Vermittlung bestehen 
bleibt – abzuwerten, weil man vielmehr eine Erfahrung der Transparenz 
und Unmittelbarkeit anstrebt. Meine Analyse soll zeigen, wie die ästhe-
tische Wahl der Nähe auch eine epistemische Wahl und ganz allgemein 
die unterschiedliche Positionierung des zeitgenössischen Subjekts in Be-
zug auf seine Realität betrifft. In diesem Sinne sind VR-Technologien 
– also Technologien, die die Nähe verstärken und sich der Distanz ent-
ziehen – ästhetische Erfindungen, die wie die lineare Perspektive an der 
Konstruktion neuer Subjekte und neuer Wirklichkeiten beteiligt sind, 
gerade weil auch sie den Blick auf die Welt verändern und vor allem 
neue Visionen des Selbst und des Realen ermöglichen. Die verschiede-
nen Haltungen, die diese Technologien des Sehens für den Betrachter 
mit sich bringen, betreffen also auch die verschiedenen epistemischen 
Haltungen, die das Subjekt einnehmen muss. Wenn die lineare Perspek-
tive eine Technik ist, die, um Warburgs Terminologie zu verwenden, 
eine perspektivische und kognitive Distanz schafft, die Raum gibt und 
in gewissem Sinne einen Denkraum schafft, einen Raum für eine kon-
templative und rationale Vision und Analyse der Realität, so formen die 
VR-Technologien eher einen Gefühlsraum, der das Subjekt in eine Hal-
tung versetzt, die nicht kontemplativ, sondern, wenn man so will, ex-
plorativ ist: Das Subjekt wird dazu gebracht, die dargestellte Szene zu 
fühlen, zu sehen, aus erster Hand zu erfahren, weil diese Nähe (emotio-
nal, ästhetisch und kognitiv) als notwendig und förderlich für ein neu-
es Verständnis der Welt angesehen wird. Die ästhetische Nähe und die 
allgemeine Tendenz zur Immersivität in unserer zeitgenössischen Kul-
tur spiegeln sich auch in den zeitgenössischen Theorien des Subjekts so-
wie in der Produktion von politischen und moralischen Subjekten wi-
der. Die feministischen und postkolonialen Theorien des Subjekts, der 
deleuzianische Einfluss in vielen Strömungen des zeitgenössischen Den-
kens, die posthumanistischen Positionen (einschließlich der posthuman 
critical theory), das Denken rund um den sogenannten Affektiv Turn, 
das neue Interesse am Materialismus und an einer Philosophie der Im-
manenz, das environmentale Denken – um nur einige der bedeutendsten 
Richtungen des zeitgenössischen Diskurses zu nennen – können unbe-
nommen ihrer offensichtlichen und teils ausgeprägten Unterschiede als 
Beispiele für das betrachtet werden, was Alexander R. Galloway analo-
ges Denken genannt hat (§ Kap.2).

First and foremost, analog methods focus on real materiality as assem-
blage, multiplicity, heterogeneity, and difference. Analog ontology, thus, 

DISTANZ, NÄHE UND PRODUKTIONSWEISE DES SUBJEKTS

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142

favors deterritorialization over territorialization, becoming over being, 
process over stasis, the open over the closed. This generates an analog 
ethics defined through doing, action, production, creativity, experimen-
tation, and pragmatism. Analog causality operates via chance, accident, 
and chaos. And analog aesthetics means gaps, slippage, patchiness, and 
messiness.76

Diese vielleicht vorherrschende, aber keineswegs ausschließliche Ten-
denz hin zu Formen analogen Denkens ist für mich auch im Zusammen-
hang mit der immersiven Tendenz der symbolischen Form der digitalen 
Welt zu verstehen. Die Immersivität der digitalen Welt bringt Ideen und 
Subjekte hervor, die in Bezug auf ihre Umgebung immanent sind und 
die von den Beziehungen, in denen sie gefangen sind, beeinflusst wer-
den, um die »pop«-Formulierung dieses immersiven Gedankens zu zitie-
ren: Das Menschliche soll lernen, »staying with the trouble«.77 Die sym-
bolische Form der digitalen Welt ist somit von analogen Denkformen, 
Theorien, kulturellen Visionen und Ästhetiken durchzogen, die Nähe als 
epistemische und politische Strategie betrachten. Das Subjekt, das in den 
Gefühlsraum der digitalen Welt eintaucht, ist sicherlich nicht mehr das 
durch perspektivische Distanz abgeschirmte Subjekt, sondern ein Sub-
jekt, das auf Gedeih und Verderb zu einer größeren Relationalität und 
Affektivität gegenüber dem Realen aufgerufen ist. Wie im vorigen Absatz 
gesehen, ist es ein Subjekt, das sich vom Realen beeinflussen lassen muss; 
und darin wird das Verhältnis unserer Kultur zu den Bildern beispielhaft:

In dem Moment, in dem die Bildschirme in unseren Alltag eindringen 
und zu unserer Lebenswelt werden, hat der Blick, den wir auf sie rich-
ten, nichts mehr mit distanzierter Kontemplation zu tun. Vielmehr wer-
den sie zu Wahrnehmungsschwellen, an denen wir uns installieren und 
handeln, und unsere Beziehung zu ihnen ist mit einer ganz besonderen 
affektiven Bedeutung aufgeladen.78

Die perspektivische Distanz ist auch eine emotionale und kognitive Dis-
tanz, die das Subjekt schützt, indem sie es vor der Macht der Bilder 

76	 	Galloway, »Golden Age of the Analog«, S. 219.
77	 	Donna J. Haraway, Staying with the Trouble. Making Kin in the Chthulu-

cene, Durham-London: Duke University Press, 2016.
78	 »Nel momento in cui gli schermi invadono l’esistenza quotidiana e diventa-

no l’ambiente in cui viviamo lo sguardo che indirizziamo loro non ha più 
nulla a che vedere con una contemplazione distaccata. Essi diventano piut-
tosto delle soglie percettive in cui installarci e agire, e il nostro rapporto con 
loro si carica di una portata affettiva del tutto particolare.« (Graziano Lin-
gua, »Immagini, schermi e forme di razionalità«, in: Mauro Carbone et al. 
(Hg.), I poteri degli schermi. Contributi italiani a un dibattito internazio-
nale, Milano: Mimesis 2020, S. 77. Meine Übersetzung. Hervorhebung von 
mir.

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


143

abschirmt: »Das Subjekt wird gleichzeitig von den Bildern abgeschirmt, 
also gegen ihre Macht und ihren Einfluss verteidigt, und zwar genau in 
dem Moment, in dem es in seiner Beziehung zu den Bildern durch die ra-
tionalisierende Dynamik des skopischen Regimes der Perspektive abge-
schirmt wird«.79 Einer der berühmtesten Sätzen Warburgs, »Du lebst und 
tust mir nichts«, bezieht sich genau auf die geschützte Position des mo-
dernen Subjekts vor den Bildern, die, so mächtig sie auch sein mögen, auf 
Distanz bleiben, das Subjekt nicht infizieren, obwohl sie es offensichtlich 
betreffen. Andererseits sind die Bilder in der VR nicht nur lebendig, son-
dern sie ›tun‹ etwas mit uns: Phänomene wie die Cybersickness – eine 
Form der Übelkeit, die durch die visuelle Induktion einer Selbst-Bewe-
gung hervorgerufen wird, während der eigene Körper stattdessen wahr-
nimmt, dass er unbewegt ist – oder das Gefühl der Panik und des ech-
ten Schwindels angesichts von Szenarien, die Leere reproduzieren, sind 
nur einige Beispiele dafür, wie die Nähe unsere Beziehung zum Bild ver-
ändert.80 Das immersive skopische Regime und seine konsequente Nähe 
beseitigen die Abschirmung »und damit die damit einhergehenden Im-
munstrategien«,81 sodass das nicht mehr immunisierte Subjekt infiziert 
werden kann. Der Gefühlsraum der digitalen Welt ist bezeichnenderwei-
se auch ein ikonischer Raum in dem Sinne, dass in dieser symbolischen 
Form Bilder eine fundamentale und vorherrschende Rolle spielen, nicht 
nur weil wir von Bildern umgeben sind und obsessiv Bilder produzie-
ren, sondern auch und vor allem weil die symbolische Form der digita-
len Welt, statt von einer Form der modernen Rationalität dominiert zu 
sein, von einer Form der (ikonischen?) Rationalität beherrscht wird, die, 
näher an der mythischen Rationalität, den besonderen Status des Bildes 
teilt, nämlich denjenigen, der in cassirerschen Begriffen die Ausdrucks-
funktion und Darstellungsfunktion bezeichnet. In dem dreidimensiona-
len Raum, den Cassirer dem Symbolischen zuschreibt, liegt die digitale 
Welt also nicht in der Richtung der Bedeutungsfunktion (wie das lo-
gisch-naturwissenschaftliche Denken der Moderne), sondern zwischen 

79	 	Lingua, »Immagini, schermi e forme di razionalità«, S. 75. Meine Überset-
zung. Im Originaltext: »Il soggetto è al tempo stesso schermato dalle im-
magini, quindi difeso dal loro potere e dalla loro influenza, proprio nel mo-
mento in cui è schermato nel suo rapporto con le immagini attraverso la 
dinamica razionalizzante del regime scopico della prospettiva.«

80	 	 In diese Richtung geht auch Rainoldis Beschreibung der emotionalen An-
steckung durch Bilder, denn es geht nicht um das Verstehen der Emotionen 
anderer, sondern um das Erfassen einer Emotion und um ihre Übernahme, 
auch wenn man sich der Ursachen der Emotion nicht bewusst oder sicher 
ist.

81	 	Lingua, »Immagini, schermi e forme di razionalità«, S. 73. Meine Überset-
zung. Im Originaltext: »e con essa le strategie immunitarie che l’avevano 
accompagnata«

DISTANZ, NÄHE UND PRODUKTIONSWEISE DES SUBJEKTS

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144

den Funktionen von Ausdruck und Darstellung. Zwischen dem »dunk-
len« und dem »eigentümlichen Zwielicht« [§2.4], in dem nicht das Licht 
der aufklärerischen Vernunft leitet, sondern neue Formen der digitalen 
Rationalität und Irrationalität.82

4.4 Das immersive Subjekt

Die Nähe, die durch die Immersivität der digitalen Welt gesucht und her-
gestellt wird, beschränkt sich nicht auf die Nutzung und die damit ver-
bundene Erfahrung von VR-Technologien, sondern ist vielmehr die Art 
und Weise, in der das digitale Subjekt in die Lage versetzt wird, in ein 
aktives Verhältnis zum Realen zu treten. Dies bedeutet, dass es sich nicht 
um eine Position handelt, die das Subjekt nur bei der Nutzung der Räu-
me von Augmented Reality, Virtual Reality usw. einnehmen muss, son-
dern vielmehr um den Möglichkeitshorizont, innerhalb welcher sich das 
Subjekt in der digitalen Welt entfaltet und denkt. Dieser Möglichkeits-
horizont hat in erster Linie technologische Bedingungen (und Konditio-
nierungen), die zugleich der digitalen Welt eigene Formen der Kontrolle 
und Gouvernementalität hervorbringen, was bedeutet, dass besagter Ho-
rizont letztlich Subjekte hervorbringt, die in das eintauchen, was ich den 
Gefühlsraum genannt habe: d.h. die expressive und intensive Umgebung, 
die, auch dank der computationalen Technologien und der Interakti-
on zwischen ihnen und dem Menschen, stets moduliert und verfeinert 
wird. In diesen Gefühlsraum eingetaucht, nimmt das Subjekt schließlich 
spontan ein expressives und kein kontemplatives und »distanziertes« 
Verhältnis zu seiner eigenen Lebenswelt ein und bevorzugt es auch. Es 
sind genau diese technischen Bedingungen, die den konkreten Möglich-
keiten des Subjekts, sich in der digitalen Welt zu verwirklichen und zu 
handeln, eine Richtung und damit auch eine Grenze vorgeben. Wie Rai-
ner Mühlhof in Immersive Macht argumentiert, stellt Immersion auch 
eine Form der Kontrolle und Gouvernementalität dar, die eine Politik 
der Modulation und Disziplinierung der in ihrem eigenen Gefühlsraum 

82	 	 In diesem Sinne ist es bezeichnend, wie in VR eine Koinzidenz zwischen Bild 
und Sinn wiederkehrt, die an die magische Phase des Symbols erinnert (bei 
Vischer unfrei und dunkel): »The ability to change perspective becomes the 
way to learn about the space, or, as Balsamo puts it, in virtual reality the 
filmic ›perspective‹ becomes the locus of sense knowledge. In fact, perspec-
tive becomes the locus of all knowledge, because a virtual world is a simu-
lacrum in which there is nothing to be known apart from the senses: there 
is nothing ›behind‹ the images. Because the virtual traveler defines what she 
knows as what she can see and therefore ›interact‹ with, knowledge is sense 
perception.« (Bolter/Grusin, Remediation, S. 130).

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


145

immersiven Subjekte hervorbringt, mit anderen Worten eine regelrech-
te Regierungstechnik.

Die Begriffsprägung »immersive Macht« bezeichnet hierauf aufbauend 
nun eine lokale gouvernementale Konstellation, einen bestimmten Ty-
pus lokaler Mikrodispositive, in denen Subjekte wesentlich durch rezi-
proke affektive Modulation der Art und Weise, wie sich ihr Vermögen 
artikulieren und entfalten kann, regiert werden. Immersion bezeichnet 
dabei die dichte und lückenlose Einbindung, Vereinnahmung und Ver-
schmelzung eines Individuums in einem reziproken Affizierungsgefüge.83

Die durch die computationalen Technologien erzeugte und durch die 
immersive Ästhetik standardisierte Nähe programmiert ein Subjekt, das 
besonders geeignet ist, in einen Gefühlsraum einzutauchen, in dem eine 
größere Expressivität und damit Affektivität mit einer geringeren Mög-
lichkeit (aber auch Fähigkeit und Bereitschaft) einhergeht, sich emotio-
nal, kognitiv und ästhetisch zu distanzieren.

In den vorherrschenden Formen und Anwendungen übernehmen 
die mikrotemporalen und mikrosensorischen Funktionalitäten in Ver-
bindung mit den präkognitiven und prädiktiven Fähigkeiten der com-
putationalen Technologien – beides tief in der neoliberalen Ideologie 
verankert – die raffinierte Aufgabe, Umgebungen – Gefühlsräume – zu 
modulieren und zu gestalten, in denen:

(a) nur wenige und ganz bestimmte Resonanzdynamiken und Affzie-
rungsmuster der Individuen […] stabilisiert werden, und (b) die Einbin-
dung so dicht und umfassend ist, dass im Effekt dadurch eine Verengung 
des Affizierungsvermögens der Individuen auf diese wenigen Modi re-
sultiert. Der Begriff der Immersion bezeichnet somit eine auf Dauer ge-
stellte Form der Modulation, die durch Vereinnahmung des spezifischen 
(aktiven und rezeptiven) Affizierungsvermögens der Individuen in einem 
lokalen Setting zustande kommt.84

Die Umschreibung des Subjekts in einem Gefühlsraum85 hat zur Folge, 
dass das immersive Subjekt keine Form von Zwang erfährt, dass seinem 
Handeln und Denken keine äußeren Grenzen gesetzt werden, sondern 
dass vielmehr das eigene Potenzial des Subjekts umschrieben und mo-
duliert wird, sodass in diesem Sinne Entfaltung und Verwirklichung zu-
gelassen und sogar gefördert werden, aber nur in Richtungen, die dem 

83	 	Rainer Mühlhof, Immersive Macht. Affekttheorie nach Spinoza und Fou-
cault, Frankfurt-New York: Campus Verlag 2018, S. 356. Hervorhebung im 
Original.

84	 	Mühlhof, Immersive Macht, S. 23.
85	 	»Die gouvernementale Spielart der immersiven Macht benennt darauf aufbau-

end einen Moment der sphärischen Schließung affektiver Interaktionsgefüge 
zu immersiven Sphären und ›Realitätsblasen‹, in denen sich ein diskretes 
Spektrum von Rollenmustern verfestigen kann.« (Ebd.)

DAS IMMERSIVE SUBJEKT

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146

Gefühlsraum förderlich und kongruent sind. Das immersive Subjekt ist 
also einer Art intrusiven Kontrolle unterworfen, die es nicht direkt in 
Form von Auferlegungen oder Befehlen erfährt, sondern auf der inti-
men, ›subkutanen‹ Ebene der Stimulierung und Hemmung seiner Poten-
ziale und Möglichkeiten.86 Was zu einer potenziell totalisierenden Form 
der Kontrolle führt, weil das eingetauchte Subjekt zwar frei und aktiv 
ist, aber unter der Bedingung, dass es nicht alternativ zu den Möglich-
keiten denkt und handelt, die ihm die immersive Umgebung,87 durch die 
es moduliert wird, erlaubt. Das immersive Subjekt befindet sich in einer 
Beziehung absoluter und totalitärer Nähe zu seinem eigenen Gefühls-
raum, und in dieser Beziehung werden seine Identitätskoordinaten ge-
bildet und geformt:

Der Selbstbezug in der immersiven Macht ist deshalb immer ein Bezug 
zu sich selbst als Teil eines lokalen Gefüges. Er ist nicht unabhängig von 
einer konkreten relationalen und dynamischen Situierung denkbar – 
Subjektivität ist somit eher eine Eigenschaft des lokalen Wirkungsgefüges 
als des Individuums oder seiner einmaligen Informierung.88

Die Nähe zum eigenen Gefühlsraum hat den Vorteil, dass man einer Ge-
meinschaft und einer Realität angehört, die der eigenen ähnelt, wäh-
rend man die Fähigkeit – und sogar den Willen – verliert, sich kritisch 
von ihr zu distanzieren.89 Mühlhof theoretisiert eine Art prozessualer 

86	 	Vgl. Mühlhof, Immersive Macht, S. 434.
87	 	»Eine Arbeitsgruppe, ein Unternehmen, eine Kohorte eines Studiengangs, 

ein subkulturelles Milieu bilden die typische Größenordnungen der Forma-
tionen immersiver Macht. Die Individuen verweilen darin freiwillig und oft 
ohne bewusstes Wissen über den Schließungseffekt der immersiven Sphäre, 
sie gehen darin auf und werden darin subjektiv in ihrem Sein gesteigert«. 
(Mühlhof, Immersive Macht, S. 358)

88	 	Mühlhof, Immersive Macht, S. 431.
89	 	»Aus Sicht der vorliegenden Untersuchung liegt Entfremdung besonders 

auch dann vor, wenn Subjekte durch Resonanz dermaßen in eine immer-
sive lokale Sphäre gebunden sind, dass sie die Möglichkeiten der Distanz-
nahme gegenüber ihrer Einbindung, den Kontakt zu anderen Sphären, das 
Bewusstsein um andere Seinsweisen und eine ›Welt da draußen‹ verlieren. 
Doch das tun sie nicht als isolierte und einzelne, sondern als resonativ sta-
bilisierte Kollektivformation – und somit nicht wegen eines Mangels an, 
sondern vermittelt durch Resonanz. Eine wichtige Form der Entfremdung 
entsteht somit durch die Schließung von Teilrealitäten und Milieus, also 
durch eine ganz bestimmte mikrosoziale Konstellierung von Resonanzre-
lationen«. (Mühlhof, Immersive Macht, S.461) Mühlhof an anderer Stelle: 
»Der Diskurs organisiert die Zugehörigkeit der Individuen zu einem lokalen 
Gefüge nicht formal inklusiv, sondern durch Intensitätssteigerung in Bezug 
auf die affektiven Wirkungszusammenschlu ̈sse. Die Grenzziehung immer-
siver Spha ̈ren erfolgt nicht durch Umgrenzung, sondern im Inneren durch 

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


147

Subjektivierung,90 die im Wesentlichen analog ist, weil das Subjekt in 
Kontinuität mit seiner Umwelt und vor allem mit seinem Vermögen ge-
formt und normalisiert wird, sodass die situative und relationale Natur 
des Subjekts ausgenutzt wird, um es aktiv zu halten, während es aber 
auf seinen eigenen Gefühlsraum beschränkt bleibt. Die immersive Macht 
wirkt in der Tat: »darauf hin, ihre Subjekte ganz zu vereinnahmen, nicht 
nur während definierter Arbeitszeiten oder an begrenzten Orten der Ein-
schließung, zu denen es noch ein außen geben würde«.91

Mühlhofs stark von einer spinozistischen und foucaultschen Affekt-
theorie beeinflusste Annahme ist dabei, dass Subjekte sich in einem Netz-
werk affektiver Beziehungen befinden (oder selbst eines sind), das sie in 
Resonanz mit ihrer Umwelt bringen kann. Es ist diese Fähigkeit zu affi-
zieren und affiziert zu werden, die – durch den allgegenwärtigen Einsatz 
von computationalen Technologien und die entsprechende Gestaltung 
privater und beruflicher Räume und Kontexte – von dieser immersiven 
Form der Macht ausgenutzt und stimuliert wird. Das daraus resultie-
rende Subjekt ist ein relationales und intensives Subjekt, das umso aus-
beutbarer ist, je mehr es dazu prädisponiert und programmiert ist, in 
Kontinuität mit seinem eigenen Gefühlsraum zu bleiben. Diese inten-
sive Immersion schwingt mit der Ausdrucksfunktion des Symbolischen 
und der damit verbundenen analogen Weise des In-der-Welt-Seins mit.

Die Ausdrucksfunktion spielt eine zentrale Rolle im System der Phi-
losophie der symbolischen Formen. Denn der Ausdruck – oder das Aus-
drucksphänomen – ist für Cassirer mit dem Grundproblem der Wahr-
nehmung und damit des Wahrnehmungsbewusstseins verbunden und 
hat logisch Vorrang vor den Funktionen der Darstellung und der Be-
deutung: »Das ›Verstehen von Ausdruck‹ ist wesentlich früher als das 
›Wissen von Dingen‹«92 und man muss den »nicht mittelbaren, sondern 
ursprünglichen Charakter der reinen Ausdruckserlebnisse«93 anerken-
nen. Diese Priorität ergibt sich aus dem bereits vorgestellten Konzept 
der symbolischen Prägnanz, wonach die Erfahrung selbst von einer Be-
deutung durchdrungen ist, die ihr bereits immanent ist. Die Erfahrung 
ist also immer schon ausdrucksvoll, d.h. bereits in einer Bedeutung arti-
kuliert, die nicht erst durch apperzeptive Akte auf Wahrnehmungsdaten 
entsteht, sondern vielmehr bereits vorhanden ist, weil die Wahrnehmung 
selbst schon bedeutungsvoll ist:94

Intensivierung und nach außen hin durch dissonante Repulsion« (Mühlhof, 
Immersive Macht, S. 433).

90	 	Vgl. Mühlhof, Immersive Macht, S. 422.
91	 	Mühlhof, Immersive Macht, S. 434.
92	 	Cassirer, Die Philosophie der symbolischen Formen, Bd. III, S. 69.
93	 	Mühlhof, Immersive Macht, S. 72.
94	 	Vgl. Mühlhof, Immersive Macht, S. 231.

DAS IMMERSIVE SUBJEKT

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148

Das bedeutet, dass die Ausdrucksfunktion mehr ist als die Einheitsbil-
dung der Apprehension. Sie betrifft die Vorgänge, in denen die sympathi-
schen Wechselwirkungen des Fühlens und Empfindens mit der Reflexion 
in intensive Verbindung gebracht werden. Dabei entsteht nicht eine syn-
thetische Einheit durch apperzeptive Akte, sondern eine intensive Realität 
aus medialer Wechselwirkung, die sich artikulierend in einen Sinnzusam-
menhang eingliedern lässt und diesen wiederum transformiert.95

Das immersive Subjekt ist also ein Subjekt, das – wie das mythische Sub-
jekt – dazu angehalten ist, sich primär in der Ausdrucksfunktion zu ver-
wirklichen und somit auch eine expressive Weise des In-der-Welt-Seins 
zu suchen: Vom Denkraum sind wir in der digitalen Welt zu einem immer-
siven Gefühlsraum übergegangen. Ein zunehmend erforschtes Phänomen 
ist die Art und Weise, wie digitale soziale Umgebungen programmiert und 
strukturiert sind, um die emotionalen und impulsiven Reaktionen ihrer 
Nutzer auszunutzen, mit dem Ziel, sie an sich zu binden.96 Die Funkti-
onsweise und das technische Potenzial der computationalen Technologien 
gehen somit mit der Ausdrucksfunktionalität des Menschen in Resonanz, 
was zur Folge hat, dass die sozialen, privaten, politischen, beruflichen 
usw. Sphären der Individuen zunehmend von Dynamiken des emotio-
nalen Hoch- und Herunterladens beherrscht werden. Gerade weil die-
se Technologien in der Lage sind, in das Intervall zwischen Reiz und Re-
aktion, zwischen Greifen und Begreifen einzugreifen, sind sie besonders 
geeignet, eine Form der Propaganda und Beeinflussung zu betreiben, die 
nicht als solche wahrgenommen werden kann. Im Gegenteil, das in sei-
nem eigenen Gefühlsraum eingespannte Subjekt könnte stark ideologi-
sierte und politisierte Inhalte konsumieren, während es glaubt, auf neu-
trale und angemessene Weise informiert zu werden, oder sogar denkt, es 
konsumiere einfach Unterhaltungsinhalte wie Memes.97

Dieser mediale Zugriff auf die menschliche Emotionalität ist in den 
computationalen Technologien und den auf ihnen basierenden Medien 
nicht neu, neu ist jedoch die technische Möglichkeit, auf die symboli-
sche Natur des Menschen sozusagen auf einer intimen und strukturel-
len Ebene einzuwirken: Es ist die Prozesshaftigkeit des Subjekts, die im 

95	 	Nordsieck, Formen der Wirklichkeit und der Erfahrung, S. 133.
96	 	Siehe: Eli Pariser, Filter Bubble. What the Internet is Hiding from You, New 

York: The Penguin Press 2011; Matteo Cinelli et al., »The Echo Chambers 
Effect on Social Media«, PNAS (2021/118:9); Max Fisher, The Chaos Ma-
chine. The Inside Story of How Social Media Rewired Our Minds and Our 
World, New York: Little,Brown & Company 2022.

97	 	Siehe dazu den Ausdruck »memetic warfare«: Jacob Siegel, »Is America Pre-
pared for Meme Warfare?«, vice.com, 31.12.2017, https://www.vice.com/
en/article/xyvwdk/meme-warfare (7.02.2025); Ben Schreckinger, »World 
War Meme«, politico.com, April 2017, https://www.politico.com/magazine/
story/2017/03/memes-4chan-trump-supp orters-trolls-internet-214856/

IMMERSION

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vice.com/en/article/xyvwdk/meme-warfare
https://www.vice.com/en/article/xyvwdk/meme-warfare
https://www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-trolls-internet-214856/
https://www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-trolls-internet-214856/
https://www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-trolls-internet-214856/
https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vice.com/en/article/xyvwdk/meme-warfare
https://www.vice.com/en/article/xyvwdk/meme-warfare
https://www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-trolls-internet-214856/
https://www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-trolls-internet-214856/
https://www.politico.com/magazine/story/2017/03/memes-4chan-trump-supporters-trolls-internet-214856/


149

Gefühlsraum und durch die computationalen Technologien ins Spiel ge-
bracht wird (Data Potentiality): »Nicht was das Individuum ist, sondern 
primär wie es mit anderen zusammenwirkt, wird für den Selbstbezug in 
der Immanenz des Wirkungsganzen zur konstituierenden Funktion«.98

Was dadurch angeregt und »aktiviert« wird, ist eine Artikulation des 
Symbolischen, nämlich die Ausdrucksfunktion, mit der Folge einer ten-
denziellen Hemmung der dem Symbolischen ebenso immanenten Dar-
stellungs- und Bedeutungsfunktionen. Auch aufgrund dieser Neuord-
nung der Möglichkeitsbedingungen von Subjekt und Wirklichkeit stellt 
die digitale Welt eine symbolische Form dar, die eine neue Lebensform 
hervorbringt.

98	 	Mühlhof, Immersive Macht, S. 433.

DAS IMMERSIVE SUBJEKT

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Kapitel 4Immersion
	4.1 Immersion und Immersivität
	4.2 Immersion und Virtualität
	4.3 Distanz, Nähe und Produktionsweise des Subjekts
	4.4 Das immersive Subjekt


