Teil | - Agieren-Handeln im Tun und Denken

Das erste zu behandelnde Chiasma ist jenes, in dem die klaren Differenzie-
rungen zwischen Praxis und Theorie bzw. Tun und Denken briichig werden.
Diese Briichigkeit einer begrifflich iiberkommenen Differenzierung wird an
der Schnittstelle zwischen der Titigkeitsachse und der Achse Agieren—Han-
deln aufgesucht, die ich zugleich mehrdimensional als semantisches Span-
nungsfeld betrachte. Dazu gilt es, die Modi des Tuns oder die Aktionsweisen
,Agieren“ und ,Handeln“ vorerst auf einer begrifflichen Ebene zu unterschei-
den. Mit dieser Ebene riicken allerdings — aus Griinden der Verstindlichkeit
— noch nicht die gesellschaftlichen, kulturellen und kollektivpsychischen Di-
mensionen des Handelns in den Mittelpunkt, die jedoch fiir dieses Begriffsfeld
grundlegend sind: kein Handeln ohne Sprache, Gesellschaft, Kommunikation,
und sei es ein ins Subjekt hineinverlegtes Beraten und Entscheiden inmitten
von habituellem, unbewusstem oder vorbewusstem Agieren.

In den folgenden drei Kapiteln dieses ersten Teils werden also die verschie-
denen Ebenen des Spannungsfeldes von Agieren und Handeln gleichsam
extrapoliert zu beschreiben und begrifflich etwas systematischer zu erfassen
gesucht. Dies geschieht im Sinne einer philosophisch-gruppen/psychoanaly-
tischen Aufdeckung der von der Bewusstseinsphilosophie verschiitteten un-
bewussten bzw. vorbewussten Dimensionen der Praxis, anders gesagt: unter
Riickgrift auf den Begriff der Aletheia.

1 AGIEREN UND DIE ALETHEIA DER PRAXIS

Agieren im hier zu entwickelnden Sinn ist nicht nur der begriffslogisch-struk-
turelle Gegenpol zum deliberativen Handeln, es ist auch das unbewusste, vor-
bewusste und nichtbewusste Reich, in dem das bewusste Handeln ,wurzelt*,
von dem es umgeben ist, aus dem es unablissig schopft, schopferisch hervor-
geht und in das es wieder zuriicksinkt. Aus bewusstseinsphilosophischer Sicht
ist das Agieren das apeiron, das Unbegrenzte, und Handlungen sind das, was
die Grenze, peras, setzt und erkennbar macht. Es ist die kérperliche Aktivitit,

https://dol.org/10:14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59,



https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Teil I - Agieren-Handeln im Tun und Denken

die mit jeder Handlung einhergeht, derer {wir} {uns} aber zumeist nicht be-
wusst sind, und es ist der unbewusste Wunsch, der einen Lapsus veranlasst,
den {wir} in unser Handeln integrieren. Vielleicht ist Handeln immer nur das
Rationalisieren solcher Lapsi, aber das wire eine Vereinfachung, die der Viel-
schichtigkeit rationalisierenden Verbergens nicht gerecht wiirde und Handeln
auf Ideologisierung des immer schon zuvorkommenden Agierens reduzierte.
Eine solche Darstellung trifft nicht einmal fiir die aktuellen politischen und
wirtschaftlichen Eliten zu, welche im Bereich der 6ffentlichen Ideologisierung
und Rationalisierung geradezu beheimatet sind; schon gar nicht auf das Reich
demokratischer Freiheit, das in der politischen boulésis, Deliberatio griindet.
Aletheia, die Wahrheit als Ent-deckung' der Praxis bezieht sich vielmehr
auf die Spannung und das stindige Oszillieren zwischen Agieren im Verborge-
nen, Ausagieren und Verstehen bzw. verstehendem Handeln, das sich seiner
Triebfedern, gerade der zuerst verborgenen, halbwegs bewusst zu werden und
ihnen Rechnung zu tragen (logon didonai) vermag, anstatt sie (hinweg) zu rati-
onalisieren.? Die Aletheia der Praxis ist genau diese erkennende, verstehende
und integrierende Aufdeckungsarbeit der Handelnden, um deren Erhellung
und Explizit-Machung es mir in diesem Buch geht. Die bewusstseinsphilo-
sophische Konzentration auf logische Begriindung, Begriindbarkeit und Ra-
tionalisierung erscheint in der Folge als eine Fetischisierung im Sinne einer

1 | Ich mochte damit nicht den Aletheia-Begriff der Antike abdecken, der sich durch-
aus auch auf das Vergessen und Wiedererinnern bezieht, nicht nur in der Archaik, son-
dernvorallem auch bei Platon, insbesondere im Menon. Fiir die frithe vorphilosophische
und philosophische Bedeutung von aletheia siehe vor allem M. Detienne, Les Maitres de
Vérité dans la Gréce archaique, Paris 2006.

2 | Die Semantik von ,rationalisieren“ wird im Folgenden vielfaltiger entfaltet und
etwas genauer betrachtet, es ist aber schon vorab zu erwdhnen, dass das Rationali-
sieren im kapitalistischen Unternehmensjargon (Einsparen von Arbeitskraften) mehr
als irgendein Beispiel ist; es verweist vielmehr auf eine geradezu epochale Bedeutung,
man konnte sagen, dass es die zentrale imagindre mise-en-sens-Bedeutung des aus-
gehenden 20. und beginnenden 21. Jahrhunderts ist, durch die sich ein immer selbst-
widerspriichlicheres, die Demokratie zersetzendes und postkolonial mdrderisch sich
auswirkendes Weltwirtschaftssystem ideologisch und kollektivpsychisch propagiert
und immer weiter durchsetzt. Diese hegemoniale Sinnstiftungsbedeutung struktu-
riert die Denk- und Selbstdisziplinierungsmodi der Menschen immer unangefochte-
ner, in den Universitaten strukturiert sie nicht nur die Organisation der Lehre und der
Forschung (Schliefung von Instituten, ganzen Universitaten, vor allem der kritischen
geisteswissenschaftlichen Facher nicht nurin GB und Ungarn), sondern zunehmend das
Denken tber Wissen(schaft) und Denken selbst. Siehe weiter unten in diesem Kapitel
(b) und Kapitel 6a zum Thema Rationalisieren, das auch als eine Art von systemischem
Agieren im Zeichen dieser politischen Affektokonomie zu analysieren ist.

https://dol.org/10:14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59,



https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Agieren und die Aletheia der Praxis

itberkommenen philosophischen Tradition der Anwesenheit, parousia, nicht
parrhesia (Mut zu sagen, was ist), die dem Handeln angemessener wire.

Wenn {wir} etwas tun, fillt {uns} meist nur ein Bruchteil dessen auf, was
{wir} tun und wie {wir} es tun. Der Grofteil unseres Tuns liegt im Verborge-
nen. Das heif’t einerseits, dass {wir} {uns} dessen nicht bewusst sind, anderer-
seits heifit es, dass {wir} {uns} vieler Dimensionen des Tuns tiberhaupt nicht
bewusst werden kénnen, weil sie schlichtweg auflerhalb unserer empirischen
Wahrnehmungsmoglichkeiten, nicht nur unterhalb unserer aktuellen Wahr-
nehmungsschwelle liegen. Es ist eine egozentrische Illusion, zu glauben, dass
{wir} selbst in jeder Hinsicht besser wiissten als die anderen, was {wir} tun
und warum {wir} es tun. Dieses Besser-Wissen mag fiir jene Felder der Moti-
vation gelten, die {wir} kennen und nicht preisgeben wollen, doch bereits unter
Einbeziehung der nicht bewussten Rezeptionsweisen auf affektiver und soma-
tischer Ebene ist das bewusste Ich den anderen immer schon zuginglicher
als es sich ,selbst (als behauptetes Selbst) gerne einbildet, wenn es an sich zu
halten, sich auf sich zuriickzuwenden glaubt, in dem, was gerne voreilig als
Selbstreflexion beschworen wird.

Wihrend die unterschwelligen Dimensionen des Tuns durch experimen-
telle Anordnungen ins Feld psychologischer Wahrnehmung geriickt werden
konnen und seit langem werden, bleibt diese transzendentale, d. h. grundle-
gende und grundsitzliche, Nichtbewusstheit des {uns} ,eigenen“ und zugleich
Jfremden“ Tuns Gegenstand philosophischer Spekulation; sie lisst sich nur
begrifflich und gleichsam negativ bestimmen analog zur Selbstreflexion, die
sich — obschon positiver besetzt, nur spekulativ behaupten lisst im Sinne einer
immer schon kulturellen Selbstbehauptung. Konkreter ist dies mit der Annah-
me verbunden, dass das wahrnehmbare Tun eingebettet ist in das Tun oder Ti-
tigsein als Ganzes. Die begriffliche Bestimmung dieses Verborgen-Seins des
Tuns bleibt unsicher, tastend; sie ist anfinglich mehr im ontologischen Feld
der Unbestimmbarkeit angesiedelt, wobei sich durch allmdhliche Erschlie-
Rung jederzeit Rdume der Bestimmbarkeit er6ffnen kénnen. Um diese soll es
hier im Hinblick auf Selbstbestimmung gehen.

Was so aus dem Verborgenen in neue Riume der Bestimmbarkeit geholt
wird, steht im Zeichen der a-letheia, der Ent-bergung; es ist eine ,Wahrheit“ des
Tuns, die sich gegen den philosophisch etablierten Handlungsbegriff abgrenzt.
Dieser Handlungsbegriff geht vom Tun als bewusstem Tun, als intentionalem,
teleologischem Handeln aus und von der Aktivitit als der ontologischen und
sozialen Herrscherin iiber die Passivitit. Zuweilen muss diese ,Wahrheit“ des
Tuns sogar gegen diesen Handlungsbegriff abgegrenzt werden, nimlich dann,
wenn er dogmatisch als gesamtes Feld der Praxis inszeniert wird. Das Dogma
bedarf immer der akademischen Inszenierung von Rigorositit und Notwen-
digkeit. Aus der Perspektive schopferischen Tuns erscheint eine Philosophie
des Titig-Seins und Tuns, die nur mit dem Intentionalen befasst ist, extrem

https://dol.org/10:14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:50. - Open A

37


https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Teil I - Agieren-Handeln im Tun und Denken

reduktionistisch; eine Philosophie des Tuns, die dieses mit dem Logischen,
dem Manifesten identifiziert und die alles als Nonsens abwehrt, was sich nicht
den Kategorien bereits etablierter Logik/en unterwirft, ist nur die Ideologie des
Geistes bzw. des Willens, den sie stur postuliert: leibvergessen, selbstverges-
sen, wenn {wir} davon ausgehen, dass das Selbst eben eine — durchaus wichti-
ge und zu stirkende — immer schon leiblich verankerte Instanz ist.?

Es wird also einerseits um die handlungsbegrifflichen Implikationen diver-
ser Logiken im Nicht- und Unterbewussten gehen und vor allem um die von
Freud entdeckte Logik des (oder vielmehr im) Unbewussten. Dabei sollten die
Grenzen dieser Logik/en stets im Bewusstsein gehalten werden und auch ihr
Hineinreichen ins Leibliche sowie ins Unbestimmbare als dem logisch nicht
mehr Fassbaren. Das heift nicht, dass es in der Philosophie, wie sie hier prak-
tiziert wird, darum ginge, etwas Verborgenes, Geheimes etc. ans Tageslicht
zu zerren (oder im Stile Bacons der Natur gewaltsam ihre Geheimnisse zu
entreiflen), das gebietet schon die berufliche Ethik philosophischen Begriffs-
gebrauchs. Vielmehr geht es um die Eréffnung von Méglichkeiten und Wegen,
um die An/erkennung von Verweisen auf das Verborgene im Manifesten und
schliefflich um die begriffslogischen Implikationen fiir das semantische Um-
feld des Handelns, in dem unsere Handlungsspielriume angesiedelt sind.

Es geht darum, Verborgenes aus jenen Konflikten und Widerspriichen he-
raus zu entschliisseln, welche sich im Manifesten oder nur erst Durchscheinen-
den, im Ausdriicklichen oder Verhohlenen auf verzerrte, tastende oder filigra-
ne Weise duflern. Diese Titigkeit steht im Zeichen des Ritsels, das ein Mal
mehr beunruhigt, ein anderes Mal mehr belustigt, also auch lustvoll gelost
zu werden verspricht. Gelingt diese Entschliisselung mit einiger Systematizi-
tit, dann erschliefen sich daraus neu bestimmbare Dimensionen des Tuns im
Spannungsfeld von Agieren und Handeln.

3 | Dass die Logik ebenso eine Geschichte hat und Verdnderungen unterworfen ist
wie die Mathematik oder die Philosophie ist eigentlich eine Trivialitat. Die Aufgabe der
Philosophie ist es, dieser Geschichte und den Entwicklungen in der mathematischen
Logik nicht nur Rechnung zu tragen, sondern auch aus neu erschlossenen Feldern so-
wohl natur- als auch kultur- und geisteswissenschaftlicher Erkenntnisse neue Anwen-
dungen in der Herausbildung von Erfahrungsbegriffen fiir eine sich verdndernde Welt
zu entwickeln und neue Dimensionen der praxeologischen Begriffsfelder zu erdffnen.
Fir die Kontroversen zu dieser Frage siehe vor allem die Einleitung zum dem gem. mit
A. Bohlerund C. Herzog herausgegebenen Band Korporale Performanz, Bielefeld 2013,
sowie diverse Beitrédge darin.

https://dol.org/10:14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59,



https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Agieren und die Aletheia der Praxis

a Deliberatio iiber das Aus-agieren

Bevor ich mich in Kapitel 2 der Deliberatio als solcher zuwende, méchte ich
hier die Frage nach der Verborgenheit des Tuns aufwerfen, die im Zuge der
Entscheidungsfindung freigelegt und der Deliberatio gleichsam unterworfen
wird. Diese Verborgenheit ist nicht nur subjektiver Art (im Sinne der Wahr-
nehmungsbeschrinkung), sie hat auch einen handlungsfunktionellen Aspekt:
Wiissten {wir} nimlich stindig, was {wir} und/oder andere tun, warum {wir}
etwas und nicht vielmehr nichts oder etwas anderes tun, wiren {wir} nicht
mehr Handelnde sondern Allwissende, deren Tun zugleich schon totales Er-
kennen ist, das der Initiative eines Erkenntnisaktes iiberhaupt nicht mehr be-
diirfte. Diese Illusion schwingt nicht zuletzt im Theorie-Praxis-Verstindnis
eines bestimmten Marxismus bzw. historischen Materialismus mit, aus dem
heraus bestimmte Philosophen — etwa Ernst Bloch — die Differenz zwischen
beiden aufzulésen bestrebt waren. Handeln und Freiheit sind jedoch Begriffe,
die nur deshalb Sinn machen, weil sie sich auf ein Titig-Sein beziehen, das es
sich zur Aufgabe macht, den Konflikt von Wissen/Denken und Nicht-Wissen/
Nicht-Denken im Tun, von Agieren und Handeln, von Einsicht und Uneinsich-
tigkeit (nicht Einsehbarkeit) auf spezifische Art und Weise zu lésen (analysis).

Handeln ist selbst der Losungsversuch, und — aus praktischer Sicht — ge-
schieht es idealer Weise im Sinn eines Zu-Rate-Gehens im bewussten Um-
gang mit diesen Spannungen und Unbekannten. Diese Deliberatio, ob ge-
meinsam oder mit sich, steht wie erwidhnt im Zeichen der Pluralitit. Zuerst
aber steht sie im Zeichen der Ambivalenz als Hin- und Her-Gehen zwischen
Fiir und Wider. In diesem wird so lange abgewigt, bis eine angemessene L6-
sung, Auflosung der Verstrickung, gewihlt und ein Konsens gefunden wird
oder bis durch Ab-stimmung ent-schieden wird. Im Falle einer Abstimmung
geht es nicht nur um die beste Losung, sondern um die folgenschwere Nieder-
lage einer Partei oder eines Lagers, auf die ich im Kontext der Konfliktualitit
zuriickkommen werde.

Wenn aus neuropsychologischer Sicht die Freiheit und das Handeln obso-
let erscheinen mégen, weil auf nicht bewusster Ebene eine dezisive Weichen-
stellung geschieht, bevor {wir} {uns} bewusst zu irgendwelchen experimentell
reproduzierbaren Handgriffen entschliefRen, so tangiert dies nicht die Erfah-
rung, die {wir} von bewussten Entscheidungsprozessen, von der Wahl im vol-
len Sinne dieses Begriffs, machen, und derer {wir} als Mitglieder einer poli-
tisch geprigten Gesellschaft offenbar bediirfen. Die Wahl bzw. die abwigende
Entscheidung fiir bzw. gegen etwas erlaubt es uns, wenn schon nicht ganz
in Freiheit, so doch in bedingter Freiheit, diese subliminale Weichenstellung
nachtriglich und ohne von ihr explizit zu wissen, zu einer Entscheidung zu
machen und damit im Bewusstsein — ,fiir uns“, um es mit Hegel zu sagen — zu
integrieren.

https://dol.org/10:14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59,

39


https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Teil I - Agieren-Handeln im Tun und Denken

Die Deliberatio ist es, durch die {wir} {uns} — alleine oder im Austausch mit
anderen — eine nicht bewusste, aber irgendwo geahnte oder sich leiblich ma-
nifestierende Weichenstelllung zuginglich machen und anerkennen. Daher
meine These, dass Handeln implizit ausgerichtet ist auf eine einsichtige und
moglichst umsichtige Losung aus dem blofen bzw. blinden Agieren heraus.
Andererseits ist das Agieren manchmal umsichtiger als die bewusste Hand-
lung, vor allem dann, wenn die Situation nicht hinreichend bekannt und be-
denkbar ist. Dies ist das grundlegende Chiasma dieses Buches, das nur aus der
Perspektive des dogmatisch-illusioniren Primats des bewussten Handelns vor
dem nicht- oder unbewussten Agieren ein Paradoxon ist.

Wihrend das Agieren aus dem Unbewussten, also aus unbewussten Mo-
tiven im Freud’schen Sinn, eine spezifische Bedeutung hat, in der das Ver-
borgene ein bestimmtes Etwas ist (ein Wunsch bzw. eine relativ spezifische
Vorstellungs-Affekt-Legierung), das durch die je spezifische Abwehr dem Be-
wusstsein verborgen, ja nachgerade entzogen ist, dann wire im Hinblick auf
das Chiasma von Agieren und Handeln von einer weiter zu fassenden Matrix
auszugehen. In dieser Matrix wurzeln sowohl das Agieren als auch das Han-
deln, aber auch aktives Tun und passives Erleiden sind darin noch miteinander
verschrinkt: Letzteres Chiasma wird in der griechischen Grammatik gleich-
sam strukturell angesprochen, nimlich in der Verbindung der zum Teil auch
reflexiven Medium-Form zwischen Aktiv und Passiv. Das bedeutet, dass {wir}
immer auch erleiden, was {wir} handelnd und nicht nur agierend tun, dass
{uns} also im diffusen Titig-Sein auf allen Ebenen des Psyche-Soma immer
schon etwas passiert, d.h. geschieht und durchquert, ohne dass {wir} {uns}
dessen bewusst sind oder iiberhaupt werden kénnen.

Das impliziert, dass {wir} {uns} immer auch schon als Zuschauer unseres
Tuns zu begreifen haben, wenn {wir} Handeln verstehen wollen und wenn
{wir} aufgeklirter zu handeln versuchen wollen. Es wird also immer auch um
die Handlungsschauplitze gehen, auf denen sich das Agieren und Handeln als
mise en scéne zutrigt. Dieses praktische Imaginire ist nicht nur narrative Mi-
mesis, wie sie vor allem Ricceur in Anlehnung an Aristoteles handlungstheore-
tisch ausfiihrte, sondern vor allem das Werk der poietischen Einbildungskraft
in ihrer Verbindung zur Visualitit.

Der erwihnten Matrix, in der alles Denken, Tun, Vorstellen, Fithlen und
Sprechen zum Teil noch versammelt und miteinander vermengt sind, aus der
heraus all diese Aktivititen geschehen und in der sie wurzeln, steht begrifflich
ein Handeln gegeniiber, das sich dieser Matrix als Bedingungen der Moglich-
keit von bestimmten Handlungen klar zu werden versucht. Insofern ist Han-
deln immer schon Aufklirungsversuch, Erhellung auch im Sinne der Erkennt-
nis, wie es der Topos learning by doing weif, wenn er impliziert, dass {wir} im
Tun gleichsam gezwungen sind zu lernen, einzusehen und zu verstehen. Im

https://dol.org/10:14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:50. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Agieren und die Aletheia der Praxis

Handeln sind diese Erkenntnis- und Reflexionsebenen allerdings explizit, im
Tun weniger, im Agieren am wenigsten.

Handeln kénnen {wir} nur dann angemessen, d.h. der Situation, aber auch
den Moglichkeiten und Fihigkeiten der Akteure gemifl, wenn {wir} Kennt-
nis tiber die Situation, das Aktionsfeld, die Akteure und Instanzen, die an der
Handlung beteiligt sein sollen, erlangen kénnen oder zumindest, wenn {wir}
meinen oder vermeinen, es zu kénnen. Andernfalls macht Handeln keinen
Sinn. ,Vermeinen“ verweist darauf, dass {wir} {uns} meistens Illusionen iiber
unsere Macht, iiber die Machbarkeit von bestimmten Sachverhalten machen;
das ist nicht nur Teil unseres Kontrollbediirfnisses gegen das Gefiihl der Ohn-
macht, es ist zugleich transzendentale Bedingung des Tuns, die mit der Illusi-
on der Subjektivitit verbunden ist.

Dieser nur teilweise illusionire Charakter einer integren, zusammenhin-
genden Instanz namens ,Ich” ist untrennbar verbunden mit der Erfahrung,
aber auch mit der zuweilen sogar anerkannten Illusion eines Zugriffs auf die
Welt. Die Erfahrung ist von der Illusion nicht zu trennen; Handeln, Machen,
Gelingen etc. sind immer beides, illusionir und entzaubernd-realistisch. Han-
delnd sind {wir} im Drama (gr. dran, handeln, tun) befangen, dessen Fiktio-
nalitit ebenso konstitutiv ist fiir die Handlung wie das Realititsprinzip, aller-
dings auf radikal andere Weise.

Wenn nun das Ich nach Freud als ein Ich unterschiedlicher, zum Teil zu-
tiefst widerstreitender , Instanzen“ gefasst wird, dann wire diese Pluralitit der
Instanzen noch einmal genauer aus philosophischer Perspektive zu hinterfra-
gen. Instanz ist ein Terminus aus der staatlichen Verwaltung, und Freuds Ver-
such, die ,Verdringung* iiber die Metapher des Zensors zu begreifen, ist ein
weiterer Verweis auf die politische, die Herrschaftsverhiltnisse analysierende
Seite seiner Metapsychologie. Wenn mir im eigenen Tun oder Denken etwas
verborgen ist, dann ist das meist kein Zufall, sondern vielfiltig begriindet und
bedingt. Das ist gleichsam die Grundhypothese einer méoglichst kohirenten
Erforschung des Unbewussten. Fiir Kant war die Unaufhebbarkeit der verbor-
genen Motive (,Triebfedern“) ein Faktum, er fragte nicht weiter nach dem Wie
oder Warum dieser Verborgenheit (der nicht nur insgeheimen, sondern auch
vor sich selbst verborgenen ,Neigungen®). Freud kam von der anderen Seite, er
kam von der Seite des Symptoms, der Manifestationen, die er zu ihren konflikt-
haften Quellen hin zuriickverfolgte.

Es geht hier weder um einen erschopfenden Katalog, noch um eine Klas-
sifikation der verborgenen Dimensionen des Tuns und damit auch des Han-
delns, sondern um eine begriffliche Erhellung relevanter blinder Flecken in
hergebrachten, expliziten oder auch impliziten Handlungstheorien sowie um
die Eréffnung neuer, in einem verdnderten Handlungsbegriff relevanter Di-
mensionen des Tuns, prattein. Dabei sind spezifische Formen des Verbergens

https://dol.org/10:14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:50. - Open A

41


https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Teil I - Agieren-Handeln im Tun und Denken

bedeutsam, die —in Anlehnung an psychoanalytische Ansitze zu einer ,Wahr-
heitstheorie” beziiglich des Tuns — das Agieren kennzeichnen sollen.

Was im Tun verborgen ist, lisst sich je entlang einer politischen und/oder
ethischen Okonomie des Erscheinens fassen, d.h. dass das Wie und Warum
des Verborgenen hinsichtlich des Tuns, der Intentionen, Motive, causae oder
Zwecke nicht abtrennbar ist von dem, was im Erscheinungsraum der Gesell-
schaft oder Gruppe, in der das Tun sich zutrigt, erwiinscht, erlaubt, ja tiber-
haupt wahrnehmbar und denkbar ist. In Bezug auf die Denkakte werde ich
dieses Problem mittels der Phasen des Vollzugs (mise en acte, mise en scéne, mise
en sens, mise en abime) genauer aufzeigen.

Agieren ist nicht Tun, insofern dieses nicht auf Handeln ausgerichtet ist. In
diesem Sinn ist rituelles Tun als Verrichten nicht Teil des hier untersuchten se-
mantischen Feldes eines poietischen Begriffs von agir (Agieren-Handeln) bzw.
agency. Rituelles Tun ist weder Agieren im starken Sinn noch Handeln; es ist
das alltidgliche Verrichten unserer eingetibten inneren Schemata, das Ausagie-
ren einer unvordenklichen mise en scéne, die unsere gesellschaftliche Ordnung,
die Verlasslichkeit, die Sitte als zum Gehabe verinnerlichte ausmachen.

Der Sinn wird als selbstverstindlich vorausgesetzt, die Sinnfrage fiihrt
deshalb zuerst in die mise en abime, bevor sie moglicherweise in einer neuen
Sinnstiftung miindet. ,Wieso schittet ihr Euren Abfall direkt ins Meer vor Eu-
rer eigenen Haustiire?“ oder ,Wieso geht Ihr jeden Tag in ein GrofRraumbiiro
arbeiten, aus dem Ihr abgestumpft und am Ende krank herauskommt?“ Der-
artige Fragen machen nur Sinn fiir Leute, die auflerhalb dieser Praktiken als
Selbstverstindlichkeit leben; fiir diejenigen, die darin eingefiigt leben, sind
solche Infragestellungen zuerst unsinnig und dann bedrohlich, denn sie dro-
hen ihre Sinnmatrix zu zerreiflen. Es gibt kein alternatives Handlungsimagi-
nires, keine mise en scéne auflerhalb dieser eingetibten Szenen: derart wird der
Miill entsorgt oder das Uberleben gesichert, anderes ist nicht vorstellbar und
auch nicht machbar.

Verrichten ist nicht nur Habitus, sondern Tun ohne Nachdenken oder In-
fragestellung, warum so und nicht anders; es ist durchaus intentional, aber in
keiner Weise erfinderisch. Es ist nur fiir die Bewusstseinsphilosophie die Vor-
stufe zum Handeln. Aus der Perspektive des Agierens-Handelns-Kontinuums
ist es eine Abstufung, ein Verfall des Handelns wie die gebrauchte Metapher,
deren poietische Kraft sich verfliichtigt hat. Erst wenn die Sinnfrage kollektiv
gestellt wird, setzt das Verrichten aus und Handeln ein. Dagegen wird agiert,
Widerstand regt sich, so wie sich Widerstand gegen die unsinnig gewordene
Verrichtung zu regen begonnen hatte; ein Widerstand, den zuerst nur Nicht-
konforme zu artikulieren wagen, meist um den hohen Preis gesellschaftlicher
Stigmatisierung, wenn nicht gar um den Preis der Verfolgung.

Bei dem Chiasma von Agieren und Handeln/Zwang und Freiheit handelt
es sich um ein komplexes Geflecht von Drang zum Ausdruck bzw. zur Ver-

https://dol.org/10:14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:50. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Agieren und die Aletheia der Praxis

wirklichung und Hemmung dieses Drangs durch Hindernisse, Zensur, Verbo-
te, Zwinge und Dispositive im Foucault’schen Sinn. Dabei geht es mir nicht so
sehr um die Frage nach der Verinnerlichung dieser Hemmnisse oder Verbote,
sondern um die strukturelle Verunméglichung von Ausdruck und Gestaltung,
von spezifischer mise en acte, mise en scéne und mise en sens und der Negativitit
der mise en abime.

Eine Figur, und sei es eine Beziehungsfigur — zum Beispiel homosexuelle
Beziehung/en in einer zutiefst homophoben Gesellschaft — kann nur dann als
solche vollzogen und anerkannt werden, wenn sie eine minimale Daseinsbe-
rechtigung hat und nicht mit dem Tod bestraft wird. Ist dies der Fall, wird
jedes Tun, jede AuRerung, die darauf verweist oder darauf gerichtet ist, ja sogar
daran erinnert, vermieden, ausgeblendet und in anderer Weise am Ausdruck
gehemmt. Handeln wird im Feld dieser Figurationen verunméglicht, Agieren
im Sinne des Ausagierens wird zur Regel. Das ist gemeint, wenn vom Zwang
zu agieren in einem gesellschaftlichen Sinn die Rede ist.

Was Freud und in seiner Folge die psychoanalytische Theoriebildung he-
rausgearbeitet und erhellt haben, ist die Dynamik der Verinnerlichung dieser
Hemmung und Zuriickhaltung als eine zutiefst verschleierte und verschlei-
ernde, maskierende und in der Maskierung bzw. der Mimikry sich — wenn
auch indirekt — verwirklichende. Die Originalitit Freuds ist die Entdeckung
der Verbergungsweisen und -techniken, die sich unserem Bewusstsein entzie-
hen, und damit die Entdeckung eines verbergenden und zuriickdringenden
Tuns sui generis, von dem sein Gegenteil, das Agieren bzw. das acting out, nicht
zu trennen ist.

Verborgen ist das Verdringte, also der verbotene Wunsch, das verbotene
Begehren; ungedacht und undenkbar ist die Tétungsabsicht, der Vernich-
tungswunsch, der Grundabgrund des Undenkbaren und Unvorstellbaren
sowie seine Abspaltung.* Wenn dieser Wunsch als permanent abzuwehren-
der im Unbewussten vorhanden ist, dann verweist dies auf eine psychotische
Struktur, wie Aulagnier am differenziertesten aufgezeigt hat.’ Ist er subli-
miert, etwa in der ins Gegenteil gewendeten Heilungsabsicht der Arzte oder
in den diversen Heilslehren, dann ist er nicht so total, dass er das gesamte
Vorstellungsvermdgen bindet und ebenso zu zersetzen vermag; er ist dann im
herkémmlich neurotischen Sinn verdringt bzw. nur partiell abgespalten, fin-
det — wenn auch verkleidet — Platz im gesellschaftlichen Imaginiren, und {wir}
kénnen ihn bzw. seine Reste leichter nachvollziehen.

Zwar ist diese Art der psychoanalytischen Beleuchtung gesellschaftlichen
Tuns aufschlussreich fiir die Semantik des Agierens, doch indem dabei das

4 | Siehe hierzu A. Pechriggl, ,Der Grundabgrund der Ordnung und der Wahn*, in: Ulri-
ke Kadi, Gerhard Unterthurner (Hg.), Wahn, Wien 2011, S. 137-161.
5 | P. Aulagnier, L'apprenti historien et le maitre sorcier, Paris 1984.

https://dol.org/10:14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59,

43


https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44

Teil I - Agieren-Handeln im Tun und Denken

unbewusste ,Ausagieren“ eines Wunsches bzw. das Agieren exakt wie eine
Handlung analysiert wird (mit unbewussten Motiven, Zwecken etc.) ist es
schwierig, die Heterogenitit von Handeln und Agieren genauer zu erhellen.
Denn es ist gerade nicht dieselbe Instanz, welche zugleich agiert und han-
delt. Wenn {wir} der Psyche als T4tigkeit im Agieren in gleicher Weise ein Ich
oder gar eine , Erste-Person-Perspektive“ unterstellen wie beim Handeln, dann
konnen {wir} eventuell bestimmte Aspekte beleuchten, aber eben nur jene, in
denen Agieren wie Handeln ist. Am Agieren erscheint aber gerade das relevant,
was sich dem einzelnen oder dem Gruppen-Bewusstsein entzieht; das, was das
LIch“ bzw. das ,Wir“ radikal iiberschreitet.

Das gesellschaftliche Imaginire und die Sprache, die es formt und im Aus-
druck gestaltet, sind der Vermittlungsraum, iiber den das Agieren geprigt, ja
kultiviert wird; tiber sie wird das Ich fiir sich und die anderen immer schon
ideologisiert, d.h. das Lustprinzip im neurotischen Sinn oder das Uberwiegen
des Unlustprinzips oder Angstprinzips im psychotischen Agieren werden als
gesellschaftsfihige Tatigkeiten und Haltungen rationalisiert, als ,Beruf*, ,Be-
rufung®, Aufopferung, Erfolg, Geiflelung fiir Gott etc.

Agieren findet auf verschiedenen Ebenen der Realisierung statt. Im Traum,
in unbewussten AuRerungen, Gesten, Inszenierungen. Was ist der Wirklich-
keitsgrad und der Bewusstheitsgrad in diesem Zusammenhang? (,Ich habe das
nicht realisiert”). Wird das Agieren im Traumleben betrachtet, dann erscheint
der Wirklichkeitsgrad der Handlungen fiir die Psyche im Traum deshalb ge-
ringer als im Wachzustand, weil das Bewusstsein fehlt und weil das Agieren
eine von der Motorik ,abgekoppelte“ Phantasietitigkeit ist; andererseits ist der
Traum auf der affektiv-somatischen Ebene in seinen Auswirkungen auf die
Psyche bzw. das Psyche-Soma intensiver als die meisten bewussten Gedan-
ken, weshalb man heute oft von der alltiglichen therapeutischen Wirkung des
Traums spricht. Es stellt sich also die Frage, ob und warum die Anerkennung
durch das Bewusstsein den Wirklichkeitsgrad der Wunscherfiillung erhoht,
zumindest dahingehend, dass im Falle eines psychopathologischen Symptoms
dieses erst dann nachhaltig zu verschwinden vermag, wenn es in den Erschei-
nungsraum der bewussten Anerkennung tritt.

Es ist anzunehmen, dass das Bewusstsein im Verbund mit dem Gewissen
sowohl Bildner (mise en scéne) wie auch Aufloser (mise en abime) des psycho-
pathologischen Symptoms ist. Nur solange das Ich mit seinem Symptom als
Incognito-Aktant verborgen bleibt, macht das Symptom als solches Sinn, ist
selbst reprisentationale mise en scéne et en sens. Sobald es ans Licht der Aner-
kennung tritt, in die Erscheinung des Gewussten und des Gewissens, verliert
es seinen Sinn und verschwindet alsbald, zumindest fiir eine bestimmte Zeit,
manchmal fiir immer. Je intensiver ein Symptom im Unbewussten als Ver-
borgenes, Unerlaubtes oder als Incognito-Aktant kultiviert werden kann bzw.
muss, weil das bewusste Ich die darin verdichtete Wahrheit nicht aushilt, desto

https://dol.org/10:14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:50. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Agieren und die Aletheia der Praxis

stirker wird es zu seinem Selbsterhalt tendieren bzw. desto mehr Krifte sind
an diesem Erhalt des Symptoms beteiligt. Das lernte Freud in seiner klinischen
Arbeit bald am Widerstand gegen die Aufdeckung der ,Griinde“ fiir das Sym-
ptom zu ermessen.

b Wahrheit und V/erkennung im Tun

Sollen die begrifflichen Implikationen der unbewussten Verbergungs- und Ent-
hiillungsstrategien bzw. -taktiken® von der Aletheia der Praxis auf den Wahr-
heitsbegriff iibertragen werden, dann erfordert dies eine neue Sicht auf dessen
Wirken und Vorherrschen im philosophischen Tun und Denken. Die Begriffe
Abwehr (der Unlust bzw. Angst) und Rationalisierung (Pseudoerklirung von
Agierensweisen) stehen in unmittelbarem Zusammenhang mit diesem Wahr-
heitsbegriff, beleuchten aber gerade jene untergriindige, unbewusste Dimensi-
on, um die es hier in Bezug auf das Handeln geht. In diesem begrifflich vorerst
etwas diffusen Bereich siedelt sich nicht nur die Verbindung zwischen phi-
losophischer und psychoanalytischer Perspektive an, sondern auch jene zwi-
schen Handeln und Erkennen. Wird Wahrheit als Aletheia gefasst im Sinne
von Ent-deckung bzw. Aufdeckung oder von Aufklirung und Erhellung, dann
wird die chiastische Verbindung zwischen Theorie-Praxis und Bewusstsein/
Philosophie—Unbewusstes/Psychoanalyse deutlich: Die Praxis der philosophi-
schen Erhellung hat im Verbund mit der theoretisch fundierten Psycho-Ana-
lyse unmittelbar praktische, aber auch wahrheitstheoretische Implikationen.

Nicht wahrhaben wollen und die mise en abime’

Was liegt nun hinter der unablissig agierten Abwehr, die Freud Widerstand
nannte, bzw. wie kann sie verstanden werden? Ist sie Angst vor der Wahrheit
als Aufdeckung von etwas, das letztlich ein Nichts ist, oder ist sie die Verber-
gung der Wahrheit der Angst, die ausbriche, wiirden die identititsstiften-
den Illusionen durch die entbergende Enttiuschung zusammenbrechen und
sich auflgsen? {Wir} kommen hier rasch von der bestimmten unertriglichen

6 | Ich beziehe mich hier auf die Unterscheidung von Michel de Certeau, auf die ich
weiter unten nochmals zuriickkomme; er unterscheidet Strategien von den Taktiken als
das, was einem Subjekt mit einem Wollen und Kénnen und mit einem ,eigenen“ Ort
zuschreibbar ist. Taktiken sind gleichsam anonyme ,Reaktionen” aus dem Irgendwo auf
diese immer schon von Herrschafts- und Besitzpositionen aus verfolgten Strategien.
Siehe M. d. Certeau, Kunst des Handelns, Berlin 1988, insbesondere Kapitel 3.

7 | Dieser Abschnitt enth&lt Gberarbeitete Teile aus , «Le mouvement interminable
de penser le pensable...» - philosopher comme ouverture de validités nouvelles®, in: S.
Klimis, Ph. Chaumiéres, La vérité..., Briissel 2011.

https://dol.org/10:14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59,

45


https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Teil I - Agieren-Handeln im Tun und Denken

Wahrheit zum unbestimmten horror vacui, der Angst vor der Leere, dem Chaos
der mise en abime.

Ich versuche die Beantwortung dieser Fragen Schritt fiir Schritt im Sinne
einer Freilegung der Problematik selbst und gemifd dem Prozess des allmihli-
chen Wahrhabenwollen-Kénnens.

Was im Zuge jeder Forschung aufgedeckt werden soll, ist zuerst nur eine
Ahnung, ein Verborgenes, von dem nicht gewusst wird, wie es genau beschaf-
fen ist. Das ist die herkémmliche Variante erkenntnistheoretischer bzw. wis-
senschaftstheoretischer Wahrheitssuche.

Eine andere Zugangsweise zur Wahrheit geht von einem durch Formen
psychischer und kultureller Abwehr Verschleierten aus, von einem durch Idole
(Bacon) bzw. durch Vorurteile oder Illusionen Verdeckten, das im Sinne ei-
ner psychisch zu verstehenden Angstabwehr erhellt werden kann: Verstellt,
verkannt sind weitere Ausdriicke der Negativitit, die das Auszugrabende, das
zu Erhellende, zu Er-kennende und zu Entdeckende oder zu Entbergende be-
zeichnen. Diese Dynamik prigt das Verhiltnis zwischen Agieren und Han-
deln mafgeblich, blockiert die Uberginge oder macht sie méglich.

Mit Freuds Metapsychologie und mit der psychoanalytischen Klinik ist so
etwas wie eine Gnoseopathologie in systematischerer Weise moglich gewor-
den, allerdings ist sie fiir den philosophischen Wahrheitsbegriff noch nicht als
solche bzw. in wenigen, nicht sehr weit reichenden Ansitzen nur erst implizit
versucht worden.® Was ist unter einer solchen Gnoseopathologie zu verstehen?
Es geht mir zum einen darum, den affektiven Momenten in der Figuration von
Erkanntem und Erkennbarem, von Gedachtem und Denkbarem Rechnung zu
tragen. Zum anderen kann das Nicht-wahrhaben-Wollen als orektische (wiin-
schende, begehrende) Abwehr im Sinne des Lust-/ Unlustprinzips, als Ausblen-
dung im Sinne einer individuellen oder kollektiven Selbsttiuschung gelesen

8 | Th. Reik, der Philosoph und dann erst Psychoanalytiker war, arbeitete sehr friih
in diese Richtung, siehe Dogma und Zwangsidee, Wien, Berlin, Leipzig 1927; J. Lacan
sporadisch und philosophiebegrifflich in eher unsystematischer Weise, systematischer
W.R. Bion in Lernen durch Erfahrung, Frankfurt/M. 1992, J. Derrida vor allem in Die
Schrift und die Differenz, Frankfurt/M. 1972, und Die Postkarte von Sokrates bis an
Freud und jenseits (La carte postale de Socrate a Freud et au-dela), Berlin 1987/89,
sowie C. Castoriadis, ebenfalls Philosoph und Psychoanalytiker in Gesellschaft als Ima-
gindre Institution und vor allem in Sujet et vérité dans le monde social-historique. Sé-
minaires 1986-87, Paris 2002. Interessant fir dieses Vorhaben sind auch die Arbeiten
von P. Aulagnier, La violence de I'interprétation, Paris 1975, und von D. Rosé, ebenfalls
Philosoph und Psychoanalytiker: L'endurance primaire, Paris 1992.

https://dol.org/10:14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59,



https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Agieren und die Aletheia der Praxis

werden; uiber diese Redewendung nihern {wir} {uns} an die Wahrheit {iber
eine spezifische Art der Negativitit an.’

Die Abwehren und Widerstinde gegen den Zweifel sind also auch gegen
eine Orexis, d.h. gegen ein Streben gerichtet, welches die Wahrheit im Sinne
und im Kontext des Realititsprinzips anpeilt. Dabei bezeichnet Realitit zum ei-
nen den Wahrnehmungsaspekt der dufleren , Realitit“ mit ihren Hindernissen
und Bedingtheiten, etwa die ,Gesetze der Schwerkraft“ beim Klettern, oder
die gesellschaftliche Wirklichkeit und die darin vorherrschenden Gesetze, was
in der totaleren Form des psychotischen Nicht-wahrhaben-Wollens besonders
virulent ist. Als psychische Realitit bezeichnet sie vor allem Phinomene an
der Schnittstelle von innerer und duflerer ,Wahr-nehmung“ als komplexer und
mehr oder weniger wahrer Ver/nehmung und Erfahrung, z. B. - um ein patho-
logisch relevantes Phinomen zu nennen — das Trauma.

Nicht wahrhaben wollen tun {wir} im Allgemeinen was {wir} — meist un-
bewusst — als unertraglich imaginieren bzw. erfahren haben. Mit ,unbewusst®
meine ich hier vor allem, dass das, was {wir} nicht als Teil von {uns} bzw. un-
serer Wahrnehmung haben ,wollen®, sprich kénnen, bestindig verdringt oder
abgespalten (im starken Sinne Melanie Kleins) wird. {Wir} wollen bzw. kénnen
nicht ,haben*, was fiir die anderen vielleicht lingst klar und damit jenseits von
Wahrheit und Liige ist, oder auch: {Wir} wollen nicht ,wahrhaben®, was in eine
psychische mise en abime fithren wiirde, und schon gar nicht kénnen {wir} es
sagen, aussprechen, anderen zu erkennen geben im Sinne der Parrhesia.

Dieser Aspekt fiihrt zum Eifer der Geheimhaltung, der Eifersucht, die
ebenso eifrig im Verleugnen wie im Ent-decken-Miissen agiert wird. So wiren
Freuds Thesen zur Eifersucht in ihrer wahnhaften Dimension (die ,-sucht*
verweist darauf) zu erweitern beziiglich der Faszination des Erschreckens an-
gesichts der Ent-deckung des leeren Platzes der Wahrheit. Fiir Freud ist die
Eifersucht eine Projektion der abgespaltenen Geliiste, selbst fremdzugehen,
auf den_die Partner_in, der_dem das nun obsessiv unterstellt wird, und zwar
mit allen affektiven Ladungen und den mises en scéne eines solchen Fremd-
gehens. Das Erschrecken an der Entdeckung der Wahrheit, das Schreckliche,
deinos, ist dagegen das Geheimnis, das aufhort eines zu sein. Es ist also nicht
der Inhalt des Geheimnisses traumatisierend, sondern dass es als Geheimnis
verschwindet, das von dem Moment an nicht mehr unbewusst lustvoll gehiitet
werden kann.

9 | Aus einer Metaperspektive ist zu fragen, ob nicht auch der Versuch der Erhellung
dieser ,anxiomatischen“ Wahrheitsaspekte seinerseits anxiogen ist und dadurch - ins-
besondere innerhalb eines auf Kanonisierung und Disziplinierung ausgerichteten aka-
demisch-philosophischen Dispositivs - abgewehrt wird. Das sei aber vorerst nur neben-
bei erwdhnt.

https://dol.org/10:14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59,

47


https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Teil I - Agieren-Handeln im Tun und Denken

Um massive Angst bzw. Unlust zu vermeiden, macht das Ich sich in die-
sem Fall lieber Illusionen beziiglich dessen, was geschehen sein koénnte und
vielleicht auch ist, Illusionen beziiglich dessen also, was als wahr ausgesagt,
an/genommen oder auch nur imaginiert werden kénnte. Dabei sagt die Art
der illusionidren Figuration ebenso etwas iiber die Art der psychischen Abwehr
aus, wie sie etwas tiber die Erfahrungsstruktur der verkannten Wahrheit an-
zeigt. Diese an der Schnittstelle von Wollen und Unbewusstheit angesiedelte
Realititsverkennung bzw. -verweigerung — die Alltagssprache ist hier mit dem
Ausdruck nicht wahrhaben wollen weiser und zugleich verspielter als manche
Debatten, die sich gerne tiber sie erheben — kann als die normale, die alltigli-
che Version der Abspaltung, Verleugnung oder Verkennung betrachtet werden.

Diesen Abwehrmechanismen im Zeichen der Spaltung ist — im Gegensatz
zur herkémmlichen Verdringung — eben dies gemein, was die Redewendung
aussagt: das Wollen ist eines und ist zugleich kein richtiges im Sinne der De-
liberatio/boulésis (siche Kapitel 3). Es ist ein primitiveres, stultitia-dhnliches,
d.h. ein trotziges Nicht-Wollen, das aber als Wollen nicht eingestanden wird,
ein unbewusstes Nicht-Wollen gleichsam, das Schopenhauer als das einer ano-
nymen Instanz, des Willens, Freud als das des Es gedacht hat. Selbst kénnen
{wir} erst nachtriglich sagen, dass {wir} etwas nicht wahrhaben wollten, dass
{wir} {uns} der, also dieser spezifischen Wahrheit verweigert, ja {uns} vor ihr
und vor allem vor den Unlust-Affekten, der Angst, der Wut und der Scham, die
sie nach sich zieht, in gewisser Hinsicht geschiitzt haben.

Diese Wahrheit wird erst durch die Auflosung der Verkennung als Wahr-
heit gegentiber einer illusioniren Verkennung, einem naiven Glauben etc.
manifest. Und doch: In der Zeit vor der Ent-tduschung oder Aufdeckung, in
der Zeit des Festhaltens an der Verkennung des Abgriindigen also, scheint
das durch, was die Herausbildung der Tduschungs- oder Verdeckungsgebilde
iiberhaupt erst als solche erméglicht und was deren spezifische psychische Re-
levanz ausmacht: die Angstigung bzw. das, was als dngstigend nur phantasiert,
aber eben nicht wahrgenommen oder ,gesehen” wird in einem begrifflich/be-
greifenden Sinn von erkennendem , Sehen®, d.h. von Einsicht.

Die Wahrheit in diesem psychisch und wahrnehmungstheoretisch virulen-
ten Sinn der alétheia ist also nur in der Kombination aus Angst, Tduschungs-
willen und Enttiuschungseinsicht erfahrbar und begreifbar. Es geht hier nicht
um Wahr oder Falsch, sondern um die Wahrheit in ihrer unhintergehbaren
Verwobenheit mit der Illusion oder der , Liige*, an die jene, welche sie am iiber-
zeugendsten verkiinden, zumeist am intensivsten glauben.

Was ich hier Tduschungswille nenne, ist nimlich in erster Linie ein Me-
chanismus der Ich-Tduschung und verweist auf jenes Phinomen, das Freud
im Zusammenhang mit der Trauerarbeit die Wunschpsychose nennt, wel-
che sich der Realititspriiffung entgegenstelle: Es werden darin der verlorene
Mensch oder der Liebesverlust als Verlorene verleugnet und stattdessen wird

https://dol.org/10:14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59,



https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Agieren und die Aletheia der Praxis

der Wunsch, sie seien noch da, als erfiillt halluziniert.”” Das gesamte Vorstel-
len und Tun wird in den Dienst dieser hauptsichlich pathischen, also affektiv
begriindeten Phantasmagorie gestellt, nichts, was die Illusion stort, kann rea-
lisiert werden, weder auf der Vorstellungsebene der mise en scéne noch auf der
praktischen Umsetzungsebene der mise en acte. Und doch passieren perma-
nent Fehler, ja Fehlleistungen aus der Sicht der Wunschpsychosen-Wahrheit,
weil das Subjekt der Wirklichkeit minimal Rechnung tragen muss, um nicht
korperlich oder sozial zu verenden.

Meines Wissens tibernimmt Freud den Ausdruck ,nicht wahrhaben wol-
len“ nicht explizit, aber er geistert gleichsam durch sein ganzes Werk und
durchzieht die wichtigsten Spaltungsmechanismen, nimlich die Verleug-
nung und die Verkennung. Nicht wahrhaben wollen ist eine in der Wiener
Umgangssprache gingige Formulierung, ein gefliigeltes Wort sozusagen, das
aber nicht als Metapher fungiert, sondern als eine Art alltagssprachlicher Re-
flexionsbegriff, der ein psychologisches Nachdenken tiber die allen Menschen
vertraute Schwierigkeit des Anerkennens von unliebsamen oder schmerzhaf-
ten ,Wahrheiten“ enthilt, die erst dadurch, dass sie Resultat eines schwierigen,
ja psychisch schmerzhaften Anerkennungsprozesses werden, Wahrheiten wer-
den und nicht mehr blof richtig wahrgenommene Sachverhalte sind. In dieser
Formulierung ist die ,Wahrheit“ als ebenso kognitives wie tiefenpsychologi-
sches Phinomen enthalten und das Resultat des Anerkennungsprozesses ist
zugleich die Aufhebung der illusioniren Verkennung, in der die Angst {uns}
bannt: An-alysis.

Wihrend Freuds Begriff der Abwehr bzw. des Abwehrmechanismus auf
einer ersten Ebene die Abwehr von un- oder antimoralischen Manifestationen
des Triebes umfasst, spricht er im Zusammenhang mit aus entwicklungs-
psychologischer Perspektive fritheren Abwehren davon als einem Schutz ge-
gen Affekt- oder Triebinvasionen, die fiir das Ich vernichtende Auswirkungen
hitten. Je totaler also die Bedrohung erscheint, desto eher regrediert bzw. re-
kurriert die Psyche auf frithe Abwehren.

Die meisten Abwehrmechanismen, die Anna Freud systematischer heraus-
gearbeitet hat", haben mit dem Verhiltnis zur ,Wahrheit zu tun und mit den
Angst generierenden Trieben, aber ebenso mit den , Kognitionen®, die fiir das
Ich traumatisierend sind, insofern es von seinem Ideal bzw. seiner Idealisie-
rung — fur sich und die anderen — beherrscht ist. Damit ist der narzisstische
Kern aller illusiondren Verkennungen und Realititsverweigerungen beriihrt,
der deutlich macht, warum gerade der Eros eine zentrale Rolle im Erkenntnis-
prozess spielt und warum Wissbegierde mit Wissensdurst zu tun hat und nicht
mit Sattheit und Zufriedenheit. Der Eros hat immer auch mit einer ,Kastrati-

10 | Sigmund Freud, Trauer und Melancholie, GW X, S. 430.
11 | Anna Freud, Das Ich und die Abwehrmechanismen, Miinchen 1964.

https://dol.org/10:14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59,

49


https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Teil I - Agieren-Handeln im Tun und Denken

on“ des sich allmichtig wihnenden Ego zu tun, die der fiir den Erkenntnis-
gewinn und die Lust an der Wahrheit zu begleichende Preis ist.

Freud hat im Rattenmann'? die Auswirkungen der Urszene aufgezeigt, in
der das kleine Kind als machtloser und ausgeschlossener Zuschauer beim ero-
tisch-sexuellen Akt der Eltern oder ersten Bezugsperson/en von erotisch-se-
xuellen Affekten iiberschwemmt wird, die sein dafiir noch nicht geriistetes
Wahrnehmungsvermogen auf mehreren Ebenen iiberschreiten. Diese kast-
rierende Urszene ist zugleich die Grundlage fiir die Sozialisation des infans/
Kleinkindes, weil sie dessen urspriingliche Illusion erschiittert, die Illusion
nimlich, dass es das ausschlieRliche Objekt der Begierde der ,Mutter bzw.
des ,Vaters“ und/oder der anderen primiren Bezugsperson/en ist, die anfing-
lich von der Psyche ja nicht als unterschiedene ,Personen” wahrgenommen
werden. Dies bezeichnet den aporetischen und zugleich ambivalenten Grund
unserer Libido, bis hinein in ihre erhabensten Sublimierungen wissenschaft-
licher oder philosophischer Wahrheitssuche, die in dieser Verwurzelung stets
ein Agieren bleibt und ist, noch lange bevor sie zu einer Arbeit oder einem
Beruf wird.

Es bedarf einer sublimierenden Triangulierung gegen die dyadische Sym-
biose, die Platon mit dem Aristophanes in den Mund gelegten Mythos im
Symposion philosophisch in Szene gesetzt und die Freud aufgegriffen hat.”
An diese urspriingliche Triangulierung lehnt sich nun auch unser Verhiltnis
zur Wahrheit an. Im zur Exklusivitit neigenden Liebesleben reinszeniert sich
die erwihnte Urszene regelmifig dann, wenn ein/e Partner/in sich in eine/n
Dritte/n verliebt, fiir manche traumatischer, fiir andere weniger traumatisch.
Der aus der neuen Liebesszene Ausgeschlossene, dessen erotische Matrix mit
einem Schlag zerreifdt, wird dann, etwa inmitten einer vorbewussten bosen
Ahnung oder eines Boses ahnenden Zweifels, schon oder nicht wahrhaben
wollen, was alle anderen bereits bemerken oder wissen. Auf einer sublimierten
Ebene der ,Wahrheitsliebe“ strebt die Wahrheit als Strebung sich selbst an,
mit zuweilen dhnlich traumatisierenden Auswirkungen fiir das Ich, das sich
unweigerlich an narzisstisch-libidings besetzten Idealen erhsht. So ist etwa
eine Art jubilierender Freude mit der Erfahrung der psychischen, geistigen
und untergriindig auch kérperlichen Ausdauer verbunden, welche sowohl der
Zweifel als auch die Anerkennung der Wahrheit erfordern, die das illusionir

sich verkennende Ego in seinem Allmachtsphantasma kastriert. Mit einem

12 | Sigmund Freud, Bemerkungen lber einen Fall von Zwangsneurose, Gesammelte
Werke Band VII, Frankfurt/M. 1990, S. 384-463

13 | Siehe Alice Pechriggl, Eros, Wien 2009, S. 15-32. 107.

14 | Die drei zentralen illusiondren Verkennungen des Ego sind die Negierung der Ge-
schlechterdifferenz/en, die lllusion der Unsterblichkeit und der Glaube an die willkirli-
che Verfiigung liber die Sprache als Essenz des Allmachbarkeitswahns.

https://dol.org/10:14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59,



https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Agieren und die Aletheia der Praxis

Schlag ist es nicht mehr nur das zerstorte Objekt, d.h. der vom Kind imagi-
nierte Andere, von dem Winnicott schreibt, welches gleichsam hegelianisch
aus der Asche der imaginiren zerstorerischen Angriffe aufersteht,”” sondern
das Ich selbst als noch mehr fiir sich Seiendes, also selbstbewusster und auto-
nomer als zuvor durch das Aushalten des Schmerzes bzw. des zermiirbenden
Zweifels.

Es ist kein Zufall, dass die Griechen, von Homer tiber Sappho, Euripides
und Sophokles zu Sokrates/Platon, die Wahrheitssuche mit zentralen, ja exis-
tentiellen menschlichen Akten, dem Kampf im Feld und der Verwundung
sowie dem Geburts- und Liebesschmerz verkniipft haben; Wissenschaft bzw.
Philosophie, spiter auch Kunst, werden seit Platon mit Anstrengung verbun-
den und zugleich legitimiert.!® Das Band in all diesen Dramen des Wieder-Er-
kennens, durch das die zerfallenden und voneinander abgespalteten Teile
wieder verbunden werden kénnen, ist die Ausdauer, die Platon als erster auf
intellektueller Ebene stark macht”, bevor sie iiber den christlichen Weg — und
starker ins Masochistische gewendet — in der Vorstellung vom gegeifielten und
geiflelnden Genufl, von Leid und Schmerz im Genieflen miindet. Es gibt zu-
gleich eine Art Widerstand in jedem Einzelnen gegen die je eigene Wahrheit,
gegen den Wunsch, das auf sich zu nehmen, was wahr ist, nicht das, ,was der
Fall ist, denn das kann alles und nichts sein, psychisch relativ gleichgiiltig;
wahr im hier gemeinten Sinn der psychischen Wahrheit ist nur, was ich nicht
mehr nicht wahrhaben will.

Diese gegen die philosophische und/oder psychoanalytische Erhellung
oder Aufdeckung gerichteten Widerstinde im Einzelnen, der sich der Wahr-
heit und der Miihsal ihrer An/erkennung (,Findung*) nicht stellen kann oder
will, haben ein Pendant auf institutioneller Ebene: Sie sind den anonymen
Rationalisierungsakten vergleichbar, denen {wir} z.B. aktuell in den neotay-
loristischen Wahrheitsmaschinen zur Evaluierung der Wahrheitssuche/nden
begegnen. Diese Akte sind vielmehr Techniken der commodification of know-
ledge. Sie versprechen nicht nur eine ,emotionslose®, maschinelle Erhebung
des Gutenundwahren in den Universititen (das Schone ist bereits gefallen);

15 | D. W. Winnicott (1953), ,Transitional Objects and Transitional Phenomena—A Study
of the First Not-Me Possession®, in: International Journal of Psycho-Analysis, 34:89-97.
16 | Fiirdie Rolle der Anstrengung in der bis heute nachwirkende Kontroverse zwischen
Bergson (als dem ,Metaphysiker) und der so genannten antimetaphysischen ,wissen-
schaftlichen Philosophie“ von Russell und dem Wiener Kreis siehe die Einleitung von
Nicolas Novion zu ,Introduction a la métaphysique“ von Henri Bergson, Paris 2013. Fiir
eine Auseinandersetzung mit der Ausdauer aus psychoanalytischer Sicht siehe Daniel
Rosé, L'endurance primaire, Paris 1997.

17 | A. Pechriggl, Corps transfigurés Il. Critique de la métaphysique des sexes, Paris
2000, S. 27.

https://dol.org/10:14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59,

51


https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Teil I - Agieren-Handeln im Tun und Denken

sie tragen vor allem zum Erhalt der Abgeschlossenheit des Sinns bei, dazu,
dass alles im schon Gedachten verharrt, weil nur von diesem auf das derart
durch ,Indikatoren“ determinierte Guteundwahre geschlossen werden kénne.
Gleichzeitig wird die permanent wachsende Innovation und Produktion ritu-
ell beschwort, behauptet und eingefordert. Diese als Weltoffenheit verkleidete
Abgeschlossenheit der mise en scéne et en sens ist das Resultat eines tieferen
antiphilosophischen Widerstands, der sich als System verallgemeinert bzw. ob-
jektiviert durch mafdgebliche, Mafistab setzende Behauptung und Verordnung
der Giite des — eigenen, eigentlichen — Denkens. Dabei werden die subjektiven,
machtlobbyistischen und kontingenten Faktoren dieser Evaluationsmatrizen
und -maschinen verdringt, verleugnet und ihrerseits hinwegrationalisiert.
Diese AbschlieRung erscheint somit kaum mehr als Abwehrmechanismus
der einzelnen Psychen oder des Denkens einzelner Menschen, sondern eines
Systems.’ Inmitten der Institution Philosophie als akademische Disziplin hat
sich dieser antiphilosophische Widerstand in Form einer Fetischisierung des
rationalisierenden Denkakts durchgesetzt mit der Vorherrschaft einer Schule,
die sich als einzig rational denkende ausgibt und sich so dogmatisch reprodu-
ziert.”

Das Dogma ist Fetisch im Zeichen des Absoluten. Wihrend der Fetischist
sich mit dem Stiefel begniigt, den er an die Stelle der ihm unertriglichen
~Leere“ des weiblichen Geschlechtsorgans stellt, bliht der Wahrheitsdogma-
tiker seinen Fetisch zu einem universalen Prinzip auf, das alle Leere im Be-
reich der Erkenntnis ein fiir allemal beseitigen soll. Der technobiirokratische

18 | Aus dieser Perspektive erscheinen die Abwehrmaschinen des paranoiden Wahns
durchdachter und durchgeplanter als die viel llickenhafteren, aber dadurch auch flexib-
leren neurotischen Abwehrmechanismen. Denn der Wahn préasentiert bzw. manifestiert
sich als totales System, das den gesamten Kosmos reinszeniert, insbesondere die Her-
kunft. Die sich selbst - gegen die totale Vernichtungsangst - hervorbringende ,totale
Psyche“ muss die eigene und die Weltherkunftin einertotalen lllusion der Klarheit, Rein-
heit und Geborgenheit erfinden. Diese Phantasmagorie eines gleichsam vorprogram-
miert-maschinell ablaufenden Handlungsgefiiges hat somit radikalreligiosen Charakter
im Sinne einer Dissens, Zweifel und Spontaneitat ausrdumenden gemeinschaftlichen
Glaubensverbindung. Der Wahn ist damit ,sozialer* und scheinbar ,triangulierend®,
doch die rigide Triangulierung scheitert radikal, sowohl am Realen diverser, auch wi-
dersprichlicher Faktizitdten als auch am Religionskrieg bzw. - den Wahn des Einzelnen
betreffend - an der nicht gelingenden Integration des Ich, dem als psychotisch-wahn-
haften die Anerkennung seitens der ,normalen” Gemeinschaft versagt bleibt. Piera Au-
lagnier hat ihr Werk einer systematischen Bearbeitung dieser Fragen gewidmet, siehe
insbesondere den zweiten Teil von L'apprenti historien et le maitre sorcier.

19 | Bieri, P., ,Was bleibt von der analytischen Philosophie?, in: Deutsche Zeitschrift
fir Philosophie, 3/2007, S. 333-344.

https://dol.org/10:14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59,



https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Agieren und die Aletheia der Praxis

Wahrheitszwang gibt diesem Dogmatismus eine Gewissheiten generierende,
automatisierte Form. Wogegen hier mit grofem Aufwand agiert wird, ist nicht
so einfach auszumachen, und je spezifisch zu analysieren, doch geht es bei
dieser Mainstream-Agierensweise neben 6konomischen Diktaten im Sinne
kapitalistischer Wissensproduktion vor allem um eine vorherrschende Affekt-
Skonomie im Register des Kontrollzwangs. Dabei wird das Handeln zu einem
vorprogrammierten Tun degradiert, also als Handeln de facto immer mehr
ausgeschaltet; seine Verbindung zum phantasievollen Agieren, aus dem jedes
Handeln schopft, wird gekappt, wodurch es als kreatives Tun zersetzt wird.?

Dabei gehen die Abwehren der Ungewissheit erkenntnistheoretisch mit
dem notwendig provisorischen Charakter der Wahrheit einher; sowohl mit
den bewusst eingesetzten Abwehren, die als gute Griinde nicht weniger Ra-
tionalisierungen im Freud’schen Sinn sind, als auch mit den unbewusst ein-
gesetzten Widerstinden, ebenfalls im Freud’schen Sinn. Diese sind entweder
in affirmativer Weise {iber die Spaltung artikuliert, Dogmatismus, Unilatera-
lismus, Monismus etc., oder auf negative Weise, radikaler oder dogmatischer
Skeptizismus (nichts ist erkennbar, wahr, existent, real etc.), epistemologischer
Nihilismus (anything goes im strengen Sinn?') oder Fundamentalthesen von
der tabula rasa. Was diese negativen Formen von den positiven unterscheidet,
ist ein gewisser Grad an Realitdtssinn, den die positiven Formen schwerlich
erlangen. Diese Verbundenheit gegeniiber dem, was Freud das Realitdtsprin-
zip nennt, ist den eher positiv formulierten Verneinungen fremd, und doch
scheint der Realititssinn der radikal-skeptischen Dogmen von etwas ablenken
zu wollen. Castoriadis sieht in ihnen die Kehrseite der Verneinung und der
Verleugnung der Relativitit jeder gerade giiltigen Wahrheit.?? ,Die Wahrheit ist
diese und keine andere, gleichsam als ob gesagt werden sollte, , die Wahrheit
ist nicht (relativ)“.

20 | Siehe weiter unten Kapitel 6, S. 207.

21 | Bei Feyerabend ist dieses anything nicht absolut gesetzt. Siehe Wider den Metho-
denzwang, Frankfurt/M. 1983.

22 | Seminar 1988/89, EHESS, Transkription Nikos Papadopoulos, archives Castori-
adis, IMEC. ,Gott hat die Welt erschaffen und die Welt ist gut, so wie er sie erschaffen
hat“: Dies ist das biblische Verdikt, das Castoriadis kommentiert, um besser verstand-
lich zu machen, worum es bei der Entfremdung der Menschen gegeniiber ihren eigenen
Erfindungen geht (zu denen fiir ihn an erster Stelle Gott gehort). Warum sollte die Welt
gut sein? Weil sie nicht schlecht sein darf, nicht schlecht sein kann. Ich sehe diese ,af-
firmative Verneinung® (die Welt ist gut, weil sie nicht schlecht sein darf) im Oxymoron
des ,dogmatisierenden® Skeptizismus als universalisiertes Nicht-wahrhaben-Kénnen:
weil dies oder jenes nicht wahr sein kann bzw. darf, ist nichts wahr. Wenn nichts wahr
ist, lost sich das eigene, spezifische Nicht-wahrhaben-Wollen auf in einem generellen
Nicht-wahr-sein-Diirfen, das allen und allem auferlegt wird.

https://dol.org/10:14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59,

53


https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Teil I - Agieren-Handeln im Tun und Denken

Es handelt sich hier um eine doppelte Strategie: ein Mal geht es um die
Delegierung jeglicher Arche (gr. Macht, Initiative, Beginn, Prinzip) und Ver-
antwortung an eine allmichtige, para-miitterliche Instanz, die Ziige eines
transzendenten Vaters angenommen hat; ein anderes Mal um die Verdeckung
der unangenehmen und grausamen Seiten des Lebens und der Welt, nicht nur
zum Zwecke der Erbauung, sondern auch, um den Zweifel an der Wiirde des
Lebens und der Existenz fernzuhalten. Der Zweifel kann als solcher schon zer-
miirbend sein, er wird umfassend destabilisierend, wenn es um die Welt, das
All, die Existenz, mit einem Wort: wenn es um alles geht. Wenn {wir} also
realistisch handeln, dann nicht nur auf der Ebene der Deliberatio, sondern
auf einer vorgeschalteten Ebene im Sinne des Wahrhaben-wollen-Kénnens, der
Anerkennung der Bedingungen, welche die Wunschziele im Wege ihrer Ver-
wirklichung vereiteln oder behindern kénnen.

Unbewusstes Agieren im Sinne des Un-/Lustprinzips ist aber nicht nur als
unrealistisches Tun zu sehen, das a priori zum Scheitern verurteilt wire. Es
kann Momente des Gelingens enthalten, die sich erst nachtraglich als solche
herausstellen. Das alltigliche unbewusste Agieren ist immer auch die Umge-
bung der Handlungen, es birgt die moralisch oder psychisch nicht annehmba-
ren Bedingungen, Unmoglichkeiten, Triebfedern, die uns, wiissten {wir} um
sie, vielleicht von jeglicher Aktivitit Abstand nehmen lieRen. Das heifdt aber
auch, dass das unbewusste Agieren nicht nur als Resultat der Abwehr zu ver-
stehen ist, als der ,Wahrheit des realistisch-rationalen Handelns“ entgegenge-
setzte Form des Tuns, sondern ebenso als blinde Beférderung des Handelns,
als stindige Belebung des Handlungsspielraums, so wie auch umgekehrt die
bewusste Abstinenz vom permanenten Entscheidungswillen diesen Hand-
lungsspielraum offenhilt.

Es gehort also auch zur ,Wahrheit des Agierens*, dass es sich zutrigt, ohne
dass {wir} es kontrollieren konnten; es sprengt das Handlungssetting im Re-
gister des Kontrollzwangs, ist Sand in dessen Getriebe und beherbergt Im-
provisation, Spontaneitit und Intuition, welche von dessen rationalisierenden
Instanzen ausgeschaltet werden. Je offener die Raumzeit fiir Improvisation,
d.h. auch Unvorhersehbares und Intuition, desto breiter ist das Moglichkeits-
spektrum fiir die kreative mise en scéne et en sens aus der spontanen mise en acte
heraus; denn genau das ist die Improvisation im Unterschied zur geplanten
Handlung. Im Feld der Politik ist dies vor allem in Zeiten des Umbruchs, der
Revolution oder Reform bzw. in Zeiten der Veranderung der politischen Kultur
relevant, vor allem mit dem Auftreten neuer politischer Akteur_innen auf der
politischen Bithne.

Die Affekte treiben das Agieren an, doch sie halten es auch zuriick und ver-
stellen die Einsicht in die — noch verborgenen — Handlungszusammenhinge,
welche das Ausagieren gegen das oftmals irrig zielgerichtete Handeln zu du-
fern und offenzuhalten vermag. Es sind dann zuweilen andere Agierensstrin-

https://dol.org/10:14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:50. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Agieren und die Aletheia der Praxis

ge, die neue Einsichten eréffnen und zur Wahrheit des Agierens beitragen kon-
nen. Denn das Agieren inszeniert sich vielschichtig und multidirektional in
einem Wunschhandlungsensemble®®, in dem die Unvorhersehbarkeit gleichsam
epiphanisch, d.h. im pl6tzlichen Auftauchen zum Tragen kommt. In diesem
praktischen Wunschzusammenhang erscheint Agieren als eine Art von Pro-
behandeln ohne durchgingige gedankliche Kontrolle tiber das Tun und seine
moglichen Folgen.

¢ Agieren jenseits der Teleologie

Das Agieren, noch mehr das ,Ausagieren” (z.B. das acting out im Wutanfall
oder die ,Inkontinenz“ des whistleblowers) liigt nicht, auch wenn sich das Sub-
jekt immer etwas {iber die Motive seines Agierens vormacht. Doch gerade weil
dem Subjekt seine Motive teilweise verborgen bleiben, weil es sich die Einsicht
zuweilen aktiv — aber nicht ganz bzw. gar nicht bewusst — verstellt, um besser
agieren zu konnen, manifestiert sein Agieren gerade an diesen Schwellen Ver-
hiltnisse, die danach weiter bearbeitet, gleichsam be-handelt werden kénnen.
Das ist allerdings nicht immer moglich oder der Fall, und Agieren ist als die-
ses ,blinde“ Tun stets eine Gratwanderung zwischen Zerriittung und Mani-
festierung im Sinne der Aletheia als Freilegung und Freilassung unbewusster
Michte in uns.

In der Regel ist Ausagieren von unbewussten Wiinschen bzw. von damit
verkniipften Affekten harmlos, erweist sich nachtriglich, wenn der Zugang zu
den unbewussten Triebfedern ertriglich und mdéglich ist, als durchaus akzep-
tabel und sinnreich, insbesondere in akuten Konflikten, die sich meist durch
die immer gleiche Wiederholung von Abspaltung und Ausagieren, von Attacke
und Rache zuspitzen. Die Verborgenheit der Absicht im unbewussten Agieren
lasst den Angriff, der unbewusst oder vorbewusst durchaus als solcher gemeint
ist und vom Empfinger auch meist so empfunden wird, als Versehen erschei-
nen, als etwas, das dem/der Angreifer/in ,unabsichtlich“ widerfahren, also
durch ihn/sie hindurch passiert ist. So schiitzt sich das attackierende Subjekt
vor dem vollen Ausmafl der Sanktionen, die ja bei intentionaler, absichtlicher
Tat nicht nur in der Rechtssphire, sondern auch vor dem eigenen Gewissen
und seitens der von der Attacke Betroffenen gravierender ausfallen.

Doch wenn fiir das Agieren keine Verantwortung tibernommen wird,
wenn statt der Entschuldigung Ausfliichte oder anklagende Pseudobegriin-
dungen vorgebracht werden, die leicht als legitimierende Rationalisierungen

23 | In Anlehnung an das Wunschensemble von G. Deleuze, Abécédaire, ,Désir: Ge-
sprache mit Claire Parnet 1988, Régie: P.-A. Boutang, Erstausstrahlung: Arte 1996.
Transkription: http://www.arpla.fr/canal2/archeo/cours_2005/desirDeleuze.pdf (17.
Juli 2017)

https://dol.org/10:14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59,

55


https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Teil I - Agieren-Handeln im Tun und Denken

durchschaubar sind, dann wird die Attacke gleichsam auf einer unterschwelli-
gen Ebene verdoppelt. Irgendwann folgt dann Rache oder Revanche, denn die
Tat ist vollzogen und die Absicht verrit sich in ihrer Verleugnung; beide, die
Absicht und die Tat kénnen nur ,aufgehoben® (verziehen, vergessen, einge-
sehen) werden, wenn der_die Téter_in sie auf sich genommen hat, denn eine
verletzende, tibergriffige Tat ohne Autor_in kann fiir sich nicht aufgehoben,
nicht einmal vergessen werden. Das noch schwierigere Problem liegt in der
pluralen Dynamik jeder Tat, die ja nie allein von einer Person ausgeht, und
die fuir die Kommunikation so wichtige Ursachenforschung in jedem Konflikt
kommt, wenn die Gemdiiter abgekiihlt sind, immer auf die — obschon stets un-
gleich verteilten — Anteile aller beteiligten Subjekte, Dinge, Techniken und ih-
rer Interaktion an einem Konflikt.

Was also im Agieren in Erscheinung tritt, ist die Absicht als nicht einzu-
gestehende, und das allmihliche An/erkennen der Absicht ist bereits Teil des
Eingestindnisses und damit der Ubernahme einer Verantwortung fiir das
Getane. Hier setzt der Ubergang ein, an dem Agieren in Handeln iibergeht.
Das Schuldgefiihl, das sich und die Absicht im Unbewussten verborgen hilt
und gleichsam als bése Absicht kultiviert, wird nun virulent; es tritt durch das
Agieren in Umlauf und bahnt sich einen Weg zur Handlungsebene, auf der
das Eingestindnis iberhaupt erst stattfinden kann. Die Wahrheit des unab-
sichtlichen Agierens ist fiir das Handeln die Freilegung der nicht eingestehba-
ren Dimension der (un)absichtlichen Tat, die Frage nach den Griinden dafiir
und — zuweilen — die Suche nach einem Ausweg.

»~Abdenken“ oder mise en abime im Denken und Tun

Das philosophische Nachdenken iiber das Tun bzw. Agieren als Umfeld des
Handelns sollte zuerst dem Denken im Tun gerecht zu werden versuchen. In
diesem Sinn kann das Denken im Agieren als ein ,Abdenken“ gefasst wer-
den, das durch den Ausdruck im Modus des Agierens zu einem Eingedenken
werden kann — nicht muss, denn wie gesagt: Das Agieren kann sich in einer
Endlosschleife wiederholen, das Drama kann immer und immer wieder — von
einigen stilistischen Abinderungen abgesehen — gleich reinszeniert werden,
ohne in Handeln tiberzugehen. Was tut das Denken bzw. welcher Art sind die
Denkakte in diesem ,Abdenken“ (ein Wort, das es seltsamerweise nicht gibt)
des Agierens? Einerseits — und das hat Freud weitgehend systematisch darge-
legt — sind das die Denkformen der Abwehr, insbesondere die Verdringung
und die Abspaltung (Verneinung, Verleugnung, Verwerfung). Andererseits,
und dies hat Bion aufgezeigt, sind es Denkformen und -akte, welche dazu ten-
dieren, die Fassung und damit die Form zu verlieren, die aber dennoch als
Denkakte zu bezeichnen sind. Bion hat diese Auflosung des allzu bedrohli-

https://dol.org/10:14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59,



https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Agieren und die Aletheia der Praxis

chen Zusammenhangs zwischen Vorstellung, Wunsch und Affekt als attack
on linkings bezeichnet.?*

Wenn die Auflosung umfassend sein soll, miindet dies im Denkzerfall,
wie er in der Schizophrenie vorkommt, ja diese nachgerade charakterisiert;
aber wie jede Form der Abwehr ist auch diese — obschon episodenhaft und eher
unterschwellig — Teil alltiglichen Vorstellens, Denkens, Sprechens, Fiithlens,
Tuns. Wenn {wir} etwa erschrecken, sei es durch etwas plotzlich von auflen auf
{uns} Einwirkendes, eine katastrophale Diagnose oder durch einen hochst be-
unruhigenden Einfall, dann sind {wir} verwirrt; {wir} vergessen, was {wir} ge-
rade tun wollten, die Kontinuitit der Aufmerksamkeit ist gestort, {wir} bringen
den Satz nicht zu Ende, vergessen plotzlich das Bekannteste. In der Regel dau-
ern diese Moment nur sehr kurz an, {wir} tun dann Dinge im Modus des Agie-
rens (das mit dem Schrecken einsetzt), blind und unbedacht, meist auch recht
unkoordiniert. Meistens kénnen wir, aufgrund unserer Getibtheit und auf-
grund von Gewohnheiten, die Aktion, aus der {wir} gleichsam herauszufallen
drohen, irgendwie fortsetzen; {wir} wechseln in einen parallelen Aktions- und
Gewahrseinsmodus, der {uns} hilft, die Handlungsfihigkeit wieder herzustel-
len, den Sprechakt oder die Handlung wieder unter die Kontrolle des Bewusst-
seins zu bringen: {Wir} lenken {uns} vom Schrecken ab, sind auf mehreren
Ebenen der Aufmerksambkeit titig und stellen wieder die gewohnte Kontinuitit
im Vorstellungsfluss sowie die Kohirenz zwischen Affekt, Wunsch und Vor-
stellung her, die durch das heftige Erschrecken plétzlich zerrissen war. {Wir}
kompensieren in einem fort, meist ohne es zu bemerken, sofern {wir} nicht
psychotisch dekompensieren, was zum Beispiel in Momenten der Todesangst
auch bei ganz normalneurotischen Menschen der Fall sein kann, ja meistens
ist. Eine Groflgruppe etwa versetzt sich regelmifRig zu Beginn ihres Zusam-
mentreffens in den paranoischen Modus der Flucht-Angriff-Grundannahme,
die Mitglieder der Gruppe erleben dabei gleichsam psychotische Angste, derer
sie sich in der Regel nicht bewusst sind. Erst allmahlich, mit einer gewissen
analytischen Gruppenerfahrung, werden diese psychotischen Episoden dem
Bewusstsein zuginglich und reflektierbar. Massenhysterien, Kriegs- und Biir-
gerkriegsausbriiche, in denen ja nicht nur psychotische Menschen versammelt
sind, konnen so leichter nachvollzogen werden; ich komme darauf spiter noch
eingehender zuriick.

,Abdenken“ ist ein Verweis auf das Abfallen des Denkens vom Tun, auf
die Auflésung der gewohnten Verbindungen, d.h. Affekt-Wunsch-Vorstel-
lungs-Legierungen, die das Ich normalerweise die Welt und sich als weitge-

24 | W. Bion: ,Attack on linkings®, in: International Journal of Psychoanalysis, 40,
1959, S. 308-315. Dieser Artikel ist ein Meilenstein in der Psychosenforschung, er ist
aberauch fiir die hierversuchte Erhellung der dunklen Dimensionen unseres Vorstellens
und Agierens von grofiter Bedeutung.

https://dol.org/10:14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59,

57


https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Teil I - Agieren-Handeln im Tun und Denken

hend zusammenhingende Ganzheiten wahrnehmen lassen. Und doch ist
»Abdenken“ unumginglich, um iiberhaupt Neues, Anderes als das Gewohn-
te wahrzunehmen und zu machen. Neues kann nur erfahren, gedacht und
hervorgebracht werden, wenn das Briichigwerden der gewohnten Matrix aus-
haltbar ist, wenn das System, in dem vorgestellt und gestaltet wird, selbst in
Verinderung begriffen ist und diejenigen, die in ihm leben und es aufrecht
erhalten, schon teilweise davon abfallen. Dieses Abfallen, eine gleichsam un-
willktirliche, zuweilen auch gewollte Abtriinnigkeit, liuft, wie das acting out,
zwar stets Gefahr, aus dem Lot zu geraten, doch ist es unabdingbar, wenn neue
Horizonte erschlossen werden, ob im Bereich des politischen Handelns, im
Bereich der Forschung, der Kunst und der Philosophie oder im Bereich der
lebensweltlichen Herstellung.

An-a-lysis des Agierens

Wie gelangt das ,,Abdenken” im und aus dem Agieren heraus zum Nachden-
ken iiber das Getane bzw. tiber das Verfehlte? Dies geschieht vor allem durch
die Auflosung der Aufgelostheit, An-a-lysis, die — als expliziter Denkakt — das
Agieren nachzuvollziehen versucht, ob alleine oder im Kontext gemeinsa-
men Handelns. Wenn ich von Analyse spreche, meine ich nicht eine karge
und formalistische ,Methode“ oder das methodologische Selbstverstindnis
der ,analytischen Philosophie, ich meine Analyse auch nicht nur im Sinne
einer Technik, auf welche die Psychoanalyse manchmal verkiirzt wird oder
in dem Sinn, in dem etwa Heidegger das Dasein auseinanderlegte oder Le-
vinas seinen Gebrauch von ,Phinomenologie” erliuterte. Ich orientiere mich
logisch-begrifflich zuerst an Aristoteles und Kant, psychoanalytisch vor allem
an Freuds Entdeckung der vielschichtigen Wirkungsweise der Analyse, wobei
ich in beiden Perspektiven hervorhebe, dass An-a-lyse vor allem die Losung der
Aufgel6stheit (alytos) inmitten der Verstrickung bedeutet und bewirkt.

Analyse bedeutet und bewirkt, so sie gelingt, diese Art der Entwirrung
sowohl auf begriffslogischer als auch auf affektiver Ebene; im Denkvollzug
selbst tut sie das vor allem an der Schnittstelle zwischen Affekt, Wunsch und
Vorstellungstitigkeit, sodass neue Affekt-Wunsch-Vorstellungs-Legierungen
moglich, denkbar und sprachlich wirksam werden. Dies geschieht nicht be-
wusst, doch in der und durch die Analyse vollziehen sich diese Legierungen
auch intentional und auf bewusster Ebene, so wie sie sich auch in einigerma-
Ren systematischer Weise vollziehen.

In diesem Verstindnis von Analyse betrifft die Methode, ja die Technik
nur eine, stark identititslogisch geprigte Dimension. Das semantische Wir-
kungsfeld von Analyse aber reicht weit iiber diese methodisch-expliziten For-
malakte hinaus und ihre Tiefenwirkung entfaltet die Analyse eigentlich viel
frither, nimlich in der immer schon implizit, unbewusst und vorbewusst kri-
tisierenden (krinein, unterscheiden), analysierenden und sprachlich arbeiten-

https://dol.org/10:14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59,



https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Agieren und die Aletheia der Praxis

den psychosomatischen vis formandi. Ich meine damit die jeder Denktitigkeit
immanente und zugleich vorausgehende Einbildungs- und Gestaltungskraft
sowie die damit untrennbar verbundene intersubjektive Wunsch- und Affekt-
regulierung als solche.

Wenn {wir} auf den episodischen Denkzerfall zuriickkommen, der sich im
Sinne von Bions attack on linkings vollzieht (mise en abime), so ist der vorhin
nur ungefihr beschriebene Ausgang aus der Verstrickung, aus dem Zustand
der Verwirrung (gr. alytos), der {uns}, ohne viel dariiber nachzudenken, in der
Regel gelingt, eine A-n-alyse in actu auf einer mehr impliziten denn expliziten
Ebene, nur teilweise bewusst vollzogen. Wenn im Nachdenken dartiber der
Zerfall und die wiedererlangte Fiigung nachvollziehbar wird, ist die explizite
Analyse eine nachtrigliche, die sich an die gelungene implizite Analyse in actu
anlehnt: Der Zerfall wird sekundir bearbeitbar, die auseinandergefallenen Tei-
le werden, wie in der Analyse und Schlichtung eines Streits, ausgemacht und
in der Erinnerung an das Geschehene/Getane wieder zusammengefiigt. Erst
dann setzt die Beruhigung wirklich ein und breitet sich in die Zukunft hin
aus, weil {wir} aus der Ohnmacht des Erschreckens herauszutreten vermoch-
ten und etwas besser gewappnet sind fiir das nichste Mal.

Durch die Sinnstiftung (mise en sens) im Zuge der expliziten Analyse wird
der episodische Denkzerfall als Reaktion begreifbar und es muss nicht mehr
grundsitzlich an der eigenen Denk- und Handlungsfihigkeit gezweifelt wer-
den. Auch wenn diese Sinnstiftung noch keinen Aufschluss iiber die Reaktion
des Erschreckens zu geben vermag (Wieso gerade dieser erschreckende Einfall
und just in diesem Moment? Wieso das Erschrecken ob einer harmlos erschei-
nenden Aussage eines anderen?), stellt sie dennoch ein Geftige her, in dem das
Denken und Tun sich wieder orientieren kénnen.

Es sind also nicht nur die Affekte oder die Affektionen des Leibes, welche
die Einsicht in das eigene Tun und in die Handlungszusammenhdinge verstel-
len, sondern stets die Verwechslungen des Denkens, das den Affekten gewisse
Vorstellungen zuordnet. Dies hat nicht nur Spinoza in der Ethik ausgefiihrt,
sondern vielleicht noch systematischer Kant in der psychopatologischen Klas-
sifikation, die er in seiner friithkritischen Schrift Uber die Krankheiten des Kopf-
es versuchte.” Und doch reicht diese Perspektive nicht aus, um das Agieren zu
verstehen, etwa die Fehleistungen, die sich zuweilen als praktikabler erweisen,
als es eine geplante Handlung je sein hitte kénnen, und zwar gerade weil sie
von den stets virulenten Affekten und verwirrten Vorstellungen angetrieben
und motiviert waren.

25 | Immanuel Kant, Versuch (ber die Krankheiten des Kopfes, Vorkritische Schriften
Il, 1757-1777, Kants Gesammelte Werke, Akademie-Textausgabe. Band Il, Berlin 1968,
S.257-272.

https://dol.org/10:14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59,

59


https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6o

Teil I - Agieren-Handeln im Tun und Denken

Im Rahmen des gesellschaftlichen Imaginiren, also im Kontext der kol-
lektiven Phantasie- und Vorstellungswelt, sind unsere Handlungen immer
auch als — und im Rahmen von — Wunschhandlungsensembles zu betrachten,
bzw. als Handlungswunschensembles. In diesen sind Wirklichkeit, Reales und
Imaginires des gesellschaftlichen Tuns weitgehend miteinander verschmol-
zen; Lust- und Realititsprinzip liegen darin stets miteinander verschrinkt den
Handlungen zugrunde und strukturieren sie in ihrer Hervorbringung. Diese
Ensembles, die niemals zur Ginze bewusst werden kénnen, sind ebenso als
Matrix der klar ausmachbaren bzw. geplanten Handlungen zu betrachten wie
der alles Handeln umgebende und durchdringende Bereich des Agierens.

Allerdings ist mit dem Wunsch die Orexis explizit angesprochen, also die
strebende Kraft, die das unterschwellige Sinngefiige unserer praktischen Welt
zusammenhilt, ohne dass {wir} genau wiissten wie, warum, wozu genau. Es
geht also in der Praxis nicht nur oder gar nicht so sehr um die Verwirklichung
eines konkreten Ziels, auch nicht um das Ausagieren bestimmter ,Objektbe-
ziehungen®, wie es eine bestimmte psychoanalytische ,Schule“ im Anschluss
an Melanie Klein vorschreibt; philosophisch gesprochen geht es um einen
Zusammenhang von Prozessen, Vorstellungen und Erinnerungen in einem
Wunsch-Vorstellungs-Affekt-Fluss, der in diesem oder jenem Ensemble Ge-
stalt angenommen hat, begehrenswert geworden ist durch Erfahrung, Wie-
derholungen, Zu- und Abneigungsgeschehen, die seine weitere Gestaltung
prigen.

Inmitten dieses Flusses und der in ihm sich herausbildenden Ensembles
wird das Tatigwerden sich als dezisives Tun und zuweilen auch als Handeln
erweisen. Denn Handeln ist immer auch ein die Ohnmacht und die damit
verbundene Angst, ja Verzweiflung durch den Wunsch bzw. das Begehren
iberwindendes Gelingen, egal, ob die intendierte Handlung exakt an ihr Ziel
gelangt ist oder nicht. Deshalb wird auch im Passieren, mit dem {uns} die
Geschehnisse widerfahren, immer schon aktiv zur Transzendierung dieser
Ohnmachtsgefiihle hin agiert und gehandelt, auch wenn die Handlung als ein-
zelne, auf die Situation, mit den anderen, als Kompromiss zwischen intrapsy-
chisch widerstreitenden , Instanzen® abgestimmte davon nicht mehr viel zeigt.

Die Konfliktualitit als transzendentale Bedingung und Befihigung zum
intrapsychischen wie auch politischen Konflikt spielt in dieser Uberwindung
der Ohnmacht durch das dem Wunschhandlungs-/Handlungswunschensem-
ble zugeneigte Agieren und Handeln eine zentrale Rolle. Der Wechsel von
Agieren zum deliberativen Handeln ist — ebenso wie das umgekehrte Diffun-
dieren der Handlungen in den Bereich des Agierens — in diese Konfliktualitit
eingebettet, d. h. das Anerkennen des Konflikthaften ist der Beginn differen-
zierender Vorstellungs- und Denktitigkeit. Diese Konflikthaftigkeit ist nicht a
priori gegeben, entsteht tiberhaupt erst aus der Fihigkeit der Anerkennung von
Differenzen, Aporien, Unabgeschlossenheiten und der Erfahrung der Uber-

https://dol.org/10:14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59,



https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Agieren und die Aletheia der Praxis

windung verzweifelter Ohnmacht. Praxis, ob denkende oder handelnde, ist
vielleicht nichts anderes als die Austragung, die Verwirklichung dieser kon-
fliktuellen Disposition auf allen Ebenen menschlicher Sozialitit, am explizi-
testen auf der Ebene der Politik oder besser im Rahmen expliziter demokrati-
scher Instituierung. Doch dazu mehr im dritten Teil des Buches.

https://dol.org/10:14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59,

61


https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

