
Teil I – Agieren–Handeln im Tun und Denken

Das erste zu behandelnde Chiasma ist jenes, in dem die klaren Differenzie-
rungen zwischen Praxis und Theorie bzw. Tun und Denken brüchig werden. 
Diese Brüchigkeit einer begrifflich überkommenen Differenzierung wird an 
der Schnittstelle zwischen der Tätigkeitsachse und der Achse Agieren–Han-
deln aufgesucht, die ich zugleich mehrdimensional als semantisches Span-
nungsfeld betrachte. Dazu gilt es, die Modi des Tuns oder die Aktionsweisen 
„Agieren“ und „Handeln“ vorerst auf einer begrifflichen Ebene zu unterschei-
den. Mit dieser Ebene rücken allerdings – aus Gründen der Verständlichkeit 
– noch nicht die gesellschaftlichen, kulturellen und kollektivpsychischen Di-
mensionen des Handelns in den Mittelpunkt, die jedoch für dieses Begriffsfeld 
grundlegend sind: kein Handeln ohne Sprache, Gesellschaft, Kommunikation, 
und sei es ein ins Subjekt hineinverlegtes Beraten und Entscheiden inmitten 
von habituellem, unbewusstem oder vorbewusstem Agieren.

In den folgenden drei Kapiteln dieses ersten Teils werden also die verschie-
denen Ebenen des Spannungsfeldes von Agieren und Handeln gleichsam 
extrapoliert zu beschreiben und begrifflich etwas systematischer zu erfassen 
gesucht. Dies geschieht im Sinne einer philosophisch-gruppen/psychoanaly-
tischen Aufdeckung der von der Bewusstseinsphilosophie verschütteten un-
bewussten bzw. vorbewussten Dimensionen der Praxis, anders gesagt: unter 
Rückgriff auf den Begriff der Aletheia.

1	 Agieren und die Ale theia der Pr a xis

Agieren im hier zu entwickelnden Sinn ist nicht nur der begriffslogisch-struk-
turelle Gegenpol zum deliberativen Handeln, es ist auch das unbewusste, vor-
bewusste und nichtbewusste Reich, in dem das bewusste Handeln „wurzelt“, 
von dem es umgeben ist, aus dem es unablässig schöpft, schöpferisch hervor-
geht und in das es wieder zurücksinkt. Aus bewusstseinsphilosophischer Sicht 
ist das Agieren das apeiron, das Unbegrenzte, und Handlungen sind das, was 
die Grenze, peras, setzt und erkennbar macht. Es ist die körperliche Aktivität, 

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teil I – Agieren–Handeln im Tun und Denken36

die mit jeder Handlung einhergeht, derer {wir} {uns} aber zumeist nicht be-
wusst sind, und es ist der unbewusste Wunsch, der einen Lapsus veranlasst, 
den {wir} in unser Handeln integrieren. Vielleicht ist Handeln immer nur das 
Rationalisieren solcher Lapsi, aber das wäre eine Vereinfachung, die der Viel-
schichtigkeit rationalisierenden Verbergens nicht gerecht würde und Handeln 
auf Ideologisierung des immer schon zuvorkommenden Agierens reduzierte. 
Eine solche Darstellung trifft nicht einmal für die aktuellen politischen und 
wirtschaftlichen Eliten zu, welche im Bereich der öffentlichen Ideologisierung 
und Rationalisierung geradezu beheimatet sind; schon gar nicht auf das Reich 
demokratischer Freiheit, das in der politischen boulêsis, Deliberatio gründet.

Aletheia, die Wahrheit als Ent-deckung1 der Praxis bezieht sich vielmehr 
auf die Spannung und das ständige Oszillieren zwischen Agieren im Verborge-
nen, Ausagieren und Verstehen bzw. verstehendem Handeln, das sich seiner 
Triebfedern, gerade der zuerst verborgenen, halbwegs bewusst zu werden und 
ihnen Rechnung zu tragen (logon didonai) vermag, anstatt sie (hinweg) zu rati-
onalisieren.2 Die Aletheia der Praxis ist genau diese erkennende, verstehende 
und integrierende Aufdeckungsarbeit der Handelnden, um deren Erhellung 
und Explizit-Machung es mir in diesem Buch geht. Die bewusstseinsphilo-
sophische Konzentration auf logische Begründung, Begründbarkeit und Ra-
tionalisierung erscheint in der Folge als eine Fetischisierung im Sinne einer 

1 | Ich möchte damit nicht den Aletheia-Begrif f der Antike abdecken, der sich durch-

aus auch auf das Vergessen und Wiedererinnern bezieht, nicht nur in der Archaik, son-

dern vor allem auch bei Platon, insbesondere im Menon. Für die frühe vorphilosophische 

und philosophische Bedeutung von aletheia siehe vor allem M. Detienne, Les Maîtres de 

Vérité dans la Grèce archaïque, Paris 2006.

2 | Die Semantik von „rationalisieren“ wird im Folgenden vielfältiger entfaltet und 

etwas genauer betrachtet, es ist aber schon vorab zu erwähnen, dass das Rationali-

sieren im kapitalistischen Unternehmensjargon (Einsparen von Arbeitskräften) mehr 

als irgendein Beispiel ist; es verweist vielmehr auf eine geradezu epochale Bedeutung, 

man könnte sagen, dass es die zentrale imaginäre mise-en-sens-Bedeutung des aus-

gehenden 20. und beginnenden 21. Jahrhunderts ist, durch die sich ein immer selbst-

widersprüchlicheres, die Demokratie zersetzendes und postkolonial mörderisch sich 

auswirkendes Weltwir tschaftssystem ideologisch und kollektivpsychisch propagier t 

und immer weiter durchsetzt. Diese hegemoniale Sinnstif tungsbedeutung struktu-

rier t die Denk- und Selbstdisziplinierungsmodi der Menschen immer unangefochte-

ner, in den Universitäten strukturier t sie nicht nur die Organisation der Lehre und der 

Forschung (Schließung von Instituten, ganzen Universitäten, vor allem der kritischen 

geisteswissenschaftlichen Fächer nicht nur in GB und Ungarn), sondern zunehmend das 

Denken über Wissen(schaft) und Denken selbst. Siehe weiter unten in diesem Kapitel 

(b) und Kapitel 6a zum Thema Rationalisieren, das auch als eine Ar t von systemischem 

Agieren im Zeichen dieser politischen Affektökonomie zu analysieren ist.

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1  Agieren und die Aletheia der Praxis 37

überkommenen philosophischen Tradition der Anwesenheit, parousia, nicht 
parrhesia (Mut zu sagen, was ist), die dem Handeln angemessener wäre.

Wenn {wir} etwas tun, fällt {uns} meist nur ein Bruchteil dessen auf, was 
{wir} tun und wie {wir} es tun. Der Großteil unseres Tuns liegt im Verborge-
nen. Das heißt einerseits, dass {wir} {uns} dessen nicht bewusst sind, anderer-
seits heißt es, dass {wir} {uns} vieler Dimensionen des Tuns überhaupt nicht 
bewusst werden können, weil sie schlichtweg außerhalb unserer empirischen 
Wahrnehmungsmöglichkeiten, nicht nur unterhalb unserer aktuellen Wahr-
nehmungsschwelle liegen. Es ist eine egozentrische Illusion, zu glauben, dass 
{wir} selbst in jeder Hinsicht besser wüssten als die anderen, was {wir} tun 
und warum {wir} es tun. Dieses Besser-Wissen mag für jene Felder der Moti-
vation gelten, die {wir} kennen und nicht preisgeben wollen, doch bereits unter 
Einbeziehung der nicht bewussten Rezeptionsweisen auf affektiver und soma-
tischer Ebene ist das bewusste Ich den anderen immer schon zugänglicher 
als es sich „selbst“ (als behauptetes Selbst) gerne einbildet, wenn es an sich zu 
halten, sich auf sich zurückzuwenden glaubt, in dem, was gerne voreilig als 
Selbstreflexion beschworen wird.

Während die unterschwelligen Dimensionen des Tuns durch experimen-
telle Anordnungen ins Feld psychologischer Wahrnehmung gerückt werden 
können und seit langem werden, bleibt diese transzendentale, d. h. grundle-
gende und grundsätzliche, Nichtbewusstheit des {uns} „eigenen“ und zugleich 
„fremden“ Tuns Gegenstand philosophischer Spekulation; sie lässt sich nur 
begrifflich und gleichsam negativ bestimmen analog zur Selbstreflexion, die 
sich – obschon positiver besetzt, nur spekulativ behaupten lässt im Sinne einer 
immer schon kulturellen Selbstbehauptung. Konkreter ist dies mit der Annah-
me verbunden, dass das wahrnehmbare Tun eingebettet ist in das Tun oder Tä-
tigsein als Ganzes. Die begriffliche Bestimmung dieses Verborgen-Seins des 
Tuns bleibt unsicher, tastend; sie ist anfänglich mehr im ontologischen Feld 
der Unbestimmbarkeit angesiedelt, wobei sich durch allmähliche Erschlie-
ßung jederzeit Räume der Bestimmbarkeit eröffnen können. Um diese soll es 
hier im Hinblick auf Selbstbestimmung gehen.

Was so aus dem Verborgenen in neue Räume der Bestimmbarkeit geholt 
wird, steht im Zeichen der a-letheia, der Ent-bergung; es ist eine „Wahrheit“ des 
Tuns, die sich gegen den philosophisch etablierten Handlungsbegriff abgrenzt. 
Dieser Handlungsbegriff geht vom Tun als bewusstem Tun, als intentionalem, 
teleologischem Handeln aus und von der Aktivität als der ontologischen und 
sozialen Herrscherin über die Passivität. Zuweilen muss diese „Wahrheit“ des 
Tuns sogar gegen diesen Handlungsbegriff abgegrenzt werden, nämlich dann, 
wenn er dogmatisch als gesamtes Feld der Praxis inszeniert wird. Das Dogma 
bedarf immer der akademischen Inszenierung von Rigorosität und Notwen-
digkeit. Aus der Perspektive schöpferischen Tuns erscheint eine Philosophie 
des Tätig-Seins und Tuns, die nur mit dem Intentionalen befasst ist, extrem 

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teil I – Agieren–Handeln im Tun und Denken38

reduktionistisch; eine Philosophie des Tuns, die dieses mit dem Logischen, 
dem Manifesten identifiziert und die alles als Nonsens abwehrt, was sich nicht 
den Kategorien bereits etablierter Logik/en unterwirft, ist nur die Ideologie des 
Geistes bzw. des Willens, den sie stur postuliert: leibvergessen, selbstverges-
sen, wenn {wir} davon ausgehen, dass das Selbst eben eine – durchaus wichti-
ge und zu stärkende – immer schon leiblich verankerte Instanz ist.3

Es wird also einerseits um die handlungsbegrifflichen Implikationen diver-
ser Logiken im Nicht- und Unterbewussten gehen und vor allem um die von 
Freud entdeckte Logik des (oder vielmehr im) Unbewussten. Dabei sollten die 
Grenzen dieser Logik/en stets im Bewusstsein gehalten werden und auch ihr 
Hineinreichen ins Leibliche sowie ins Unbestimmbare als dem logisch nicht 
mehr Fassbaren. Das heißt nicht, dass es in der Philosophie, wie sie hier prak-
tiziert wird, darum ginge, etwas Verborgenes, Geheimes etc. ans Tageslicht 
zu zerren (oder im Stile Bacons der Natur gewaltsam ihre Geheimnisse zu 
entreißen), das gebietet schon die berufliche Ethik philosophischen Begriffs
gebrauchs. Vielmehr geht es um die Eröffnung von Möglichkeiten und Wegen, 
um die An/erkennung von Verweisen auf das Verborgene im Manifesten und 
schließlich um die begriffslogischen Implikationen für das semantische Um-
feld des Handelns, in dem unsere Handlungsspielräume angesiedelt sind.

Es geht darum, Verborgenes aus jenen Konflikten und Widersprüchen he-
raus zu entschlüsseln, welche sich im Manifesten oder nur erst Durchscheinen-
den, im Ausdrücklichen oder Verhohlenen auf verzerrte, tastende oder filigra-
ne Weise äußern. Diese Tätigkeit steht im Zeichen des Rätsels, das ein Mal 
mehr beunruhigt, ein anderes Mal mehr belustigt, also auch lustvoll gelöst 
zu werden verspricht. Gelingt diese Entschlüsselung mit einiger Systematizi-
tät, dann erschließen sich daraus neu bestimmbare Dimensionen des Tuns im 
Spannungsfeld von Agieren und Handeln.

3 | Dass die Logik ebenso eine Geschichte hat und Veränderungen unterworfen ist 

wie die Mathematik oder die Philosophie ist eigentlich eine Trivialität. Die Aufgabe der 

Philosophie ist es, dieser Geschichte und den Entwicklungen in der mathematischen 

Logik nicht nur Rechnung zu tragen, sondern auch aus neu erschlossenen Feldern so-

wohl natur- als auch kultur- und geisteswissenschaftlicher Erkenntnisse neue Anwen-

dungen in der Herausbildung von Er fahrungsbegrif fen für eine sich verändernde Welt 

zu entwickeln und neue Dimensionen der praxeologischen Begrif fsfelder zu eröffnen. 

Für die Kontroversen zu dieser Frage siehe vor allem die Einleitung zum dem gem. mit 

A. Böhler und C. Herzog herausgegebenen Band Korporale Performanz, Bielefeld 2013, 

sowie diverse Beiträge darin.

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1  Agieren und die Aletheia der Praxis 39

a	 Deliberatio über das Aus-agieren

Bevor ich mich in Kapitel 2 der Deliberatio als solcher zuwende, möchte ich 
hier die Frage nach der Verborgenheit des Tuns aufwerfen, die im Zuge der 
Entscheidungsfindung freigelegt und der Deliberatio gleichsam unterworfen 
wird. Diese Verborgenheit ist nicht nur subjektiver Art (im Sinne der Wahr-
nehmungsbeschränkung), sie hat auch einen handlungsfunktionellen Aspekt: 
Wüssten {wir} nämlich ständig, was {wir} und/oder andere tun, warum {wir} 
etwas und nicht vielmehr nichts oder etwas anderes tun, wären {wir} nicht 
mehr Handelnde sondern Allwissende, deren Tun zugleich schon totales Er-
kennen ist, das der Initiative eines Erkenntnisaktes überhaupt nicht mehr be-
dürfte. Diese Illusion schwingt nicht zuletzt im Theorie-Praxis-Verständnis 
eines bestimmten Marxismus bzw. historischen Materialismus mit, aus dem 
heraus bestimmte Philosophen – etwa Ernst Bloch – die Differenz zwischen 
beiden aufzulösen bestrebt waren. Handeln und Freiheit sind jedoch Begriffe, 
die nur deshalb Sinn machen, weil sie sich auf ein Tätig-Sein beziehen, das es 
sich zur Aufgabe macht, den Konflikt von Wissen/Denken und Nicht-Wissen/
Nicht-Denken im Tun, von Agieren und Handeln, von Einsicht und Uneinsich-
tigkeit (nicht Einsehbarkeit) auf spezifische Art und Weise zu lösen (analysis).

Handeln ist selbst der Lösungsversuch, und – aus praktischer Sicht – ge-
schieht es idealer Weise im Sinn eines Zu-Rate-Gehens im bewussten Um-
gang mit diesen Spannungen und Unbekannten. Diese Deliberatio, ob ge-
meinsam oder mit sich, steht wie erwähnt im Zeichen der Pluralität. Zuerst 
aber steht sie im Zeichen der Ambivalenz als Hin- und Her-Gehen zwischen 
Für und Wider. In diesem wird so lange abgewägt, bis eine angemessene Lö-
sung, Auf lösung der Verstrickung, gewählt und ein Konsens gefunden wird 
oder bis durch Ab-stimmung ent-schieden wird. Im Falle einer Abstimmung 
geht es nicht nur um die beste Lösung, sondern um die folgenschwere Nieder-
lage einer Partei oder eines Lagers, auf die ich im Kontext der Konfliktualität 
zurückkommen werde.

Wenn aus neuropsychologischer Sicht die Freiheit und das Handeln obso-
let erscheinen mögen, weil auf nicht bewusster Ebene eine dezisive Weichen-
stellung geschieht, bevor {wir} {uns} bewusst zu irgendwelchen experimentell 
reproduzierbaren Handgriffen entschließen, so tangiert dies nicht die Erfah-
rung, die {wir} von bewussten Entscheidungsprozessen, von der Wahl im vol-
len Sinne dieses Begriffs, machen, und derer {wir} als Mitglieder einer poli-
tisch geprägten Gesellschaft offenbar bedürfen. Die Wahl bzw. die abwägende 
Entscheidung für bzw. gegen etwas erlaubt es uns, wenn schon nicht ganz 
in Freiheit, so doch in bedingter Freiheit, diese subliminale Weichenstellung 
nachträglich und ohne von ihr explizit zu wissen, zu einer Entscheidung zu 
machen und damit im Bewusstsein – „für uns“, um es mit Hegel zu sagen – zu 
integrieren.

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teil I – Agieren–Handeln im Tun und Denken40

Die Deliberatio ist es, durch die {wir} {uns} – alleine oder im Austausch mit 
anderen – eine nicht bewusste, aber irgendwo geahnte oder sich leiblich ma-
nifestierende Weichenstelllung zugänglich machen und anerkennen. Daher 
meine These, dass Handeln implizit ausgerichtet ist auf eine einsichtige und 
möglichst umsichtige Lösung aus dem bloßen bzw. blinden Agieren heraus.
Andererseits ist das Agieren manchmal umsichtiger als die bewusste Hand-
lung, vor allem dann, wenn die Situation nicht hinreichend bekannt und be-
denkbar ist. Dies ist das grundlegende Chiasma dieses Buches, das nur aus der 
Perspektive des dogmatisch-illusionären Primats des bewussten Handelns vor 
dem nicht- oder unbewussten Agieren ein Paradoxon ist.

Während das Agieren aus dem Unbewussten, also aus unbewussten Mo-
tiven im Freud’schen Sinn, eine spezifische Bedeutung hat, in der das Ver-
borgene ein bestimmtes Etwas ist (ein Wunsch bzw. eine relativ spezifische 
Vorstellungs-Affekt-Legierung), das durch die je spezifische Abwehr dem Be-
wusstsein verborgen, ja nachgerade entzogen ist, dann wäre im Hinblick auf 
das Chiasma von Agieren und Handeln von einer weiter zu fassenden Matrix 
auszugehen. In dieser Matrix wurzeln sowohl das Agieren als auch das Han-
deln, aber auch aktives Tun und passives Erleiden sind darin noch miteinander 
verschränkt: Letzteres Chiasma wird in der griechischen Grammatik gleich-
sam strukturell angesprochen, nämlich in der Verbindung der zum Teil auch 
reflexiven Medium-Form zwischen Aktiv und Passiv. Das bedeutet, dass {wir} 
immer auch erleiden, was {wir} handelnd und nicht nur agierend tun, dass 
{uns} also im diffusen Tätig-Sein auf allen Ebenen des Psyche-Soma immer 
schon etwas passiert, d. h. geschieht und durchquert, ohne dass {wir} {uns} 
dessen bewusst sind oder überhaupt werden können.

Das impliziert, dass {wir} {uns} immer auch schon als Zuschauer unseres 
Tuns zu begreifen haben, wenn {wir} Handeln verstehen wollen und wenn 
{wir} aufgeklärter zu handeln versuchen wollen. Es wird also immer auch um 
die Handlungsschauplätze gehen, auf denen sich das Agieren und Handeln als 
mise en scène zuträgt. Dieses praktische Imaginäre ist nicht nur narrative Mi-
mesis, wie sie vor allem Ricœur in Anlehnung an Aristoteles handlungstheore-
tisch ausführte, sondern vor allem das Werk der poietischen Einbildungskraft 
in ihrer Verbindung zur Visualität.

Der erwähnten Matrix, in der alles Denken, Tun, Vorstellen, Fühlen und 
Sprechen zum Teil noch versammelt und miteinander vermengt sind, aus der 
heraus all diese Aktivitäten geschehen und in der sie wurzeln, steht begrifflich 
ein Handeln gegenüber, das sich dieser Matrix als Bedingungen der Möglich-
keit von bestimmten Handlungen klar zu werden versucht. Insofern ist Han-
deln immer schon Aufklärungsversuch, Erhellung auch im Sinne der Erkennt-
nis, wie es der Topos learning by doing weiß, wenn er impliziert, dass {wir} im 
Tun gleichsam gezwungen sind zu lernen, einzusehen und zu verstehen. Im 

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1  Agieren und die Aletheia der Praxis 41

Handeln sind diese Erkenntnis- und Reflexionsebenen allerdings explizit, im 
Tun weniger, im Agieren am wenigsten.

Handeln können {wir} nur dann angemessen, d. h. der Situation, aber auch 
den Möglichkeiten und Fähigkeiten der Akteure gemäß, wenn {wir} Kennt-
nis über die Situation, das Aktionsfeld, die Akteure und Instanzen, die an der 
Handlung beteiligt sein sollen, erlangen können oder zumindest, wenn {wir} 
meinen oder vermeinen, es zu können. Andernfalls macht Handeln keinen 
Sinn. „Vermeinen“ verweist darauf, dass {wir} {uns} meistens Illusionen über 
unsere Macht, über die Machbarkeit von bestimmten Sachverhalten machen; 
das ist nicht nur Teil unseres Kontrollbedürfnisses gegen das Gefühl der Ohn-
macht, es ist zugleich transzendentale Bedingung des Tuns, die mit der Illusi-
on der Subjektivität verbunden ist.

Dieser nur teilweise illusionäre Charakter einer integren, zusammenhän-
genden Instanz namens „Ich“ ist untrennbar verbunden mit der Erfahrung, 
aber auch mit der zuweilen sogar anerkannten Illusion eines Zugriffs auf die 
Welt. Die Erfahrung ist von der Illusion nicht zu trennen; Handeln, Machen, 
Gelingen etc. sind immer beides, illusionär und entzaubernd-realistisch. Han-
delnd sind {wir} im Drama (gr. dran, handeln, tun) befangen, dessen Fiktio-
nalität ebenso konstitutiv ist für die Handlung wie das Realitätsprinzip, aller-
dings auf radikal andere Weise.

Wenn nun das Ich nach Freud als ein Ich unterschiedlicher, zum Teil zu-
tiefst widerstreitender „Instanzen“ gefasst wird, dann wäre diese Pluralität der 
Instanzen noch einmal genauer aus philosophischer Perspektive zu hinterfra-
gen. Instanz ist ein Terminus aus der staatlichen Verwaltung, und Freuds Ver-
such, die „Verdrängung“ über die Metapher des Zensors zu begreifen, ist ein 
weiterer Verweis auf die politische, die Herrschaftsverhältnisse analysierende 
Seite seiner Metapsychologie. Wenn mir im eigenen Tun oder Denken etwas 
verborgen ist, dann ist das meist kein Zufall, sondern vielfältig begründet und 
bedingt. Das ist gleichsam die Grundhypothese einer möglichst kohärenten 
Erforschung des Unbewussten. Für Kant war die Unaufhebbarkeit der verbor-
genen Motive („Triebfedern“) ein Faktum, er fragte nicht weiter nach dem Wie 
oder Warum dieser Verborgenheit (der nicht nur insgeheimen, sondern auch 
vor sich selbst verborgenen „Neigungen“). Freud kam von der anderen Seite, er 
kam von der Seite des Symptoms, der Manifestationen, die er zu ihren konflikt
haften Quellen hin zurückverfolgte.

Es geht hier weder um einen erschöpfenden Katalog, noch um eine Klas-
sifikation der verborgenen Dimensionen des Tuns und damit auch des Han-
delns, sondern um eine begriffliche Erhellung relevanter blinder Flecken in 
hergebrachten, expliziten oder auch impliziten Handlungstheorien sowie um 
die Eröffnung neuer, in einem veränderten Handlungsbegriff relevanter Di-
mensionen des Tuns, prattein. Dabei sind spezifische Formen des Verbergens 

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teil I – Agieren–Handeln im Tun und Denken42

bedeutsam, die – in Anlehnung an psychoanalytische Ansätze zu einer „Wahr-
heitstheorie“ bezüglich des Tuns – das Agieren kennzeichnen sollen.

Was im Tun verborgen ist, lässt sich je entlang einer politischen und/oder 
ethischen Ökonomie des Erscheinens fassen, d. h. dass das Wie und Warum 
des Verborgenen hinsichtlich des Tuns, der Intentionen, Motive, causae oder 
Zwecke nicht abtrennbar ist von dem, was im Erscheinungsraum der Gesell-
schaft oder Gruppe, in der das Tun sich zuträgt, erwünscht, erlaubt, ja über-
haupt wahrnehmbar und denkbar ist. In Bezug auf die Denkakte werde ich 
dieses Problem mittels der Phasen des Vollzugs (mise en acte, mise en scène, mise 
en sens, mise en abîme) genauer aufzeigen.

Agieren ist nicht Tun, insofern dieses nicht auf Handeln ausgerichtet ist. In 
diesem Sinn ist rituelles Tun als Verrichten nicht Teil des hier untersuchten se-
mantischen Feldes eines poietischen Begriffs von agir (Agieren-Handeln) bzw. 
agency. Rituelles Tun ist weder Agieren im starken Sinn noch Handeln; es ist 
das alltägliche Verrichten unserer eingeübten inneren Schemata, das Ausagie-
ren einer unvordenklichen mise en scène, die unsere gesellschaftliche Ordnung, 
die Verlässlichkeit, die Sitte als zum Gehabe verinnerlichte ausmachen.

Der Sinn wird als selbstverständlich vorausgesetzt, die Sinnfrage führt 
deshalb zuerst in die mise en abîme, bevor sie möglicherweise in einer neuen 
Sinnstiftung mündet. „Wieso schüttet ihr Euren Abfall direkt ins Meer vor Eu-
rer eigenen Haustüre?“ oder „Wieso geht Ihr jeden Tag in ein Großraumbüro 
arbeiten, aus dem Ihr abgestumpft und am Ende krank herauskommt?“ Der-
artige Fragen machen nur Sinn für Leute, die außerhalb dieser Praktiken als 
Selbstverständlichkeit leben; für diejenigen, die darin eingefügt leben, sind 
solche Infragestellungen zuerst unsinnig und dann bedrohlich, denn sie dro-
hen ihre Sinnmatrix zu zerreißen. Es gibt kein alternatives Handlungsimagi-
näres, keine mise en scène außerhalb dieser eingeübten Szenen: derart wird der 
Müll entsorgt oder das Überleben gesichert, anderes ist nicht vorstellbar und 
auch nicht machbar.

Verrichten ist nicht nur Habitus, sondern Tun ohne Nachdenken oder In-
fragestellung, warum so und nicht anders; es ist durchaus intentional, aber in 
keiner Weise erfinderisch. Es ist nur für die Bewusstseinsphilosophie die Vor-
stufe zum Handeln. Aus der Perspektive des Agierens-Handelns-Kontinuums 
ist es eine Abstufung, ein Verfall des Handelns wie die gebrauchte Metapher, 
deren poietische Kraft sich verflüchtigt hat. Erst wenn die Sinnfrage kollektiv 
gestellt wird, setzt das Verrichten aus und Handeln ein. Dagegen wird agiert, 
Widerstand regt sich, so wie sich Widerstand gegen die unsinnig gewordene 
Verrichtung zu regen begonnen hatte; ein Widerstand, den zuerst nur Nicht-
konforme zu artikulieren wagen, meist um den hohen Preis gesellschaftlicher 
Stigmatisierung, wenn nicht gar um den Preis der Verfolgung.

Bei dem Chiasma von Agieren und Handeln/Zwang und Freiheit handelt 
es sich um ein komplexes Geflecht von Drang zum Ausdruck bzw. zur Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1  Agieren und die Aletheia der Praxis 43

wirklichung und Hemmung dieses Drangs durch Hindernisse, Zensur, Verbo-
te, Zwänge und Dispositive im Foucault’schen Sinn. Dabei geht es mir nicht so 
sehr um die Frage nach der Verinnerlichung dieser Hemmnisse oder Verbote, 
sondern um die strukturelle Verunmöglichung von Ausdruck und Gestaltung, 
von spezifischer mise en acte, mise en scène und mise en sens und der Negativität 
der mise en abîme.

Eine Figur, und sei es eine Beziehungsfigur – zum Beispiel homosexuelle 
Beziehung/en in einer zutiefst homophoben Gesellschaft – kann nur dann als 
solche vollzogen und anerkannt werden, wenn sie eine minimale Daseinsbe-
rechtigung hat und nicht mit dem Tod bestraft wird. Ist dies der Fall, wird 
jedes Tun, jede Äußerung, die darauf verweist oder darauf gerichtet ist, ja sogar 
daran erinnert, vermieden, ausgeblendet und in anderer Weise am Ausdruck 
gehemmt. Handeln wird im Feld dieser Figurationen verunmöglicht, Agieren 
im Sinne des Ausagierens wird zur Regel. Das ist gemeint, wenn vom Zwang 
zu agieren in einem gesellschaftlichen Sinn die Rede ist.

Was Freud und in seiner Folge die psychoanalytische Theoriebildung he-
rausgearbeitet und erhellt haben, ist die Dynamik der Verinnerlichung dieser 
Hemmung und Zurückhaltung als eine zutiefst verschleierte und verschlei-
ernde, maskierende und in der Maskierung bzw. der Mimikry sich – wenn 
auch indirekt – verwirklichende. Die Originalität Freuds ist die Entdeckung 
der Verbergungsweisen und -techniken, die sich unserem Bewusstsein entzie-
hen, und damit die Entdeckung eines verbergenden und zurückdrängenden 
Tuns sui generis, von dem sein Gegenteil, das Agieren bzw. das acting out, nicht 
zu trennen ist.

Verborgen ist das Verdrängte, also der verbotene Wunsch, das verbotene 
Begehren; ungedacht und undenkbar ist die Tötungsabsicht, der Vernich-
tungswunsch, der Grundabgrund des Undenkbaren und Unvorstellbaren 
sowie seine Abspaltung.4 Wenn dieser Wunsch als permanent abzuwehren-
der im Unbewussten vorhanden ist, dann verweist dies auf eine psychotische 
Struktur, wie Aulagnier am differenziertesten aufgezeigt hat.5 Ist er subli-
miert, etwa in der ins Gegenteil gewendeten Heilungsabsicht der Ärzte oder 
in den diversen Heilslehren, dann ist er nicht so total, dass er das gesamte 
Vorstellungsvermögen bindet und ebenso zu zersetzen vermag; er ist dann im 
herkömmlich neurotischen Sinn verdrängt bzw. nur partiell abgespalten, fin-
det – wenn auch verkleidet – Platz im gesellschaftlichen Imaginären, und {wir} 
können ihn bzw. seine Reste leichter nachvollziehen.

Zwar ist diese Art der psychoanalytischen Beleuchtung gesellschaftlichen 
Tuns aufschlussreich für die Semantik des Agierens, doch indem dabei das 

4 | Siehe hierzu A. Pechriggl, „Der Grundabgrund der Ordnung und der Wahn“, in: Ulri-

ke Kadi, Gerhard Unter thurner (Hg.), Wahn, Wien 2011, S. 137–161.

5 | P. Aulagnier, L’apprenti historien et le maître sorcier, Paris 1984.

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teil I – Agieren–Handeln im Tun und Denken44

unbewusste „Ausagieren“ eines Wunsches bzw. das Agieren exakt wie eine 
Handlung analysiert wird (mit unbewussten Motiven, Zwecken etc.) ist es 
schwierig, die Heterogenität von Handeln und Agieren genauer zu erhellen. 
Denn es ist gerade nicht dieselbe Instanz, welche zugleich agiert und han-
delt. Wenn {wir} der Psyche als Tätigkeit im Agieren in gleicher Weise ein Ich 
oder gar eine „Erste-Person-Perspektive“ unterstellen wie beim Handeln, dann 
können {wir} eventuell bestimmte Aspekte beleuchten, aber eben nur jene, in 
denen Agieren wie Handeln ist. Am Agieren erscheint aber gerade das relevant, 
was sich dem einzelnen oder dem Gruppen-Bewusstsein entzieht; das, was das 
„Ich“ bzw. das „Wir“ radikal überschreitet.

Das gesellschaftliche Imaginäre und die Sprache, die es formt und im Aus-
druck gestaltet, sind der Vermittlungsraum, über den das Agieren geprägt, ja 
kultiviert wird; über sie wird das Ich für sich und die anderen immer schon 
ideologisiert, d. h. das Lustprinzip im neurotischen Sinn oder das Überwiegen 
des Unlustprinzips oder Angstprinzips im psychotischen Agieren werden als 
gesellschaftsfähige Tätigkeiten und Haltungen rationalisiert, als „Beruf“, „Be-
rufung“, Aufopferung, Erfolg, Geißelung für Gott etc.

Agieren findet auf verschiedenen Ebenen der Realisierung statt. Im Traum, 
in unbewussten Äußerungen, Gesten, Inszenierungen. Was ist der Wirklich-
keitsgrad und der Bewusstheitsgrad in diesem Zusammenhang? („Ich habe das 
nicht realisiert“). Wird das Agieren im Traumleben betrachtet, dann erscheint 
der Wirklichkeitsgrad der Handlungen für die Psyche im Traum deshalb ge-
ringer als im Wachzustand, weil das Bewusstsein fehlt und weil das Agieren 
eine von der Motorik „abgekoppelte“ Phantasietätigkeit ist; andererseits ist der 
Traum auf der affektiv-somatischen Ebene in seinen Auswirkungen auf die 
Psyche bzw. das Psyche-Soma intensiver als die meisten bewussten Gedan-
ken, weshalb man heute oft von der alltäglichen therapeutischen Wirkung des 
Traums spricht. Es stellt sich also die Frage, ob und warum die Anerkennung 
durch das Bewusstsein den Wirklichkeitsgrad der Wunscherfüllung erhöht, 
zumindest dahingehend, dass im Falle eines psychopathologischen Symptoms 
dieses erst dann nachhaltig zu verschwinden vermag, wenn es in den Erschei-
nungsraum der bewussten Anerkennung tritt.

Es ist anzunehmen, dass das Bewusstsein im Verbund mit dem Gewissen 
sowohl Bildner (mise en scène) wie auch Auf löser (mise en abîme) des psycho-
pathologischen Symptoms ist. Nur solange das Ich mit seinem Symptom als 
Incognito-Aktant verborgen bleibt, macht das Symptom als solches Sinn, ist 
selbst repräsentationale mise en scène et en sens. Sobald es ans Licht der Aner-
kennung tritt, in die Erscheinung des Gewussten und des Gewissens, verliert 
es seinen Sinn und verschwindet alsbald, zumindest für eine bestimmte Zeit, 
manchmal für immer. Je intensiver ein Symptom im Unbewussten als Ver-
borgenes, Unerlaubtes oder als Incognito-Aktant kultiviert werden kann bzw. 
muss, weil das bewusste Ich die darin verdichtete Wahrheit nicht aushält, desto 

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1  Agieren und die Aletheia der Praxis 45

stärker wird es zu seinem Selbsterhalt tendieren bzw. desto mehr Kräfte sind 
an diesem Erhalt des Symptoms beteiligt. Das lernte Freud in seiner klinischen 
Arbeit bald am Widerstand gegen die Aufdeckung der „Gründe“ für das Sym-
ptom zu ermessen.

b	 Wahrheit und V/erkennung im Tun

Sollen die begrifflichen Implikationen der unbewussten Verbergungs- und Ent-
hüllungsstrategien bzw. -taktiken6 von der Aletheia der Praxis auf den Wahr-
heitsbegriff übertragen werden, dann erfordert dies eine neue Sicht auf dessen 
Wirken und Vorherrschen im philosophischen Tun und Denken. Die Begriffe 
Abwehr (der Unlust bzw. Angst) und Rationalisierung (Pseudoerklärung von 
Agierensweisen) stehen in unmittelbarem Zusammenhang mit diesem Wahr-
heitsbegriff, beleuchten aber gerade jene untergründige, unbewusste Dimensi-
on, um die es hier in Bezug auf das Handeln geht. In diesem begrifflich vorerst 
etwas diffusen Bereich siedelt sich nicht nur die Verbindung zwischen phi-
losophischer und psychoanalytischer Perspektive an, sondern auch jene zwi-
schen Handeln und Erkennen. Wird Wahrheit als Aletheia gefasst im Sinne 
von Ent-deckung bzw. Aufdeckung oder von Aufklärung und Erhellung, dann 
wird die chiastische Verbindung zwischen Theorie–Praxis und Bewusstsein/
Philosophie–Unbewusstes/Psychoanalyse deutlich: Die Praxis der philosophi-
schen Erhellung hat im Verbund mit der theoretisch fundierten Psycho-Ana-
lyse unmittelbar praktische, aber auch wahrheitstheoretische Implikationen.

Nicht wahrhaben wollen und die mise en abîme7

Was liegt nun hinter der unablässig agierten Abwehr, die Freud Widerstand 
nannte, bzw. wie kann sie verstanden werden? Ist sie Angst vor der Wahrheit 
als Aufdeckung von etwas, das letztlich ein Nichts ist, oder ist sie die Verber-
gung der Wahrheit der Angst, die ausbräche, würden die identitätsstiften-
den Illusionen durch die entbergende Enttäuschung zusammenbrechen und 
sich auf lösen? {Wir} kommen hier rasch von der bestimmten unerträglichen 

6 | Ich beziehe mich hier auf die Unterscheidung von Michel de Certeau, auf die ich 

weiter unten nochmals zurückkomme; er unterscheidet Strategien von den Taktiken als 

das, was einem Subjekt mit einem Wollen und Können und mit einem „eigenen“ Ort 

zuschreibbar ist. Taktiken sind gleichsam anonyme „Reaktionen“ aus dem Irgendwo auf 

diese immer schon von Herrschafts- und Besitzpositionen aus ver folgten Strategien. 

Siehe M. d. Certeau, Kunst des Handelns, Berlin 1988, insbesondere Kapitel 3.

7 | Dieser Abschnitt enthält überarbeitete Teile aus „ « Le mouvement interminable 

de penser le pensable... » - philosopher comme ouverture de validités nouvelles“, in: S. 

Klimis, Ph. Chaumières, La vérité…, Brüssel 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teil I – Agieren–Handeln im Tun und Denken46

Wahrheit zum unbestimmten horror vacui, der Angst vor der Leere, dem Chaos 
der mise en abîme.

Ich versuche die Beantwortung dieser Fragen Schritt für Schritt im Sinne 
einer Freilegung der Problematik selbst und gemäß dem Prozess des allmähli-
chen Wahrhabenwollen-Könnens.

Was im Zuge jeder Forschung aufgedeckt werden soll, ist zuerst nur eine 
Ahnung, ein Verborgenes, von dem nicht gewusst wird, wie es genau beschaf-
fen ist. Das ist die herkömmliche Variante erkenntnistheoretischer bzw. wis-
senschaftstheoretischer Wahrheitssuche.

Eine andere Zugangsweise zur Wahrheit geht von einem durch Formen 
psychischer und kultureller Abwehr Verschleierten aus, von einem durch Idole 
(Bacon) bzw. durch Vorurteile oder Illusionen Verdeckten, das im Sinne ei-
ner psychisch zu verstehenden Angstabwehr erhellt werden kann: Verstellt, 
verkannt sind weitere Ausdrücke der Negativität, die das Auszugrabende, das 
zu Erhellende, zu Er-kennende und zu Entdeckende oder zu Entbergende be-
zeichnen. Diese Dynamik prägt das Verhältnis zwischen Agieren und Han-
deln maßgeblich, blockiert die Übergänge oder macht sie möglich.

Mit Freuds Metapsychologie und mit der psychoanalytischen Klinik ist so 
etwas wie eine Gnoseopathologie in systematischerer Weise möglich gewor-
den, allerdings ist sie für den philosophischen Wahrheitsbegriff noch nicht als 
solche bzw. in wenigen, nicht sehr weit reichenden Ansätzen nur erst implizit 
versucht worden.8 Was ist unter einer solchen Gnoseopathologie zu verstehen? 
Es geht mir zum einen darum, den affektiven Momenten in der Figuration von 
Erkanntem und Erkennbarem, von Gedachtem und Denkbarem Rechnung zu 
tragen. Zum anderen kann das Nicht-wahrhaben-Wollen als orektische (wün-
schende, begehrende) Abwehr im Sinne des Lust-/Unlustprinzips, als Ausblen-
dung im Sinne einer individuellen oder kollektiven Selbsttäuschung gelesen 

8 | Th. Reik, der Philosoph und dann erst Psychoanalytiker war, arbeitete sehr früh 

in diese Richtung, siehe Dogma und Zwangsidee, Wien, Berlin, Leipzig 1927; J. Lacan 

sporadisch und philosophiebegrif flich in eher unsystematischer Weise, systematischer 

W. R. Bion in Lernen durch Erfahrung, Frankfur t/M. 1992, J. Derrida vor allem in Die 

Schrift und die Dif ferenz, Frankfur t/M. 1972, und Die Postkarte von Sokrates bis an 

Freud und jenseits (La carte postale de Socrate à Freud et au-delà), Berlin 1987/89, 

sowie C. Castoriadis, ebenfalls Philosoph und Psychoanalytiker in Gesellschaft als Ima-

ginäre Institution und vor allem in Sujet et vérité dans le monde social-historique. Sé-

minaires 1986–87, Paris 2002. Interessant für dieses Vorhaben sind auch die Arbeiten 

von P. Aulagnier, La violence de l’interprétation, Paris 1975, und von D. Rosé, ebenfalls 

Philosoph und Psychoanalytiker: L’endurance primaire, Paris 1992.

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1  Agieren und die Aletheia der Praxis 47

werden; über diese Redewendung nähern {wir} {uns} an die Wahrheit über 
eine spezifische Art der Negativität an.9

Die Abwehren und Widerstände gegen den Zweifel sind also auch gegen 
eine Orexis, d. h. gegen ein Streben gerichtet, welches die Wahrheit im Sinne 
und im Kontext des Realitätsprinzips anpeilt. Dabei bezeichnet Realität zum ei-
nen den Wahrnehmungsaspekt der äußeren „Realität“ mit ihren Hindernissen 
und Bedingtheiten, etwa die „Gesetze der Schwerkraft“ beim Klettern, oder 
die gesellschaftliche Wirklichkeit und die darin vorherrschenden Gesetze, was 
in der totaleren Form des psychotischen Nicht-wahrhaben-Wollens besonders 
virulent ist. Als psychische Realität bezeichnet sie vor allem Phänomene an 
der Schnittstelle von innerer und äußerer „Wahr-nehmung“ als komplexer und 
mehr oder weniger wahrer Ver/nehmung und Erfahrung, z. B. – um ein patho-
logisch relevantes Phänomen zu nennen – das Trauma.

Nicht wahrhaben wollen tun {wir} im Allgemeinen was {wir} – meist un-
bewusst – als unerträglich imaginieren bzw. erfahren haben. Mit „unbewusst“ 
meine ich hier vor allem, dass das, was {wir} nicht als Teil von {uns} bzw. un-
serer Wahrnehmung haben „wollen“, sprich können, beständig verdrängt oder 
abgespalten (im starken Sinne Melanie Kleins) wird. {Wir} wollen bzw. können 
nicht „haben“, was für die anderen vielleicht längst klar und damit jenseits von 
Wahrheit und Lüge ist, oder auch: {Wir} wollen nicht „wahrhaben“, was in eine 
psychische mise en abîme führen würde, und schon gar nicht können {wir} es 
sagen, aussprechen, anderen zu erkennen geben im Sinne der Parrhesia.

Dieser Aspekt führt zum Eifer der Geheimhaltung, der Eifersucht, die 
ebenso eifrig im Verleugnen wie im Ent-decken-Müssen agiert wird. So wären 
Freuds Thesen zur Eifersucht in ihrer wahnhaften Dimension (die „-sucht“ 
verweist darauf) zu erweitern bezüglich der Faszination des Erschreckens an-
gesichts der Ent-deckung des leeren Platzes der Wahrheit. Für Freud ist die 
Eifersucht eine Projektion der abgespaltenen Gelüste, selbst fremdzugehen, 
auf den_die Partner_in, der_dem das nun obsessiv unterstellt wird, und zwar 
mit allen affektiven Ladungen und den mises en scène eines solchen Fremd-
gehens. Das Erschrecken an der Entdeckung der Wahrheit, das Schreckliche, 
deinos, ist dagegen das Geheimnis, das aufhört eines zu sein. Es ist also nicht 
der Inhalt des Geheimnisses traumatisierend, sondern dass es als Geheimnis 
verschwindet, das von dem Moment an nicht mehr unbewusst lustvoll gehütet 
werden kann.

9 | Aus einer Metaperspektive ist zu fragen, ob nicht auch der Versuch der Erhellung 

dieser „anxiomatischen“ Wahrheitsaspekte seinerseits anxiogen ist und dadurch – ins-

besondere innerhalb eines auf Kanonisierung und Disziplinierung ausgerichteten aka-

demisch-philosophischen Dispositivs – abgewehrt wird. Das sei aber vorerst nur neben-

bei erwähnt.

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teil I – Agieren–Handeln im Tun und Denken48

Um massive Angst bzw. Unlust zu vermeiden, macht das Ich sich in die-
sem Fall lieber Illusionen bezüglich dessen, was geschehen sein könnte und 
vielleicht auch ist, Illusionen bezüglich dessen also, was als wahr ausgesagt, 
an/genommen oder auch nur imaginiert werden könnte. Dabei sagt die Art 
der illusionären Figuration ebenso etwas über die Art der psychischen Abwehr 
aus, wie sie etwas über die Erfahrungsstruktur der verkannten Wahrheit an-
zeigt. Diese an der Schnittstelle von Wollen und Unbewusstheit angesiedelte 
Realitätsverkennung bzw. -verweigerung – die Alltagssprache ist hier mit dem 
Ausdruck nicht wahrhaben wollen weiser und zugleich verspielter als manche 
Debatten, die sich gerne über sie erheben – kann als die normale, die alltägli-
che Version der Abspaltung, Verleugnung oder Verkennung betrachtet werden.

Diesen Abwehrmechanismen im Zeichen der Spaltung ist – im Gegensatz 
zur herkömmlichen Verdrängung – eben dies gemein, was die Redewendung 
aussagt: das Wollen ist eines und ist zugleich kein richtiges im Sinne der De-
liberatio/boulêsis (siehe Kapitel 3). Es ist ein primitiveres, stultitia-ähnliches, 
d. h. ein trotziges Nicht-Wollen, das aber als Wollen nicht eingestanden wird, 
ein unbewusstes Nicht-Wollen gleichsam, das Schopenhauer als das einer ano
nymen Instanz, des Willens, Freud als das des Es gedacht hat. Selbst können 
{wir} erst nachträglich sagen, dass {wir} etwas nicht wahrhaben wollten, dass 
{wir} {uns} der, also dieser spezifischen Wahrheit verweigert, ja {uns} vor ihr 
und vor allem vor den Unlust-Affekten, der Angst, der Wut und der Scham, die 
sie nach sich zieht, in gewisser Hinsicht geschützt haben.

Diese Wahrheit wird erst durch die Auf lösung der Verkennung als Wahr-
heit gegenüber einer illusionären Verkennung, einem naiven Glauben etc. 
manifest. Und doch: In der Zeit vor der Ent-täuschung oder Aufdeckung, in 
der Zeit des Festhaltens an der Verkennung des Abgründigen also, scheint 
das durch, was die Herausbildung der Täuschungs- oder Verdeckungsgebilde 
überhaupt erst als solche ermöglicht und was deren spezifische psychische Re-
levanz ausmacht: die Ängstigung bzw. das, was als ängstigend nur phantasiert, 
aber eben nicht wahrgenommen oder „gesehen“ wird in einem begrifflich/be-
greifenden Sinn von erkennendem „Sehen“, d. h. von Einsicht.

Die Wahrheit in diesem psychisch und wahrnehmungstheoretisch virulen-
ten Sinn der alêtheia ist also nur in der Kombination aus Angst, Täuschungs-
willen und Enttäuschungseinsicht erfahrbar und begreifbar. Es geht hier nicht 
um Wahr oder Falsch, sondern um die Wahrheit in ihrer unhintergehbaren 
Verwobenheit mit der Illusion oder der „Lüge“, an die jene, welche sie am über-
zeugendsten verkünden, zumeist am intensivsten glauben.

Was ich hier Täuschungswille nenne, ist nämlich in erster Linie ein Me-
chanismus der Ich-Täuschung und verweist auf jenes Phänomen, das Freud 
im Zusammenhang mit der Trauerarbeit die Wunschpsychose nennt, wel-
che sich der Realitätsprüfung entgegenstelle: Es werden darin der verlorene 
Mensch oder der Liebesverlust als Verlorene verleugnet und stattdessen wird 

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1  Agieren und die Aletheia der Praxis 49

der Wunsch, sie seien noch da, als erfüllt halluziniert.10 Das gesamte Vorstel-
len und Tun wird in den Dienst dieser hauptsächlich pathischen, also affektiv 
begründeten Phantasmagorie gestellt, nichts, was die Illusion stört, kann rea-
lisiert werden, weder auf der Vorstellungsebene der mise en scène noch auf der 
praktischen Umsetzungsebene der mise en acte. Und doch passieren perma-
nent Fehler, ja Fehlleistungen aus der Sicht der Wunschpsychosen-Wahrheit, 
weil das Subjekt der Wirklichkeit minimal Rechnung tragen muss, um nicht 
körperlich oder sozial zu verenden.

Meines Wissens übernimmt Freud den Ausdruck „nicht wahrhaben wol-
len“ nicht explizit, aber er geistert gleichsam durch sein ganzes Werk und 
durchzieht die wichtigsten Spaltungsmechanismen, nämlich die Verleug-
nung und die Verkennung. Nicht wahrhaben wollen ist eine in der Wiener 
Umgangssprache gängige Formulierung, ein geflügeltes Wort sozusagen, das 
aber nicht als Metapher fungiert, sondern als eine Art alltagssprachlicher Re-
flexionsbegriff, der ein psychologisches Nachdenken über die allen Menschen 
vertraute Schwierigkeit des Anerkennens von unliebsamen oder schmerzhaf-
ten „Wahrheiten“ enthält, die erst dadurch, dass sie Resultat eines schwierigen, 
ja psychisch schmerzhaften Anerkennungsprozesses werden, Wahrheiten wer-
den und nicht mehr bloß richtig wahrgenommene Sachverhalte sind. In dieser 
Formulierung ist die „Wahrheit“ als ebenso kognitives wie tiefenpsychologi-
sches Phänomen enthalten und das Resultat des Anerkennungsprozesses ist 
zugleich die Aufhebung der illusionären Verkennung, in der die Angst {uns} 
bannt: An-alysis.

Während Freuds Begriff der Abwehr bzw. des Abwehrmechanismus auf 
einer ersten Ebene die Abwehr von un- oder antimoralischen Manifestationen 
des Triebes umfasst, spricht er im Zusammenhang mit aus entwicklungs
psychologischer Perspektive früheren Abwehren davon als einem Schutz ge-
gen Affekt- oder Triebinvasionen, die für das Ich vernichtende Auswirkungen 
hätten. Je totaler also die Bedrohung erscheint, desto eher regrediert bzw. re-
kurriert die Psyche auf frühe Abwehren.

Die meisten Abwehrmechanismen, die Anna Freud systematischer heraus-
gearbeitet hat11, haben mit dem Verhältnis zur „Wahrheit“ zu tun und mit den 
Angst generierenden Trieben, aber ebenso mit den „Kognitionen“, die für das 
Ich traumatisierend sind, insofern es von seinem Ideal bzw. seiner Idealisie-
rung – für sich und die anderen – beherrscht ist. Damit ist der narzisstische 
Kern aller illusionären Verkennungen und Realitätsverweigerungen berührt, 
der deutlich macht, warum gerade der Eros eine zentrale Rolle im Erkenntnis-
prozess spielt und warum Wissbegierde mit Wissensdurst zu tun hat und nicht 
mit Sattheit und Zufriedenheit. Der Eros hat immer auch mit einer „Kastrati-

10 | Sigmund Freud, Trauer und Melancholie, GW X, S. 430.

11 | Anna Freud, Das Ich und die Abwehrmechanismen, München 1964.

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teil I – Agieren–Handeln im Tun und Denken50

on“ des sich allmächtig wähnenden Ego zu tun, die der für den Erkenntnis
gewinn und die Lust an der Wahrheit zu begleichende Preis ist.

Freud hat im Rattenmann12 die Auswirkungen der Urszene aufgezeigt, in 
der das kleine Kind als machtloser und ausgeschlossener Zuschauer beim ero-
tisch-sexuellen Akt der Eltern oder ersten Bezugsperson/en von erotisch-se-
xuellen Affekten überschwemmt wird, die sein dafür noch nicht gerüstetes 
Wahrnehmungsvermögen auf mehreren Ebenen überschreiten. Diese kast-
rierende Urszene ist zugleich die Grundlage für die Sozialisation des infans/
Kleinkindes, weil sie dessen ursprüngliche Illusion erschüttert, die Illusion 
nämlich, dass es das ausschließliche Objekt der Begierde der „Mutter“ bzw. 
des „Vaters“ und/oder der anderen primären Bezugsperson/en ist, die anfäng-
lich von der Psyche ja nicht als unterschiedene „Personen“ wahrgenommen 
werden. Dies bezeichnet den aporetischen und zugleich ambivalenten Grund 
unserer Libido, bis hinein in ihre erhabensten Sublimierungen wissenschaft-
licher oder philosophischer Wahrheitssuche, die in dieser Verwurzelung stets 
ein Agieren bleibt und ist, noch lange bevor sie zu einer Arbeit oder einem 
Beruf wird.

Es bedarf einer sublimierenden Triangulierung gegen die dyadische Sym-
biose, die Platon mit dem Aristophanes in den Mund gelegten Mythos im 
Symposion philosophisch in Szene gesetzt und die Freud aufgegriffen hat.13 
An diese ursprüngliche Triangulierung lehnt sich nun auch unser Verhältnis 
zur Wahrheit an. Im zur Exklusivität neigenden Liebesleben reinszeniert sich 
die erwähnte Urszene regelmäßig dann, wenn ein/e Partner/in sich in eine/n 
Dritte/n verliebt, für manche traumatischer, für andere weniger traumatisch. 
Der aus der neuen Liebesszene Ausgeschlossene, dessen erotische Matrix mit 
einem Schlag zerreißt, wird dann, etwa inmitten einer vorbewussten bösen 
Ahnung oder eines Böses ahnenden Zweifels, schon oder nicht wahrhaben 
wollen, was alle anderen bereits bemerken oder wissen. Auf einer sublimierten 
Ebene der „Wahrheitsliebe“ strebt die Wahrheit als Strebung sich selbst an, 
mit zuweilen ähnlich traumatisierenden Auswirkungen für das Ich, das sich 
unweigerlich an narzisstisch-libidinös besetzten Idealen erhöht. So ist etwa 
eine Art jubilierender Freude mit der Erfahrung der psychischen, geistigen 
und untergründig auch körperlichen Ausdauer verbunden, welche sowohl der 
Zweifel als auch die Anerkennung der Wahrheit erfordern, die das illusionär 
sich verkennende Ego in seinem Allmachtsphantasma kastriert.14 Mit einem 

12 | Sigmund Freud, Bemerkungen über einen Fall von Zwangsneurose, Gesammelte 

Werke Band VII, Frankfur t/M. 1990, S. 384–463

13 | Siehe Alice Pechriggl, Eros, Wien 2009, S. 15–32. 107.

14 | Die drei zentralen illusionären Verkennungen des Ego sind die Negierung der Ge-

schlechterdif ferenz/en, die Illusion der Unsterblichkeit und der Glaube an die willkürli-

che Verfügung über die Sprache als Essenz des Allmachbarkeitswahns.

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1  Agieren und die Aletheia der Praxis 51

Schlag ist es nicht mehr nur das zerstörte Objekt, d. h. der vom Kind imagi-
nierte Andere, von dem Winnicott schreibt, welches gleichsam hegelianisch 
aus der Asche der imaginären zerstörerischen Angriffe aufersteht,15 sondern 
das Ich selbst als noch mehr für sich Seiendes, also selbstbewusster und auto-
nomer als zuvor durch das Aushalten des Schmerzes bzw. des zermürbenden 
Zweifels.

Es ist kein Zufall, dass die Griechen, von Homer über Sappho, Euripides 
und Sophokles zu Sokrates/Platon, die Wahrheitssuche mit zentralen, ja exis-
tentiellen menschlichen Akten, dem Kampf im Feld und der Verwundung 
sowie dem Geburts- und Liebesschmerz verknüpft haben; Wissenschaft bzw. 
Philosophie, später auch Kunst, werden seit Platon mit Anstrengung verbun-
den und zugleich legitimiert.16 Das Band in all diesen Dramen des Wieder-Er-
kennens, durch das die zerfallenden und voneinander abgespalteten Teile 
wieder verbunden werden können, ist die Ausdauer, die Platon als erster auf 
intellektueller Ebene stark macht17, bevor sie über den christlichen Weg – und 
stärker ins Masochistische gewendet – in der Vorstellung vom gegeißelten und 
geißelnden Genuß, von Leid und Schmerz im Genießen mündet. Es gibt zu-
gleich eine Art Widerstand in jedem Einzelnen gegen die je eigene Wahrheit, 
gegen den Wunsch, das auf sich zu nehmen, was wahr ist, nicht das, „was der 
Fall ist“, denn das kann alles und nichts sein, psychisch relativ gleichgültig; 
wahr im hier gemeinten Sinn der psychischen Wahrheit ist nur, was ich nicht 
mehr nicht wahrhaben will.

Diese gegen die philosophische und/oder psychoanalytische Erhellung 
oder Aufdeckung gerichteten Widerstände im Einzelnen, der sich der Wahr-
heit und der Mühsal ihrer An/erkennung („Findung“) nicht stellen kann oder 
will, haben ein Pendant auf institutioneller Ebene: Sie sind den anonymen 
Rationalisierungsakten vergleichbar, denen {wir} z. B. aktuell in den neotay-
loristischen Wahrheitsmaschinen zur Evaluierung der Wahrheitssuche/nden 
begegnen. Diese Akte sind vielmehr Techniken der commodification of know
ledge. Sie versprechen nicht nur eine „emotionslose“, maschinelle Erhebung 
des Gutenundwahren in den Universitäten (das Schöne ist bereits gefallen); 

15 | D. W. Winnicott (1953), „Transitional Objects and Transitional Phenomena—A Study 

of the First Not-Me Possession“, in: International Journal of Psycho-Analysis, 34:89–97.

16 | Für die Rolle der Anstrengung in der bis heute nachwirkende Kontroverse zwischen 

Bergson (als dem „Metaphysiker“) und der so genannten antimetaphysischen „wissen-

schaftlichen Philosophie“ von Russell und dem Wiener Kreis siehe die Einleitung von 

Nicolas Novion zu „Introduction à la métaphysique“ von Henri Bergson, Paris 2013. Für 

eine Auseinandersetzung mit der Ausdauer aus psychoanalytischer Sicht siehe Daniel 

Rosé, L’endurance primaire, Paris 1997.

17 | A. Pechriggl, Corps transfigurés II. Critique de la métaphysique des sexes, Paris 

2000, S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teil I – Agieren–Handeln im Tun und Denken52

sie tragen vor allem zum Erhalt der Abgeschlossenheit des Sinns bei, dazu, 
dass alles im schon Gedachten verharrt, weil nur von diesem auf das derart 
durch „Indikatoren“ determinierte Guteundwahre geschlossen werden könne. 
Gleichzeitig wird die permanent wachsende Innovation und Produktion ritu-
ell beschwört, behauptet und eingefordert. Diese als Weltoffenheit verkleidete 
Abgeschlossenheit der mise en scène et en sens ist das Resultat eines tieferen 
antiphilosophischen Widerstands, der sich als System verallgemeinert bzw. ob-
jektiviert durch maßgebliche, Maßstab setzende Behauptung und Verordnung 
der Güte des – eigenen, eigentlichen – Denkens. Dabei werden die subjektiven, 
machtlobbyistischen und kontingenten Faktoren dieser Evaluationsmatrizen 
und -maschinen verdrängt, verleugnet und ihrerseits hinwegrationalisiert. 
Diese Abschließung erscheint somit kaum mehr als Abwehrmechanismus 
der einzelnen Psychen oder des Denkens einzelner Menschen, sondern eines 
Systems.18 Inmitten der Institution Philosophie als akademische Disziplin hat 
sich dieser antiphilosophische Widerstand in Form einer Fetischisierung des 
rationalisierenden Denkakts durchgesetzt mit der Vorherrschaft einer Schule, 
die sich als einzig rational denkende ausgibt und sich so dogmatisch reprodu-
ziert.19

Das Dogma ist Fetisch im Zeichen des Absoluten. Während der Fetischist 
sich mit dem Stiefel begnügt, den er an die Stelle der ihm unerträglichen 
„Leere“ des weiblichen Geschlechtsorgans stellt, bläht der Wahrheitsdogma-
tiker seinen Fetisch zu einem universalen Prinzip auf, das alle Leere im Be-
reich der Erkenntnis ein für allemal beseitigen soll. Der technobürokratische 

18 | Aus dieser Perspektive erscheinen die Abwehrmaschinen des paranoiden Wahns 

durchdachter und durchgeplanter als die viel lückenhafteren, aber dadurch auch flexib-

leren neurotischen Abwehrmechanismen. Denn der Wahn präsentier t bzw. manifestier t 

sich als totales System, das den gesamten Kosmos reinszenier t, insbesondere die Her-

kunft. Die sich selbst – gegen die totale Vernichtungsangst – hervorbringende „totale 

Psyche“ muss die eigene und die Weltherkunft in einer totalen Illusion der Klarheit, Rein-

heit und Geborgenheit er finden. Diese Phantasmagorie eines gleichsam vorprogram-

miert-maschinell ablaufenden Handlungsgefüges hat somit radikalreligiösen Charakter 

im Sinne einer Dissens, Zweifel und Spontaneität ausräumenden gemeinschaftlichen 

Glaubensverbindung. Der Wahn ist damit „sozialer“ und scheinbar „triangulierend“, 

doch die rigide Triangulierung scheiter t radikal, sowohl am Realen diverser, auch wi-

dersprüchlicher Faktizitäten als auch am Religionskrieg bzw. – den Wahn des Einzelnen 

betreffend – an der nicht gelingenden Integration des Ich, dem als psychotisch-wahn-

haften die Anerkennung seitens der „normalen“ Gemeinschaft versagt bleibt. Piera Au-

lagnier hat ihr Werk einer systematischen Bearbeitung dieser Fragen gewidmet, siehe 

insbesondere den zweiten Teil von L’apprenti historien et le maître sorcier.

19 | Bieri, P., „Was bleibt von der analytischen Philosophie?“, in: Deutsche Zeitschrift 

für Philosophie, 3/2007, S. 333–344.

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1  Agieren und die Aletheia der Praxis 53

Wahrheitszwang gibt diesem Dogmatismus eine Gewissheiten generierende, 
automatisierte Form. Wogegen hier mit großem Aufwand agiert wird, ist nicht 
so einfach auszumachen, und je spezifisch zu analysieren, doch geht es bei 
dieser Mainstream-Agierensweise neben ökonomischen Diktaten im Sinne 
kapitalistischer Wissensproduktion vor allem um eine vorherrschende Affekt-
ökonomie im Register des Kontrollzwangs. Dabei wird das Handeln zu einem 
vorprogrammierten Tun degradiert, also als Handeln de facto immer mehr 
ausgeschaltet; seine Verbindung zum phantasievollen Agieren, aus dem jedes 
Handeln schöpft, wird gekappt, wodurch es als kreatives Tun zersetzt wird.20

Dabei gehen die Abwehren der Ungewissheit erkenntnistheoretisch mit 
dem notwendig provisorischen Charakter der Wahrheit einher; sowohl mit 
den bewusst eingesetzten Abwehren, die als gute Gründe nicht weniger Ra-
tionalisierungen im Freud’schen Sinn sind, als auch mit den unbewusst ein-
gesetzten Widerständen, ebenfalls im Freud’schen Sinn. Diese sind entweder 
in affirmativer Weise über die Spaltung artikuliert, Dogmatismus, Unilatera-
lismus, Monismus etc., oder auf negative Weise, radikaler oder dogmatischer 
Skeptizismus (nichts ist erkennbar, wahr, existent, real etc.), epistemologischer 
Nihilismus (anything goes im strengen Sinn21) oder Fundamentalthesen von 
der tabula rasa. Was diese negativen Formen von den positiven unterscheidet, 
ist ein gewisser Grad an Realitätssinn, den die positiven Formen schwerlich 
erlangen. Diese Verbundenheit gegenüber dem, was Freud das Realitätsprin-
zip nennt, ist den eher positiv formulierten Verneinungen fremd, und doch 
scheint der Realitätssinn der radikal-skeptischen Dogmen von etwas ablenken 
zu wollen. Castoriadis sieht in ihnen die Kehrseite der Verneinung und der 
Verleugnung der Relativität jeder gerade gültigen Wahrheit.22 „Die Wahrheit ist 
diese und keine andere“, gleichsam als ob gesagt werden sollte, „die Wahrheit 
ist nicht (relativ)“.

20 | Siehe weiter unten Kapitel 6, S. 207.

21 | Bei Feyerabend ist dieses anything nicht absolut gesetzt. Siehe Wider den Metho-

denzwang, Frankfur t/M. 1983.

22 | Seminar 1988/89, EHESS, Transkription Nikos Papadopoulos, archives Castori-

adis, IMEC. „Gott hat die Welt erschaffen und die Welt ist gut, so wie er sie erschaffen 

hat“: Dies ist das biblische Verdikt, das Castoriadis kommentier t, um besser verständ-

lich zu machen, worum es bei der Entfremdung der Menschen gegenüber ihren eigenen 

Er findungen geht (zu denen für ihn an erster Stelle Gott gehört). Warum sollte die Welt 

gut sein? Weil sie nicht schlecht sein darf, nicht schlecht sein kann. Ich sehe diese „af-

firmative Verneinung“ (die Welt ist gut, weil sie nicht schlecht sein darf) im Oxymoron 

des „dogmatisierenden“ Skeptizismus als universalisier tes Nicht-wahrhaben-Können: 

weil dies oder jenes nicht wahr sein kann bzw. darf, ist nichts wahr. Wenn nichts wahr 

ist, löst sich das eigene, spezifische Nicht-wahrhaben-Wollen auf in einem generellen 

Nicht-wahr-sein-Dürfen, das allen und allem auferlegt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teil I – Agieren–Handeln im Tun und Denken54

Es handelt sich hier um eine doppelte Strategie: ein Mal geht es um die 
Delegierung jeglicher Arche (gr. Macht, Initiative, Beginn, Prinzip) und Ver-
antwortung an eine allmächtige, para-mütterliche Instanz, die Züge eines 
transzendenten Vaters angenommen hat; ein anderes Mal um die Verdeckung 
der unangenehmen und grausamen Seiten des Lebens und der Welt, nicht nur 
zum Zwecke der Erbauung, sondern auch, um den Zweifel an der Würde des 
Lebens und der Existenz fernzuhalten. Der Zweifel kann als solcher schon zer-
mürbend sein, er wird umfassend destabilisierend, wenn es um die Welt, das 
All, die Existenz, mit einem Wort: wenn es um alles geht. Wenn {wir} also 
realistisch handeln, dann nicht nur auf der Ebene der Deliberatio, sondern 
auf einer vorgeschalteten Ebene im Sinne des Wahrhaben-wollen-Könnens, der 
Anerkennung der Bedingungen, welche die Wunschziele im Wege ihrer Ver-
wirklichung vereiteln oder behindern können.

Unbewusstes Agieren im Sinne des Un-/Lustprinzips ist aber nicht nur als 
unrealistisches Tun zu sehen, das a priori zum Scheitern verurteilt wäre. Es 
kann Momente des Gelingens enthalten, die sich erst nachträglich als solche 
herausstellen. Das alltägliche unbewusste Agieren ist immer auch die Umge-
bung der Handlungen, es birgt die moralisch oder psychisch nicht annehmba-
ren Bedingungen, Unmöglichkeiten, Triebfedern, die uns, wüssten {wir} um 
sie, vielleicht von jeglicher Aktivität Abstand nehmen ließen. Das heißt aber 
auch, dass das unbewusste Agieren nicht nur als Resultat der Abwehr zu ver-
stehen ist, als der „Wahrheit des realistisch-rationalen Handelns“ entgegenge-
setzte Form des Tuns, sondern ebenso als blinde Beförderung des Handelns, 
als ständige Belebung des Handlungsspielraums, so wie auch umgekehrt die 
bewusste Abstinenz vom permanenten Entscheidungswillen diesen Hand-
lungsspielraum offenhält.

Es gehört also auch zur „Wahrheit des Agierens“, dass es sich zuträgt, ohne 
dass {wir} es kontrollieren könnten; es sprengt das Handlungssetting im Re-
gister des Kontrollzwangs, ist Sand in dessen Getriebe und beherbergt Im-
provisation, Spontaneität und Intuition, welche von dessen rationalisierenden 
Instanzen ausgeschaltet werden. Je offener die Raumzeit für Improvisation, 
d. h. auch Unvorhersehbares und Intuition, desto breiter ist das Möglichkeits-
spektrum für die kreative mise en scène et en sens aus der spontanen mise en acte 
heraus; denn genau das ist die Improvisation im Unterschied zur geplanten 
Handlung. Im Feld der Politik ist dies vor allem in Zeiten des Umbruchs, der 
Revolution oder Reform bzw. in Zeiten der Veränderung der politischen Kultur 
relevant, vor allem mit dem Auftreten neuer politischer Akteur_innen auf der 
politischen Bühne.

Die Affekte treiben das Agieren an, doch sie halten es auch zurück und ver-
stellen die Einsicht in die – noch verborgenen – Handlungszusammenhänge, 
welche das Ausagieren gegen das oftmals irrig zielgerichtete Handeln zu äu-
ßern und offenzuhalten vermag. Es sind dann zuweilen andere Agierenssträn-

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1  Agieren und die Aletheia der Praxis 55

ge, die neue Einsichten eröffnen und zur Wahrheit des Agierens beitragen kön-
nen. Denn das Agieren inszeniert sich vielschichtig und multidirektional in 
einem Wunschhandlungsensemble23, in dem die Unvorhersehbarkeit gleichsam 
epiphanisch, d. h. im plötzlichen Auftauchen zum Tragen kommt. In diesem 
praktischen Wunschzusammenhang erscheint Agieren als eine Art von Pro-
behandeln ohne durchgängige gedankliche Kontrolle über das Tun und seine 
möglichen Folgen.

c	 Agieren jenseits der Teleologie

Das Agieren, noch mehr das „Ausagieren“ (z. B. das acting out im Wutanfall 
oder die „Inkontinenz“ des whistleblowers) lügt nicht, auch wenn sich das Sub-
jekt immer etwas über die Motive seines Agierens vormacht. Doch gerade weil 
dem Subjekt seine Motive teilweise verborgen bleiben, weil es sich die Einsicht 
zuweilen aktiv – aber nicht ganz bzw. gar nicht bewusst – verstellt, um besser 
agieren zu können, manifestiert sein Agieren gerade an diesen Schwellen Ver-
hältnisse, die danach weiter bearbeitet, gleichsam be-handelt werden können. 
Das ist allerdings nicht immer möglich oder der Fall, und Agieren ist als die-
ses „blinde“ Tun stets eine Gratwanderung zwischen Zerrüttung und Mani-
festierung im Sinne der Aletheia als Freilegung und Freilassung unbewusster 
Mächte in uns.

In der Regel ist Ausagieren von unbewussten Wünschen bzw. von damit 
verknüpften Affekten harmlos, erweist sich nachträglich, wenn der Zugang zu 
den unbewussten Triebfedern erträglich und möglich ist, als durchaus akzep-
tabel und sinnreich, insbesondere in akuten Konflikten, die sich meist durch 
die immer gleiche Wiederholung von Abspaltung und Ausagieren, von Attacke 
und Rache zuspitzen. Die Verborgenheit der Absicht im unbewussten Agieren 
lässt den Angriff, der unbewusst oder vorbewusst durchaus als solcher gemeint 
ist und vom Empfänger auch meist so empfunden wird, als Versehen erschei-
nen, als etwas, das dem/der Angreifer/in „unabsichtlich“ widerfahren, also 
durch ihn/sie hindurch passiert ist. So schützt sich das attackierende Subjekt 
vor dem vollen Ausmaß der Sanktionen, die ja bei intentionaler, absichtlicher 
Tat nicht nur in der Rechtssphäre, sondern auch vor dem eigenen Gewissen 
und seitens der von der Attacke Betroffenen gravierender ausfallen.

Doch wenn für das Agieren keine Verantwortung übernommen wird, 
wenn statt der Entschuldigung Ausflüchte oder anklagende Pseudobegrün-
dungen vorgebracht werden, die leicht als legitimierende Rationalisierungen 

23 | In Anlehnung an das Wunschensemble von G. Deleuze, Abécédaire, „Désir“: Ge-

spräche mit Claire Parnet 1988, Régie: P.-A. Boutang, Erstausstrahlung: Ar te 1996. 

Transkription: http://www.arpla.fr/canal2/archeo/cours_2005/desirDeleuze.pdf (17. 

Juli 2017)

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teil I – Agieren–Handeln im Tun und Denken56

durchschaubar sind, dann wird die Attacke gleichsam auf einer unterschwelli-
gen Ebene verdoppelt. Irgendwann folgt dann Rache oder Revanche, denn die 
Tat ist vollzogen und die Absicht verrät sich in ihrer Verleugnung; beide, die 
Absicht und die Tat können nur „aufgehoben“ (verziehen, vergessen, einge-
sehen) werden, wenn der_die Täter_in sie auf sich genommen hat, denn eine 
verletzende, übergriffige Tat ohne Autor_in kann für sich nicht aufgehoben, 
nicht einmal vergessen werden. Das noch schwierigere Problem liegt in der 
pluralen Dynamik jeder Tat, die ja nie allein von einer Person ausgeht, und 
die für die Kommunikation so wichtige Ursachenforschung in jedem Konflikt 
kommt, wenn die Gemüter abgekühlt sind, immer auf die – obschon stets un-
gleich verteilten – Anteile aller beteiligten Subjekte, Dinge, Techniken und ih-
rer Interaktion an einem Konflikt.

Was also im Agieren in Erscheinung tritt, ist die Absicht als nicht einzu-
gestehende, und das allmähliche An/erkennen der Absicht ist bereits Teil des 
Eingeständnisses und damit der Übernahme einer Verantwortung für das 
Getane. Hier setzt der Übergang ein, an dem Agieren in Handeln übergeht. 
Das Schuldgefühl, das sich und die Absicht im Unbewussten verborgen hält 
und gleichsam als böse Absicht kultiviert, wird nun virulent; es tritt durch das 
Agieren in Umlauf und bahnt sich einen Weg zur Handlungsebene, auf der 
das Eingeständnis überhaupt erst stattfinden kann. Die Wahrheit des unab-
sichtlichen Agierens ist für das Handeln die Freilegung der nicht eingestehba-
ren Dimension der (un)absichtlichen Tat, die Frage nach den Gründen dafür 
und – zuweilen – die Suche nach einem Ausweg.

„ Abdenken“ oder mise en abîme  im Denken und Tun
Das philosophische Nachdenken über das Tun bzw. Agieren als Umfeld des 
Handelns sollte zuerst dem Denken im Tun gerecht zu werden versuchen. In 
diesem Sinn kann das Denken im Agieren als ein „Abdenken“ gefasst wer-
den, das durch den Ausdruck im Modus des Agierens zu einem Eingedenken 
werden kann – nicht muss, denn wie gesagt: Das Agieren kann sich in einer 
Endlosschleife wiederholen, das Drama kann immer und immer wieder – von 
einigen stilistischen Abänderungen abgesehen – gleich reinszeniert werden, 
ohne in Handeln überzugehen. Was tut das Denken bzw. welcher Art sind die 
Denkakte in diesem „Abdenken“ (ein Wort, das es seltsamerweise nicht gibt) 
des Agierens? Einerseits – und das hat Freud weitgehend systematisch darge-
legt – sind das die Denkformen der Abwehr, insbesondere die Verdrängung 
und die Abspaltung (Verneinung, Verleugnung, Verwerfung). Andererseits, 
und dies hat Bion aufgezeigt, sind es Denkformen und -akte, welche dazu ten-
dieren, die Fassung und damit die Form zu verlieren, die aber dennoch als 
Denkakte zu bezeichnen sind. Bion hat diese Auf lösung des allzu bedrohli-

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1  Agieren und die Aletheia der Praxis 57

chen Zusammenhangs zwischen Vorstellung, Wunsch und Affekt als attack 
on linkings bezeichnet.24

Wenn die Auf lösung umfassend sein soll, mündet dies im Denkzerfall, 
wie er in der Schizophrenie vorkommt, ja diese nachgerade charakterisiert; 
aber wie jede Form der Abwehr ist auch diese – obschon episodenhaft und eher 
unterschwellig – Teil alltäglichen Vorstellens, Denkens, Sprechens, Fühlens, 
Tuns. Wenn {wir} etwa erschrecken, sei es durch etwas plötzlich von außen auf 
{uns} Einwirkendes, eine katastrophale Diagnose oder durch einen höchst be-
unruhigenden Einfall, dann sind {wir} verwirrt; {wir} vergessen, was {wir} ge-
rade tun wollten, die Kontinuität der Aufmerksamkeit ist gestört, {wir} bringen 
den Satz nicht zu Ende, vergessen plötzlich das Bekannteste. In der Regel dau-
ern diese Moment nur sehr kurz an, {wir} tun dann Dinge im Modus des Agie-
rens (das mit dem Schrecken einsetzt), blind und unbedacht, meist auch recht 
unkoordiniert. Meistens können wir, aufgrund unserer Geübtheit und auf-
grund von Gewohnheiten, die Aktion, aus der {wir} gleichsam herauszufallen 
drohen, irgendwie fortsetzen; {wir} wechseln in einen parallelen Aktions- und 
Gewahrseinsmodus, der {uns} hilft, die Handlungsfähigkeit wieder herzustel-
len, den Sprechakt oder die Handlung wieder unter die Kontrolle des Bewusst-
seins zu bringen: {Wir} lenken {uns} vom Schrecken ab, sind auf mehreren 
Ebenen der Aufmerksamkeit tätig und stellen wieder die gewohnte Kontinuität 
im Vorstellungsfluss sowie die Kohärenz zwischen Affekt, Wunsch und Vor-
stellung her, die durch das heftige Erschrecken plötzlich zerrissen war. {Wir} 
kompensieren in einem fort, meist ohne es zu bemerken, sofern {wir} nicht 
psychotisch dekompensieren, was zum Beispiel in Momenten der Todesangst 
auch bei ganz normalneurotischen Menschen der Fall sein kann, ja meistens 
ist. Eine Großgruppe etwa versetzt sich regelmäßig zu Beginn ihres Zusam-
mentreffens in den paranoischen Modus der Flucht-Angriff-Grundannahme, 
die Mitglieder der Gruppe erleben dabei gleichsam psychotische Ängste, derer 
sie sich in der Regel nicht bewusst sind. Erst allmählich, mit einer gewissen 
analytischen Gruppenerfahrung, werden diese psychotischen Episoden dem 
Bewusstsein zugänglich und reflektierbar. Massenhysterien, Kriegs- und Bür-
gerkriegsausbrüche, in denen ja nicht nur psychotische Menschen versammelt 
sind, können so leichter nachvollzogen werden; ich komme darauf später noch 
eingehender zurück.

„Abdenken“ ist ein Verweis auf das Abfallen des Denkens vom Tun, auf 
die Auf lösung der gewohnten Verbindungen, d. h. Affekt-Wunsch-Vorstel-
lungs-Legierungen, die das Ich normalerweise die Welt und sich als weitge-

24 | W. Bion: „Attack on linkings“, in: International Journal of Psychoanalysis, 40, 

1959, S. 308–315. Dieser Ar tikel ist ein Meilenstein in der Psychosenforschung, er ist 

aber auch für die hier versuchte Erhellung der dunklen Dimensionen unseres Vorstellens 

und Agierens von größter Bedeutung.

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teil I – Agieren–Handeln im Tun und Denken58

hend zusammenhängende Ganzheiten wahrnehmen lassen. Und doch ist 
„Abdenken“ unumgänglich, um überhaupt Neues, Anderes als das Gewohn-
te wahrzunehmen und zu machen. Neues kann nur erfahren, gedacht und 
hervorgebracht werden, wenn das Brüchigwerden der gewohnten Matrix aus-
haltbar ist, wenn das System, in dem vorgestellt und gestaltet wird, selbst in 
Veränderung begriffen ist und diejenigen, die in ihm leben und es aufrecht 
erhalten, schon teilweise davon abfallen. Dieses Abfallen, eine gleichsam un-
willkürliche, zuweilen auch gewollte Abtrünnigkeit, läuft, wie das acting out, 
zwar stets Gefahr, aus dem Lot zu geraten, doch ist es unabdingbar, wenn neue 
Horizonte erschlossen werden, ob im Bereich des politischen Handelns, im 
Bereich der Forschung, der Kunst und der Philosophie oder im Bereich der 
lebensweltlichen Herstellung.

An-a-lysis des Agierens
Wie gelangt das „Abdenken“ im und aus dem Agieren heraus zum Nachden-
ken über das Getane bzw. über das Verfehlte? Dies geschieht vor allem durch 
die Auf lösung der Aufgelöstheit, An-a-lysis, die – als expliziter Denkakt – das 
Agieren nachzuvollziehen versucht, ob alleine oder im Kontext gemeinsa-
men Handelns. Wenn ich von Analyse spreche, meine ich nicht eine karge 
und formalistische „Methode“ oder das methodologische Selbstverständnis 
der „analytischen Philosophie“, ich meine Analyse auch nicht nur im Sinne 
einer Technik, auf welche die Psychoanalyse manchmal verkürzt wird oder 
in dem Sinn, in dem etwa Heidegger das Dasein auseinanderlegte oder Le-
vinas seinen Gebrauch von „Phänomenologie“ erläuterte. Ich orientiere mich 
logisch-begrifflich zuerst an Aristoteles und Kant, psychoanalytisch vor allem 
an Freuds Entdeckung der vielschichtigen Wirkungsweise der Analyse, wobei 
ich in beiden Perspektiven hervorhebe, dass An-a-lyse vor allem die Lösung der 
Aufgelöstheit (alytos) inmitten der Verstrickung bedeutet und bewirkt.

Analyse bedeutet und bewirkt, so sie gelingt, diese Art der Entwirrung 
sowohl auf begriffslogischer als auch auf affektiver Ebene; im Denkvollzug 
selbst tut sie das vor allem an der Schnittstelle zwischen Affekt, Wunsch und 
Vorstellungstätigkeit, sodass neue Affekt-Wunsch-Vorstellungs-Legierungen 
möglich, denkbar und sprachlich wirksam werden. Dies geschieht nicht be-
wusst, doch in der und durch die Analyse vollziehen sich diese Legierungen 
auch intentional und auf bewusster Ebene, so wie sie sich auch in einigerma-
ßen systematischer Weise vollziehen.

In diesem Verständnis von Analyse betrifft die Methode, ja die Technik 
nur eine, stark identitätslogisch geprägte Dimension. Das semantische Wir-
kungsfeld von Analyse aber reicht weit über diese methodisch-expliziten For-
malakte hinaus und ihre Tiefenwirkung entfaltet die Analyse eigentlich viel 
früher, nämlich in der immer schon implizit, unbewusst und vorbewusst kri-
tisierenden (krinein, unterscheiden), analysierenden und sprachlich arbeiten-

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1  Agieren und die Aletheia der Praxis 59

den psychosomatischen vis formandi. Ich meine damit die jeder Denktätigkeit 
immanente und zugleich vorausgehende Einbildungs- und Gestaltungskraft 
sowie die damit untrennbar verbundene intersubjektive Wunsch- und Affekt
regulierung als solche.

Wenn {wir} auf den episodischen Denkzerfall zurückkommen, der sich im 
Sinne von Bions attack on linkings vollzieht (mise en abîme), so ist der vorhin 
nur ungefähr beschriebene Ausgang aus der Verstrickung, aus dem Zustand 
der Verwirrung (gr. alytos), der {uns}, ohne viel darüber nachzudenken, in der 
Regel gelingt, eine A-n-alyse in actu auf einer mehr impliziten denn expliziten 
Ebene, nur teilweise bewusst vollzogen. Wenn im Nachdenken darüber der 
Zerfall und die wiedererlangte Fügung nachvollziehbar wird, ist die explizite 
Analyse eine nachträgliche, die sich an die gelungene implizite Analyse in actu 
anlehnt: Der Zerfall wird sekundär bearbeitbar, die auseinandergefallenen Tei-
le werden, wie in der Analyse und Schlichtung eines Streits, ausgemacht und 
in der Erinnerung an das Geschehene/Getane wieder zusammengefügt. Erst 
dann setzt die Beruhigung wirklich ein und breitet sich in die Zukunft hin 
aus, weil {wir} aus der Ohnmacht des Erschreckens herauszutreten vermoch-
ten und etwas besser gewappnet sind für das nächste Mal.

Durch die Sinnstiftung (mise en sens) im Zuge der expliziten Analyse wird 
der episodische Denkzerfall als Reaktion begreifbar und es muss nicht mehr 
grundsätzlich an der eigenen Denk- und Handlungsfähigkeit gezweifelt wer-
den. Auch wenn diese Sinnstiftung noch keinen Aufschluss über die Reaktion 
des Erschreckens zu geben vermag (Wieso gerade dieser erschreckende Einfall 
und just in diesem Moment? Wieso das Erschrecken ob einer harmlos erschei-
nenden Aussage eines anderen?), stellt sie dennoch ein Gefüge her, in dem das 
Denken und Tun sich wieder orientieren können.

Es sind also nicht nur die Affekte oder die Affektionen des Leibes, welche 
die Einsicht in das eigene Tun und in die Handlungszusammenhänge verstel-
len, sondern stets die Verwechslungen des Denkens, das den Affekten gewisse 
Vorstellungen zuordnet. Dies hat nicht nur Spinoza in der Ethik ausgeführt, 
sondern vielleicht noch systematischer Kant in der psychopatologischen Klas-
sifikation, die er in seiner frühkritischen Schrift Über die Krankheiten des Kopf-
es versuchte.25 Und doch reicht diese Perspektive nicht aus, um das Agieren zu 
verstehen, etwa die Fehleistungen, die sich zuweilen als praktikabler erweisen, 
als es eine geplante Handlung je sein hätte können, und zwar gerade weil sie 
von den stets virulenten Affekten und verwirrten Vorstellungen angetrieben 
und motiviert waren.

25 | Immanuel Kant, Versuch über die Krankheiten des Kopfes, Vorkritische Schrif ten 

II, 1757–1777, Kants Gesammelte Werke, Akademie-Textausgabe. Band II, Berlin 1968, 

S. 257–272.

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teil I – Agieren–Handeln im Tun und Denken60

Im Rahmen des gesellschaftlichen Imaginären, also im Kontext der kol-
lektiven Phantasie- und Vorstellungswelt, sind unsere Handlungen immer 
auch als – und im Rahmen von – Wunschhandlungsensembles zu betrachten, 
bzw. als Handlungswunschensembles. In diesen sind Wirklichkeit, Reales und 
Imaginäres des gesellschaftlichen Tuns weitgehend miteinander verschmol-
zen; Lust- und Realitätsprinzip liegen darin stets miteinander verschränkt den 
Handlungen zugrunde und strukturieren sie in ihrer Hervorbringung. Diese 
Ensembles, die niemals zur Gänze bewusst werden können, sind ebenso als 
Matrix der klar ausmachbaren bzw. geplanten Handlungen zu betrachten wie 
der alles Handeln umgebende und durchdringende Bereich des Agierens.

Allerdings ist mit dem Wunsch die Orexis explizit angesprochen, also die 
strebende Kraft, die das unterschwellige Sinngefüge unserer praktischen Welt 
zusammenhält, ohne dass {wir} genau wüssten wie, warum, wozu genau. Es 
geht also in der Praxis nicht nur oder gar nicht so sehr um die Verwirklichung 
eines konkreten Ziels, auch nicht um das Ausagieren bestimmter „Objektbe-
ziehungen“, wie es eine bestimmte psychoanalytische „Schule“ im Anschluss 
an Melanie Klein vorschreibt; philosophisch gesprochen geht es um einen 
Zusammenhang von Prozessen, Vorstellungen und Erinnerungen in einem 
Wunsch-Vorstellungs-Affekt-Fluss, der in diesem oder jenem Ensemble Ge-
stalt angenommen hat, begehrenswert geworden ist durch Erfahrung, Wie-
derholungen, Zu- und Abneigungsgeschehen, die seine weitere Gestaltung 
prägen.

Inmitten dieses Flusses und der in ihm sich herausbildenden Ensembles 
wird das Tätigwerden sich als dezisives Tun und zuweilen auch als Handeln 
erweisen. Denn Handeln ist immer auch ein die Ohnmacht und die damit 
verbundene Angst, ja Verzweiflung durch den Wunsch bzw. das Begehren 
überwindendes Gelingen, egal, ob die intendierte Handlung exakt an ihr Ziel 
gelangt ist oder nicht. Deshalb wird auch im Passieren, mit dem {uns} die 
Geschehnisse widerfahren, immer schon aktiv zur Transzendierung dieser 
Ohnmachtsgefühle hin agiert und gehandelt, auch wenn die Handlung als ein-
zelne, auf die Situation, mit den anderen, als Kompromiss zwischen intrapsy-
chisch widerstreitenden „Instanzen“ abgestimmte davon nicht mehr viel zeigt.

Die Konfliktualität als transzendentale Bedingung und Befähigung zum 
intrapsychischen wie auch politischen Konflikt spielt in dieser Überwindung 
der Ohnmacht durch das dem Wunschhandlungs-/Handlungswunschensem-
ble zugeneigte Agieren und Handeln eine zentrale Rolle. Der Wechsel von 
Agieren zum deliberativen Handeln ist – ebenso wie das umgekehrte Diffun-
dieren der Handlungen in den Bereich des Agierens – in diese Konfliktualität 
eingebettet, d. h. das Anerkennen des Konflikthaften ist der Beginn differen-
zierender Vorstellungs- und Denktätigkeit. Diese Konflikthaftigkeit ist nicht a 
priori gegeben, entsteht überhaupt erst aus der Fähigkeit der Anerkennung von 
Differenzen, Aporien, Unabgeschlossenheiten und der Erfahrung der Über-

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1  Agieren und die Aletheia der Praxis 61

windung verzweifelter Ohnmacht. Praxis, ob denkende oder handelnde, ist 
vielleicht nichts anderes als die Austragung, die Verwirklichung dieser kon-
fliktuellen Disposition auf allen Ebenen menschlicher Sozialität, am explizi-
testen auf der Ebene der Politik oder besser im Rahmen expliziter demokrati-
scher Instituierung. Doch dazu mehr im dritten Teil des Buches.

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003 - am 14.02.2026, 11:41:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442616-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

