VORWORT

Seit einigen Jahren ist in den Geistes- und Sozialwissenschaften eine
Renaissance der philosophischen Anthropologie zu beobachten. Sie
verbindet sich weniger mit den Namen Max Scheler oder Arnold Geh-
len als mit der Anthropologie und Gesellschaftstheorie Helmuth Pless-
ners. Haben nach der neueren Dekonstruktion der Natur des Men-
schen in Soziologie, Philosophie und Biologie seit den 1980er Jahren
Cyborgs, Hybride, Aktanten, datenverarbeitende Systeme oder andere
kommunizierende Maschinen die Wissenschaften bevolkert, so ldsst
sich parallel dazu eine Diskussion beobachten, fiir die die Rede von
»dem Menschen« wieder selbstverstandlich erscheint. Wahrend die
Kulturanthropologie, die Ethnologie und die historische Anthropolo-
gie, aber auch die Philosophie von den essenzialistischen Deutungen
und ahistorischen Diskursen iiber den Menschen Abstand nehmen
und auf den historischen Briichen und kulturellen Differenzen der so-
zialen Akteure und Kollektive bestehen, scheint der neuerliche Re-
kurs auf die philosophische Anthropologie von dem Wunsch getragen
zu sein, eine kritische und theoretisch fundierte Begrenzung der his-
torisch-relativistischen Denkformen zu entwickeln.

Der aktuelle Anlass dazu sind auf der einen Seite die ambivalen-
ten Machbarkeitsphantasien und Praktiken der biotechnologischen
Medizin, auf der anderen aber eine Kritik, die ihre zentralen Intuitio-
nen aus der Unverfiigbarkeit und der Unausdeutbarkeit des menschli-
chen Lebens zieht. So vielgestaltig die Ansdtze im Einzelnen sind, sie
eint der Versuch, nicht hinter die begriindete Skepsis des Sozialkon-
struktivismus und der Anthropologiekritik zuriickzufallen. Es ist heu-
te weder moglich noch der Sache dienlich, die normative Basis der
Kritik in der Natur des Menschen zu suchen. Jede positive Setzung ei-
ner unhintergehbaren Grenze wiirde den Verdacht erregen, dogma-
tisch zu sein und die Existenz des Menschen um seine technologi-
schen Entfaltungsmdglichkeiten zu bringen. Ebenso bliebe ein Rekurs
auf die philosophische Anthropologie, der nicht die historische Diffe-
renz des beginnenden und des endenden 20. Jahrhunderts fiir die
Theorie und Kritik beriicksichtigt, selbst abstrakt und liefe der Inten-

hitps://dol.org/10.14361/9783839403198-prf - am 14.02.2026, 18:20:17. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexandra Manzei tion einer reflektierten Deutung und Fortschreibung anthropologisch-
Mathias Gutmann technischer Moglichkeiten entgegen. Unsere Absicht ist es daher, die
Gerhard Gamm angedeuteten Schwierigkeiten unter vier Gesichtspunkten zu disku-
tieren, die sowohl fiir die Theoriearchitektur Plessners als auch fiir die
gegenwdrtige Auseinandersetzungen mit der Biomedizin bedeutsam

sind.

So wird im ersten Hauptstiick versucht, die theoretischen Voraus-
setzungen der Anthropologie Plessners zu kldren. Gelingt es Plessner
eine Theorie des Menschen zu formulieren, die den cartesianischen
Dualismus aufhebt, indem sie gleichermafRen natur- wie kulturge-
schichtliche Aspekte in Rechnung stellt? Und ist das Konzept der »ex-
zentrischen Positionalitédt¢, insofern es die menschliche Existenz als
ebenso kreatiirlich wie symbolisch vermittelt begreift, anschlussfahig
im Blick auf eine kritische Auseinandersetzung mit den biotechnolo-
gischen Existenzweisen des Menschen heute? Oder zeigt sich nicht
vielmehr, dass auch Plessner eine »Bestimmung des Menschen« theo-
retisch voraussetzen muss, um seine Anthropologie zu fundieren?
Und dass deshalb — auch aufgrund der historischen Differenz - ein
Rekurs auf die philosophische Anthropologie von Anfang an proble-
matisch ist?

Auf ein verwandtes Problem st6Rt man, wenn man der begriin-
dungstheoretischen Frage nach dem Konstitutionsverhdltnis von An-
thropologie und Naturphilosophie nachgeht: Wie ist beider Bezug
aufeinander zu denken?

Vor dem Hintergrund dieser Fragen untersucht Michael Wein-
garten in seinem Beitrag das spezifische Philosophieverstdndnis der
Plessner'schen Anthropologie. Die Analyse einer intensiv gefiihrten
zeitgendssischen Debatte zwischen Helmuth Plessner und Josef Konig
zeige nicht nur systematische Unbestimmtheiten seiner philosophi-
schen Anthropologie; mit dem Plessner‘schen Zugestdndnis, auch for-
mallogische Widerspriiche zuzulassen, erweise sich vielmehr das Kon-
zept im Ganzen bedroht.

Volker Schiirmann bietet eine alternative Deutung zu den {ibli-
chen Lesarten des Plessner’schen Ansatzes an, indem er die Stufen des
Organischen und der Mensch sowie Macht und menschliche Natur als
gegenldufige Denkbewegungen systematisch aufeinander bezieht. Die
Figur der exzentrischen Positionalitdt entwickelt er dabei als ein zen-
trales Bestimmungsstiick, um sie als Ausdruck der Reflexion der je ei-
genen Positionen aufzufassen.

Im zweiten Hauptstlick wird die Bedeutung Plessners fiir eine
mogliche Kritik der Soziologie diskutiert. Unsere Vermutungen gehen
dahin, dass alle soziologischen Theorien — implizit oder explizit — an-
thropologische Deutungen voraussetzen; entweder indem der Gegen-
standsbereich der Soziologie auf menschliche Akteure beschrankt
und diese Voraussetzung nicht weiter reflektiert wird oder indem

hitps://dol.org/10.14361/9783839403198-prf - am 14.02.2026, 18:20:17. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

menschlichen Akteuren wesentliche Eigenschaften wie Geist, Ver-
nunft, Personalitdt etc. zugesprochen werden, um sie wiederum von
nicht-menschlichen Wesen abzugrenzen. Will man diese anthropolo-
gischen Voraussetzungen der Soziologie problematisieren, bieten
sich, angelehnt an Plessner, verschiedene, scheinbar gegensdtzliche
Maoglichkeiten an.

Alexandra Manzei plddiert in ihrem Beitrag dafiir, die soziologi-
schen Grundbegriffe offensiv um anthropologische Deutungen zu er-
weitern. Sie zeigt zundchst exemplarisch, dass auch die Rede von
Subjekten, Personen, Individuen oder Geschlechtern auf anthropolo-
gischen Annahmen beruht und identitétslogische Verkiirzungen nur
scheinbar vermeidet. Mit Rekurs auf die »entgrenzte« Positionalitdt im
Sinne Plessners lief3e sich zur Frage nach dem Menschen Stellung be-
ziehen, ohne naturalistisch oder reduktionistisch arqumentieren zu
miissen. Dadurch gewinne die Soziologie Deutungsmaglichkeiten, die
eine Kritik biomedizinischer Bestimmungen des Menschen iiberhaupt
erst ermdgliche.

Im Gegensatz dazu verfolgt Gesa Lindemann die umgekehrte Stra-
tegie und plddiert im Anschluss an Plessners Theorie des Lebens fiir
eine Entanthropologisierung der soziologischen Kategorien. In ihrem
Beitrag zeigt sie, dass seine Positionalitdtstheorie nicht als Anthropo-
logie, sondern als Theorie personaler Vergesellschaftung verstanden
werden muss. Plessners Theorie gebe a priori keine Auskunft dariiber,
wer (oder was) ein Mensch sei. Er zeige vielmehr, dass sich erst fiir
exzentrisch organisierte Lebewesen im sozialen Bezug aufeinander
die Notwendigkeit ergebe, zu entscheiden, »wer in den Kreis persona-
len Seins einzubeziehen sei und was aus diesem Kreis herausfdllt«.
Exzentrische Positionalitdt sei daher nicht auf den Kreis der Men-
schen beschrankt, sondern prinzipiell auch fiir andere Lebewesen
denkbar.

Fiir Ulle Jager liegt die Bereicherung, die die Soziologie durch
Plessners Positionalitdtstheorie erfahrt, in der Vermittlung konstruk-
tivistischer und naturalistischer Auffassungen leib-korperlicher Exi-
stenz. In ihrem Beitrag verbindet sie das Habituskonzept Pierre
Bourdieus mit den entsprechenden Uberlegungen Helmuth Plessners.
Erst mit Letzteren lasse sich erkldren, wie die Inkorporierung sozialer
Ordnung vonstatten gehe und wie der »korperliche Leib« die Vermitt-
lungsfunktion zwischen Individuum und Gesellschaft iiberhaupt
wahrnehmen konne, die ihm Bourdieu zuschreibe.

Im dritten Hauptstiick wird zum einen die Frage nach der Bedeu-
tung Plessners fiir die theoretische Biologie heute gestellt. Zum ande-
ren soll umgekehrt die Frage erdrtert werden, inwieweit der Pless-
ner'sche Versuch, zeitgendssische biologische Positionen (insbeson-
dere Jakob von Uexkiills) zur Grundlage der Anthropologie und damit
indirekt auch der Sozial- und Gesellschaftstheorie zu machen, ge-

hitps://dol.org/10.14361/9783839403198-prf - am 14.02.2026, 18:20:17. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access -

Vorwort


https://doi.org/10.14361/9783839403198-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alexandra Manzei lingt. Wahrend die erste Frage — vermutlich unstrittig — dahingehend
Mathias Gutmann beantwortet wird, dass sich weder aus der auf von Uexkiill fuRenden
Gerhard Gamm Organismustheorie noch aus ihren Erweiterungen in die Theorie des
Humanums ernsthafte Revisionsanforderungen oder auch nur Anre-
gungen fiir die moderne Biologie (hier insbesondere fiir die laborge-
stiitzten Disziplinen) ergeben, diirfte die Antwort auf die zweite Frage
kontrovers ausfallen. Die hier vertretende Skepsis gegeniiber dem me-
thodischen Aufbau des Plessner’schen Programms soll durch eine ein-
gehende Analyse der empirisch-faktischen wie der normativen Inve-
stitionen gestiitzt werden. Sie ergibt sich, wenn die Rede von Perso-
nalitdt - und die daran anschlieRenden Konzepte von Sozialitdt und
Kulturalitdt - an eine naturale Bestimmung der Exzentrizitdt gebun-
den werden. Diese wird insbesondere unter Riickgriff auf die Cassi-
rer'sche Kritik des Kulturverstandnisses der philosophischen Anthro-
pologie erldutert.

Der Rede vom Leben und ihren Implikationen fiir die Pless-
ner'sche Anthropologie geht Mathias Gutmann nach. Im Zentrum sei-
nes Beitrags steht die Rekonstruktion einer zuzeiten Plessners kaum
wahrgenommenen Auseinandersetzung zwischen dem aus der Gottin-
ger Tradition stammenden Konig und Plessner. Im Zentrum der Kon-
troverse steht der Streit um den methodologischen Status des Lebens-
begriffes. >Leben< wird dabei mit Konig in der Dualitdt als modifizie-
rende und determinierende Redeform entwickelt. Auf der Grundlage
dieser Unterscheidung kann eine spezifische Verkiirzung der logi-
schen Grammatik philosophischer Anthropologie nachgewiesen wer-
den - eine Verkiirzung, deren Vermeidung zu einem grundlegend re-
vidierten Programm der Lebenshermeneutik fiihren sollte.

Um einen systematischen Leitbegriff Plessners, der nicht nur fiir
die zeitgendssische Diskussion von Relevanz war, sondern auch fiir
laufende Debatten um das Verhdltnis von Lebenswissenschaften und
Philosophie von groRer Bedeutung sein diirfte, ist es Joachim Fischer
in seiner Rekonstruktion der »Positionalitdt« zu tun. Er zeigt, wie in
der Verbindung von Ekstatik und Orgiastik als spezifischen Momenten
der Grenzregulierung eine wirkliche Durchbrechung und Uberwin-
dung cartesischer Dualismen angestrebt wird. Die Entwicklung der
Positionalitdt wiirde demnach nicht nur einen kritischen Einspruch
gegen »wissenschaftlichen Radikalismus« erlauben, sie wiese viel-
mehr einen Weg fiir die Grundlegung der Philosophie selber, gleich-
sam zwischen einem spekulativen Naturbegriff auf der einen und ei-
ner mentalistischen Interpretation des Geistes auf der andern Seite.

Die biowissenschaftlichen Grundlagen von Plessners Anthropolo-
gie bilden den Gegenstand der Untersuchung von Mathias Gutmann
und Michael Weingarten. Ausgehend von der eigentiimlichen gram-
matischen Verschrankung des generischen Singulars (der Mensch, das
Tier, die Pflanze) mit der Rede von »dem Menschlichen« zeigen die

10

hitps://dol.org/10.14361/9783839403198-prf - am 14.02.2026, 18:20:17. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Autoren in Form von fiinf Thesen, dass die Nivellierung des Ausdru-
ckes >Lebenc bei Plessner ein moglicherweise notwendiger Bestandteil
der philosophischen Anthropologie ist. Dieser Verdacht erhdrtet sich
bei genauerer Betrachtung jener zeitgendssischen biologischen Theo-
riestiicke, die im Wesentlichen aus anti-darwinistischen und vitalisti-
schen Evolutions- bzw. Entwicklungsansdtzen stammen.

Mit dem vierten Hauptstiick soll eine bislang wenig beachtete Sei-
te von Plessners Denken in das Zentrum der Aufmerksamkeit geriickt
werden: der Primat praktischer Vernunft in allen Konzeptualisierungs-
fragen philosophischer Anthropologie. Er spiegelt sich in dem, was
Plessner als Korrespondenzbegriff zur exzentrischen Positionalitdt zu-
weilen das »Verbindlichnehmen des Unergriindlichen« nennt. In der
Reflexion auf die normativen Implikationen seiner Grundbegriffe
(Freiheit, Menschenwiirde usf.) ergeben sich Begriindungslasten ganz
eigener Art; sie erweitern nicht nur die herkémmlichen Konzepte von
philosophischer Anthropologie, sie werfen auch ein kritisches Licht
auf sozialwissenschaftliche und philosophische Deutungen, die glau-
ben, sich die Frage nach den normativen Voraussetzungen ihrer Dis-
kurse ersparen zu kénnen.

In seinen Uberlegungen zu den »Quellen der Normativitit« macht
Gerhard Gamm den Versuch, eine moralphilosophische Antwort auf
die Idee der Unausdeutbarkeit des menschlichen Selbst zu formulie-
ren: Wie konnte eine Ethik aussehen, die in der »Unbestimmtheitsre-
lation des Menschen zu sich« (Plessner) ihren Ausgang hat? Wie las-
sen sich die beiden fiir Plessners Normativitdtskonzept zentralen
Strukturmomente — Offenheit und Verbindlichkeit — in ihrer konstitu-
tiven Verschranktheit angemessen explizieren?

Der Beitrag von Andreas Hetzel thematisiert das Verhdltnis von
Anthropologie, Ethik und Politik im Denken Plessners. Die Grundfrage
der philosophischen Anthropologie, was der Mensch sei, wird von
Plessner weniger als wissenschaftliche denn als politisch-praktische
Frage aufgefasst. Der Mensch begegnet uns im Rahmen dieses Pro-
jekts als »praktischer Anspruch«. Dieser Anspruch kann, so zeigt Hei-
ke Kampf in ihrem Beitrag, nur in der Verweigerung und Kritik an-
thropologischer Bestimmungen liegen, die zu fixieren suchen, was
den Menschen ausmache. In diesem Sinne sei er politisch. So sich mit
der Theorie Plessners die performative Macht anthropologischer Mo-
delle zeigen lasse, konne die verdinglichende Praxis szientifischer wie
gesellschaftlicher Deutungen des Menschen kritisiert werden.

Alexandra Manzei
Mathias Gutmann

Gerhard Gamm
Mirz 2005

11

hitps://dol.org/10.14361/9783839403198-prf - am 14.02.2026, 18:20:17. https://wwwinllbra.com/de/agb - Open Access -

Vorwort


https://doi.org/10.14361/9783839403198-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783838403198-prf - am 14.02.2026, 1

. https://www.lniibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

