
326

Kommentar  �   WSI MITTEILUNGEN, 77. JG., 5/2024

DOI: 10.5771 / 0342-300X-2024-5-326

Von der Gegenseitigkeit zur Gemeinsamkeit :  
Solidarität jenseits des Reziprozitätsprinzips
STEPHAN LESSENICH

Solidarität ist keine Einbahnstraße“: Kaum eine Floskel wird häufi-
ger strapaziert, wenn es um Fragen solidarischen Handelns geht, 
kaum eine Charakterisierung solidarischer Praxis dürfte zugleich 

eingängiger sein. Ob es nun um die liberal-konservative Ablehnung der 
Bürgergeldreform geht oder um linke Kritik am EU-Asylkompromiss, 
ob in politischen Statements oder in wissenschaftlichen Abhandlungen – 
über die geltende Gegenverkehrsregelung in Sachen Solidarität scheinen 
sich alle einig zu sein : Wer nimmt, soll auch geben, wer im Bedarfsfall Un-
terstützung empfängt, hat diese bei Gelegenheit zu erwidern. Do ut des, 
das Prinzip der Gegenseitigkeit, ist im gesellschaftlichen Wissenshaushalt 
fest als Wesensmerkmal von Solidarität verankert.

Aber warum eigentlich ? Ohne die soziale Wirkmacht soziologischer 
Wissensproduktion zu überschätzen, dürften „Theorieeffekte“ diesbezüg-
lich eine nicht unbedeutende Rolle spielen. Denn die Soziologie konzi-
piert Solidarität seit jeher – also seit der Entstehung des Fachs in der Aus-
einandersetzung mit der „sozialen Frage“ des ausgehenden 19. Jahrhun-
derts – im Sinne der Logik des Gabentauschs. Kleine Geschenke erhalten 
demnach die Freundschaft, sie bewirken eine unausgesprochene, unter-
schwellige Verpflichtung zur Gegengabe, womit zwischen den beiden sich 
wechselseitig beschenkenden und bedenkenden Parteien ein unsichtba-
res soziales Band entsteht. Das Ineinandergreifen von Geben und Neh-
men stiftet eine Verbindung, die nicht nur diese konkrete Sozialbezie-
hung stabilisiert, sondern zu einem mikrologischen Teil dessen mutiert, 
was mit Blick auf das große Ganze „gesellschaftlicher Zusammenhalt“ ge-
nannt wird – ein normatives Motiv, das heute, im Zeichen multipler Kri-
sen, Hochkonjunktur hat und aus dem öffentlichen Diskurs nicht mehr 
wegzudenken ist.

Dass Solidarität aber im wechselseitigen Füreinander-Einstehen auf-
gehen, sich gewissermaßen im Geist von Leistung und Gegenleistung 
erschöpfen soll, erscheint soziologisch nicht zwingend  – und wirkt im 
Lichte der Geschichte der Arbeiter*innenbewegung, zumal ihrer interna-
tionalistischen Linie, geradezu wirklichkeitsfern. Zwar mögen die frühen 
Formen arbeiterlicher Solidarität in Gestalt von Hilfe auf Gegenseitigkeit 
aufgetreten sein, etwa in den englischen friendly societies, den französi-
schen mutualités oder den deutschen Unterstützungskassen. Doch spätes-
tens seit der – im deutschen Fall streng obrigkeitsstaatlichen – Integration 
solch selbstorganisierten Hilfswesens in die öffentlichen sozialen Siche-
rungssysteme trat Arbeiter*innensolidarität vornehmlich als Kampfsoli-
darität auf den Plan, als ein Interessenkampf der Lohnabhängigen gegen 
ihre betriebliche Beherrschung und für ihre soziale Berechtigung. Dies 
war ein Kampf, in dem die Streikenden, Demonstrierenden, Agitieren-
den – ungeachtet allfälliger sozialer Schließungstendenzen auch aufseiten 
der organisierten Arbeit – grundsätzlich für ihre Klasse an- und eintra-
ten, und damit auch für diejenigen, die aus welchen Gründen auch immer 
nicht mitstreikten, mitdemonstrierten oder mitagitierten.

Nicht Gegenseitigkeit war das Leitprinzip klassenpolitischen Han-
delns, sondern Gemeinsamkeit – im Sinne der gemeinsamen Betroffen-
heit von den mit dem Lohnarbeitsverhältnis einhergehenden Zumutun-
gen und Entbehrungen, insbesondere aber im Sinne der Notwendigkeit 
von und Bereitschaft zu gemeinsamer Aktion. Sich für die Reduzierung 
der Arbeitszeit, für die Erhöhung der Löhne, für das Recht auf politische 
Mitsprache und soziale Teilhabe zu engagieren, hieß für Arbeiter und 
Arbeiterinnen stets, ihre wie auch immer begrenzte Macht zu bündeln 
und sich miteinander gegen den Betriebsherrn oder das Management, 
die Regierung oder den Gesetzgeber zu wenden. Weniger Gegenseitigkeit 
im tauschökonomischen Sinn als vielmehr Gemeinsamkeit als praktisch-
politisches Prinzip war hier gefragt, und dafür stand auch der Begriff der 
Solidarität : für eine Praxis nicht des wechselseitigen Gebens, sondern des 
gemeinsamen Einsetzens für geteilte Belange.

Die Tatsache, dass Reziprozität heute wie selbstverständlich als not-
wendige Bedingung von Solidarität behauptet wird, ist neben einer so-
ziologischen Begriffsbildung, die historisch mit der Durchsetzung der 
kapitalistischen Marktgesellschaft zusammenfiel, auch der ideologischen 
Schwerkraft der herrschenden ökonomischen Verhältnisse geschuldet. 
Wo Solidarität als Frage der Gegenseitigkeit gilt, da ist ihr Verständnis von 
der Leistungsideologie einer liberalkapitalistischen Gesellschaft durch-
drungen, in der voraussetzungslose Unterstützung, das berühmt-berüch-
tigte free lunch, strukturell nicht vorgesehen ist. Auf den Autobahnen der 
Marktkonkurrenz muss die Idee bedingungsloser Solidarität als Behin-
derung, ja als Sackgasse des gesellschaftlichen Verkehrs erscheinen – und 
dies zumal, wenn sie auf Grenzöffnung zielt, auf die Überschreitung na-
tionalgesellschaftlicher Partikularismen und ein „erweitertes Wir“ trans-
nationaler Gemeinsamkeit.

Doch genau darum geht es oder müsste es gehen : Um solidarisches 
Handeln, das nicht nach den Beiträgen der einzelnen und ihrem etwaigen 
Gleichgewicht fragt, nicht nach den prospektiven Gegenleistungen und 
ihrer Erwartbarkeit, sondern nach den geteilten Interessen und nach den 
gesellschaftlichen Instanzen, die sich einer Realisierung der gemeinsamen 
Belange entgegenstellen. „Eine*r für alle, alle für eine*n“: Was als Kampf-
ruf der Solidarität gelten kann, ist nicht reziprozitätslogisch misszuverste-
hen, sondern wäre kollektivitätslogisch auszudeuten. ■
AUTOR

STEPHAN LESSENICH, Dr., Professor für Gesellschaftstheorie und Sozial-
forschung an der Goethe-Universität Frankfurt am Main, Direktor des Instituts 
für Sozialforschung (IfS). Forschungsschwerpunkte : Kritische Theorie(n) der Ge-
sellschaft, Politische Soziologie sozialer Ungleichheit, Sozialökologie des Spät
kapitalismus.

@  E-Mail : Lessenich@soz.uni-frankfurt.de

https://doi.org/10.5771/0342-300X-2024-5-326 - Generiert durch IP 216.73.216.44, am 31.01.2026, 21:31:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0342-300X-2024-5-326

