
ANTHROPOS

113.2018: 151 – 167

Abstract. – With the arrival of the European explorers to Amer-
ica a long tradition of missionary linguistic tools recorded the 
diverse particularities of indigenous languages. This resulted in 
the preparation of dictionaries, grammars, lexicons, and phrases 
compendia collecting various types of linguistic data of non-lit-
erate societies. Like many other Amerindian languages, the docu-
mentation of the Tupi-Guarani languages started with the works 
of Jesuit and Franciscan missionaries as early as the beginning of 
the 16th century. Therefore, the aim of this article is to approach 
missionary linguistic works concerning the Guarani linguistic va-
riety spoken in the Western Chaco from the 17th century to the 
present. The historiographical description and analysis are based 
on a textual corpus consisting of works by various authors who 
address the same linguistic variety in different historical periods. 
The geographical and temporal range of each text, the thematic 
and historiographical treatment and the production context are 
taken into account in order to analyse these linguistic documents. 
The analyses of this linguistic corpus will allow us to account 
for the diachronic development of this Guarani variety that un-
derwent a specific process of gramatization and dictionarization. 
This shed light on the activities of linguistic description as a con-
struction process that adopts multiple modalities and helps us to 
understand the standardization process of indigenous language 
systems. [South America, Western Chaco, Chiriguano, linguistic 
production, gramatization, dictionarization]

María Agustina Morando, Licenciada en Ciencias Antropoló-
gicas por la Universidad de Buenos Aires y becaria doctoral del 
Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas (Ar-
gentina). Actualmente realiza su trabajo de campo entre los cha-
né del Noroeste argentino.

Introducción

Desde la llegada europea a América a finales del si-
glo XV se inicia una larga tradición de producción 
de instrumentos lingüísticos que registraron las par-

ticularidades de las lenguas indígenas. En efecto, 
como condición necesaria para la empresa evange-
lizadora, los misioneros europeos pertenecientes a 
distintas órdenes pronto comenzaron a producir una 
vasta colección de vocabularios, léxicos y gramáti-
cas sobre las lenguas vernáculas, iniciando con ello 
una tradición de gran importancia para la historia 
de la lingüística americana. Esta labor dio a su vez 
origen a un proceso de normativización lingüística 
de similares características al que ocurría de mane-
ra simultánea con las lenguas europeas. A lo largo 
de este proceso se fijaron los sistemas de varias len-
guas indígenas mediante la redacción de gramáticas, 
léxicos y fraseologías, para lo cual previamente se 
dio forma escrita a estos sistemas lingüísticos ora-
les mediante el uso del alfabeto latino. El paso a la 
escritura de las lenguas indígenas implicó inevita-
blemente su reducción a la materialidad; lo que, si 
nos valemos de la oportuna reflexión del jesuita nor-
teamericano Walter Ong (2006 [1982]: ​93), conlle-
va la representación de “… las palabras como si fue-
ran cosas, objetos inertes, marcas inmovibles para la 
asimilación por medio de la vista”. 

Como muchas otras lenguas de Sudamérica, la 
lengua guaraní hablada en el margen occidental 
del Chaco, perteneciente a la familia tupí-guaraní 
y el tronco lingüístico macro-tupí (Dietrich 1986), 
no quedó al margen de ese proceso de gramatiza-
ción y diccionarización destinado a regular los usos 
lingüísticos.1 Actualmente las lenguas que compo-

  1	 Entiendo el concepto de “gramatización” como el proceso 
que supone la descripción e instrumentalización de una len-

Producción misionera sobre la lingüística chiriguana

Una mirada diacrónica

María Agustina Morando

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151


152 María Agustina Morando

Anthropos  113.2018

nen esa familia se hablan en la cuenca amazónica, 
en el Paraguay, en los estados brasileños de Mato 
Grosso do Sul y Paraná, en las regiones noroeste 
y nordeste de Argentina y en el este de Bolivia. La 
lengua en cuestión pertenece específicamente a la 
rama meridional del guaraní, comúnmente deno-
minado “chiriguano” y hablado actualmente en el 
oriente y el sur de Bolivia (departamentos de San-
ta Cruz, Chuquisaca y Tarija), así como también en 
el Norte argentino (provincias de Salta y Jujuy). A 
su vez pueden distinguirse dentro del macrocon-
junto chiriguano cuatro variantes dialectales princi-
pales: ava, simba, chané e isoseño (Dietrich 1986,  
2009).

Partiendo del caso chiriguano es posible analizar 
las relaciones entre las distintas etapas del proceso 
de diccionarización y gramatización explorando las 
condiciones y los contextos de producción de los 
instrumentos lingüísticos misioneros. Recuperar las 
trayectorias históricas trazadas por estos materiales 
permitirá apreciar el desarrollo de los procesos y las 
actividades de descripción y reflexión lingüísticas, 
y a la vez su gran diversidad a través de la historia.

La descripción y el análisis historiográficos pro-
puestos están basados en un corpus constituido por 
un conjunto de producciones de varios autores per-
tenecientes a distintos momentos históricos, pero 
vinculados entre sí por la necesidad de abordar la 
variedad lingüística chiriguano en una misma área 
geográfica. Al constituir la presente serie textual, 
entonces, se han tenido en cuenta diversos factores 
como por ejemplo el tipo de instrumento lingüístico 
(gramática, diccionario, glosario, vocabulario, entre 
otros), el período histórico y el área geográfica de 
cobertura (Swiggers 2009). 

Los pioneros en el campo de la lingüística 
guaraní: Anchieta y Montoya

Con la llegada de los misioneros franciscanos y je-
suitas a Sudamérica, a mediados del siglo XVI, apa-
recen los primeros trabajos de descripción de la len-
gua guaraní. Así, en el año 1595 por primera vez 
se tiene conocimiento del “Arte de grammatica da 
lingoa mais vsada na costa do Brasil”, del jesuita 
José de Anchieta, que describe y analiza la gramá-
tica del tupinambá, lengua hablada en el siglo XVI 
por la población indígena del litoral brasileño. Esta 
gramática se asemeja en su estilo y en la organi-
zación de su estructura a la primera gramática del 
portugués escrita por Fernão de Oliveira, en 1536, 

gua sobre la base de las tecnologías de la gramática y del dic-
cionario (Auroux 1992). 

y denominada “Grammatica da lingoagem portu- 
guesa”. 

Desde el inicio, la empresa misionera se desa-
rrolló de la mano de un proceso de “reducción” de 
lenguas, lo cual queda de manifiesto en la extensa 
producción de obras lingüísticas destinadas a faci-
litar el proceso de evangelización de los indígenas 
(Melià 2003). Este vasto repertorio de obras com-
prende desde artes, tesoros, fraseologías y vocabula-
rios hasta misales y catecismos. Conforme al avance 
de la empresa misionera, los horizontes lingüísti-
cos también se amplían con el análisis progresivo 
de lenguas con estructuras gramaticales diferentes 
de las indoeuropeas. En efecto, antes de finales del 
siglo XVI no podía concebirse ya una empresa mi-
sionera separada de un trabajo sobre las lenguas in-
dígenas. En el Concilio de Lima, en 1567, se declara 
abiertamente la necesidad de evangelizar a partir de 
las lenguas indígenas y a la vez que los indígenas 
deben aprender el castellano. En el sínodo de Asun-
ción, de 1603, también cobra gran importancia la 
impartición de la doctrina cristiana en las diferen-
tes lenguas indígenas (Melià 2003). Como resulta-
do surgen una serie de gramáticas y léxicos para las 
diferentes lenguas amerindias llevándolas al plano 
de la escritura en un proceso similar al ocurrido con 
las lenguas europeas.

Aproximadamente medio siglo más tarde, entre 
los años 1639 y 1640, el jesuita Antonio Ruiz de 
Montoya publica una serie de obras lingüísticas que 
continúan el proceso de normativización del guara-
ní: el “ Tesoro de la lengua Guaraní  ” (1639) presen-
ta una lista de vocablos con su respectiva traducción 
que contextualiza cada palabra mediante ejemplos 
que remiten a situaciones y usos concretos de la len-
gua, y el “Arte y bocabvlario de la lengua gvaraní  ” 
(1640a) ofrece una gramática que explicita las re-
glas fonológicas, morfológicas y sintácticas de la 
lengua guaraní, también ejemplificadas a partir de 
frases tomadas del habla cotidiana y de un reperto-
rio de frases, refranes, modismos y proverbios dis-
puestos en forma de lexicón. Estas obras represen-
tan una de las fuentes más importantes del léxico y 
la gramática guaraníes de la época. 

Es importante remarcar en este punto que la obra 
de Montoya registra particularmente la lengua de 
diversos pueblos guaraní-hablantes radicados entre 
los años 1612 y 1637 en diferentes reducciones je
suíticas en la región del Guayrá, que comprendía 
el territorio que corresponde actualmente al estado 
brasileño de Paraná y a la franja oriental del esta-
do brasileño de São Paulo (Chamorro 2015). Mon-
toya tuvo su primer contacto con la lengua guara-
ní en la ciudad de Asunción, donde dio con obras 
como el ya mencionado “Arte de grammatica da 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151


Producción misionera sobre la lingüística chiriguana

Anthropos  113.2018

153

lingoa mais vsada na costa do Brasil” de Anchieta 
(1595), “la obra del franciscano Luis de Bolaños 
(1931 [1603])”, y algunas otras obras escritas para 
documentar otras lenguas indígenas como “Voca-
bulario dela lengua general de todo el Peru llama-
da lengua Qquichua o del Inca” de Diego González 
Holguín (1608). Sin embargo, como bien sugiere 
Graciela Chamorro (2009: ​21), en la obra de Mon-
toya no aparece reflejada de manera explícita la di-
versidad lingüística de los pueblos guaraní hablan-
tes radicados en las reducciones, tal vez por el afán 
de documentar un guaraní estandarizado que faci-
litaría en gran medida el trabajo misional en los ór-
denes tanto espiritual como educativo.

De manera general, las primeras gramáticas o 
“artes” de las lenguas indígenas seguían un orden 
particular, a partir del cual el sistema de cada lengua 
era desmenuzado en varias secciones que replicaban 
los trabajos ya existentes para las lenguas europeas.2 
Las más de las veces, las gramáticas comienzan por 
la descripción fonética y fonológica que trata sobre 
la ortología y ortografía de cada lengua; a continua-
ción tratan aspectos morfosintácticos que refieren a 
las distintas categorías y accidentes gramaticales, y 
finalmente concluyen con un abordaje de la semán-
tica y la sintaxis en la que se describen el orden y las 
funciones de las palabras en el sintagma. 

Como puede apreciarse en el caso guaraní por 
medio de la obra de Montoya, las gramáticas fueron 
complementadas a menudo con “tesoros” o vocabu-
larios a partir de los cuales se fueron conformando 
los primeros inventarios y registros de los saberes 
léxicos de las lenguas indígenas: por citar apenas 
algunos casos, el ya mencionado “Vocabulario” de 
Diego González Holguín (1608), la ya mencionada 
obra de Ruiz de Montoya (1639, 1640a) para la len-
gua guaraní o el “Vocabulario de la lengua moxa” 
incluido como apartado dentro del “Arte de la len-
gua moxa” de Pedro Marbán (1702). 

Estos primeros trabajos lingüísticos sobre las 
lenguas amerindias imitan en gran medida las ar-
tes, los vocabularios y los tesoros escritos para las 
lenguas europeas, extrapolando las categorías y los 
modelos gramaticales de los segundos aun cuando 
estos modelos se hacían difícilmente aplicables a la 
hora de entender los sistemas lingüísticos indíge-

  2	 Este modelo se observa en las gramáticas de las lenguas eu-
ropeas como la de Antonio de Nebrija (1492) para el caste-
llano, la de Fernão de Oliveira para el portugués (1536) o la 
de John Palsgrave (1530) para el francés, y se repite en las 
primeras gramáticas indígenas sudamericanas como las de 
Diego González Holguín (1607) y Domingo de Santo Tomás 
(1560) para el quechua, la de Luis de Valdivia para el mapu-
che (1606) o la de Pedro Marbán (1702) para el mojeño, en-
tre otras.

nas. Sea como fuere, lo cierto es que estos trabajos 
constituyen la piedra fundamental de la lingüística 
misionera y dan inicio a un largo proceso de gra-
matización y diccionarización de la lengua guaraní. 

Las gramáticas y los diccionarios franciscanos 
coloniales en el Chaco occidental

A partir del siglo XVI, diferentes órdenes religio-
sas se establecen en Tarija (jesuitas de la provincia 
jesuítica del Perú, mercedarios y agustinos), tenien-
do poco éxito en la misión evangelizadora. En 1755, 
los misioneros de la orden franciscana fundan su 
propio colegio de Propaganda Fide en la ciudad de 
Tarija y comienzan a incursionar entre los grupos 
indígenas de la zona, contando casi medio siglo más 
tarde con 21 misiones en la zona de la Chiriguanía 
(Combès 2015b). 

El período franciscano que se inicia con la ex-
pulsión de los jesuitas en 1767 comprende una pri-
mera ola de misioneros durante el período colonial, 
y que se caracteriza por la presencia de frailes es-
pañoles que se instalan en el Colegio de Tarija has-
ta principios del siglo XIX, momento en el cual se 
desmantela el régimen reduccional y se inicia la ex-
pulsión de la mayor parte de los frailes francisca-
nos a consecuencia del inicio de las guerras inde-
pendentistas en Sudamérica (Saignes 2007). Con 
la llegada de los franciscanos al Chaco occidental 
comienza un período significativo para la literatura 
misional especializada en los pueblos indígenas. En 
este punto resulta conveniente retomar la sistema-
tización que realiza Combès (2015b) de la produc-
ción textual franciscana del período. La obra fran-
ciscana se clasifica en historias, etnografías y obras 
lingüísticas: aquí nos interesan particularmente las 
obras lingüísticas, puesto que en ellas se continúa 
la tradición lingüística iniciada por los jesuitas en 
el siglo XVI. La preocupación de los frailes por en-
tender la lengua nativa se liga íntimamente con un 
proceso instrumental de misionalización de las po-
blaciones indígenas: 

… hasta el tiempo presente, no hay libro alguno impre-
so de esta lengua de los Chiriguanos y solamente dan o 
nos sirven de alguna luz los libros impresos de la lengua 
guaraní de los cuales les daré aquí noticias por la utili-
dad que pueda resultar (Mingo de la Concepción 1996 
[1791]: ​97). 

Mingo de la Concepción refiere inmediatamente al 
“Catecismo” (1640b), el “Tesoro” (1639) y el “Arte 
de la lengua guaraní  ” de Antonio Ruiz de Montoya, 
así como también a su “Arte y bocabvlario de la len-
gua gvaraní  ” (1640a) revisado y publicado por Pau-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151


154 María Agustina Morando

Anthropos  113.2018

lo Restivo (1722), y a los “Sermones y ejemplos en 
lengua guaraní  ” de Nicolás Yapuguay (1727). 

Como queda de manifiesto, los frailes del Co-
legio de Tarija conocían y se servían de las obras 
escritas por los misioneros franciscanos y jesuitas 
un siglo atrás y de manera muy particular de todo 
aquello que se refería al jesuita Montoya. De igual 
manera, Mingo de la Concepción pone de manifies-
to ya en aquella época temprana la falta de instru-
mentos lingüísticos que se adecuen a las variedades 
dialectales del guaraní habladas por las poblaciones 
chiriguano. Esta necesidad condujo a la producción 
de varios diccionarios y gramáticas que facilitaran 
la comunicación con los indígenas. Por ello, a con-
tinuación se presentarán y analizarán los trabajos 
realizados por los misioneros de esta orden entre los 
siglos XVIII y XIX, lo cual nos brindará un panora-
ma sobre la construcción de instrumentos lingüísti-
cos del guaraní del Chaco occidental o preandino.

El “Diccionario breve chiriguanae”, escrito hacia 
1791 por el fraile franciscano Pedro León de Santia-
go, oriundo de la región de Samiano (España) e in-
corporado al Colegio de Tarija en 1777, es el primer 
texto que encontramos sobre la lengua guaraní ha-
blada en el Chaco occidental. Esta obra se encuentra 
marcada por la variedad “ava-chiriguano” de la len-
gua guaraní hablada en las actuales prefecturas bo-
livianas de Charagua, Gran Kaipependi, Camiri, y 
Gutiérrez.3 El texto original se encuentra compuesto 
por tres secciones: la primera, guaraní-castellano; la 
segunda, castellano-guaraní, y finalmente una breve 
gramática de la lengua chiriguana.4 

En lo que se refiere a la macro- y microestruc-
tura del diccionario, podemos observar que, a pesar 
de no estar explícitamente señalado, el texto cubre 
un vasto repertorio de áreas temáticas, lo cual pue-
de relacionarse con el afán de los franciscanos por 
documentar y registrar la lengua y la cultura gua-
raníes, lo cual se corresponde a su vez con su pro-
yecto evangelizador. Sin embargo, la realización de 
este diccionario puede entenderse como una forma 

  3	 Dietrich (2005), Schuchard (1989), Villar (2012).
  4	 Este diccionario fue reeditado en el año 1998 por el francis-

cano Iván Nasini y el investigador guaraní Elio Ortíz (León 
de Santiago 1998 [1791]). Resulta particularmente intere-
sante, en esta reedición, el hecho de que se ha modificado 
la ortografía adoptándose la empleada en el guaraní para-
guayo en lugar de la utilizada originalmente por Pedro León 
de Santiago. En el caso de algunas palabras, además, se han 
acentuado todas las vocales nasales, para que el lector pueda 
identificar las raíces de las diferentes palabras. De esta mane-
ra, el orden alfabético ha sido visto alterado con respecto al 
texto original. Dado que según los editores la obra “no tuvo 
la importancia que merecía”, el objetivo expreso del cambio 
ortográfico es que la obra alcance una mayor difusión” (Na-
sini y Ortiz 1998 [1791]: vii).

de “rescatar” la lengua, que a ojos de los misione-
ros de entonces se encontraba en vías de desapare-
cer por causa del contacto colonial. En cuanto a los 
dominios léxicos que contiene el diccionario y que 
evidencian la intencionalidad misionera de estudiar 
exhaustivamente la lengua, esta obra compila térmi-
nos relacionados con el pueblo chiriguano, su histo-
ria, su organización socio-política y su religión, tal 
como puede apreciarse en los siguientes ejemplos 
(León de Santiago 1791): 

Aba: hombre, persona; aba marangatu hombre bueno, 
con bondad moral, honrado …; aba ramo oñemoña Tũpa 
taig hisose hombre el Hijo de Dios …; aba reco humani-
dad, ser de hombre …; amboaba hacerlo hombre, redu-
cirlo a buenas costumbres (3).

Guaju: canto de indios, por aquí no lo entienden, pero lo 
han oído, y como por aquí no usan este cantobaile, sólo 
entienden la voz material como muchas cosas (32).

Paye: hechicero, brujos que ellos llaman, pero en reali-
dad son unos picaros embusteros; aba paye, cuña paye 
indio, india brujo; ipaje bae el que es brujo; paye ja he-
chicería, brujería; payepe omano murió del brujo, de he-
chizos … (70).

Teco: ser, estado de vida, uso, condición, ley, costumbre, 
hábito; che reco mi ser, mi vida, mi condición, mi esta-
do (98). 

El léxico relacionado con la naturaleza también co-
bra importancia temática ya que el autor recoge di-
versos nombres de plantas, insectos y animales, y 
provee al eventual lector de una escueta descripción 
(León de Santiago 1791): 

Aratiku: cierta fruta amarilla (14);

Guarea: cierta raíz conocida (33);

Ñanduti: araña; ñaduti quija tela de araña, de aquí sale el 
queja o quija hamaca, cuyo tejido es a su semejanza; ñan­
dutipe araña chata, aplastada (64);

Ene: cierto escarabajo o cucaracha que suelen los mucha-
chos llamarle aña (31);

Chipiu: un pajarillo (29);

Choxochi: cierto pajarito como tordo (30);

Guaa: cierto loro grande (32).

Además encontramos entradas lexicales vinculadas 
a interjecciones que indican usos lingüísticos y sus 
correspondencias generolectales, esto es el conjunto 
de rasgos lingüísticos utilizados de manera diferen-
cial por hombres y mujeres (Rose 2015):

Acha, ache, achay, achachay, atatau: interjección del que 
le duele (León de Santiago 1791: ​5);

Akai: de la mujer que se lamenta (4);

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151


Producción misionera sobre la lingüística chiriguana

Anthropos  113.2018

155

Cha: ecce. Interjección del que se admira; cha Tupa ima­
rangatuete ecce quam bonum est Deus[5]; cha jatangatu­
co que valiente que es (29);

Eu: interjección de la mujer que se admira compasiva; eu 
mae pobre de él (32).

Otra de las áreas temáticas que llama la atención 
está vinculada a la esfera religiosa. Este dominio, en 
particular, refleja el proceso de sincretismo que sub-
yace al registro de cada palabra, las cuales han sido 
fijadas en el sistema de la lengua escrita e incluidas 
en el diccionario modificándose en muchos casos 
su sentido original, en consonancia con la agenda 
evangelizadora: 

Aña: demonio; aña rubicha el gran diablo; aña Tupa re­
mimoñemoña (Tupa reminoñagueco) el diablo fue (y es) 
criatura de Dios; iñemuiro acigui oñemo añaramo por su 
soberbia se convirtió en demonio (León de Santiago 1791: ​
10).

Angaipa: pecado; angaipa bae: angaipa apoja: angaipa­
ya pecador; angaipa rerecoja pecador, que está en peca-
do …; chemo angaipa me hiso pecar …; angaipa guasu/
tubicha pecado mortal; mini vanal … angaipa ia crencia 
del pecado …; amo angaipa hacer pecar; na mo angaipai 
no lo hice pecar … (9).

Apa: cosa torcida, tuerta; ayapa torcerlo, doblarlo …; aye­
apao teko marangatupe angaipabagui levanté la cabeza 
en la virtud contra el pecado; saque de mi lo torcido que 
andaba por el pecado i me enderece a la virtud … (10; 
énfasis mío). 

Apacui: caerse, desmoronarse; che ro iapacui se cae mi 
casa (de podrida); ore apacui caneogui nos caemos de 
cansados; iñangaipa bae iapacui aña retame amandau 
rami como granizo caen los pecadores en el infierno (10; 
énfasis mío). 

La descripción de estas últimas entradas nos permi-
te observar dos aspectos significativos: por un lado, 
el aspecto más nominal, vinculado con la denomi-
nación de la palabra, y por otro, la descripción pro-
piamente dicha. Mientras que en la primera parte 
se expresa el empleo efectivo del término, en la se-
gunda se presentan una serie de ejemplos que sirven 
para la definición del concepto, lo cual puede ligar-
se con la construcción de una imagen determinada 
de la misión evangelizadora franciscana. Así, en los 
asientos de varios términos encontramos la palabra 
angaipa, definida por León de Santiago como “pe-
cado” o tata guasu, definido como “infierno”. En 
muchos casos, los términos presentados en las en-
tradas no mantienen una relación directa con el tér-
mino a definir, pero sin embargo se incluyen en los 
ejemplos que ilustran cada entrada.

  5	 “He aquí que bueno que es Dios” (traducción propia).

Otra particularidad de este diccionario es la es-
trecha semejanza que mantienen las entradas lexica-
les con aquellas que pueden encontrarse en el “Te-
soro de la lengua Guaraní  ” de Ruiz de Montoya, lo 
cual permite confirmar lo que había anticipado Min-
go de la Concepción; es decir, que los misioneros de 
Tarija efectivamente conocían a Ruiz de Montoya y 
se valían de su obra seminal:

Guaçú: grande; grueso; ancho; pay guaçu; abare guaçu 
prelado; Aba guaçú hombre grueso; Carape guaçú an-
chicorto; mba’e pi guaçú cosa de centro grande; Am-
bopi guasu ensanchar; Ndipi guaçúi cheaó es mi ropa 
angosta; Añemboavá guaçu voy engordando, o ensan-
chando (Ruiz de Montoya 1639: ​128; énfasis mío). 

Guasú: grande, grueso, ancho; pai guasu fraile gran-
de y también superior; aba guasu hombrón; bae pui 
guazu cosa de centro o con cabo grande; pui guazu 
pie grande; ambopi guasu ensanchar lo estrecho; oipui 
guasui che tiru es estrecho mi tiru; añembo aba guasu 
voy me engordando o haciéndome hombrón (León de 
Santiago 1791: ​32; énfasis mío). 

Mongetá: hablar; razonar; chemongeta me habló. y. 
o.amongeta yo le hablo. bo. Hára. añemongetaé guite-
cóbo hablar consigo mismo; amongeta ñomono’õngápe 
hablar en cabildo; oñomongeta oquápa, ñomono’õnga ef-
tan en cabildo, aja nde mongetábo vengo a hablarte; che 
ymongeta haguãmau ndarecói para que le he de hablar; 
omongeta ryrẽ oñemboja teĩ a’u después que le hablaron 
se puso muy mesurado; oñemboja teĩ/; poromongetaháva 
donde se habla; che mongeta jepe, ha’e iñe’ ẽ ndai kuaá-
vi háblame, pero no se su lengua; […] aTupã mongeta 
nderehéne yo rogaré a Dios por ti; eTupã mongeta che 
rehe ruega a Dios por mí; I. X. Ñ. J. tỹmimbyra rokáipe 
gúva omogenta oró Jesús en el huerto (Ruiz de Monto-
ya 1639: ​228; énfasis mío). 

Mongeta: hablar a otro, razonar con él; che mongeta me 
habla; amongeta yo le hablo; añe mongeta hablar con-
sigo, considerar; ayu nde mongeta baera vengo a ha-
blarte; darecoi romongetaba no tengo que hablarte; da­
recoi romongeta baera; poromongetaja donde se habla; 
che mongeta yepe, jae iñee daikuaai aunque me hable, 
no entiendo su lenguaje; amongeta Tupa derege; aTu-
pa mongeta derege ruego a Dios por ti; eTũpa mongeta 
che rege ruega a Dios por mí; J. C temiti jape omonge-
ta tu J. C oró en el huerto a su padre (León de Santiago 
1791: ​61; énfasis mío). 

Tetã: pueblo, cuidad. Cheretãmã mi pueblo h. gu. Tetãm­
bete îbagapî reymã ciudad eterna es la del cielo; Che-
retãmbiguarã los de mi pueblo; cheretãmeguaré idem; 
añee tãmoñã hago mi pueblo; cheretãme ayco ando pe-
regrino; na ñande retã tapiarãmã rûgûay co îbî no tene-
mos ciudad permanente (Ruiz de Montoya 1639: ​383; 
énfasis mío). 

Têta: pueblo. Chrêta me gua los que pertenecen a mi 
pueblo; añeeta boña hacer su pueblo; nañande rêta ru­
guai co ituigpe non habemus civitatem permanentem in 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151


156 María Agustina Morando

Anthropos  113.2018

Terrua[6]; têtabanga donde se juntan muchos; têtabanga­
pe el sitio; cherêtapeguareta los de mi pueblo; cherêta 
pûa es de mi parcialidad o bando; Yba têta ete iapuim bae 
el cielo es ciudad eterna; cherênta eime aico ando vivo 
por todos lados sin tener pueblo; nañande rêta tapiari 
ruguai co ibuig este mundo no es permanente (León de 
Santiago 1791: ​106) [énfasis mío].

Las obras lingüísticas franciscanas  
en el período republicano

Al comenzar las guerras de la independencia, la es-
tructura misional franciscana en el Chaco occidental 
queda severamente afectada y la mayor parte de los 
frailes que integraban la orden fueron expulsados, 
debiendo regresar a Europa.7 Al comenzar a reto-
mar la orden franciscana sus actividades en la zona 
a partir de la década de 1830, el entonces Prefecto 
del Colegio Propaganda Fide de Moquegua, Andrés 
Herrero, es designado por el Presidente de Bolivia, 
Andrés de Santa Cruz, para buscar misioneros dis-
puestos a trabajar en Sudamérica. En efecto, entre 
1835 y 1837 arriban unos 80 misioneros destinados 
a distintos colegios, entre los cuales se encontraba 
el de Tarija (Corrado y Comajuncosa 1990 [1884]). 
Muchos de estos frailes que componen la segunda 
ola de misioneros franciscanos en el Chaco occiden-
tal eran de procedencia italiana.

El período que se inicia con el final de las gue-
rras independentistas, marcado por la llegada de los 
nuevos frailes a los colegios franciscanos de Sud-
américa, también es testigo de un marcado floreci-
miento de la literatura lingüística sobre los pueblos 
indígenas. Uno de los primeros trabajos realizados 
en este período es el del franciscano italiano Giu-

  6	 “No tenemos una morada duradera en la Tierra” (traducción 
propia).

  7	 “El P. guardián Izquierdo, en 2 de Octubre de 1819, escribía 
al Comisario General de Indias: “No me esplayo en referirle 
algunas persecuciones que hemos sufrido, y particularmente 
yo, de las tropas de nuestro amado soberano. Ello es que es 
tiempo de padecer  ” [énfasis del autor]. Y el procurador del 
Colegio, en la mencionada presentación al virrey, después de 
haber insinuado los grandes sacrificios hechos y los indeci-
bles trabajos sufridos de nuestros misioneros por la causa del 
rey, exclama: “¿Y después de esto, los ministros y oficiales 
del rey, que deben enjugar nuestras lágrimas, así nos per­
siguen? [énfasis del autor]. Días más serenos amanecieron 
para Tarija. De los que fomentaban en ella la revolución, unos 
habían muerto, otros depuestos las armas. Volvía a reinar la 
paz; y nuestros emigrados pudieron con seguridad restituir-
se al Colegio, donde en 1820 se hallaban reunidos trece mi-
sioneros … Eran los últimos esfuerzos de aquellos valientes 
veteranos que, gastados de los años y trabajos, iban bajando 
uno por uno al sepulcro … Despoblábase el Colegio, ni po-
dían ya esperarse de la Península nuevos refuerzos” (Corrado 
y Comajuncosa 1990 [1884]: ​299 s.). 

seppe Giannelli, oriundo de Santa María de Albino 
que en 1845 se incorpora al Colegio de Propagan-
da Fide de Tarija. Durante su estadía en Sudaméri-
ca, Giannelli funda varias misiones entre indígenas 
chiriguanos localizadas en el actual territorio boli-
viano: San Roque de Aguairenda (1851) y Purísima 
Concepción de Tarairí (1854).

Como resultado de sus viajes al Chaco (parti-
cularmente a las misiones de Caiza, Tarairí y San 
Antonio de la Peña), Giannelli deja algunos apun-
tes que registran la lengua de las poblaciones gua-
raní-hablantes del Chaco occidental a fines del si-
glo XIX. Estas notas se encuentran agrupadas bajo 
el nombre “Miscelánea de apuntes de cuentas, de 
términos chiriguano y de términos tobas” en el Cen-
tro Eclesial de Documentación del Convento Fran-
ciscano de Tarija, y su fecha se estima alrededor del 
año 1869. En ellos puede distinguirse un vocabula-
rio que, al contrario de los previamente menciona-
dos, es exclusivamente castellano-chiriguano. Lla-
ma la atención la preeminencia en él de verbos y la 
escasa presencia de otro tipo de términos como sus-
tantivos y adjetivos. A continuación del diccionario 
figura un apartado titulado “Lista de términos que 
los chiriguanos no los pueden expresar bien y que 
es preciso chiriguanizarlos”. Este glosario, también 
castellano-chiriguano, consta de 92 entradas, algu-
nas de ellas en blanco, mayormente relacionadas 
con temas religiosos. Se han seleccionado entonces 
aquí una serie de términos para los que ha procura-
do una traducción a la lengua indígena: p. ej., “In-
fierno: tata guasu”, “Mal-moral: mbaeme”, “Bon-
dad: mbaeme ayapova che”, “Paraíso: tumparenda”. 

Por último, encontramos un apartado denomina-
do “Frasología Chiriguana”. Se trata de una com-
pilación de 365 frases en lengua indígena con su 
correspondiente traducción al castellano y una cla-
ra función comunicativa8. Pueden distinguirse aquí 
una serie de frases vinculadas con la vida cotidiana 
de las misiones que incluyen ejemplos ligados con 
lo religioso (Pentiqueño yambiette pota co, cua yan­
de igui peño, jae co Tumpa – Una sola cosa hemos 
de apreciar sobre esta tierra, y es Dios; Yandereco 
po catu ma ñai – Salvame Dios que ya nos hemos 
enriquecido), el trabajo y a la organización de la 

  8	 Este interés por comunicarse con la población indígena ha-
ciendo uso de su propia lengua queda de manifiesto en los 
pasajes de los diarios de las expediciones al Pilcomayo. Al 
llegar a un poblado chiriguano, Giannelli relata: “Todo esto 
pasó como un rayo, porque no di tiempo a reflexiones; despe-
gué unos pañuelos, se los tiré y ellos bajaron sus arcos; bue-
no, dije para mí, repetí tirándoles un mazo de tabaco acompa-
ñando el ademán con esta voz: ‘amigos, hermanos’ en lengua 
chiriguana, y se hizo un profundo silencio” (2006 [1863]: ​
577).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151


Producción misionera sobre la lingüística chiriguana

Anthropos  113.2018

157

misión (Marai pota ayapo – Como lo he de hacer; 
Que que cuarasi rivape ojo – A qué hora es pues) 
o la salud (Ei chimbuy uu – La miel me ha causa-
do la tos; Ei chimbuy ɨiz – La miel me ha causado 
el hipo; Tembi Tembi cherete cuarasi chapo – El sol 
me ha causado una fuerte comezón o un escozor 
por el cuerpo). 

Otras obras misioneras relevantes del período 
republicano son las del fraile romano Alejandro 
Corrado, quien luego de su llegada al Colegio de 
Propaganda Fide de Tarija realiza otras contribu-
ciones no sólo en el área lingüística sino también 
de la historia franciscana (Corrado y Comajuncosa 
1990 [1884]). El primero de entre los trabajos lin-
güísticos realizados por este fraile es el “Catecismo 
de la Doctrina Cristiana”; luego el “Método para 
instruir y disponer a los indios”, y finalmente “Re-
glas elementales de la lengua chiriguana”, obra pós-
tuma publicada por el fraile Doroteo Giannecchini 
en 1896. La gramática escrita por Corrado aparece 
en dos versiones manuscritas e inéditas: la primera 
data de 1873 y la segunda de 1880. La versión de 
1873 cuenta con 127 artículos, mientras que la de 
1880 cuenta con 186. Si bien ambas versiones man-
tienen una estrecha semejanza entre sí, la más re-
ciente contiene una mayor cantidad de información 
sobre la gramática, y cada concepto cuenta con una 
explicación además de una serie de ejemplos que 
ilustran su uso:

1.  La lengua Chiriguana carece de las letras F, L, Ll y J: 
no admite muda con líquidas como, era, pro, etc. y todas 
sus palabras terminan por vocal. Cuando tienen que usar, 
o quieren chiriguanizar términos castellanos, mudan la F 
en P, la L en R, la Ll en Y consonante, y la F en P; y dirán 
Peripe por Filipe, Rorenzo por Lorenzo, Faricha por Fa-
rija, Casuya por Casulla (Corrado 1880: ​3).

13.  Careciendo de género propio los nombres sustanti-
vos, es evidente que los adjetivos nunca varían su desi-
nencia. También son indeclinables, y se han de colocar 
siempre después de del substantivo que califican. En los 
casos oblicuos la partícula de posposición debe unirse al 
adjetivo y no al substantivo. Ej.: tiru cavi (vestido lindo), 
tiru cavi pe (al vestido lindo), tiru cavi re (por el vesti-
do lindo), tenta tubicha (pueblo grande), tenta tubicha vi 
(del pueblo grande), igüira pucu (palo largo), igüira pucu 
pipe (por el palo largo). Si el adjectivo se colocase antes 
del substantivo, quedaría mudado el sentido de la oración 
que incluiría en tal caso el verbo substantivo sobrenten-
dido como veos después. Así, traslocando el adjectivo en 
los citados ejemplos y diciendo icavi tiru, tubicha tenta, 
ipucu igüira, significaría: el vestido es lindo, el pueblo es 
grande, el palo es largo (Corrado 1880: ​11). 

141.  Para preguntar se usa constantemente de las partí-
culas Pa o Ba y se deben de unir inmediatamente al tér-
mino que es objeto de la pregunta. Si quiero por ejemplo 
preguntar si es un muchacho el que ha muerto, debo decir, 

sambiaî pa umano porque el objeto de la pregunta es sa-
ber si es un muchacho o un adulto el que se ha muerto mas 
si quiero preguntar si ha muerto el muchacho, debo decir, 
sambiaî umanopa porque el objeto de la pregunta es sa-
ber si se ha muerto o no el muchacho (Corrado 1880: ​76).

Este trabajo está estructurado en forma de una 
gramática descriptiva en la que persiste el modelo 
gramatical grecolatino y que comienza examinan-
do la ortografía y ortología, luego trata los aspectos 
morfosintácticos para finalmente abordar la semán-
tica y la sintaxis de la lengua. El autor comienza 
describiendo el sistema de grafemas utilizados, lue-
go la fonética y continúa con una descripción de los 
sustantivos, los pronombres y los verbos. A lo largo 
de la gramática, a la vez, pueden encontrarse diver-
sos ejemplos que proveen una apreciable cantidad 
de información etnográfica sobre los indígenas chi-
riguano: términos de parentesco, cultura material, 
mitología, entre otros.

De manera simultánea, Doroteo Giannecchini, 
otro franciscano perteneciente al Colegio de Pro-
paganda Fide de Tarija, se encontraba trabajando 
entre las poblaciones indígenas del Chaco occiden-
tal. Giannecchini ha dejado una serie de extensos y 
detallados textos que narran sus viajes y su traba-
jo evangelizador en las misiones del Chaco bolivia-
no, y entre los que podemos encontrar un dicciona-
rio etimológico escrito entre 1855 y 1899. En 1885 
Giannecchini recibe por parte del fraile Sebastián 
Pifferi el encargo de redactar un diccionario chiri-
guano-español. Sin embargo, Giannecchini fallece 
en 1900 y sus borradores son editados por los pa-
dres Hermán Cattunar y Santiago Romano para con-
formar un diccionario publicado de manera póstuma 
en 1916. En esta edición, se añade al texto original 
un diccionario español-chiriguano. Si se compara el 
diccionario de León de Santiago con el de Giannec-
chini, puede decirse que este último está escrito en 
la que me he referido anteriormente como “variedad 
simba” hablada en las zonas de Cuevo, Villamontes, 
Igüembe, Ingre, etc., mientras que el primero refleja 
la “variedad ava-chiriguano” hablada en Charagua, 
Gran Kaipependi, Camiri, Gutiérrez, etc.9 

Este diccionario cuenta además con una prime-
ra sección de “advertencias”, en la que el autor se 
explaya en torno a la ortografía adoptada, el modo 
de registrar los verbos, los sustantivos y los adjeti-
vos, además de una descripción de las abreviaturas 
utilizadas para la clasificación de las entradas. Es-
tas abreviaturas no sólo se relacionan con cuestiones 
gramaticales (por ejemplo: “verbo activo del I orden 
que rige tan sólo el acusativo”, “adjetivo”, “afijo”, 

  9	 Dietrich (2005), Schuchard (1989), Villar (2012).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151


158 María Agustina Morando

Anthropos  113.2018

“aféresis”, entre otros), sino también con cuestiones 
ligadas con la botánica, la zoología, la medicina, la 
mineralogía y todo aquello que Giannecchini lla-
ma “etografía”, refiriéndose a los aspectos cultura-
les de la población indígena. El diccionario cuenta 
con un prólogo escrito por los franciscanos Santia-
go Romano y Hermán Cattunar en 1916, en el que 
se alcanza a vislumbrar la finalidad de la confección 
de la obra: 

Desde que, en 1755, se fundó este Colegio Franciscano 
de Santa María de los Ángeles de Tarija, con el fin princi-
pal de llevar la luz de la fe y de la civilización a las tribus 
salvajes del Chaco y de otras regiones, nuestros misio-
neros pusieron todo su conato en dominar las lenguas de 
esas mismas tribus, para obtener así el trato apetecible del 
apostolado. La lengua chiriguana fue desde luego, y sigue 
siéndolo, el objeto principal de sus atenciones y estudios, 
ya por ser la tribu más numerosa, ya también por ofrecer 
menos dificultades y presentar mayores alicientes para su 
estudio (Romano y Cattunar 1916: iii).

En el fragmento del prólogo es evidente la idea 
subyacente del diccionario, vinculada con la tarea 
evangelizadora y “civilizatoria” de los misioneros 
(Romano y Cattunar 1916: iv). En cuanto a la es-
tructura formal del diccionario, se observa que la 
mayor parte de las entradas lexicales responde a dos 
características: por un lado, el autor presenta la in-
formación lingüística pertinente (por ejemplo: cla-
se de palabra, categoría gramatical morfológica) y 
por otro despliega un tipo de saber enciclopédico 
que, como se ha mencionado anteriormente, cubre 
un vasto repertorio de áreas de interés científico y 
cultural. A diferencia del diccionario de Pedro León 
de Santiago, el texto de Giannecchini se distingue 
por el grado de detalle y la extensión de las entradas. 
Mientras que el primero registra el léxico sin mayor 
detalle, recurriendo a frases como “cierta planta” 
o “cierto animal”, el segundo provee descripciones 
más extensas, estableciendo características y cuali-
dades. Estas meticulosas clasificaciones y descrip-
ciones del mundo animal y vegetal chaqueño dejan 
entrever una fuerte impronta positivista que parece 
retomar en cierta forma los ideales de la ilustración 
expresados en el marcado enciclopedismo de esta 
obra. Así, este diccionario de Giannecchini se con-
vierte en una afanosa recopilación de nombres, es-
pecies y descripciones que, como veremos, no sólo 
extiende su alcance al dominio de lo natural:

Chipi: s. bot. Clase de yerba, cuya virtud es cálida. Med. 
La raíz, machacada y aplicada á la parte dolorida, es un 
calmante excelente; se toma también el agua, en que se 
coció (Giannecchini 1916 [1896]: ​38).

Güirapitiyu: s. bot. Especie de arbusto con flores amari-
llas, llamado vulgarmente guaranguái. Sus ramas se usan 
en lugar de la caña, especialmente cuando falta ésta (50).

Mbarigüi, marivi: s. zool. Mosquitos que viven en los lu-
gares paludosos y cerca de de los ríos y quebradas; su pi-
cadura levanta roncha y causa escozor. Para librarse de 
ellos el mejor remedio es encerrarse en un cuarto dejando 
la puerta entreabierta, para que se escapen; y si es preciso 
salir al abierto, lavándose con el jabón Reuter, no se acer-
can tanto. Cuando uno ha sido picado, el mejor lenitivo 
es exprimir la picadura con los dedos, para que salga la 
sustancia venenosa y untarla con saliva (106).

Pintente: s. zool. Rana de color verde, con manchas ne-
gruzcas y rayas pajizas à lo largo de su cuerpo. Su canto 
es agudo y desagradable (174).

Estas descripciones dejan entrever el particular 
modo enunciativo de las entradas, que incluyen la 
descripción del aspecto y las características a partir 
de una secuencia mayormente explicativa. Con el 
mismo espíritu cobran una gran importancia las en-
tradas que proporcionan información etnográfica se-
ñalada bajo la categoría de “etografía”, que incluyen 
extensas descripciones de los aspectos culturales:

Aña: s. Diablo, demonio, almas perdidas. Etog. Los chi-
riguanos admiten la metempsicosis como lo indica la 
etimología del vocablo aña, e. d. â, alma, espíritu y ña, 
correr, vaguear. Piensan que después de la muerte, su es-
píritu está andando alrededor de su cadáver, de su rancho, 
de los lugares que sabía frecuentar y ocupar en vida, bus-
cando el camino que los debe llevar a la morada a la mora-
da de los otros añas, sus compatriotas, e. d. a Ivoca, su pa-
raíso (V. Ivoca). Entienden, además, bajo la palabra aña, 
un ente poderoso, maligno, invasor, perturbador de su fe-
licidad corporal y terrena, y, como tal, lo temen (V. Payê). 
Nosotros en las instrucciones catequísticas, aprovechando 
de esta idea, hemos adoptado el vocablo aña, para hacer-
les comprender un concepto exacto del espíritu maligno. 
Lucifer y demás ángeles rebeldes, y así decimos: Puru­
mutagüise co aña: El demonio engaña frecuentemente 
(Giannecchini 1916 [1896]: 8).

Ivoca: s. Campos elíseos de los indios. Lugar en donde, 
según la creencia de los chiriguanos, van sus almas, des-
pués de su muerte. Hay allá, como ellos dicen, abundan-
cia de riquísima chicha, cantos, bailes, comestibles, etc. y 
todo a satisfacción. Los días son al revés de los nuestros, 
e. d. cuando aquí hace día allí es de noche, y viceversa. 
Sus bacanales empiezan al amanecer de su día, como lo 
hacen aquí en sus rancherías y siguen hasta el anochecer, 
hora en que todos se callan. No todos, empero, los que 
mueren son admitidos inmediatamente a sus gozos; pues 
los que, en vida, fueron malos guerreros o malos agricul-
tores o fueron brujos malos o partidarios y aficionados 
a la raza blanca, deben vaguear bastante tiempo de aquí 
para allí. Finalmente el Aguaratumpa se compadece de 
ellos y, previa una buena reprimenda, los admite a las or-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151


Producción misionera sobre la lingüística chiriguana

Anthropos  113.2018

159

gías de sus coterráneos finados allá en Ivoca, donde son 
pronto reconocidos y tratados familiarmente. Mas esta fe-
licidad, que constituye la quinta esencia de los deseos y 
aspiraciones de los chiriguanos, no es perfecta ni dura-
dera, pues el alma, después de algunos años de gozo, tie-
ne que convertirse en zorro, luego en tigre, león, tiesto y 
finalmente en árbol, con el cual acaba y se aniquila. Has-
ta aquí llega la creencia de ultratumba de los chiriguanos. 
Ivoca, geográficamente hablando, es un lugar situado en 
la provincia de Acero, y rodeado de lomas con un estan-
que de agua muy salitrosa (95).

Tapii: s. Tapiete, chanés. Etog. Así llamaban a los indios 
paraguayos a todas las otras naciones que tenían alrede-
dor, y que no pertenecían a la propia. Nuestros chirigua-
nos llaman así a la sola tribu de los tapietes o chaneses. 
Historia. Cuenta la tradición indo-chiriguana que anti-
guamente los tapii formaban una sola tribu con los chi-
riguanos, como lo indica el mismo idioma y costumbres 
que poseen con muy poca diferencia. Los primeros vivían 
hacia los cerros y los segundos en los campos. Sucedió 
que por desavenencia interna se declararon guerra unos 
a otros, en la que los abajeños vencieron, desbarataron y 
cautivaron a los arribeños y desde entonces los llamaron 
tapii, que en guaraní quiere decir cautivo. Con el tiempo 
aumentándose éstos y perdiéndose en sus amos aquel pri-
mitivo rigor y desprecio con que por tantas generaciones 
los habían tratado, los consideraron ya como compatriotas 
y parientes, a pesar de que, hasta ahora, han conservado 
siempre la costumbre de llamarlos, e. d esclavos, como 
éstos, a su vez, llaman a aquellos cheya, mi señor (198). 

Tumpa: (chet.), s. Dios, Ser supremo, cosa incompren-
sible. Tumpa reño: Con Dios, Adios: modo de saludarse 
en las despedidas … En cuanto á la significación que los 
chiriguanos daban a la palabra Tumpa, es preciso notar 
que, para ellos, era extraordinario, maravilloso, incom-
prensible y superior á sus fuerzas: por lo tanto diviniza-
ban al sol, el lucero, el rayo, la serpiente boa (mboiguasu), 
los brujos, el reloj, etc. Los PP. Misioneros, aprovechando 
esta circunstancia, usaron la misma palabra Tumpa, para 
enseñar la existencia de Dios, y en realidad … dioses, sino  
hay un solo Dios, que ha criado todas las cosas. Cuarassi,  
yassi, yastata, mbaemimba Tumpa á uicó, Tumba himbia­
po yepeño uicó: El sol, la luna, las estrellas y los anima-
les no son dioses, sino que son criaturas de Dios. Tum­
ba mbae mbae uieuà, opa querupi rupi uicó, opa mbae 
iñée peño uyapo, iyipimbae co, iyapimbae, umanombae 
peí: Dios es omnisciente y omnipresente, ha criado todas 
las cosas de la nada, no tiene principio ni fin, es inmor-
tal (217).10

10	 Tal vez la entrada más notable, que constituye una especie 
de tratado etnográfico en sí mismo, sea la referida al término 
Tumpa. Giannecchini escribe en 1869 una carta al Discreto-
rio del Colegio de Propaganda Fide de Nuestra Señora de los 
Ángeles en la cual expresa una cierta vacilación por el uso de 
los términos Tumpa (Dios), Aña (Demonio), Yonêa (Alma) 
en un catecismo cuyo nombre no es mencionado. Sobre el 
término Tumpa (aquí escrito “tunpa”), expone lo siguiente: 
“1º. Tunpa significa un quid grande ideal; una cosa real que 
excita admiración; una cosa inexplicable, ininteligible; una 

Al igual que en el diccionario de León de Santia-
go, en el de Giannecchini encontramos referencias a 
interjecciones, muchas de las cuales tienen una per-
tinencia generolectal:

Ah! Ah tatáe! Ah tatáu!: Int. De admiración y sorpre-
sa, excl. Del varón ¡Qué tal! ¡Canarios! ¡Cáspita! etc. 
Aguatta yave yagua ahecha…Ah tatáu nderempeña pa? 
En el camino he visto el tigre…Hola ¿te ha acometido? 
(Giannecchini 1916 [1896]: ​5).

Chi: [chesi, ndesi, ichi], s. Madre. Int, que usa la mujer 
para llamar la atención. Chi cuñantareta peyú: Hola mu-
chachas venid (38).

Chu, int. despreciativa exclusiva del hombre. Correspon-
de á una negativa. Ecuá embaapo mi ché … Chu, garaú 
ahá: Vé a trabajar para mí … No, no iré … (40).

Llaman nuevamente la atención las entradas re-
feridas a la esfera religiosa. Así, podemos encontrar 
en los ejemplos presentados en los artículos lexico-
gráficos ciertos términos que en muchos casos no 
están directamente relacionados con el término de-
finido, por ejemplo: aña (demonio), tumpa (dios), 
tumpao (templo):

Avaette: adj. y pr. abs. Feísimo, torpe, horroroso, horri-
pilante, espantoso, cruelísimo … – Avaette teco guía oí: 
El pecado impuro es muy torpe (…) – Aña avaette co: El 
demonio es horroroso … – Purumuteri teco avaette yeyüi 
co: La sodomía es un pecado horripilante (Giannecchini 
1916 [1896]: ​14). 

Güeyi, n. 2. Bajar. Jesucristo aracaeugüeyi ara vi yande­
rahupa re: Jesucristo bajó del cielo por nuestro amor …
(49).

Hahu: a. 1. Amar. Tumpa yanderahu: Dios nos ama. – 
Tumpa uhahugüereco raé imegua á chupe: El que ama a 
Dios no le ofende …(56).

Hapeco, a. f. Frecuentar, visitar. Arete yare tumpao pe­
hapeco: En las fiestas frecuentad el templo … Piyerero­
cambae picó cae caurenda yepeño pehapecose, tumpao 
pehapeco aente: Vosotros infieles frecuentáis solamente 
los lugares donde se toma chicha, la iglesia no frecuentáis 
en absoluto … (58). 

La exhaustiva información del diccionario da 
cuenta de una intención de “perfección y expedi-
tez” (Romano y Cattunar 1916: iii) en el estudio de 

cosa extraña, maravillosa; una cosa que hiere la fantasía y 
los sentidos; un agente vivo y sutil; al mismo tiempo sonso, 
incapaz, descuidado y se deja embrollar del zorro y otros, 
vide Aguara Tunpa su primera divinidad o fábula de ellos … 
3º. Tunpa: son los Padres, cuya vida y aptitudes para ellos 
es un misterio. Tunpa son sus brujos buenos, cuya sagaci-
dad y destreza les hacen vender las patrañas que quieran y 
pasar por dueños absolutos de la vida, muerte, enfermedad, 
fortuna, carestía, etc. Tunpa es cualquiera carai, ava, oficial, 
artesano que haga una cosa diestra y ligeramente …” (Gian-
necchini 1869: ​1 s.). 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151


160 María Agustina Morando

Anthropos  113.2018

la lengua, tarea indispensable para la labor evange-
lizadora. Este diccionario está complementado a su 
vez por otro diccionario tambien escrito por Gian-
necchini de una extensión mucho menor: el “Breve 
diccionario de los nombres y verbos más necesarios 
para poder entender y hablar la lengua chiriguana” 
(1896). A diferencia de la edición de 1916, esta obra 
concisa es exclusivamente castellano-chiriguano, no 
contando con su contraparte chiriguano-castellano. 
También puede apreciarse, naturalmente, un menor 
desarrollo de las entradas:

Avestruz- yandu (Giannecchini 1896: ​5)

Gritar- sapucái/ tánse (13)

Fabuloso, cuentos, diceres- ndaye/ ndaye-ndayécue (12)

Llaga- pere/ tuyu (15)

La obra de Giannecchini ha trascendido el ámbi-
to misional, llegando a manos de exploradores de la 
época como el francés Jules Crevaux, quien se sir-
vió extensamente de ella (Crevaux 1883).11 Gian-
necchini fue uno de los frailes que asistió al explo-
rador francés en su desafortunado viaje y luego a 
otros exploradores posteriores, por el conocimien-
to acabado que poseía de la región y sobre todo por 
su dominio de las lenguas indígenas.12 Los trabajos 
de Giannecchini también han sido retomados poste-
riormente por etnógrafos que han trabajado entre los 
chiriguano como Max Schmidt (1938: ​112), por et-
nohistoriadores como Branislava Susnik (1968: ​10, 
20, 34, 42, 85, 153) o bien por lingüistas como Fran-
çoise Rose (2015) a la hora de analizar los llamados 
“generolectos” amerindios.

11	 Giannecchini (2006 [1882]: ​640) relata: “Mas, quien no per-
dió un momento de tiempo para enriquecer las memorias de 
su viaje de exploración de toda clase de datos y noticias, espe-
cialmente etnológicas, fue Mr. Crevaux. Compendió la Gra-
mática Chiriguana que le di. Y anoto muchísimas palabras y 
frases de los idiomas toba y mataco; de estas lenguas solía 
decirme, ‘formaré una edición con caracteres especiales para 
comodidad y estudio de los aficionados a la lingüística’ ”.

12	 El propio Giannecchini describe el episodio: “Con todo, la 
‘Comisión Impulsora’ insistió en ello y fue en este sentido 
que informó al gobierno en 29 de mayo diciéndole: ‘la ex-
pedición obedecerá a un solo Jefe … para evitar la divergen-
cia de opiniones, aprovechando unidad de dirección, y fijan-
do mejor responsabilidad. Este jefe estará subordinado a los 
consejos y deliberaciones del R. P. Prefecto de Misiones Fray 
Doroteo Giannecchini, quien por su idoneidad y decisión se 
ha prestado a verificar el viaje expedicionario sirviendo de 
Capellán al propio tiempo, lo cual da mucha seguridad a la 
realización de la empresa, ya por las condiciones de su com-
petencia personal, y por la benéfica influencia que ejerce en 
las tribus salvajes y la posesión de su idioma, sin que este úl-
timo excuse, en caso necesario, valerse de intérpretes esco-
gidos por él’ ” (Giannecchini (2006 [1882]: ​631). 

Los instrumentos lingüísticos del siglo XX  
en adelante

El establecimiento de las misiones franciscanas 
colaboraban con la “socialización” de las poblacio
nes indígenas del Chaco en el afán de forjar, pa
rafraseando a Thierry Saignes (2007: ​254) “espíri
tus ‘civilizados’ y ‘racionales’ ”, suministrando así 
fuerza de trabajo tanto para la industria agrícola 
del sur boliviano como para la industria azucarera 
que se establece hacia fines del siglo en el noroeste 
argentino (Langer 2009). 

A principios del siglo XX, los indígenas chiri
guanos comienzan a desplazarse desde las misio-
nes hacia la Argentina, la anhelada mbaaporenda o 
“tierra de trabajo”. Si bien estas migraciones están 
registradas desde mediados del siglo XIX hacia la 
primera década del siglo XX se intensifican de ma-
nera considerable (Bossert, Combès y Villar 2008). 
Así, las poblaciones indígenas comenzaron a diri-
girse hacia la Argentina a causa de la situación eco-
nómica y social que durante esa etapa se profundiza 
en Bolivia, y a la vez en busca de mejores oportuni
dades laborales (Nordenskiöld 2002 [1912]). Esto  
afectó en gran medida a las misiones, que perdían 
progresivamente a sus fieles, lo cual sumado a las 
crecientes tensiones de los frailes con el Estado bo-
liviano provocó que este último buscara acotar su 
campo de acción, derivando esto a su vez en la pau-
latina secularización de las misiones. Así, la mayo-
ría de las misiones chiriguanas bolivianas fueron 
abandonadas, manteniéndose hacia la década de 
1920 solamente las reducciones de Ivo, Machare-
tí, Tairarí, Tigüipa, San Pascual de Boicovo y Santa 
Rosa (Pifarré 2015 [1989]). Estas misiones estuvie-
ron al borde de ser clausuradas por un decreto del 
Gobierno boliviano de 1929, que sin embargo no 
pudo ser aplicado debido al estallido de la Guerra 
del Chaco (1932–1935), lo que vino a intensificar 
aún más los flujos migratorios hacia la Argentina 
(Bossert, Combès y Villar 2008).

En este período marcado por crecientes tensio-
nes sociales en las misiones franciscanas y los des-
plazamientos masivos de las poblaciones indígenas, 
el trabajo lingüístico de los misioneros franciscanos 
queda rezagado mientras cobraba mayor relevancia, 
a partir de ese momento, la labor de exploradores, 
lingüistas y antropólogos. A pesar de ello, todavía 
podemos encontrar durante el siglo XX algunos po-
cos trabajos lingüísticos realizados por misioneros, 
aunque ya no pertenecientes a la orden francisca-
na.13 Los religiosos anglicanos, en efecto, trabaja-

13	 Para este período podemos citar también las contribuciones 
al corpus lingüístico chiriguano realizadas por etnógrafos. 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151


Producción misionera sobre la lingüística chiriguana

Anthropos  113.2018

161

ron sistemáticamente en la evangelización de los in-
dígenas chaqueños. Desde su fundación en 1844, la 
Patagonian Missionary Society realiza varias expe-
diciones a la Patagonia y al Chaco: debido a la ex-
pansión creciente de su área de trabajo, en 1864 la 
sociedad cambia su nombre por el de South Ameri-
can Missionary Society. En 1891, Henry Grubb es-
tablece la primera misión anglicana en el Chaco pa-
raguayo entre los lenguas de las cercanías de Villa 
Concepción, y alentado por este éxito Henry Grubb 
funda una misión en el Isoso en 1926: “Misión Izo-
ceña”, donde trabajaron otros misioneros como Er-
nest Panter, John Arnott, Alfred Tebboth o William 
Everitt (Combès 2015a). 

En esta tradición, el anglicano Leslie “Francis-
co” Harwood llega a Bolivia en 1928 y se traslada a 
la región del Isoso, más precisamente a Aguaraigua, 
donde permanece hasta 1935. A comienzos de ese 
año, debido a las hostilidades bélicas entre Paraguay 
y Bolivia, Harwood es trasladado a la ciudad de 
Santa Cruz, donde continúa su tarea evangelizado-
ra en las comunidades indígenas de la zona. Como 
resultado de su trabajo entre los guaraníes, confec-
ciona un diccionario publicado por primera vez en 
el año 1995 por el Comité Hable Guaraní titulado 
“Ñaneñee Riru. Diccionario Guaraní-Castellano”.14 
Contrariamente a lo que ocurre con las obras men-
cionadas hasta el momento, este último texto se 
define desde el propio título como un diccionario 
“guaraní  ” y no “chiriguano”, con lo cual establece 
una ruptura significativa con la tradición lingüísti-
ca gestada en las obras clásicas del período fran-
ciscano. La elección del término “guaraní  ” va de 
la mano con una serie de cambios institucionales 
de la organización indígena en Bolivia, fruto de la 
cual se crea en 1987 la Asamblea del Pueblo Guara-

En 1908, el antropólogo sueco Erland Nordenskiöld (2002 
[1912]: ​147) presenta una lista compuesta por seis términos 
que pudo relevar en Huirapembe, en la zona del Parapetí (ac-
tualmente Bolivia), que compara con la lengua guaraní ha-
blada en el sur de Bolivia y con la lengua mojeña, de origen 
arawak, hablada en los llanos de Mojos, lo cual aporta una 
pista importante sobre la posible relación del chiriguano con 
las lenguas de la familia arawak. En 1935, el etnólogo alemán 
Max Schmidt (1938) recoge por su parte un léxico compues-
to de 621 términos que viene a complementar la lista de pa-
labras recogidas por Nordenskiöld.

14	 Aparentemente Harwood produjo textos adicionales sobre la 
lengua guaraní. En un fragmento de la introducción al dic-
cionario redactado por el Comité Hable Guaraní, se hace re-
ferencia a otros trabajos lingüísticos del autor de los que aún 
no se ha encontrado registro: “Muy pronto empezó el proce-
so de aprendizaje sin tener a mano ninguna clase de material 
didáctico, sin embargo, logró su objetivo, pues como fruto de 
su dedicación el hermano Francisco fue autor del primer him-
nario guaraní, Proverbios Selectos y algunos folletos” (Har-
wood 1995: iv). 

ní, la cual cuenta con representación en veinticinco 
capitanías de este país y decide abandonar la deno-
minación “chiriguano” por sus connotaciones nega- 
tivas.

En lo que se refiere al contenido de la obra, otra 
ruptura con el canon franciscano es que hay en esta 
obra una escasa presencia de entradas léxicas refe-
ridas a aspectos culturales o etnográficos. Algunas 
de las entradas nos remiten específicamente a los 
aspectos materiales de las poblaciones chiriguano:

Guɨrapembɨ: n. Catre de palitos tejidos,
p. ej. tayapo metei guɨrapembɨ: haré un catre (Harwood 
1995: ​30).

Ɨnooka: n. Receptáculo para recoger agua de lluvia, 
p. ej. tayapo ɨnoota: haré un receptáculo (37).

Mimbɨ: n. Instrumento de viento,
p. ej. mimbɨ agua cheyeupe: me compré flauta (69).

Otras, más escasas aún, remiten a aspectos más re-
ligiosos. Tomamos como ejemplo la entrada que re-
fiere a los iya reta o “dueños” de la naturaleza, que 
actúan como “guardianes tutelares” de los recur-
sos naturales. Según la máxima guaraní, todo tiene 
“dueño” o “guardián” (por ej., ita iya “dueño de las 
piedras”, ama iya “dueña de la lluvia”, yaɨmba iya 
“dueño de los perros”, kaa iya “dueño del monte”, 
etc.). Harwood toma un ejemplo único pero especí-
fico para ilustrar el concepto de iya: el ɨvɨtɨya, nom-
bre que puede traducirse literalmente como “dueño 
de la tierra”:

Ɨvɨtɨya: n. Se dice que es el dueño de las montañas o mon-
tes c. p. ɨvɨ ya (Harwood 1995: ​41).

Distinto es el caso de los términos de parentes-
co, que encontramos registrados con mayor grado 
de detalle a lo largo de todo el diccionario. La ter-
minología de parentesco chiriguano, al igual que la 
de las lenguas tupí-guaraní tradicionales, presenta 
un léxico que se caracteriza por presentar un buen 
número de “generolectos”. Harwood incluye en su 
diccionario un extenso repertorio de términos de pa-
rentesco para los cuales describe no sólo el tipo de 
relación que cada uno de ellos implica, sino también 
su correspondencia generolectal:

Keɨ: n. Hermano mayor (del hombre),
p. ej. ¿keɨ, nde pa ko?: ¿hermano, erés tu? (Harwood 
1995: ​55).

Ukei: n (y). Cuñada (de mujer),
p. ej. ndeukei tairusu asɨ: tu cuñada es jovencita (147).

Yeiche: n. Tía (hermana del padre) (156)

Ɨke: n (rrj). Hermana mayor (de mujer),
p. ej. Marta tɨke ko jae María: la hermana de Marta es 
María (36).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151


162 María Agustina Morando

Anthropos  113.2018

Ɨmɨmino: n (rrj). Nieto o nieta (de hombre),
p. ej. nerɨmɨno ou opou: tu nieto viene a visitar (37).

El autor presta especial atención al registro de la 
fauna y la flora autóctona, lo que resulta en una ex-
haustiva colección de nombres de especies y carac-
terísticas:

Aguara: n.g (zool). Zorro p. ej. aguaraü: z.negro; agu­
rayu: z.amarillo; aguaräti: z.blanco (Harwood 1995: ​2);

Ayuru: n. Loro galano
Cp. Apire, kerekere, guaa, tui, chaitɨ (18);

Guayapa: n (bot). Cuguchi, sacharosa,
p. ej. Guayapa ikavi yae kesembäro: la sacharosa es muy 
buena para cerco (27); 

Ɨsɨpo: n (bot). Bejuco, liana, 
p. ej. ɨsɨpo pe añapɨnti: lo amarró con bejuco (38).

Käaveti: n (bot). Planta de hoja color verde claro (color 
del repollo),
p. ej. Käaveti joogüe moa ko: la hoja de…es medicinal 
(49);

Karuguarusu: n (zool). Especie de pescado (53).

Al igual que en varios de los diccionarios an-
teriormente mencionados, muchos de los ejemplos 
pertenecientes a la esfera religiosa son ilustrados 
con ejemplos provenientes del cristianismo pro-
pios del autor, o bien con fragmentos de la Biblia 
que parecen haber sido tomados del “Nuevo Tes-
tamento en Guaraní de Bolivia” publicado por la 
Sociedad Bíblica Internacional de Nueva York en 
1974. Los ejemplos religiosos sólo pueden encon-
trarse en la primera edición de esta obra (Harwood 
1995), siendo descartados en las ediciones posterio-
res (Harwood 1996, 2003). 

(A)echa: Ver,
p. ej. Apocalipsis 1:2 che aecha kuae opaete [15] (Harwood 
1995: ​22);

(A)Eya: v. Abandonar, dejar desamparado,
p. ej. Mateo 4:20 Jayave oeya reta [16] (25);

Gua: prep. (suf). Para (usado solamente con pronombres 
dativo),
p. ej. Filipenses 3:8 Chevegua … para mí (26);

Aña: n (bib). Demonio,
p. ej. Lucas 8:27aña reta oya jese [17] (9);

Araigua: n. (bib). Ángel (habitante del cielo),
p. ej. Hebreos 1:4 araigua reta [18] (12);

Opambae: adj. (bib). Sin fin, eterno,
p. ej. Tekove opambae: Vida eterna (111);

15	 “Yo veo todo esto” (traducción propia).
16	 “Entonces las abandonaron” (traducción propia).
17	 “Los demonios lo poseían” (traducción propia).
18	 “Los ángeles” (traducción propia).

Raanga: adj (suf). Falso, ilustración (funciona como su-
fijo),
p. ej. tumparaanga: dios falso (129);

Tumpa: n. Dios,
p. ej. tumpa iporoau ko: Dios ama (145);

Jaanga: adj (rrj) (suf). Algo falso o falsificado,
p. ej. tumparaanga: un ídolo (42).

Como es sabido, también trabajaron con los indí-
genas de las tierras bajas bolivianas los misioneros 
protestantes del Instituto Lingüístico de Verano. El 
Instituto Lingüístico de Verano es una organización 
norteamericana perteneciente al cristianismo evan-
gélico fundada por William Cameron Townsend en 
1934, cuyo objetivo principal es recopilar documen-
tación sobre lenguas minoritarias a fin de traducir 
la Biblia a dichas lenguas. Iniciado como programa 
de entrenamiento lingüístico en una granja del esta-
do de Arkansas, el programa cobró una importancia 
inusitada repitiéndose cada verano al punto de que, 
desde la década de 1940 en adelante, los estudiantes 
que participaban del mismo fueron incluidos dentro 
de programas lingüísticos en distintas universida-
des del país: University of Oklahoma, University of 
North Dakota, University of Washington, Universi-
ty of Texas at Arlington, Trinity Western University 
y University of Oregon, etc. En el marco del traba-
jo misional realizado por el Instituto Lingüístico de 
Verano, centenares de misioneros fueron enviados 
a distintos países de América, Asia, África y Euro-
pa con el fin de trabajar con las lenguas locales. En  
el extenso conjunto resultante de trabajos publica-
dos sobre las lenguas indígenas, pueden encontrar-
se a la vez algunos trabajos referidos al guaraní oc-
cidental. 

En la década de 1960, el misionero norteameri-
cano Harry Rosbottom publica una serie de obras 
sobre el guaraní (1965, 1967, 1968, 1970). Entre 
ellas llaman particularmente la atención dos gra-
máticas de los años 1965 y 1967, que presentan el 
entonces teóricamente novedoso modelo tagmémi-
co de Kenneth Pike (1967), presidente del Instituto 
Lingüístico de Verano. El modelo aplicado en es-
tas gramáticas se aleja sensiblemente del modelo 
grecolatino clásico, postulando tres niveles o jerar-
quías principales para el estudio del lenguaje, cada 
una de ellas con un relativo grado de independencia 
respecto de las otras: la gramatical, la semántica y 
la fonológica. Un rasgo distintivo de las gramáticas 
de Rosbottom es la descripción inicial de los niveles 
más altos desplazándose luego hacia los niveles más 
bajos de cada una de estas jerarquías, partiendo de 
material elicitado por él mismo entre los guaraní-ha-
blantes de Bolivia. Así, el trabajo cuenta con cuatro 
apartados en cada uno de los cuales se analizan ele-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151


Producción misionera sobre la lingüística chiriguana

Anthropos  113.2018

163

mentos pertenecientes a cada una de las jerarquías 
mencionadas, por ejemplo: 

1.	 La cláusula (jerarquía gramatical)
2.	 La frase (jerarquía gramatical)
3.	 La palabra (jerarquía semántica)
4.	 La morfofonémica (jerarquía fonológica)

Es importante señalar, asimismo, que ninguno de 
los trabajos publicados por Rosbottom presenta un 
glosario en el que se definan los términos utilizados 
en el análisis lingüístico. Sin embargo, cada término 
de cada frase utilizada como ejemplo en el análisis 
es traducido a lo largo del trabajo y clasificado de 
acuerdo con su categoría gramatical.

Sigue cronológicamente a estas obras una gra-
mática pedagógica titulada “Mbya iñee”, publicada 
por el jesuita Luis Farré en 1991 y propuesta como 
método pragmático de aprendizaje del “guaraní  ”.19 
Es importante remarcar que, si bien esta obra está 
fuertemente influenciada por la variedad isoseña, 
también puede advertirse en ella una fuerte interfe-
rencia del guaraní hablado en Paraguay, con el cual 
los autores han tenido contacto (Melià, Farré y Pé-
rez 1992). En efecto, para esta obra se ha adoptado 
el alfabeto utilizado para la escritura del guaraní en 
Paraguay, así como también una estructura, un tipo 
de análisis y unas terminologías que mantienen una 
estrecha similitud con los trabajos guaraníes del je-
suita Antonio Guasch (1996 [1956]). La estructura 
de la obra presenta un total de 30 lecciones en las 
que se presentan distintos temas gramaticales. Cada 
lección incluye ejercicios de sustitución y traduc-
ción prácticas. Cuenta, además, con un vocabulario 
guaraní-castellano y castellano-guaraní elemental, 
útil exclusivamente a los fines del aprendizaje de las 
lecciones que contiene el libro.

Para finalizar, incluimos una última obra que, 
si bien no fue escrita por misioneros en un sentido 
estricto, merece ser considerada dentro del corpus 
analizado por su estrecha vinculación con el ámbi-
to franciscano. Publicado en 2011, el “Diccionario 
etimológico y etnográfico de la lengua guaraní ha-
blada en Bolivia (guaraní-español)” de Elio Ortíz 
García y Elías Caurey tiene en efecto la particulari-

19	 Fuera del campo misionero, entre las décadas de 1980 y 1990 
también se destacan otros trabajos propiamente entre los cua-
les puede citarse la gramática contrastiva del “isoseño” (va-
riedad del guaraní hablada en Bolivia) “Ñande ñë” de Bár-
bara Schuchard (1989), y “El idioma chiriguano” publicado 
por Wolf Dietrich (1986), que ofrece una gramática descrip-
tiva del guaraní hablado en el Chaco con la particularidad 
de abordar los tres dialectos de esta lengua (chiriguano-ava, 
chané e isoseño) a partir del material elicitado por el mismo 
autor en distintas comunidades de Bolivia y Argentina. Final-
mente, existe una gramática didáctica realizada por el lingüis-
ta norteamericano Bret Gustafson (1996). 

dad de ser un trabajo conjunto de dos investigado-
res guaraníes. De todas maneras puede decirse que 
la obra continúa la tradición de estudios lingüísticos 
inaugurada por los franciscanos en las postrimerías 
del siglo XVIII: Elio Ortiz García, uno de los auto-
res, trabajó de hecho en la reedición franciscana de 
Pedro León de Santiago (1998 [1791]) junto a Iván 
Nasini. Además, tal como el diccionario de Gian-
necchini, esta obra busca trascender el marco de la 
lingüística técnica puesto que sus autores documen-
tan no sólo la etimología o los significados directos 
de cada término, sino también su uso en ámbitos 
como el discurso doméstico, la toponimia, la ono-
matopeya o la misma mitología. Si bien el dicciona-
rio es exclusivamente guaraní-castellano, contiene 
una sección final de quince páginas compuesta por 
un breve glosario que permite realizar búsquedas en 
sentido inverso (castellano-guaraní). 

Resulta interesante señalar que mientras el léxico 
de Pedro León de Santiago estaba influenciado por 
la variedad “ava-chiriguano” y el de Doroteo Gian-
necchini por la variedad “chané”, este trabajo pa-
rece estar fuertemente marcado por la variedad del 
guaraní “isoseño”. Sin embargo, resulta importan-
te aclarar a la vez que por más que el título anuncie 
que se documenta “la lengua guaraní hablada en Bo-
livia” sólo se recoge el viejo guaraní “isoseño”, y la 
obra no contempla otras lenguas de la familia gua-
raní habladas en territorio boliviano como el pauser-
na, el guarasugwé, el guarayo, el sirionó o el yuki 
(Villar 2012). En cuanto a la ortografía, los autores 
emplean el alfabeto aprobado por el Gobierno boli-
viano mediante la Resolución Ministerial Nº 2419 
de octubre de 1987, el cual mantiene algunas dife-
rencias con el alfabeto paraguayo.20 Esto constitu-
ye sin dudas un movimiento glotopolítico relevante, 
puesto que se trata del primer diccionario que adop-
ta masivamente la ortografía boliviana, al contrario 
de las obras anteriormente mencionadas que optan 
por ortografías estandarizadas en Paraguay.

Como hemos dicho, en la mejor tradición de los 
léxicos franciscanos la obra proporciona abundante 
información sobre aspectos etnográficos, incluyen-
do además un fuerte énfasis en el análisis etimoló-
gico de cada término: 

Arete: Fiesta. Etim. Ara + ete = tiempo + forma del super-
lativo: el tiempísimo, tiempo por excelencia. Etnog. Tataɨ, 

20	 Por ejemplo, la “y” correspondiente a la escritura utilizada 
para el guaraní paraguayo cambia a “ɨ” en el alfabeto apro-
bado en la variante boliviana. La “j” del alfabeto paragua-
yo pasa a “y”, la “h” cambia a “j”, etc. La nasalidad, por su 
parte, pasa a ser representada en el alfabeto boliviano con el 
signo ~ en lugar del signo ¨ que se utiliza en el alfabeto para-
guayo. 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151


164 María Agustina Morando

Anthropos  113.2018

jaema aipo mbaaguɨye ovaë, Arete iyerekuata aipo yan­
deve! ¡Qué hermoso, ya empieza a madurar el maíz, sín-
toma que celebraremos la Gran Fiesta! (Ortiz García y 
Caurey 2011: ​58).

Yeyuvɨ/yeuvɨ: Ahorcarse. Ayeyuvɨ/ayeuvɨ Me ahorco; 
oyeyuvɨ vae el ahorcado; oyeyuvɨ tɨ̈masape se ha ahorca-
do con una soga; yeruti oyeyuvɨ, ñuaipe oa yave cuando 
las palomitas caen en la trampa, se ahorcan. Etnog. Amo­
gue reta oyeyuvɨ oyemboasɨ yave Algunos se ahorcan por 
cuestiones pasionales; jokuae mbia oyeyuvɨ jembireko ojo 
ambue vae ndive chugui ese hombre se ha ahorcado, por-
que su mujer se fue con otro; jokuae kunumi oyeyuvɨ, tu 
pochi yae chupe ramo ese muchacho se ha ahorcado, por-
que su padre era muy malo con él … (436). 

Iya: Dueño, espíritu tutelar de los animales del monte. Et-
nog. Iya-iyaeko mbae Cada cosa tiene su dueño; iya reta 
oyangareko imbaere los dueños son seres que cuidan de 
los suyo; oime kaa iya jare ɨ iya existen los dueños del 
monte y los dueños de las aguas (135).

También podemos observar en la obra la inclu-
sión de topónimos que hacen referencia a comuni-
dades indígenas o municipios de Bolivia, lo cual no 
se observa en las obras mencionadas anteriormente. 
La inclusión de la toponimia puede interpretarse 
como una expresión de pertenencia étnica, cultural 
y principalmente territorial, que permite la diferen-
ciación y la apropiación significativas de un con-
junto de información relevante a la hora de reivin-
dicar los territorios indígenas. La recuperación de 
muchos de estos términos y su etimología, así, pue-
de entenderse desde una perspectiva glotopolítica:

Avatirë: Topónimo. Etim. Avati + re = maíz + dulce. Tëta 
Avatirë Comunidad Avatirë; ajata apou Avatirë kotɨ iré 
de visita a la comunidad de Avatirë (Ortiz García y Cau-
rey 2011: ​69).

Eitɨ: Topónimo. Etim. Ei + tɨ = miel + abundancia: lugar 
de la miel. Eitɨɨgua Oriundo de Eitɨ; Eitɨ kotɨgua del sec-
tor de la comunidad de Eitɨ; Eitɨ rupɨgua kapii paja que 
abunda sólo por el sector de Eitɨ; Eitɨɨguañomaiko che yo 
soy de Eitɨ, desde siempre (89).

Otro aspecto novedoso de la obra es la docu-
mentación de los préstamos lingüísticos estabiliza-
dos del castellano. Se observa, pues, la adaptación 
ortográfica de los préstamos y a la vez su adaptación 
fonológica. Resulta interesante remarcar que dicha 
inclusión, derivada de una coyuntura histórica de 
contacto entre el guaraní y el castellano, no se reco-
noce o manifiesta de forma explícita en las demás 
obras mencionadas. En este caso, su incorporación 
brinda al lector un panorama mucho más actuali-
zado de la lengua, de su dinámica interna y de su 
adaptabilidad a la situación de contacto lingüístico:

Agüero: Máscara, enmascarado. Etim. Castellanismo de 
“abuelo”. Che aguero tuicha Mi máscara es grande; joko 

agüero ou ahí viene el enmascarado (Ortiz García y Cau-
rey 2011: ​27). 

Aró: Arroz (Oryza sativa), planta poácea. Etim. Castella-
nismo. Oime aró pïta jare tïi vae Hay arroz colorado y 
blanco; oime aró jare mbae yaguiye vae jare jare ipia 
guasu vae hay arroz que madura rápido y outro que tar-
da más … (61).

Epeo: Espejo. Etim. Castellanismo. Eyeecha epeope Fi-
jate en el espejo; epeo vosiyo pegua espejo de bolsillo … 
(91).

Kavayu: Caballo. Etim. Castellanismo. Kavayu guaka 
imuñaa Caballo experto para perseguir vacas; kavayu voi­
ta pegua caballo de carga; kavayu ñoñokaui pegua cabello 
de carrera; kavayu imasogue caballo domado … (181).

Kesu: Queso. Etim. Castellanismo. Kesu ñimague Queso 
viejo; kesu onitigue queso seco; kesu ipiague queso nue-
vo … (184). 

Por otra parte, al igual que en otros diccionarios 
como el de León de Santiago o el de Giannecchini, 
podemos observar también cierta información so-
bre el proceso de evangelización y las categorías 
que supone:

Aguasa: Adulterio (categoría asumida a partir del cris-
tianismo). Aguiye nde aguasa pota eiko kuri, che raɨ No 
andes engañando a tu mujer, hijo; Makario ndaye aipo 
iyaguasa viari oiko jembirekogui dicen que Macario 
anda engañando a su mujer; iyaguasa reapoño oiko jo­
kuae kuña esa mujer siempre vive en adulterio (cambia 
de amante constantemente); iyaguasapota vae adúltero/a; 
iyaguasapotambae persona que no se mete en el adulterio 
(Ortiz García y Caurey 2011: ​26).

Ara: Cielo bíblico, adaptación del cristianismo. Tüpa oiko 
arape Dios mora en el cielo; ñamano yave, yaja arape 
después de muertos, subiremos al cielo; ara igua reta án-
geles del cielo; reotaä aipo arape, nde pochi yae eres de-
masiado rencoroso, así no tendrás cabida en el cielo (53). 

Palabras finales

En este recorrido hemos confrontado desde un pun-
to de vista diacrónico una serie de herramientas mi-
sioneras que adoptan distintas modalidades de do-
cumentación lingüística de acuerdo con su contexto 
de producción. Esto nos ha permitido trazar una cro-
nología, no necesariamente definitiva, de una rica 
tradición del registro de la lengua guaraní “chirigua-
no” del Chaco occidental que se inicia con los tra-
bajos de los primeros misioneros jesuitas y francis-
canos del siglo XVI en Sudamérica, y cuyo legado 
continúa luego en los tiempos coloniales, indepen-
dentistas y republicanos hasta el presente. El análi-
sis de estos diccionarios y gramáticas requirió una 
remisión constante a las condiciones históricas y so-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151


Producción misionera sobre la lingüística chiriguana

Anthropos  113.2018

165

ciales de su producción, lo cual nos permite tener un 
panorama más claro de quiénes producían dichos 
textos, para quiénes eran destinados y con qué fines 
se publicaron, lo cual permite a su vez trazar líneas 
de continuidades y discontinuidades en la produc-
ción de los materiales: de los jesuitas a los francis-
canos, de los misioneros católicos a los protestantes, 
de los misioneros europeos a los autores indígenas, 
de los textos más o menos lingüísticos a los más o 
menos etnográficos, de los estudios de una lengua 
indígena autosuficiente a aquellos otros que con-
templan fenómenos de contacto como los présta-
mos del castellano, o bien el pasaje de la influencia 
canónica del “guaraní paraguayo” a la actual auto-
nomía del guaraní boliviano, y de allí a las inflexio-
nes regionales y étnicas que reflejan la complejidad 
interna de la lengua guaraní chiriguana: ava, simba, 
chané, isoseño, etc. El corpus misionero codifica de 
esta forma una rica tradición de documentación de 
saberes lexicográficos y gramáticos cuyo análisis 
nos permite reflexionar comparativamente acerca de 
las perspectivas metodológicas de abordaje de los 
instrumentos lingüísticos específicos como los dic-
cionarios y las gramáticas. Sin dudas, sujeta al des-
cubrimiento y análisis de nuevas fuentes textuales, 
esta tradición nos permite entender mejor el largo 
proceso de estandarización, normativización y co-
dificación de las lenguas indígenas sudamericanas. 

Agradezco al Dr. Diego Villar y a la Dra. Isabelle Combès 
por sus comentarios y aportes a versiones preliminares de 
este trabajo. Agradezco también al Dr. Manuel Gómez y 
a Diego Oliva del Archivo Franciscano de Tarija, quienes 
han facilitado el acceso a las fuentes documentales aquí 
utilizadas.

Bibliografía

Anchieta, Joseph de
1595	 Arte de grammatica da lingoa mais usada na costa do 

Brasil. Coimbra: Antonio Mariz.

Auroux, Silvain
1992	 A revolução tecnológica da gramatização. Campinas: 

Editora da Unicamp.

Bolaños, Luis de
1931	 Catecismo Breve del Concilio de Lima. In: M. Morínigo, 

El catecismo del P. Fr. Luis de Bolaños. Revista de Cien­
cias y Letras 2 (9): 53–69 [1603].

Bossert, Federico, Isabelle Combès y Diego Villar 
2008	 La Guerra del Chaco entre los chané e isoseños del Cha-

co occidental. In: N. Richard (comp.), Mala guerra. Los 
indígenas en la Guerra del Chaco (1932–1935); pp. 203–
233. Asunción: ServiLibro; Museo del Barro.

Chamorro, Graciela
2009	 Diccionario etnográfico histórico del Guarani. T. 1: Decir 

el cuerpo. Historia y etnografía del cuerpo en los pueblos 
Guaraní. Asunción: Editorial Tiempo de Historia. 

2015	 Antonio Ruíz de Montoya. Misionero etnógrafo del Pa-
raguay. Boletín americanista 70: ​17–33.

Combès, Isabelle
2015a	 Una experiencia anglicana en el Chaco boliviano (1926–

1935). Boletín americanista 70: ​135–158.
2015b	 Historia franciscana y etnografía chiriguana. Boletín 

americanista 70: ​57–72.

Corrado, Alejandro
1860	 Reglas elementales de la lengua chiriguana. Tarija: Cen-

tro Eclesial de Documentación-Archivo Franciscano de 
Tarija. [MS 43]

1873	 Rudimentos de gramática chiriguana para uso de los RR. 
PP. Conversores de las Misiones del Colegio de Tari-
ja. Tarija: Centro Eclesial de Documentación – Archivo 
Franciscano de Tarija. [AFT-1-1836/MS 16]

1880	 Rudimentos de gramática chiriguana para uso de los RR. 
PP. Conversores de las Misiones del Colegio de Tarija. 
Tarija: Centro Eclesial de Documentación-Archivo Fran-
ciscano de Tarija. [AFT-1-1835/MS 16]

1990 [1884]a  Continuación de la historia del Colegio Fran-
ciscano de Tarija. In: A. M. Corrado y A. Comajuncosa; 
pp. 279–503.

1990 [1884]b  Preliminares. In: A. M. Corrado y A. Comajun-
cosa; pp. 3–72.

Corrado, Alejandro M., y Antonio Comajuncosa
1990 [1884]  El Colegio Franciscano de Tarija y sus misiones. 

Noticias históricas recogidas por dos misioneros del mis-
mo Colegio. Quaracchi: Tip. del Colegio de San Buena-
ventura.

Crevaux, Jules
1883	 Voyages dans l’Amerique du Sud. Paris: Hachette.

Dietrich, Wolf
1986	 El idioma chiriguano. Gramática, textos, vocabulario. 

Madrid: Ediciones Cultura Hispánica.
2005	 La primera gramática del chiriguano (Tupí-Guaraní). Ri­

vista di Linguistica 17/2: ​347–360.
2009	 Estudio lexicológico del guaraní correntino a partir de 

los materiales del “Atlas Lingüístico Guaraní-Románi-
co (ALGR)”. (Ponencia presentada en el II Encuentro 
de Lenguas Indígenas Americanas y el II Simposio In-
ternacional de Lingüística Amerindia Asociación de Lin-
güística y Filología de América Latina [ALFAL] 17–19 
de septiembre de 2009.) Resistencia (Chaco). [Publicado 
2010 en: M. Censabella y R. González (comp.): Libro de 
Actas II Encuentro de Lenguas Indígenas Americanas …. 
Buenos Aires: CONICET]

Farré, Luis
1991	 Mbya iñee. El idioma guaraní-chiriguano a su alcance. 

La Paz: CIPCA. (Cuadernos de Investigación, 33)

Giannecchini, Doroteo
1869	 Carta del P. Doroteo Giannecchini al R. P. guardián y ve-

nerable discretorio, 26. VI. 1869. Tarija: Centro Eclesial 
de Documentación; Archivo Franciscano de Tarija. [AFT/
Carpeta 878]

1896	 Breve diccionario de los nombres y verbos más necesa-
rios para poder entender y hablar la lengua chiriguana. 
Quaracchi: Tipografía del Colegio de San Buenaventura.

1916 [1896]  Diccionario Chiriguano-Español y Español-Chiri-
guano. (Editado por Hermán Cattunar y Santiago Roma-
no.) Tarija: Centro Eclesial de Documentación, Convento 
Franciscano de Tarija. 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151


166 María Agustina Morando

Anthropos  113.2018

2006 [1882]  Relación de lo obrado por los Padres Misione-
ros del Colegio de Tarija en las dos expediciones fluvial 
y terrestre el Pilcomayo del año 1882. In: L. Calzavari-
ni (ed.), Presencia franciscana y formación intercultural 
en el sudeste de Bolivia según documentos del Archivo 
Franciscano de Tarija, 1606–1936. Tomo V: Epoca repu-
blicana 1826–1936; pp. 625–666. Tarija: Centro Eclesial 
de Documentación.

Giannelli, Giuseppe
1869 (?)  Miscelánea de apuntes de cuentas, de términos chiri-

guano y de términos tobas. Tarija: Archivo Franciscano 
de Tarija, Centro Eclesial de Documentación. [AFT-1-
1874: MS 40]

2006 [1863]  Relación original de las expediciones del Pilco-
mayo en el año 1863 y fundación de la Misión de San 
Antonio de Padua. In: L. Calzavarini (ed.), Presencia 
franciscana y formación intercultural en el sudeste de Bo-
livia según documentos del Archivo Franciscano de Tari-
ja, 1606–1936. Tomo V: Epoca republicana 1826–1936; 
pp. 569–582. Tarija: Centro Eclesial de Documentación. 

González Holguín, Diego
1607	 Gramatica y arte nueva de la lengua general de todo el 

Peru, llamada lengua Qquichua, o lengua del Inca. Lima: 
Francisco del Canto.

1608	 Vocabulario dela lengua general de todo el Perú llamada 
lengua Qquichua o del Inca. Lima: Francisco del Canto.

Guasch, Antonio
1996	 El idioma guaraní. Gramática y antología de prosa y ver-

so. Asunción: Centro de Estudios Paraguayos “Antonio 
Guasch”. [1956]

Gustafson, Bret
1996	 Ñee. Introducción al estudio lingüístico del idioma gua-

raní para guaraní hablantes. La Paz: Secr. Nac. de Edu-
cación, Asamblea del Pueblo Guaraní, UNICEF.

Harwood, Leslie Frank
1995	 Ñaneñee Riru. Diccionario Guaraní-Castellano. Chara-

gua: Comité Hable Guaraní. 
1996	 Ñaneñee Riru. Diccionario Guaraní-Castellano. Chara-

gua: Comité Hable Guaraní. 
2003	 Ñaneñee Riru. Diccionario Guaraní-Castellano. Camiri: 

Comité Hable Guaraní.

Langer, Erick D.
2009	 Expecting Pears from an Elm Tree. Franciscan Missions 

on the Chiriguano Frontier in the Heart of South Ameri-
ca, 1830–1949. Durham: Duke University Press.

León de Santiago, Pedro 
1791	 Diccionario breve chiriguanae. Tarija: Archivo Francis-

cano de Tarija. [MS 11]
1998 [1791]  Diccionario guarani castellano y castellano guara-

ni. Tarija: Centro Eclesial de Documentación.

Marbán, Pedro
1702	 Arte de la lengua moxa con su vocabulario, y cathecismo. 

Compuesto por el M. R. P. Pedro Marban de la Compañia 
de Jesvs, Superior, que fue, de las Missiones de Infieles, 
que tiene la Compañia de esta Provincia de el Perù en 
las dilatadas Regiones de los Indios Moxos, y Chiquitos. 
Lima: Imprenta Real de Joseph de Contreras.

Melià, Bartomeu
2003	 La lengua guaraní en el Paraguay colonial. Asunción: 

CEPAG.

Melià, Bartomeu, Luis Farré y Alfonso Pérez
1992	 El Guaraní a su alcance. Un método para aprender la len-

gua Guaraní del Paraguay. Asunción: CEPAG.

Mingo de la Concepción, Manuel
1996 [1791]  Historia de las misiones franciscanas de Tarija en-

tre Chiriguanos. Tomo I. Tarija: Centro Eclesial de Do-
cumentación.

Nasini, Iván, y Elio Ortíz
1998 [1791]  Prólogo. In: P. León de Santiago; pp. VII–VIII. 

Nebrija, Antonio de
1492	 Gramática de la lengua castellana. Salamanca.

Nordenskiöld, Erland
2002 [1912]  La vida de los indios. El Gran Chaco (Sudamé-

rica). La Paz: APCOB. (Pueblos indígenas de las tierras 
bajas de Bolivia, 18/1) 

Oliveira, Fernão de 
1536	 Gramática da lingoagem portuguesa. Lixboa: Germão 

Galharde.

Ong, Walter Jackson
2006	 Oralidad y escritura. Tecnologías de la palabra. Buenos 

Aires: Fondo de Cultura Económica. [1982]

Ortiz García, Elio, y Elías Caurey
2011	 Diccionario etimológico y etnográfico de la lengua 

guaraní hablada en Bolivia (guaraní-español). La Paz: 
SENAPI.

Palsgrave, John
1530	 Lesclarcissement de la langue françoyse. Paris: Impre-

mierie Nationale.

Pifarré, Francisco 
2015 [1989]  Historia de un pueblo. Los Guaraní-Chiriguanos. 

La Paz: CIPCA. [2a edición, corregida y aumentada] 

Pike, Kenneth L.
1967	 Language in Relation to a Unified Theory of the Struc-

ture of Human Behavior. The Hague: De Gruyter Mou-
ton. [2nd, Rev. Ed.]

Restivo, Paulo
1722	 Vocabulario de la lengua guaraní compuesto por el Padre 

Antonio Ruiz de la Compañía de Jesús. Revisto y aug-
mentado por otro religioso de la misma Compañía. Santa 
María la Mayor.

Romano, Santiago, y Hermán Cattunar
1916	 Prólogo. In: D. Giannecchini, Diccionario chiriguano-es-

pañol y español-chiriguano; pp. iii–v. Tarija: Centro Ecle-
sial de Documentación.

Rosbottom, Harry
1965	 Guaraní. In: E. Matteson (ed.), Gramáticas estructurales 

de lenguas bolivianas. Vol. 1.; Riberalta: Summer Insti-
tute of Linguistics.

1967	 Guaraní. In: E. Matteson (ed.), Bolivian Indian Gram-
mars 2; Norman: Summer Institute of Linguistics of the 
University of Oklahoma.

1968	 Phonemes of the Guaraní Language. Linguistics 41: ​109–
113.

1970	 Pedagogical Grammar (Guaraní and English). Norman: 
Summer Institute of Linguistics.

Rose, Françoise
2015	 On Male and Female Speech and More. Categorical Gen-

der Indexicality in Indigenous South American Languag-
es. International Journal of American Linguistics 81/4: ​
495–537.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151


Producción misionera sobre la lingüística chiriguana

Anthropos  113.2018

167

Ruiz de Montoya, Antonio 
1639	 Tesoro de la lengua Guaraní. Compuesto por el padre An-

tonio Ruiz de la Compañia de Iesus. Madrid: Juan Sán-
chez.

1640a	 Arte y bocabvlario de la lengua gvaraní. Compuesto por 
el padre Antonio Ruiz de la Compañia de Iesus. Madrid: 
Juan Sánchez.

1640b	 Catecismo de la lengua guaraní. Compuesto por el padre 
Antonio Ruiz de la Compañia de Iesus. Madrid: Diego 
Díaz de la Carrera.

Saignes, Thierry
2007	 Historia del pueblo chiriguano. (Compilación, introduc-

ción y notas: Isabelle Combès.) Lima: Instituto Francés 
de Estudios Andinos.

Santo Tomás, Domingo de 
1560	 Grammatica o Arte de la lengua general de los Indios de 

los Reynos del Perú. Valladolid: Francisco Fernández de 
Cordova.

Schmidt, Max
1938	 Los Chiriguanos e Izozós. Revista de la Sociedad Cientí­

fica del Paraguay 4/3: ​1–115.

Schuchard, Bárbara
1989	 Ñande ñë. Gramática guaraní para castellano hablantes. 

Santa Cruz de la Sierra: APCOB.
1974	 Nuevo Testamento en Guaraní de Bolivia. New York: So-

ciedad Bíblica Internacional de Nueva York. 

Susnik, Branislava
1968	 Chiriguanos. Tomo 1: Dimensiones etnosociales. Asun-

ción: Museo etnográfico “Andrés Barbero”.

Swiggers, Pierre 
2009	 La historiografia de la lingüística. Apuntes y reflexiones.

Revista argentina de historiografía lingüística1/1: ​67–76.

Valdivia, Luis de 
1606	 Arte y gramatica general de la lengva qve corre en todo 

el Reyno de Chile, con vn Vocabulario, y Confessonario. 
Lima: Francisco del Canto.

Villar, Diego
2012	 Reseña de E. Ortiz García y E. Caurey 2011. Journal de 

la Société des Américanistes 98/1: ​230–233.

Yapuguay, Nicolás
1727	 Sermones y exemplos en lengua guaraní. San Francisco 

Xavier.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151


INDIANA and Estudios Indiana are Open Access:
https://journals.iai.spk-berlin.de/index.php/indiana/index

http://www.iai.spk-berlin.de/en/publications/estudios-indiana.html

The journal INDIANA was founded in 1973 as a forum for research on multiethnic, indigenous, and 
Afro-American societies and cultures in Latin America, both contemporary and historical. It publishes 
original contributions from all areas within the study of the Americas, including archaeology, ethnohistory, 
sociocultural anthropology and linguistic anthropology. Each volume is composed of various articles, a 
themed dossier, and thematic essays. Manuscripts are accepted for consideration in Spanish, English, 
Portuguese and German and each article is subject to anonymous peer review. The journal INDIANA is 
indexed in Redalyc, Latindex-Catálogo y Hapi – among others. It is published twice a year in print form 
and online with free and open access.

ISSN (print): 0341-8642 / ISSN (online): 2365-2225 / DOI: 10.18441/ind 

Recent dossiers: 

INDIANA 34.2 (2017): 
Redes de comunicación y conformación de espacios políticos mayas (siglos XVI-XXI) 

INDIANA 34.1 (2017): 
Ancash. Arqueología, antropología e historia del paisaje 

INDIANA 33.1 (2016): 
Culturas y lenguas en contacto: dinámicas culturales y lealtad lingüística 
entre quechua y castellano en la región andina 

NDIANA 32 (2015): 
Amerindian Misfortunes: Ethnographies of South American Rituals and 
Cosmologies on Danger, Illness, and Evil 

INDIANA 31 (2014): 
Cruces y entrecruzamientos en los caminos de los orichas: tradiciones en 
conflicto 

INDIANA 29 (2012):  
Debating animism, perspectivism and the construction of ontologies. 

Ibero-Amerikanisches Institut – Stiftung Preußischer Kulturbesitz  
Potsdamer Str. 37, D-10785 Berlin

http://www.iai.spk-berlin.de        Indiana@iai.spk-berlin.de

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 15:21:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-151

