Das Publikum in der kunsttheoretischen
Tradition: Wege zur Offentlichkeit
(und zurtck)

EvA KERNBAUER

MUSEEN ALS INSTITUTIONEN DES 6FFENTLICHEN

Das weite Feld von konkretisierter Offentlichkeitskonzeptionen im
Bereich der bildenden Kunst wird von der Diskussion einer seit mehre-
ren Jahrhunderten institutionalisierten Formation dominiert: Um das
Museum als historisch und ideologisch gleichermalen bedeutendes
Instrument zur Archivierung, Ordnung und Présentation bildender
Kunst sind Publikumsforschung, ausstellungsgeschichtliche Untersu-
chungen und institutionskritische Ansitze konzentriert.' Historische
Riickblicke setzen hiufig mit friihen Ansitzen zur Offnung fiirstlicher
Sammlungen ein, besonders dem Pariser Louvre, dem paradigmati-
schen biirgerlichen Museum und Vorbild fiir weitere europdische
Kunstinstitutionen. Das Kunstpublikum, also diejenige Offentlichkeit,
die diese Museen fiillt und ihren gesellschaftlichen Anspruch rechtfer-
tigt, wird dementsprechend fest in der biirgerlichen Ordnung veran-

1 Vgl zuletzt etwa: von Hantelmann, Dorothea/Meister, Carolin (Hg.): Die
Ausstellung. Politik eines Rituals, Ziirich 2010; Jaschke, Beatrice/Martinz-
Turek, Charlotte/Sternfeld, Nora (Hg.): Wer spricht? Autoritdt und Autor-
schaft in Ausstellungen, Wien 2005.

- am 15.02.2028, 00:25:40.


https://doi.org/10.14361/9783839416730-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | EVA KERNBAUER

kert. Das Museum fungiert als »biirgerliche Erziehungsanstalt«2 an der
Spitze didaktischer Prasentations- und Vermittlungsinstrumentarien, in
klarer Abgrenzung von den spezifischen zeitgenossischen Formen des
Vergniigens wie Jahrmarkt und Populédrkultur. Der locus classicus die-
ses Modells der Institutionalisierung des Offentlichen in der bildenden
Kunst ist Tony Bennetts The Birth of the Museum, eine umfassende
historische und theoretische Darstellung der Entstehung des Kunstmu-
seums, die Peter Stallybrass’ und Allon Whites Vorstellung von der
Herausbildung der biirgerlichen Ordnung als Distanzierung von der
Populidrkultur aufgreift und auf kulturpolitische Entwicklungen iiber-
tréigt.3

Dass museumskritische Studien an diesem Modell ansetzen, ist
verstindlich, doch fiihrt diese Engfithrung zu erheblichen Beschrin-
kungen: Zeitlich kann eine solche Entstehungsgeschichte des Offentli-
chen in der bildenden Kunst erst im spiten 18. oder im 19. Jahrhun-
dert, mit dem Beginn des biirgerlichen Zeitalters, ansetzen. Damit
werden verschiedene historische und philosophische, in der For-
schungsliteratur teils bestens erarbeitete’ Figurationen eines kiinstleri-

2 Tony Bennett, zitiert nach von Hantelmann, Dorothea/Meister, Carolin:
»Einleitung«, in: dies., Die Ausstellung, S. 12, wohl in Bezug auf Bennett,
Tony: The Birth of the Museum. History, Theory, Politics, London/New
York 1995, S. 99-102.

3 Vgl. Bennett: Birth of the Museum, S. 27f; S. 247, Fn. 9; Stallybrass, Pe-
ter/White, Allon: The Politics and Poetics of Transgression, London 1986.
Als modellhaftes Gegensatzpaar zwischen »high« und »low« fungieren bei
Bennett die beiden Heterotopien Museum und Jahrmarkt. Bennett verweist
zudem auf Jirgen Habermas’ 1990 nachgereichte Anerkennung von
Bachtins Darstellung der Volkskultur als »Gegenentwurf[s] zur hierarchi-
schen Welt der Herrschaft« (Habermas, Jiirgen: Strukturwandel der Of-
fentlichkeit, Frankfurt a.M. 1990, S. 17-18). Dagegen steht Andrew
McClellans Darstellung der Konzeption und Entstehung des Louvre im
Rahmen der absolutistischen Reprisentations- und Kunstpolitik: McClel-
lan, Andrew L.: Inventing the Louvre. Art, Politics, and the Origins of the
Modern Museum in Eighteenth-Century Paris, Cambridge 1994.

4 Solkin, David: Painting for Money. The Visual Arts and the Public Sphere
in Eighteenth-Century England, New Haven/London 1993; Crow, Thomas
E.: Painters and Public Life in Eighteenth Century Paris, New Ha-
ven/London 1985; Koch, Georg Friedrich: Die Kunstausstellung. Thre Ge-

- am 15.02.2028, 00:25:40.


https://doi.org/10.14361/9783839416730-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS PUBLIKUM IN DER KUNSTTHEORETISCHEN TRADITION | 51

schen und isthetischen Offentlichkeitsanspruchs vor und jenseits der
Entstehung der biirgerlichen Museen vernachlissigt, die Potential fiir
gegenwirtige institutionskritische Ansitze bieten. Ein Blick zuriick,
vor die Biindelung und Institutionalisierung des Offentlichkeitsan-
spruchs bildender Kunst im Museum, er6ffnet den Blick auf Formatio-
nen des Offentlichen, die eigenstindige und alternative Realisierungen
der Forderung nach einem Verstindnis von Kunst als Sache der All-
gemeinheit darstellen.” Die Bezeichnung »alternativ« darf jedoch nicht
missverstanden werden, denn ein solcher Blick fiihrt zu Begrifflichkei-
ten, die sich nicht in den Kategorien biirgerlicher Ordnung oder deren
komplementirer emanzipatorisch-widerstindiger Gegenkréfte bewe-
gen, schon alleine deshalb, weil sie vor der Etablierung dieser Ord-
nung entwickelt wurden.

Die folgenden Ausfiihrungen erinnern an einen dieser Begriffe: das
»Publikum«.® Damit ist nicht das im Deutschen erst seit dem spiten
18. Jahrhundert gebriuchliche Lehnwort gemeint, sondern eine Uber-
setzung des franzosischen und englischen Begriffs public, der sowohl
»Allgemeinheit« als auch »Publikum« oder »Offentlichkeit« bezeich-
nen kann, wobei die unterschiedlichen historischen Verwendungskon-
texte relativ klar voneinander trennbar sind. Die hier gewihlte Uber-
setzung »Publikum« verweist auf eine Phase des franzosischen
17. Jahrhunderts, in der in Hinblick auf kulturtheoretische Untersu-
chungen zunichst das Vorbild des Theaters und damit auch die inner-
halb der Theaterliteratur entwickelten Publikumstheorien einflussreich
waren. Die Bedeutung dieser Theatertradition hat Erich Auerbach
schon in den 1930er Jahren erarbeitet. Neben den traditionellen Be-
zeichnungen »lecteurs«, »spectateurs«, »auditeurs« und »assemblée«
wurden erstmals umfassende Begriffe fiir das Publikum gebraucht, und
zwar einerseits »la cour et la ville« und andererseits »le public«, eine

schichte von den Anfingen bis zum Ausgang des 18. Jahrhunderts, Berlin
1967.

5 Der Begriff »Allgemeinheit« wird hier in seiner Rolle als Vorlduferbegriff
von »Offentlichkeit« verwendet. Vgl. Holscher, Lucian: »Offentlichkeit«,
in: Otto Brunner u.a. (Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches
Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 4, Stuttgart
1978 (2004), S. 413467, hier S. 434.

6 Dazu ausfiihrlicher: Kernbauer, Eva: Der Platz des Publikums. Modelle fiir
Kunstoffentlichkeit im 18. Jahrhundert, Koln 2011.

- am 15.02.2028, 00:25:40.


https://doi.org/10.14361/9783839416730-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | EVA KERNBAUER

soziologisch schwer fassbare kulturelle Bildungseinheit aus Aristokra-
tie und Biirgertum mit eigenen kulturellen Regeln und Begrifflichkei-
ten, in Distanz von der so genannten Volkskultur.”

Neben Erich Auerbach hat auch Peter Biirger auf die Bedeutung
der intensiven Auseinandersetzung um die Qualitét literarischer
Kunstwerke in der franzosischen Klassik aufmerksam gemacht, die zur
Etablierung eines Publikumsbegriff beitrug, auf den die Kulturpolitik
des franzosischen Absolutismus rekurrierte und die als zuweilen
hochst imagindres Ideal der franzosischen Aufklirung diente.® Der
Grundstein fiir diese Entwicklung wurde zwischen 1675 und 1735 ge-
legt, wobei neben Texten der kunsttheoretischen Tradition vor allem
die theatertheoretischen Schriften Pierre Corneilles oder Nicolas
Boileaus bedeutende Wirkung hatten.

Im Bereich der bildenden Kunst konkretisierte sich die diskursive
Konstruktion dieser Variante einer frithen »Kunstoffentlichkeit« in
Form kunsttheoretischer und kunstkritischer Texte, in der Festlegung
verbindlicher Kriterien zur dsthetischen Betrachtung, und der Formu-
lierung der intendierten Adressaten bildender Kunst, die in den folgen-
den Jahrzehnten immer wieder problematisiert und erneuert wurde.’
Die reichlich briichige Organisationsform, die den Beginn dieser Ent-
wicklung prégte, war nun nicht das Museum, sondern eine unregelmai-
Big stattfindende Serie von Ausstellungen der Pariser Académie royale
de Peinture et de Sculpture sowie im 18. Jahrhundert auch vergleich-
bare Veranstaltungen der Londoner Royal Academy bzw. ihrer Vorlidu-
ferorganisationen, in denen Formate volkstiimlichen Spektakels mit
Anspriichen dsthetischer Bildung und fiirstlicher Représentation ver-
schmolzen. Die Akademien setzten mehrere derjenigen Instrumente
zur Institutionalisierung bildender Kunst ein, die spiter die Museen
ibernehmen sollten: die Veranstaltung von Ausstellungen, den Aufbau

7  Auerbach, Erich: Das franzosische Publikum des 17. Jahrhunderts, Miin-
chen 1933; ders.: »La cour et la ville«, in: ders., Vier Untersuchungen zur
Geschichte der franzosischen Bildung, Bern 1951, S. 12-50.

8 Biirger, Peter: »Zur Auffassung des Publikums bei Du Bos und Desfontai-
nes«, in: ders., Studien zur franzosischen Frithaufklarung, Frankfurt a.M.
1972, S. 44-68.

9 Vgl ausfiihrlicher zur Kunstpolitik des absolutistischen Frankreich
Germer, Stefan: Kunst — Macht — Diskurs. Die intellektuelle Karriere des
André Félibien im Frankreich von Louis XIV., Miinchen 1997.

- am 15.02.2028, 00:25:40.


https://doi.org/10.14361/9783839416730-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS PUBLIKUM IN DER KUNSTTHEORETISCHEN TRADITION | 53

von Kunstsammlungen und die Entwicklung von Prisentations- und
Vermittlungsformen bildender Kunst. Trotzdem sind sie nicht einfach
als Vorlaufer der spiteren Museen zu verstehen: Die ab 1667 in Paris
veranstalteten akademischen Ausstellungen fanden sporadisch und je-
denfalls hochst unregelmiBig statt;'" sie zeigten eben erst fertig ge-
stellte Exponate anstelle von anerkannten Meisterwerken, deren dsthe-
tische Legitimation sich nicht der Institution der Akademie verdankte,
sondern dem wertenden Publikum, dem sie als Leistungsschau prisen-
tiert wurden. Die Zeitlichkeit solcher der Gegenwart verpflichteten
Veranstaltungen weicht von den Museen als heterotope Speicher und
Archive der Moderne vollig ab."

Aus dem Dispositiv der Ausstellung, dem priméren Interaktions-
system zwischen Kiinstlern bzw. Kiinstlerinnen und ihrem Publikum,
ergibt sich eine grundlegende Differenz zu denjenigen literarischen
Publizititsformen wie etwa Zeitschriften- und Buchpublikationen, de-
ren Verbreitung im 18. Jahrhundert fiir die Konzeption der aufgeklir-
ten, biirgerlichen Offentlichkeit bedeutend war und die fiir aktuelle
Modelle von Kunstoffentlichkeit ebenso einflussreich waren wie die-
jenige des Museums. Gegeniiber der Vorstellung von einer prinzipiell
unbegrenzten, ortlosen Offentlichkeit (»non-lieu« oder »hors—lieu«),12
einer »Gemeinschaft ohne sichtbare Prisenz«", standen die Kunstaus-
stellungen des 17. und 18. Jahrhunderts fiir die gemeinschaftliche An-
wesenheit der Besucher und Besucherinnen in den Ausstellungen,
womit auch die Dominanz rezeptionsésthetischer Schriften aus dem
Bereich des Theaters plausibel wird. Diese Ortsgebundenheit, auf die
auch die Kunstkritik immer wieder Bezug nahm, ging allerdings mit
der Schwierigkeit der Lokalisierung des Publikums als geschlossenes

10 Meine Recherchen ergaben insgesamt fiinf Ausstellungen wihrend der
Regierungszeit Ludwigs XIV.: 1667, 1671, 1673, 1699 und 1704 (abwei-
chend von Crow, Painters and Public Life, S. 23-39 und Koch, Kunstaus-
stellung, S. 127-134). Ab den 1720er Jahren setzen die Ausstellungen zu-
néchst unregelmiBig wieder ein.

11 Foucault, Michel: Die Heterotopien. Der utopische Korper, Frankfurt a.M.
2005.

12 Farge, Arlette: Dire et mal dire. L’opinion publique au XVIlle siecle, Paris
1992.

13 Chartier, Roger: Die kulturellen Urspriinge der franzosischen Revolution,
Frankfurt a.M./New York 1995, S. 46.

- am 15.02.2028, 00:25:40.


https://doi.org/10.14361/9783839416730-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | EVA KERNBAUER

Phédnomen einher. Denn das Publikum des franzosischen 17. und
18. Jahrhunderts war eine zugleich gesellschaftlich konkrete wie
héchst imaginire »Institution des Sozialen«.'* Theorie und Praxis wa-
ren untrennbar verbunden: »le public« als theoretische Figur wurde
angesichts der Evidenz des sich in den periodisch wiederkehrenden
Ausstellungen formierenden Menschenansammlungen und der dabei
ausgetibten kulturellen Praktik des dsthetischen Urteils entwickelt und
umfasste das tatsichliche Ausstellungspublikum ebenso wie die 6f-
fentliche Meinung, den Ruhm des Konigs, dessen Verherrlichung die
Leistungsschauen der Akademie ja dienten, und letztlich den gesamten
Zivilisationsstand des Grand Siecle.

Uber die Geschichte der frithen Ausstellungen lisst sich eine Kar-
tographie des Publicum der bildenden Kunst skizzieren, in der unter-
schiedliche gesellschaftliche und geschichtsphilosophische Instituti-
onsformen des Offentlichen aufeinander zu beziehen sind. Auf den
folgenden Seiten wird vor allem auf zwei Formationen eingegangen,
die sich eher durch Gegenldufigkeit denn durch Parallelen auszeich-
nen, wiewohl ihre Genese sich dem gemeinsamen Begriff »public«
verdankt: Publikum und Offentlichkeit.

PUBLIKUM

Die Verpflichtung der koniglichen Kiinstler und Kiinstlerinnen'” zu
regelméBigen Kunstausstellungen war Teil eines Reorganisationspro-

14 Zum Begriff der »imagindren Institutionen des Sozialen«: Castoriadis,
Cornelius: Gesellschaft als imaginére Institution. Entwurf einer politischen
Philosophie, Frankfurt a.M. 1984, bes. S. 233-250; Vogl, Joseph: »Einlei-
tung, in: ders. (Hg.), Gemeinschaften. Positionen zu einer Philosophie des
Politischen, Frankfurt a.M. 1994, S. 15.

15 Die Pariser Académie zihlte auch mehrere weibliche Mitglieder, die nicht
mit den gleichen Stimm- und Amtsrechten ausgestattet waren wie ihre
ménnlichen Kollegen, an den Ausstellungen jedoch teilnahmen. Diese 15
Kiinstlerinnen konnten an den Sitzungen der Académie nicht teilnehmen
und daher auch keine ihrer Amter bekleiden, so dass zwischen den aus-
schlieBlich médnnlichen Akademikern und den Kiinstlern und Kiinstlerin-
nen der Akademie, die an den Ausstellungen teilnahmen, unterschieden

werden muss.

- am 15.02.2028, 00:25:40.


https://doi.org/10.14361/9783839416730-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS PUBLIKUM IN DER KUNSTTHEORETISCHEN TRADITION | 55

jekts der Académie royale de peinture et de sculpture, das der Inten-
dant der Koniglichen Bauten Jean-Baptiste Colbert in den 1660er Jah-
ren durchsetzte. Die Akademiker wehrten sich zunéchst erbittert gegen
diese offentlichen Leistungsschauen. Erst im spdten 17. und im
18. Jahrhundert, als die Mittel der koniglichen Kulturpolitik gekiirzt
und sie zunehmend auf die Teilnahme an den Ausstellungen angewie-
sen waren, nahm ihr Widerstand nolens volens ab. Sie konnten nun
nicht mehr auf ausreichende Auftridge von kirchlicher oder koniglicher
Seite zidhlen: Das Patronagesystem hatte sich grundlegend gewandelt.
Die Kiinstler und Kiinstlerinnen waren auf private Auftrige und damit
auf die Beurteilung ihrer Arbeiten durch das Kunstpublikum angewie-
sen, und das wichtigste Instrument zur Erreichung dieses Publikums
waren die Ausstellungen.

Diese Veranstaltungen waren fest in die konigliche Reprisentati-
onspolitik integriert: 1699 bildete die exposition publique der Acadé-
mie einen von zahlreichen Festakten zum Anlass der Errichtung eines
Reiterstandbilds Ludwigs XIV. an der place Louis le Grand, der spite-
ren place Vendome. Noch im 18. Jahrhundert wurden die Ausstellun-
gen hiufig mit den traditionellen Begriffen »solemnités« oder »fétes«
bezeichnet und damit als Feste zu Ehren des Konigs und des Anden-
kens an die Griindung der Académie verstanden. Diese Vorstellung
war nicht auf die Ausstellungen der Kunstakademie beschrinkt, son-
dern galt auch fiir andere, aus religiosen Festkontexten hervorgegan-
gene Prisentationsgelegenheiten fiir bildende Kunst im Pariser Stadt-
leben, die von Kiinstlern und Kiinstlerinnen innerhalb und auBerhalb
der Akademie gleichermallen genutzt wurden. Neben den Maiausstel-
lungen (Mays) der Kirchen Notre-Dame und Saint-Germain-de-Pres,
die beide bis in das frithe 18. Jahrhundert veranstaltet wurden, waren
dies die Fronleichnamsausstellungen an der place Dauphine. Diese
einmal jihrlich stattfindenden Kunstprisentationen im Freien standen
allen Interessierten offen und entwickelten sich im Laufe des Jahrhun-
derts, losgelost von ihrem religiosen Kontext, zur bedeutendsten Aus-
stellungsmoglichkeit aulerhalb der Académie, so dass sie immer mehr
von Kiinstlerinnen genutzt wurden, als diesen der Zugang zur Akade-
mie erschwert wurde.'® Die Bedeutung der hofischen bzw. stidtischen
und religiosen Festkultur fiir diese Kunstveranstaltungen ist im Zu-
sammenhang mit der bereits erwihnten Losung der bildenden Kunst

16 Kernbauer: Platz des Publikums, S. 113-118 und 253-267.

- am 15.02.2028, 00:25:40.


https://doi.org/10.14361/9783839416730-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | EVA KERNBAUER

von traditionellen populdren Festkulturen bezeichnend: Denn fiir fast
alle Prisentationsformen bildender Kunst im Pariser Stadtraum war die
Einbindung in Fest- und Vergniigungskontexte zentral, bevor die von
Peter Stallybrass und Allon White beschriebenen und von Tony Ben-
nett fiir die Geschichte des Museums als zentrales Charakteristikum
iibernommenen kulturellen Abgrenzungstendenzen einsetzten. Die An-
leihen bei der populidren Festkultur waren auch in London bedeutend,
wo die Vorlduferorganisationen der spateren Royal Academy ab den
1720er Jahren verschiedene Kunstprisentationen im Stadtraum organi-
sierten."”

In den bildlichen Darstellungen der Ausstellung von 1699 ist die
Grande Galerie des Louvre, in dem die Académie beherbergt war, de-
tailliert geschildert. Im Zentrum der Aufmerksamkeit stehen aber nicht
die Exponate selbst, sondern die Besucher und Besucherinnen, und mit
ihnen die performativ inszenierten Rezeptionskriterien bildender
Kunst. In einer der erhaltenen Druckgrafiken dringt das Publikum un-

geduldig in die Grande Galerie, es kommt zu tumultartigen Szenen
(Abb. 1).

Abb. 1: Jacques Langlois, Almanach de 1700 ( Detaii )

In der Ausstellung selbst jedoch, dem Ort der Zelebration koniglicher
Macht, herrscht Ordnung. Die Illustration zeigt Kunstinteressierte un-
terschiedlicher gesellschaftlicher Ringe und Altersstufen. Zwei Geist-
liche schreiten die Galerie ab, ein Mann instruiert seine Begleiterin,

17 Solkin: Painting for Money, passim.

- am 15.02.2028, 00:25:40. - ope


https://doi.org/10.14361/9783839416730-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS PUBLIKUM IN DER KUNSTTHEORETISCHEN TRADITION | 57

eine Mutter oder Erzieherin ihre Tochter. Ein Connaisseur nimmt ein
Lorgnon fiir einen Detailblick auf eines der Exponate zu Hilfe, dane-
ben finden Gespriche iiber die ausgestellten Werke statt, begleitet von
nachdriicklichen Gesten des Zeigens und Erkldrens. Die Praktik der
Kunstrezeption ist als Anwendung und Vermittlung von Wissen darge-
stellt. Nicht umsonst handelte es sich bei der Ausstellung im Louvre
um eine Leistungsschau der koniglichen Akademie, die von einem ver-
stindigen, zu einem verbindlichen Qualitdtsurteil fihigen Publikum
beurteilt werden musste. Die Ausstellung war eine 6ffentliche Ubung:
exercices publiques hieflen die von Colbert geforderten Aktivitdten im
Einklang mit der absolutistischen Kunstpolitik.

Fiir manche Beobachter bot dieses Verhalten einen kuriosen An-
blick, etwa fiir den deutschen Mathematiker und Architekturtheoreti-
ker Leonhard Christoph Sturm, der seine Befremdung angesichts der
»unvergleichlichen Judicir-Sucht der Pariser« nicht verbarg." Sturms
Verwunderung wurde nicht durch das fiir ihn ungewohnliche Ereignis
einer Kunstausstellung ausgelost, sondern durch das Verhalten der Be-
sucher und Besucherinnen, die der Valorisierung der ausgestellten
Werke diente. Ebenso wie sein Reisebericht ging auch keiner der er-
haltenen innerhalb von Frankreich publizierten Ausstellungsberichte19
niher auf die gezeigten Exponate ein: Wie bei den bildlichen Darstel-
lungen stand das urteilende Publikum im Vordergrund, das die ausge-
stellten Arbeiten und damit die Existenz der Académie legitimierte,
Jahrzehnte vor der Entstehung musealer Prisentationsformen, in denen
ein solcher dsthetischer Nobilitierungsprozess sozusagen raumlich in-
stitutionalisiert war.

Die zeitgenossische Bedeutung, die diesem urteilenden Publikum
zugeschrieben wurde, ist ohne die Tradition der Theaterliteratur und
deren intensiven theoretischen Auseinandersetzungen kaum denkbar.
Das vielleicht bekannteste Beispiel ist die Querelle du Cid, ein Disput,
in der der heftigen kunsttheoretischen Kritik der Académie francgaise

18 Sturm, Leonhard Christoph: Leonhard Christoph Sturms Durch einen gros-
sen Theil von Teutschland und den Niederlanden bis nach Paris gemachete
Architectonische Reise-Anmerckungen, Augsburg 1719, Brief XIII, n.p. In
Sturms Beschreibung der Ausstellung mischen sich Eindriicke der Wett-
bewerbsausstellung der Studenten, die im August im Versammlungsraum
der Académie stattfand.

19 Vgl. etwa einen Bericht im Mercure Galant, September 1699, S. 226-227.

- am 15.02.2028, 00:25:40.


https://doi.org/10.14361/9783839416730-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | EVA KERNBAUER

an Corneilles Theaterstiick El Cid dessen grofer Erfolg beim Pariser
Publikum entgegengehalten wurde. Dies war kein Einzelfall: Immer
wieder wurde im 17. Jahrhundert das Publikum angerufen, wenn
Kiinstler und Kiinstlerinnen ihre Werke gegen Kritik verteidigen woll-
ten.”” Der abbé d’Aubignac sprach 1663 vom Publikum als einem
»Tribunal«, das ein geheimes (in der zeitgendssischen Verwendung
des Wortes bedeutete dies: »nicht nachvollziehbares«), aber zugleich
unfehlbares Urteil trife, und als Pierre Richelet die Beschreibung vom
Richteramt des Publikums in das Dictionnaire francois aufnahm wur-
de die »Judicir-Sucht« auch fiir das Kunstpublikum zur Verpflich-
tung.21

Der Bezug auf das Theaterpublikum bedeutete zugleich ein Ver-
standnis von Kunstrezeption als sozialer Praxis, wobei die Parallele in
der direkten Konfrontation des Werks mit einer Gruppe anonymer, ge-
sellschaftlich heterogener Rezipienten und Rezipientinnen gezogen
wurde. Fiir die Beschreibung des Umgangs mit bildender Kunst im
17. und 18. Jahrhundert ist ein solches Gemeinschaftsmodell unver-
zichtbar. Dies ist aus den erhaltenen Illustrationen ebenso ersichtlich
wie aus der Dominanz der Gesprichsform als Technik der Kunstrezep-
tion und der Wissensvermittlung. Die wichtigsten kunsttheoretischen
Publikationen des 17. Jahrhunderts, darunter die Texte André Félibiens
und Roger de Piles’, wurden als »conversations«, »dialogues« oder
sentretiens« verfasst.”> Die Interaktion mit dem Gemdlde, ja die Voll-
endung des Werks durch die Betrachter, wie es bei Piles heifit, waren
zentral fiir Kunstrezeption.23

Das Ausstellungspublikum der Kunstakademie ging schon bald
iiber den kleinen Kreis von Angehorigen des Hofs und des Pariser
Stadtadels hinaus. Bei der Ausstellung von 1699 verkaufte die Aka-
demie etwa 400 livrets (Begleitkataloge, in denen alle Exponate mit

20 Biirger: Zur Auffassung des Publikums, S. 44-68.

21 Hédelin, Frangois, abbé d’Aubignac: Deux dissertations concernant le
poeme dramatique, Paris 1663, S. 3; Richelet, Pierre: Dictionnaire francois
contenant les mots et les choses, Genf 1680, S. 229-230.

22 Félibien, André: Entretiens sur les vies et sur les ouvrages des plus excel-
lens peintres anciens et modernes, Paris 1725; De Piles, Roger: Conversa-
tions sur la connoissance de la peinture, Paris 1677; ders.: Dialogue sur le
coloris, Paris 1699.

23 De Piles, Roger: Cours de Peinture par principes, Paris 1708, S. 258.

- am 15.02.2028, 00:25:40.


https://doi.org/10.14361/9783839416730-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS PUBLIKUM IN DER KUNSTTHEORETISCHEN TRADITION | 59

ihren Werkdaten verzeichnet waren). Zur Schitzung der Besucherzah-
len muss diese Zahl mehrfach multipliziert werden, denn die livrets
wurden in der Regel gemeinsam vor den Bildern benutzt. Das Zielpub-
likum Colberts und der Académie umfasste aber neben diesen Besu-
chern und Besucherinnen auch Kunstinteressierte aulerhalb der Stadt
Paris und damit auch die Kunstkritik. Und als Bestandteil der Glorifi-
zierung des Herrschers konzipiertes Element war »le public« zugleich
ein sozialer Korper wie eine kunsttheoretische Konzeption, eine Be-
wertungsinstanz dsthetischer Qualitédt, die innerhalb des absolutisti-
schen Offentlichkeitsverstindnisses einen dreifachen Platz einnahm:
Sie umfasste »le peuple« (das Volk des absolutistisch regierten und
verwalteten Frankreich), »les étrangers« (die in Paris ansdssigen Bot-
schafter anderer européischer Fiirstenhofe) und »la gloire« (den Ruhm
der Nachwelt).” Der Reprisentationsanspruch der absolutistischen
Kulturpolitik und damit auch der Offentlichkeitsanspruch der Ausstel-
lungen der Académie beinhalteten alle diese Kategorien.

OFFENTLICHKEIT

Die Einbindung in den absolutistischen Ruhmesdiskurs fiihrte im
18. Jahrhundert zu einer umfassenden Neukonzeption des Publikums
als zugleich gesellschaftliches wie auch geschichtsphilosophisches
Phinomen. Besonders bedeutend fiir die rezeptionsisthetische
Rekontextualisierung bildender Kunst waren die 1719 veroffentlichten
Réflexions critiques sur la poésie et sur la peinture des Historikers und
Diplomaten Jean-Baptiste Du Bos, eine Schrift, die mit Ubersetzungen
ins Englische, Hollidndische und Deutsche rasch auch auflerhalb Frank-
reichs einflussreich wurde.”> Diese Untersuchung tiber Dichtkunst,
Malerei und Musik diente immer wieder zur Legitimation der Ausstel-
lungspraxis und der Diskussion iiber die Folgen offentlicher Rezeption
bildender Kunst.

Die Schriften des 17. Jahrhunderts hatten das »Publikum« als eine
iiberzeitliche Urteilsinstanz iiber die Qualitit eines Kunstwerks und als

24 Burke, Peter: Ludwig XIV. Die Inszenierung des Sonnenkonigs, Berlin
1993, S. 184-185.

25 Du Bos, Jean-Baptiste: Réflexions critiques sur la poésie et sur la peinture,
Genf 1982.

- am 15.02.2028, 00:25:40.


https://doi.org/10.14361/9783839416730-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 | EVA KERNBAUER

Quelle kiinstlerischen Ruhmes dargestellt, und damit war seine Rolle
auch kunsttheoretisch nahtlos in die absolutistische Kulturpolitik in-
tegrierbar. Du Bos iibernahm diese Vorstellung, iibertrug sie jedoch in
ein geschichtsphilosophisches System, das der Bedeutung des zeitge-
nossischen Publikums einen zentralen Platz einrdumte. Das Kunsturteil
blieb direkt an traditionelle Ruhmeskonzeptionen gekniipft. Wie Du
Bos im Vorwort zur Ausgabe letzter Hand im Jahr 1740 schrieb, war
es sein Hauptanliegen gewesen, zu zeigen, wie die Reputation eines
Kiinstlers entstehe und ob diese irdische, zeitgenossische Prifiguration
auf dauerhaften Ruhm vorausweise.”® Entscheidend war die (von Nico-
las Boileau iibernommene) Unterscheidung zwischen dem womdéglich
kurzfristigen Erfolg eines Kiinstlers zu Lebzeiten und seiner Nachwir-
kung. Thre Komplexitit und Attraktivitét fiir die nachfolgenden Auto-
ren erhielten die Réflexions critiques durch die hier nur in kurzen Zii-
gen skizzierbare Ubertragung der traditionellen Ruhmesvorstellung auf
eine neue geschichtsphilosophisch verankerte Konzeption von Kunst-
offentlichkeit.

Du Bos fiihrte Zeitgenossenschaft und Uberzeitlichkeit, Kritik und
Ruhmesversprechen zu einer zugleich gesellschaftlich fassbaren und
tiberzeitlich wirkenden Einheit zusammen. Sein Kunstpublikum war
ein Agent der Vernunft, der dsthetische Qualitdt und letztlich die kul-
turelle GroBe eines Zeitalters bestimmen und gewihrleisten sollte und
bereitete den Begriff »Offentlichkeit« als Legitimationsgrundlage und
Wertmassstab fiir zivilisatorische Reife vor, und zwar gerade durch die
Einbettung in eine neue Form historisch wirkmichtiger Zeitlichkeit:
Jahrzehnte vor seiner Institutionalisierung im Museum war eine eigen-
stindige Formation des Offentlichen theoretisch ausformuliert und ge-
sellschaftlich wirksam, die mit ihrer Einbindung in den Ruhmesdiskurs
auch denjenigen Aspekt der Uberzeitlichkeit umfasste, der die spiteren
Museen auszeichnete. Dieses Verstindnis von Kunstoffentlichkeit
entwickelte sich nicht erst in Folge der akkumulativen Erweiterung
von Prisentations- und Bewertungsrahmen bildender Kunst, sondern
auch durch die Neupositionierung des Publikums innerhalb eines ge-
schichtsphilosophischen Systems.

Du Bos, der mit der Theatertradition deutlich besser vertraut war
als mit der Kunsttheorie, bezog sich in den Réflexions critiques auch
auf die Querelle du Cid: Die Meinung des Publikums biirgte fiir ihn

26 Ebd., Avertissement, n. p.

- am 15.02.2028, 00:25:40.


https://doi.org/10.14361/9783839416730-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS PUBLIKUM IN DER KUNSTTHEORETISCHEN TRADITION | 61

nicht nur fiir die Popularitit eines Kunstwerks, sondern fiir dessen
Qualit'ait.27 Damit maf3 er dem Publikum normative Macht bei, dhnlich
einer Medizin, die nur ein starker Geist ertragen konne: Ein unbegab-
ter Dichter, so Du Bos, konne wohl bestehen, solange er seine Stiicke
allmaihlich, iiber Vermittlung eines kleineren Kreises, an die Offent-
lichkeit brichte, doch vor dem versammelten Publikum (»public
attroupé«) sei ihm Verachtung sicher.”® Als unfehlbarer MaBstab fiir
kiinstlerische Grofe fungierte das organlose, unsichtbare »sentiment
intérieur«, ein Instrument dsthetischer Empfindsamkeit und naturali-
sierten Geschmacks, das Spontaneitit und Reflexion vereinte und da-
mit ein universal wirksames dsthetisches Urteilsvermdgen ermoglichen
sollte.

Es ist moglich, dass Du Bos den Anblick eines Kunstpublikums
gar nicht kannte. Jedenfalls fiihrte ihn die ab den 1720er Jahren in
dichter Abfolge einsetzende Ausstellungsreihe der Kunstakademie
nicht zu einer Erweiterung oder Modifikation seiner Darstellung fiir
die spiteren Auflagen der Réflexions critiques. Zugleich aber wurden
diese Biennalausstellungen zeitgendssischer Kunst zum bedeutendsten
Wirkungsort der Kunstoffentlichkeit. Bereits zur Jahrhundertmitte wa-
ren die Ausstellungen im Louvre mit etwa 20.000 Besuchern und Be-
sucherinnen innerhalb von wenigen Wochen Publikumsmagnete und
wurden von den Kiinstlern und Kiinstlerinnen der Akademie mehr
oder weniger professionell genutzt.29

Die stetige Zunahme der Besucherzahlen allerdings verstirkte
nicht nur die Bedeutung der Ausstellungen (und damit auch die Not-
wendigkeit, in dem neuen Format zu reiissieren) und diejenige der
Académie royale als zentrales Organ der Pariser Kiinstlerschaft, son-
dern auch die wachsende Kluft zwischen der in den Ausstellungen ver-
sammelten Menge und der Idealkonstruktion der Kunstoffentlichkeit.
Zur Jahrhundertmitte waren die Zweifel daran, dass die Menschenan-
sammlungen im Louvre tatsdchlich dasjenige »public« verkorperten,
dessen Urteil maBgeblich sein sollte, bereits weit verbreitet. 1755
widmete sich ein ganzer Artikel im Mercure de France den »Doutes

27 Du Bos: Réflexions, II, S. 467-468.
28 Ebd, IL S. 63-64.
29 Uber diesen Prozess: Bitschmann, Oskar: Ausstellungskiinstler. Kult und

Karriere im modernen Kunstsystem, Kéln 1997.

- am 15.02.2028, 00:25:40.


https://doi.org/10.14361/9783839416730-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | EVA KERNBAUER

sur I'existence d’un public«.”® Diese Zweifel waren der Aufwertung
des Publikums zur Instanz des Offentlichen geschuldet und fiihrten zur
Entwicklung einer Reihe von Negativmodellen zur Abgrenzung des
Idealbegriffs von seinen vermeintlichen zeitgenodssischen Fehlformati-
onen. Eine der bedeutendsten davon war die »Menge«, (»multitude,),
die fiir Unabgeschlossenheit, Wandelbarkeit und Heterogenitit stand,
die »soziale und politische Existenzform der Vielen Als Viele«.”
Wiihrend »public« (die Offentlichkeit, die politisches Handeln le-
gitimierte) sich zu einem Schliisselbegriff der Aufkldrung entwickelte,
blieb »multitude«, ein Gegenbegriff, der an den Réndern der projek-
tierten Gemeinschaft der Aufkldarung konzipiert war, als ein konstituti-
ves Aullen par excellence. Entscheidend waren dabei zunéchst weni-
ger soziale Distinktionen oder bestimmte Charakteristika der in dieser
Menge versammelten Einzelnen als ihre strukturelle Verfasstheit: un-
abgeschlossen, wankelmiitig und uneinheitlich war die gemeinschaftli-
che SchlieBung zur Offentlichkeit (»public«) unmoglich. Dass zeitge-
nossische Autoren die Bezeichnung »multitude« nun immer héufiger
auf die Besucher und Besucherinnen der Ausstellung anwandten, ist
ein Indiz fiir die Abwertung dieses heterogenen und anonymen Publi-
kums. Auch dafir gab es Vorldufer in der Theaterliteratur.
»Multitude« hatte zunéchst das zeitgenossisch konkrete Publikum be-
zeichnet, das mitunter positiv charakterisiert werden konnte, da es den
Keim des wahren Urteils in sich trage — so taucht es bei Moliere im
Vorwort von Les Facheux auf’> — doch viel hiufiger diente es als Be-
schreibung einer Geiflel des Theaters und als Ursache fiir dessen ab-
nehmenden Wert, wie bei La Mesnardiere.* Gegeniiber der fiir kiinst-
lerische Qualitit nicht mafgeblichen, sondern gefihrlichen gesell-
schaftlichen Groe der Menge in Gestalt der unkalkulierbaren Vorlie-
ben des anonymen, auf Vergniigungen neugierigen Stadtpublikums,
stand der Begriff »public«, dem nun als die »Offentlichkeit« der Auf-
kldrung ein politisch wie dsthetisch wirksamer Mehrwert zukam.

30 [Louis de Boissy]: Doutes sur l'existence d'un public, in: Mercure de
France, Mirz 1755, S. 32-40.

31 Virno, Paolo: Grammatik der Multitude. Offentlichkeit, Intellekt und Ar-
beit als Lebensformen, Wien 2005.

32 Moliere: (Euvres completes, Paris 1971, 1, S. 483.

33 La Mesnardiere, Hippolyte-Jules Pilet de: La Poétique, Paris 1639, S. K-L.

- am 15.02.2028, 00:25:40.


https://doi.org/10.14361/9783839416730-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS PUBLIKUM IN DER KUNSTTHEORETISCHEN TRADITION | 63

DER WEG ZURUCK

Die Geschichtsschreibung der Aufklirung hat Publikums- und Offent-
lichkeitsmodelle zunichst auseinander riicken lassen. »Publikum« be-
zeichnet heute die Ansammlung von Besucher und Besucherinnen bei
einem kulturellen Ereignis oder dessen Zielgruppen, die je nach Pro-
fessionalisierungsgrad und Abhéngigkeit von wirtschaftlichen Erfol-
gen mehr oder weniger klar definiert und umworben werden — ohne
denjenigen Nimbus gemeinschaftlicher politischer und é&sthetischer
Urteilskraft, die einmal die Offentlichkeit in den fiir die Kunsttheorie
besonders einflussreichen Darstellungen, etwa in Jiirgen Habermas’
Strukturwandel der Ojfentlichkeit, auszeichnete. Nun ist aber, wie Ha-
bermas selbst bereits in der ersten Ausgabe seines Buches diagnosti-
ziert hat, das Zeitalter des Glaubens an die gesellschaftliche Kraft des
offentlichen Urteils und seine Institutionalisierung vorbei. Was bleibt,
sind lokale Ansammlungen von Zuschauern und Zuschauerinnen,
Konsumenten und Konsumentinnen, fiir die die von Michael Hardt
und Toni Negri gewihlte Bezeichnung »multitude« naheliegend
scheint. Allerdings evozieren die beiden Autoren fiir ihre Konzeption
der »Menge« eine politisch-emanzipatorische Bedeutung, die diese
nahe an klassische Vorstellungen von »Offentlichkeit« riickt, so dass
grundlegende Charakteristika, wie etwa die Unschlie3barkeit zu politi-
scher Kohirenz, verloren gehen.”* Weniger hiufig ist in aktuellen De-
batten der Begriff »Offentlichkeit« selbst zu finden, der seit den frithen
1990er Jahren seltener geworden ist. Zwar wird der theoretischen
Konzeption von Betrachterbeziigen in der aktuellen Diskussion grof3e
Aufmerksamkeit zuteil, so dass es in der Kunsttheorie zahlreiche An-
sitze gibt, das Kunstpublikum als Einheit zu fassen. Insbesondere die
zeitgenossischen relationalen Kunstpraxen raumen, so ein Konsens des
umfangreichen theoretischen Begleitdiskurses, dem Bezug zum Publi-
kum als aktiver (oder durch die Kunst aktivierter) Partner eine zuvor
nicht gekannte Bedeutung ein.”® Doch kreist die Begrifflichkeit der
Relational Aesthetics nicht um das »Publikume, das eher als passiver

34 Hardt, Michael/Negri, Antonio: Multitude. Krieg und Demokratie im Em-
pire, Frankfurt a.M./New York 2004.

35 Bourriaud, Nicolas: Esthétique relationnelle, Dijon 1998; Bishop, Claire:
»Antagonism and Relational Aesthetics«, October 110, Herbst 2004,
S. 51-79.

- am 15.02.2028, 00:25:40.


https://doi.org/10.14361/9783839416730-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | EVA KERNBAUER

Empfinger des Werks denn als addquater Partner von Kiinstlern und
Kiinstlerinnen zitiert wird. Kunsttheoretische Aktivierungsbestrebun-
gen laufen héufig iiber andere Begriffe.

Die politische Philosophie hat stattdessen den Begriff der »Ge-
meinschaft« herangezogen, der seit dem Austausch zwischen Maurice
Blanchot und Jean-Luc Nancy bis hin zu aktuellen Publikationen ein-
flussreich geblieben ist.*® Der Begriff »Gemeinschaft« birgt nun aber
hochproblematische Implikationen, und so hat Irit Rogoff in bewusster
Abweichung davon die Bezeichnung »Kollektivitit« eingefiihrt.”’ Fiir
ihre Konzeption eines tatsdchlich kritischen Verhéltnisses von Kunst
und  Gesellschaft spricht Rogoff von »collectivities« und
»mutualities«, wobei sie sich explizit nicht auf Nancys Gemein-
schaftsbegriff, sondern auf diejenige Subjektkonstruktion bezieht, die
Nancy an einem anderen Ort, ndmlich in seinem spiteren Text Singu-
ldr plural sein entworfen hat.*® Rogoffs »Kollektivitit« beinhaltet eine
Form der Auseinandersetzung mit, iiber und durch Kunst, die sie als
»Kritikalitdt« (»criticality«) bezeichnet, als eine Form der Kritik, in
der die Stimmen von Kunstschaffenden, Publikum und Nichtpublikum
gleichberechtigt sind. Mit dem von ihr skizzierten produktiven »Weg-
sehen« (»Looking Away«) konnen Diskurshohen und Erfahrungsriu-
me nivelliert werden, indem neben der Beachtung von Kunstwerken,
asthetischen Regelwerken und kiinstlerischen Intentionen auch die tat-
sédchlichen, zufilligen, ortsgebundenen Erfahrungen im und auferhalb
des Ausstellungsraums zu ihrem Recht kommen.®

36 Blanchot, Maurice: La communauté inavouable, Paris 1984 (dt.: Die
uneingestehbare Gemeinschaft. Berlin 2007); Nancy, Jean-Luc: La com-
munauté désoeuvrée, Paris 1986 (dt.: Die undarstellbare Gemeinschaft.
Stuttgart 1988); Esposito, Roberto: Communitas. Ursprung und Wege der
Gemeinschaft, Ziirich/Berlin 2004.

37 Rogoff, Irit: »WE. Collectivities, Mutualities, Participations«, in: Dorothea
von Hantelmann/Marjorie Jongbloed: Performativitit in der Kunst/Perfor-
mativity in Art, Koln 2002, S. 126133 (dt.: »WIR. Kollektivitidten, Mutu-
alitidten, Partizipationen, in: ebd., S. 52-60).

38 Nancy, Jean-Luc: Etre singulier pluriel, Paris 1996 (dt.: Singulir plural
sein, Ziirich/Berlin 2005.)

39 Rogoff, Irit: »Looking Away: Participations in Visual Culture«, colla-
barts.org, unter: http://collabarts.org/?p=6 (letzter Zugriff am 5.3.2012).

- am 15.02.2028, 00:25:40.


https://doi.org/10.14361/9783839416730-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS PUBLIKUM IN DER KUNSTTHEORETISCHEN TRADITION | 65

e L

Abb. 2: Besucherschlange, 54. Biennale von Venedig”

Das heute an Kunsthallen, Museen und Biennalen (Abb. 2) sich ver-
sammelnde anonyme Publikum macht Kuratoren und Kuratorinnen
nicht weniger zu schaffen als den Kunstakademien des 18. Jahrhun-
derts, und man begegnet ihm mit den zeitgendssischen Instrumenten
der Kunstprisentation, Pressearbeit und Vermittlung. Wenn die kultu-
relle Beteiligung der Offentlichkeit an einem Museum oder einer Aus-
stellungshalle mit Konsumverhalten gleichgesetzt wird, so wird diese
zu einer analysier- und quantifizierbaren GroBe. Wie Jan Verwoert
festgestellt hat, ist die Erfassung von Zielgruppen und den diesen un-
terstellten Bediirfnissen und Interessen nicht nur eine notwendige Ges-
te der Unterwerfung gegeniiber Sponsoren, sondern

»artikuliert (...) auch die verstindliche Sehnsucht danach, den Adressaten des
eigenen kulturellen Angebots kennen zu lernen und auf diesem Wege endlich
zu erfahren, fiir wen man denn da tiberhaupt arbeitet. (...) Es liegt in der Natur

anonymer Offentlichkeiten, dass diese Frage stets unbeantwortet verhallt.«*

Verwoert schlidgt daher vor, das Charakteristikum der kulturellen Of-
fentlichkeit — und damit sowohl das Publikum als auch die Kunstkritik

40 Verwoert, Jan: »Ist da draussen noch jemand? Wert, Macht und Ethik der
Kritik angesichts der Anonymitit der kulturellen Offentlichkeit«, in: Silke
Boerma (Hg.), Mise-en-scéne. Innenansichten aus dem Kunstbetrieb,
Kunstverein Hannover, Hannover 2007, S. 65-66.

- am 15.02.2028, 00:25:40. - ope


https://doi.org/10.14361/9783839416730-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | EVA KERNBAUER

— als eine spezifische Form von Theatralitdt zu sehen: nicht als eine
gesellschaftlich lokalisierbare, sondern als eine imaginidre Grofle, die
selbst eine Form von Realitit erzeugt, indem die intendierten Rezepti-
onsgruppen von Projekten, Ausstellungen und Texten transparent wer-
den.

Die Diskussion um Partizipationsmodelle ist im vergangenen Jahr-
zehnt von den Relational Aesthetics, der Propagierung einer Kunst des
Sozialen und der Produktion sozialer Beziehungen, dominiert worden.
Allerdings wird bei aller unbestreitbarer Emphase selten klar, um wes-
sen »Relationen, also »Beziehungen«, es denn gehen soll: Zwischen
den Kunstschaffenden und ihrem Publikum? Innerhalb des versammel-
ten Ausstellungspublikums als Gemeinschaftserlebnis? Oder zwischen
dem einzelnen Betrachtern und Betrachterinnen und der »Welt« au-
Berhalb des Ausstellungsraums, einer Welt, die aus nicht immer ganz
nachvollziehbaren Griinden gegeniiber dem musealen Innenraum als
privilegiert dargestellt wird? Die hidufig kritisierte theoretische Un-
schiirfe der Relational Aesthetics hat zur Verwirrung einiges beigetra-
gen. Ihrem Partizipationsmodell wurde wiederholt das Politische abge-
sprochen: Gerade das Konsensuale des durch die Arbeiten der Relatio-
nal Aesthetics als Werkprodukt erzielten Gemeinschaftsmodells legt
die Vermutung nahe, dass hier nur der Kitt der Gemeinschaft geliefert
werden soll — und das wire ja kaum ein emanzipatorisches, sondern
ein altbekanntes biirgerliches Modell.*'

Im Zusammenhang mit der sowohl historisch als auch zeitgends-
sisch produktiven kunsttheoretischen Auseinandersetzung mit dem
Theaterpublikum erscheint ein Aspekt an Nicolas Bourriauds Relatio-
nal Aesthetics besonders interessant. Nach Bourriaud nimmt der Mo-
dus der Rezeption bildender Kunst gegeniiber anderen Formen zeitge-
nossischer Kultur eine privilegierte Rolle ein. Kunst produziere eine
besondere Form der Soziabilitit: Nicht nur im Unterschied zum Fern-
sehen oder der Literatur, die individuell konsumiert wiirden, sondern
auch im Unterschied zu Theater und Kino, zweier Kunstformen, die
nach Bourriauds Darstellung »kleine Gruppen vor (...) unmissver-
stindlichen Bildern zusammen fiihren«, erlaube die Kunst wihrend der

41 Vgl. Ranciere, Jacques: »Die Politik der Kunst und ihre Paradoxien, in:
ders., Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und ihre Para-
doxien, Berlin 2006, S. 96-97.

- am 15.02.2028, 00:25:40.


https://doi.org/10.14361/9783839416730-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS PUBLIKUM IN DER KUNSTTHEORETISCHEN TRADITION | 67

Rezeption auch Diskussion und daher Gemeinschaft.*” Damit ist aber
nicht das Gesprich des 17. Jahrhunderts gemeint, das die Ubersetzung
des bildlichen in »sprachlichen Genuss«*’ ebenso bedeutete wie es zur
Erstellung eines giiltigen Urteils dienen sollte, sondern der Austausch
unter den Rezipienten und Rezipientinnen als eigenstindiger Mehr-
wert. Denn der Stoff der Gemeinschaft ist bei Bourriaud sprachlicher
Natur. Offensichtlich ist in den Relational Aesthetics mehr gemeint als
nur das »Publikum, das iiber einen solchen Mehrwert nicht verfiigt,
sondern vorldufig nur einmal eine Mehrzahl bezeichnet.

Dieses »bloBe« Publikum hat neben Irit Rogoff mit Jacques
Ranciere einen weiteren Fiirsprecher, wobei dessen Konzept des
»emanzipierten Zuschauers« in Auseinandersetzung mit dem Theater
entstanden ist.* Ranciere spricht nicht vom »Publikum« selbst, son-
dern von den Betrachtern und Betrachterinnen des Biihnen- oder
Kunstspektakels, doch genau daher ist eine Ubersetzung und konzepti-
onelle Ubertragung auf das »Publikum« zulissig: Ranciére verlangt
keinen Mehrwert durch Mehrzahl. In der kunst- und theatertheoreti-
schen Tradition, auf die er sich stiitzt, insbesondere im epischen Thea-
ter Bertolt Brechts, ist das reine Zuschauen als Gegenform von Han-
deln oder Wissen ein Mangel, den es durch die Kunst, genauer durch
emanzipierende, aktivierende Formen des Theaters und der bildenden
Kunst, zu tiberwinden gilt. Dies jedoch, so Ranciere, ist nicht ein Mit-
tel zur Emanzipierung, da es ja nur das piddagogische Verhiltnis zwi-
schen Kiinstlern und Kiinstlerinnen bzw. ihrem Werk und dem Publi-
kum bestitigt, das sich aus einem Wissensgefille um die richtige Form
der Kunstrezeption ergibt. Der emanzipatorische Schritt bestiinde statt
dessen in der Anerkennung des Schauens als Handlung, die die Auftei-
lung des Sichtbaren bestitigt oder verdndert, einer Anerkennung des-
sen, dass die »Welt zu interpretieren« bedeutet, sie zu veridndern. Erst
durch die Aufwertung des Rezeptionsprozesses wird die Position der
Zuschauer und Zuschauerinnen tatsdchlich als partizipierend erkannt.
Dies bedeutet aber auch, dass sie in der Lage — und berechtigt — sein
muss, »die Performanz der Auffithrung aufzul6sen«, Distanz einzu-
nehmen, das Gesehene in ein bloBes Bild zu tibertragen und mit ande-

42 Bourriaud: Esthétique relationnelle, S. 15-16.

43 Marin, Louis: Die Malerei zerstéren, Berlin 2003, S. 19.

44 Ranciere, Jacques: »The emancipated spectator«, Texte zur Kunst 85 (Juni
2005), S. 35-52 (dt.: Der emanzipierte Zuschauer, Wien 2009).

- am 15.02.2028, 00:25:40.


https://doi.org/10.14361/9783839416730-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | EVA KERNBAUER

rem Gelesenen, Gesehenen, Imaginierten zu verbinden — mit Irit
Rogoff konnte man erginzen: »wegzusehen«. Entscheidend ist also,
dass auch distanzierte, interpretierende Zuschauer und Zuschauerinnen
als partizipierend wahrgenommen werden. Emanzipation bedeutet das
»Verschwimmen der Gegensitze zwischen denen, die betrachten, und
denen, die handeln«.”

Der bereits erwidhnte Umstand, dass Ranciere nicht eigentlich vom
Publikum oder einem anderen Kollektivsingular spricht, sondern von
einzelnen Zuschauern und Zuschauerinnen, verdient abschlieend
noch kurz Aufmerksamkeit. Ranciere stellt die Annahme in Frage,
dass »das Wesen des Theaters das Wesen der Gemeinschaft« sei, im
Unterschied zu Fernsehen oder Kino. Dies bedeutet eine Absage an
vermeintlich privilegierte Kunstformen, sei dies nun das Theater, oder,
aus der Sicht Bourriauds, die bildende Kunst. »Das Privileg des Thea-
ters« sollte, so Ranciere, »als lebendige Gegenwart infrage gestellt
werden und die Biihne wieder mit dem Erzdhlen einer Geschichte oder
dem Schreiben oder Lesen eines Buches gleichgesetzt werden.«*® Die-
se Biihne ist die bildende Kunst gleichermallen, wenn sie die Differen-
ziertheit und Unkalkulierbarkeit desjenigen Publikums, das das 18.
Jahrhundert »multitude« nannte, begreift und ertrdgt, und es nicht zu-
sammenschlieft zu Formationen, die wie selbstverstandlich als Sub-
jekte emanzipatorischer Kunst angenommen werden.

LITERATURVERZEICHNIS

Auerbach, Erich: »La cour et la ville, in: ders., Vier Untersuchungen
zur Geschichte der franzosischen Bildung, Bern 1951, S. 12-50.
Auerbach, Erich: Das franzosische Publikum des 17. Jahrhunderts,
Miinchen 1933.

Bétschmann, Oskar: Ausstellungskiinstler. Kult und Karriere im mo-
dernen Kunstsystem, Koln 1997.

Bennett, Tony: The Birth of the Museum. History, Theory, Politics,
London/New York 1995.

Bishop, Claire: » Antagonism and Relational Aesthetics«, October 110,
Herbst 2004, S. 51-79.

45 Ranciere, The emancipated spectator, S. 49-50.
46 Ebd., S.52.

- am 15.02.2028, 00:25:40.


https://doi.org/10.14361/9783839416730-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS PUBLIKUM IN DER KUNSTTHEORETISCHEN TRADITION | 69

Blanchot, Maurice: La communauté inavouable, Paris 1984 (dt.: Die
uneingestehbare Gemeinschaft. Berlin 2007).

[Boissy, Louis de]: Doutes sur I'existence d'un public, in: Mercure de
France, Mirz 1755, S. 32-40.

Bourriaud, Nicolas: Esthétique relationnelle, Dijon 1998.

Biirger, Peter: »Zur Auffassung des Publikums bei Du Bos und Des-
fontaines«, in: ders., Studien zur franzosischen Frithaufkldrung,
Frankfurt a.M. 1972, S. 44-68.

Burke, Peter: Ludwig XIV. Die Inszenierung des Sonnenkonigs, Ber-
lin 1993.

Castoriadis, Cornelius: Gesellschaft als imaginére Institution. Entwurf
einer politischen Philosophie, Frankfurt a.M. 1984.

Chartier, Roger: Die kulturellen Urspriinge der franzosischen Revolu-
tion, Frankfurt a.M./New York 1995.

Crow, Thomas E.: Painters and Public Life in Eighteenth Century Par-
is, New Haven/London 1985.

De Piles, Roger: Conversations sur la connoissance de la peinture, Par-
is 1677.

De Piles, Roger: Cours de Peinture par principes, Paris 1708.

De Piles, Roger: Dialogue sur le coloris, Paris 1699.

Diderot, Denis e.a. (Hg.): Encyclopédie ou dictionnaire raisonné des
sciences, des arts et des métiers, Stuttgart-Bad Cannstatt: From-
mann-Holzboog, 1966-67, Bd. VII, S. 761.

Du Bos, Jean-Baptiste: Réflexions critiques sur la poésie et sur la pein-
ture, Genf 1982.

Esposito, Roberto: Communitas. Ursprung und Wege der Gemein-
schaft, Ziirich/Berlin 2004.

Farge, Arlette: Dire et mal dire. L’opinion publique au XVIIle siecle,
Paris 1992.

Félibien, André: Entretiens sur les vies et sur les ouvrages des plus
excellens peintres anciens et modernes, Paris 1725.

Foucault, Michel: Die Heterotopien. Der utopische Korper, Frankfurt
a.M. 2005.

Germer, Stefan: Kunst — Macht — Diskurs. Die intellektuelle Karriere
des André Félibien im Frankreich von Louis XIV., Miinchen 1997.

Habermas, Jiirgen: Strukturwandel der Offentlichkeit, Frankfurt a.M.
1990.

Hantelmann, Dorothea von/Meister, Carolin (Hg.): Die Ausstellung.
Politik eines Rituals, Ziirich 2010.

- am 15.02.2028, 00:25:40.


https://doi.org/10.14361/9783839416730-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | EVA KERNBAUER

Hardt, Michael/Negri, Antonio: Multitude. Krieg und Demokratie im
Empire, Frankfurt a.M./New York 2004.

Hédelin, Frangois, abbé d’ Aubignac: Deux dissertations concernant le
poeme dramatique, Paris 1663.

Holscher, Lucian: »Offentlichkeit«, in: Otto Brunner u.a. (Hg.), Ge-
schichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-
sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 4, Stuttgart 1978 (2004),
S. 413-467.

Jaschke, Beatrice/Martinz-Turek, Charlotte/Sternfeld, Nora (Hg.): Wer
spricht? Autoritdt und Autorschaft in Ausstellungen, Wien 2005.
Kernbauer, Eva: Der Platz des Publikums. Modelle fiir Kunstoffent-

lichkeit im 18. Jahrhundert, Koln 2011.

Kester, Grant H.: Conversation Pieces. Community and Communica-
tion in Modern Art, Berkeley 2004.

Koch, Georg Friedrich: Die Kunstausstellung. Thre Geschichte von den
Anfingen bis zum Ausgang des 18. Jahrhunderts, Berlin 1967.

La Mesnardiere, Hippolyte-Jules Pilet de: La Poétique, Paris 1639.

Marin, Louis: Die Malerei zerstoren, Berlin 2003.

McClellan, Andrew L.: Inventing the Louvre. Art, Politics, and the
Origins of the Modern Museum in Eighteenth-Century Paris,
Cambridge 1994.

Moliere, (Euvres completes, hg. v. Georges Couton, Bd. I, Paris 1971.

Montaiglon, Anatole de (Hg.): Proces-verbaux de 1’ Académie royale
de Peinture et de Sculpture (1648—1792), Paris: 1875-19009.

Nancy, Jean-Luc: Etre singulier pluriel, Paris 1996 (dt.: Singulir plural
sein, Ziirich/Berlin 2005).

Nancy, Jean-Luc: La communauté désoeuvrée, Paris 1986 (dt.: Die
undarstellbare Gemeinschaft, Stuttgart 1988).

Ranciere, Jacques: »Die Politik der Kunst und ihre Paradoxien, in:
ders., Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und ih-
re Paradoxien, Berlin 2006, S. 96-97.

Ranciere, Jacques: »The emancipated spectator«, Texte zur Kunst 85
(Juni 2005), S.35-52 (dt.: Der emanzipierte Zuschauer, Wien
2009).

Richelet, Pierre: Dictionnaire frangois contenant les mots et les choses,
Genf 1680.

Rogoff, Irit: »Looking Away: Participations in Visual Culture«, colla-
barts.org (http://collabarts.org/?p=6).

- am 15.02.2028, 00:25:40.


https://doi.org/10.14361/9783839416730-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS PUBLIKUM IN DER KUNSTTHEORETISCHEN TRADITION | 71

Rogoff, Trit: »WE. Collectivities, Mutualities, Participations«, in: Do-
rothea von Hantelmann/Marjorie Jongbloed (Hg.), Performativitit
in der Kunst/Performativity in Art, Koln 2002, S. 126-133 (dt.:
»WIR. Kollektivititen, Mutualitdten, Partizipationen«, in: ebd.,
S. 52-60).

Solkin, David: Painting for Money. The Visual Arts and the Public
Sphere in Eighteenth-Century England, New Haven/London 1993.

Stallybrass, Peter/White, Allon: The Politics and Poetics of Transgres-
sion, London 1986.

Sturm, Leonhard Christoph: Leonhard Christoph Sturms Durch einen
grossen Theil von Teutschland und den Niederlanden bis nach Pa-
ris gemachete Architectonische Reise-Anmerckungen, Augsburg:
Jeremia Wolffen 1719.

Verwoert, Jan: »Ist da draussen noch jemand? Wert, Macht und Ethik
der Kritik angesichts der Anonymitit der kulturellen Offentlich-
keit«, in: Silke Boerma (Hg.), Mise-en-scéne. Innenansichten aus
dem Kunstbetrieb, Kunstverein Hannover, Hannover 2007, S. 65—
66.

Virno, Paolo: Grammatik der Multitude Offentlichkeit, Intellekt und
Arbeit als Lebensformen, Wien 2005.

Vogl, Joseph: »Einleitung«, in: ders. (Hg.), Gemeinschaften. Positio-
nen zu einer Philosophie des Politischen, Frankfurt a.M. 1994.

- am 15.02.2028, 00:25:40.


https://doi.org/10.14361/9783839416730-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 15.02.2028, 00:25:40.


https://doi.org/10.14361/9783839416730-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

