
ZEHRA ÖNDER 

DER ISLAM UND DIE WESTLICHEN IDEOLOGIEN: 
DIE IDEOLOGISCHE VERWIRRUNG DER ELITEN 
IN DER ISLAMISCHEN WELT 

Interne soziale Krisen breiten sich in der islamischen Welt rasch aus . Die Ursachen dieser 
Entwicklung können von westlichen Wissenschaftlern noch nicht tiefgreifend erforscht 
werden, weil Sprach- und Mentalitätsbarrieren eine objektive Analyse erschweren. Hinzu 
kommt, daß aufgrund bestimmter ökonomischer Interessen des Westens die Massenbewe­
gungen in der islamischen Welt mit Skepsis, ja mit Ignoranz betrachtet werden. 
Die Revolution der islamischen Massen im Iran überraschte westliche Politiker ebenso wie 
westliche oder westlich-orientierte Forscher. Eine Revolution mit Hilfe des Islam gegen 
Ende des 20. Jahrhunderts hatte sich niemand im Westen vorstellen können. Die iranischen 
Ereignisse werden als ein neues Phänomen aufgefaßt. Man vergaß, daß noch zu Beginn die­
ses Jahrhunderts der Islam den Hauptantrieb in den Kämpfen gegen Kolonialismus geliefert 
hatte ; so z. B .  in Saudi-Arabien. Dort hatte Abdel Aziz ibn Abdar Rahman al Saud (im We­
sten als ibn-Saud bekannt) mit Hilfe des Islam Arabiens Stämme in einem Staat vereinigt und 
die Kolonisatoren vertrieben. Er und der " W ahhabismus" ,  dessen " Imam" er war, dienten 
als Modell für islamische Bewegungen und Befreiungskämpfe. Den "Senussis" in Libyen ge­
lang es, die islamischen Massen gegen fremde Kolonisatoren ebenso zu mobilisieren wie der 
"Mahdismus" im Sudan. Der Islam entwickelte eine ungeheure Dynamik, die sie im Laufe 
der Jahrhunderte, insbesondere unter fremden Herrschern, verloren hatte . Die jüngsten is­
lamischen Experimente von Libyen und insbesondere vom Iran haben die Weltöffentlichkeit 
auf den Islam und seinen Einfluß auf die islamischen Massen aufmerksam gemacht . 
Dies führte jedoch fälschlicherweise dazu, daß man im Westen versuchte, die euro-amerika­
nische öffentlichkeit über den Islam als Religion aufzuklären. Die Literatur über den Islam 
expandierte in einem ungewöhnlichen Ausmaß . Damit gehen jedoch die euro-amerikani­
schen Medien an einem zentralen Punkt vorbei: Nicht der Islam als Religion ist ein neues 
Phänomen, sondern sein überraschender Einfluß auf die islamischen Massen heute . Dieser 
wiederum ist mit der kulturellen, ideologischen, sozialen, psychologischen, ökonomischen 
und schließlich politischen Entwicklung der islamischen Welt eng verknüpft. Das heißt der 
revolutionierende Effekt des Islam bei den islamischen Massen ist nicht ein Produkt kurzfri­
stiger Vorgänge, wie es schlechthin angenommen wird . Indem sich aber die westlichen Me­
dien bisher darin erschöpften, den Informationsmangel des Westens über den Islam zu besei­
tigen, ließen sie unbeachtet, welche tiefgreifenden Veränderungen in den islamischen Völ­
kern durch die oben genannten Entwicklungsfaktoren zustande gekommen waren. 

Rückblick auf die historische Entwicklung 

Der Islam verlor im Laufe der Jahrhunderte viel von seiner ungeheuren Dynamik der ersten 
Jahre . Diese Entwicklung ging parallel zur politischen Entmachtung der Araber. Die einst 
mächtigen und vereinten Araber zerfielen in fast autonome Stämme, Orte, Gilden, Orden, 
"die alle ihre Energien auf die Erhaltung der eigenen Existenz richteten"l .  Sie gerieten lang-

1 Steppat, Fritz : Die arabische Welt in der Epoche des Nationalismus, in: Taeschner, Franz : Geschichte der arabischen Welt, Stuttgart, 
1 964, pp. 1 78-236, p. 1 79. 

227 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-3-227 - am 17.01.2026, 19:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-3-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sam unter die Herrschaft nicht arabischer Herrscher . Damit begann für den Islam die Ver­
fallsperiode, die sich besonders unter der Herrschaft der Osmanen beschleunigte . Es war die 
Fragmentierung der Araber, die es den nomadischen Türken aus Zentralasien ermöglichte, 
die arabischen Staaten fast kampflos zu kolonisieren, wobei sie oft ein arabisches Fürstentum 
gegen das andere ausspielten. Der Islam entwickelte sich unter der Türken-Herrschaft zu ei­
ner Herrschaftsideologie2 • Allmählich verkümmerte der Islam. Er konnte sich den so­
zio-ökonomischen Entwicklungen nicht mehr anpassen und büßte an seiner Durchset­
zungskraft ein. Die Forschung hatte im osmanischen Reich aufgehört ; die " Ulema" (Reli­
gionsgelehrte) befaßten sich nur noch mit rein theologisch-herrschafts ideologischen Fragen. 
Der Islam verlor so die ihm innewohnende Dynamik zur Erneuerung. "Die Herrscher , die 
meist nicht arabischer Herkunft waren, wurden hingenommen, da sie sich zum Islam be­
kannten. Die vermittelnden und verneinenden Funktionen lagen bei den Ulema; aber wenn 
diesen auch das Recht zustand, die Herrscher zu kritisieren, so fügten sie sich doch im allge­
meinen der Macht, und wenn sie auch für die Einheit der islamischen Religion und Kultur 
sorgten, so geschah das auf einem Stillstandsniveau . Im späten islamischen Mittelalter wirk­
ten keine Kräfte für einen wissenschaftlichen oder sozialen Fortschritt . "3 
Bei diesem Verfallsprozeß haben die Leitbilder in der Erziehung eine wichtige Rolle gespielt ; 
während sich im Westen die Erziehung und Ausbildung immer stärker auf schöpferische 
Entfaltung und logisches Denken ausrichtete, erstarrte sie in der islamischen Welt in der Re­
kapitulierung religiöser Bücher, insbesondere des Korans und des Hadis . Diese Erziehungs­
linie wurde auch in der familiären Erziehung verfolgt. Die falsche Interpretation des Schick­
salsglaubens hatte sich derart unter dem Einfluß von Orden, insbesondere unter den Sufi­
Orden, verbreitet, daß man durchaus von einer Erziehung zur Faulheit sprechen konnte, 
eine Entwicklung, die in der islamischen Welt noch weitgehend anhält .  Solange Gott, der 
Allmächtige,  alles für den einzelnen Muslimen regelte, brauchte man sich um nichts mehr zu 
bemühen. "The Arabs believe in God and rely on him to do everything for them."4.  Die reli­
giösen Orden haben diese Einstellung zum Leben gefördert . "Die islamische Mystik hatte 
durch die Sufi-Orden starken Einfluß auf die breiten Volksmassen gewonnen. Aber wäh­
rend der Sufismus einst die Religion durch Verinnerlichung bereichert hatte, wirkte er sich 
nun schon lange vor allem im Drang zur Abkehr vom Diesseits, zur Verachtung irdischer 
Leistungen aus , wenn er nicht überhaupt in blindem Aberglauben versank. "5Körperliche 
Anstrengung und das Streben nach materiellen Gütern wurden allgemein verpönt und tru­
gen dazu bei, daß noch heute die konservativen islamischen Massen sie verachten.  Wer sich 
permanent anstrengt, steht im Verdacht, er wolle die göttliche Entscheidung bezweifeln. 
Hinzu kam der spezifisch-nomadische Einfluß der Türken mit der Verherrlichung des Sol­
datentums, das heißt der Gewalt, und der sinnlichen Liebe. Dies führte konsequenterweise 
zu verheerenden sozio-ökonomischen Folgen, die noch in der islamischen Welt herrschen. 
Die Erziehungsleitbilder förderten die Trägheit allgemein so, daß man den wenigen, die sich 
von der Religion emanzipierten, gleich ob Herrscher, Parlamentarier oder Präsidenten, be­
dingungslos vertraut, ohne an Form und Inhalt ihrer Herrschaft Kritik zu üben. Es ist daher 
nicht verwunderlich, daß die Zahl derer, die Sozialkritik in bildlicher Kunst oder Literatur 
vortragen könnten, auch äußerst klein geblieben ist. Der immense politische Druck schafft 
oft unüberwindliche Barrieren, an denen jegliche Kritik scheitern muß . Ein Zustand, der 
sich weitgehend von westlichen Praktiken unterscheidet . 

2 Cf. Rodinson, Maxime: Islam und Kapitalismus, Frankfurt a. M . ,  1971 . 
3 Steppat, a . a. 0 . ,  p 1 79 
4 Events No. 25, v. 9. 9. 1 977, p. 1 3 .  
5 Steppat, a. a .  0. ,  p .  1 79 

228 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-3-227 - am 17.01.2026, 19:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-3-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Kluft zwischen den islamischen Ländern und dem Westen 

Im Laufe der Zeit vertiefte der politische Druck in islamischen Ländern auch die Kluft in der 
Bildung, die zwischen den arabisch-islamischen Ländern und den fortgeschrittenen Staaten 
noch existiert . Diese Entwicklung führte dazu, daß nötige Informationen und Kenntnisse 
den arabisch-islamischen Völkern vorenthalten wurden und noch immer blockiert werden. 
Eine der wichtigsten Ursachen der sozio-ökonomischen Misere der arabisch-islamischen 
Länder ist j edoch der Bildungsrückstand. In der Türkei z. B. führte die übertriebene Angst 
vor dem Kommunismus dazu, daß Volkshäuser und Dorfinstitute, die eine wichtige Erzie­
hungsfunktion in der kemalistischen Türkei hatten, geschlossen werden mußten. Sie spielten 
aber besonders in der Vermittlung moderner technischer landwirtschaftlicher Methoden 
eine entscheidende Rolle. Eine der Hauptursachen für die landwirtwirtschaftliche Stagna­
tion in vielen arabisch-islamischen Ländern ist noch immer der Mangel an modernen land­
wirtschaftlichen Kenntnissen. 
Die sozio-ökonomische Misere in der arabisch-islamischen Welt ist das Produkt einer langen 
Entwicklung. Insbesondere die Araber wurden im osmanischen Reich vernachlässigt und 
lediglich als Steuerzahler betrachtet. Ihr Reichtum wurde in den Kriegszügen der Pforte ver­
schleudert . Vergleicht man die Araber mit den Israelis , besonders auf dem Gebiet der Bil­
dung und Erziehung, so haben die Araber sehr viel nachzuholen. Während die europäischen 
Juden sich eine moderne Erziehung aneignen konnten, verkümmerten die Araber im sta­
gnierenden osmanischen Erziehung- und Bildungssystem. Daher wäre es falsch, 
T. H.  Lawrence, bekannt als Lawrance von Arabien, zu folgen, der die Araber in seine kli­
scheehaften Vorstellungen hineinpackt : "Their convictions were by instinct, their activities 
intuition al. "6 Damit glaubte Lawrence einen arabischen Charakterzug erkannt zu haben. 
Dabei handelt es sich um etwas, das erziehungsbedingt ist und keineswegs angeboren7 • In ei­
ner allgemeinen Stagnations phase sind alle Bereiche betroffen. Unter anderen sozialen Vor­
aussetzungen blühte die arabische Kunst und Wissenschaft .  Zur Zeit der Abbasiden oder un­
ter den Almoraviden und Almohaden in Spanien herrschte lebhafte geistige Auseinanderset­
zung. Diese weltoffene Atmosphäre führte bemerkenswerterweise zur Gründung der ersten 
eigentlichen Universitäten im westlichen Sinne. Arabische Forscher waren Lehrer des 
Abendlandes wie z .  B. in der Algebra, der Medizin, der Chemie (siehe Wörter wie "Alko­
hol") .  Arabische Baumeister wagten kühnste Architekturen, arabische Seeleute entwickel­
ten die Navigation mit Vermessungsinstrumenten und wagten sich in fernste Weltgegenden, 
und arabische Geographen schufen umfassende Kartenwerke . Historiker brachten Be­
schreibungen ferner Gesellschaften. 
In einer Phase allgemeiner gesellschaftlicher Stagnation verlor jedoch der Islam unter türki­
schen Herrschern, die keine Kritik vertrugen, seinen Elan und verpaßte dann - in der späte­
ren Konfrontation mit der Technik des Westens - die Anpassung an die sich wieder be­
schleunigenden sozio-ökonomischen Entwicklungen. Die Gesellschaft versagte bei dem 
Versuch, auftauchende zeitbedingte Probleme mit Hilfe der Religion und Interpretation der 
Koranverse zu lösen. " In der islamischen Theologie galt das Tor der freien Forschung als ge­
schlossen; den Religionsgelehrten (Alim, Plural , Ulema) war nur die Aufgabe geblieben, ei­
nen unveränderlichen Wissensbestand von Generation zu Generation weiterzureichen. "B 
Mit dem Erlöschen der politischen Dynamik erlosch auch j egliche geistige und sonstige Ak-

6 Lawrence, T. E . :  Seven Pillars of Wisdom, London, 1 946, p. 37 
7 Lawrence, wie viele seiner westlichen Zeitgenossen (Reisende oder "Forscher" insbes. aus England) perpetuierten durch solche ver­

kehrte Feststellungen ein verdrehtes Araberbild, cf. hierzu aw,.:h Said, Edward: Orientalism, London und Henley, 1 978. 
8 Steppat, a . a. 0., p .  1 78 

229 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-3-227 - am 17.01.2026, 19:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-3-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tivität. Während in Europa neue Konfessionen (Protestantismus , Pietismus) eine neue Dy­
namik hervorriefen, die wiederum zur technisch-industriellen Revolution in Europa führ­
te9, erstarrte die islamische Welt durch das Fehlen neuer Ideen. In Europa hatte jedoch mit 
der Renaissance und der Hinwendung zu naturwissenschaftlicher Forschung ein Prozeß be­
gonnen, der sich dann immer mehr beschleunigte . Die Forschung lieferte nun Impulse, die 
bislang die Religion lieferte. Sie wurde somit zum Motor des sozialen, ökonomischen und 
politischen Wandels . Bei nachlassender Forschung müßte auch heute die westliche Gesell­
schaft stagnieren, so wie es die islamische Welt seit Jahrhunderten tut. 
Diese Zusammenhänge werden jedoch in den arabisch-islamischen Ländern nicht erkannt. 

Ihre Regierungen sehen nach wie vor in freier Forschung eine Gefahr für ihre Machtstellung. 

Sie blockieren daher das Geistesleben in ihren Staaten und perpetuieren so die sozio-ökono­

mische Misere und halten ihre Länder langfristig in Abhängigkeit von fremden Ideen, die 

weder den Bedürfnissen noch den Voraussetzungen der Massen in diesen Staaten entspre­

chen und deswegen zum Scheitern verurteilt sind. 

Die übernahme westlicher Entwicklungskonzepte 

Zunächst kapitalistische, später sozialistische Konzepte fanden Zugang in die islamische 
Welt - insbesondere durch die Unterstützung von Kolonial-Eliten (Armee und Bürokratie) . 
Bei den religiösen, traditionellen Massen, die den Sinn des Lebens durch die Religion und 
Tradition gegeben sahen, erweckten sie j edoch durch ihre extreme Diesseitsbezogenheit Ab­
scheu; denn, so Kolakowski : "Es gibt keinen Sinn in der Welt, keine Pflichten, keine Sünde. 
Nichts hat einen Sinn. Sinn ist von uns willkürlich oder durch Glauben der Welt, der Ge­
schichte aufoktroyiert - empirisch ist er weder beweisbar noch deduzierbar. "10 Den Sinn des 
Lebens sieht der Muslim nicht im Streben nach materiellen Gütern : "Wir sind ein Volk der 
Askese. Wir verachten das Angebot der Welt, und wie wir unsere wenigen Tage auf Erden 
verbringen, interessiert uns nicht. "11 Den Sinn des Lebens hat der Koran bereits geklärt. 
Danach ist die Welt für den Muslim in Ordnung. Das vorläufige und unangenehme Leben im 
Diesseits wird als Vorbereitungsphase auf das ewige, paradiesische Leben aufgefaßt. Unter 
diesen Umständen wurde konsequenterweise mehr Zeit für religiöse Pflichten eingeräumt. 
Der im Koran verankerte Lohn für das Streben im Diesseits geriet so in Vergessenheit . Er 
war nicht so attraktiv wie die Belohnung im Jenseits . Verschiedene Hinweise verdeutlichen 
diesen paradoxen Zustand, wie das folgende arabische Sprichwort : "Er baute (ein Haus), er 
ging (starb) und ließ es auf dieser Erde zurück."  Daraus folgt : Wenn man alles zurücklassen 
muß, und das irdische Leben so kurz und vorläufig ist, warum sollte man sich dann erst be­
mühen? Die religiösen Orden hatten die fundamentale Bescheidenheit des Orientalen - die 
auch vor dem Islam existierte - geschickt für ihre Jenseits-Propaganda ausgenützt. Dabei 
mißachteten sie die Koran-Suren, die z. B .  das Arbeiten für das Diesseits als eine gottgefäl­
lige Aufgabe fordern. Eine konsum- und daher leistungsorientierte Sinngebung des Lebens, 
wie Marx es mit der auf Wachstum zielenden Formulierung (mehr produzieren und mehr 
verbrauchen) zusammenfaßte, hat für den Muslimen keine Relevanz . Ihn können daher we-

9 In England und Holland gab z. B. der Calvinismus diesen neuen Mächten den Schwung, sich gegen Spanien durchzusetzen und über 
die Meere zu fahren. Von hier direkte Verbindung auch zum Kapitalismus in den USA. Cf. Weber, Max : Gesammelte Aufsätze zur 
Religionssoziologie, Bd. I, Tübingen, 1 972 ; ders . :  Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriß der verstehenden Soziologie, Tübingen, 
1976 . 

10 Marxismus ist das Opium des Volkes. Ein Gespräch mit Leszek Kolakowski anläßlich des Friedenspreises des Deutschen Buchhan­
dels, in: Die Zeit, Nr. 43, v .  14. 10. 1 977. 

11 Johansen, Baber: Muhammad Husein Haikai: Europa und der Orient im Weltbild eines ägyptischen Liberalen, Beirur, 1 967, p. 1 5 .  

230 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-3-227 - am 17.01.2026, 19:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-3-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der der Kapitalismus noch der Kommunismus bzw. der Sozialismus ansprechen. Die Reli­
gion ist die einzige Quelle der Motivation. Die islamischen Massen wären daher auch dann 
nicht zu bewegen, wenn man mit einer geziehen Propaganda versuchen würde sie davon zu 
überzeugen, daß das paradiesische Leben mit Hilfe materieller Güter im Diesseits erzielt 
werden könnte . Hinzu kommt, daß die islamische Welt die negativen Folgen einer leistungs­
und konsumorientierten Gesellschaft sieht, die man in eigenen Ländern vermeiden möchte. 
Das Streben nach besserer Lebensqualität gilt daher als erstrebenswerter. Für mehr Freizeit 
ist der Muslim bereit, auf mehr materielle Güter zu verzichten. Die fundamentale Beschei­
denheit, die ihm innewohnt, macht ihn nur für das Notwendigste ansprechbar : z .  B. medi­
zinische Versorgung, bessere Bildungschancen für seine Kinder und vor allem ausreichende 
Versorgung mit billigen Lebensmitteln und den wenigen Kleidungsstücken für den täglichen 
Bedarf. Er stellt keine hohen Ansprüche an das Leben in Form von Konsumgütern der Lu­
xusklasse und steht oft fassungslos der "Konsumgier" des W esterners gegenüber12 . 
Die kulturelle Dependenz13 blockiert jedoch die Aufwertung islamischer Werte. Sie sind ei­
nem permanenten, externen Destruktionsprozeß ausgesetzt. Auch von den kolonisierten 
Eliten werden sie bekämpft und sind unter politischem, ökonomischem und sozialem 
Druck. "While the elite elaborated the secular ideas of Arab Nationalsm, the masses remai­
ned fixed in islamic traditionalism."14 Das heißt die Massen haben weder die importierten 
säkularen Ideen noch den damit verbundenen arabischen Nationalismus ganz akzeptieren 
können. Wie kann jedoch der arabische Nationalismus verteidigt werden, wenn die Volks­
basis fehlt? "There could only be a nation in the real sense, if the people had something to de­
fend" , so Musa al-Alami15. Vom jüngsten iranischen Beispiel abgesehen, waren die islami­
schen Massen bisher nicht zu mobilisieren (siehe die kemalistische Türkei) . Unter säkularen 
Regimen des Kemalismus oder Nasserismus blieb den islamischen Massen nichts anderes üb­
rig, als respektvoll aber apathisch abzuwarten. Weder Kemalismus noch Nasserismus oder 
Baathismus als Konglomerate aus kapitalistisch-sozialistischen Elementen vermochten den 
islamischen Massen eine Alternative zum Islam zu bieten. Die Führungs-Eliten der islami­
schen Welt übersahen, daß westliche Konzepte schwer zu praktizieren sind, das heißt von 
arabisch-islamischen Völkern schwer zu verinnerlichen sind, weil sie nicht ein Produkt aus 
dem Potential der Region sind. 

Die Identitätskrise und die Suche nach dem "eigenen Weg" 

In einem Zustand, in dem alle Normen umgekippt sind, herrscht Anomie. Den Menschen 
fehlt es an Orientierungshilfen. Sie können von keiner Regelmäßigkeit im Leben mehr aus­
gehen, die ihnen die nötige Ruhe und Sicherheit verleihen würde. Brezezinski kennt diese 
Problematik aufgrund seiner Erfahrungen in den USA. Er weiß, was es bedeutet, wenn 
Werte zerstört werden, ohne sie wirklich zu ersetzen, wenn Chaos als Folge davon ausbricht 
und die Menschen total verunsichert werden : Ein Zustand, den man in der islamischen Welt 
häufig beobachten kann. Dort, wo westliche Ideologien islamische Werte zerstören, verur­
sachen sie ein Vakuum und führen so zum Identitätsbruch . Die islamischen Massen wollen 

12 DIe tlescheidenheit des Muslimen könnte als Beispiel den Industrienationen dienen, um ihr Konsumverhalten zu korrigieren und zur 
alternativen Lebensform zurückzufinden. Dies würde nicht nur zur Lösung u. a . der ökonomischen und psychologischen Probleme 
beitragen, sondern auch die existente Kluft zwischen "sehr arm" und "sehr reich" reduzieren, d .  h . ,  daß diese Polarisierung allmäh­
lich einem Mittelweg ausweichen könnte. Dadurch könnte der Nord-Süd-Konflikt langsam abgebaut werden. 

1 3  Cnder, Zehra: Zur kulturellen Dependenz der "Dritten Welt" , in: Neue Politik, 24. Jg./X, 15. Oktober 1 979, pp. 50-59. 
14 Sharabi, Hisharn : Unity, Disunity and Fragmentation in the Arab World, in: Said, Edward/Suleiman, Fuad (Hg.): The Arabs Today. 

Alternatives for Tomorrow, Columbus , 1 973 , pp. 1 37-142, p .  1 38 .  
1 5  Hourani. Albert: Arabic Thought in  the Liberal Age 1 798-1939, London, Oxford, New York, 1 970, p. 355.  

231  

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-3-227 - am 17.01.2026, 19:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-3-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einerseits am aufgezwungenen "Prozeß der Modernisierung" nicht teilnehmen, andererseits 
hat die Führung für sie kein Verständnis . Auf Dauer ist daher die Paralysierung des Staatsle­
bens unvermeidlich . Die blutigen Auseinandersetzungen wie jüngst im Iran und gegenwär­
tig in der Türkei zwischen Eliten und Volk sind ein Indiz dafür. "Eine Gesellschaft, die an 
nichts glaubt" , so Brezezinski, " ist eine Gesellschaft in Auflösung"16. Die Ereignisse von 
Guayana mit dem Massenmord von Amerikanern im November 1978 unterstützen seine 
These im Hinblick auf die Vereinigten Staaten. Der amerikanische "Materialismus und Vul­
garität", hebt Brezezinski hervor, "unterminiert den traditionellen Glauben, ohne eine phi­
losophische Alternative von Bedeutung an dessen Stelle zu setzen"17 . Bereits vor der Wahl 
Carters zum Präsidenten wies er darauf hin : "Was die Amerikaner heutzutage brauchen, ist 
nicht charismatische Führung ; sie brauchen spirituelle Führung. "18 
Eine spirituelle Führung benötigen die islamischen Völker mehr denn je .  Danach würden die 
islamischen Massen das nötige Selbstbewußtsein und die Sicherheit wiedererlangen. Die 
Gründung einer symbolischen spirituellen "Zentrale" ist auch unter diesem Aspekt von Be­
deutung. Nur sie wäre imstande, alle islamischen Massen zu erfassen und auf einen so­
zio-ökonomischen Wandel vorzubereiten. Die Existenz eines Kalifats hätte die notwendige 
Legitimation dazu und entspräche ferner den vorhandenen Realitäten.  Diese Notwendigkeit 
wurde bereits von Kadhafi, wie vor ihm von Abdel Aziz oder dessen Sohn Faisal erkannt. 
Die Ziele Saudi-Arabiens und Libyens sind im Kern gleich . Der entscheidende Unterschied 
liegt darin : Während Saudi-Arabien eine langsame, das heißt langfristig angelegte so­
zio-ökonomische Evolution anstrebt, konzentriert sich Libyen auf die Lösung dringender 
Probleme, in die das Land - bzw. die gesamte islamische Welt - durch die Kolonialmächte 
hineingebracht wurde. 
Beide Länder antworten auf die wissenschaftliche und wirtschaftliche Herausforderung des 
Westens mit dem Islam. Saudi-Arabien ist ein klassischer Versuch eines islamischen Mo­
dells .  Libyen und der Iran sind die jüngsten islamischen Experimente, denen andere folgen 
werden. Die Bemühungen sind um einen " eigenen islamischen Weg" konzentriert. Sau­
di-Arabien verfolgt dabei die Strategie des islamischen Formalismus und kann daher zur Er­
. neuerung des Islam kaum etwas beitragen bzw. als Modell dienen; Kadhafi hingegen prakti­
ziert eine den islamischen Bedürfnissen angepaßte Entwicklungsstrategie : "An economic 
system of social justice which does not necessarily have to be either capitalist nor communist 
and does not prohibit the accumulation of wealth (linked with a progressive tax system) as 
long as it does not favour exploitation . Islam should be over all things , as it has always ruled 
over the economic, political and social life of the individual, of the family and of the national 
and international societies (of Moslems) alike . " 19 Nach 400jähriger türkischer Herrschaft 
und anschließender Herrschaft der europäischen Mächte sind die Araber zum erstenmal seit 
Jahrhunderten imstande, einen eigenen Weg zu gehen. Von dieser "neuen Phase" erhofft 
man für die islamischen Völker sehr viel . Dies ist tief im Bewußtsein der Araber verankert. 
Der Wunsch, einen "eigenen, islamischen Weg" zu gehen, erreichte mit der islamischen Re­
volution im Iran einen Höhepunkt. Dabei will man sich vom Westen abgrenzen, dessen 
Techniken zwar benötigt werden, dessen Werte und Normen jedoch zugunsten der Wah­
rung der islamischen Identität ferngehalten werden müssen. Nur diese islamischen Werte 
können den externen Destruktionsprozeß stoppen und Millionen Muslimen in der ganzen 
Welt helfen, aus der Identitätskrise herauszukommen. Dadurch könnte auch eine wichtige 

16 Die Zeit, Nr. 43, v .  14. 10. 1 977. 
1 7  Ibid. 
18 Ibid. 
19 Ule, Wolfgang, The Libyan Arab Republic between Tradition and Modernity, in: Orient 16 (3), September t 975, pp. 1 8-26, p .  23. 

232 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-3-227 - am 17.01.2026, 19:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-3-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Barriere auf dem Wege zu schöpferischen Leistungen entfallen, die eine Entwicklung mit 
unabsehbaren Konsequenzen einleiten könnte . Dennoch sind die Kolonial-Eliten in der is­
lamischen Welt, die sich an westlichen Ideologien (auch der Marxismus ist ein im Westen 
entstandenes Konzept) orientieren, nicht imstande, diese Zusammenhänge zu erkennen. 
Daher wird die Bedeutung des "islamischen Weges" für den übergang zur Moderne überse­
hen, die Dynamisierung der Massen für einen sozio-ökonomischen Wandel mit Hilfe des Is­
lam verkannt. Auch Libyen verfolgt eine solche Strategie erst in Ansätzen. 
Kadhafis "islamischer Weg" stößt bei den Kolonial-Eliten auf Unverständnis . Er wird daher 
als Phantast oder Reaktionär abgestempelt. Die kulturelle Dependenz blockiert noch eine 
Versöhnung der Kolonial-Eliten mit den islamischen Massen und verursacht Spannungen 
zwischen ihnen. Die Politiker spüren, daß sie nicht länger die Bedürfnisse der Massen igno­
rieren können, daß die islamischen Massen innerlich angesprochen werden wollen. Nur da­
durch können die Politiker ihre Machtstellung langfristig behaupten. Ein politisch-soziales 
Konzept, das den Islam in ihre Entwicklungsstrategie integriert, fehlt. Immer mehr breitet 
sich jedoch die Enttäuschung von den westlichen Ideologien unter den islamischen Massen 
aus . Westliche Ideologiekonglomerate wie der Kemalismus oder der Nasserismus konnten 
den Islam insbesondere auf dem Lande nicht verdrängen. Der Islam war zum Beispiel im 
türkischen Dorf stärker als die Regierung20 . Kapitalistische oder sozialistische Elemente 
wirkten auf die Massen belastend . Denn()ch versuchten zum Beispiel Kemal und seine Nach­
folger in der Türkei, trotz des Volkes, das heißt gegen den Volkswillen zu regieren. Bei nä­
herer Analyse erweisen sich solche "volksfremde Regierungen" in der islamischen Welt als 
zu schwach, um sich langfristig behaupten zu können. Unter diesen Umständen breitet sich 
religiöse Solidarität in Form von zum Beispiel "Muslim-Bruderschaften" (Ichwan) rasch 
aus . Die jüngsten Vorfälle in Syrien und davor in Ägypten haben uns diesen Sachverhalt 
deutlich vor Augen geführt. Diese Entwicklung kommt insbesondere Saudi-Arabien zugu­
te. " Was vormals als ,Reaktion' galt, erscheint heute eher als Bewahrung echter Traditionen 
des Araberturns und läßt Saudi-Arabien ein hohes Maß an Achtung zukommen. "21 Sau­
di-Arabien lehnt die westlichen Ideologien - den Kapitalismus zumindest verbal - ab und 
versucht die islamischen Werte die in der islamischen Welt durch diese Ideologien zerstört 
worden sind, wiederzubeleben. Der Islam als ideologisches Fundament soll helfen, die ideo­
logische Zerrissenheit innerhalb der islamischen Welt abzuba11en. Der Islam kann besonders 
die arabische Welt einen. "Islam retained many of their previous customs, adopting and 
polishing the best of them. "22 
Sollte die ideologische Zerrissenheit der Araber abgebaut werden, so wird eine der folgen­
schweren Barrieren zwischen den Staaten der arabischen Welt und zugleich zwischen Eliten 
und Volk entfallen. Dies gilt auch für die gesamte islamische Welt. Ein solches Fundament 
ka= eine arabische und eine islamische Einheit ermöglichen. Dadurch wird der Einfluß 
westlicher Ideologien in der arabisch-islamischen Welt verdrängt und eine eigenständige, aus 
dem Islam abgeleitete Identität gefördert. Dies ist notwendig, um den Selbstrespekt und das 
Selbstvertrauen wiederzuerlangen.  Daraus kann sich eine neue, eigenständige Entwicklung 
aus dem Potential der Region anbahnen. Eine solche Entwicklung würde die arabisch-isla­
mische Gesellschaft langfristig fundamental wandeln und eine Eigendynamik auslösen, die 
die Völker in eine Zukunft führen könnte, die ihren Voraussetzungen und Bedürfnissen ent­
spricht. Das bedeutet nicht, daß alle westlichen Werte verworfen werden sollten. Hier 
kommt es insbesondere auf den Selektionsprozeß an, so daß die übernommenen Werte, die 

20 Cf. Mardin, Serif: Din ve Ideoloji (Religion und Ideologie), Ankara, 1 969. 
21 steinbach, Udo : Wohin entwickelt sich die arabische Welt?, in: Außenpolitik, Jg. 27 ( 1 ) , 1 976, pp. 5 1-61 ,  p. 54. 
22 Smith, Donald Eugene (Hg. ) :  Religion, Politics aod Social Change in the Third World, New York, London, 1971 , p. 1 1 8 . 

233 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-3-227 - am 17.01.2026, 19:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-3-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geistige Eigenständigkeit und damit die Identität dieser Völker nicht mehr in Frage stellen. 
"Zum wirklichen Leiden, zur Hölle, wird das menschliche Leben nur da, wo zwei Zeiten, 
zwei Kulturen und Religionen einander überschneiden. "23 "Culture is the chief instrument 
in the creation of a people's identity. The assertion of a nation's personality corresponds in 
the cultural sphere to independence and sovereignity in the political sphere. A people want to 
be itself. "24 
Westliche Entwicklungsmodelle sollten durchaus als Rohmaterial herangezogen werden, als 
Beispiel oder Lehrmodelle, nach deren Studium Entwicklungsstrategien aus dem eigenen 
Potential zu konzipieren sind . Der Islam ist die gegenwärtige Alternative zu westlichen 
Ideologien und ist imstande, die islamischen Massen zu mobilisieren. Auf diese Antriebs­
kraft zu verzichten, hieße das Volkspotential ungenutzt lassen. Dieses Volkspotential kann 
in allen islamischen Ländern aktiviert werden. Die Integration der Massen in den Entwick­
lungsprozeß wird erst dadurch möglich. Der Islam würde darüber hinaus die ideologische 
Verwirrung in der islamischen Welt aufheben und den Individualismus vieler Muslimen neu­
tralisieren. 

23 Hesse, Hermann: Der Steppenwolf, Frankfurt a. M . ,  1 978, p. 27 f. 
24 Culture and Technology: Keys to National Identity and Development, an Interview with Mircea Malitza, in: UNESCO Features, 

No. 7071708 (1 976), pp. &--1 0, p .  6. 

234 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-3-227 - am 17.01.2026, 19:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-3-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Islam and Western Ideologies 
By ZEHRA ÖNDER 

Islamic countries are at present in a crisis . This crisis has many dimensions : a cultural one 
(with its historical perspective) , an ideological , a social, a psychological , an economic and 
also a political one. The Islamic revolution in Iran is the recent expression of this crisis .  After 
centurylong influence of colonial powers the Islamic people are now on the way of indenti­
ty-finding. Islam as a religion is not new, but its dynamics of mobilization today .  U nder for­
eign predominance Islam in the course of history has lost very much from its dynamics and 
became, especially after the invasion of Turco-Tatarian people (nomadic tribes of Central 
Asian steppes) of Afghanistan, North-India, Iran, Asia-Minor and nearly all the Arab world 
(Ottoman empire) a power-ideology (Herrschaftsideologie) . That development had dev­
asting and lasting consequences on the Middle East, which was at that time culturally, so­
cially and economically highly developed. The intellectual life in these countries was paraly­
sed and paved the way for the later stagnation. 
Parallel to this development, Europe experienced a huge cultural , ideological, social, techni­
cal, economical, military and political rise.  This development widened the gap between the 
Middle East and Europe. While in Europe secular philosophies presented alternatives to reli­
gion, the Islamic world grew stiff through the lack of new impulses . To dose the gap between 
occident and orient, the elites adopted Western concepts without any criticism and fell into 
cultural dependency. Islamic masses remained however without understanding of foreign 
concepts (capitalist, communist or conglomerates of those), because the values and norms 
were neither adequate to their presuppositions nor to their needs . The dualism as a result of 
this development on nearly all levels caused the identity-crisis. Only when Islam as an authen­
tie instrument of development is generally accepted and developed, the ideological confusion 
within the Islamic-Arabic world on the one hand and the identity-crisis on the other hand, 
could be overcome. 

On Modern Education, Students and Sodal Change in the Islamic Middle East 
By BASSAM TIB! 

This paper starts from the thesis that modern education, inasmuch as it intro duces new pat­
terns of socialization, is one of the factors contributing to the dissolution of traditional social 
structures . Through modern education traditional societies are being westernized, i . e .  tradi­
tional education which is largely limited to the memorization of learned sources is thus also 
being removed. Based on Gramsci's definition of the intellectual this paper differenciates 
between "learned" and "intellectual" . The intellectual does not memorize like the traditio­
nal learned ; rather, the intellectual's thinking is problem-oriented. 
In Islamic societies westernized intellectuals have been the agents of social change since the 
19th century (the generation of Tahtawi) . Yet, inasmuch as the oriental family still remains a 
very important agent of socialization also in transitional societies, the effects of the new pat­
terns of socialization must be seen in a modified way. This paper develops the thesis , that 
modern education is introduced into an underdeveloped society which is lacking the infra­
structure for the new institutions . This results in an only partial modernization, i . e .  in a coe­
xistence of modern and traditional elements in one and the same structure, a structure which 
must be defined as heterogeneous . 

1 99 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-3-227 - am 17.01.2026, 19:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-3-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

