ZeHrA ONDER

DER ISLAM UND DIE WESTLICHEN IDEOLOGIEN:
DIE IDEOLOGISCHE VERWIRRUNG DER ELITEN
IN DER ISLAMISCHEN WELT

Interne soziale Krisen breiten sich in der islamischen Welt rasch aus. Die Ursachen dieser
Entwicklung konnen von westlichen Wissenschaftlern noch nicht tiefgreifend erforscht
werden, weil Sprach- und Mentalititsbarrieren eine objektive Analyse erschweren. Hinzu
kommt, dafl aufgrund bestimmter 6konomischer Interessen des Westens die Massenbewe-
gungen in der islamischen Welt mit Skepsis, ja mit Ignoranz betrachtet werden.

Die Revolution der islamischen Massen im Iran iiberraschte westliche Politiker ebenso wie
westliche oder westlich-orientierte Forscher. Eine Revolution mit Hilfe des Islam gegen
Ende des 20. Jahrhunderts hatte sich niemand im Westen vorstellen konnen. Die iranischen
Ereignisse werden als ein neues Phinomen aufgefafit. Man vergaf}, dafi noch zu Beginn die-
ses Jahrhunderts der Islam den Hauptantrieb in den Kimpfen gegen Kolonialismus geliefert
hatte; so z. B. in Saudi-Arabien. Dort hatte Abdel Aziz ibn Abdar Rahman al Saud (im We-
sten als ibn-Saud bekannt) mit Hilfe des Islam Arabiens Stimme in einem Staat vereinigt und
die Kolonisatoren vertrieben. Er und der ,, Wahhabismus®, dessen ,,Imam‘ er war, dienten
als Modell fiir islamische Bewegungen und Befreiungskimpfe. Den ,,Senussis“ in Libyen ge-
lang es, die islamischen Massen gegen fremde Kolonisatoren ebenso zu mobilisieren wie der
,»Mahdismus® im Sudan. Der Islam entwickelte eine ungeheure Dynamik, die sie im Laufe
der Jahrhunderte, insbesondere unter fremden Herrschern, verloren hatte. Die jiingsten is-
lamischen Experimente von Libyen und insbesondere vom Iran haben die Weltffentlichkeit
auf den Islam und seinen Einflufl auf die islamischen Massen aufmerksam gemacht.

Dies fiihrte jedoch filschlicherweise dazu, daff man im Westen versuchte, die euro-amerika-
nische Offentlichkeit iiber den Islam als Religion aufzukliren. Die Literatur iiber den Islam
expandierte in einem ungewohnlichen Ausmafl. Damit gehen jedoch die euro-amerikani-
schen Medien an einem zentralen Punkt vorbei: Nicht der Islam als Religion ist ein neues

Phinomen, sondern sein iiberraschender Einfluff auf die islamischen Massen heute. Dieser
wiederum ist mit der kulturellen, ideologischen, sozialen, psychologischen, 6konomischen

und schliefflich politischen Entwicklung der islamischen Welt eng verkniipft. Das heifit der
revolutionierende Effekt des Islam bei den islamischen Massen ist nicht ein Produkt kurzfri-
stiger Vorginge, wie es schlechthin angenommen wird. Indem sich aber die westlichen Me-
dienbisherdarin erschopften, den Informationsmangel des Westens tiber den Islam zu besei-
tigen, lieflen sie unbeachtet, welche tiefgreifenden Verinderungen in den islamischen Vol-
kern durch die oben genannten Entwicklungsfaktoren zustande gekommen waren.

Riickblick auf die historische Entwicklung

Der Islam verlor im Laufe der Jahrhunderte viel von seiner ungeheuren Dynamik der ersten
Jahre. Diese Entwicklung ging parallel zur politischen Entmachtung der Araber. Die einst
machtigen und vereinten Araber zerfielen in fast autonome Stimme, Orte, Gilden, Orden,
,»diealleihre Energien auf die Erhaltung der eigenen Existenz richteten‘?. Sie gerietenlang-

1 Steppat, Fritz: Die arabische Weltin der Epoche des Nationalismus, in: Taeschner, Franz: Geschichte der arabischen Welt, Stuttgart,
1964, pp. 178-236, p. 179.

227

- am 17.01.2028, 19:22:38. [ —


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-3-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sam unter die Herrschaft nicht arabischer Herrscher. Damit begann fiir den Islam die Ver-
fallsperiode, die sich besonders unter der Herrschaft der Osmanen beschleunigte. Es war die
Fragmentierung der Araber, die es den nomadischen Tiirken aus Zentralasien erméoglichte,
die arabischen Staaten fast kampflos zu kolonisieren, wobei sie oft ein arabisches Fiirstentum
gegen das andere ausspielten. Der Islam entwickelte sich unter der Tiirken-Herrschaft zu ei-
ner Herrschaftsideologie2. Allmahlich verkiimmerte der Islam. Er konnte sich den so-
zio-6konomischen Entwicklungen nicht mehr anpassen und biifite an seiner Durchset-
zungskraft ein. Die Forschung hatte im osmanischen Reich aufgehért; die ,,Ulema* (Reli-
gionsgelehrte) befafiten sich nur noch mit rein theologisch-herrschaftsideologischen Fragen.
Der Islam verlor so die ihm innewohnende Dynamik zur Erneuerung. ,,Die Herrscher, die
meist nicht arabischer Herkunft waren, wurden hingenommen, da sie sich zum Islam be-
kannten. Die vermittelnden und verneinenden Funktionen lagen bei den Ulema; aber wenn
diesen auch das Recht zustand, die Herrscher zu kritisieren, so fiigten sie sich doch im allge-
meinen der Macht, und wenn sie auch fiir die Einheit der islamischen Religion und Kultur
sorgten, so geschah das auf einem Stillstandsniveau. Im spaten islamischen Mittelalter wirk-
ten keine Krifte fir einen wissenschaftlichen oder sozialen Fortschritt.*3

Bei diesem Verfallsprozef haben die Leitbilder in der Erziehung eine wichtige Rolle gespielt;
wihrend sich im Westen die Erziehung und Ausbildung immer stirker auf schopferische
Entfaltung und logisches Denken ausrichtete, erstarrte sie in der islamischen Welt in der Re-
kapitulierung religioser Biicher, insbesondere des Korans und des Hadis. Diese Erziehungs-
linie wurde auch in der familiiren Erziehung verfolgt. Die falsche Interpretation des Schick-
salsglaubens hatte sich derart unter dem Einfluf von Orden, insbesondere unter den Sufi-
Orden, verbreitet, daff man durchaus von einer Erziehung zur Faulheit sprechen konnte,
eine Entwicklung, die in der islamischen Welt noch weitgehend anhilt. Solange Gott, der
Allmichtige, alles fiir den einzelnen Muslimen regelte, brauchte mansich um nichts mehr zu
bemiihen. “The Arabs believe in God and rely on him to do everything for them.”4. Die reli-
giosen Orden haben diese Einstellung zum Leben gefordert. ,,Die islamische Mystik hatte
durch die Sufi-Orden starken Einfluff auf die breiten Volksmassen gewonnen. Aber wih-
rend der Sufismus einst die Religion durch Verinnerlichung bereichert hatte, wirkte er sich
nun schon lange vor allem im Drang zur Abkehr vom Diesseits, zur Verachtung irdischer
Leistungen aus, wenn er nicht iberhaupt in blindem Aberglauben versank.“5Korperliche
Anstrengung und das Streben nach materiellen Giitern wurden allgemein verpont und tru-
gen dazu bei, dafl noch heute die konservativen islamischen Massen sie verachten. Wer sich
permanent anstrengt, steht im Verdacht, er wolle die gottliche Entscheidung bezweifeln.
Hinzu kam der spezifisch-nomadische Einfluf} der Tiirken mit der Verherrlichung des Sol-
datentums, das heifit der Gewalt, und der sinnlichen Liebe. Dies fithrte konsequenterweise
zu verheerenden sozio-6konomischen Folgen, die noch in der islamischen Welt herrschen.
Die Erziehungsleitbilder forderten die Trigheit allgemein so, dafl man den wenigen, diessich
von der Religion emanzipierten, gleich ob Herrscher, Parlamentarier oder Prasidenten, be-
dingungslos vertraut, ohne an Form und Inhalt ihrer Herrschaft Kritik zu iiben. Es ist daher
nicht verwunderlich, dafl die Zahl derer, die Sozialkritik in bildlicher Kunst oder Literatur
vortragen konnten, auch duflerst klein geblieben ist. Der immense politische Druck schafft
oft untiberwindliche Barrieren, an denen jegliche Kritik scheitern muff. Ein Zustand, der
sich weitgehend von westlichen Praktiken unterscheidet.

2 Cf. Rodinson, Maxime: Islam und Kapitalismus, Frankfurt a. M., 1971.
3 Steppat, a. a. O., p 179

4 Events No. 25, v. 9. 9. 1977, p. 13.

5 Steppat, a. a. O., p. 179

228

- am 17.01.2028, 19:22:38. [ —


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-3-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kluft zwischen den islamischen Lindern und dem Westen

Im Laufe der Zeit vertiefte der politische Druck in islamischen Lindern auch die Kluft in der
Bildung, die zwischen den arabisch-islamischen Landern und den fortgeschrittenen Staaten
noch existiert. Diese Entwicklung fithrte dazu, dafl notige Informationen und Kenntnisse
den arabisch-islamischen V6lkern vorenthalten wurden und noch immer blockiert werden.
Eine der wichtigsten Ursachen der sozio-okonomischen Misere der arabisch-islamischen
Linder ist jedoch der Bildungsriickstand. In der Tirkei z. B. fiihrte die iibertriebene Angst
vor dem Kommunismus dazu, daff Volkshauser und Dorfinstitute, die eine wichtige Erzie-
hungsfunktion in der kemalistischen Tiirkei hatten, geschlossen werden mufiten. Sie spielten
aber besonders in der Vermittlung moderner technischer landwirtschaftlicher Methoden
eine entscheidende Rolle. Eine der Hauptursachen fiir die landwirtwirtschaftliche Stagna-
tion in vielen arabisch-islamischen Landern ist noch immer der Mangel an modernen land-
wirtschaftlichen Kenntnissen.

Die sozio-ockonomische Misere in der arabisch-islamischen Weltist das Produkteiner langen
Entwicklung. Insbesondere die Araber wurden im osmanischen Reich vernachlissigt und
lediglich als Steuerzahler betrachtet. Thr Reichtum wurde in den Kriegsziigen der Pforte ver-
schleudert. Vergleicht man die Araber mit den Israelis, besonders auf dem Gebiet der Bil-
dung und Erziehung, so haben die Araber sehr viel nachzuholen. Wihrend die europaischen
Juden sich eine moderne Erziehung aneignen konnten, verkiimmerten die Araber im sta-
gnierenden osmanischen Erziehung- und Bildungssystem. Daher wire es falsch,
T. H. Lawrence, bekannt als Lawrance von Arabien, zu folgen, der die Araber in seine kli-
scheehaften Vorstellungen hineinpackt: “Their convictions were by instinct, their activities
intuitional.””® Damit glaubte Lawrence einen arabischen Charakterzug erkannt zu haben.
Dabei handelt es sich um etwas, das erziehungsbedingt ist und keineswegs angeboren?. Inei-
ner allgemeinen Stagnationsphase sind alle Bereiche betroffen. Unter anderen sozialen Vor-
aussetzungen bliihte die arabische Kunst und Wissenschaft. Zur Zeit der Abbasiden oder un-
ter den Almoraviden und Almohaden in Spanien herrschte lebhafte geistige Auseinanderset-
zung. Diese weltoffene Atmosphire fithrte bemerkenswerterweise zur Griindung der ersten
eigentlichen Universititen im westlichen Sinne. Arabische Forscher waren Lehrer des
Abendlandes wie z. B. in der Algebra, der Medizin, der Chemie (siche Worter wie ,,Alko-
hol®). Arabische Baumeister wagten kiithnste Architekturen, arabische Seeleute entwickel-
ten die Navigation mit Vermessungsinstrumenten und wagten sich in fernste Weltgegenden,
und arabische Geographen schufen umfassende Kartenwerke. Historiker brachten Be-
schreibungen ferner Gesellschaften.

In einer Phase allgemeiner gesellschaftlicher Stagnation verlor jedoch der Islam unter tiirki-
schen Herrschern, die keine Kritik vertrugen, seinen Elan und verpafite dann — in der spite-
ren Konfrontation mit der Technik des Westens — die Anpassung an die sich wieder be-
schleunigenden sozio-ckonomischen Entwicklungen. Die Gesellschaft versagte bei dem
Versuch, auftauchende zeitbedingte Probleme mit Hilfe der Religion und Interpretation der
Koranverse zu l6sen. ,,In der islamischen Theologie galt das Tor der freien Forschung als ge-
schlossen; den Religionsgelehrten (Alim, Plural, Ulema) war nur die Aufgabe geblieben, ei-
nen unverinderlichen Wissensbestand von Generation zu Generation weiterzureichen.”’8
Mit dem Erldschen der politischen Dynamik erlosch auch jegliche geistige und sonstige Ak-

6 Lawrence, T. E.: Seven Pillars of Wisdom, London, 1946, p. 37

7 Lawrence, wie viele seiner westlichen Zeitgenossen (Reisende oder ,,Forscher* insbes. aus England) perpetuierten durch solche ver-
kehrte Feststellungen ein verdrehtes Araberbild, cf. hierzu auch Said, Edward: Orientalism, London und Henley, 1978.

8 Steppat, a. a. O., p. 178

229

- am 17.01.2028, 19:22:38. [ —


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-3-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tivitit. Wihrend in Europa neue Konfessionen (Protestantismus, Pietismus) eine neue Dy-
namik hervorriefen, die wiederum zur technisch-industriellen Revolution in Europa fiihr-
ted, erstarrte die islamische Welt durch das Fehlen neuer Ideen. In Europa hatte jedoch mit
der Renaissance und der Hinwendung zu naturwissenschaftlicher Forschung ein Prozef§ be-
gonnen, der sich dann immer mehr beschleunigte. Die Forschung lieferte nun Impulse, die
bislang die Religion lieferte. Sie wurde somit zum Motor des sozialen, 6konomischen und
politischen Wandels. Bei nachlassender Forschung miifite auch heute die westliche Gesell-
schaft stagnieren, so wie es die islamische Welt seit Jahrhunderten tut.

Diese Zusammenhinge werden jedoch in den arabisch-islamischen Lindern nicht erkannt.
Thre Regierungen sehen nach wie vor in freier Forschung eine Gefahr fiir ihre Machtstellung.
Sie blockieren daher das Geistesleben in ihren Staaten und perpetuieren so die sozio-6kono-
mische Misere und halten ihre Linder langfristig in Abhingigkeit von fremden Ideen, die
weder den Bediirfnissen noch den Voraussetzungen der Massen in diesen Staaten entspre-
chen und deswegen zum Scheitern verurteilt sind.

Die Ubernahme westlicher Entwicklungskonzepte

Zunichst kapitalistische, spater sozialistische Konzepte fanden Zugang in die islamische
Welt - insbesondere durch die Unterstiitzung von Kolonial-Eliten (Armee und Biirokratie).
Bei den religiosen, traditionellen Massen, die den Sinn des Lebens durch die Religion und
Tradition gegeben sahen, erweckten sie jedoch durch ihre extreme Diesseitsbezogenheit Ab-
scheu; denn, so Kolakowski: ,,Es gibt keinen Sinn in der Welt, keine Pflichten, keine Siinde.
Nichts hat einen Sinn. Sinn ist von uns willkiirlich oder durch Glauben der Welt, der Ge-
schichte aufoktroyiert— empirisch ist er weder beweisbar noch deduzierbar.“12 Den Sinn des
Lebens sieht der Muslim nicht im Streben nach materiellen Giitern: ,, Wir sind ein Volk der
Askese. Wir verachten das Angebot der Welt, und wie wir unsere wenigen Tage auf Erden
verbringen, interessiert uns nicht.“!! Den Sinn des Lebens hat der Koran bereits geklart.
Danach ist die Welt fiir den Muslim in Ordnung. Das vorliufige und unangenehme Leben im
Diesseits wird als Vorbereitungsphase auf das ewige, paradiesische Leben aufgefafit. Unter
diesen Umstinden wurde konsequenterweise mehr Zeit fiir religiose Pflichten eingerdumt.
Der im Koran verankerte Lohn fiir das Streben im Diesseits geriet so in Vergessenheit. Er
war nicht so attraktiv wie die Belohnung im Jenseits. Verschiedene Hinweise verdeutlichen
diesen paradoxen Zustand, wie das folgende arabische Sprichwort: ,,Er baute (ein Haus), er
ging (starb) und lie es auf dieser Erde zuriick.* Daraus folgt: Wenn man alles zuriicklassen
muf}, und das irdische Leben so kurz und vorldufig ist, warum sollte man sich dann erst be-
miihen? Die religiosen Orden hatten die fundamentale Bescheidenheit des Orientalen — die
auch vor dem Islam existierte — geschickt fiir ihre Jenseits-Propaganda ausgeniitzt. Dabei
miflachteten sie die Koran-Suren, die z. B. das Arbeiten fiir das Diesseits als eine gottgefal-
lige Aufgabe fordern. Eine konsum- und daher leistungsorientierte Sinngebung des Lebens,
wie Marx es mit der auf Wachstum zielenden Formulierung (mehr produzieren und mehr
verbrauchen) zusammenfafite, hat fiir den Muslimen keine Relevanz. Thn konnen daher we-

9 InEngland und Holland gab z. B. der Calvinismus diesen neuen Michten den Schwung, sich gegen Spanien durchzusetzen und iiber
die Meere zu fahren. Von hier direkte Verbindung auch zum Kapitalismus in den USA. Cf. Weber, Max: Gesammelte Aufsitze zur
Religionssoziologie, Bd. I, Tiibingen, 1972; ders.: Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriff der verstehenden Soziologie, Tiibingen,
1976.

10 Marxismus ist das Opium des Volkes. Ein Gesprich mit Leszek Kolakowski anlifilich des Friedenspreises des Deutschen Buchhan-
dels, in: Die Zeit, Nr. 43, v. 14. 10. 1977.
11 Johansen, Baber: Muhammad HuseinHaikal:Europa und der Orient im Weltbild eines agyptischen Liberalen, Beirut, 1967, p. 15.

230

- am 17.01.2028, 19:22:38. [ —


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-3-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der der Kapitalismus noch der Kommunismus bzw. der Sozialismus ansprechen. Die Reli-
gion ist die einzige Quelle der Motivation. Die islamischen Massen wiren daher auch dann
nicht zu bewegen, wenn man mit einer gezielten Propaganda versuchen wiirde sie davon zu
iberzeugen, daf} das paradiesische Leben mit Hilfe materieller Guiter im Diesseits erzielt
werden konnte. Hinzu kommt, daf} die islamische Welt die negativen Folgen einer leistungs-
und konsumorientierten Gesellschaft sieht, die man in eigenen Landern vermeiden méchte.
Das Streben nach besserer Lebensqualitit gilt daher als erstrebenswerter. Fiir mehr Freizeit
ist der Muslim bereit, auf mehr materielle Giiter zu verzichten. Die fundamentale Beschei-
denheit, die ihm innewohnt, macht ihn nur fiir das Notwendigste ansprechbar: z. B. medi-
zinische Versorgung, bessere Bildungschancen fiir seine Kinder und vor allem ausreichende
Versorgung mit billigen Lebensmitteln und den wenigen Kleidungsstiicken fiir den taglichen
Bedarf. Er stellt keine hohen Anspriiche an das Leben in Form von Konsumgiitern der Lu-
xusklasse und steht oft fassungslos der ,,Konsumgier* des Westerners gegeniiber!2.

Die kulturelle Dependenz!2 blockiert jedoch die Aufwertung islamischer Werte. Sie sind ei-
nem permanenten, externen Destruktionsprozefl ausgesetzt. Auch von den kolonisierten
Eliten werden sie bekimpft und sind unter politischem, 6konomischem und sozialem
Druck. “While the elite elaborated the secular ideas of Arab Nationalsm, the masses remai-
ned fixed in islamic traditionalism.”14 Das heifit die Massen haben weder die importierten
sakularen Ideen noch den damit verbundenen arabischen Nationalismus ganz akzeptieren
konnen. Wie kann jedoch der arabische Nationalismus verteidigt werden, wenn die Volks-
basis fehlt? “There could only be a nation in the real sense, if the people had something to de-
fend”, so Musa al-Alami?5. Vom jingsten iranischen Beispiel abgesehen, waren die islami-
schen Massen bisher nicht zu mobilisieren (siehe die kemalistische Tiirkei). Unter sikularen
Regimen des Kemalismus oder Nasserismus blieb den islamischen Massen nichts anderes iib-
rig, als respektvoll aber apathisch abzuwarten. Weder Kemalismus noch Nasserismus oder
Baathismus als Konglomerate aus kapitalistisch-sozialistischen Elementen vermochten den
islamischen Massen eine Alternative zum Islam zu bieten. Die Fithrungs-Eliten der islami-
schen Welt iibersahen, daff westliche Konzepte schwer zu praktizieren sind, das heifit von
arabisch-islamischen Vilkern schwer zu verinnerlichen sind, weil sie nicht ein Produkt aus
dem Potential der Region sind.

Die Identititskrise und die Suche nach dem ,,eigenen Weg*

In einem Zustand, in dem alle Normen umgekippt sind, herrscht Anomie. Den Menschen
fehlt es an Orientierungshilfen. Sie kdnnen von keiner Regelmifigkeit im Leben mehr aus-
gehen, die thnen die notige Ruhe und Sicherheit verleihen wiirde. Brezezinski kennt diese
Problematik aufgrund seiner Erfahrungen in den USA. Er weif}, was es bedeutet, wenn
Werte zerstort werden, ohne sie wirklich zu ersetzen, wenn Chaos als Folge davon ausbricht
und die Menschen total verunsichert werden: Ein Zustand, den man in der islamischen Welt
hiufig beobachten kann. Dort, wo westliche Ideologien islamische Werte zerstoren, verur-
sachen sie ein Vakuum und fiihren so zum Identititsbruch. Die islamischen Massen wollen
12 Die Bescheidenheit des Muslimenkonnte als Beispiel den Industrienationen dienen, um ihr Konsumverhalten zu korrigieren und zur
alternativen Lebensform zuriickzufinden. Dies wiirde nicht nur zur Lésung u. a. der 6konomischen und psychologischen Probleme
beitragen, sondern auch die existente Kluft zwischen ,,sehr arm* und ,,sehr reich reduzieren, d. h., daff diese Polarisierung allmah-
lich einem Mittelweg ausweichen kénnte. Dadurch kénnte der Nord-Siid-Konflikt langsam abgebaut werden.
13 Onder, Zehra: Zur kulturellen Dependenz der ,,Dritten Welt*, in: Neue Politik, 24. Jg./X, 15. Oktober 1979, pp. 50-59.
14 Sharabi, Hisham: Unity, Disunity and Fragmentation in the Arab World, in: Said, Edward/Suleiman, Fuad (Hg.): The Arabs Today.

Alternatives for Tomorrow, Columbus, 1973, pp. 137-142, p. 138.
15 Hourani, Albert: Arabic Thought in the Liberal Age 1798-1939, London, Oxford, New York, 1970, p. 355.

231

- am 17.01.2028, 19:22:38. [ —


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-3-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einerseits am aufgezwungenen ,,Prozef} der Modernisierung® nicht teilnehmen, andererseits
hat die Fithrung fiir sie kein Verstindnis. Auf Dauer ist daher die Paralysierung des Staatsle-
bens unvermeidlich. Die blutigen Auseinandersetzungen wie jiingst im Iran und gegenwir-
tig in der Tiirkei zwischen Eliten und Volk sind ein Indiz dafiir. ,,Eine Gesellschaft, die an
nichts glaubt®, so Brezezinski, ,,ist eine Gesellschaft in Auflosung*16. Die Ereignisse von
Guayana mit dem Massenmord von Amerikanern im November 1978 unterstiitzen seine
These im Hinblick auf die Vereinigten Staaten. Der amerikanische ,,Materialismus und Vul-
garitit*, hebt Brezezinski hervor, ,,unterminiert den traditionellen Glauben, ohne eine phi-
losophische Alternative von Bedeutung an dessen Stelle zu setzen*17. Bereits vor der Wahl
Carters zum Prasidenten wies er darauf hin: ,,Was die Amerikaner heutzutage brauchen, ist
nicht charismatische Fihrung; sie brauchen spirituelle Fiihrung.*18

Eine spirituelle Fiihrung benétigen die islamischen Volker mehr denn je. Danach wiirden die
islamischen Massen das notige Selbstbewufitsein und die Sicherheit wiedererlangen. Die
Griindungeiner symbolischen spirituellen ,,Zentrale‘ ist auch unter diesem Aspekt von Be-
deutung. Nur sie wire imstande, alle islamischen Massen zu erfassen und auf einen so-
zio-6konomischen Wandel vorzubereiten. Die Existenz eines Kalifats hitte die notwendige
Legitimation dazu und entspriche ferner den vorhandenen Realititen. Diese Notwendigkeit
wurde bereits von Kadhafi, wie vor ihm von Abdel Aziz oder dessen Sohn Faisal erkannt.
Die Ziele Saudi-Arabiens und Libyens sind im Kern gleich. Der entscheidende Unterschied
liegt darin: Wihrend Saudi-Arabien eine langsame, das heifit langfristig angelegte so-
zio-6konomische Evolution anstrebt, konzentriert sich Libyen auf die Losung dringender
Probleme, in die das Land — bzw. die gesamte islamische Welt — durch die Kolonialmachte
hineingebracht wurde.

Beide Linder antworten auf die wissenschaftliche und wirtschaftliche Herausforderung des
Westens mit dem Islam. Saudi-Arabien ist ein klassischer Versuch eines islamischen Mo-
dells. Libyen und der Iran sind die jiingsten islamischen Experimente, denen andere folgen
werden. Die Bemithungen sind um einen ,,eigenen islaraischen Weg* konzentriert. Sau-
di-Arabien verfolgt dabei die Strategie des islamischen Formalismus und kann daher zur Er-
‘neuerung des Islam kaum etwas beitragen bzw. als Modell dienen; Kadhafi hingegen prakti-
‘ziert eine den islamischen Bediirfnissen angepafite Entwicklungsstrategie: “An economic
system of social justice which does not necessarily have to be either capitalist nor communist
and does not prohibit the accumulation of wealth (linked with a progressive tax system) as
long as it does not favour exploitation. Islam should be over all things, as it has always ruled
over the economic, political and social life of the individual, of the family and of the national
and international societies (of Moslems) alike.”1? Nach 400jihriger tiirkischer Herrschaft
und anschliefender Herrschaft der europiischen Michte sind die Araber zum erstenmal seit
Jahrhunderten imstande, einen eigenen Weg zu gehen. Von dieser ,,neuen Phase* erhofft
man fiir die islamischen Volker sehr viel. Dies ist tief im Bewufitsein der Araber verankert.
Der Wunsch, einen ,,eigenen, islamischen Weg* zu gehen, erreichte mit der islamischen Re-
volution im Iran einen Hohepunkt. Dabei will man sich vom Westen abgrenzen, dessen
Techniken zwar benétigt werden, dessen Werte und Normen jedoch zugunsten der Wah-
rung der islamischen Identitit ferngehalten werden miissen. Nur diese islamischen Werte
konnen den externen Destruktionsprozef§ stoppen und Millionen Muslimen in der ganzen
Welt helfen, aus der Identitatskrise herauszukommen. Dadurch konnte auch eine wichtige

16 Die Zeit, Nr. 43, v. 14. 10. 1977.

17 Ibid.

18 Ibid.

19 Ule, Wolfgang, The Libyan ArabRepublicbetween Tradition and Modernity, in: Orient 16 (3), September 1975, pp. 18-26, p. 23.

232

- am 17.01.2028, 19:22:38. [ —


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-3-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Barriere auf dem Wege zu schopferischen Leistungen entfallen, die eine Entwicklung mit
unabsehbaren Konsequenzen einleiten konnte. Dennoch sind die Kolonial-Eliten in der is-
lamischen Welt, die sich an westlichen Ideologien (auch der Marxismus ist ein im Westen
entstandenes Konzept) orientieren, nicht imstande, diese Zusammenhinge zu erkennen.
Daher wird die Bedeutung des ,,islamischen Weges* fiir den Ubergang zur Moderne iiberse-
hen, die Dynamisierung der Massen fiir einen sozio-6konomischen Wandel mit Hilfe des Is-
lam verkannt. Auch Libyen verfolgt eine solche Strategie erst in Ansitzen.
Kadhafis ,,islamischer Weg* st6fit bei den Kolonial-Eliten auf Unverstindnis. Er wird daher
als Phantast oder Reaktionar abgestempelt. Die kulturelle Dependenz blockiert noch eine
Versohnung der Kolonial-Eliten mit den islamischen Massen und verursacht Spannungen
zwischen ihnen. Die Politiker spiiren, daf§ sie nicht linger die Bediirfnisse der Massen igno-
rieren konnen, daf§ die islamischen Massen innerlich angesprochen werden wollen. Nur da-
durch konnen die Politiker ihre Machtstellung langfristig behaupten. Ein politisch-soziales
Konzept, das den Islam in ihre Entwicklungsstrategie integriert, fehlt. Immer mehr breitet
sich jedoch die Enttauschung von den westlichen Ideologien unter den islamischen Massen
aus. Westliche Ideologiekonglomerate wie der Kemalismus oder der Nasserismus konnten
den Islam insbesondere auf dem Lande nicht verdringen. Der Islam war zum Beispiel im
tiirkischen Dorf stirker als die Regierung20. Kapitalistische oder sozialistische Elemente
wirkten auf die Massen belastend. Dennoch versuchten zum Beispiel Kemal und seine Nach-
folger in der Tiirkei, trotz des Volkes, das heifit gegen den Volkswillen zu regieren. Bei ni-
herer Analyse erweisen sich solche ,,volksfremde Regierungen* in der islamischen Welt als
zu schwach, um sich langfristig behaupten zu kénnen. Unter diesen Umstinden breitet sich
religiése Solidaritit in Form von zum Beispiel ,,Muslim-Bruderschaften (Ichwan) rasch
aus. Die jiingsten Vorfille in Syrien und davor in Agypten haben uns diesen Sachverhalt
deutlich vor Augen gefiihrt. Diese Entwicklung kommt insbesondere Saudi-Arabien zugu-
te. ,, Was vormals als ,Reaktion galt, erscheint heute eher als Bewahrung echter Traditionen
des Arabertums und liflt Saudi-Arabien ein hohes Maff an Achtung zukommen.“2! Sau-
di-Arabien lehnt die westlichen Ideologien — den Kapitalismus zumindest verbal — ab und
versucht die islamischen Werte die in der islamischen Welt durch diese Ideologien zerstort
worden sind, wiederzubeleben. Der Islam als ideologisches Fundament soll helfen, die ideo-
logische Zerrissenheit innerhalb der islamischen Welt abzubanuen. Der Islam kann besonders
die arabische Welt einen. “Islam retained many of their previous customs, adopting and
polishing the best of them.”’22
Sollte die ideologische Zerrissenheit der Araber abgebaut werden, so wird eine der folgen-
schweren Barrieren zwischen den Staaten der arabischen Welt und zugleich zwischen Eliten
und Volk entfallen. Dies gilt auch fiir die gesamte islamische Welt. Ein solches Fundament
kann eine arabische und eine islamische Einheit erméglichen. Dadurch wird der Einfluf§
westlicher Ideologien in der arabisch-islamischen Welt verdringt und eine eigenstindige, aus
dem Islam abgeleitete Identitit gefordert. Dies ist notwendig, um den Selbstrespekt und das
Selbstvertrauen wiederzuerlangen. Daraus kann sich eine neue, eigenstindige Entwicklung
aus dem Potential der Region anbahnen. Eine solche Entwicklung wiirde die arabisch-isla-
mische Gesellschaft langfristig fundamental wandeln und eine Eigendynamik auslésen, die
die Volker in eine Zukunftfithren konnte, die ihren Voraussetzungen und Bediirfnissen ent-
spricht. Das bedeutet nicht, daff alle westlichen Werte verworfen werden sollten. Hier
kommt es insbesondere auf den Selektionsprozef an, so daf} die iibernommenen Werte, die

20 Cf. Mardin, Serif: Din ve Ideoloji (Religion und Ideologie), Ankara, 1969.
21 Steinbach, Udo: Wohin entwickelt sich die arabische Welt?, in: Aulenpolitik, Jg. 27 (1), 1976, pp. 51-61, p. 54.
22 Smith, Donald Eugene (Hg.): Religion, Politics and Social Change in the Third World, New York, London, 1971, p. 118.

233

- am 17.01.2026, 19:22:38.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-3-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

geistige Eigenstindigkeit und damit die Identitit dieser Volker nicht mehr in Frage stellen.
,,Zum wirklichen Leiden, zur Holle, wird das menschliche Leben nur da, wo zwei Zeiten,
zwei Kulturen und Religionen einander iiberschneiden. 23 “Culture is the chief instrument
in the creation of a people’s identity. The assertion of a nation’s personality corresponds in
the cultural sphere to independence and sovereignity in the political sphere. A people want to
be itself.”’24

Westliche Entwicklungsmodelle sollten durchaus als Rohmaterial herangezogen werden, als
Beispiel oder Lehrmodelle, nach deren Studium Entwicklungsstrategien aus dem eigenen
Potential zu konzipieren sind. Der Islam ist die gegenwirtige Alternative zu westlichen
Ideologien und ist imstande, die islamischen Massen zu mobilisieren. Auf diese Antriebs-
kraft zu verzichten, hiefle das Volkspotential ungenutzt lassen. Dieses Volkspotential kann
in allen islamischen Lindern aktiviert werden. Die Integration der Massen in den Entwick-
lungsprozefl wird erst dadurch méglich. Der Islam wiirde dariiber hinaus die ideologische
Verwirrung in der islamischen Weltaufheben und den Individualismus vieler Muslimen neu-
tralisieren.

23 Hesse, Hermann: Der Steppenwolf, Frankfurt a. M., 1978, p. 27 f.
24 Culture and Technology: Keys to National Identity and Development, an Interview with Mircea Malitza, in: UNESCO Features,
No. 707/708 (1976), pp. 610, p. 6.

234

- am 17.01.2028, 19:22:38. [ —


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-3-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Islam and Western Ideologies
By Zenra ONDER

Islamic countries are at present in a crisis. This crisis has many dimensions: a cultural one
(with its historical perspective), an ideological, a social, a psychological, an economic and
also a political one. The Islamic revolutionin Iran is the recent expression of this crisis. After
centurylong influence of colonial powers the Islamic people are now on the way of indenti-
ty-finding. Islam as a religion is not new, but its dynamics of mobilization today. Under for-
eign predominance Islam in the course of history has lost very much from its dynamics and
became, especially after the invasion of Turco-Tatarian people (nomadic tribes of Central
Asian steppes) of Afghanistan, North-India, Iran, Asia-Minor and nearly all the Arab world
(Ottoman empire) a power-ideology (Herrschaftsideologie). That development had dev-
asting and lasting consequences on the Middle East, which was at that time culturally, so-
cially and economically highly developed. The intellectual life in these countries was paraly-
sed and paved the way for the later stagnation.

Parallel to this development, Europe experienced a huge cultural, ideological, social, techni-
cal, economical, military and political rise. This development widened the gap between the
Middle East and Europe. While in Europe secular philosophies presented alternatives to reli-
gion, the Islamic world grew stiff through the lack of new impulses. To close the gap between
occident and orient, the elites adopted Western concepts without any criticism and fell into
cultural dependency. Islamic masses remained however without understanding of foreign
concepts (capitalist, communist or conglomerates of those), because the values and norms
were neither adequate to their presuppositions nor to their needs. The dualism as a result of
this development on nearly all levels caused the identity-crisis. Only when Islam as anauthen-
tic instrument of development is generally accepted and developed, the ideological confusion
within the Islamic-Arabic world on the one hand and the identity-crisis on the other hand,
could be overcome.

On Modern Education, Students and Social Change in the Islamic Middle East
By Bassam Tis1

This paper starts from the thesis that modern education, inasmuch as it introduces new pat-
terns of socialization, is one of the factors contributing to the dissolution of traditional social
structures. Through modern education traditional societies are being westernized, i.e. tradi-
tional education which is largely limited to the memorization of learned sources is thus also
being removed. Based on Gramsci’s definition of the intellectual this paper differenciates
between ,,learned‘‘ and ,,intellectual‘. The intellectual does not memorize like the traditio-
nal learned; rather, the intellectual’s thinking is problem-oriented.

In Islamic societies westernized intellectuals have been the agents of social change since the
19th century (the generation of Tahtawi). Yet, inasmuch as the oriental family still remains a
very important agent of socialization also in transitional societies, the effects of the new pat-
terns of socialization must be seen in a modified way. This paper develops the thesis, that
modern education is introduced into an underdeveloped society which is lacking the infra-
structure for the new institutions. This results in an only partial modernization, i.e. in a coe-
xistence of modern and traditional elements in one and the same structure, a structure which
must be defined as heterogeneous.

199

- am 17.01.2028, 19:22:38. [ —


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-3-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

