54

Religdse Pluralitaten

an den zahlreichen Handbiichern, die in den letzten Jahren in Zusammenar-
beit unterschiedlicher TheologInnen und ReligionsvertreterInnen zum Thema
erschienen sind (vgl. etwa Dehn 2009, Cornille 2013, Rohe et al. 2015, Heine
et al. 2014, Rotting et al. 2016, Affolderbach et al. 2016). Entsprechend werden
auch die eher freiflottierenden Dialoggruppen nun von ihren theologischen
und kirchlichen KritikerInnen bedacht: 2008 hat Cathrine Cornille mit ihrem
Buch »The Im-Possibility of Interreligious Dialogue« auf die notwendige theo-
logische und existenzielle Tiefe und Reflexion beim Dialog hingewiesen, die
sie in vielen interreligiésen Graswurzel-Aktivititen nicht gegeben sieht. Auch
die Evangelische Kirche Deutschland (EKD) hat eine Handreichung (2006) er-
stellt, die vor allem Grenzen zum Islam im Dialog markiert.

3.2 Empirische Befunde: Handlungsformen und Motive der
Teilnahme

Nicht nur das religiése und theologische Interesse fiir dieses intermediire
Phinomen interreligidser Aktivititen ist in den letzten zehn Jahren stark an-
gestiegen, auch die religions- und sozialwissenschaftliche Forschung hat den
interreligiosen Dialog in den letzten Jahren zunehmend als modernes Phi-
nomen des Umgangs mit bzw. der governance von religidser Vielfalt entdeckt.

Erste qualitative Pionierarbeiten aus der religions- und sozialwissen-
schaftlichen Forschung in Deutschland widmeten sich im ersten Jahrzehnt
des neuen Jahrtausends vor allem der evaluativen Frage, inwieweit interreli-
giose Dialoggruppen ihrem Selbstanspruch auf Konfliktbearbeitung gerecht
werden bzw. zur Sicherung eines friedlichen Zusammenlebens beitragen
(vgl. Fries/Wilke 2003, Wilke 2005, Klinkhammer/Satilmis 2007). Breite-
re deskriptive quantitative und qualitative Ergebnisse zu interreligiosen
Dialoginitiativen in Deutschland hat bislang nur die Dialogos-Studie (Klink-
hammer et al. 2011) vorgelegt, die die Arbeit interreligiéser Dialoginitiativen
in Deutschland unter Beteiligung von MuslimInnen untersucht hat.® Da-
neben sind aber in den letzten Jahren weitere qualitativ-empirische und

8 Uber 230 solcher multireligisen Dialoginitiativen konnten ausfindig gemacht wer-
den, die unabhidngig und neben den offiziellen kirchlichen Dialogen agierten. 132
Dialoginitiativen haben sich davon an der Befragung beteiligt. Von diesen befragten
Gruppen bestanden 46 % aus Christinnen und MuslimInnen, 44 % sind multireligio-
se Gruppen, 11 % Trialoggruppen. Dariiber hinaus wurden (jenseits der ca. 230 Initia-
tiven) weitere ca. 40 Akademieprojekte, offizielle Dialoge von Kirchen-/Verbandslei-

- am 14.02.2026, 19:24:18.



https://doi.org/10.14361/9783839451908-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Interreligiser Dialog als Strategie des Umgangs mit religioser Pluralitat

systematische Untersuchungen zu interreligiésen Aktivititen entstanden,
die die Frage nach den Zielen, Arbeitsweisen und Teilnehmenden in unter-
schiedlicher Weise operationalisiert und untersucht haben. Sie fokussieren
sich insbesondere auf a) das Feld der Dialogveranstaltung als solche, und
betrachten einerseits die Teilnehmenden — Individuen wie Institutionen,
ihre Relationen, Motive und Ziele —, andererseits die inhaltlichen Schwer-
punkte der Veranstaltungen sowie die Prozesse, Rituale und Techniken, die
diese explizit oder implizit prigen. Weitere Forschungsrichtungen blicken
b) auf die Rahmenbedingungen der Veranstaltungen, etwa Ort, Atmosphire,
InitiatorInnen und Rollen, Anlisse oder Arbeitsweisen des Formats; oder
c) auf das Verhiltnis des Dialogs zu weiteren gesellschaftlichen Feldern,
etwa Politik, Zeitgeschichte oder gesellschaftlicher Offentlichkeit. Der Fo-
kus auf d) Konsequenzen der Formate — seien es individuelle, lokale oder
gesellschaftliche - ist bisher noch weitgehend unberiicksichtigt geblieben.’

Im Folgenden mdochten wir vor allem den Blick auf die individuellen Teil-
nehmenden, ihre Anliegen und Motive sowie mogliche Konsequenzen der
Teilnahme im Kontext ihrer biografischen Einbettung richten. Dafiir blicken
wir zunichst auf die Handlungsformen der interreligiésen Aktivititen, die
den Rahmen fiir Biografisierungen solcher Art erméglichen.

Handlungsformen und Herausforderungen interreligioser Aktivitaten

Die Dialogos-Studie (Klinkhammer et al. 2011) untersuchte als interreligiése
Dialoginitiativen niedrigschwellige regelmifiige Zusammenkiinfte von Per-
sonen, die sich bestimmten Glaubensrichtungen zugehorig fithlen (hier unter
Beteiligung von MuslimInnen), und die sich eigens zum Zweck des Dialogs
gebildet haben. Sie zeigte, dass es in diesem Kontext verbreitete Arbeitswei-
sen gibt, darunter gegenseitige Besuche in den religiésen Gebauden, Vortrage
und Informationsveranstaltungen sowie Diskussionsgruppen, aber auch ge-
meinsame Ausfliige, Strategietreffen, Runde Tische und gemeinsame Gebete
oder Gottesdienste (vgl. Klinkhammer et al. 2011: 67). Wahrend sich rund drei
Viertel aller Initiativen ausschliefflich oder vor allem auf religiése, spiritu-
elle oder theologische Themen fokussieren, behandeln noch iber die Hilfte

tungen und Kirchengemeindeinitiativen identifiziert, die aber in der Dialogos-Studie
keine Berlcksichtigung gefunden haben.

9 Siehe ausfiithrlicher zu Systematisierung des Forschungsstandes sowie der Forschungs-
desiderate Neumaier (2020).

- am 14.02.2026, 19:24:18.

55


https://doi.org/10.14361/9783839451908-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Religdse Pluralitaten

der Gruppen auch gesellschaftspolitische oder alltagsbezogene Themen (vgl.
ebd.: 69f.). Spitere qualitative Studien haben zum einen Ausrichtung und Ak-
tivititen dieser Gruppen weiter differenzierend betrachtet, zum anderen das
Spektrum ihrer Aufmerksamkeit im interreligiésen Feld erweitert. So zeigt
sich, dass der interreligiése Dialog eine spezifische Form unter verschiedenen
interreligiésen Aktivititen ist, darunter interreligise Nachbarschaftstreffs,
interreligiose Friedensgebete, interreligiose Schulandachten, Tage der offe-
nen Tiir und interreligise Events wie etwa Sportveranstaltungen (vgl. Nagel
2012). An dieser grofleren Bandbreite lassen sich auch verschiedene Ritua-
le und Techniken aufzeigen, die die Veranstaltungen prigen: Auf Goffmann
aufbauend analysiert Nagel (2015) interreligiose Aktivititen als rituelle Inter-
aktionen, die sich zwischen verschiedenen interreligiosen Formaten unter-
scheiden: So folgen gemeinsame Gebets- und Gottesdienstveranstaltungen,
aber auch Podiumsdiskussionen hiufig besonders detaillierten Ablaufplinen,
die sicherstellen sollen, dass alle involvierten religiosen Traditionen gleich be-
handelt werden; auch der Spielraum fiir das Aufkommen von Konflikten ist
je nach Format sehr unterschiedlich (vgl. ebd.: 65, vgl. auch Klinkhammer et
al. 2011: 126-131).

Die Dialogos-Studie hatte noch eine starke Vermischung des thematischen
Spektrums der Dialoggruppen wie auch der Arbeitsformen in den Dialog-
gruppen festgestellt,’® neuere qualitative Untersuchungen versuchen jedoch,
verschiedene Ebenen des Handelns in den Initiativen zu unterscheiden: theo-
logische Dialoge, Dialoge fiir den sozialen Zusammenhalt und die Briickenbil-
dung (zur stirkeren Wahrnehmung des anderen), fiir rituelles oder auf Aktion
bedachtes Handeln sowie fiir die Stirkung der eigenen Gruppe nach aufien
(vgl. Griera/Forteza 2011). Dabei zeigt insbesondere Nagel durch seine Opera-
tionalisierung der interreligiésen Aktivititen als »relationales Ereignis«, dass
tiberdies jede interreligiose Aktivitit als mehrfach kodiert zu lesen ist: in Be-
zug auf ihre »Governance-Struktur«, und in Bezug darauf, dass das Ereignis
als »Interaktionsritual« und als »Netzwerkdomine« fungiert (vgl. Nagel 2012:
246). Dabei meint die »Governance-Struktur«, dass das interreligiése Gesche-
hen immer auch ein Verhiltnis in seiner Interaktion zu staatlichen Akteuren,

10  Dialoggruppen organisieren z.B. Friedensgebete, Meditationen, Diskussionsgruppen,
Vortrage sowie gemeinsame interreligiése Events und andere Aktionsformen, es ver-
eint sie das Interesse an religiosen, theologischen und auch politischen Themen (vgl.
Klinkhammer et al. 2011: 69).

- am 14.02.2026, 19:24:18.



https://doi.org/10.14361/9783839451908-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Interreligiser Dialog als Strategie des Umgangs mit religioser Pluralitat

Interessen oder Themen aufweist. Die Dialogos-Studie kann diesen Befund
bestatigen, da fast drei Viertel der Gruppen zustimmten, dass integrations-
politische Fragestellungen eine wichtige Rolle bei ihrem religiésen Austausch
spielen (vgl. Klinkhammer et al. 2011: 47). Die Betrachtung der interreligi6-
sen Aktivititen als »Interaktionsritual« trigt zudem der rituellen und sym-
bolischen Komponente des Geschehens und dem wenig konkret problemori-
entierten Ansatz der Begegnungen Rechnung. Und schliefllich bezieht sich
die Analyse der interreligiosen Aktivitit als »network domain« auf die »dis-
kursive Einbettung« dieser Aktivititen sowie auf die an ihr vorgenommene
Grenzarbeit in Bezug auf das Verstindnis des pluralen Feldes sowie in Bezug
auf die Positionierung der eigenen Person in diesem Feld (vgl. ebd.: 248 und
Klinkhammer 2019). Dieser Aspekt erscheint umso interessanter, wenn man
das Ergebnis aus der Dialogos-Studie hinzunimmt, dass gut 40 Prozent der
nicht-muslimischen Teilnehmenden, bevor sie Mitglied einer Dialoggruppe
wurden, selten oder keinen Kontakt mit MuslimInnen hatten (vgl. Klinkham-
mer et al. 2011: 144). Dialoginitiativen sind also zu weiten Teilen auch inter-
kulturelle und interreligiose Kontaktborsen. Religiose Pluralitit ist also we-
niger eine mikrosoziale Alltagserfahrung, sondern oft medial bzw. diskursiv
vorgeformt und als solche in die interreligiése Aktivitit als Rahmen getra-
gen. Insbesondere an diese Ebene der Analyse der interreligiosen Aktivitit
als »network domain« schlief3t unser Interesse an den Dialoginitiativen im
Rahmen der vorliegenden Studie an. Daraus generiert sich im Weiteren die
Frage, welche Teilnehmenden sich mit welchen Motiven und Zielsetzungen
in interreligiosen Initiativen befinden. Auch hierzu liegen bereits einige wei-
terfithrende Studien vor, die Motivanalyse sowie Individualtypenbildung un-
ternommen haben, die wir im nichsten Abschnitt genauer betrachten.

Laut Dialogos-Studie konzentrieren sich die wenigsten interreligiosen
Aktivititen auf eingeschrinkte Zielgruppen, obgleich vieles auf die mo-
notheistischen (sog. abrahamitischen) Religionen zugeschnitten ist und
BuddhistInnen und HinduistInnen meist zwar willkommen, kleinere reli-
giose Gruppen oder auch Nicht-Religiése in der Regel als Teilnehmende aber
nicht vorgesehen sind. Die meisten Gruppen verstehen sich dennoch als
fiir alle Interessierten offen — also fir Alte/Junge, Minner/Frauen, religiose
AmtstrigerInnen oder TheologInnen sowie Lailnnen. Drei Viertel der Initia-
tiven bringen laut der Dialogos-Studie regelmafiig zwischen 11-35 Personen
zusammen (vgl. ebd. 2011: 50). Die Fluktuation sei dabei relativ gering.
Insgesamt verzeichneten die Gruppen nach eigenen Angaben zum Zeitpunkt
der Erhebung um 2010 wachsende TeilnehmerInnenzahlen. 20 Prozent der

- am 14.02.2026, 19:24:18.

57


https://doi.org/10.14361/9783839451908-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Religdse Pluralitaten

Initiativen beklagten allerdings eine Riickliufigkeit der Teilnahme bzw.
Fluktuation unter MuslimInnen.

Zwei grofie Themen werden hiufig als herausragende Herausforderungen fiir
interreligiése Aktivititen genannt: Einerseits die insgesamt niedrigen Res-
sourcen, die sich hiufig auf die von einer Gemeinde zur Verfiigung gestellten
Riumlichkeiten beschrinken, und selten weitere finanzielle Unterstiitzung
beinhalten (vgl. Klinkhammer et al. 2011: 61), andererseits aber die deutlich
ungleich verteilten Ressourcen zwischen den Teilnehmerlnnen verschiede-
ner religigser Traditionen, sobald man einen breiteren Ressourcenbegriff an-
legt. Muslimische und andere migrierte Gemeinschaften verfiigen z.B. selte-
ner iitber Gebiude und haben weniger finanzielle Ressourcen, aber auch we-
niger personelle Kapazititen, um theologisch gebildete TeilnehmerInnen zu
entsenden, und weniger Zeit fir ihr Engagement (vgl. ebd.: 103f., aber auch
Teczan 2006: 30, Wilke 2006: 25). Dies resultiert in einer Gesamtschieflage:
Christliche TeilnehmerInnen stellen damit nicht nur personell die Mehrheit,
sondern dominieren hiufig auch die Themen und die riumlichen Gegeben-
heiten. Damit wird die Rollenverteilung von >GastgeberInnen und Gistenc
im Verhiltnis von deutschstimmig geprigter Mehrheitsreligion und migran-
tisch geprigter Minderheitsreligion perpetuiert.

Motive der Teilnahme

Entsprechend dem Entstehungshintergrund einer groflen Mehrheit der Dia-
loge aus der medialen Wahrnehmung der weltweiten kriegerisch-gewalttiti-
gen oder terroristischen Aktivititen islamistisch-politischer Gruppen hat die
Dialogos-Studie als kollektives Motiv in den Gruppen, die friedliche Koexis-
tenz in Deutschland iiber den interreligiosen Dialog zu sichern, ermittelt.
So haben auch Motive wie »gemeinsame Werte entdecken und fordern« und
»Islamfeindlichkeit und Vorurteilen entgegenzuwirken« itber 9o-prozentige
Zustimmung in den Gruppen erhalten (vgl. Klinkhammer et al. 2011: 46fF)."
Dabei geht es wie angedeutet nicht um die Aufarbeitung der politischen Hin-
tergriinde der Gewaltausbriiche, vielmehr werden in den Gruppen in oftmals

b8 Hier klingt das von vielen Dialogteilnehmerinnen empfundene Defizit gesellschaftli-
cher Partizipation und Integration insbesondere von MuslimlInnen an (vgl. Klinkham-
mer et al. 2011: 72). Fiir diese Fragen haben sich 298 Mitglieder aus 57 Gruppen zusatz-
lich an einer Teilnehmerlinnenbefragung beteiligt.

- am 14.02.2026, 19:24:18.



https://doi.org/10.14361/9783839451908-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Interreligiser Dialog als Strategie des Umgangs mit religioser Pluralitat

offentlichen Diskussionsveranstaltungen Aspekte des Islams und des Chris-
tentums im Vergleich vorgestellt, die die Gemeinsamkeiten dieser beiden Re-
ligionstraditionen widerspiegeln sollen, oder es wird allgemein Aufklirungs-
arbeit iber den Islam in offentlichen Vortrigen und Podiumsdiskussionen
betrieben (vgl. ebd.: 68ff). 85 Prozent der Gruppen haben zudem auch die
Verbesserung der gemeinsamen gesellschaftlichen Lebenswelt als Ziel vor Au-
gen und mochten mit dem Dialog das »Zusammenleben vor Ort gemeinsam
gestalten«. Damit betrachten weit tiber drei Viertel der Gruppen den interre-
ligiésen Dialog unter dem Aspekt von sozialer Gerechtigkeit und Empower-
ment, indem sie mit ihm die »gesellschaftliche Teilhabe von MigrantInnen
fordern« wollen. In dhnlicher Weise weist auch Teczan (2006) darauf hin, dass
die Dialoggruppen zwar theologische Themen als identititsstiftend benennen
mogen, aber ihre konkreten Anliegen sich hiufig auf einer praktischen, gesell-
schaftspolitischen Ebene befinden, und ihre Themen deshalb implizit eng mit
je gegenwirtigen politischen Debatten verkniipft sind (vgl. Teczan 2006: 29f.).
Ebenfalls drei Viertel der Gruppen haben den interreligisen Dialog im en-
geren Sinne auch unter einem religionspolitischen Aspekt verstanden, indem
sie mit ihm grundsitzlich die »Gleichstellung aller Religionsgemeinschaften«
fordern, das heiflt hier insbesondere die Gleichstellung des Islams mit dem
Christentum unterstiitzen wollen (vgl. Klinkhammer et al. 2011: 68f). Nicht
ganz so breite, aber doch auch bedeutende Zustimmungswerte hat demge-
geniiber das Motiv erhalten, im interreligiosen Dialog solle die »Stirkung re-
ligiéser Interessen gegeniiber dem Staat« (32 %) vorangetrieben werden. In
eine religiése oder spirituelle Richtung geht die breite Zustimmung der be-
fragten Gruppen, »die eigene Religion besser verstehen« zu wollen (81 %): Hier
geht es um die Moglichkeit, in den Begegnungen mit den anderen die eigene
Religion zu ergriinden und neu iiber sie nachzudenken.

Wie sich in den hohen Zustimmungswerten bereits zeigt, zeichnen sich die
Gruppen insgesamt nicht durch eine je eindeutige Ziel- und Losungsorien-
tierung aus, vielmehr scheint fiir die TeilnehmerInnen das Dialoggeschehen
selbst bereits die oben genannten unterschiedlichen Ziele in sich zu ver-
korpern. Insofern ist dann eher von kollektiven Motiven die Rede als von
Zielen. Dies bestitigt auch Nagels (2012) Betrachtung des Dialoggeschehens
als rituelles Geschehen (»Interaktionsritual«), das als performatives Handeln
verstanden wird. Auch dessen mediale und diskursive Uberformung bzw.
Einbettung ist in diesen kollektiven Motiven deutlich auszumachen. Nagel
bezeichnet solche diskursiven Einbettungen der interreligiésen Aktivitit

- am 14.02.2026, 19:24:18.

59


https://doi.org/10.14361/9783839451908-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60

Religdse Pluralitaten

auch als »institutionelle Mythen« (Nagel 2012: 248 unter Bezug auf Mey-
er/Boli/Thomas), die die Teilnehmenden solcher Aktivititen auflerdem auf
eine bestimmte symbolische Position in der Aushandlung von religiser
Vielfalt riicken.” Insofern scheinen sich interreligiose Aktivititen insge-
samt als soziale und >symbolpolitische« Orte unterschiedlicher Diskurse,
Positionierungen und Bearbeitungen religioser Vielfalt etabliert zu haben.

Die Studie des Religionswissenschaftlers Martin Rétting (2011), in der der
interreligiose Dialog grundsitzlich als individueller Lernprozess verstanden
wird, scheint zunichst diese Sicht der offenen Ver- bzw. Bearbeitung von re-
ligiéser Vielfalt im bzw. mittels des Dialogs zu stiitzen. Rotting hat etwa 100
TeilnehmerInnen an interreligiosen Dialogen direkt sowie weitere 200 per
online-Fragebogen befragt” und kommt zu dem Schluss, dass es sechs ideal-
typische Dialog-Typen gebe, die im interreligiésen Dialog agieren:

1. Der spirituelle Pilger, der auf der Suche nach Spiritualitit auch im Anderen
ist.

2. Der soziale Beweger, der den Wandel der Gesellschaft im und durch den
Dialog anstrebt.

3. Der religiés Kulturelle, der Dialog vor allem als gesellschaftliche Aufgabe
sieht.

4. Der Kultur-Harmonisierer, der an der Bearbeitung von Briichen und Kon-
flikten durch den Dialog interessiert ist.

5. Der orthodoxe Adapter, der an seiner religiésen Tradition trotz Offnung
zur Pluralitit festhilt.

6. Der humanitar Religiose, der vor allem das Verbindende und schopfungs-
bewahrende in den Religionen sieht.

Diese Typen seien entweder durch eine »kontemplative«-innere oder stir-
ker durch eine »aktive«-gesellschaftliche Motivation angetrieben, sich dem

12 Aus kritischer evaluativer Perspektive wurden an dieser Stelle die These des interre-
ligiésen Dialogs als politische Instrumentalisierung (vgl. Tezcan 2006) und die The-
se der Uberlagerung des interreligiosen Dialogs durch die Integrationsdebatte (vgl.
Klinkhammer et al. 2011: 251ff) ins Feld gefiihrt. Diesen Thesen entspricht auch die in
den letzten zehn Jahren immer wiederkehrende politische Zuspitzung der Debatte um
gesellschaftliche Integration aufeinen als deviant markierten Islam (vgl. z.B. Spielhaus
2011).

13 Leiderist der Fragebogen dazu nicht einsehbar.

- am 14.02.2026, 19:24:18.



https://doi.org/10.14361/9783839451908-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Interreligiser Dialog als Strategie des Umgangs mit religioser Pluralitat

interreligiésen Dialog zu widmen. Die Religionsauffassung im Dialog sowie
dieser Dialogtypen bewege sich zwischen der Auffassung von Religion als spe-
zifischer Referenz bis hin zu Religion als Prozess. Interreligiése Lernprozesse
im Dialog versteht Rotting entsprechend als »Ausgleichsbewegung zwischen
Prozess- und Referenzreligiositit« (2011: 155).

Es zeigen sich in den Idealtypen bei Rétting mithin recht diverse Motiv-
lagen und Umgangsweisen der TeilnehmerInnen von interreligiésen Dialog-
gruppen mit religidser Pluralitit. Rotting weist zwar darauf hin, dass sich die
unterschiedlichen Motive bzw. »individuellen Dialogtypen« aus einer Kombi-
nation aus externen gesellschaftlichen Einflussfaktoren wie auch aus biogra-
phischen Erfahrungen speisen (vgl. ebd.), aber welche biografischen Erfah-
rungen und welche gesellschaftlichen Einflussfaktoren zu welchen seiner ge-
nannten Idealtypen fithren, bleibt in Rottings stark individualpsychologischer
Perspektive unbeantwortet. Die Perspektive auf den interreligiésen Dialog als
Lernfeld stellt eine spezifische Blickrichtung dar, die potenziell komplemen-
tir besteht zu den oben dargelegten rituellen performativen Dimensionen in-
terreligiéser Aktivititen sowie zu seiner Eigenschaft als »network domain«
(Nagel 2012)"*. Insofern sind die ausgearbeiteten Dialogtypen Rottings als
heuristische Grofe fiir die Suche nach unterschiedlichen biografisch wie ge-
sellschaftlich induzierten Verarbeitungsformen im Dialog ebenfalls hilfreich.

Vier grundlegende Rahmungen der Motivlagen im interreligiésen Dialog
identifizieren zuletzt Anna Ohrt und Mehmet Kalender (2018) auf der Basis
einer interaktionstheoretischen Perspektive:

1. Die soziale Rahmung, in der Motive wie die Forderung des sozialen Zusam-
menhalts, der Destruktion von Vorurteilen und der Bildung von Netzwerken
eine bedeutende Rolle spielen.

2. Die politische Rahmung, in der Motive wie Partizipation und Integration
von Religion bzw. Islam, Lobby-Arbeit und/oder der Wunsch nach 6ffentli-
cher Wahrnehmung und Akzeptanz von Dialog zentral sind.

3. Die personliche Rahmung, in der Dialog als Leidenschaft, personliche Ent-
wicklung und/oder Kontaktfeld geschitzt wird.

4. Die religiose Rahmung, in der der Dialog als zentrale religiose Aufgabe, als
spirituelle Begegnung und/oder als Missionierung wahrgenommen wird.

14 Fureine kritische Perspektive auf den interreligiésen Dialog in Bezug auf seine Anlage
als Lernfeld fiir — hier speziell friedenspolitische — Verdanderung vgl. Neufeldt 2o11.

- am 14.02.2026, 19:24:18.

61


https://doi.org/10.14361/9783839451908-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Religdse Pluralitaten

Der Dialog als Lernort spielt hier ebenfalls eine Rolle, aber nur untergeordnet.
Die Anlage der Systematisierung macht weiterhin im Vergleich zur indivi-
dualpsychologischen Perspektive Rottings deutlicher, dass hier Motive unter-
schiedlicher Rahmungen miteinander einhergehen kénnen. Ahnliches haben
auch schon Nagel und Kalender (2014) festgestellt, indem sie in ihrer qua-
litativen Untersuchung ihr Augenmerk auf die Frage nach den »treibenden
Kriften« fiir den Dialog legten und dafiir sowohl exogene Faktoren, wie z.B.
gesellschaftliche Strukturen, soziale Erwartungen, politische Interessen und
historische Einzelereignisse, als auch endogene Faktoren, wie zum Beispiel
die Anliegen der Dialoggruppen in Bezug auf politische, symbolische, dialog-
orientierte und gemeinschaftsfordernde Ziele, fokussierten. Ergebnis ihrer
Befragung von insbesondere den professionellen-religiésen VertreterInnen
im Dialog ist ebenfalls, dass unterschiedliche Faktoren ineinandergreifen.
Dabei betonen Nagel und Kalender, dass die endogenen und exogenen Fakto-
ren nicht bewusst gewdhlt und miteinander verkniipft wiirden, so dass eine
weitere Untersuchung notwendig wire, um letztlich die »treibenden Krifte«
fiir eine grundlegende Theorie der Motivationen interreligioser Aktivititen zu
erstellen (vgl. ebd.: 97). Ohrt und Kalender (2018) haben mit ihrer vorgenom-
menen Rahmung genau diese Frage beantworten wollen.

Das folgende Kapitel blickt nun auf unsere InterviewpartnerInnen und die
Bedeutung, die die Teilnahme an Formaten des interreligiésen Dialogs fiir sie
hat. Dafiir werden zunichst Motive, Herausforderungen und Anliegen an den
interreligiésen Dialog beleuchtet und an den eben skizzierten Forschungs-
stand zuriickgebunden. Ein weiterfithrender Blick richtet sich schliefilich auf
die biografische Bedeutung des interreligiésen Dialogs fiir die TeilnehmerIn-
nen, und soll den speziellen Fokus auf den interreligiésen Dialog damit auch
anschlussfihig machen fir die tibergeordnete Fragestellung unserer Unter-
suchung nach den individuellen Erfahrungen religioser Pluralitit und ihren
Konsequenzen.

3.3 Teilnahme an interreligiosen Aktivitaten als Wahrnehmung
und Umgang mit religioser Vielfalt

Die Erfahrungen unserer InterviewpartnerInnen mit religioser Vielfalt sind
im Einzelnen sehr unterschiedlich und darin unter anderem abhingig von der
Zeit, in der sie aufwuchsen, und den dann jeweils prigenden zeitgeschicht-

- am 14.02.2026, 19:24:18.



https://doi.org/10.14361/9783839451908-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

