
54 Religöse Pluralitäten

an den zahlreichen Handbüchern, die in den letzten Jahren in Zusammenar-

beit unterschiedlicherTheologInnen und ReligionsvertreterInnen zumThema

erschienen sind (vgl. etwa Dehn 2009, Cornille 2013, Rohe et al. 2015, Heine

et al. 2014, Rötting et al. 2016, Affolderbach et al. 2016). Entsprechend werden

auch die eher freiflottierenden Dialoggruppen nun von ihren theologischen

und kirchlichen KritikerInnen bedacht: 2008 hat Cathrine Cornille mit ihrem

Buch »The Im-Possibility of Interreligious Dialogue« auf die notwendige theo-

logische und existenzielle Tiefe und Reflexion beim Dialog hingewiesen, die

sie in vielen interreligiösen Graswurzel-Aktivitäten nicht gegeben sieht. Auch

die Evangelische Kirche Deutschland (EKD) hat eine Handreichung (2006) er-

stellt, die vor allem Grenzen zum Islam im Dialog markiert.

3.2 Empirische Befunde: Handlungsformen und Motive der
Teilnahme

Nicht nur das religiöse und theologische Interesse für dieses intermediäre

Phänomen interreligiöser Aktivitäten ist in den letzten zehn Jahren stark an-

gestiegen, auch die religions- und sozialwissenschaftliche Forschung hat den

interreligiösen Dialog in den letzten Jahren zunehmend als modernes Phä-

nomen des Umgangs mit bzw. der governance von religiöser Vielfalt entdeckt.

Erste qualitative Pionierarbeiten aus der religions- und sozialwissen-

schaftlichen Forschung in Deutschland widmeten sich im ersten Jahrzehnt

des neuen Jahrtausends vor allem der evaluativen Frage, inwieweit interreli-

giöse Dialoggruppen ihrem Selbstanspruch auf Konfliktbearbeitung gerecht

werden bzw. zur Sicherung eines friedlichen Zusammenlebens beitragen

(vgl. Fries/Wilke 2003, Wilke 2005, Klinkhammer/Satilmis 2007). Breite-

re deskriptive quantitative und qualitative Ergebnisse zu interreligiösen

Dialoginitiativen in Deutschland hat bislang nur die Dialogos-Studie (Klink-

hammer et al. 2011) vorgelegt, die die Arbeit interreligiöser Dialoginitiativen

in Deutschland unter Beteiligung von MuslimInnen untersucht hat.8 Da-

neben sind aber in den letzten Jahren weitere qualitativ-empirische und

8 Über 230 solcher multireligiösen Dialoginitiativen konnten ausfindig gemacht wer-

den, die unabhängig und neben den offiziellen kirchlichen Dialogen agierten. 132

Dialoginitiativen haben sich davon an der Befragung beteiligt. Von diesen befragten

Gruppen bestanden 46 % aus ChristInnen und MuslimInnen, 44 % sind multireligiö-

se Gruppen, 11 % Trialoggruppen. Darüber hinaus wurden (jenseits der ca. 230 Initia-

tiven) weitere ca. 40 Akademieprojekte, offizielle Dialoge von Kirchen-/Verbandslei-

https://doi.org/10.14361/9783839451908-011 - am 14.02.2026, 19:24:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Interreligiöser Dialog als Strategie des Umgangs mit religiöser Pluralität 55

systematische Untersuchungen zu interreligiösen Aktivitäten entstanden,

die die Frage nach den Zielen, Arbeitsweisen und Teilnehmenden in unter-

schiedlicher Weise operationalisiert und untersucht haben. Sie fokussieren

sich insbesondere auf a) das Feld der Dialogveranstaltung als solche, und

betrachten einerseits die Teilnehmenden – Individuen wie Institutionen,

ihre Relationen, Motive und Ziele –, andererseits die inhaltlichen Schwer-

punkte der Veranstaltungen sowie die Prozesse, Rituale und Techniken, die

diese explizit oder implizit prägen. Weitere Forschungsrichtungen blicken

b) auf die Rahmenbedingungen der Veranstaltungen, etwa Ort, Atmosphäre,

InitiatorInnen und Rollen, Anlässe oder Arbeitsweisen des Formats; oder

c) auf das Verhältnis des Dialogs zu weiteren gesellschaftlichen Feldern,

etwa Politik, Zeitgeschichte oder gesellschaftlicher Öffentlichkeit. Der Fo-

kus auf d) Konsequenzen der Formate – seien es individuelle, lokale oder

gesellschaftliche – ist bisher noch weitgehend unberücksichtigt geblieben.9

Im Folgenden möchten wir vor allem den Blick auf die individuellen Teil-

nehmenden, ihre Anliegen und Motive sowie mögliche Konsequenzen der

Teilnahme im Kontext ihrer biografischen Einbettung richten. Dafür blicken

wir zunächst auf die Handlungsformen der interreligiösen Aktivitäten, die

den Rahmen für Biografisierungen solcher Art ermöglichen.

Handlungsformen und Herausforderungen interreligiöser Aktivitäten

Die Dialogos-Studie (Klinkhammer et al. 2011) untersuchte als interreligiöse

Dialoginitiativen niedrigschwellige regelmäßige Zusammenkünfte von Per-

sonen, die sich bestimmten Glaubensrichtungen zugehörig fühlen (hier unter

Beteiligung von MuslimInnen), und die sich eigens zum Zweck des Dialogs

gebildet haben. Sie zeigte, dass es in diesem Kontext verbreitete Arbeitswei-

sen gibt, darunter gegenseitige Besuche in den religiösen Gebäuden, Vorträge

und Informationsveranstaltungen sowie Diskussionsgruppen, aber auch ge-

meinsame Ausflüge, Strategietreffen, Runde Tische und gemeinsame Gebete

oder Gottesdienste (vgl. Klinkhammer et al. 2011: 67).Während sich rund drei

Viertel aller Initiativen ausschließlich oder vor allem auf religiöse, spiritu-

elle oder theologische Themen fokussieren, behandeln noch über die Hälfte

tungen und Kirchengemeindeinitiativen identifiziert, die aber in der Dialogos-Studie

keine Berücksichtigung gefunden haben.

9 Siehe ausführlicher zu Systematisierungdes Forschungsstandes sowie der Forschungs-

desiderate Neumaier (2020).

https://doi.org/10.14361/9783839451908-011 - am 14.02.2026, 19:24:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 Religöse Pluralitäten

der Gruppen auch gesellschaftspolitische oder alltagsbezogene Themen (vgl.

ebd.: 69f.). Spätere qualitative Studien haben zum einen Ausrichtung und Ak-

tivitäten dieser Gruppen weiter differenzierend betrachtet, zum anderen das

Spektrum ihrer Aufmerksamkeit im interreligiösen Feld erweitert. So zeigt

sich, dass der interreligiöse Dialog eine spezifische Form unter verschiedenen

interreligiösen Aktivitäten ist, darunter interreligiöse Nachbarschaftstreffs,

interreligiöse Friedensgebete, interreligiöse Schulandachten, Tage der offe-

nen Tür und interreligiöse Events wie etwa Sportveranstaltungen (vgl. Nagel

2012). An dieser größeren Bandbreite lassen sich auch verschiedene Ritua-

le und Techniken aufzeigen, die die Veranstaltungen prägen: Auf Goffmann

aufbauend analysiert Nagel (2015) interreligiöse Aktivitäten als rituelle Inter-

aktionen, die sich zwischen verschiedenen interreligiösen Formaten unter-

scheiden: So folgen gemeinsame Gebets- und Gottesdienstveranstaltungen,

aber auch Podiumsdiskussionen häufig besonders detaillierten Ablaufplänen,

die sicherstellen sollen, dass alle involvierten religiösen Traditionen gleich be-

handelt werden; auch der Spielraum für das Aufkommen von Konflikten ist

je nach Format sehr unterschiedlich (vgl. ebd.: 65, vgl. auch Klinkhammer et

al. 2011: 126-131).

 

Die Dialogos-Studie hatte noch eine starke Vermischung des thematischen

Spektrums der Dialoggruppen wie auch der Arbeitsformen in den Dialog-

gruppen festgestellt,10 neuere qualitative Untersuchungen versuchen jedoch,

verschiedene Ebenen des Handelns in den Initiativen zu unterscheiden: theo-

logischeDialoge,Dialoge für den sozialen Zusammenhalt und die Brückenbil-

dung (zur stärkerenWahrnehmung des anderen), für rituelles oder auf Aktion

bedachtes Handeln sowie für die Stärkung der eigenen Gruppe nach außen

(vgl. Griera/Forteza 2011). Dabei zeigt insbesondere Nagel durch seine Opera-

tionalisierung der interreligiösen Aktivitäten als »relationales Ereignis«, dass

überdies jede interreligiöse Aktivität als mehrfach kodiert zu lesen ist: in Be-

zug auf ihre »Governance-Struktur«, und in Bezug darauf, dass das Ereignis

als »Interaktionsritual« und als »Netzwerkdomäne« fungiert (vgl. Nagel 2012:

246). Dabei meint die »Governance-Struktur«, dass das interreligiöse Gesche-

hen immer auch ein Verhältnis in seiner Interaktion zu staatlichen Akteuren,

10 Dialoggruppen organisieren z.B. Friedensgebete, Meditationen, Diskussionsgruppen,

Vorträge sowie gemeinsame interreligiöse Events und andere Aktionsformen, es ver-

eint sie das Interesse an religiösen, theologischen und auch politischen Themen (vgl.

Klinkhammer et al. 2011: 69).

https://doi.org/10.14361/9783839451908-011 - am 14.02.2026, 19:24:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Interreligiöser Dialog als Strategie des Umgangs mit religiöser Pluralität 57

Interessen oder Themen aufweist. Die Dialogos-Studie kann diesen Befund

bestätigen, da fast drei Viertel der Gruppen zustimmten, dass integrations-

politische Fragestellungen eine wichtige Rolle bei ihrem religiösen Austausch

spielen (vgl. Klinkhammer et al. 2011: 47). Die Betrachtung der interreligiö-

sen Aktivitäten als »Interaktionsritual« trägt zudem der rituellen und sym-

bolischen Komponente des Geschehens und dem wenig konkret problemori-

entierten Ansatz der Begegnungen Rechnung. Und schließlich bezieht sich

die Analyse der interreligiösen Aktivität als »network domain« auf die »dis-

kursive Einbettung« dieser Aktivitäten sowie auf die an ihr vorgenommene

Grenzarbeit in Bezug auf das Verständnis des pluralen Feldes sowie in Bezug

auf die Positionierung der eigenen Person in diesem Feld (vgl. ebd.: 248 und

Klinkhammer 2019). Dieser Aspekt erscheint umso interessanter, wenn man

das Ergebnis aus der Dialogos-Studie hinzunimmt, dass gut 40 Prozent der

nicht-muslimischen Teilnehmenden, bevor sie Mitglied einer Dialoggruppe

wurden, selten oder keinen Kontakt mit MuslimInnen hatten (vgl. Klinkham-

mer et al. 2011: 144). Dialoginitiativen sind also zu weiten Teilen auch inter-

kulturelle und interreligiöse Kontaktbörsen. Religiöse Pluralität ist also we-

niger eine mikrosoziale Alltagserfahrung, sondern oft medial bzw. diskursiv

vorgeformt und als solche in die interreligiöse Aktivität als Rahmen getra-

gen. Insbesondere an diese Ebene der Analyse der interreligiösen Aktivität

als »network domain« schließt unser Interesse an den Dialoginitiativen im

Rahmen der vorliegenden Studie an. Daraus generiert sich im Weiteren die

Frage, welche Teilnehmenden sich mit welchen Motiven und Zielsetzungen

in interreligiösen Initiativen befinden. Auch hierzu liegen bereits einige wei-

terführende Studien vor, die Motivanalyse sowie Individualtypenbildung un-

ternommen haben, die wir im nächsten Abschnitt genauer betrachten.

Laut Dialogos-Studie konzentrieren sich die wenigsten interreligiösen

Aktivitäten auf eingeschränkte Zielgruppen, obgleich vieles auf die mo-

notheistischen (sog. abrahamitischen) Religionen zugeschnitten ist und

BuddhistInnen und HinduistInnen meist zwar willkommen, kleinere reli-

giöse Gruppen oder auch Nicht-Religiöse in der Regel als Teilnehmende aber

nicht vorgesehen sind. Die meisten Gruppen verstehen sich dennoch als

für alle Interessierten offen – also für Alte/Junge, Männer/Frauen, religiöse

AmtsträgerInnen oder TheologInnen sowie LaiInnen. Drei Viertel der Initia-

tiven bringen laut der Dialogos-Studie regelmäßig zwischen 11-35 Personen

zusammen (vgl. ebd. 2011: 50). Die Fluktuation sei dabei relativ gering.

Insgesamt verzeichneten die Gruppen nach eigenen Angaben zum Zeitpunkt

der Erhebung um 2010 wachsende TeilnehmerInnenzahlen. 20 Prozent der

https://doi.org/10.14361/9783839451908-011 - am 14.02.2026, 19:24:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 Religöse Pluralitäten

Initiativen beklagten allerdings eine Rückläufigkeit der Teilnahme bzw.

Fluktuation unter MuslimInnen.

 

Zwei großeThemen werden häufig als herausragende Herausforderungen für

interreligiöse Aktivitäten genannt: Einerseits die insgesamt niedrigen Res-

sourcen, die sich häufig auf die von einer Gemeinde zur Verfügung gestellten

Räumlichkeiten beschränken, und selten weitere finanzielle Unterstützung

beinhalten (vgl. Klinkhammer et al. 2011: 61), andererseits aber die deutlich

ungleich verteilten Ressourcen zwischen den TeilnehmerInnen verschiede-

ner religiöser Traditionen, sobald man einen breiteren Ressourcenbegriff an-

legt. Muslimische und andere migrierte Gemeinschaften verfügen z.B. selte-

ner über Gebäude und haben weniger finanzielle Ressourcen, aber auch we-

niger personelle Kapazitäten, um theologisch gebildete TeilnehmerInnen zu

entsenden, und weniger Zeit für ihr Engagement (vgl. ebd.: 103f., aber auch

Teczan 2006: 30, Wilke 2006: 25). Dies resultiert in einer Gesamtschieflage:

Christliche TeilnehmerInnen stellen damit nicht nur personell die Mehrheit,

sondern dominieren häufig auch die Themen und die räumlichen Gegeben-

heiten. Damit wird die Rollenverteilung von ›GastgeberInnen und Gästen‹

im Verhältnis von deutschstämmig geprägter Mehrheitsreligion und migran-

tisch geprägter Minderheitsreligion perpetuiert.

Motive der Teilnahme

Entsprechend dem Entstehungshintergrund einer großen Mehrheit der Dia-

loge aus der medialen Wahrnehmung der weltweiten kriegerisch-gewalttäti-

gen oder terroristischen Aktivitäten islamistisch-politischer Gruppen hat die

Dialogos-Studie als kollektives Motiv in den Gruppen, die friedliche Koexis-

tenz in Deutschland über den interreligiösen Dialog zu sichern, ermittelt.

So haben auch Motive wie »gemeinsame Werte entdecken und fördern« und

»Islamfeindlichkeit und Vorurteilen entgegenzuwirken« über 90-prozentige

Zustimmung in den Gruppen erhalten (vgl. Klinkhammer et al. 2011: 46ff).11

Dabei geht es wie angedeutet nicht um die Aufarbeitung der politischen Hin-

tergründe der Gewaltausbrüche, vielmehr werden in den Gruppen in oftmals

11 Hier klingt das von vielen DialogteilnehmerInnen empfundene Defizit gesellschaftli-

cher Partizipation und Integration insbesondere von MuslimInnen an (vgl. Klinkham-

mer et al. 2011: 72). Für diese Fragen haben sich 298Mitglieder aus 57 Gruppen zusätz-

lich an einer TeilnehmerInnenbefragung beteiligt.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-011 - am 14.02.2026, 19:24:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Interreligiöser Dialog als Strategie des Umgangs mit religiöser Pluralität 59

öffentlichen Diskussionsveranstaltungen Aspekte des Islams und des Chris-

tentums im Vergleich vorgestellt, die die Gemeinsamkeiten dieser beiden Re-

ligionstraditionen widerspiegeln sollen, oder es wird allgemein Aufklärungs-

arbeit über den Islam in öffentlichen Vorträgen und Podiumsdiskussionen

betrieben (vgl. ebd.: 68ff). 85 Prozent der Gruppen haben zudem auch die

Verbesserung der gemeinsamen gesellschaftlichen Lebenswelt als Ziel vor Au-

gen und möchten mit dem Dialog das »Zusammenleben vor Ort gemeinsam

gestalten«. Damit betrachten weit über drei Viertel der Gruppen den interre-

ligiösen Dialog unter dem Aspekt von sozialer Gerechtigkeit und Empower-

ment, indem sie mit ihm die »gesellschaftliche Teilhabe von MigrantInnen

fördern« wollen. In ähnlicherWeise weist auch Teczan (2006) darauf hin, dass

die Dialoggruppen zwar theologischeThemen als identitätsstiftend benennen

mögen, aber ihre konkreten Anliegen sich häufig auf einer praktischen, gesell-

schaftspolitischen Ebene befinden, und ihreThemen deshalb implizit engmit

je gegenwärtigen politischen Debatten verknüpft sind (vgl. Teczan 2006: 29f.).

Ebenfalls drei Viertel der Gruppen haben den interreligiösen Dialog im en-

geren Sinne auch unter einem religionspolitischen Aspekt verstanden, indem

sie mit ihm grundsätzlich die »Gleichstellung aller Religionsgemeinschaften«

fördern, das heißt hier insbesondere die Gleichstellung des Islams mit dem

Christentum unterstützen wollen (vgl. Klinkhammer et al. 2011: 68ff). Nicht

ganz so breite, aber doch auch bedeutende Zustimmungswerte hat demge-

genüber das Motiv erhalten, im interreligiösen Dialog solle die »Stärkung re-

ligiöser Interessen gegenüber dem Staat« (32 %) vorangetrieben werden. In

eine religiöse oder spirituelle Richtung geht die breite Zustimmung der be-

fragten Gruppen, »die eigene Religion besser verstehen« zuwollen (81 %): Hier

geht es um die Möglichkeit, in den Begegnungen mit den anderen die eigene

Religion zu ergründen und neu über sie nachzudenken.

 

Wie sich in den hohen Zustimmungswerten bereits zeigt, zeichnen sich die

Gruppen insgesamt nicht durch eine je eindeutige Ziel- und Lösungsorien-

tierung aus, vielmehr scheint für die TeilnehmerInnen das Dialoggeschehen

selbst bereits die oben genannten unterschiedlichen Ziele in sich zu ver-

körpern. Insofern ist dann eher von kollektiven Motiven die Rede als von

Zielen. Dies bestätigt auch Nagels (2012) Betrachtung des Dialoggeschehens

als rituelles Geschehen (»Interaktionsritual«), das als performatives Handeln

verstanden wird. Auch dessen mediale und diskursive Überformung bzw.

Einbettung ist in diesen kollektiven Motiven deutlich auszumachen. Nagel

bezeichnet solche diskursiven Einbettungen der interreligiösen Aktivität

https://doi.org/10.14361/9783839451908-011 - am 14.02.2026, 19:24:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 Religöse Pluralitäten

auch als »institutionelle Mythen« (Nagel 2012: 248 unter Bezug auf Mey-

er/Boli/Thomas), die die Teilnehmenden solcher Aktivitäten außerdem auf

eine bestimmte symbolische Position in der Aushandlung von religiöser

Vielfalt rücken.12 Insofern scheinen sich interreligiöse Aktivitäten insge-

samt als soziale und ›symbolpolitische‹ Orte unterschiedlicher Diskurse,

Positionierungen und Bearbeitungen religiöser Vielfalt etabliert zu haben.

 

Die Studie des Religionswissenschaftlers Martin Rötting (2011), in der der

interreligiöse Dialog grundsätzlich als individueller Lernprozess verstanden

wird, scheint zunächst diese Sicht der offenen Ver- bzw. Bearbeitung von re-

ligiöser Vielfalt im bzw. mittels des Dialogs zu stützen. Rötting hat etwa 100

TeilnehmerInnen an interreligiösen Dialogen direkt sowie weitere 200 per

online-Fragebogen befragt13 und kommt zu dem Schluss, dass es sechs ideal-

typische Dialog-Typen gebe, die im interreligiösen Dialog agieren:

 

1. Der spirituelle Pilger, der auf der Suche nach Spiritualität auch im Anderen

ist.

2. Der soziale Beweger, der den Wandel der Gesellschaft im und durch den

Dialog anstrebt.

3. Der religiös Kulturelle, der Dialog vor allem als gesellschaftliche Aufgabe

sieht.

4. Der Kultur-Harmonisierer, der an der Bearbeitung von Brüchen und Kon-

flikten durch den Dialog interessiert ist.

5. Der orthodoxe Adapter, der an seiner religiösen Tradition trotz Öffnung

zur Pluralität festhält.

6. Der humanitär Religiöse, der vor allem das Verbindende und schöpfungs-

bewahrende in den Religionen sieht.

 

Diese Typen seien entweder durch eine »kontemplative«-innere oder stär-

ker durch eine »aktive«-gesellschaftliche Motivation angetrieben, sich dem

12 Aus kritischer evaluativer Perspektive wurden an dieser Stelle die These des interre-

ligiösen Dialogs als politische Instrumentalisierung (vgl. Tezcan 2006) und die The-

se der Überlagerung des interreligiösen Dialogs durch die Integrationsdebatte (vgl.

Klinkhammer et al. 2011: 251ff) ins Feld geführt. Diesen Thesen entspricht auch die in

den letzten zehn Jahren immerwiederkehrende politische Zuspitzung derDebatte um

gesellschaftliche Integration auf einen als deviantmarkierten Islam (vgl. z.B. Spielhaus

2011).

13 Leider ist der Fragebogen dazu nicht einsehbar.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-011 - am 14.02.2026, 19:24:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Interreligiöser Dialog als Strategie des Umgangs mit religiöser Pluralität 61

interreligiösen Dialog zu widmen. Die Religionsauffassung im Dialog sowie

dieser Dialogtypen bewege sich zwischen der Auffassung von Religion als spe-

zifischer Referenz bis hin zu Religion als Prozess. Interreligiöse Lernprozesse

im Dialog versteht Rötting entsprechend als »Ausgleichsbewegung zwischen

Prozess- und Referenzreligiosität« (2011: 155).

Es zeigen sich in den Idealtypen bei Rötting mithin recht diverse Motiv-

lagen und Umgangsweisen der TeilnehmerInnen von interreligiösen Dialog-

gruppen mit religiöser Pluralität. Rötting weist zwar darauf hin, dass sich die

unterschiedlichen Motive bzw. »individuellen Dialogtypen« aus einer Kombi-

nation aus externen gesellschaftlichen Einflussfaktoren wie auch aus biogra-

phischen Erfahrungen speisen (vgl. ebd.), aber welche biografischen Erfah-

rungen und welche gesellschaftlichen Einflussfaktoren zu welchen seiner ge-

nannten Idealtypen führen, bleibt in Röttings stark individualpsychologischer

Perspektive unbeantwortet. Die Perspektive auf den interreligiösen Dialog als

Lernfeld stellt eine spezifische Blickrichtung dar, die potenziell komplemen-

tär besteht zu den oben dargelegten rituellen performativen Dimensionen in-

terreligiöser Aktivitäten sowie zu seiner Eigenschaft als »network domain«

(Nagel 2012)14. Insofern sind die ausgearbeiteten Dialogtypen Röttings als

heuristische Größe für die Suche nach unterschiedlichen biografisch wie ge-

sellschaftlich induzierten Verarbeitungsformen im Dialog ebenfalls hilfreich.

 

Vier grundlegende Rahmungen der Motivlagen im interreligiösen Dialog

identifizieren zuletzt Anna Ohrt und Mehmet Kalender (2018) auf der Basis

einer interaktionstheoretischen Perspektive:

 

1. Die soziale Rahmung, in der Motive wie die Förderung des sozialen Zusam-

menhalts, der Destruktion von Vorurteilen und der Bildung von Netzwerken

eine bedeutende Rolle spielen.

2. Die politische Rahmung, in der Motive wie Partizipation und Integration

von Religion bzw. Islam, Lobby-Arbeit und/oder der Wunsch nach öffentli-

cher Wahrnehmung und Akzeptanz von Dialog zentral sind.

3. Die persönliche Rahmung, in der Dialog als Leidenschaft, persönliche Ent-

wicklung und/oder Kontaktfeld geschätzt wird.

4. Die religiöse Rahmung, in der der Dialog als zentrale religiöse Aufgabe, als

spirituelle Begegnung und/oder als Missionierung wahrgenommen wird.

14 Für eine kritische Perspektive auf den interreligiösen Dialog in Bezug auf seine Anlage

als Lernfeld für – hier speziell friedenspolitische – Veränderung vgl. Neufeldt 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-011 - am 14.02.2026, 19:24:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 Religöse Pluralitäten

 Der Dialog als Lernort spielt hier ebenfalls eine Rolle, aber nur untergeordnet.

Die Anlage der Systematisierung macht weiterhin im Vergleich zur indivi-

dualpsychologischen Perspektive Röttings deutlicher, dass hier Motive unter-

schiedlicher Rahmungen miteinander einhergehen können. Ähnliches haben

auch schon Nagel und Kalender (2014) festgestellt, indem sie in ihrer qua-

litativen Untersuchung ihr Augenmerk auf die Frage nach den »treibenden

Kräften« für den Dialog legten und dafür sowohl exogene Faktoren, wie z.B.

gesellschaftliche Strukturen, soziale Erwartungen, politische Interessen und

historische Einzelereignisse, als auch endogene Faktoren, wie zum Beispiel

die Anliegen der Dialoggruppen in Bezug auf politische, symbolische, dialog-

orientierte und gemeinschaftsfördernde Ziele, fokussierten. Ergebnis ihrer

Befragung von insbesondere den professionellen-religiösen VertreterInnen

im Dialog ist ebenfalls, dass unterschiedliche Faktoren ineinandergreifen.

Dabei betonen Nagel und Kalender, dass die endogenen und exogenen Fakto-

ren nicht bewusst gewählt und miteinander verknüpft würden, so dass eine

weitere Untersuchung notwendig wäre, um letztlich die »treibenden Kräfte«

für eine grundlegendeTheorie derMotivationen interreligiöser Aktivitäten zu

erstellen (vgl. ebd.: 97). Ohrt und Kalender (2018) haben mit ihrer vorgenom-

menen Rahmung genau diese Frage beantworten wollen.

Das folgendeKapitel blickt nun auf unsere InterviewpartnerInnen und die

Bedeutung, die die Teilnahme an Formaten des interreligiösen Dialogs für sie

hat. Dafür werden zunächst Motive, Herausforderungen und Anliegen an den

interreligiösen Dialog beleuchtet und an den eben skizzierten Forschungs-

stand zurückgebunden. Ein weiterführender Blick richtet sich schließlich auf

die biografische Bedeutung des interreligiösen Dialogs für die TeilnehmerIn-

nen, und soll den speziellen Fokus auf den interreligiösen Dialog damit auch

anschlussfähig machen für die übergeordnete Fragestellung unserer Unter-

suchung nach den individuellen Erfahrungen religiöser Pluralität und ihren

Konsequenzen.

3.3 Teilnahme an interreligiösen Aktivitäten als Wahrnehmung
und Umgang mit religiöser Vielfalt

Die Erfahrungen unserer InterviewpartnerInnen mit religiöser Vielfalt sind

imEinzelnen sehr unterschiedlich und darin unter anderem abhängig von der

Zeit, in der sie aufwuchsen, und den dann jeweils prägenden zeitgeschicht-

https://doi.org/10.14361/9783839451908-011 - am 14.02.2026, 19:24:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

