Why the Hell Not: Zu einer Theologie des Absurden

Knut Wenzel

Abstract

In a stroll through a gallery of figures of the absurd - Kinky Friedman, Louise Labé, Alexei
Navalny, Jesus Christ — the theological absurd is characterized as “unreserved trust without
reason”, ultimately culminating in the idea that faith is a “desireless longing”.

Key-Words
Aporia, Ambivalent Shoah Remembrance, Existential Riskiness of Love, Solace Without a Cause,
Abyssal Trust, Forgoing Faith

Dem Leben bin ich tot, und lebe

Von Gott begehr ich nichts, und glaube

Ich kenn die Tiefen der Verzweiflung, und hoffe
Ohne Hoffnung, Glaube, Lebens-Lust: ich liebe
(Marie de IAme)!

Einleitung

Das Folgende entwirft keine neue Theorie des Absurden. Es bewegt sich
im Paradigma, wie es von Seren Kierkegaard und Albert Camus formuliert
worden ist. Das Absurde resultiert aus der unbewdltigbaren Diskrepanz
(oder bezeichnet sie) zwischen menschlicher Vernunft und dem absoluten
Paradox der Inkarnation als Selbstvergegenwartigung des Gottlichen im
Endlichen (Kierkegaard), bzw. zwischen der Sinn- und Bedeutungslosigkeit
der Welt und dem absoluten Bedeutungsverlangen des Menschen (Camus).
Dieses Paradigma wird im Folgenden eher vorausgesetzt als ausdriicklich
angesprochen. Wenn schon Namen genannt werden, will ich anfiigen, dass
ich sehr viel der (Religions-)Philosophie des Aporetischen bei Heinz Ro-
bert Schlette verdanke, ohne mich hier ausdriicklich auf sie zu beziehen.
Was ich vielmehr vorlege, ist eine Galerie von Allegorien des Absurden.
Topik, Rhetorik und Kunstgeschichte einmal freihdndig zusammengezo-
gen, ist eine Allegorie die Personifikation einer Bedeutung, die nur allos,
anders sprechend, thematisiert werden kann. Wenn der Duktus dieser Ga-

1 Vgl. zum Werk der Marie de 'Ame Wenzel 2019: 253-266.

39

10.02.2026, 01:11:39. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Knut Wenzel

lerie von der Peripherie in die Mitte fithrt, sagt das nur etwas tiber die
Relevanz des Rands fiir das Zentrum aus.

1. Texas Jewboy

Der Titel enthdlt das Thema. Er stellt, was auch immer folgt, unter das
Vorzeichen der Sinnfrage: Warum? - Er fiihrt die Handhabung dieser
Frage mit der Rhetorik des Fluchens durch den Abgrund des Negativen -
Warum, zur Hélle? - und lasst das Ganze in eine Negation der Negativitat
miinden: Warum, zur Hélle, nicht?

Der Titel ist ein Zitat. Es handelt sich um den Slogan, unter dem Kinky
Friedman 2006 als unabhingiger Kandidat seine Kampagne fiir das Amt
des Gouverneurs von Texas lanciert hat. Wer ist Kinky Friedman? - ,,[E]in-
er der unterhaltsamsten Lebensverbesserer der Gegenwart® befindet 2010
Wiglaf Droste in der SZ. Der Slogan wird zum Titel eines Tribute-Albums,
das 2006 von fithrenden Country-Musikern fiir Friedman eingespielt wird:
Dwight Yoakam, Lyle Lovett, Willie Nelson ... 1994 verdffentlicht Friedman
den Song They Ain’t Makin' Jews like Jesus Anymore. In den Siebzigern hat
er eine Band, Kinky Friedman and The Texas Jewboys, eine Anspielung
auf Bob Wills and His Texas Playboys, die vor allem in den Vierzigern
den von Wills erfundenen Country Swing populdr machen. Eignet schon
den ,Playboys“ vor dem allusiven Hintergrund ,Cowboys® eine schrige
Konnotation, sind die ,Texas Jewboys“ die ultimative Realisation eines Oxy-
morons; welches Eisen konnte holzerner sein als ein jiidischer Cowboy?
(... vielleicht ein judisches Cowgirl ...) Allein diese Namensgebung ist
eine Zeichenhandlung gegen Antisemitismus, Rassismus, iiberhaupt gegen
das weifle, bewaffnete Redneck-tum, mit dem assoziiert zu werden Texas
sich nicht recht energisch wehrt. Sein Jidischsein dem exponierend, hat
Richard Samet Friedman Kinky zu seinem nom de guerre gewahlt. Die enge
Wortbedeutung von kinky lautet etwa: verdreht, kraus, abartig. So zwischen
den Stithlen platziert, kandidiert es sich besonders komfortabel fiir den
Gouverneursposten im Lone Star State: Why the hell not. Am Ende holt er
12,4 Prozent.

In einem weiten Radius umfasst der im Sprachgebrauch von kinky
festgelegte Sinn die Normabweichung beziiglich der sexuellen Praxis, den
schrillen Glamour in Auftreten und Habitus bis hin zu einer exzentrischen
Personlichkeit; ja, sogar eine ungewdhnliche Idee, in ihrer Unableitbarkeit
neue Horizonte eroffnend, kann kinky sein. Es ist dann vielleicht nicht ganz

40

10.02.2026, 01:11:39. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Why the Hell Not: Zu einer Theologie des Absurden

falsch, kinky als eine Art Vorlduferbegriff zu queer aufzufassen: quer zu
stehen, zu sein, zu tendenziell allem. Quer zur Welt, quer zur Wirklichkeit
- und genau so Anspruch auf Geltung zu erheben, auf Wiirde: auf Aner-
kennung, Wiirdigung. Friedman ist ein Aktivist der Kunst wie der Politik.
Er hat keinen Grund und kein Programm. Bei all dem Spielerischen, das
Pop-Kunst auch hat, und bei der Lust, die ins Spiel kommt, hat das, was
Kinky Friedman tut, nichts Beliebiges, vielmehr im Kern etwas Absolutes:
die performance der Selbstbestimmung des Subjekts in ihrer Uniiberspring-
barkeit. Am 27. Juni 2024 ist Friedman gestorben. Das Netz hilt eine ganze
Reihe an Wiirdigungen vor (vgl. exemplarisch Platthaus 2024).

Sein erstes Album von 1973, Sold American, enthdlt den Song Ride em
Jewboy. Aufgenommen in Nashville, dem Zentrum der Country Music,
taucht das Lied die Erinnerung an die Shoah tief in Musik, Kultur und
Metaphorik des Country ein. Man wiirde meinen, das gehort nicht zusam-
men. Genau deswegen amalgamiert Friedman das eine mit dem anderen.
Er investiert das Ideal - oder Klischee — der Cowboy-Solidaritit, eine Art
Arbeiter-Klassensolidaritit, in das Shoah-Gedenken. Wie auf den grofSen
Viehtrecks ein Cowboy seine mates nicht im Stich ldsst, so auch jene Per-
son, die der Opfer der Shoah gedenkt: Ride, ride ‘em Jewboy / Ride ‘em all
around the old corral / Oh, I'm, I'm with you boy / If I've got to ride six milli-
on miles — ,Reite mit ihnen, Jewboy, reite mit ihnen ... / Oh ich bin dabei, /
selbst wenn ich sechs Millionen Meilen reiten muss® In dieser Metaphorik
wird, ohne dass die entsprechenden philosophisch-theologischen Theorie-
bildungen eigens aufgerufen oder auch nur gekannt werden missten, das
Shoah-Gedenken als anamnetische Solidaritit vergegenwirtigt. Das Herz
schlagt im Rhythmus der Seele, heifit es im Lied weiter, die zerbrochenen
Traume, die unaussprechliche Einsamkeit, schwingen das Lasso und reiten
ins Lied, der Tod spielt das Lied, das sich tief in dein Innerstes brennt:
So wird das Lied dein eigen. Wenn er den Song auffiihrt, erzdhlt Fried-
man einleitend, dass Vertraute Nelson Mandelas ihm erzdhlt haben, eine
Kassette mit Ride em Jewboy sei in Mandelas Zelle geschmuggelt worden,
und dieser habe es iiber Jahre hinweg jeden Abend angehdrt. Friedman
selbst vermutet in Helen Suzman die Schmugglerin, als Jiidin die einzige
Parlamentsabgeordnete in Pretoria, die konsequent gegen jedes Apartheid-
Gesetz gestimmt, fiir Verbesserungen der Haftbedingungen gekdmpft und
Mandela oft im Gefdngnis besucht hat. Photos aus der spaten Zeit geben
ein berithrendes Zeugnis von der Vertrautheit zwischen Mandela und Suz-
man - woran wieder erinnert worden ist, als Stidafrika im Dezember 2023

41

10.02.2026, 01:11:39. [Er—


https://genius.com/11959595/Kinky-friedman-ride-em-jewboy/Oh-im-im-with-you-boy-if-ive-got-to-ride-six-million-miles
https://doi.org/10.5771/9783748965695-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://genius.com/11959595/Kinky-friedman-ride-em-jewboy/Oh-im-im-with-you-boy-if-ive-got-to-ride-six-million-miles

Knut Wenzel

beim Internationalen Gerichtshof der UN Klage gegen Israel eingereicht
hat.

Friedman kommentiert die Bedeutung, die sein Song fiir Mandela ge-
wonnen hat, als Erweis des universalen Moments, das der Solidaritdt mit
dem je einzigartigen, unverwechselbaren menschlichen Leid zu eigen ist.
Aber der Sinn einer die Grenze des Tods liberschreitenden Solidaritét ist
schwer rational ausweisbar. Das jedenfalls klingt aus Max Horkheimers
Reaktion auf und gegen Walter Benjamins Gedanken der anamnetischen
Solidaritit mit den Toten als den Opfern der Geschichte heraus: Die Toten
sind tot. Der Rest ist Theologie. Es nimmt deswegen nicht Wunder, dass
Benjamins Konzept iiber Johann Baptist Metz und vor allem Helmut Peu-
kert insbesondere in der (katholischen) Theologie rezipiert und entfaltet
worden ist.

Warum der Opfer der Shoah gedenken, warum tiberhaupt, wie Benjamin
es tut, freilich von einer (zeitlichen) Position aus, die das Ausmafs der
NS-Verbrechen nicht ermessen konnte, die Toten schlechthin als Opfer der
Geschichte betrachten und ihrer gedenken? Das Shoah-Gedéchtnis wird in
der Regel durch eine moralische Instrumentalisierung gerechtfertigt: damit,
dass das sich nicht wiederhole. All jenen, die den Uberfall der Hamas auf
Israel am 7/X/23 als genozidales Massaker ernst nehmen, ist das unter dem
Slogan Nie wieder ist jetzt sehr gegenwirtig. Adorno hat dieses zum Prinzip
negativer Dialektik zu deren ,neue[m] kategorischen Imperativ® erhoben:
,Denken und Handeln so einzurichten, daf$ Auschwitz sich nicht wiederho-
le, nichts Ahnliches geschehe! (1990: 358) Und doch werden die Opfer
der Shoah zugunsten einer besseren Gegenwart und Zukunft instrumentali-
siert: Die Opfer der Shoah zu erinnern, damit jetzt und zukiinftig so etwas
nicht mehr passiere, hilft den Opfern selbst kein bisschen. Der gesunde
Menschenverstand schaut an dieser Stelle kurz irritiert auf: Was sollte denn
den Opfern helfen konnen, sind sie doch tot? Genau auf diese Irritation
zielt Benjamin: Was sollte aus dem Gedéchtnis der Toten als den Opfern
der Geschichte fiir Gegenwart und Zukunft zu lernen, zu gewinnen sein -
kiinftig Geschichte zu vermeiden? Benjamin ist bei den Toten. Und genauso
Friedmans Ride em Jewboy. Es geht um die Opfer, um die Menschen selbst,
die Opfer der Shoah geworden sind, Opfer der Geschichte. Bei ihnen ist die
Erinnerung, ihnen zur Seite: als sei noch etwas, als seien sie noch zu retten.

Die Opfer fiir die Gewinnung einer besseren Zukunft zu instrumenta-
lisieren, hat etwas von einem systemischen Zynismus. Diese Instrumenta-
lisierung nimmt die Unverdnderbarkeit des Totseins der Toten, des Op-
ferseins der Opfer, in Kauf. So wie - das ist Benjamins Kritik - linear

42

10.02.2026, 01:11:39. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Why the Hell Not: Zu einer Theologie des Absurden

gedachter historischer Fortschritt sich nicht darum schert, dass seine Stra-
e in die paradiesische Zukunft mit den Opfern der Geschichte gepflastert
ist, die ihrerseits von jedem Genuss einer strahlenden Zukunft ausgeschlos-
sen sind. Eine Geschichtsvision, der diese exploitive Exklusion der Toten
bewusst ist, ohne daraus Konsequenzen zu ziehen, ist zynisch. Dagegen
wird anamnetische Solidaritat aufgeboten: Ride em Jewboy, reite mit ihnen
- den Toten. Das darin enthaltene Aufbegehren gegen einen kulturell
normativen Zynismus gegeniiber den Toten ist aller Ehren wert; aber
die einzige Konsequenz, die dieses Aufbegehren unverkiirzt ausformuliert,
ndmlich die Toten nicht im Tod sein zu lassen, sondern auch fiir sie eine
Perspektive unverganglicher Lebendigkeit zu fordern, iiberstrapaziert eine
dem gesunden Menschenverstand gemafSe Rationalitit. Die Absolutheit des
Bedeutungsverlangens ist in seinem realen Unverhéltnis eigentlich nicht
quantifizierbar. Friedman présentiert eine deswegen nur symbolisch zu
nehmende Bezifferung mit den sechs Millionen Meilen, die der Jewboy zu
reiten bereit ist — entsprechend der Zahl der jiidischen Opfer der Shoah.

So lésst diese Verschmelzung von Jewishness und Coboyism, aus Kinky-
ness und anamnetischer Solidaritit, wofiir die Figur des Kinky Friedman
steht, sich als ziemlich popistische Allegorie des Absurden auffassen. Be-
deutungszenit dieser Allegorie ist die Grundlosigkeit — oder Abgriindigkeit
— des Subjekts: das Why the hell not.

2. le suis corps

Eine weitere Allegorie des Absurden, sie hat etwas Konstruktivistisches, ge-
fiigt aus einer Person und ihrem poetischen Werk, einer Ubersetzung und
einer Deutung. Louise Labé ist eine Poetin des 16. Jahrhunderts. Ein schma-
les Werk aus Sonetten, Elegien — und einem wunderbaren Brief weiblicher
Selbstermiachtigung - ist tiberliefert. Die Sonette stehen in der Tradition
Francesco Petrarcas, mithin in einem poetisch-rhetorischen Diskurs der
Liebe, der in die romische Antike zuriickreicht, es gibt motivisch-themati-
sche Kontinuitdten von Labé {iber Petrarca zuriick zu Catull. Mit Louise
Labé tragt eine Frau sich in die petrarkistische Tradition ein. Was wird
anders? Sie wird noch einmal sinnlicher, nicht in irgendeinem billig-eroti-
schen, sondern in einem anthropo-poetologischen Sinn. 1555 erscheint eine
Sammlung mit 24 Sonetten von Louise Labé. Im Sonett 7 identifiziert das

43

10.02.2026, 01:11:39. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Knut Wenzel

lyrische Ich sich mit dem Korper: le suis corps? — ,ich bin Koérper® Im
Poetenzirkel in Lyon, dessen Mitglied Louise Labé ist, denkt und dichtet
man im platonistischen Paradigma des Florentiner Humanismus; sie aber
kehrt den Platonismus materialistisch um: Das lyrische Ich bleibt (beim)
Korper, die Seele ist es, die entschwindet — im Tod. Die Polaritit von
liebender und geliebter Instanz des Liebesdiskurses wird so ins platonische
Paradigma von Leib und Seele eingetragen, dass das korperliche Ich es
ist, das liebt, wahrend die Seele, die entschwindet, es ist, die geliebt wird.
Indem das lyrische Ich (beim) Korper bleibt — und nicht mit der Seele geht,
die doch Prinzip der Unsterblichkeit ist —, halt diese Anthropo-Poetologie
Louise Labés ein Moment des Absoluten an der sterblich-endlichen, leib-
lich-materiellen Dimension des Menschen fest. Denn diese ist es, die liebt
- wihrend die Seele, die hier die Instanz der Geliebten einnimmt, fliichtig
ist. Die hierin enthaltene Taxonomie von Lieben und Geliebtwerden hat
attraktiv wirken mussen auf Rainer Maria Rilke, der im Schlussteil des
Malte Laurids Brigge (1910) eben eine solche taxonomische Phianomenolo-
gie der Liebe entwirft: ,Geliebtwerden ist vergehen. Liebe ist dauern®. Und
tatsichlich, 1917 erscheint Rilkes Ubertragung der Sonette Louise Labés
als Band 22 der Insel Biicherei. Dieses Bandchen macht Louise Labé im
deutschen Sprachraum bekannt, es wird immer wieder aufgelegt. Rilkes
Ubersetzung ist das zweite Element in der Konstruktion dieser Allegorie
des Absurden.

Labés Materialismus einer poetischen Korporealitit erhoht noch einmal
den Druck auf die ohnehin schon dramatische Konstellation von Liebe
und Tod. Im ersten Sonett, auf Italienisch geschrieben als Reverenz an
Petrarca, artikuliert sie die Vulneranz der Erfahrung, von Liebe tiberwiltigt
zu werden, nicht etwa im Bild des Pfeils, abgeschossen vom Gott der Liebe,
sondern in dem des Skorpion-Stichs: So ist Liebe, sie vergiftet. Die Vergif-
tung der Liebe ist ambivalent: Sie kann mit Sehnsucht kontaminieren,
und diese ist siiff. Fiir das Gift der Sehnsucht will das lyrische Ich immer
offen sein. Aber wenn dieses Gift nicht Sehnsucht entfacht, dann ist des
Skorpions Stich Resultat nur: der blanke Tod. Die Liebe ist ambivalent;
dem Tod auf der anderen Seite steht aber nicht eine Liebeserfiillung auf
dieser Seite gegeniiber, sondern eben die Sehnsucht. Das Gift der Liebe
bewirkt zuerst und vor allem die Ent-Souverénisierung des Ich. Und diese
hat einen doppelten Ausgang.

2 Im Original so.

44

10.02.2026, 01:11:39. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Why the Hell Not: Zu einer Theologie des Absurden

Damit ist der Tod ins Bild geriickt, und Louise Labé sieht noch einen
ganz anderen Tanz der Liebe mit dem Tod vor, jedenfalls in der Interpreta-
tion, die Ralph Dutli auf der Basis von Rilkes Ubertragung vortrigt (vgl.
Dutli 2024). Damit ist die dritte Komponente dieser konstruktivistischen
Allegorie des Absurden aufgerufen. Es geht um das Sonett 13. Liebe und
Tod werden hier von Louise Labé tatsdchlich durch einen Tanz gefiihrt,
und wie bei einem Tanz {iblich, dreht sich das Paar stdndig, so dass eine
vielleicht weniger geiibte Beobachtung nie eine eindeutige Konstellation
der zwei zu identifizieren vermag. Dutli verfiigt aber anscheinend iiber
den Schliissel zur Schrittfolge. Ubrigens hitte er mit der Ubersetzung,
die Monika Fahrenbach-Wachendorff fiir die Erlanger Ubersetzerwerkstatt
verfertigt hat, einen womdéglich noch eindeutigeren Gewahrstext (vgl. Labé
2021). Worum es geht, ist dies: Dutli lasst die Liebe der Liebenden sich in
ihrem Tod erfiillt sehen, die Lippen des Geliebten sind zugleich die Lippen
des Tods, die sie kiisst, die Erfiillung, die Besiegelung der Liebe fallt mit
dem Tod zusammen, fallt in den Tod.

Ist nicht eben noch, im Skorpion-Sonett, der Tod als der andere Ausgang
einer Ent-Souverénisierung des Ich prasentiert worden: antagonistisch zur
Offnung des Ich fiir das Risiko des Liebesbegehrens, in dem es sich kom-
plett entsichert, sich ausliefert an eine prinzipiell unregierbare Instanz der
Erfiillung: das, die, der Andere: Und der Tod ist dort der opake Schatten
des Liebesbegehrens, mit dem diesem Begehren das eigene Scheitern im-
mer vor Augen steht? Und jetzt sei derselbe Tod die Besiegelung jenes
Liebesbegehrens? — However absurd. Dutlis Interpretation folgend wird
das unterm Begriff der Liebe firmierende absolute Moment des Subjekts
von Louise Labé nicht-souveranistisch gedacht, insofern sie es mit der
Sehnsucht identifiziert; vor allem aber ldsst sie die Erfiillung dieser offe-
nen Subjektstruktur einer Liebessehnsucht mit dem absoluten Ereignis
der Endlichkeit dieses Subjekts zusammenfallen, dem Tod. Die Erfiillung
endlicher Existenz im Ereignis ihrer, der Existenz, Vernichtung, oder: Das
Real-Symbol der Endlichkeit wird zum Zeichen ihrer endgiiltig-unwider-
ruflichen Erfiillung oder Vollendung. Tropologisch, als rhetorische Figur,
ist das ein Oxymeron, als Gedanke ein Paradox, als existentielle Situation
absurd.

Der Bedeutungskern des Absurden besteht hier darin, dass der Endgiil-
tigkeitscharakter des Tods beibehalten, aber umgedeutet wird: von der
endgiiltigen Vernichtung in die endgiiltige Erfiillung und Vollendung endli-
cher Existenz. Doch was berechtigt dazu? Die Vehemenz des Liebes- und
daher Lebensbegehrens, ein auf die Bedeutungshaftigkeit endlichen Lebens

45

10.02.2026, 01:11:39. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Knut Wenzel

gerichteter élan vital, ein Sprung, der das gegeniiberliegende Ufer aus der
Dynamik der eigenen Unbedingtheit ableitet, ohne es aber als Bedingung
seiner sicheren Landung sehen zu kénnen.

3. ,... trosten wir uns...”

In einem Nachruf auf seinen Tod am 15. oder 16. Februar 2024 wird eine
kurze Passage aus einem Brief zitiert, den Alexej Nawalnyi kurz vor dem
Uberfall Russlands auf die Ukraine aus der Lagerhaft an eine befreundete
Journalistin geschrieben hat: , Alles wird gut®, heifit es darin, ,,[u]nd sogar
wenn es das nicht wird, trésten wir uns damit, dass wir ehrliche Menschen
waren“ (Schmidt/Veser 2024: 3). Im zweiten Teil dieser Aussage bewegt
Nawalnyi sich ganz im Camus’schen Paradigma des Absurden. Die Aufbdu-
mung des Subjekts in einer sinnlosen, wenn nicht feindlichen Welt - und
gegen diese Welt, ndmlich weil es das sich selber schuldig ist, als ultimati-
ven Akt der Statuierung des eigenen Werts: ,,... trosten wir uns damit, dass
wir ehrliche Menschen waren ...

Der Gestalt Nawalnyis sind Jesus-ghnliche Ziige abgelesen worden -
was genauso kritisiert und zuriickgewiesen worden ist. In einer Hinsicht
wenigstens hat das Ziehen dieser Analogie womdglich ihr Recht - nicht
pathetisch, sondern prazise. Jesus kann unterstellt werden, dass er zu einem
bestimmten Zeitpunkt der sich zuspitzenden Konfliktlage um ihn klar hat
absehen konnen, welches Geschick auf diesem Weg auf ihn zukommen
wird, und dass er in diesem Moment in die Entscheidung gestellt gewesen
ist und er sich entschieden hat, sehenden Auges diesen Weg weiter zu gehen
— aus der dreifachen Treue, so konnte dies gelesen werden, den Menschen
gegeniiber, die ihr Vertrauen in ihn gesetzt haben, aus Treue zu seiner
Botschaft - um diese nicht zu de-legitimieren —, aus Treue schliefSlich
und erstlich dem Vater gegeniiber. Nicht in dieser inhaltlichen Entfaltung,
aber in der Grundstruktur ist die Analogie dieser Wegentscheidung Jesu zu
Nawalnyis Entschluss, nach dem Giftanschlag auf ihn im August 2020 und
der darauffolgenden Behandlung in der Charité in Berlin, im Januar 2021
nach Russland zuriickzukehren, ersichtlich.

»Alles wird gut“: Wenn das nicht als Floskel, sondern, was der Kontext
wohl gebietet, ernst genommen wird, stellt es die Inanspruchnahme eines
weitestmdglichen Bedeutungshorizonts dar. Die Frage ist, ob die dann er-
folgende reductio ad individuum des Trosts ohne den Resonanzraum dieses

46

10.02.2026, 01:11:39. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Why the Hell Not: Zu einer Theologie des Absurden

Bedeutungshorizonts funktionieren kann: Wenn alles nicht gut wird, also
schlecht, ist kein Raum da, um Trost in der eigenen Ehrlichkeit noch
finden zu kénnen. Anders gesagt: Die reductio ad individuum der Sinnfra-
ge muss die Moglichkeit der Gutheit des Ganzen weiterhin in Anspruch
nehmen, ohne das aber noch sagen zu konnen, weil das ,Alles wird gut®
von der eignen Kontrafaktizitit iberwiltigt zu werden droht. Das Motiv
der Revolte bei Camus steht fiir die Unhaltbarkeit einer affirmativen Unter-
stromung in der Philosophie des Absurden: Das Ich kann in der Selbstbe-
hauptung von Sinn fiir sich die Sinnlosigkeit der Welt schlechterdings nicht
auf sich beruhen lassen und steht in seiner Selbstbehauptung zwingend
in der Revolte gegen eine Welt ohne Sinn. Camus’ Verhdltnis zum Chris-
tentum ist intrikater als dass es auf das Schwarz-Weif§ der Ablehnung des
letzteren durch den ersteren reduziert werden konnte. Die Geschichte Jesu,
der durch seinen Tod das Heil der Welt wirkt, kann dargelegt werden als
die Ausformulierung der (Leerstellen der) Philosophie des Absurden des
Albert Camus.?

4. ... in deine Hande ...“

Mit der vierten allegorischen Figur bin ich dem einleitenden Hinweis ent-
sprechend im Zentrum angekommen. Es mag an dieser Stelle der Hinweis
angebracht sein, dass die Allegorie in dem hier veranschlagten Verstindnis
sich nicht darin erschopft, rhetorischer Schmuck zu sein, das wére dem
Folgenden durchaus unangemessen, sondern eine Weise ist, etwas so zum
Ausdruck zu bringen, dass diesem Auszudriickenden zugleich eine Gestalt
gegeben wird: nicht nur eine Form, sondern eine personale, also handelnde
Gestalt. Die Weise, in der die Allegorie ,anders® spricht, ist die, dass sie,
was sie sagen will, zeigt. Dies kann eine Geste sein oder eine Korperhal-
tung, wie es etwa in Figuren antiker Malerei und Skulptur begegnet oder
in denen der Renaissance oder des Barock. Im hier angesteuerten Fall ist es
ein gesamter syntagmatischer Handlungs- und Bedeutungszusammenhang,
und dieser wird dargestellt in einer Geschichte, Geschichte hier betrachtet
als auf der Indifferenzschwelle zwischen Geschehen und Erzéhlung ange-
siedelt.

Die Geschichte Jesu, auf die eben schon angespielt worden ist, hat
ihren zentralen Hohepunkt in seinem Tod am Kreuz. Zentral wird dieser

3 Vgl. hierzu ausfiihrlicher Wenzel 2013.

47

10.02.2026, 01:11:39. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Knut Wenzel

Hohepunkt genannt, weil er nicht der einzige (in) dieser Geschichte ist:
Ihr initialer Hohepunkt ist die Verkiindigung bzw. Geburt als Ereignisort
(des Beginns) der Inkarnation, vollendender Hohepunkt ist jener der Auf-
erstehung; sie stehen am Anfang und am Ende der Geschichte, ohne sie
dahingehend zu limitieren, offensichtlich eignet der Geschichte ein Bedeu-
tungsiiberschuss, der sich narrativ nicht einfangen ldsst. Zentral ist der
vom Kreuz markierte Hohepunkt schon insofern, als von ihm die gesamte
Geschichte — nun eindeutig im Sinn der Erzdhlung der Geschehnisse -
ihren Ausgang nimmt. Die Geschichte hat ihren Grund im Kreuz, nicht
in der Verkiindigung/Geburt, nicht in der Auferstehung. Ohne das Kreuz
gibe es die Geschichte nicht. Wenn eben von einem Uberschuss die Rede
war, muss jetzt prazisiert werden: Dieser besteht nicht in einer Fiille der Be-
deutung. Das Kreuz ist Ausgang und Zentrum der Geschichte Jesu, weil es
erkldrungsbediirftig ist. Wenn tiberhaupt, kann nur in der negativistischen
Weise der Erklarungsbediirftigkeit urspriinglich von einer Bedeutungsfiille
des Kreuzes (bzw. seiner Geschichte) gesprochen werden.

Diese Dialektik griindet in der inneren Erfahrung, im Bewusstsein Jesu
selbst. Dass zu diesem keinerlei unmittelbarer Zugang besteht, dass viel-
mehr alles, was hierzu gesagt wird, nur auf Basis der Geschichte Jesu gesagt
werden kann, ist klar. Umgekehrt sollte aber damit gerechnet werden, dass
das in der Fliche einer Geschichte Ausgebreitete einen inneren Kern hat:
pranarrativ, metanarrativ ... oder wie immer hier zuzuordnen ist. Auch
wenn das, angesichts der Mahnung Paul Ricceurs, die Bedeutung eines
Texts liege immer vor ihm, nie hinter ihm, wie eine un-hermeneutische
Bemerkung anmuten mag, scheint es mir doch eine produktive hermeneu-
tische Maxime zu sein, eine Geschichte als in ihrer externalen Ausgebreitet-
heit nicht als sich selbst geniigend zu betrachten.

Auf der Ebene der Geschichte Jesu ist ihr meta- oder pranarrativer,
materialer Bezugspunkt am ehesten im Zentrum der Schilderung vom
Sterben Jesu zu finden, in den Worten des sterbenden Jesus. Markus und
Matthdus haben hier wohl die am wenigsten {iberarbeitete Fassung des
ihnen Uberlieferten, wihrend diese Uberarbeitung von Lukas zu Johannes
immer weiter fortschreitet. Uberarbeitung bedeutet hier Einpassung ins
theologische Deutungssystem des jeweiligen Evangeliums, Abschleifung
und Umarbeitung des Irritierenden, Storenden, Herausfordernden, solange,
bis es ,,passt“. Auch wenn vielleicht nicht mehr behauptet werden kann, die
Zitierung von Ps 22 in Mk 15,34 und Mt 27,46 durch Jesus sei authentisch,
ist das Irritationspotenzial dieser Eintragung in den Evangelienerzdhlungen

48

10.02.2026, 01:11:39. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Why the Hell Not: Zu einer Theologie des Absurden

noch so hoch, als begegnete hier etwas gegen die Drift der Erzdhlung — und
ware darin von Jesus her lesbar oder zu lesen.

Der Jesus dieser beiden Evangelien zitiert bekanntlich den ersten Vers
des Psalms, der mit einer briisken Beklagung der Gottverlassenheit einsetzt.
Briisk deswegen, weil es sich bei diesem Text um ein Gebet handelt, briisk
erst recht, wenn es sich um ein Gebet auf den Lippen Jesu handelt, adres-
siert an den, den er Vater nennt. Nun erschopft sich Ps 22 nicht in der
gegen Gott erhobenen oder an ihn gerichteten Klage, sondern hat auch
Verse des Lobs, dem geltend, der rettet. Werden beide Sinnlinien nicht ge-
geneinander ausgespielt, kann gesehen werden, wie sie ineinandergreifen,
denn auch das Thema der Klage erschopft sich keineswegs im ersten Vers,
sondern reicht tief in den Psalm hinein. Wird nun noch hinzugenommen,
dass entsprechend zeitgendssischer Gebetspraxis mit dem Sprechen des
ersten Verses performativ der gesamte Text intendiert ist, muss fiir den in
die Kreuzigungsszene eingetragenen Gebetsakt Jesu angenommen werden,
dass er eben den integralen Sinnkomplex dieses Psalms als Lob des retten-
den Gottes und Klage iiber seine Abwesenheit hier und jetzt intendiert: Das
ist das Gebet Jesu in diesem Augenblick. Es braucht nur die entsprechende
Passage des Johannesevangeliums danebengelegt zu werden, um sich ein
Bild dessen zu machen, was eben ,Drift der Erzdhlung“ genannt worden
ist: Joh vermerkt zum wiederholten Mal auch an dieser Stelle, wie perfekt
Jesu Vollzug seines Lebens die Abarbeitung eines Skripts ist, so dass nun
»Mission accomplished” gemeldet werden kann: ,,... damit sich die Schrift
erfiille ...“ — ,Es ist vollbracht!“ (Joh 19,28.30). Das Beten von Ps 22 durch
denselben Jesus klingt hierzu so gegenldufig, dass hierin zu Recht ein Echo
Jesu wahrgenommen werden darf. In seinem Sterben erfahrt Jesus eine
weit reichende Verlassenheit: durch Petrus, die (ménnlichen) Jinger und
Apostel (nur einige Frauen bezeugen den Tod aus der Ferne, darunter
seine Mutter und Maria Magdalena) und eben durch den Vater. Diese
Verlassenheit wird zudem durch die Schméhungen und Verhéhnungen des
Gekreuzigten hindurch gespiegelt. Der Griinde, verzweifelt zu sein, sind
viele. Und wie konnte es vorderhand ausgeschlossen werden, dass einer
Gebetsklage auch ein Moment Verzweiflung innewohnt. Es endet nicht in
einem Nullsummenspiel, wird das im Psalm enthaltene Gotteslob daneben
gehalten, sondern wird zu einem dialektischen Verhiltnis: Das Gebet aus
Lob und Klage wird an den adressiert, der jetzt nicht da ist, es hat jetzt kei-
nen Empfanger - dass dies eine unter Menschen notorische Gebetserfah-
rung ist, muss wohl angenommen werden. Dasselbe Gebet, so sehr es auch
Ausdruck von Verzweiflung sein mag und wohl auch ist, ist auch Ausdruck

49

10.02.2026, 01:11:39. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Knut Wenzel

eines Vertrauens — einfach dadurch, dass es gesprochen wird -, Vertrauen
auf den dermaflien Abwesenden, dass mit seiner einstigen Anwesenheit jetzt
nicht gerechnet werden kann. Im Sterben Jesu ist Gott, der Vater, nicht
gegenwirtig — oder genauer: Der Modus der Gegenwart Gottes, des Vaters,
im Moment des Sterbens Jesu ist einzig das Vertrauen dieses Jesus auf ihn,
den Vater. Nur im durch Sterben und Todesverzweiflung hindurch aufrecht
erhaltenen Vertrauen auf ihn durch Jesus ist Gott gegenwirtig — ohne
jede Gewihr, dass dieses Vertrauen iiberhaupt und jemals verifizierbar,
legitimierbar ist. Vor diesem Hintergrund erschliefit sich der ungeheure
Wagnischarakter der Geste, die das Lukasevangelium den sterbenden Jesus
tun ldsst: ,In deine Hénde lege ich meinen Geist* (Lk 23,46; Ps 31,6)
Nur wenn der Kreuzestod Jesu nicht schon gleich von der Auferstehung
her gelesen wird, kann das volle Ausmaf dessen, was Inkarnation meint,
tiberhaupt sichtbar werden: Gott ist gegenwirtig im ungedeckten Vertrauen
des Menschen Jesus. Ware dieses Vertrauen in diesem Moment in seinem
Grund schon verifiziert und von diesem her legitimiert, wére Inkarnation
nicht vollends geschehen.

Zugleich ist der Tod Jesu im Vertrauen auf den abwesenden Vater als
vollendete Inkarnation auch eine Situation des Absurden. Von hierher zeigt
sich der Bedeutungsskopos dieser Galerie der Allegorien des Absurden:
Von Kinky Friedman tiber Lousie Labé, iiber Alexej Nawalnyi bis zu Jesus
zeigt das Absurde sich als riickhaltloses Vertrauen ohne Grund, riickhaltlos,
insofern es nichts zuriickhalt, aber auch, insofern es selbst keinen Riickhalt
hat. Solches Vertrauen konnte als Statuierung unbedingter Subjektfreiheit
aufgefasst werden, es konnte auch - und mein Vorschlag wire, dass eben
dieses beides hier in eins féllt — nichts anderes als der Akt religidsen
Glaubens sein. Was diesen angeht, wiirde ich bei aller Konzedierung der
Notwendigkeit und Moglichkeit, den Glauben durch Vernunftgriinde ein-
zuhegen, an einer solchen Abgriindigkeit des Glaubens als einem Merkmal
festhalten, das ihn in Verwechselungsndhe zum Absurden erscheinen ldsst.

5. ,Was brauchst du?*

Ich schlief3e mit etwas v6llig Anderem. Das soll nicht umstédndlich aus dem
bisher Gesagten hergeleitet werden, selbst wenn wenig wahrscheinlich ist,
dass es sich ohne jede Verbindung zum Vorhergehenden hat aufdringen
kénnen. Die Musik kennt das Formprinzip der Coda, eines frei oder gar
nicht mit den Hauptteilen verbundenen Schlusses.

50

10.02.2026, 01:11:39. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Why the Hell Not: Zu einer Theologie des Absurden

Den Anstof3 fiir diesen Gedanken brachte eine ziemlich unwahrscheinli-
che Lektiire, ndmlich die eines signifikant woke erziahlten Fantasy-Romans.
Weder das gesellschaftspolitische Normativ der wokeness noch das Genre
der Fantasy halte ich fiir sonderlich literarische Prinzipien; die Lektiireaus-
wahl wiirde kaum von ihnen sich leiten lassen. Diesen Roman gelesen zu
haben geschah also nicht contre cceur, aber contre principe — und hinterlief§
doch Dankbarkeit (Vgl. Chambers 2024b). Seine zentrale Frage lautet: ,Was
brauchst du?“4 In der Ausgangskonstellation ist es tibrigens ein Roboter, der
diese Frage einem Menschen stellt, und zwar mit existentieller Emphase. Im
Lauf von Handlung und Lektiire wird diese Frage hin und her gewendet.
Sie wird gewissermaflen narrativ freigelegt — auch wenn das ein Oxymeron
zu sein scheint, legt doch das Narrative gar nichts frei, sondern kleidet
alles noch und noch in Erzahlgewander ein. Dennoch wird auf diesem Weg
deutlich, worauf die Frage zielt und worauf nicht: Es sind nicht die tages-
aktuellen Bedarfe, nach denen der Roboter fragt, sondern die Bediirfnisse
tiefer als jene, die uns unmittelbar bewusst und benennbar sind: Worauf
solle der Inbegriff deines Lebens lauten? Wie es fiir Literatur in einem
emphatischen Sinn generell gilt, fithrt auch dieser Roman nicht eine fiktive
Geschichte nur vor; in sie hat deren Lekture vielmehr das Leben der lesen-
den Person selbst mit hineinverwickelt und dadurch anschaulich gemacht.
Entlang der narrativen Entbloflung wie Verschleierung dieser Frage — was
brauchst du? - klingt immer klarer das Echo der eigenen prévital(istisch)en
Bediirfnisse, des transzendentalen Begehrens durch.

Das christlich gestimmte Bewusstsein wird dieses Begehren immer schon
in die kirchlich formatierte Religiositit investiert, der mal rudimentdren,
mal verwaisten, mal intensiv geiibten Religionspraxis {iberlassen, und das
bedeutet: den offiziellen Chiffrierungen Erlésung, Rettung, Heiligung, Voll-
endung, Seligkeit ... unterworfen — aber nicht als ihm intrinsisches Begeh-
ren sich zu eigen gemacht haben. Die Religion, wie jede andere integrale

4 Kurz vor dem endgiiltigen Untergang der Erde besinnt sich die Menschheit, zieht
sich aus dem maschinellen Zeitalter zurtick, iiberlasst die Halfte der Natur sich selbst,
wihrend die Roboter, zu Bewusstsein gekommen - ,Dir ist schon klar wieviel Res-
sourcen ein Bewusstsein bendtigt, oder?‘, wendet Helmling, der Roboterprotagonist
gegen den anfinglichen Bewusstseinsdiinkel von Dex, dem Menschenprotagonisten,
ein -, sich aus den industriellen Ausbeutungsdispositiven winden und in die Natur
zuriickziehen — woraus sie eines Tages einen Abgesandten zu den Menschen schicken,
um zu schauen, wie sie zurechtkommen, und dieser Abgesandte, Helmling, in der
Erstbegegnung mit einem Menschen, Dex, erstmals diese Frage stellt: ,Zur Sache -
ich wurde hierhergeschickt, um folgende Frage zu beantworten: Was brauchen die
Menschen?. Chambers 2024a: 77 (fur beide Zitate).

51

10.02.2026, 01:11:39. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Knut Wenzel

Ideologie, lasst es — dieses Begehren — zu ihren Bedingungen, in ihrer
Symbolik, sich von selbst verstehen. Es sind Widerfahrnisse wie die Lektiire
von Dex und Helmling, die diesen Schein religiGs externalisierter Selbstver-
standlichkeit intrinsischen Subjekt-Begehrens zerreifSen. Unterm disrupti-
ven Eindruck der Frage ,Was brauchst du“ wird evident, dass das dog-
matische Standardvokabular am Subjekt-Begehren gar nichts bezeichnet,
allenfalls Platzhalter fiir es im christlichen Paradigma anbietet. Auch dem
durchschnittlichen Glaubensbewusstsein, das die eschatologische Nomen-
klatur von Erlésung, Heiligung, Vollendung, etc. als Bezeichnungsregister
der eigenen Tiefenbediirfnisse fiir selbstverstandlich nimmt und hinnimmt,
ohne weiter dariiber nachzudenken, mag der Roman des ,Was brauchst
du® die Augen dafiir 6ffnen, dass mit dieser Nomenklatur die besagten
Bediirfnisse als je-meine iiberhaupt noch nicht artikuliert sind, dass sie
sich vielmehr in ihrer transzendentalen Subjektivitat keineswegs von selbst
verstehen. An die Stelle friherer Selbstverstandlichkeit tritt die Einsicht,
keinen Begriff des je-eigenen Subjektbegehrens zu haben. Dem Eingestand-
nis der Unvertrautheit mit den eigenen Tiefenbediirfnissen mischt sich
alsbald Verwunderung, Befremden dariiber bei. Die eigenen transvitalen,
prireligiosen Bediirfnisse, das dem eigenen Subjektkern intrinsische deside-
rium individualis, nicht zu kennen, hat schon etwas Absurdes.

Die Antwort auf die Frage ,Was brauchst du?“ - diese in die Obhut
eines Roboters zu geben desavouiert sie nicht, ist vielmehr a noble move
des Geists der Erzahlung - hat ihr fundamentum in re jenseits der Alter-
native von satt oder hungrig, erfiillt oder bediirftig, angekommen oder
verloren, sie ist weder Absage noch intrikate Affirmation, sie erfolgt auf3er-
halb einer Okonomie des Begehrens, sie lautet: nichts. Hier waltet eines
sommerheiflen Spatnachmittags Stille, nichts ist noch notwendig, nichts
tiberwunden. Die Antwort ist keine im Sinn einer Reaktion, Replik, usw,
sie ist vielmehr eine Rekurrenz, sie meint kein ontologisches — ontisches
- Nichts, keine bestimmte Negation des Nicht-Etwas, sie kommt blof$ auf
die Frage zuriick. Deren eigentlich disruptive Wirkung besteht darin, das
Subjekt sich als in ihr gelesen zu entdecken: ,Was brauchst du?“ - ist das
Subjekt in seinem Begehren. Es gibt keine Antwort auf ein Bediirfnis, ein
Begehren, die nicht eine Antwort des Subjekts selbst wire. Im Mitvollzug
der narrativen Durcharbeitung der Frage kann das Subjekt sich dariiber
aufkldren lassen, dass es nicht nach diesem oder jenem verlangt, dass ihm
deswegen aus der Welt der begehrlichen Dinge kein Wissen iiber sich
entgegen kommt. Das Subjekt kennt sich, wenn es denn sein Begehren
ist, nicht. Der Horizont der Frage, die das Subjekt in seinem Begehren

52

10.02.2026, 01:11:39. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Why the Hell Not: Zu einer Theologie des Absurden

ist, ist absolut. Dahinein kann schlechterdings kein Objekt als Antwort
eingetragen werden.

Die Frage fremd sich sagen lassen, deswegen sie als Bezeichnung des
eigenen Begehrens erkennen, sie deswegen durch nichts beantworten: ist
die Riickkehr zu sich selbst, in die ganze Unbestimmtheit dieses Selbst.
Und es ist, zugleich und in eins, die Hinkehr zu Gott als dem absoluten
Horizont in unbestimmter Fiille. In dem Begehren, das je-ich bin, kein
Verhiltnis zu sich haben, heif3t: das rechte Verhaltnis zu Gott haben. Aus
der abysmalen Unbestimmtheit seines Begehrens kann das Subjekt es selbst
auch in der Hingabe sein, in der es sich verliert. Ist es doch im Prinzip -
in diesem Grund, der keiner ist - unverfiigbar. Am Ende der Lektiire dieser
Erzidhlung von der Frage nach dem, was du brauchst, ist dem Begehren
(welches das Subjekt ist) jeder Wunsch abhanden gekommen. Wunschlose
Sehnsucht: das ist Glaube in seiner Tiefendimension, in der er beriihrt ist
von der unbestimmten Fiille Gottes. Aus der {iberwiltigenden Sprachlosig-
keit dieses Glaubens kann dann das Subjekt sich frei in der Symbolwelt der
Religion bewegen, ihre Gebete sprechen, ihre Liturgie feiern, ihre Dogma-
tik durchdenken - ohne je an sie noch ausgeliefert zu sein.

Wenn einer Theologie des Absurden dieses zum Paradox sich verdichtet,
so ist es das Paradox der Freiheit: wo die Unbestimmtheit des sprachlosen
Glaubens in keiner Glaubensartikulation gebannt wird, wo Glaube auf
Religion, in der er artikuliert wird, irreduzibel bleibt, und Religion ohne
den ihr unverfiigbaren Subjektglauben — ohne das Begehren, welches das
Subjekt ist - leblos ist.

Literaturverzeichnis

Adorno, Theodor W.: Negative Dialektik, in: Gesammelte Schriften 6. 4. Auflage,
Frankfurt 1990.

Chambers, Becky: Ein Psalm fiir die wild Schweifenden: Dex und Helmling 1. Berlin
2024a.

Chambers, Becky: Ein Gebet fiir die achtsam Schreitenden: Dex und Helmling 2.
Berlin 2024b.

Droste, Wiglaf: ,Nur wer Ehrlichkeit heucheln kann, ist fit fiir die Welt: Portrait Kinky
Friedman, in: Stiddeutsche Zeitung vom 15.5.2010.

Dutli, Ralph: Ein Doppel-Leben fiir zwei, in: FAZ vom 3.8.2024, 20.

Labé, Louise: Sonette und Elegien, iibersetzt von Monika Fahrenbach-Wachendorf,
mit einem Nachwort und Anmerkungen von Elisabeth Schulze-Witzenrath, frz.-dt.
Ausgabe. Tiibingen *2001: [https://uebersetzerwerkstatt-erlangen.de/louise-labe-son
ette] (Letzter Zugriff: 29.9.2024).

53

10.02.2026, 01:11:39. [Er—


https://uebersetzerwerkstatt-erlangen.de/louise-labe-sonette
https://doi.org/10.5771/9783748965695-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://uebersetzerwerkstatt-erlangen.de/louise-labe-sonette

Knut Wenzel

Platthaus, Andreas: Enfant sensible: Zum Tod des Musikers Kinky Friedman, in: FAZ
vom 29.6.2024, 11.

Schmidt, Friedrich, Veser, Reinhard: Unbeugsam bis zuletzt, in: FAZ vom 17.2.2024, 3.

Wenzel, Knut: Verteidigung des Relativen: Albert Camus und das Christentum, in:
Willi Jung (Hg.), Albert Camus oder der gliickliche Sisyphos — Albert Camus ou
Sisyphe heureux (= Deutschland und Frankreich im wissenschaftlichen Dialog 4),
Bonn 2013, 157-172.

Wenzel, Knut: Atemberaubend ist die Wahrheit des Schonen. Marie de I'’Ame oder
Theologie als Auslegung eines nie geschriebenen Werks, in: ders.: Poesie des aufge-
gebenen Worts. Theologische Lektiren in den Gefilden der Literatur. Ostfildern
2019, 253-266.

54

10.02.2026, 01:11:39. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

