Methodus N* 3 (2008) pp. 46 — 68 Articulos

DiE WIRKLICHKEIT DES GUTEN
HecgELs KRITIK AN KANTS PRAKTISCHER PHILOSOPHIE

Pirmin Stekeler-Weithofer
Universitat Leipzig
stekeler@uni-lepzig.de

Resumen.

Hegel critica la filosofia prdctica de Kant en dos aspectos principales: en explicaciones compatibilistas,
por una parte, detecta los errores tedricos en cuanto a la relacién entre un mundo de experiencia objetiva
supuestamente pre-determinado causalmente y un mundo de dectsiones subjetivas libres supuestamente
s6lo inteligible. Junto con Fichte, defiende la prioridad metodoligica de las acciones libres, incluyendo
los juicios libres, respecto de cualquier objeto de conocimiento posible, incluyendo las leyes causales. Por
otra, ve que la ley moral kantiana (el imperativo categdrico) sélo nos permate excluir juicios incoherentes
con respecto a lo que me estd permatido hacer. Las condiciones suficientes para lo éticamente bueno, mds
alld de una buena voluntad meramente subjetiva, se dan en una tradicion de una prdctica conjunta que
puede y, reflexivamente, tiene que ser aceptada como razonable prima face.

Palabras Clave: Hegel, Kant, compatibilismo, condiciones de lo buen.

Abstract.

Hegel criticizes Kant’s Practical Philosophy in two main dimensions: He detects the theoretical mistakes
in compatibilist views on the relation between an allegedly causally pre-determined world of objective
experience and an allegedly merely wintelligible world of subjective free decisions. Together with Fichte,
he defends the methodological priority of free actions, including free judgement, with respect to any object
of possible knowledge, including causal laws. And he sees that Kant’s moral law (the Categorical
Imperative) allows us only to exclude incoherent judgements with respect to what I am allowed to do.
Sufficient conditions for the ethically good, far beyond a mere subjective good will, are gwven in a tradition
of ajoint practice which can and, on reflection, must be accepted as prima facie reasonable.

Keywords: Hegel, Kant, compatibilism, conditions of the good.

46

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Inhakt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46

Die Wirklichkeit des Guten... Methodus N 3 (2008)

1. Die Kompatibilitit von Kausalitit und Freiheit

HEGELS angeblich oder wirklich neo-aristotelische Kritik an Kants
Moralphilosophie ist bis heute gerade bei Kantianern und in der Diskursethik
umstritten. Sie ergibt sich jedoch aus einer Aufdeckung falscher Auffassun-
gen des Handelns und einem allzu unmittelbaren und damit blof3 subjek-
tivistischen Begriff von Freiheit, Autonomie und Verantwortung. Diese
falschen Auffassungen liegen allerdings, wie wir sehen werden, so nahe, dass
sie den Zeitgeist der Moderne bis heute pragen. Das alles zeigt sich freilich
nur in ciner begrifflichen Analyse, welche die inneren Widerspriche und
Inkoharenzen dieses Zeitgeistes ausweist. Eben darin besteht die Methode
Hegels.

Zunichst geht die Moderne davon aus, dass das Handeln aus einer Folge
einzelner bzw. vereinzelbarer Handlungsakte eines Handelnden oder Akteurs
besteht. Diese Einzelakte stehen in einem stetigen Bedingungszusammenhang
mit allem sie umgebenden Geschehen in der einen Welt. Soweit ist nichts
falsch, vielmehr alles wahr. Problematisch wird es erst, wenn die These
hinzukommt, dass die Handlungen als Korperbewegungen dartiber hinaus
durch ein vorlaufendes Geschehen auf naturliche’ Weise kausal bestimmt
seien. Das Tun sei also als Effekt oder Wirkung von einer causa efficiens
oder Wirkursache hervorgerufen. Es sei daher auch, wenigstens im Prinzip,
aus seinen Motivationen oder Bewegursachen erklarbar. Das behauptet
schon Spinoza. Er lehnt den cartesischen Dualismus und die Rede von einer
Einwirkung des Geistes oder eines Bewusstseins im Grunde als unverstandlich
ab bzw. deutet sie neu. Dass dabei das Nervensystem, die ,Chemie’ etwa der
Hormone und besonders die Operationen des Gehirns eine zentrale Rolle
spielen, gilt bis heute als neue Einsicht in diesem Denkrahmen.

Kant meint bekanntlich, dass das allgemeine Kausalprinzip, der
Grundsatz, dass alles Geschehen eine zureichende Ursache habe (also eine
causa ¢fficiens), ein transzendental allgemein gtiltiges Prinzip sei. Es bestimme
die Objektivitit der Erfahrung und damit die Welt der sich relativ zu einander
nach den Gesetzen der Mechanik bzw. physikalischen Dynamik bewegenden
Dinge durchgingig. Leider schwankt Kants Darstellung am Ende klarerweise
selbst schon. Denn einerseits ist es fiir thn ein blo3 epistemisches Problem der
Beschriankung unseres Wissens, dass wir weder die Biologie des Grashalms
oder Tieres noch das durch den empirischen Charakter des Menschen
angeblich irgendwie verursachte Tun der einzelnen Personen wirklich natur-

47

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Inhakt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46

Methodus N* 3 (2008) Pirmin Stekeler-Weithofer

bzw. sachwissenschaftlich erklaren konnten. Dennoch muss jedes objektive
Geschehen als Bewegung von Dingen darstellbar und soll eben daher im
Prinzip mechanisch bzw. kausal verursacht sein. Unter der Hand wird damit
der Grundsatz der Kausalitit zu einem viel starkeren Prinzip als es die
viel schwichere, weil blof regulative Idee ware, nach Moglichkeit fiir jede
Bewegung bzw. fiir jeden Geschehenstyp nach einer generischen causa efficiens
zu forschen und es als Naturgeschehen nach Méglichkeit im weitesten Sinn
,physikalisch’ zu erkldren. In der schwachen Variante kann es nicht blof3 episte-
mische, sondern sachliche Grenzen fiir die Anwendung des Kausalprinzips
geben. Als regulatives Prinzip artikulierte der Grundsatz einfach die Maxime,
tiberall dort nach Kausalerklarungen im Modus einer generisch-prognosti-
schen causa efficiens zu forschen, wo dies als erfolgreich oder sinnvoll méglich
erscheint.” Dort aber, wo es mit Sicherheit nichts dergleichen zu finden
gibt, ist auch nichts zu suchen. Es konnte daher ein Wissen geben, das eine
Suche nach einer Ursache im Sinn einer voll zureichenden und nicht blof3
notwendigen kausalen Bedingung fiir ein Geschehen, etwa eine Handlung,
ebenso ausschlieit, wie wir das Suchen nach einem Schlussel in einem Terrain
ausschlieBen koénnen, in dem wir ihn nicht verloren haben. Was immer wir
dort in einer freien Suche finden, es wird nicht unser Schlussel sein. Ein
solches Wissen gibt es in der Tat, wie Hegel zeigt. Er sicht damit, auf welch
schwacher Grundlage der physikalische Determinismus steht, namlich auf
einem impliziten Verzicht auf besseres Wissen.

Kant hat offenbar nicht bemerkt, dass nur die schwache Lesart des
Kausalprinzips einer echten Ireiheit Platz lasst. Stattdessen verbleibt sein
Denken, wie sich an der Interpretation von Lewis White Beck oder Friedrich
Kaulbach schoén zeigen lieBe, in der Inkonsequenz, in der sich bis heute
noch jeder Kompatibilismus befindet: Man erlaubt zwar freundlicherweise,
aus der ersten Personenperspektive so tiber uns zu reden, als gibe es freie
Entscheidungen. Die Wirklichkeit der Wirkungen, also der Kérperbewegungen,
ist aber das einzige, was in der objektiven, also objektbezogenen Erfahrung

' Der schwachen Lesart des Kausalprinzips zufolge sollte man sich in jedem Fall der blof3
dogmatischen These enthalten, nach der es angeblich immer eine Ursache zu finden gabe,
als ldge es nur an uns, sie zu finden. Denn woher will man das wissen? Leider finden wir eine
derart klare Einschatzung tiber die Grenzen der Suche nach Kausalerklarungen und damit
des Grundsatzes von der Ursache und Wirkung weder bei Kant, noch in der begriffs- und
sprachanalytischen Philosophie des 20. Jahrhunderts. Am chesten finden wir sie noch bei
Wittgenstein und Heidegger; oder eben bei Hegel.

48

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Inhakt.
ir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46

Die Wirklichkeit des Guten... Methodus N’ 3 (2008)

wirklich existiert. Die freie Entscheidung ist in diesem Reich nicht angesiedelt.
Sie lasst sich nicht als solche beobachten.

Kant ,lost’ das Problem, indem er erklart, dass der freie Wille das
einzige Ding an sich jenseits aller Erscheinungen sei, das sich im Handeln
transzendental, also in der Form einer denknotwendigen Prasupposition, als
wirklich erweist. Das ist ein groBer Gedanke. Allerdings wird Kants Rede von
einer Kausalitit aus Freiheit gleich wieder unklar, droht sogar zu einem bloBen
Wort zu werden. Das liegt an der Unklarheit von Kants Unterscheidung
zwischen einer nur durch Denken zuganglichen Welt von Dingen an sich,
den Intelligibilia bzw. Noumena auf der einen Seite, der Welt der durch
transzendentale Grundsitze des Dingbezugs in seiner Verfassung explizierten
Realdinge als Objekte moglicher Erfahrung andererseits. Allerdings wird
Kants Rede von einer Kausalitdt aus Freiheit unklar, droht sogar zu einem
bloBen Wort zu werden. Damit diese Unterscheidung wirklich weiterhelfen
wiirde, diirfte zumindest das Kausalprinzip der 3. Analogie der Erfahrung nur
regulativ gelesen werden.

Man braucht also nicht auf die Libet-Experimente in der gegen-
wartigen Neuropsychologie und die im Zuge ihrer Interpretation erhobenen
Kritikpunkte an den Philosophen, und zwar sowohl am Kompatibilismus (etwa
auch noch bei Habermas oder von Wright), als auch am Indeterminismus
(etwa bet Peter van Inwaagen) zu warten, um zu schen, dass das Problem von
Freiheit und Determinismus, von Verantwortung und Widerfahrnis nach wie

vor einer angemessenen Auflésung bedarf.

Mit Kant erklart der Kompatibilismus, dass die Zuschreibung und
Selbstzuschreibung von Freiheit und Verantwortung ein fir die subjektive
Handlungsperspektive notwendiges soziales Spiel sei, das, wie schon Leibniz
behauptet, metaphysisch als konsistent zur Annahme einer kausal durchgangig
pradeterminierten Weltzu denken sei. Aber aus der Perspektive der empirischen
Sachwissenschaft und damit materialbegrifflich kann es dann eigentlich keinen
J[fact of the matter’ geben. Mit anderen Worten, der Kompatibilismus beruhigt
sich, iibrigens bis heute, mit einer metaphysischen und das heiB3t bei kritischer
Betrachtung leider blof3 verballogischen Konsistenz. Dies sollte uns aber nicht
sehr tiberraschen, da Wérter geduldig sind, insbesondere wenn man sie unter
der Hand ihres realen, weltbezogenen, Gehalts bzw. ihrer sinnbestimmenden

materialbegrifflichen Inferenzen entleert.

49

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Inhakt.
ir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46

Methodus N* 3 (2008) Pirmin Stekeler-Weithofer

Esist aber schon ungereimt zu sagen, die so genannte Freiheit des Willens,
also der denkenden Prifung der generischen Handlung in Form der Prifung
der zugehorigen explizit gemachten Maxime, des Handlungsgrundsatzes,
gebe es in der Realitdt der Erfahrung nicht, sondern nur in der Spontaneitat
und Subjektivitit der ersten Person, im Denken. Damit mystifiziert man die
Subjektivitat und das Denken, wie Hegel sicht. Auch die Freiheit des Handelns
kann es nicht nur in der Spontaneitit der handelnden Person, des Subjekts,
geben. Es gibt sie auch als Gegenstand objektiver Erfahrungen, nur eben nicht
als Gegenstand unmittelbarer Einzelwahrnehmungen. Denn wir miissen dazu
eine Handlung wiederholt und nach Belieben ausfithren kénnen. Das kann
man cbenso objektiv zeigen wie die Wiederholung eines Experiments oder
einer Beobachtung generischen Naturverhaltens. Esist daher ein empiristisches
Vorurteil, dem auch noch Kant aufsitzt, dass man die Willkiirfreiheit von
Handlungsmaéglichkeiten nicht in ihrer objektiven Realitat aufweisen konne.
Wie der Empirismus stellt sich auch noch Kant den Zugang zur Welt allzu
subjektivistisch vor, namlich blof als tiber momentane Einzelbeobachtungen
und Selbsterfahrungen vermittelt.

Und auch das Denken wird dabei allzu subjektiv gedacht. Denn wenn man
dessen reale Konstitution in stillen Reden oder imaginierten Reprasentationen
genauer bedenkt, kann sich eine gedachte Freiheit des Willens nicht einmal in
die Freiheit des begrifflichen Denkens oder auch nur begrifflich bestimmten
Wiinschens zuriickziehen. Denn jedes Denken ist selbst ein langst schon
geformtes Tun, Teilnahme an einer geformten gemeinsamen Praxis bzw. muss
als solches begriffen werden. Dadurch und nur dadurch ist es normativ, gibt es
richtiges und falsches Denken. Als solches kann es keineswegs absolut spontan,
subjektiv oder willkiirfrei sein. Sondern es muss in der Gewichtung der dem
Einzelnen vorgegebenen Denkmoglichkeiten bestehen. Spontan und frei ist
dabei ohnehin nur das Urteil des Einzelnen, nicht der beurteilte Inhalt. Dieser
ist in einem allgemeinen Reich der Gedanken, einem mundus intelligibilis,
dem Einzelnen als méglicher Denkinhalt vorgegeben.

Hegel erkennt dabei, wie ich thetisch sagen mochte, dass der Begriff, das
System der Inhalte, mehr oder minder identisch ist mit den materialbegrifflich
giltigen Inferenzen der Inhaltsbestimmungen der Urteile. Und diese sind mehr
oder minder identisch mit unserem allgemeinen Wissen, als einer Art science
générale, deren Status als analog zu Rousseaus volonté générale zu verstehen ist
und von einer Mehrheitsmeinung oder einer Summe von Einzelkenntnissen,

sozusagen einer scence de tous, unbedingt zu unterscheiden ist. Die Arbeit

30

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Inhakt.
ir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46

Die Wirklichkeit des Guten... Methodus N* 3 (2008)

am Begriff ist daher immer Instituierung generischen materialbegrifflichen
Wissens. Der Wissenschaft geht es entsprechend immer um theoria, genauer:
den Begriff, nicht um eine blole Zistoria empirischer Einzelkenntnisse. Hegels
Kampf gegen jede Unmittelbarkeit der Subjektivitit sowohl in theoretischem
als auch praktischem Betracht ist durch diese logische Grundeinsicht bedingt.

2. Der migliche Kollaps von Absichten in blofe Wiinsche

Zu den wesentlichen Vorleistungen Kants in der Analyse der Handlungen
und damit der Praktischen Philosophie gehért dabei aber schon die Einsicht,
dass die Rede tiber das denkende Subjekt oder dann auch den Willen keineswegs
auf eine metaphysisch oder transzendent hypostasierte Instanz verweist. Mit
diesen Ausdrucksweisen benennen wir nur grob und zusammenfassend den
Formaspekt des performativen Akteursim Urteilen, etwa auch in der planenden
Willensbildung, bzw. in der willentlich-tatigen Entscheidung fir das Tun im
Tun selbst. Das Tun ist dabei empraktische Konsequenz der Willensbildung,
Das heil3t, eine Absicht ist nur dann mehr als ein bloBer Wunsch (oder gar blof3
begriffsfreie Begierde im Sinne eines bloB aktualen animalischen Appetits),
wenn der Handelnde thr gemaf3 handelt oder wenigstens zu handeln versucht.
Wahrend der Inhalt eines Wunsches schon dadurch begrifflich bestimmt sein
muss, dass klar ist, welche méglichen Sachverhalte in einer méglichen Zukunft
oder Welt den Wunsch erfiillen wiirden, ist der generische Inhalt der Absicht
nicht unabhéngig von einem Wissen tiber mogliche Tatigkeiten bestimmbar,
durch welche je ich oder, im Falle gemeinsamer Absichten und Handlungen,
je wir die Absicht titig verwirklichen (k6nnen).

Zur Absicht oder zum Willen gehort also immer auch schon, was aus
der Willensbildung mit begrifflicher Notwendigkeit folgt, was also einer tun
muss, wenn er die Absicht wirklich hat. Tut er nichts dergleichen, sprechen
wir thm die vermeintliche Absicht ab und sagen, er treibe sich in einem
leeren Wiinschen und verbalen Sollen herum. Damit verhalt sich das Wort
,beabsichtigen® wie andere perfektive Handlungsworter auch, etwa das Wort
Ltoten: Wenn am Ende das Wesen nicht tot ist, handelte es sich bestenfalls
um den Versuch, das Wesen zu t6ten. Allerdings sagen wir schon dann, dass
die To6tungsabsicht vorliegt, wenn der tatige Versuch normalerweise Erfolg
hat und im besonderen Fall nur zufallig nicht zum Erfolg fithrt. Wenn aber der
Akteur gar nichts im Verfolg einer vermeintlichen Absicht tut oder zwar etwas

51

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Inhakt.
Inhalts I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46

Methodus N* 3 (2008) Pirmin Stekeler-Weithofer

tut, was aber nach unserem Wissen nie oder bestenfalls zufallig zur T6tung
fihrt, etwa einen Voodoo-Zauber vornimmt, dann sollten wir nicht von einer
Absicht sondern blof8 einem reinen Wunsch sprechen, obwohl wir hdufig
unscharf reden und auch bloBe Wiinsche schon als Absichten ansprechen.
Das ist besonders dann nicht ganz unsinnig, wenn der Handelnde seine
Absicht nur aufgrund einer falschen Uberzeugung in bezug auf das Machbare
oder aufgrund von Inkompetenz verfehlt. Denn es kann ja vieles geben, was
einer immer noch tun kann oder konnte, um seine Absicht auch nach einem
ersten Scheitern titig zu verwirklichen. Haufig muss man mehrmals ansetzen,
wenn man etwas wirklich will. Die damit offenkundige zeitliche Ausdehnung
jedes Handelns wird von der gegenwirtigen Kognitionspsychologie in ihrer
Bedeutung massiv unterschatzt und durch ihre empirischen Zugriffe blof3 auf
momentane Einzelakte methodisch keinesfalls angemessen berticksichtigt.

Die Willensbildung besteht im Fassen einer moglichen, inhaltlich
bestimmten, Absicht. Dazu gehort, wie Kant zurecht betont, immer auch die
Priifung sowohl des Handlungsziels als auch des Handlungswegs als sittlich gut
oder schlecht, kurz, der gesamten generischen Handlung, beschrieben durch
thren Grundsatz. Dieser Grundsatz, die Maxime, bestimmt meine Handlung
in ithrer (generischen!) Identitat. Ich kann z.B. Licht machen und damit einen
Einbrecher warnen wollen oder ein Zeichen fiir einen gemeinsamen Mord
gebe. Oder ich kann einfach Licht machen und das kann dann, ohne mein
Wissen und Wollen, allerlei Folgen haben. In der ethischen Beurteilung der
Handlung kommt es offenbar auf meine Maxime (Hegels Vorsatz) und die
durch sie bestimmte Tat an. Von einer Absicht sprechen wir manchmal
schon dann, wenn wir blo} auf das erwiinschte Handlungsziel verweisen.
Das aber wird im Falle der Nichtausfihrung der Handlung zu einer bloen
Wunschvorstellung. Das heif3t, normalerweise ist eine Absicht eine ntention-
wm-action (McDowell). Wir sprechen normalerweise also erst dann von einer
Absicht, wenn diese hinreichend richtig und erfolgreich in die Tat umgesetzt
wird. Die Wahrheit der Absicht ist die Tat, wie man mit Hegel sagen konnte
und wohl auch sollte.

Kants Analyse, welche den Prazisierungen bei Hegel zugrunde liegen,
werden spéter Uberall dort nur ausbuchstabiert, wo, wie etwa bei Donald
Davidson oder Elizabeth Anscombe dartiber nachgedacht wird, in welcher
Absicht, genauer: unter welchem gefassten Vorsatz (qua anerkannter
Gesamtmaxime oder Handlungsbeschreibung inklusive der Endziele) der
Akteur als das handelnde Subjekt die Tat begeht. Hinzu kommt die Irage,

32

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Inhakt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46

Die Wirklichkeit des Guten... Methodus N’ 3 (2008)

in welcher Form diese Maxime in der Absicht bewusst und die Handlung
entsprechend geplant ist (oder war). Dabei sind wir fiir unsere Taten und
sogar fur unsere dispositionsbestimmten Verhaltungen selbst dann (zu einem
entsprechenden Teil) verantwortlich, wenn die Priifung, ob sie bzw. ithre Ma-
ximen sittlich gut sind, faktisch unterlassen wird. Denn auch das Unterlassen
der moralischen Priifung ist eine Prufung, nur eben eine schlechte. Nicht
verantwortlich sind wir nur fiir Widerfahrnisse, also fiir das, was wir unmoglich

handelnd veridndern konnen (bzw. konnten).

3. Etlak vs. Moral

Als Handelnde und aus subjektiver Perspektive sollen wir also die in der
Erwagung beim Fassen einer Absicht betrachtete mogliche Handlung auf ihre
moralische Richtigkeit und dann auch unter rechtlichen Aspekten beurteilen.
Das heifl3t, es ist vom Akteur selbst zu priifen, ob die Handlung rechtlich oder
moralisch erlaubt, geboten oder verboten ist. Die basale Form dieser Priifung
versucht Kant in seiner Praktischen Philosophie oder philosophischen Ethik,
genauer im Rahmen einer Kritik der Praktischen Vernunft und einer Meta-
physik (oder Formanalyse) der Sitten auf der Grundlage der verschiedenen
Versionen seines Kategorischen Imperativs zu charakterisieren. Dieser ist ein
Imperativ nur insofern, als die moralische Priifung der moglichen Handlung,
genauer: ithrer Maxime, immer geboten ist. Dazu ist die Handlung auf ihre
relevante Haupt-Typik hin zu bestimmen.

Der Kategorische Imperativ ist damit keine Aufforderung an mich, die
von einer anderen Instanz oder Person an mich ergeht, etwa gar von Kant als
Autor, wie noch immer, allzu hidufig, zu lesen ist. Er betrifft vielmehr die Form
des freien Handelns selbst, und zwar immer. Das einsehbar zu machen ist eine

Grofleistung der Analyse Kants, die als solche selten genug erfasst wird.

Der Wille ist dabei nichts anderes als die Form, in welcher der Handelnde
seine eigenen Wiinsche und moglichen Absichten beurteilt und sich in der
Ausfithrung der Handlung an dieser Beurteilung orientiert. Daher enthalt die
Maxime der Handlung, ihr ,Grundsatz’ im Sinn der relevanten Bestimmung;,
um was fir eine generische Handlung es sich handelt, immer sowohl ein
spontan aktualisierbares oder unterlassbares Schema des Tuns, als auch das

Wissen um die mit diesem Tun verbundenen erwartbaren Normalfolgen.

33

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Inhakt.
ir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46

Methodus N* 3 (2008) Pirmin Stekeler-Weithofer

Wenn etwa die Maxime der Handlung ist, mit dem Auto von A nach
B zu fahren, dann umfasst diese generische Handlung alle Teilhandlungen,
wie z.B. das Auto zu starten und zu lenken. Sie setzt damit die nach Belieben
reproduzierbare Fahigkeit, Auto zu fahren, voraus. Und sie enthilt die Ver-
antwortung fur die bekannten besonderen Nebenfolgen und zum Teil sogar
fiir die unvermeidlichen Zufallsgefahren des Autofahrens, so dass es rechtlich
ganz korrekt ist, wenn den Autofahrer selbst bei dullerster Vorsicht eine Art
Grundeteilschuld apriorisch trifft, wenn er durch den Gebrauch seines Vehikels
andere Personen schidigt. Anders steht es mit dem reinen, tiberhaupt nicht
absehbaren, Zufall: Hier ist es eine begriffliche Leistung hoherstehender
Kulturen, die bloBe Teilverursachung eines beim besten Willen nicht verhin-
derbaren Ungliicks — etwa wenn einer ohne jedes Eigenverschulden wirklich
blof3 aufgrund ungliicklicher Umstidnde einen anderen schadigt — von der
Verantwortung fur die Folgen meines Handeln strikt abzutrennen.

Die sittliche Giite einer Handlung bzw. ihrer Intention oder Absicht,
expliziert in der zugehorigen Maxime, prifen wir dabei, und das betont
Hegel nun schon gegen Kant, nicht blo8 dadurch, dass wir uns fragen, ob
wir ein Tun gemidfl dem relevanten Grundsatz allgemein als erlaubt oder
gar geboten wollen kénnen, ob ein entsprechendes ,Gesetz’ also kohdrent in
eine von mir selbst autonom erlassene moralische Ordnung einfiighar wire.
Dieses Urteil der Moralitit, also der bloBen Koharenz dessen, was ich als ein
allgemeines Wollen wollen zu kénnen meine, ist ndmlich immer noch hochst
subjektiv. Dieser subjektive Zugang zu Rousseaus volonté générale wird am Ende
selbstgerecht und damit, wie fur Hegel gerade das Beispiel Robespierres zeigt,
fir jedes Ethos gefahrlich. Denn esist weit iiber die subjektiven Koharenzurteile
hinaus immer auch noch zu prifen, ob unser Tun in die faktische Ordnung des
tradierten gemeinsamen Lebens passt. Die realen Formen des Kooperierens
mit anderen Menschen, nicht das bloB3 koharente gute Wollen der Moralitit,
ist die (absolute) Sittlichkeit, die Wirklichkeit des Guten, an der sich die
Sittlichkeit der Einzelperson zu messen hat. Hegel schreibt dazu schon in den
Aufsitzen aus dem Kritischen Journal der Philosophie:

Aus der ,Idee der Natur der absoluten Sittlichkeit ergibt sich nun ein Verhaltnis ... der
Sittlichkeit des Individuums zur realen absoluten Sittlichkeit, und das Verhiltnis der
Wissenschaften derselben, der Moral und des Naturrechts.” (Hegel-Werke, Bd. 2, S. 504-
505).

54

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Inhakt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46

Die Wirklichkeit des Guten... Methodus N* 3 (2008)

In der ethischen Prifung meiner Handlung bewertet der Einzelne seine
Maxime unter dem Aspekt des allgemeinen sittlichen bzw. moralischen Guten.
Nur in diesen Bewertungen gibt es die Normen der Sittlichkeit. Hegel drtickt
diesen schwierigen Gedanken so aus:

Da nédmlich die reale absolute Sittlichkeit die Unendlichkeit oder den absoluten Begriff, die
reine Einzelheit schlechthin und in seiner héchsten Abstraktion in sich vereinigt begreift,
so ist sie unmittelbar Sittlichkeit des Einzelnen, und umgekehrt das Wesen der Sittlichkeit
des Einzelnen ist schlechthin die reale und darum allgemeine absolute Sittlichkeit; die
Sittlichkeit des Einzelnen ist ein Pulsschlag des ganzen Systems und selbst das ganze System.

(Hegel-Werke, Bd. 2, S. 504-505).

Eine andere Bewertungsdimension einer moglichen Handlung, welche
haufig, aber nicht etwa immer, andere Ergebnisse liefert als die sittliche
Bewertung, beurteilt den zu erwartenden Nutzen der Handlung fiir mich.
Noch eine andere Bewertung achtet blof auf die Starke meiner unmittelbaren
Begierde, den Appetit, also die bloB3 prasentische Motivation. Hegel erkennt
nun insbesondere, dass die blol kohdrenzautonome Bewertung einer gene-
rischen Handlung durch je mich als Einzelnem noch keineswegs zu einer
wirklich gemeinsamen Beurteilung der zugehorigen Maximen fithrt. Mit
anderen Worten, das Moralprinzip bzw. der Kategorische Imperativ in Kants
subjektiver Formulierung garantiert noch keineswegs, dass aus dem entspre-

chend bewerteten Handeln der Einzelnen eine gute gemeinsame Praxis wird.

Kants moralischer Bewertungsfilter liefert blol eine notwendige, noch
keine hinreichende Bedingung fiir das ethisch Gute. Daher unterscheiden
sich die moralischen Bewertungen aus blo3 subjektiver Perspektive, trotz
thres Allgemeinheitanspruchs, von ethischen Urteilen, welche in und durch
eine schon etablierte Institution oder Praxisform der Sittlichkeit bestimmt
sind. In thnen wird immer schon auf eine das Ethos instituierende und durch
das Ethos konstituierte generische Wir-Gemeinschatft, die Idee des Guten im
Vollzug, verwiesen.

Die Form des moralischen Urteilens bleibt dann zwar durchaus noch
relevant, ndmlich in gemeinsamen, metastufigen, Diskursen tiber die mogliche
Anderung oder Entwicklung etabliertersittlicher Praxisformen, dersieleitenden
Normen und Regeln. Aber sie gehort auf die Ebene der freien Vernunft,
wiahrend Urteile tiber ihre korrekte Einhaltung auf der Ebene des Verstandes,
der Kompetenz der rechten Normenbefolgung stattfinden. Hegels Kernkritik

55

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Inhakt.
ir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46

Methodus N* 3 (2008) Pirmin Stekeler-Weithofer

an Kant besagt, dass er diese Ebenen nicht angemessen unterschiedet, dass bei
ithm die freie gemeinsame Vernunft zum subjektiven Verstand wird und der
subjektive Verstand sich an die Stelle der freien gemeinsamen Vernunft setzt,
womit seine dienende Rolle in der Anwendung anerkannter Normen im Tun

des Einzelnen ubersehen wird.

Die ethische Vernunft ist die Ebene des freien Diskurses iiber die
Entwicklung des etablierten Ethos. Die dabei je vorgeschlagenen neuen
Formen und Regeln sollten anerkennbar sein. Am Ende aber entscheidet nicht
die bloB subjektiv bewertete Anerkennbarkeit, sondern die reale Anerkennung
im gemeinsamen Ethos. In entsprechender Weise entscheidet auch im Recht
nicht schon das, was ich je meiner Meinung nach als gerecht subjektiv
anerkennen wiirde, sondern was als Recht positiv gesetzt ist Eben daher stellt
Hegel die wirkliche Sittlichkeit eines gemeinsam etablierten Ethos einer blo
subjektiven Moral terminologisch gegeniiber:

Wir bemerken hier auch eine Andeutung der Sprache (...), da3 es namlich in der Natur der
absoluten Sittlichkeit ist, ein Allgemeines oder Sitten zu sein, dafl also das griechische Wort,
welches Sittlichkeit bezeichnet, und das deutsche diese ihre Natur vortrefflich ausdriicken,
dal3 aber die neueren Systeme der Sittlichkeit, da sie ein Fursichsein und die Einzelheit zum
Prinzip machen, nicht ermangeln kénnen, an diesen Worten ihre Bezichung auszustellen,
und diese innere Andeutung sich so méchtig erweist, dafl jene Systeme, um ihre Sache
zu bezeichnen, jene Worte nicht dazu missbrauchen konnten, sondern das Wort Moralitat
annahmen, was zwar nach seinem Ursprung gleichfalls dahin deutet, aber, weil es mehr ein
erst gemachtes Wort ist, nicht so unmittelbar seiner schlechteren Bedeutung widerstraubt.
(Hegel-Werke, Bd. 2, S. 504-505).2

? Hegel fahrt fort: ,,Die absolute Sittlichkeit aber ist nach dem Bisherigen so wesentlich die
Sittlichkeit aller; dal man von ihr nicht sagen kann, sie spiegle sich als solche am Einzelnen
ab; denn sie ist so sehr sein Wesen, als der die Natur durchdringende Ather das untrennbare
Wesen der Gestalten der Natur ist und als die Idealitat ihrer erscheinenden Formen, der
Raum, in keiner sich schlechthin um nichts besondert; sondern wie die Linien und Ecken
des Kristalls, in denen er die auBBere Form seiner Natur ausdriickt, Negationen sind, so ist
die Sittlichkeit, insofern siec am Einzelnen als solchem sich ausdriickt, ein Negatives. Sie
kann sich furs erste nicht im Einzelnen ausdricken, wenn sie nicht seine Seele ist, und sie ist
es nur, insofern sie ein Allgemeines und der reine Geist eines Volkes ist. Das Positive ist der
Natur nach cher als das Negative, oder, wie Aristoteles es sagt, das Volk ist eher der Natur
nach als der Einzelne; denn wenn der Einzelne abgesondert nichts Selbstiandiges ist, so muf3
er gleich allen Teilen einer Einheit mit dem Ganzen sein; wer aber nicht gemeinschaftlich
sein kann oder aus Selbstandigkeit nichts bedarf; ist kein Teil des Volks (...)

36

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Inhakt.
ir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46

Die Wirklichkeit des Guten... Methodus N* 3 (2008)

Der Kategorische Imperativ kann also dem Einzelnen blof3 als ein
subjektives Koharenzprinzip dienen, namlich in einer (Meta-)Beurteilung
sowohl gegebener Formen der Sittlichkeit als auch neuer Vorschlige, allgemein
so ... und nicht anders zu handeln. Es ist daher keineswegs so, dass nichts
anderes als der subjektive Wille als ethisch gut oder schlecht zu beurteilen
ist. Damit féllt einer der zentralen Kernsitze Kants. Die Ursache fiir Kants
Fehlurteil bei der Fassung dieses Satzes liegt darin, dass er nicht zwischen zwei
Lesarten differenziert. Nach der einen, der haltbaren, beurteilen wir jedes
Tun unter Berticksichtigung der das Tun leitenden Absicht (der Maxime, dem
Vorsatz), nicht blof im Hinblick auf kontingente Bestandteile, Widerfahrnisse
und unabschbaren Nebenfolgen. Dass wir dieses tun, ist eine wichtige und
unbedingt zu schiitzende kulturelle Errungenschaft, die eine moralische
und rechtliche Kultur von der Barbarei eines blofen Verursachungsrechts’
unterscheidet. Davon dringend zu unterscheiden ist die Meinung, je wir selbst
seien die letzte Instanz in der Bestimmung bzw. Beurteilung unserer Absichten
und es set hier das Richtige je durch uns selbst und zwar tiber autonome
Kohirenzbetrachtungen im Hinblick auf eine mégliche Universalisierung

meiner Maximen bestimmbar.

Nach Kant gibt es im Gunde nur zwei Klassen oder Typen von Personen:
die, welche die Form der Selbstbeurteilung, die durch den Kategorischen
Imperativ expliziert ist, konsequent (genug) anwenden, und die, welche
dies nicht tun. Nur die, welche dies tun, handeln im vollen Sinn des Wortes
autonom: Nur sie sind autonome Personen in der Kooperationsgemeinschaft
freier Personen. Wer nicht in dieser Form urteilt und handelt, fallt in gewissem
Sinn in die Vereinzelung der Tierheit zurtick, selbst wenn er aufgrund des
von anderen Personen erborgten instrumentellen Wissens noch eine gewisse

geistige Tierheit (Hegel) besitzt.

4. Handlungsfretheit und Willensfreiheit

Unsere Unterscheidung zwischen einer Freiheit des Handelns und der
Freiheit der Willlensentscheidung(en) war so, dass die letztere blof3 das Denken
und planende Urteilen betrifft, die erstere das nach Belieben ausfithrbare Tun.
Was jeder von uns nach seinem Belieben tun kann, variiert allerdings. Nicht
jeder kann etwa (schon) schwimmen oder Rad fahren.

57

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Inhakt.
ir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46

Methodus N* 3 (2008) Pirmin Stekeler-Weithofer

Der Ubergang vom verbalen Urteil nun, das eine Absicht oder einen
Vorsatz explizit macht, zum konsequenten Handeln ist dabei selbst kein
Automatismus, obzwar es ein begrifflicher Ubergang ist. Denn er ist bestimmt
durch die begrifflichen Normen praktischer Konsequenz. Zwar ist das Denken
oder Reden und auch das Urteilen in ihren performativen Aktualisierungen
selbst schon ein freies Handeln. Denn wir kénnen spontane (unwillkiirliche)
Denkeinfille spontan (willentlich) beurteilen, zwischen ihnen wihlen, sie
abbrechen etc., genau so, wie wir uns entscheiden konnen zu reden, etwas
zu behaupten, oder zu schweigen, bzw. eine mdgliche Behauptung zu
unterlassen. Dann kommt aber immer noch zum lauten oder leisen, impliziten
oder expliziten, Urteilen das praktische SchlieBen, das titige Schlussfolgern
in der empraktischen Handlung hinzu. Es gibt, wie wir alle wissen, Leute, die
gut sind im verbalen SchlieBen und Bewerten, aber ganz schlecht im tatigen
Zichen von Konsequenzen: Thnen kollabieren ihre vermeintlichen Absichten
in tatenlose Wiinsche. Sie sind dann, wie mancher Stoiker, und wie der
Kompatibilist seiner eigenen Meinung nach, nur noch verbal Herren ihres
Tuns. Freilich appellieren die Stoiker dennoch an eine autonome Attaraxia
und Askese, ohne den praktischen Widerspruch zu threm Determinismus und
oft auch die Inkonsequenz ihrer Haltung zum eigenen Tun zu bemerken.

Das Phanomen der Verwandlung von Absichten in bloBe Wiinsche ist
als Willensschwiche eben so bekannt wie es selten angemessen verstanden
ist. Dabei ist es ein Kriterium jeder angemessenen begrifflichen Analyse des
Handelns, dieses Phanomen verstehbar zu machen. Die tiblichen kausalen
Motivationstheorien, denen zufolge das tatsachliche Verhalten zeige, welches
begierde- oder appetitartige Motiv das kausal starkste ist, scheitern nicht
zuletzt daran, dass sic diec Phanomene der beliebigen Ausfithrbarkeit vieler
Handlungsschemata, der Méglichkeit der Entscheidung zwischen Maximen,
und der Willensschwiache bei mangelnder Selbstbildung und Selbstbindung
einfach leugnen (missen). Tatsachen in der Welt zu leugnen aber bedeutet
das Ende jeder Wissenschaft und damit auch jedes ernst zu nehmenden
Diskurses.

Dasselbe gilt fiir die Entleerung von Differenzierungen. Die tiblichen
kausalen Motivationstheorien kénnen namlich zwischen einer durch einen
Vorsatz bestimmten Absicht, einer in die Tat umgesetzte Absicht, einem bloBen
Wunsch und der reinen Begierde in Wirklichkeit gar nicht mehr unterscheiden.
Ebenso leer wird in ihnen der Unterschied zwischen einem natiirlichen, also
handlungsfreien, Verhalten (jenseits jeder Handlungsplanung) und einem

58

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Inhakt.
ir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46

Die Wirklichkeit des Guten... Methodus N” 3 (2008)

freien Wollen und Handeln. Denn ,eigentlich’ oder ,objektiv’ gibt es fur sie
nur die eine Welt der Naturerfahrungen, die kausal determiniert sei, wie
sogar Kant zu behaupten scheint, der uns nur zum Zwecke der subjektiven
Orientierungen im Handeln die Rede von einem freien Wollen und Handeln im
Modus eines Als-Ob erlaubt und ansonsten eine merkwurdige Kohdrenz oder
Kompatibilitit der beiden Welten, der subjektiven Welt des Selbstbewusstseins
und der objektiven Welt der physikalischen Naturerfahrung behauptet.

In dieser Lesart wird immerhin klar, dass Kant einem transzendentalen
Physikalismus und damit einer der gangigen Varianten eines nicht blo dogma-
tischen Naturalismus der objektiven Welt der Erfahrung viel ndher steht als
einem cartesischen Dualismus, dem zufolge es neben und tiber der Welt der
Dinge, der res extensa, eine Welt der res cogitans et volens gabe, des Denkens und
spontanen Wollens. Kant vertritt eben schon die Thesen des Kompatibilismus:
Wirklich ist nur die Welt der Dingwelt der objektbezogenen Erfahrungen. Diese
sei aus transzendentalen Griinden dem Kausalprinzip unterworfen und insofern
kausal determiniert. Aber das schliee nicht aus, dass man aus praktischen
Grinden auch iiber das freie Denken und Wollen reden diirfe und auch solle,
ja dass es diese Praxis des freien Denkens und Wollens formallogisch kohérent
und kompatibel neben der Praxis der kausalen Erklarung moglichst allen Ge-
schehens und aller Dingbewegungen gébe.”

Es war Fichte, der Kants Denkknoten, der im Grunde aporetisch bzw
skeptizistisch ist (Henning Tegtmeyer), einfach durchhieb und wie spater der
Kantianer Renouvier und mit ihm der Pragmatist William James das Primat
des freien Handelns vor jedem kausalen Wissen tiber die Natur behauptete. Die
Willensphilosophie Fichtes und mit ihr der Pragmatismus von James entwickelt
damit Kants Ansatz zwar konsequenter als dieser selbst und behilt gegen
Kants schwankenden Kohiarentismus und Kompatibilismus durchaus Recht.

3 Die Realitit des Idealen, die wir bisher betrachteten, war der Inhalt, den das leere
Ideelle des reinen Willens erhielt. AuBler diesem immer noch Innern ist noch die duliere
Seite des Zweckbegriffs, welche, wir haben gesehen wie, nunmehr einen Inhalt hat, tibrig:
namlich die Seite des formalen Idealismus, nach welcher sich die bisherige praktische
Ubersinnlichkeit zugleich als Erscheinung darstellt. Diese Erscheinung ist das Ganze der
Handlung, teils angeschaut in der empirischen Form, auseinandergezogen als Veranderung
und Wirkungen in der Zeit, teils aber soll die Realitit des tbersinnlichen Zweckbegriffs
auch eine folgenreiche Fortsetzung der Handlung in der tibersinnlichen Welt selbst sein,
Prinzip einer Reihe von geistigen Wirkungen ... (Hegel, Aufsdtze aus dem Rritischen Journal der
Philosophie, in: Hegel-Werke, Bd. 2, S. 428).

39

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Inhakt.
ir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46

Methodus N* 3 (2008) Pirmin Stekeler-Weithofer

Fichte war aber nicht in der Lage, seine Position einsehbar zu vermitteln.* Sie
bleibt immer noch zu abstrakt. Sie soll sogar selbst schon Ergebnis einer freien
Entscheidung, einer willkiirlichen Weltanschauung oder Welthaltung sein. Wir
sollen uns also entscheiden, ob wir das Primat der Freiheit anerkennen oder
aber dogmatisch an einen Kausaldeterminismus als vermeintlich die Einheit
der objektiven Naturerfahrung stiftendes Prinzip weiter glauben wollen. Hegel
erkennt, dass es hier nicht blof3 ein subjektives Anerkennen gibt, sondern ldngst
schon ein wahres Erkennen und ein falsches Meinen. Und er sieht, dass das
Grundproblem Kants in seinem latent immer noch empiristisch-subjektiven
Begriff' der Erfahrung liegt. Hegels Begriff' der Erfahrung umfasst dagegen
nicht blof3 die wahrnehmende oder anschauende Beziechung eines Subjekts
auf ein Ding samt der Rede tber das Ding, auch wenn es auB3erhalb unseres
Anschauungsraumes liegt. Erfahrung umfasst auch alles, was ich und was wir
tun konnen, und was wir im Tun, empraktisch, erfahren.

Fichte schafft es dagegen noch nicht, die richtigen Einsichten des
Spinoza von einer einzigen Welt, in der wir leben und zu der wir gehéren, zu
versohnen mit deridealistischen Transzendentalphilosophie Kants. Denn diese
ist es, welche die Ansdtze von Einsichten des Rationalismus und Empirismus
von Descartes tiber Locke, Leibniz, Berkeley und Hume zusammenfasst und
aufhebt: Unser Zugang zur Objekt-Welt ist immer schon durch Anschauung
und Begrift vermittelt, und setzt die Spontaneitit des Urteilens und Handelns
prasuppositional voraus. Hegel betont dies mit Kant gegen Kant. Daher
kann keine explizite Behauptung tiber die Objektwelt und ihre vermeintliche
kausale Determiniertheit im Ganzen dem empraktischen Wissen iber das
freie Urteilen und Handeln widersprechen. Dabei mag die Behauptung der
kausalen Erklarbarkeit noch so gut empirisch begriindet erscheinen, sie kann
bestenfalls einen Teilbereich der Welt betreffen, namlich den Teil der Natur,
der sinnvollerweise als kausaldeterminiert darstellbar ist. Es kann nicht nur
kein empirisches Argument dafiir geben, dass die ganze Welt so darstellbar

! Fichte bleibt ,,bei der Allgemeinheit der Begriffe stchen®; ,,aber dann hat man wieder
nur formale Grundsitze. Die Entgegensetzung der mannigfaltigen Pflichten kommt unter
dem Namen von Kollisionen vor und fiithrt einen bedeutenden Widerspruch mit sich. Wenn
die deduzierten Pflichten absolut sind, so konnen sie nicht kollidieren; aber sie kollidieren
notwendig, weil sie entgegengesetzt sind; um ihrer gleichen Absolutheit willen ist Wahl
moglich und wegen der Kollision notwendig; es ist nichts vorhanden, das entscheide, als
die Willktir...” (Hegel, Differenz des Fichteschen und Schellingschen Systems der Philosophie, in: Hegel-
Werke, Bd. 2, S. 89).

60

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Inhakt.
ir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46

Die Wirklichkeit des Guten... Methodus N* 3 (2008)

sel, was bekanntlich schon Hume weil3 oder jedenfalls auf der Grundlage der
scharfsinnigen Fortsetzungen der Uberlegungen des Descartes, Malebranche
und Leibniz durch Berkeley ahnt; sondern es kann auch kein transzendentales
Argument fiir einen durchgéangigen Kausalnexus geben. Wir miissen vielmehr
von einer wesentlichen Differenz der Natur als dem handlungsfreien Teil der
Welt und der Lebenswelt der Menschen ausgehen.

Allerdings liefern uns weder Fichte noch seine Vorlaufer eine klare
Einsicht in die Konstitution dieser besonderen Welt und Lebensform des
Menschen oder gar das Wesen der menschlichen Freiheit und des menschlichen
Wissens, allen guten Ansitzen bei Kant zum Trotz. Das bemerken Schelling
und Hegel. Daher bleibt fiir sie die Hauptaufgabe der Philosophie noch
ungeldst, die besondere Seinsweise des Menschen auf den Begriff zu brin-
gen, seine ,sapience’ (Brandom) differentiell von der bloBen ,sentience’ an-
derer Lebewesen zu erlautern dabei auch auf die besondere Subjektivitat
menschlicher Personen, ihr besonderes Bewusstsein und Selbstbewusstsein
weit iiber die bloBe Aufmerksamkeit und bloB3 prasentische Zielgerichtetheit
des wahrnehmenden Bewegungsverhaltens von Tieren systematisch auf den
Begriff zu bringen, also explizit zu artikulieren.

Wie also unterscheidet sich die Subjektivitat eines blo§ empfindenden
und wahrnehmenden Wesens von der Subjektivitat ,des Selbstbewusstseins’,
also des Menschen? Und was ist das Besondere des menschlichen Bewusstseins
und Selbstbewussteins? Dies ist die Leitfrage Hegels. Sie zu stellen und zu
beantworten schlieBt keinesfalls aus, auch auf Ahnlichkeiten zwischen
Mensch und Tier zu achten. Es ist nur klar, dass eine blofe Betrachtung der
Verwandtschaften blind fiir die Unterschiede machen kann. Dass dem so 1ist,
zeigt der Behaviorismus bet Hume ebenso wie eine kognitive Psychologe der
neuronalen Verhaltenssteuerung der Gegenwart, die tber die grundsétzlichen
Grenzen ihres Forschungsansatzes ebenso wenig informiert ist wie der Phy-
sikalismus des 19. Jahrhunderts. Wie weit Hegel dabei gekommen ist, und
wie er dabei Fragen der Logik des Begriffs und des generischen Wissens und
Koénnens mit Fragen einer philosophischen Anthropologie verbindet, das kann
hier nicht mehr behandelt werden. Die Frage ist aber fir jede angemessenen
Hegelinterpretation zentral.

61

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Inhakt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46

Methodus N* 3 (2008) Pirmin Stekeler-Weithofer

5. Sittliches Selbstbewusstsein und Praktische Vernunft

Im Folgenden interessiere ich mich nicht weiter fiir den Status generischen
Wissens und generischer Formen der Beurteilung von Handlungsformen,
auch nicht weiter fiir das ontologische Problem der Freiheit und die notigen
Einsichten in die Grenzen eines objektbezogenen Wissens, wie sie sich aus
den Ansatzen Kants und Fichtes entwickeln lassen, sondern nur noch fiir das
Prinzip der moralischen Subjektivitat, das sittliche Selbstbewusstsein. Man
kann dieses mit dem Gewissen identifizieren, das ja neben dem neueren, auf
Christian Wolff zuriickgehende, Wort ,,Bewusstsein® die iltere Ubersetzung
von ,,conscientia® ist. Wir werden dabei sehen, warum das Gewissen ein
praktisches Wissen um das ethisch Gute ist, unter Einschluss eines immer auch
schon explizierten und selbstandig moralisch urteilenden Selbstbewusstseins.
Dabei geht es natiirlich immer auch schon um den Begriff des ethisch Guten.
Und es geht um die Frage nach dem Realititsgehalt dieses Begriffs. In diesem
Sinne frage ich nach der Wirklichkeit des Guten.

Inwiefern ist dieser Begriff des Guten nicht blo§ ein leeres Sollen einer
Utopie? Warum ist das Gute auch immer schon mehr als blof3 eine ideale
Richtung der Verbesserung der ,Moral’ der Menschen? Dabei sollten wir wohl
generell nicht von einem Begriff (eidos) des Guten sprechen, sondern besser
von der Idee des Guten. Denn die ,idea to agathou’ hat kein bestimmbares
ados. Und das heiB3t: Sie ist keine feste und generische Form, die man
gegenstandlich dingfest machen konnte. Sie ist vielmehr eine Vollzugs- oder
Seinsform, die sich, wie die Urteilskraft oder Besonnenheit (phronesis bzw.
sophrosyne) immer bloB im Urteilen und Handeln zeigt, und zwar nicht etwa
bloB in der Herstellung (poiesis) von etwas fiir mich oder uns Guten, sondern
am Ende im gemeinsamen Handeln, der praxis des guten Lebens.

Indemnun aber Kants Moralphilosophie wie derso genannte methodische
Individualismusin denmodernen Sozialwissenschaften nach Max Weber grund-
satzlich von der (Selbst-)Beurteilung der je einzelnen Handlungen einzelner
Akteure ausgeht, entgeht ihm die Sphire des kollektiven und geschichtlichen
Hintergrunds sowohl jedes Handeln-Konnens, als auch der tradierten Formen
des sittlich-moralischen Urteils. Insbesondere differenzieren Kant und seine
Nachfolger, bis herunter zu K.O. Apel oder J. Habermas, zu wenig zwischen
einer (;rationalen’) Begriindung eines ethischen Urteils tGber eine (generische)
Handlung gemal ciner schon implizit anerkannten Sittlichkeit und einem

62

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Inhakt.
ir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46

Die Wirklichkeit des Guten... Methodus N’ 3 (2008)

freien Vorschlag zur Verdnderung sittlicher Normen: Letzteres gehort nach
Hegel in die Sphére der freien moralischen Vernunft, die als solche unbedingt
zu unterscheiden ist von der Sphére der individuellen Anwendung gegebener
sittlicher Normen.

Dabei war es Kant selbst gewesen, der auf die wichtige Unterscheidung
zwischen bestimmender und reflektierender Urteilskraft hingewiesen hatte.
In der ersten Urteilsform bringen wir Einzelfille als besondere Félle eines
allgemeinen Falls unter einen schon bekannten Allgemeinbegriff. In der zwei-
ten entwickeln wir einen Allgemeinbegriff und die mit ihm verbundenen
theoretischen (verbalen) und praktischen (handlungsbezogenen, gerade auch
ethischen) Konsequenzen, indem wir einen Einzelfall in ein Paradigma des
Allgemeinfalls verwandeln bzw. eine solche Verwandlung vorschlagen, um
das System der Begriffe, also der Differenzierungen und Folgerungen, auf
verniinftige Weise zu entwickeln. Dabei heifit eine solche Entwicklung nicht
schon dann ,,verniinftig*, wenn sie in einer Gruppe von Menschen oder gar
von den Menschen faktisch anerkannt ist, sondern nur dann, wenn sie mehr
Probleme 16st als die alten begrifflichen Ordnungen und zugleich keine neuen
schwerwiegenden Probleme schafft.

In den begrifflichen Ordnungen sind immer schon ethische Ordnungen
enthalten, und zwar weil praktisch alle unsere Begriffe in der einen oder
anderen Form ,dichte’ Begriffes sind. Sie sind also keineswegs losgelost oder
loslsbar von als gut bewerteten Handlungsorientierungen.

Die Idee Humes, es lieBe sich eine scharfe Trennung zwischen einem
Sein und einem Sollen, also wie die Dinge und Sachen sind und wie wir mit
thnen umgehen sollen, erweist sich jetzt als sinnleer und irrefithrend. So wie es
keine inhaltlich bestimmte Objektivitat und Wahrheit jenseits der kovarianten
Formen transsubjektiven aber dennoch subjektbasierten und perspektivischen
Wissens von Menschen gibt, so gibt es auch keine absolut wertfreien Sach-
verhalte, jenseits einer von uns Menschen beurteilten Werte-Invarianz, wie
wir sie etwa aus dem instrumentellen Denken kennen: Ein Instrument wie
ein Schwert ist nicht wesentlich anders als etwa ein Pflug zu allerlei gut: Beide
konnen grundsitzlich sowohl fiir gute wie fur schlechte Zwecke eingesetzt
werden. Deswegen sind sie noch lange nicht ,wertfrei’. Analoges gilt fiir alles
Wissen tber die Welt. Zuzugeben ist nur, dass wir in unserer arbeitsteiligen
Wissensgesellschaft oft ganz zurecht vom variablen Einsatz unseres Wissens
und unserer Techniken abstrahieren.

63

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Inhakt.
ir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46

Methodus N* 3 (2008) Pirmin Stekeler-Weithofer

Wie dem aber auch sei, das Hauptproblem, das Hegel mit Kants Ethik
hat, betrifft den ambivalenten Status seines Moralprinzips, des Kategorischen
Imperativs. Dieser Status ist ambivalent, weil Kant es so erscheinen lasst, als
ermogliche uns dieses Prinzip die unmittelbare Beurteilung, ob eine generische
Handlung, artikuliert durch den relevanten Grundsatz, als ethisch geboten,
verboten oder erlaubt gelten konne. Hegel besteht darauf, dass das Prinzip
nur in der Form der Reflexion, der reflektierenden Urteilskraft gebraucht wer-
den kann und darf, also nicht zur unmittelbaren Bestimmung des ethisch
Erlaubten, Gebotenen und Verbotenen taugt. Was hei3t das? Und warum
halt Hegel das fur so wichtig?

6. Moralische Reflexion

Der Einsatz des Prinzips der Moralitit im Sinne der Reflexion auf
schon bekannte Normen der Sittlichkeit bedeutet, sich klar zu machen, dass
wir und warum wir zum Beispiel die Institution des Rechts, des staatlich
sanktionierten Schutzes von Leib und Leben und dann auch eines dem je-
weiligen Recht entsprechenden Schutzes von Eigentum und Vertrdagen aner-
kennen konnen, faktisch zumindest verbal anerkennen und darum auch durch
unser Tun anerkennen sollten. Die bloBe Konsistenz der Vorstellung, dass wir
Anarchie wollen konnten, ist offenbar kein Argument. Ebenso wenig ware
es ein Argument zu sagen, dass wir nicht wollen konnen, dass alle in den
Alpen Ski fahren. Solange es nicht alle faktisch tun, kann man das Skifahren
ohne weitere einschrankende Regelungen erlauben. Kurz, ob etwas ethisch
erlaubt, geboten oder verboten ist, hidngt erstens wesentlich auch von schon
etablierten Institutionen ab, zweitens von Fakten in der Welt und drittens
von der Irage, wie viele Menschen faktisch was zu tun belieben. Wenn ich
daher iiberlege, ob ich ein Depositum zuriickgeben soll, reicht es zu wissen,
dass ein Depositum etwas ist, das man zuriickgeben muss. Man muss sich
nicht noch zusétzlich tiberlegen, ob man es allgemein mochte, dass Deposita
zuriickgegeben werden. Denn nehmen wir den Fall an, dass einer meint,
wollen zu konnen, dass Deposita nicht zuriickgegeben werden. Ist er damit
ethisch gerechtfertigt, ein Depositum zu behalten? Natiirlich nicht. Ware dem
so, so konnte man den Kategorischen Imperativ, wenigstens dem Wortlaut
nach, zur Rechtfertigung von ethischen Willkiirurteilen verwenden und damit

64

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Inhakt.
ir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46

Die Wirklichkeit des Guten... Methodus N* 3 (2008)

gerade zur Rechtfertigung des Bosen, ja er wire ein Prinzip des Bosen selbst®,
wie Hegel dialektisch ebenso hart wie richtig sagt.’

Wiirden wir mit Hilfe des Kategorischen Imperativs unmittelbar beur-
teilen wollen, was ethisch erlaubt, geboten oder verboten ist, fithrte das ndmlich
erstens gerade zum Gegenteil des Guten, das als solches nur im gemeinsamen
kooperativen Handeln erreichbar ist. Die Folge ware das Chaos der Anarchie,
da keineswegs alles, von dem der eine glaubt, es konsistent wollen zu kénnen,
auch vom anderen so eingeschitzt wird. Mit anderen Worten, der Kategorische
Imperativ ist viel zu schwach, um die zentrale Aufgabe des ethischen (sittlich-
moralischen) Urteilens zu erfiillen. Die Aufgabe ist, eine gute Form des ge-
meinsamen Handelns, der Kooperation, zu etablieren. Wir brauchen dazu
die institutionelle und instituierte Stiitze tradierter Sittlichkeit. Wir stiitzen uns
also auf schon gegebene allgemeine Praxisformen und Institutionen.” Daher
hat das tradierte Ethos, die Sittlichkeit Vorrang vor der freien Moral im Sinne

> Das Bose als die Innerste Reflexion der Subjektivitit in sich gegen das Objektive und
Allgemeine, das ihr nur Schein ist, ist dasselbe, was die gute Gesinnung des abstrakten Guten,
welche der Subjektivitit die Bestimmung desselben vorbehilt; - das ganz abstrakte Scheinen,
das unmittelbare Verkehren und Vernichten seiner selbst. Das Resultat, die Wahrheit dieses
Scheinens, ist nach seiner negativen Seite die absolute Nichtigkeit dieses Wollens, das fur
sich gegen das Gute, wie des Guten, das nur abstrakt sein soll; nach der affirmativen Seite
im Begriffe ist, so in sich zusammenfallend, jenes Scheinen dieselbe einfache Allgemeinheit
des Willens, welche das Gute ist. Die Subjektivitit in dieser ihrer Identitit mit demselben ist
nur die unendliche Form, dessen Betatigung und Entwicklung; es ist damit der Standpunkt
des bloBen Verhiltnisses beider gegeneinander und des Sollens verlassen und zur Sittlichkeit
ubergegangen.” (Hegel, Engyklopddie der philosophischen Wissenschafien im Grundrisse, in: Hegel-
Werke, Bd. 10, S. 317).

° Hegel protestiert zum Beispiel dagegen, ,.die Sittlichkeit ... der Zufalligkeit der Einsicht*
zu iiberlassen: ,,Und darum hat diese Vorstellung der Sittlichkeit als Moralitit, indem das
wahrhaft Sittliche durch sie in Niedertrachtigkeit, die Kraft in Schwache umgewandelt, die
Niedertrachtigkeit aber als Moralitit gerechtfertigt wird, so leicht aus der Philosophie als
Wissenschaft in das allgemeine Publikum tibergehen und sich so beliebt machen kénnen.*
(Hegel, Aufsdtze aus dem Kritischen Journal der Philosophie, in: Hegel-Werke, Bd. 2, S. 428). Vgl. auch
S. 459, wo er erklart, es musse im Standpunkt der Moralitit langst schon ,,die Sittlichkeit
selbst vorkommen als jener Standpunkt, welcher, da das Verhaltnis fiir sich isoliert, als an
sich seiend und nicht als Moment gesetzt ist, das Prinzip der Unsittlichkeit ist.

7 ,,Wir gehen zum System der sittlichen Gemeinschaft der Menschen tiber. Die Sittenlehre
hat mit dem Naturrecht gemein, daf3 die Idee den Trieb, die Freiheit die Natur absolut
beherrsche; sie unterscheiden sich aber darin, daf im Naturrecht die BotmaBigkeit freier
Wesen unter dem Begriff itberhaupt absoluter Selbstzweck ist, so daf3 das fixierte Abstraktum
des gemeinsamen Willens auch auBler dem Individuum bestehe und Gewalt Giber dasselbe
habe. In der Sittenlehre muf3 der Begriff und die Natur in einer und ebenderselben Person
vereinigt gesetzt werden; im Staat soll nur das Recht herrschen, im Reiche der Sittlichkeit

65

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Inhakt.
ir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46

Methodus N* 3 (2008) Pirmin Stekeler-Weithofer

einer (,bloB3’) auf diese Tradition reflektierenden Praktische Vernunft. Diese
kann bestenfalls dazu beitragen, das Ethos der Institutionen verniinftig zu
entwickeln. Und dazu bedarf es der realen Anerkennung der Vorschliage. Die
Behauptung einer bloBen Méglichkeit der Anerkennung oder Anerkennbarkeit
einer Norm reicht dazu nicht aus. Das aber heif3t, dass wir Kants subjektiven
bzw. erstpersonalen Zugang zur Ethik in der Tat kritisieren miissen. Mehr
noch, der gesamte Ansatz einer traditionskritischen Aufklarung muss revidiert
werden. Es gibt ndmlich keine blof subjektive, erstpersonale, Vernunft, die
sich in der Form eines vermeintlichen kritischen Selbstdenkens tiber kollektive
Traditionen und Erfahrungen einfach erheben konnte.

In gewisser Weise teilt Kants Vorstellung von Moralitit sogar alle
diejenigen Probleme mit einem empiristischen bzw. konsequentialistischen
Utilitarismus, welche aus den allzu engen Fokussierungen auf einzelne Per-
sonen, einzelne Akte und absehbare Folgen herrthren. Im Unterschied zum
Utilitarismus und Konsequentialismus erkennt und anerkennt Kant immerhin
die Bedeutung und die Konstitutionsebenen der Absicht und die Abhangigkeit
der ethischen Beurteilung einer Handlung nicht etwa von den faktischen, als
solchen méglicherweise immer auch kontingenten Folgen und Konsequenzen
post hoc, sondern eben von den beabsichtigen Folgen und den absehbaren
Konsequenzen.

Dabei kritisiert der utilitaristische Konsequentialismus Kants Ethik bis
heute mit dem Argument, dass Kant nur auf die Gesinnung des Handelnden,
nicht auf die Konsequenzen geachtet habe. Diese Kritik an einer gesin-
nungsethischen Lesart der Ethik Kants findet sich aber auch schon bei Hegel,
lange vor Max Weber, wobei Hegel ja auch den Extremfall nennt, der den
Denkfehler plastisch klar macht. Er kommt in dem vollig falschen Spruch
zum Ausdruck ,,fiat justitia, pereat mundus®, ,,egal was passiert, und wenn die
Welt zugrunde geht, das, was als Recht gilt oder mir als Recht erscheint, muss
geschehen®.

soll die Pflicht nur Macht haben, insofern sie von der Vernunft des Individuums als Gesetz
anerkannt wird. Sein eigener Herr und Knecht zu sein, scheint zwar einen Vorzug vor dem
Zustande zu haben, worin der Mensch der Knecht eines Fremden ist. Allein das Verhéltnis
der Freiheit und der Natur, wenn es in der Sittlichkeit eine subjektive Herrschaft und
Knechtschaft, eine eigene Unterdriickung der Natur werden soll, wird viel unnatirlicher
als das Verhaltnis im Naturrecht...” (Hegel, Differenz des Fichteschen und Schellingschen Systems der
Philosophie, in: Hegel-Werke, Bd. 2, S. 87-88).

66

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Inhakt.
ir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46

Die Wirklichkeit des Guten... Methodus N’ 3 (2008)

LITERATUR

1. Beck L. W. (Hrsg) (1969), Kant Studies Today, La Salle/Illinois: Open Court.

2. (1975), The Actor and the Spectator, New Haven: Yale Univ. Pr.

3. Bennett J. (1966), Kant’s Analytic, Cambridge: Cambridge Univ. Pr.

4. (1974), Kant’s Dialectic, Cambridge: Cambridge Univ. Pr.

5. Brandom, R.B. (1994), Making it Explicit, Cambridge/Mass: Harvard Univ.
Pr.

6.  Forum fur Philosophie Bad Homburg (Ed.) (1988), Rants transzendentale Deduktion
und die Moglichkeit von Transzendentalphilosophie. Frankfurt: Suhrkamp.

7.  Harper, W. A., Meerbote, R. (Hrsg,) (1984): Kant on Causality, Freedom and
Objectivity. Minneapolis.

8. Hegel, G. W. E, Hegel-Werke, ed. E. Mollenhauer, K-M Michel, Frankfurt: Suhrkamp.

9. Heintel, P./Nagl L. (Eds.) (1981), Jur Kantforschung der Gegenwart, Darmstadt.

10. Kambartel, Friedrich, ,,Autonomie, mit Kant betrachtet. Zu den Grundlagen
von Handlungstheorie und Moralphilosophie, in: Ders. (1989), Philosophie der
humanen Welt, Frankfurt: Suhrkamp, S. 117-131.

11. Kant, I., Kant-Werke, ed. Weischedel, Darmstadt: Wiss. Buchg., und Frankfurt:
Suhrkamp.

12. Kaulbach, Friedrich (1978), Das Prinzip Handlung in der Philosophie Kants, Berlin
— New York: de Gruyter.

13. Kornhardt, Klaus (1979), Die Einheit der Vernunft. Jum Verhdltnis von theoretischer
und praktischer Vernunft in der Philosophie Immanuel Kants. Konigstein/Ts.

14. Markis D., ,,Das Problem der Sprache bei Kant®, in: B. Scheer/G. Wohlfart
(Eds.) (1982), Dimensionen der Sprache in der Philosophie des Deutschen Idealismus.
Wirzburg, S. 110-154.

15. MittelstraB3 J., ,,Spontaneitit. Ein Beitrag im Blick auf Kant®, in: Kant-Studien,
56, 1965, S. 474-484, oder in: Prauss (1973), S. 62-72.

16. ,Ding als Erscheinung und Ding an sich. Zur Kritik einer
spekulativen Unterscheidung®, in: L. Mittelstra3/M. Riedel (Eds.) (1978),
Verniinfliges Denken. Studien zur praktischen Philosophie und Wissenschafistheorie. Berlin
— New York: de Gruyter, S. 107-123.

17. ,Uber ,transzendental*, in: . Schaper; W Vossenkuhl (1989).

67

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Inhakt.
Inhatts I

ir oder In KI-Sys


https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46

Methodus N 3 (2008) Pirmin Stekeler-Weithofer

18.

19.

20.

21.
22.

23.
24.

25.

26.

27.
28.

29.

30.

31.

32.
33.

Prauss G. (1969), ,,Zum Wahrheitsproblem bei Kant®, Kant-Studien 60, S. 166-
182.

(1971), Erscheinung bei Kant. Ein Problem der ,, Kritik der reien Vernunft®.

Berlin.

(Ed.) (1973), Kant. Jur Deutung seiner Theorie von Erkennen und Handeln.
Kéln.

(1974), Kant und das Problem der Dinge an sich. Bonn.

(1986), “Kant’s Theory of Reference (Abstract)”, Nods 20, S.
65-66.

(1983), Rant iiber Freiheit und Autonomie, Frankfurt/M.

(Hrsg.) (1986), Handlungstheorie und Transzendentalphilosophie. Frank-
furt/M.

Rohs P, ,, Transzendentalphilosophie als Deutungstheorie? Eine Auseinan-

1333

dersetzung mit der ,Einfiihrung in die Erkenntnistheorie“* von Gerold

Prauss, Kant-Studien 72, 1981, S. 360-373.

Schaper E./Vossenkuhl W. (Eds.) (1989), Bedingungen der Miglichkeit. , Transcen-
dental Arguments® und transzendentales Denken. Stuttgart.

Schmitz H. (1989), Was wollte Kant? Bonn.

Schonrich G. (1981), Kategorien und transzendentale Argumentation. Kant und die Idee
ener transzendentalen Semiotik. Frankfurt/M.

Stegmiiller W. (1967), ,,Gedanken iiber eine mogliche rationale Rekon-
struktion von Kants Metaphysik der Erfahrung (in zwei Teilen)“, Ratio 9, S.
1-30 and (1968), Ratio 10, 1-31; auch in: Ders. (1970), Aufsitze zu Kant und
Wittgenstein. Darmstadt, S. 1-61.

Stekeler-Weithofer, P. (1995), Sinn-Riiterien. Die logischen Gundlagen kritischer
Philosophie von Platon bis Witigenstein, Paderborn.

(2003), “Noumenal Will in Kant’s Theory of Action, Reasons
and Causes as Intelligible Forms of Understanding.” Graduate Faculty Philosophy
Journal, 24. Nr. 1.

Strawson PF¥. (1964), The Bounds of Sense, London (Methuen).

Wolff; Michael (1995), Die Vollstindigkeit der kantischen Unrteilstafel. Mit einem Essay
iber Freges Begriffsschrifi, Frankfurt/ M.

68

IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Inhakt.
Inhatts I

ir oder In KI-Sys


https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46

