
46 47

DIE WIRKLICHKEIT DES GUTEN 
HEGELS KRITIK AN KANTS PRAKTISCHER PHILOSOPHIE

Pirmin Stekeler-Weithofer
Universität Leipzig

stekeler@uni-lepzig.de

Resumen.

Hegel critica la filosofía práctica de Kant en dos aspectos principales: en explicaciones compatibilistas, 
por una parte, detecta los errores teóricos en cuanto a la relación entre un mundo de experiencia objetiva 
supuestamente pre-determinado causalmente y un mundo de decisiones subjetivas libres supuestamente 
sólo inteligible. Junto con Fichte, defiende la prioridad metodológica de las acciones libres, incluyendo 
los juicios libres, respecto de cualquier objeto de conocimiento posible, incluyendo las leyes causales. Por 
otra, ve que la ley moral kantiana (el imperativo categórico) sólo nos permite excluir juicios incoherentes 
con respecto a lo que me está permitido hacer. Las condiciones suficientes para lo éticamente bueno, más 
allá de una buena voluntad meramente subjetiva, se dan en una tradición de una práctica conjunta que 
puede y, reflexivamente, tiene que ser aceptada como razonable prima facie.

Palabras Clave: Hegel, Kant, compatibilismo, condiciones de lo bueno.

Abstract.

Hegel criticizes Kant’s Practical Philosophy in two main dimensions: He detects the theoretical mistakes 
in compatibilist views on the relation between an allegedly causally pre-determined world of  objective 
experience and an allegedly merely intelligible world of  subjective free decisions. Together with Fichte, 
he defends the methodological priority of  free actions, including free judgement, with respect to any object 
of  possible knowledge, including causal laws. And he sees that Kant’s moral law (the Categorical 
Imperative) allows us only to exclude incoherent judgements with respect to what I am allowed to do. 
Sufficient conditions for the ethically good, far beyond a mere subjective good will, are given in a tradition 
of  a joint practice which can and, on reflection, must be accepted as prima facie reasonable.

Keywords: Hegel, Kant, compatibilism, conditions of  the good.

Methodus Nº 3 (2008) pp. 46 – 68 Artículos

Methodus final 2.indd   46 6/4/09   10:48:24

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46


46 47

1. Die Kompatibilität von Kausalität und Freiheit  

HEGELS angeblich oder wirklich neo-aristotelische Kritik an Kants 
Moralphilosophie ist bis heute gerade bei Kantianern und in der Diskursethik 
umstritten. Sie ergibt sich jedoch aus einer Aufdeckung falscher Auffassun-
gen des Handelns und einem allzu unmittelbaren und damit bloß subjek-
tivistischen Begriff  von Freiheit, Autonomie und Verantwortung. Diese 
falschen Auffassungen liegen allerdings, wie wir sehen werden, so nahe, dass 
sie den Zeitgeist der Moderne bis heute prägen. Das alles zeigt sich freilich 
nur in einer begrifflichen Analyse, welche die inneren Widersprüche und 
Inkohärenzen dieses Zeitgeistes ausweist. Eben darin besteht die Methode 
Hegels. 

Zunächst geht die Moderne davon aus, dass das Handeln aus einer Folge 
einzelner bzw. vereinzelbarer Handlungsakte eines Handelnden oder Akteurs 
besteht. Diese Einzelakte stehen in einem stetigen Bedingungszusammenhang 
mit allem sie umgebenden Geschehen in der einen Welt. Soweit ist nichts 
falsch, vielmehr alles wahr. Problematisch wird es erst, wenn die These 
hinzukommt, dass die Handlungen als Körperbewegungen darüber hinaus 
durch ein vorlaufendes Geschehen auf  ‚natürliche’ Weise kausal bestimmt 
seien. Das Tun sei also als Effekt oder Wirkung von einer causa efficiens 
oder Wirkursache hervorgerufen. Es sei daher auch, wenigstens im Prinzip, 
aus seinen Motivationen oder Bewegursachen erklärbar. Das behauptet 
schon Spinoza. Er lehnt den cartesischen Dualismus und die Rede von einer 
Einwirkung des Geistes oder eines Bewusstseins im Grunde als unverständlich 
ab bzw. deutet sie neu. Dass dabei das Nervensystem, die ‚Chemie’ etwa der 
Hormone und besonders die Operationen des Gehirns eine zentrale Rolle 
spielen, gilt bis heute als neue Einsicht in diesem Denkrahmen. 

Kant meint bekanntlich, dass das allgemeine Kausalprinzip, der 
Grundsatz, dass alles Geschehen eine zureichende Ursache habe (also eine 
causa efficiens), ein transzendental allgemein gültiges Prinzip sei. Es bestimme 
die Objektivität der Erfahrung und damit die Welt der sich relativ zu einander 
nach den Gesetzen der Mechanik bzw. physikalischen Dynamik bewegenden 
Dinge durchgängig. Leider schwankt Kants Darstellung am Ende klarerweise 
selbst schon. Denn einerseits ist es für ihn ein bloß epistemisches Problem der 
Beschränkung unseres Wissens, dass wir weder die Biologie des Grashalms 
oder Tieres noch das durch den empirischen Charakter des Menschen 
angeblich irgendwie verursachte Tun der einzelnen Personen wirklich natur- 

Die Wirklichkeit des Guten...      Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   47 6/4/09   10:48:24

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46


48 49

Methodus Nº 3 (2008) Pirmin Stekeler-Weithofer

bzw. sachwissenschaftlich erklären könnten. Dennoch muss jedes objektive 
Geschehen als Bewegung von Dingen darstellbar und soll eben daher im 
Prinzip mechanisch bzw. kausal verursacht sein. Unter der Hand wird damit 
der Grundsatz der Kausalität zu einem viel stärkeren Prinzip als es die 
viel schwächere, weil bloß regulative Idee wäre, nach Möglichkeit für jede 
Bewegung bzw. für jeden Geschehenstyp nach einer generischen causa efficiens 
zu forschen und es als Naturgeschehen nach Möglichkeit im weitesten Sinn 
‚physikalisch’ zu erklären. In der schwachen Variante kann es nicht bloß episte-
mische, sondern sachliche Grenzen für die Anwendung des Kausalprinzips 
geben. Als regulatives Prinzip artikulierte der Grundsatz einfach die Maxime, 
überall dort nach Kausalerklärungen im Modus einer generisch-prognosti-
schen causa efficiens zu forschen, wo dies als erfolgreich oder sinnvoll möglich 
erscheint.1 Dort aber, wo es mit Sicherheit nichts dergleichen zu finden 
gibt, ist auch nichts zu suchen. Es könnte daher ein Wissen geben, das eine 
Suche nach einer Ursache im Sinn einer voll zureichenden und nicht bloß 
notwendigen kausalen Bedingung für ein Geschehen, etwa eine Handlung, 
ebenso ausschließt, wie wir das Suchen nach einem Schlüssel in einem Terrain 
ausschließen können, in dem wir ihn nicht verloren haben. Was immer wir 
dort in einer freien Suche finden, es wird nicht unser Schlüssel sein. Ein 
solches Wissen gibt es in der Tat, wie Hegel zeigt. Er sieht damit, auf  welch 
schwacher Grundlage der physikalische Determinismus steht, nämlich auf  
einem impliziten Verzicht auf  besseres Wissen. 

Kant hat offenbar nicht bemerkt, dass nur die schwache Lesart des 
Kausalprinzips einer echten Freiheit Platz lässt. Stattdessen verbleibt sein 
Denken, wie sich an der Interpretation von Lewis White Beck oder Friedrich 
Kaulbach schön zeigen ließe, in der Inkonsequenz, in der sich bis heute 
noch jeder Kompatibilismus befindet: Man erlaubt zwar freundlicherweise, 
aus der ersten Personenperspektive so über uns zu reden, als gäbe es freie 
Entscheidungen. Die Wirklichkeit der Wirkungen, also der Körperbewegungen, 
ist aber das einzige, was in der objektiven, also objektbezogenen Erfahrung 

1 Der schwachen Lesart des Kausalprinzips zufolge sollte man sich in jedem Fall der bloß 
dogmatischen These enthalten, nach der es angeblich immer eine Ursache zu finden gäbe, 
als läge es nur an uns, sie zu finden. Denn woher will man das wissen? Leider finden wir eine 
derart klare Einschätzung über die Grenzen der Suche nach Kausalerklärungen und damit 
des Grundsatzes von der Ursache und Wirkung weder bei Kant, noch in der begriffs- und 
sprachanalytischen Philosophie des 20. Jahrhunderts. Am ehesten finden wir sie noch bei 
Wittgenstein und Heidegger; oder eben bei Hegel.

Methodus final 2.indd   48 6/4/09   10:48:25

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46


48 49

Die Wirklichkeit des Guten... Methodus Nº 3 (2008)

wirklich existiert. Die freie Entscheidung ist in diesem Reich nicht angesiedelt. 
Sie lässt sich nicht als solche beobachten. 

Kant ‚löst’ das Problem, indem er erklärt, dass der freie Wille das 
einzige Ding an sich jenseits aller Erscheinungen sei, das sich im Handeln 
transzendental, also in der Form einer denknotwendigen Präsupposition, als 
wirklich erweist. Das ist ein großer Gedanke. Allerdings wird Kants Rede von 
einer Kausalität aus Freiheit gleich wieder unklar, droht sogar zu einem bloßen 
Wort zu werden. Das liegt an der Unklarheit von Kants Unterscheidung 
zwischen einer nur durch Denken zugänglichen Welt von Dingen an sich, 
den Intelligibilia bzw. Noumena auf  der einen Seite, der Welt der durch 
transzendentale Grundsätze des Dingbezugs in seiner Verfassung explizierten 
Realdinge als Objekte möglicher Erfahrung andererseits. Allerdings wird 
Kants Rede von einer Kausalität aus Freiheit unklar, droht sogar zu einem 
bloßen Wort zu werden. Damit diese Unterscheidung wirklich weiterhelfen 
würde, dürfte zumindest das Kausalprinzip der 3. Analogie der Erfahrung nur 
regulativ gelesen werden. 

Man braucht also nicht auf  die Libet-Experimente in der gegen-
wärtigen Neuropsychologie und die im Zuge ihrer Interpretation erhobenen 
Kritikpunkte an den Philosophen, und zwar sowohl am Kompatibilismus (etwa 
auch noch bei Habermas oder von Wright), als auch am Indeterminismus 
(etwa bei Peter van Inwaagen) zu warten, um zu sehen, dass das Problem von 
Freiheit und Determinismus, von Verantwortung und Widerfahrnis nach wie 
vor einer angemessenen Auflösung bedarf. 

Mit Kant erklärt der Kompatibilismus, dass die Zuschreibung und 
Selbstzuschreibung von Freiheit und Verantwortung ein für die subjektive 
Handlungsperspektive notwendiges soziales Spiel sei, das, wie schon Leibniz 
behauptet, metaphysisch als konsistent zur Annahme einer kausal durchgängig 
prädeterminierten Welt zu denken sei. Aber aus der Perspektive der empirischen 
Sachwissenschaft und damit materialbegrifflich kann es dann eigentlich keinen 
‚fact of  the matter’ geben. Mit anderen Worten, der Kompatibilismus beruhigt 
sich, übrigens bis heute, mit einer metaphysischen und das heißt bei kritischer 
Betrachtung leider bloß verballogischen Konsistenz. Dies sollte uns aber nicht 
sehr überraschen, da Wörter geduldig sind, insbesondere wenn man sie unter 
der Hand ihres realen, weltbezogenen, Gehalts bzw. ihrer sinnbestimmenden 
materialbegrifflichen Inferenzen entleert. 

Methodus final 2.indd   49 6/4/09   10:48:25

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46


50 51

Es ist aber schon ungereimt zu sagen, die so genannte Freiheit des Willens, 
also der denkenden Prüfung der generischen Handlung in Form der Prüfung 
der zugehörigen explizit gemachten Maxime, des Handlungsgrundsatzes, 
gebe es in der Realität der Erfahrung nicht, sondern nur in der Spontaneität 
und Subjektivität der ersten Person, im Denken. Damit mystifiziert man die 
Subjektivität und das Denken, wie Hegel sieht. Auch die Freiheit des Handelns 
kann es nicht nur in der Spontaneität der handelnden Person, des Subjekts, 
geben. Es gibt sie auch als Gegenstand objektiver Erfahrungen, nur eben nicht 
als Gegenstand unmittelbarer Einzelwahrnehmungen. Denn wir müssen dazu 
eine Handlung wiederholt und nach Belieben ausführen können. Das kann 
man ebenso objektiv zeigen wie die Wiederholung eines Experiments oder 
einer Beobachtung generischen Naturverhaltens. Es ist daher ein empiristisches 
Vorurteil, dem auch noch Kant aufsitzt, dass man die Willkürfreiheit von 
Handlungsmöglichkeiten nicht in ihrer objektiven Realität aufweisen könne. 
Wie der Empirismus stellt sich auch noch Kant den Zugang zur Welt allzu 
subjektivistisch vor, nämlich bloß als über momentane Einzelbeobachtungen 
und Selbsterfahrungen vermittelt.   

Und auch das Denken wird dabei allzu subjektiv gedacht. Denn wenn man 
dessen reale Konstitution in stillen Reden oder imaginierten Repräsentationen 
genauer bedenkt, kann sich eine gedachte Freiheit des Willens nicht einmal in 
die Freiheit des begrifflichen Denkens oder auch nur begrifflich bestimmten 
Wünschens zurückziehen. Denn jedes Denken ist selbst ein längst schon 
geformtes Tun, Teilnahme an einer geformten gemeinsamen Praxis bzw. muss 
als solches begriffen werden. Dadurch und nur dadurch ist es normativ, gibt es 
richtiges und falsches Denken. Als solches kann es keineswegs absolut spontan, 
subjektiv oder willkürfrei sein. Sondern es muss in der Gewichtung der dem 
Einzelnen vorgegebenen Denkmöglichkeiten bestehen. Spontan und frei ist 
dabei ohnehin nur das Urteil des Einzelnen, nicht der beurteilte Inhalt. Dieser 
ist in einem allgemeinen Reich der Gedanken, einem mundus intelligibilis, 
dem Einzelnen als möglicher Denkinhalt vorgegeben. 

Hegel erkennt dabei, wie ich thetisch sagen möchte, dass der Begriff, das 
System der Inhalte, mehr oder minder identisch ist mit den materialbegrifflich 
gültigen Inferenzen der Inhaltsbestimmungen der Urteile. Und diese sind mehr 
oder minder identisch mit unserem allgemeinen Wissen, als einer Art science 
générale, deren Status als analog zu Rousseaus volonté générale zu verstehen ist 
und von einer Mehrheitsmeinung oder einer Summe von Einzelkenntnissen, 
sozusagen einer science de tous, unbedingt zu unterscheiden ist. Die Arbeit 

Methodus Nº 3 (2008) Pirmin Stekeler-Weithofer

Methodus final 2.indd   50 6/4/09   10:48:25

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46


50 51

am Begriff  ist daher immer Instituierung generischen materialbegrifflichen 
Wissens. Der Wissenschaft geht es entsprechend immer um theoria, genauer: 
den Begriff, nicht um eine bloße historia empirischer Einzelkenntnisse. Hegels 
Kampf  gegen jede Unmittelbarkeit der Subjektivität sowohl in theoretischem 
als auch praktischem Betracht ist durch diese logische Grundeinsicht bedingt. 

2. Der mögliche Kollaps von Absichten in bloße Wünsche 

Zu den wesentlichen Vorleistungen Kants in der Analyse der Handlungen 
und damit der Praktischen Philosophie gehört dabei aber schon die Einsicht, 
dass die Rede über das denkende Subjekt oder dann auch den Willen keineswegs 
auf  eine metaphysisch oder transzendent hypostasierte Instanz verweist. Mit 
diesen Ausdrucksweisen benennen wir nur grob und zusammenfassend den 
Formaspekt des performativen Akteurs im Urteilen, etwa auch in der planenden 
Willensbildung, bzw. in der willentlich-tätigen Entscheidung für das Tun im 
Tun selbst. Das Tun ist dabei empraktische Konsequenz der Willensbildung. 
Das heißt, eine Absicht ist nur dann mehr als ein bloßer Wunsch (oder gar bloß 
begriffsfreie Begierde im Sinne eines bloß aktualen animalischen Appetits), 
wenn der Handelnde ihr gemäß handelt oder wenigstens zu handeln versucht. 
Während der Inhalt eines Wunsches schon dadurch begrifflich bestimmt sein 
muss, dass klar ist, welche möglichen Sachverhalte in einer möglichen Zukunft 
oder Welt den Wunsch erfüllen würden, ist der generische Inhalt der Absicht 
nicht unabhängig von einem Wissen über mögliche Tätigkeiten bestimmbar, 
durch welche je ich oder, im Falle gemeinsamer Absichten und Handlungen, 
je wir die Absicht tätig verwirklichen (können). 

Zur Absicht oder zum Willen gehört also immer auch schon, was aus 
der Willensbildung mit begrifflicher Notwendigkeit folgt, was also einer tun 
muss, wenn er die Absicht wirklich hat. Tut er nichts dergleichen, sprechen 
wir ihm die vermeintliche Absicht ab und sagen, er treibe sich in einem 
leeren Wünschen und verbalen Sollen herum. Damit verhält sich das Wort 
„beabsichtigen“ wie andere perfektive Handlungswörter auch, etwa das Wort 
„töten“: Wenn am Ende das Wesen nicht tot ist, handelte es sich bestenfalls 
um den Versuch, das Wesen zu töten. Allerdings sagen wir schon dann, dass 
die Tötungsabsicht vorliegt, wenn der tätige Versuch normalerweise Erfolg 
hat und im besonderen Fall nur zufällig nicht zum Erfolg führt. Wenn aber der 
Akteur gar nichts im Verfolg einer vermeintlichen Absicht tut oder zwar etwas 

Die Wirklichkeit des Guten... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   51 6/4/09   10:48:26

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46


52 53

tut, was aber nach unserem Wissen nie oder bestenfalls zufällig zur Tötung 
führt, etwa einen Voodoo-Zauber vornimmt, dann sollten wir nicht von einer 
Absicht sondern bloß einem reinen Wunsch sprechen, obwohl wir häufig 
unscharf  reden und auch bloße Wünsche schon als Absichten ansprechen. 
Das ist besonders dann nicht ganz unsinnig, wenn der Handelnde seine 
Absicht nur aufgrund einer falschen Überzeugung in bezug auf  das Machbare 
oder aufgrund von Inkompetenz verfehlt. Denn es kann ja vieles geben, was 
einer immer noch tun kann oder könnte, um seine Absicht auch nach einem 
ersten Scheitern tätig zu verwirklichen. Häufig muss man mehrmals ansetzen, 
wenn man etwas wirklich will. Die damit offenkundige zeitliche Ausdehnung 
jedes Handelns wird von der gegenwärtigen Kognitionspsychologie in ihrer 
Bedeutung massiv unterschätzt und durch ihre empirischen Zugriffe bloß auf  
momentane Einzelakte methodisch keinesfalls angemessen berücksichtigt. 

Die Willensbildung besteht im Fassen einer möglichen, inhaltlich  
bestimmten, Absicht. Dazu gehört, wie Kant zurecht betont, immer auch die 
Prüfung sowohl des Handlungsziels als auch des Handlungswegs als sittlich gut 
oder schlecht, kurz, der gesamten generischen Handlung, beschrieben durch 
ihren Grundsatz. Dieser Grundsatz, die Maxime, bestimmt meine Handlung 
in ihrer (generischen!) Identität. Ich kann z.B. Licht machen und damit einen 
Einbrecher warnen wollen oder ein Zeichen für einen gemeinsamen Mord 
gebe. Oder ich kann einfach Licht machen und das kann dann, ohne mein 
Wissen und Wollen, allerlei Folgen haben. In der ethischen Beurteilung der 
Handlung kommt es offenbar auf  meine Maxime (Hegels Vorsatz) und die 
durch sie bestimmte Tat an. Von einer Absicht sprechen wir manchmal 
schon dann, wenn wir bloß auf  das erwünschte Handlungsziel verweisen. 
Das aber wird im Falle der Nichtausführung der Handlung zu einer bloßen 
Wunschvorstellung. Das heißt, normalerweise ist eine Absicht eine intention-
in-action (McDowell). Wir sprechen normalerweise also erst dann von einer 
Absicht, wenn diese hinreichend richtig und erfolgreich in die Tat umgesetzt 
wird. Die Wahrheit der Absicht ist die Tat, wie man mit Hegel sagen könnte 
und wohl auch sollte.

Kants Analyse, welche den Präzisierungen bei Hegel zugrunde liegen, 
werden später überall dort nur ausbuchstabiert, wo, wie etwa bei Donald 
Davidson oder Elizabeth Anscombe darüber nachgedacht wird, in welcher 
Absicht, genauer: unter welchem gefassten Vorsatz (qua anerkannter 
Gesamtmaxime oder Handlungsbeschreibung inklusive der Endziele) der 
Akteur als das handelnde Subjekt die Tat begeht. Hinzu kommt die Frage, 

Methodus Nº 3 (2008) Pirmin Stekeler-Weithofer

Methodus final 2.indd   52 6/4/09   10:48:26

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46


52 53

in welcher Form diese Maxime in der Absicht bewusst und die Handlung 
entsprechend geplant ist (oder war). Dabei sind wir für unsere Taten und 
sogar für unsere dispositionsbestimmten Verhaltungen selbst dann (zu einem
entsprechenden Teil) verantwortlich, wenn die Prüfung, ob sie bzw. ihre Ma-
ximen sittlich gut sind, faktisch unterlassen wird. Denn auch das Unterlassen 
der moralischen Prüfung ist eine Prüfung, nur eben eine schlechte. Nicht 
verantwortlich sind wir nur für Widerfahrnisse, also für das, was wir unmöglich 
handelnd verändern können (bzw. konnten). 

3. Ethik vs. Moral 

Als Handelnde und aus subjektiver Perspektive sollen wir also die in der 
Erwägung beim Fassen einer Absicht betrachtete mögliche Handlung auf  ihre 
moralische Richtigkeit und dann auch unter rechtlichen Aspekten beurteilen. 
Das heißt, es ist vom Akteur selbst zu prüfen, ob die Handlung rechtlich oder 
moralisch erlaubt, geboten oder verboten ist. Die basale Form dieser Prüfung 
versucht Kant in seiner Praktischen Philosophie oder philosophischen Ethik, 
genauer im Rahmen einer Kritik der Praktischen Vernunft und einer Meta-
physik (oder Formanalyse) der Sitten auf  der Grundlage der verschiedenen 
Versionen seines Kategorischen Imperativs zu charakterisieren. Dieser ist ein 
Imperativ nur insofern, als die moralische Prüfung der möglichen Handlung, 
genauer: ihrer Maxime, immer geboten ist. Dazu ist die Handlung auf  ihre 
relevante Haupt-Typik hin zu bestimmen. 

Der Kategorische Imperativ ist damit keine Aufforderung an mich, die 
von einer anderen Instanz oder Person an mich ergeht, etwa gar von Kant als 
Autor, wie noch immer, allzu häufig, zu lesen ist. Er betrifft vielmehr die Form 
des freien Handelns selbst, und zwar immer. Das einsehbar zu machen ist eine 
Großleistung der Analyse Kants, die als solche selten genug erfasst wird.  

Der Wille ist dabei nichts anderes als die Form, in welcher der Handelnde 
seine eigenen Wünsche und möglichen Absichten beurteilt und sich in der 
Ausführung der Handlung an dieser Beurteilung orientiert. Daher enthält die 
Maxime der Handlung, ihr ‚Grundsatz’ im Sinn der relevanten Bestimmung, 
um was für eine generische Handlung es sich handelt, immer sowohl ein 
spontan aktualisierbares oder unterlassbares Schema des Tuns, als auch das 
Wissen um die mit diesem Tun verbundenen erwartbaren Normalfolgen. 

Die Wirklichkeit des Guten... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   53 6/4/09   10:48:26

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46


54 55

Wenn etwa die Maxime der Handlung ist, mit dem Auto von A nach 
B zu fahren, dann umfasst diese generische Handlung alle Teilhandlungen, 
wie z.B. das Auto zu starten und zu lenken. Sie setzt damit die nach Belieben 
reproduzierbare Fähigkeit, Auto zu fahren, voraus. Und sie enthält die Ver-
antwortung für die bekannten besonderen Nebenfolgen und zum Teil sogar 
für die unvermeidlichen Zufallsgefahren des Autofahrens, so dass es rechtlich 
ganz korrekt ist, wenn den Autofahrer selbst bei äußerster Vorsicht eine Art 
Grundteilschuld apriorisch trifft, wenn er durch den Gebrauch seines Vehikels 
andere Personen schädigt. Anders steht es mit dem reinen, überhaupt nicht 
absehbaren, Zufall: Hier ist es eine begriffliche Leistung höherstehender 
Kulturen, die bloße Teilverursachung eines beim besten Willen nicht verhin-
derbaren Unglücks – etwa wenn einer ohne jedes Eigenverschulden wirklich 
bloß aufgrund unglücklicher Umstände einen anderen schädigt – von der 
Verantwortung für die Folgen meines Handeln strikt abzutrennen. 

Die sittliche Güte einer Handlung bzw. ihrer Intention oder Absicht, 
expliziert in der zugehörigen Maxime, prüfen wir dabei, und das betont 
Hegel nun schon gegen Kant, nicht bloß dadurch, dass wir uns fragen, ob 
wir ein Tun gemäß dem relevanten Grundsatz allgemein als erlaubt oder 
gar geboten wollen können, ob ein entsprechendes ‚Gesetz’ also kohärent in 
eine von mir selbst autonom erlassene moralische Ordnung einfügbar wäre. 
Dieses Urteil der Moralität, also der bloßen Kohärenz dessen, was ich als ein  
allgemeines Wollen wollen zu können meine, ist nämlich immer noch höchst 
subjektiv. Dieser subjektive Zugang zu Rousseaus volonté générale wird am Ende 
selbstgerecht und damit, wie für Hegel gerade das Beispiel Robespierres zeigt, 
für jedes Ethos gefährlich. Denn es ist weit über die subjektiven Kohärenzurteile 
hinaus immer auch noch zu prüfen, ob unser Tun in die faktische Ordnung des 
tradierten gemeinsamen Lebens passt. Die realen Formen des Kooperierens 
mit anderen Menschen, nicht das bloß kohärente gute Wollen der Moralität, 
ist die (absolute) Sittlichkeit, die Wirklichkeit des Guten, an der sich die 
Sittlichkeit der Einzelperson zu messen hat. Hegel schreibt dazu schon in den 
Aufsätzen aus dem Kritischen Journal der Philosophie:

Aus der „Idee der Natur der absoluten Sittlichkeit ergibt sich nun ein Verhältnis ... der 
Sittlichkeit des Individuums zur realen absoluten Sittlichkeit, und das Verhältnis der 
Wissenschaften derselben, der Moral und des Naturrechts.“ (Hegel-Werke, Bd. 2, S. 504-
505). 

Methodus Nº 3 (2008) Pirmin Stekeler-Weithofer

Methodus final 2.indd   54 6/4/09   10:48:27

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46


54 55

In der ethischen Prüfung meiner Handlung bewertet der Einzelne seine 
Maxime unter dem Aspekt des allgemeinen sittlichen bzw. moralischen Guten. 
Nur in diesen Bewertungen gibt es die Normen der Sittlichkeit. Hegel drückt 
diesen schwierigen Gedanken so aus:

Da nämlich die reale absolute Sittlichkeit die Unendlichkeit oder den absoluten Begriff, die 
reine Einzelheit schlechthin und in seiner höchsten Abstraktion in sich vereinigt begreift, 
so ist sie unmittelbar Sittlichkeit des Einzelnen, und umgekehrt das Wesen der Sittlichkeit 
des Einzelnen ist schlechthin die reale und darum allgemeine absolute Sittlichkeit; die 
Sittlichkeit des Einzelnen ist ein Pulsschlag des ganzen Systems und selbst das ganze System. 
(Hegel-Werke, Bd. 2, S. 504-505).

Eine andere Bewertungsdimension einer möglichen Handlung, welche 
häufig, aber nicht etwa immer, andere Ergebnisse liefert als die sittliche 
Bewertung, beurteilt den zu erwartenden Nutzen der Handlung für mich. 
Noch eine andere Bewertung achtet bloß auf  die Stärke meiner unmittelbaren 
Begierde, den Appetit, also die bloß präsentische Motivation. Hegel erkennt 
nun insbesondere, dass die bloß kohärenzautonome Bewertung einer gene-
rischen Handlung durch je mich als Einzelnem noch keineswegs zu einer 
wirklich gemeinsamen Beurteilung der zugehörigen Maximen führt. Mit 
anderen Worten, das Moralprinzip bzw. der Kategorische Imperativ in Kants 
subjektiver Formulierung garantiert noch keineswegs, dass aus dem entspre-
chend bewerteten Handeln der Einzelnen eine gute gemeinsame Praxis wird. 

Kants moralischer Bewertungsfilter liefert bloß eine notwendige, noch 
keine hinreichende Bedingung für das ethisch Gute. Daher unterscheiden 
sich die moralischen Bewertungen aus bloß subjektiver Perspektive, trotz 
ihres Allgemeinheitanspruchs, von ethischen Urteilen, welche in und durch 
eine schon etablierte Institution oder Praxisform der Sittlichkeit bestimmt 
sind. In ihnen wird immer schon auf  eine das Ethos instituierende und durch 
das Ethos konstituierte generische Wir-Gemeinschaft, die Idee des Guten im 
Vollzug, verwiesen.

Die Form des moralischen Urteilens bleibt dann zwar durchaus noch 
relevant, nämlich in gemeinsamen, metastufigen, Diskursen über die mögliche 
Änderung oder Entwicklung etablierter sittlicher Praxisformen, der sie leitenden 
Normen und Regeln. Aber sie gehört auf  die Ebene der freien Vernunft, 
während Urteile über ihre korrekte Einhaltung auf  der Ebene des Verstandes, 
der Kompetenz der rechten Normenbefolgung stattfinden. Hegels Kernkritik 

Die Wirklichkeit des Guten... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   55 6/4/09   10:48:27

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46


56 57

an Kant besagt, dass er diese Ebenen nicht angemessen unterschiedet, dass bei 
ihm die freie gemeinsame Vernunft zum subjektiven Verstand wird und der 
subjektive Verstand sich an die Stelle der freien gemeinsamen Vernunft setzt, 
womit seine dienende Rolle in der Anwendung anerkannter Normen im Tun 
des Einzelnen übersehen wird. 

Die ethische Vernunft ist die Ebene des freien Diskurses über die 
Entwicklung des etablierten Ethos. Die dabei je vorgeschlagenen neuen 
Formen und Regeln sollten anerkennbar sein. Am Ende aber entscheidet nicht 
die bloß subjektiv bewertete Anerkennbarkeit, sondern die reale Anerkennung 
im gemeinsamen Ethos. In entsprechender Weise entscheidet auch im Recht 
nicht schon das, was ich je meiner Meinung nach als gerecht subjektiv 
anerkennen würde, sondern was als Recht positiv gesetzt ist Eben daher stellt 
Hegel die wirkliche Sittlichkeit eines gemeinsam etablierten Ethos einer bloß 
subjektiven Moral terminologisch gegenüber: 

Wir bemerken hier auch eine Andeutung der Sprache (…), daß es nämlich in der Natur der 
absoluten Sittlichkeit ist, ein Allgemeines oder Sitten zu sein, daß also das griechische Wort, 
welches Sittlichkeit bezeichnet, und das deutsche diese ihre Natur vortrefflich ausdrücken, 
daß aber die neueren Systeme der Sittlichkeit, da sie ein Fürsichsein und die Einzelheit zum 
Prinzip machen, nicht ermangeln können, an diesen Worten ihre Beziehung auszustellen, 
und diese innere Andeutung sich so mächtig erweist, daß jene Systeme, um ihre Sache 
zu bezeichnen, jene Worte nicht dazu missbrauchen konnten, sondern das Wort Moralität 
annahmen, was zwar nach seinem Ursprung gleichfalls dahin deutet, aber, weil es mehr ein 
erst gemachtes Wort ist, nicht so unmittelbar seiner schlechteren Bedeutung widersträubt. 
(Hegel-Werke, Bd. 2, S. 504-505).2

2 Hegel fährt fort: „Die absolute Sittlichkeit aber ist nach dem Bisherigen so wesentlich die 
Sittlichkeit aller, daß man von ihr nicht sagen kann, sie spiegle sich als solche am Einzelnen 
ab; denn sie ist so sehr sein Wesen, als der die Natur durchdringende Äther das untrennbare 
Wesen der Gestalten der Natur ist und als die Idealität ihrer erscheinenden Formen, der 
Raum, in keiner sich schlechthin um nichts besondert; sondern wie die Linien und Ecken 
des Kristalls, in denen er die äußere Form seiner Natur ausdrückt, Negationen sind, so ist 
die Sittlichkeit, insofern sie am Einzelnen als solchem sich ausdrückt, ein Negatives. Sie 
kann sich fürs erste nicht im Einzelnen ausdrücken, wenn sie nicht seine Seele ist, und sie ist 
es nur, insofern sie ein Allgemeines und der reine Geist eines Volkes ist. Das Positive ist der 
Natur nach eher als das Negative, oder, wie Aristoteles es sagt, das Volk ist eher der Natur 
nach als der Einzelne; denn wenn der Einzelne abgesondert nichts Selbständiges ist, so muß 
er gleich allen Teilen einer Einheit mit dem Ganzen sein; wer aber nicht gemeinschaftlich 
sein kann oder aus Selbständigkeit nichts bedarf, ist kein Teil des Volks (…)“

Methodus Nº 3 (2008) Pirmin Stekeler-Weithofer

Methodus final 2.indd   56 6/4/09   10:48:28

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46


56 57

Der Kategorische Imperativ kann also dem Einzelnen bloß als ein 
subjektives Kohärenzprinzip dienen, nämlich in einer (Meta-)Beurteilung 
sowohl gegebener Formen der Sittlichkeit als auch neuer Vorschläge, allgemein 
so … und nicht anders zu handeln. Es ist daher keineswegs so, dass nichts 
anderes als der subjektive Wille als ethisch gut oder schlecht zu beurteilen 
ist. Damit fällt einer der zentralen Kernsätze Kants. Die Ursache für Kants 
Fehlurteil bei der Fassung dieses Satzes liegt darin, dass er nicht zwischen zwei 
Lesarten differenziert. Nach der einen, der haltbaren, beurteilen wir jedes 
Tun unter Berücksichtigung der das Tun leitenden Absicht (der Maxime, dem 
Vorsatz), nicht bloß im Hinblick auf  kontingente Bestandteile, Widerfahrnisse 
und unabsehbaren Nebenfolgen. Dass wir dieses tun, ist eine wichtige und 
unbedingt zu schützende kulturelle Errungenschaft, die eine moralische 
und rechtliche Kultur von der Barbarei eines bloßen Verursachungs’rechts’ 
unterscheidet. Davon dringend zu unterscheiden ist die Meinung, je wir selbst 
seien die letzte Instanz in der Bestimmung bzw. Beurteilung unserer Absichten 
und es sei hier das Richtige je durch uns selbst und zwar über autonome 
Kohärenzbetrachtungen im Hinblick auf  eine mögliche Universalisierung 
meiner Maximen  bestimmbar.

Nach Kant gibt es im Gunde nur zwei Klassen oder Typen von Personen: 
die, welche die Form der Selbstbeurteilung, die durch den Kategorischen 
Imperativ expliziert ist, konsequent (genug) anwenden, und die, welche 
dies nicht tun. Nur die, welche dies tun, handeln im vollen Sinn des Wortes 
autonom: Nur sie sind autonome Personen in der Kooperationsgemeinschaft 
freier Personen. Wer nicht in dieser Form urteilt und handelt, fällt in gewissem 
Sinn in die Vereinzelung der Tierheit zurück, selbst wenn er aufgrund des 
von anderen Personen erborgten instrumentellen Wissens noch eine gewisse 
geistige Tierheit (Hegel) besitzt. 

4. Handlungsfreiheit und Willensfreiheit 

Unsere Unterscheidung zwischen einer Freiheit des Handelns und der 
Freiheit der Willlensentscheidung(en) war so, dass die letztere bloß das Denken 
und planende Urteilen betrifft, die erstere das nach Belieben ausführbare Tun. 
Was jeder von uns nach seinem Belieben tun kann, variiert allerdings. Nicht 
jeder kann etwa (schon) schwimmen oder Rad fahren. 

Die Wirklichkeit des Guten... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   57 6/4/09   10:48:28

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46


58 59

Der Übergang vom verbalen Urteil nun, das eine Absicht oder einen 
Vorsatz explizit macht, zum konsequenten Handeln ist dabei selbst kein 
Automatismus, obzwar es ein begrifflicher Übergang ist. Denn er ist bestimmt 
durch die begrifflichen Normen praktischer Konsequenz. Zwar ist das Denken 
oder Reden und auch das Urteilen in ihren performativen Aktualisierungen 
selbst schon ein freies Handeln. Denn wir können spontane (unwillkürliche) 
Denkeinfälle spontan (willentlich) beurteilen, zwischen ihnen wählen, sie 
abbrechen etc., genau so, wie wir uns entscheiden können zu reden, etwas 
zu behaupten, oder zu schweigen, bzw. eine mögliche Behauptung zu 
unterlassen. Dann kommt aber immer noch zum lauten oder leisen, impliziten 
oder expliziten, Urteilen das praktische Schließen, das tätige Schlussfolgern 
in der empraktischen Handlung hinzu. Es gibt, wie wir alle wissen, Leute, die 
gut sind im verbalen Schließen und Bewerten, aber ganz schlecht im tätigen 
Ziehen von Konsequenzen: Ihnen kollabieren ihre vermeintlichen Absichten 
in tatenlose Wünsche. Sie sind dann, wie mancher Stoiker, und wie der 
Kompatibilist seiner eigenen Meinung nach, nur noch verbal Herren ihres 
Tuns. Freilich appellieren die Stoiker dennoch an eine autonome Attaraxia 
und Askese, ohne den praktischen Widerspruch zu ihrem Determinismus und 
oft auch die Inkonsequenz ihrer Haltung zum eigenen Tun zu bemerken. 

Das Phänomen der Verwandlung von Absichten in bloße Wünsche ist 
als Willensschwäche eben so bekannt wie es selten angemessen verstanden 
ist. Dabei ist es ein Kriterium jeder angemessenen begrifflichen Analyse des 
Handelns, dieses Phänomen verstehbar zu machen. Die üblichen kausalen 
Motivationstheorien, denen zufolge das tatsächliche Verhalten zeige, welches 
begierde- oder appetitartige Motiv das kausal stärkste ist, scheitern nicht 
zuletzt daran, dass sie die Phänomene der beliebigen Ausführbarkeit vieler 
Handlungsschemata, der Möglichkeit der Entscheidung zwischen Maximen, 
und der Willensschwäche bei mangelnder Selbstbildung und Selbstbindung 
einfach leugnen (müssen). Tatsachen in der Welt zu leugnen aber bedeutet 
das Ende jeder Wissenschaft und damit auch jedes ernst zu nehmenden 
Diskurses. 

Dasselbe gilt für die Entleerung von Differenzierungen. Die üblichen 
kausalen Motivationstheorien können nämlich zwischen einer durch einen 
Vorsatz bestimmten Absicht, einer in die Tat umgesetzte Absicht, einem bloßen 
Wunsch und der reinen Begierde in Wirklichkeit gar nicht mehr unterscheiden. 
Ebenso leer wird in ihnen der Unterschied zwischen einem natürlichen, also 
handlungsfreien, Verhalten (jenseits jeder Handlungsplanung) und einem 

Methodus Nº 3 (2008) Pirmin Stekeler-Weithofer

Methodus final 2.indd   58 6/4/09   10:48:28

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46


58 59

freien Wollen und Handeln. Denn ‚eigentlich’ oder ‚objektiv’ gibt es für sie 
nur die eine Welt der Naturerfahrungen, die kausal determiniert sei, wie 
sogar Kant zu behaupten scheint, der uns nur zum Zwecke der subjektiven 
Orientierungen im Handeln die Rede von einem freien Wollen und Handeln im 
Modus eines Als-Ob erlaubt und ansonsten eine merkwürdige Kohärenz oder 
Kompatibilität der beiden Welten, der subjektiven Welt des Selbstbewusstseins 
und der objektiven Welt der physikalischen Naturerfahrung behauptet. 

In dieser Lesart wird immerhin klar, dass Kant einem transzendentalen 
Physikalismus und damit einer der gängigen Varianten eines nicht bloß dogma-
tischen Naturalismus der objektiven Welt der Erfahrung viel näher steht als 
einem cartesischen Dualismus, dem zufolge es neben und über der Welt der 
Dinge, der res extensa, eine Welt der res cogitans et volens gäbe, des Denkens und 
spontanen Wollens. Kant vertritt eben schon die Thesen des Kompatibilismus: 
Wirklich ist nur die Welt der Dingwelt der objektbezogenen Erfahrungen. Diese 
sei aus transzendentalen Gründen dem Kausalprinzip unterworfen und insofern 
kausal determiniert. Aber das schließe nicht aus, dass man aus praktischen 
Gründen auch über das freie Denken und Wollen reden dürfe und auch solle, 
ja dass es diese Praxis des freien Denkens und Wollens formallogisch kohärent 
und kompatibel neben der Praxis der kausalen Erklärung möglichst allen Ge-
schehens und aller Dingbewegungen gäbe.3 

Es war Fichte, der Kants Denkknoten, der im Grunde aporetisch bzw 
skeptizistisch ist (Henning Tegtmeyer), einfach durchhieb und wie später der 
Kantianer Renouvier und mit ihm der Pragmatist William James das Primat 
des freien Handelns vor jedem kausalen Wissen über die Natur behauptete. Die 
Willensphilosophie Fichtes und mit ihr der Pragmatismus von James entwickelt 
damit Kants Ansatz zwar konsequenter als dieser selbst und behält gegen 
Kants schwankenden Kohärentismus und Kompatibilismus durchaus Recht. 

3 „Die Realität des Idealen, die wir bisher betrachteten, war der Inhalt, den das leere 
Ideelle des reinen Willens erhielt. Außer diesem immer noch Innern ist noch die äußere 
Seite des Zweckbegriffs, welche, wir haben gesehen wie, nunmehr einen Inhalt hat, übrig: 
nämlich die Seite des formalen Idealismus, nach welcher sich die bisherige praktische 
Übersinnlichkeit zugleich als Erscheinung darstellt. Diese Erscheinung ist das Ganze der 
Handlung, teils angeschaut in der empirischen Form, auseinandergezogen als Veränderung 
und Wirkungen in der Zeit, teils aber soll die Realität des übersinnlichen Zweckbegriffs 
auch eine folgenreiche Fortsetzung der Handlung in der übersinnlichen Welt selbst sein, 
Prinzip einer Reihe von geistigen Wirkungen ...“ (Hegel, Aufsätze aus dem Kritischen Journal der 
Philosophie, in: Hegel-Werke, Bd. 2, S. 428).

Die Wirklichkeit des Guten... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   59 6/4/09   10:48:29

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46


60 61

Fichte war aber nicht in der Lage, seine Position einsehbar zu vermitteln.4 Sie 
bleibt immer noch zu abstrakt. Sie soll sogar selbst schon Ergebnis einer freien 
Entscheidung, einer willkürlichen Weltanschauung oder Welthaltung sein. Wir 
sollen uns also entscheiden, ob wir das Primat der Freiheit anerkennen oder 
aber dogmatisch an einen Kausaldeterminismus als vermeintlich die Einheit 
der objektiven Naturerfahrung stiftendes Prinzip weiter glauben wollen. Hegel 
erkennt, dass es hier nicht bloß ein subjektives Anerkennen gibt, sondern längst 
schon ein wahres Erkennen und ein falsches Meinen. Und er sieht, dass das 
Grundproblem Kants in seinem latent immer noch empiristisch-subjektiven 
Begriff  der Erfahrung liegt. Hegels Begriff  der Erfahrung umfasst dagegen 
nicht bloß die wahrnehmende oder anschauende Beziehung eines Subjekts 
auf  ein Ding samt der Rede über das Ding, auch wenn es außerhalb unseres 
Anschauungsraumes liegt. Erfahrung umfasst auch alles, was ich und was wir 
tun können, und was wir im Tun, empraktisch, erfahren. 

Fichte schafft es dagegen noch nicht, die richtigen Einsichten des 
Spinoza von einer einzigen Welt, in der wir leben und zu der wir gehören, zu 
versöhnen mit der idealistischen Transzendentalphilosophie Kants. Denn diese 
ist es, welche die Ansätze von Einsichten des Rationalismus und Empirismus 
von Descartes über Locke, Leibniz, Berkeley und Hume zusammenfasst und 
aufhebt: Unser Zugang zur Objekt-Welt ist immer schon durch Anschauung 
und Begriff  vermittelt, und setzt die Spontaneität des Urteilens und Handelns 
präsuppositional voraus. Hegel betont dies mit Kant gegen Kant. Daher 
kann keine explizite Behauptung über die Objektwelt und ihre vermeintliche 
kausale Determiniertheit im Ganzen dem empraktischen Wissen über das 
freie Urteilen und Handeln widersprechen. Dabei mag die Behauptung der 
kausalen Erklärbarkeit noch so gut empirisch begründet erscheinen, sie kann 
bestenfalls einen Teilbereich der Welt betreffen, nämlich den Teil der Natur, 
der sinnvollerweise als kausaldeterminiert darstellbar ist. Es kann nicht nur 
kein empirisches Argument dafür geben, dass die ganze Welt so darstellbar 

4 Fichte bleibt „bei der Allgemeinheit der Begriffe stehen“; „aber dann hat man wieder 
nur formale Grundsätze. Die Entgegensetzung der mannigfaltigen Pflichten kommt unter 
dem Namen von Kollisionen vor und führt einen bedeutenden Widerspruch mit sich. Wenn 
die deduzierten Pflichten absolut sind, so können sie nicht kollidieren; aber sie kollidieren 
notwendig, weil sie entgegengesetzt sind; um ihrer gleichen Absolutheit willen ist Wahl 
möglich und wegen der Kollision notwendig; es ist nichts vorhanden, das entscheide, als 
die Willkür...“ (Hegel, Differenz des Fichteschen und Schellingschen Systems der Philosophie, in: Hegel-
Werke, Bd. 2, S. 89).

Methodus Nº 3 (2008) Pirmin Stekeler-Weithofer

Methodus final 2.indd   60 6/4/09   10:48:29

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46


60 61

sei, was bekanntlich schon Hume weiß oder jedenfalls auf  der Grundlage der 
scharfsinnigen Fortsetzungen der Überlegungen des Descartes, Malebranche 
und Leibniz durch Berkeley ahnt; sondern es kann auch kein transzendentales 
Argument für einen durchgängigen Kausalnexus geben. Wir müssen vielmehr 
von einer wesentlichen Differenz der Natur als dem handlungsfreien Teil der 
Welt und der Lebenswelt der Menschen ausgehen. 

Allerdings liefern uns weder Fichte noch seine Vorläufer eine klare 
Einsicht in die Konstitution dieser besonderen Welt und Lebensform des 
Menschen oder gar das Wesen der menschlichen Freiheit und des menschlichen 
Wissens, allen guten Ansätzen bei Kant zum Trotz. Das bemerken Schelling 
und Hegel. Daher bleibt für sie die Hauptaufgabe der Philosophie noch 
ungelöst, die besondere Seinsweise des Menschen auf  den Begriff  zu brin-
gen, seine ‚sapience’ (Brandom) differentiell von der bloßen ‚sentience’ an-
derer Lebewesen zu erläutern dabei auch auf  die besondere Subjektivität 
menschlicher Personen, ihr besonderes Bewusstsein und Selbstbewusstsein 
weit über die bloße Aufmerksamkeit und bloß präsentische Zielgerichtetheit 
des wahrnehmenden Bewegungsverhaltens von Tieren systematisch auf  den 
Begriff  zu bringen, also explizit zu artikulieren. 

Wie also unterscheidet sich die Subjektivität eines bloß empfindenden 
und wahrnehmenden Wesens von der Subjektivität ‚des Selbstbewusstseins’, 
also des Menschen? Und was ist das Besondere des menschlichen Bewusstseins 
und Selbstbewussteins? Dies ist die Leitfrage Hegels. Sie zu stellen und zu 
beantworten schließt keinesfalls aus, auch auf  Ähnlichkeiten zwischen 
Mensch und Tier zu achten. Es ist nur klar, dass eine bloße Betrachtung der 
Verwandtschaften blind für die Unterschiede machen kann. Dass dem so ist, 
zeigt der Behaviorismus bei Hume ebenso wie eine kognitive Psychologe der 
neuronalen Verhaltenssteuerung der Gegenwart, die über die grundsätzlichen 
Grenzen ihres Forschungsansatzes ebenso wenig informiert ist wie der Phy-
sikalismus des 19. Jahrhunderts. Wie weit Hegel dabei gekommen ist, und 
wie er dabei Fragen der Logik des Begriffs und des generischen Wissens und 
Könnens mit Fragen einer philosophischen Anthropologie verbindet, das kann 
hier nicht mehr behandelt werden. Die Frage ist aber für jede angemessenen 
Hegelinterpretation zentral.

Die Wirklichkeit des Guten... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   61 6/4/09   10:48:29

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46


62 63

5. Sittliches Selbstbewusstsein und Praktische Vernunft

Im Folgenden interessiere ich mich nicht weiter für den Status generischen 
Wissens und generischer Formen der Beurteilung von Handlungsformen, 
auch nicht weiter für das ontologische Problem der Freiheit und die nötigen 
Einsichten in die Grenzen eines objektbezogenen Wissens, wie sie sich aus 
den Ansätzen Kants und Fichtes entwickeln lassen, sondern nur noch für das 
Prinzip der moralischen Subjektivität, das sittliche Selbstbewusstsein. Man 
kann dieses mit dem Gewissen identifizieren, das ja neben dem neueren, auf  
Christian Wolff  zurückgehende, Wort „Bewusstsein“ die ältere Übersetzung 
von „conscientia“ ist. Wir werden dabei sehen, warum das Gewissen ein 
praktisches Wissen um das ethisch Gute ist, unter Einschluss eines immer auch 
schon explizierten und selbständig moralisch urteilenden Selbstbewusstseins. 
Dabei geht es natürlich immer auch schon um den Begriff  des ethisch Guten. 
Und es geht um die Frage nach dem Realitätsgehalt dieses Begriffs. In diesem 
Sinne frage ich nach der Wirklichkeit des Guten. 

Inwiefern ist dieser Begriff  des Guten nicht bloß ein leeres Sollen einer 
Utopie? Warum ist das Gute auch immer schon mehr als bloß eine ideale 
Richtung der Verbesserung der ‚Moral’ der Menschen? Dabei sollten wir wohl 
generell nicht von einem Begriff  (eidos) des Guten sprechen, sondern besser 
von der Idee des Guten. Denn die ‚idea to agathou’ hat kein bestimmbares 
eidos. Und das heißt: Sie ist keine feste und generische Form, die man 
gegenständlich dingfest machen könnte. Sie ist vielmehr eine Vollzugs- oder 
Seinsform, die sich, wie die Urteilskraft oder Besonnenheit (phronesis bzw. 
sophrosyne) immer bloß im Urteilen und Handeln zeigt, und zwar nicht etwa 
bloß in der Herstellung (poiesis) von etwas für mich oder uns Guten, sondern 
am Ende im gemeinsamen Handeln, der praxis des guten Lebens. 

Indem nun aber Kants Moralphilosophie wie der so genannte methodische 
Individualismus in den modernen Sozialwissenschaften nach Max Weber grund-
sätzlich von der (Selbst-)Beurteilung der je einzelnen Handlungen einzelner 
Akteure ausgeht, entgeht ihm die Sphäre des kollektiven und geschichtlichen 
Hintergrunds sowohl jedes Handeln-Könnens, als auch der tradierten Formen 
des sittlich-moralischen Urteils. Insbesondere differenzieren Kant und seine 
Nachfolger, bis herunter zu K.O. Apel oder J. Habermas, zu wenig zwischen 
einer (‚rationalen’) Begründung eines ethischen Urteils über eine (generische) 
Handlung gemäß einer schon implizit anerkannten Sittlichkeit und einem 

Methodus Nº 3 (2008) Pirmin Stekeler-Weithofer

Methodus final 2.indd   62 6/4/09   10:48:30

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46


62 63

freien Vorschlag zur Veränderung sittlicher Normen: Letzteres gehört nach 
Hegel in die Sphäre der freien moralischen Vernunft, die als solche unbedingt 
zu unterscheiden ist von der Sphäre der individuellen Anwendung gegebener 
sittlicher Normen. 

Dabei war es Kant selbst gewesen, der auf  die wichtige Unterscheidung 
zwischen bestimmender und reflektierender Urteilskraft hingewiesen hatte. 
In der ersten Urteilsform bringen wir Einzelfälle als besondere Fälle eines 
allgemeinen Falls unter einen schon bekannten Allgemeinbegriff. In der zwei-
ten entwickeln wir einen Allgemeinbegriff  und die mit ihm verbundenen 
theoretischen (verbalen) und praktischen (handlungsbezogenen, gerade auch 
ethischen) Konsequenzen, indem wir einen Einzelfall in ein Paradigma des 
Allgemeinfalls verwandeln bzw. eine solche Verwandlung vorschlagen, um 
das System der Begriffe, also der Differenzierungen und Folgerungen, auf  
vernünftige Weise zu entwickeln. Dabei heißt eine solche Entwicklung nicht 
schon dann „vernünftig“, wenn sie in einer Gruppe von Menschen oder gar 
von den Menschen faktisch anerkannt ist, sondern nur dann, wenn sie mehr 
Probleme löst als die alten begrifflichen Ordnungen und zugleich keine neuen 
schwerwiegenden Probleme schafft. 

In den begrifflichen Ordnungen sind immer schon ethische Ordnungen 
enthalten, und zwar weil praktisch alle unsere Begriffe in der einen oder 
anderen Form ‚dichte’ Begriffes sind. Sie sind also keineswegs losgelöst oder 
loslösbar von als gut bewerteten Handlungsorientierungen. 

Die Idee Humes, es ließe sich eine scharfe Trennung zwischen einem 
Sein und einem Sollen, also wie die Dinge und Sachen sind und wie wir mit 
ihnen umgehen sollen, erweist sich jetzt als sinnleer und irreführend. So wie es 
keine inhaltlich bestimmte Objektivität und Wahrheit jenseits der kovarianten 
Formen transsubjektiven aber dennoch subjektbasierten und perspektivischen 
Wissens von Menschen gibt, so gibt es auch keine absolut wertfreien Sach-
verhalte, jenseits einer von uns Menschen beurteilten Werte-Invarianz, wie 
wir sie etwa aus dem instrumentellen Denken kennen: Ein Instrument wie 
ein Schwert ist nicht wesentlich anders als etwa ein Pflug zu allerlei gut: Beide 
können grundsätzlich sowohl für gute wie für schlechte Zwecke eingesetzt 
werden. Deswegen sind sie noch lange nicht ‚wertfrei’. Analoges gilt für alles 
Wissen über die Welt. Zuzugeben ist nur, dass wir in unserer arbeitsteiligen 
Wissensgesellschaft  oft ganz zurecht vom variablen Einsatz unseres Wissens 
und unserer Techniken abstrahieren.  

Die Wirklichkeit des Guten... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   63 6/4/09   10:48:30

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46


64 65

Wie dem aber auch sei, das Hauptproblem, das Hegel mit Kants Ethik 
hat, betrifft den ambivalenten Status seines Moralprinzips, des Kategorischen 
Imperativs. Dieser Status ist ambivalent, weil Kant es so erscheinen lässt, als 
ermögliche uns dieses Prinzip die unmittelbare Beurteilung, ob eine generische 
Handlung, artikuliert durch den relevanten Grundsatz, als ethisch geboten, 
verboten oder erlaubt gelten könne. Hegel besteht darauf, dass das Prinzip 
nur in der Form der Reflexion, der reflektierenden Urteilskraft gebraucht wer-
den kann und darf, also nicht zur unmittelbaren Bestimmung des ethisch 
Erlaubten, Gebotenen und Verbotenen taugt. Was heißt das? Und warum 
hält Hegel das für so wichtig? 

6. Moralische Reflexion 

Der Einsatz des Prinzips der Moralität im Sinne der Reflexion auf  
schon bekannte Normen der Sittlichkeit bedeutet, sich klar zu machen, dass 
wir und warum wir zum Beispiel die Institution des Rechts, des staatlich 
sanktionierten Schutzes von Leib und Leben und dann auch eines dem je-
weiligen Recht entsprechenden Schutzes von Eigentum und Verträgen aner-
kennen können, faktisch zumindest verbal anerkennen und darum auch durch 
unser Tun anerkennen sollten. Die bloße Konsistenz der Vorstellung, dass wir 
Anarchie wollen könnten, ist offenbar kein Argument. Ebenso wenig wäre 
es ein Argument zu sagen, dass wir nicht wollen können, dass alle in den 
Alpen Ski fahren. Solange es nicht alle faktisch tun, kann man das Skifahren 
ohne weitere einschränkende Regelungen erlauben. Kurz, ob etwas ethisch 
erlaubt, geboten oder verboten ist, hängt erstens wesentlich auch von schon 
etablierten Institutionen ab, zweitens von Fakten in der Welt und drittens 
von der Frage, wie viele Menschen faktisch was zu tun belieben. Wenn ich 
daher überlege, ob ich ein Depositum zurückgeben soll, reicht es zu wissen, 
dass ein Depositum etwas ist, das man zurückgeben muss. Man muss sich 
nicht noch zusätzlich überlegen, ob man es allgemein möchte, dass Deposita 
zurückgegeben werden. Denn nehmen wir den Fall an, dass einer meint, 
wollen zu können, dass Deposita nicht zurückgegeben werden. Ist er damit 
ethisch gerechtfertigt, ein Depositum zu behalten? Natürlich nicht. Wäre dem 
so, so könnte man den Kategorischen Imperativ, wenigstens dem Wortlaut 
nach, zur Rechtfertigung von ethischen Willkürurteilen verwenden und damit 

Methodus Nº 3 (2008) Pirmin Stekeler-Weithofer

Methodus final 2.indd   64 6/4/09   10:48:31

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46


64 65

gerade zur Rechtfertigung des Bösen, ja er wäre ein Prinzip des Bösen selbst5, 
wie Hegel dialektisch ebenso hart wie richtig sagt.5  

Würden wir mit Hilfe des Kategorischen Imperativs unmittelbar beur-
teilen wollen, was ethisch erlaubt, geboten oder verboten ist, führte das nämlich 
erstens gerade zum Gegenteil des Guten, das als solches nur im gemeinsamen 
kooperativen Handeln erreichbar ist. Die Folge wäre das Chaos der Anarchie, 
da keineswegs alles, von dem der eine glaubt, es konsistent wollen zu können, 
auch vom anderen so eingeschätzt wird. Mit anderen Worten, der Kategorische 
Imperativ ist viel zu schwach, um die zentrale Aufgabe des ethischen (sittlich-
moralischen) Urteilens zu erfüllen. Die Aufgabe ist, eine gute Form des ge-
meinsamen Handelns, der Kooperation, zu etablieren. Wir brauchen dazu 
die institutionelle und instituierte Stütze tradierter Sittlichkeit. Wir stützen uns 
also auf  schon gegebene allgemeine Praxisformen und Institutionen.5 Daher 
hat das tradierte Ethos, die Sittlichkeit Vorrang vor der freien Moral im Sinne 

5 Das Böse als die Innerste Reflexion der Subjektivität in sich gegen das Objektive und 
Allgemeine, das ihr nur Schein ist, ist dasselbe, was die gute Gesinnung des abstrakten Guten, 
welche der Subjektivität die Bestimmung desselben vorbehält; - das ganz abstrakte Scheinen, 
das unmittelbare Verkehren und Vernichten seiner selbst. Das Resultat, die Wahrheit dieses 
Scheinens, ist nach seiner negativen Seite die absolute Nichtigkeit dieses Wollens, das für 
sich gegen das Gute, wie des Guten, das nur abstrakt sein soll; nach der affirmativen Seite 
im Begriffe ist, so in sich zusammenfallend, jenes Scheinen dieselbe einfache Allgemeinheit 
des Willens, welche das Gute ist. Die Subjektivität in dieser ihrer Identität mit demselben ist 
nur die unendliche Form, dessen Betätigung und Entwicklung; es ist damit der Standpunkt 
des bloßen Verhältnisses beider gegeneinander und des Sollens verlassen und zur Sittlichkeit 
übergegangen.“ (Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse, in: Hegel-
Werke, Bd. 10, S. 317).
6 Hegel protestiert zum Beispiel dagegen, „die Sittlichkeit ... der Zufälligkeit der Einsicht“ 
zu überlassen: „Und darum hat diese Vorstellung der Sittlichkeit als Moralität, indem das 
wahrhaft Sittliche durch sie in Niederträchtigkeit, die Kraft in Schwäche umgewandelt, die 
Niederträchtigkeit aber als Moralität gerechtfertigt wird, so leicht aus der Philosophie als 
Wissenschaft in das allgemeine Publikum übergehen und sich so beliebt machen können.“ 
(Hegel, Aufsätze aus dem Kritischen Journal der Philosophie, in: Hegel-Werke, Bd. 2, S. 428). Vgl. auch 
S. 459, wo er erklärt, es müsse im Standpunkt der Moralität längst schon „die Sittlichkeit 
selbst vorkommen als jener Standpunkt, welcher, da das Verhältnis für sich isoliert, als an 
sich seiend und nicht als Moment gesetzt ist, das Prinzip der Unsittlichkeit ist.“
7 „Wir gehen zum System der sittlichen Gemeinschaft der Menschen über. Die Sittenlehre 
hat mit dem Naturrecht gemein, daß die Idee den Trieb, die Freiheit die Natur absolut 
beherrsche; sie unterscheiden sich aber darin, daß im Naturrecht die Botmäßigkeit freier 
Wesen unter dem Begriff  überhaupt absoluter Selbstzweck ist, so daß das fixierte Abstraktum 
des gemeinsamen Willens auch außer dem Individuum bestehe und Gewalt über dasselbe 
habe. In der Sittenlehre muß der Begriff  und die Natur in einer und ebenderselben Person 
vereinigt gesetzt werden; im Staat soll nur das Recht herrschen, im Reiche der Sittlichkeit 

Die Wirklichkeit des Guten... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   65 6/4/09   10:48:31

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46


66 67

einer (‚bloß’) auf  diese Tradition reflektierenden Praktische Vernunft. Diese 
kann bestenfalls dazu beitragen, das Ethos der Institutionen vernünftig zu 
entwickeln. Und dazu bedarf  es der realen Anerkennung der Vorschläge. Die 
Behauptung einer bloßen Möglichkeit der Anerkennung oder Anerkennbarkeit 
einer Norm reicht dazu nicht aus. Das aber heißt, dass wir Kants subjektiven 
bzw. erstpersonalen Zugang zur Ethik in der Tat kritisieren müssen. Mehr 
noch, der gesamte Ansatz einer traditionskritischen Aufklärung muss revidiert 
werden. Es gibt nämlich keine bloß subjektive, erstpersonale, Vernunft, die 
sich in der Form eines vermeintlichen kritischen Selbstdenkens über kollektive 
Traditionen und Erfahrungen einfach erheben könnte.        

In gewisser Weise teilt Kants Vorstellung von Moralität sogar alle 
diejenigen Probleme mit einem empiristischen bzw. konsequentialistischen 
Utilitarismus, welche aus den allzu engen Fokussierungen auf  einzelne Per-
sonen, einzelne Akte und absehbare Folgen  herrühren. Im Unterschied zum 
Utilitarismus und Konsequentialismus erkennt und anerkennt Kant immerhin 
die Bedeutung und die Konstitutionsebenen der Absicht und die Abhängigkeit 
der ethischen Beurteilung einer Handlung nicht etwa von den faktischen, als 
solchen möglicherweise immer auch kontingenten Folgen und Konsequenzen 
post hoc, sondern eben von den beabsichtigen Folgen und den absehbaren 
Konsequenzen.

Dabei kritisiert der utilitaristische Konsequentialismus Kants Ethik bis 
heute mit dem Argument, dass Kant nur auf  die Gesinnung des Handelnden, 
nicht auf  die Konsequenzen geachtet habe. Diese Kritik an einer gesin-
nungsethischen Lesart der Ethik Kants findet sich aber auch schon bei Hegel, 
lange vor Max Weber, wobei Hegel ja auch den Extremfall nennt, der den 
Denkfehler plastisch klar macht. Er kommt in dem völlig falschen Spruch 
zum Ausdruck „fiat justitia, pereat mundus“, „egal was passiert, und wenn die 
Welt zugrunde geht, das, was als Recht gilt oder mir als Recht erscheint, muss 
geschehen“.

soll die Pflicht nur Macht haben, insofern sie von der Vernunft des Individuums als Gesetz 
anerkannt wird. Sein eigener Herr und Knecht zu sein, scheint zwar einen Vorzug vor dem 
Zustande zu haben, worin der Mensch der Knecht eines Fremden ist. Allein das Verhältnis 
der Freiheit und der Natur, wenn es in der Sittlichkeit eine subjektive Herrschaft und 
Knechtschaft, eine eigene Unterdrückung der Natur werden soll, wird viel unnatürlicher 
als das Verhältnis im Naturrecht...“ (Hegel, Differenz des Fichteschen und Schellingschen Systems der 
Philosophie, in: Hegel-Werke, Bd. 2, S. 87-88).

Methodus Nº 3 (2008) Pirmin Stekeler-Weithofer

Methodus final 2.indd   66 6/4/09   10:48:31

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46


66 67

LITERATUR 

1. Beck L. W. (Hrsg.) (1969), Kant Studies Today, La Salle/Illinois: Open Court.

2. __________ (1975), The Actor and the Spectator, New Haven: Yale Univ. Pr.

3. Bennett J. (1966), Kant’s Analytic, Cambridge: Cambridge Univ. Pr. 

4. __________ (1974), Kant’s Dialectic, Cambridge: Cambridge Univ. Pr.

5. Brandom, R.B. (1994), Making it Explicit, Cambridge/Mass: Harvard Univ. 
Pr.

6. Forum für Philosophie Bad Homburg (Ed.) (1988), Kants transzendentale Deduktion 
und die Möglichkeit von Transzendentalphilosophie. Frankfurt: Suhrkamp.

7. Harper, W. A., Meerbote, R. (Hrsg.) (1984): Kant on Causality, Freedom and 
Objectivity. Minneapolis.

8. Hegel, G. W. F., Hegel-Werke, ed. E. Mollenhauer, K.M Michel, Frankfurt: Suhrkamp. 

9. Heintel, P./Nagl L. (Eds.) (1981), Zur Kantforschung der Gegenwart, Darmstadt.

10. Kambartel, Friedrich, „Autonomie, mit Kant betrachtet. Zu den Grundlagen 
von Handlungstheorie und Moralphilosophie,“ in: Ders. (1989), Philosophie der 
humanen Welt, Frankfurt: Suhrkamp, S. 117-131.

11. Kant, I., Kant-Werke, ed. Weischedel, Darmstadt: Wiss. Buchg., und Frankfurt: 
Suhrkamp.

12. Kaulbach, Friedrich (1978), Das Prinzip Handlung in der Philosophie Kants, Berlin 
– New York: de Gruyter.

13. Kornhardt, Klaus (1979), Die Einheit der Vernunft. Zum Verhältnis von theoretischer 
und praktischer Vernunft in der Philosophie Immanuel Kants. Königstein/Ts.

14. Markis D., „Das Problem der Sprache bei Kant“, in: B. Scheer/G. Wohlfart 
(Eds.) (1982), Dimensionen der Sprache in der Philosophie des Deutschen Idealismus. 
Würzburg, S. 110-154.

15. Mittelstraß J., „Spontaneität. Ein Beitrag im Blick auf  Kant“, in: Kant-Studien, 
56, 1965, S. 474-484, oder in: Prauss (1973), S. 62-72.

16. __________ „Ding als Erscheinung und Ding an sich. Zur Kritik einer 
spekulativen Unterscheidung“, in: L. Mittelstraß/M. Riedel (Eds.) (1978), 
Vernünftiges Denken. Studien zur praktischen Philosophie und Wissenschaftstheorie. Berlin 
– New York: de Gruyter, S. 107-123.

17. __________ „Über ‚transzendental‘“, in: E. Schaper, W. Vossenkuhl (1989).

Die Wirklichkeit des Guten... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   67 6/4/09   10:48:32

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46


68 69

18. Prauss G. (1969), „Zum Wahrheitsproblem bei Kant“, Kant-Studien 60, S. 166-
182.

19. __________ (1971), Erscheinung bei Kant. Ein Problem der „Kritik der reinen Vernunft“. 
Berlin.

20. __________ (Ed.) (1973), Kant. Zur Deutung seiner Theorie von Erkennen und Handeln. 
Köln.

21. __________ (1974), Kant und das Problem der Dinge an sich. Bonn.

22. __________ (1986), “Kant’s Theory of  Reference (Abstract)”, Noûs 20, S. 
65-66.

23. __________ (1983), Kant über Freiheit und Autonomie, Frankfurt/M.

24. __________ (Hrsg.) (1986), Handlungstheorie und Transzendentalphilosophie. Frank-
furt/M.

25. Rohs P., „Transzendentalphilosophie als Deutungstheorie? Eine Auseinan-
dersetzung mit der „Einführung in die Erkenntnistheorie““ von Gerold 
Prauss, Kant-Studien 72, 1981, S. 360-373.

26. Schaper E./Vossenkuhl W. (Eds.) (1989), Bedingungen der Möglichkeit. ‚Transcen-
dental Arguments‘ und transzendentales Denken. Stuttgart.

27. Schmitz H. (1989), Was wollte Kant? Bonn.

28. Schönrich G. (1981), Kategorien und transzendentale Argumentation. Kant und die Idee 
einer transzendentalen Semiotik. Frankfurt/M.

29. Stegmüller W. (1967), „Gedanken über eine mögliche rationale Rekon-
struktion von Kants Metaphysik der Erfahrung (in zwei Teilen)“, Ratio 9, S. 
1-30 and (1968), Ratio 10, 1-31; auch in: Ders. (1970), Aufsätze zu Kant und 
Wittgenstein. Darmstadt, S. 1-61.

30. Stekeler-Weithofer, P. (1995), Sinn-Kriterien. Die logischen Gundlagen kritischer 
Philosophie von Platon bis Wittgenstein, Paderborn. 

31. __________ (2003), “Noumenal Will in Kant’s Theory of  Action, Reasons 
and Causes as Intelligible Forms of  Understanding.” Graduate Faculty Philosophy 
Journal, 24. Nr. 1. 

32. Strawson P.F. (1964), The Bounds of  Sense, London (Methuen). 

33.  Wolff, Michael (1995), Die Vollständigkeit der kantischen Urteilstafel. Mit einem Essay 
über Freges Begriffsschrift, Frankfurt/M.

Methodus Nº 3 (2008) Pirmin Stekeler-Weithofer

Methodus final 2.indd   68 6/4/09   10:48:32

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-46

