Kopftuch und >foulard:«:
ein vergleichender Blick aus Frankreich
auf die deutsche Debatte'

Y VES SINTOMER

Am 27. Januar 2005 wurde in Berlin ein Gesetz zu Art. 29 der Landesverfas-
sung verkiindet, welches das Berliner Abgeordnetenhaus kurz zuvor verab-
schiedet hatte.” In § 2 heiBt es:

»Lehrkrifte und andere Beschiftigte mit piddagogischem Auftrag in den offentlichen
Schulen nach dem Schulgesetz diirfen innerhalb des Dienstes keine sichtbaren religio-
sen oder weltanschaulichen Symbole, die fiir die Betrachterin oder den Betrachter eine
Zugehorigkeit zu einer bestimmten Religions- oder Weltanschauungsgemeinschaft de-
monstrieren, und keine auffallenden religios oder weltanschaulich geprigten Klei-
dungsstiicke tragen«.

Die Regelung betrifft neben Lehrkriften auch Beamtinnen und Beamte (§ 1)
sowie Angestellte (§ 5), die »im Bereich der Rechtspflege, des Justizvollzugs
oder der Polizei« titig sind, sowie in Modifikation auch Erzieherinnen und
Erzieher in Kindertagesstitten. Die Formulierung des Texts sowie auch die
offentlichen Debatten vor der Verabschiedung dieses Gesetzes erinnern stark
an die Rhetorik der Laizitiit, die das franzosische Parlament ein Jahr zuvor
dazu brachte, das Tragen von religiosen Zeichen an 6ffentlichen Schulen zu
untersagen. Abgesehen von unleugbaren Anleihen in der politischen Argu-
mentation, die in den Jahren zuvor auf der anderen Seite des Rheins getestet
wurden, darf man die vermeintliche Ahnlichkeit zwischen Deutschland und
Frankreich doch nicht als etwas Selbstverstindliches ansehen; und zwar nicht

1 Aus dem Franzosischen von Brigitte Rauschenbach.
2 Gesetz- und Verordnungsblatt (GVBI) fiir Berlin v. 27.01.05, S. 92 Nr. 4; siche
auch Berghahn 2008: 8 f.

131

14.02.2026, 08:13:M. /de/s Access - [ IEmED


https://doi.org/10.14361/9783839409596-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

YVES SINTOMER

nur, weil die Berliner Gesetzgebung nur eine Alternative in einem ziemlich
kontrastreichen Panorama darstellt, in dem es Bundeslinder mit einer siku-
laren Ausrichtung gibt, neben anderen, die fiir ein >christlich-abendlidndi-
sches< Modell eintreten und solchen, die in dieser Frage (noch) keine beson-
deren Gesetze erlassen haben.

Dieser Beitrag will Parallelen und Unterschiede zu diesem Thema
zwischen Frankreich und Deutschland aufzeigen. Unter diesem Blickwinkel
werde ich zunichst den historischen Ablauf der Kontroverse in den beiden
Léndern nachzeichnen, der durch eine deutliche Phasenverschiebung in den
1990er Jahren und eine scheinbare Konvergenz nach 2003 gekennzeichnet ist.
Ich werde dann in einem ersten Teil untersuchen, wieso die rechtlichen und
institutionellen Mechanismen zur Steuerung des Konflikts und die Art und
Weise, wie die politischen Lager auf die Zerreilprobe reagiert haben, in
Frankreich und Deutschland nicht dieselben sind und bis zu welchem Punkt
der Austausch von Argumenten zwischen beiden Seiten des Rheins asymme-
trisch ist. In einem zweiten Schritt werde ich zeigen, dass Identitdtsprobleme
auf beiden Seiten des Rheins nur zum Teil &hnlich sind und dass die
historischen, kulturellen und symbolischen Beziehungen zwischen den vom
Kopftuch betroffenen Bevolkerungsgruppen und den Gastlindern ebenfalls
ziemlich unterschiedlich sind. SchlieBlich wird sich ein dritter Teil mit den
normativen Rahmenbedingungen befassen, die dem Problem seine Bedeutung
geben. Auch sie liegen weit auseinander, viel weiter jedenfalls als das obige
Zitat vermuten lésst. Ich hoffe, durch diesen umfassenden Vergleich die Be-
sonderheit des deutschen Wegs im Streit iiber das islamische Kopftuch besser
zu verstehen.

Die Dynamiken des Streits:
Parallelen und Unterschiede

Auch wenn die Geschichte der Konflikte um den islamischen Schleier in
Frankreich wie in Deutschland noch relativ jung ist, fangt sie in Frankreich
doch viel frither an. Tatséchlich entziindet sich hier der Streit bereits 1989 mit
der Affiare von Creil, einer Stadt in der Pariser Banlieue, als zwei junge
Gymnasiastinnen von ihrer Schule verwiesen werden, weil sie beschlossen
haben ein Kopftuch zu tragen. Obwohl es gegen diesen Akt der Obrigkeit
zahlreiche Proteste gibt, lassen sich besonders bei Intellektuellen, die den Ruf
haben fortschrittlich zu sein, auch andere Stimmen vernehmen, die von der
Regierung mehr Unnachgiebigkeit angesichts eines ihrer Ansicht nach un-
ertriaglichen Angriffs auf die Laizitédt verlangen. Der Bildungsminister der zu
diesem Zeitpunkt linken Regierung, Lionel Jospin, will eine derart heikle
Entscheidung nicht alleine treffen und wendet sich an den >Conseil d’Etate,
das oberste Verwaltungsgericht. Dieses fillt eine Grundsatzentscheidung, die

132

14.02.2026, 08:13:M. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOPFTUCH UND >FOULARD¢«

fiir die Rechtsprechung anderthalb Jahrzehnte lang verbindlich ist: An sich
darf das Tragen religioser Zeichen in der Schule keinen Schulverweis nach
sich ziehen und diese kann nur dann einschreiten, wenn die Schiilerin andere
zu missionieren versucht, dem Unterricht fernbleibt (z.B. indem sie sich wie-
gert an gemischtem Sportunterricht teilzunehmen) oder 6ffentlich stort — kurz,
ihr Kopftuch besonders auffillig oder provokant trigt (Khosrokhavar/Gaspard
1995). Als Frangois Bayrou, der Erziehungsminister der neuen rechten Regie-
rung, 1994 die Regelung zu verschirfen sucht, indem er das Tragen des
islamischen Kopftuchs untersagt, weil es unabhingig davon, wie es getragen
wird, an sich ein ostentatives religitses Zeichen sei, widerspricht das oberste
Verwaltungsgericht und bestitigt sein fritheres Urteil. Dennoch ist die schu-
lische Praxis vor Ort wihrend der 1990er Jahre weniger tolerant, als es das
Urteil der hochsten richterlichen Instanz vorsieht.

An zahlreichen Schulen sehen sich junge Musliminnen, die das Kopftuch
tragen wollen, deswegen vom Ausschluss bedroht. Wenn sie dem Druck nicht
weichen, werden Tricks gebraucht, um die Regelung zu unterlaufen. Zuerst
werden die Médchen von einigen Lehrkriften vom Unterricht ausgeschlossen
und dann von der Schule verwiesen, weil sie daran nicht teilgenommen
haben; sie werden wegen des Kopftuchs vorldufig am Betreten der Schule
gehindert und dann werden die Proteste ihrer Klassenkameraden und -ka-
meradinnen gegen diese MafBnahme als Storung der offentlichen Ordnung
betrachtet, die die Maflnahme im Nachhinein rechtfertigt (Sintomer 2004).
Zuweilen gibt es seltsame Absprachen, die die Madchen nétigen, nur ein
Band zu tragen oder den Nacken und die Ohrldppchen freizuhalten, was ihre
Religiositdt angeblich annehmbarer macht (Lévy/Lévy 2004). Dabei kommt
es zu den Konflikten nie auf Grund der Klagen von Schiilerinnen und
Schiilern, die sich durch das Verhalten der verschleierten jungen Médchen
beldstigt fiihlen, sondern immer auf Initiative des Lehrkorpers oder der
Schulverwaltung. SchlieBlich sind es dann die Attentate des 11. Septembers
2001, die diesen labilen Status quo endgiiltig ins Wanken bringen. Wihrend
die Zahl der Konflikte um das Kopftuch stabil bleibt, wird der radikale Islam
mehr und mehr als eine konkrete Bedrohung wahrgenommen. Eine Woge der
Islamophobie durchzieht das Land (Geisser 2003). Im Herbst 2003 geht der
Ausschluss von Alma und Lila Lévy von einem Gymnasium in Aubervilliers
im Norden von Paris durch alle Medien und fordert eine neue nationale
Debatte zur Frage des Kopftuchs. Man muss dazu sagen, dass ihr Fall
atypisch ist, da ihr Vater Jude und Kommunist ist und sie ihren Glauben vor
allem iiber ihre maghrebinischen GroBeltern iibernommen haben (Lévy/Lévy
2004). Im Dezember 2003 spricht sich eine Kommission, deren Vorsitz der
Politiker Bernard Stasi fiihrt, fiir das Verbot von religiosen Zeichen an 6f-
fentlichen Schulen aus und eine grole Mehrheit verabschiedet im Mirz 2004
in diesem Sinne ein Gesetz. Die meisten jungen Midchen geben diesem

133

14.02.2026, 08:13:M. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

YVES SINTOMER

Druck nach und willigen ein, das Kopftuch abzulegen. Einige Dutzend, die
sich nicht fiigen, werden von der Schule verwiesen, wihrend sich eine
Handvoll in einige Privatschulen zuriickzieht, die ihre Anwesenheit noch
dulden. Auch verlésst eine unbestimmte Zahl das Schulsystem von sich aus
(Cadot et al. 2007).

In Deutschland beginnt der Streit erst mit der Ablehnung der Einstellung
von Fereshta Ludin als Lehrerin im Jahr 1998 (siehe auch Berghahn, Mah-
renholz und Barskanmaz in diesem Band). Die gesetzliche Regelung ent-
wickelt sich auf Grund von mehreren aufeinander folgenden erfolglosen Kla-
gen, die Ludin vor dem Verwaltungsgericht (VG), dem Verwaltungsge-
richtshof (VGH) von Baden-Wiirttemberg und dem Bundesverwaltungs-
gericht (BVerwG) erhebt, bevor das Bundesverfassungsgericht (BVerfG) am
24. September 2003 ein abwigendes Urteil fillt:* Die Religionsfreiheit der
Lehrerin wird bekriftigt und ihre Ablehnung bei der damals geltenden
Gesetzeslage in Baden-Wiirttemberg als nicht zureichend begriindet erachtet.
Gleichzeitig wird ausdriicklich hervorgehoben, dass das Kopftuch aus ver-
schiedenen Motiven getragen werden kann und nachdriicklich auf die eigen-
timliche Vieldeutigkeit des Symbols verwiesen. Dennoch wird das Tragen
des Kopftuchs von Lehrkriften, die als Beamtinnen den Staat représentieren,
als eine potentielle Gefahr fiir dessen Neutralitdt und als mogliche Bedrohung
der Religionsfreiheit der Schiilerinnen und Schiiler angesehen, die mit den
Lehrerinnen konfrontiert sind. Daher sind die Bundesldnder befugt, in der
Sache restriktive Gesetze zu verabschieden, vorausgesetzt, dass sie die
Gesamtheit der Religionen auf dieselbe Weise behandeln. In Folge dieses
Urteils und bei der schrittweisen Entwicklung einer je nach Land unterschied-
lichen Rechtsprechung, beginnt ein Teil der Bundesldnder ab 2004 Landesge-
setze zu erlassen. Fiinf von ihnen, zuerst Baden-Wiirttemberg, erlassen fiir
Lehrkrifte und zum Teil auch andere offentliche Beschiftigte ein Verbot
religiose Zeichen zu tragen, machen im Namen der westlichen christlichen
Tradition allerdings eine Ausnahme fiir christliche Symbole — eine Gesetzge-
bung, die offen dem Urteil des BVerfG widerspricht. Zwei andere Lénder
nehmen wie Berlin ebenfalls eine »laizistische« Position ein, die scheinbar
dicht bei der franzosischen Regelung aus dem Jahr 2004 liegt, indem sie
Lehrkriften in Wahrnehmung ihrer offentlichen Funktion das Tragen von
religiosen Zeichen ausnahmslos untersagen. Schleswig-Holstein seinerseits
hat es vorgezogen, auf eine Anderung der >offenen< Regelung zu verzichten
und sich vorbehalten von Fall zu Fall dariiber zu befinden, ob ein eiferndes
oder die offentliche Ordnung storendes Verhalten vorliegt — wobei es in ge-
wisser Weise zur offiziellen franzosischen Rechtsprechung der Jahre 1989-
2003 zuriickkehrt. Schliellich haben die weiteren sieben Bundeslidnder bis

3 BVerfG v. 24.09.2003, Az. 2 BvR 1436/021, BVerfGE 180, 282.

134

14.02.2026, 08:13:M. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOPFTUCH UND >FOULARD¢«

2008 darauf verzichtet, eine spezifische Gesetzgebung zu erlassen, so wie
schon Frankreich vor 1989 (Berghahn 2008).

Wie man sieht, verldauft die Debatte nach 2003 nur teilweise kongruent.
Deutschland kennt heute sehr unterschiedliche Regelungen, von denen einige
meinen, dass sie sich den Modellen annidhern, die Frankreich seinerseits
nacheinander ausprobiert hat. Dieser interne Pluralismus, der aus der fode-
ralen Struktur Deutschlands und den Gegensitzen zwischen Ost und West
resultiert (alle neuen Bundesldnder au3er Berlin verharren in einer Position
der Nicht-Regelung), ist im Vergleich mit den meisten europiischen Nach-
barn offensichtlich eine deutsche Besonderheit und diese Eigentiimlichkeit
scheint aus der Sicht eines zentralisierten Landes wie Frankreich schwer
verstindlich. Dariiber hinaus wird das Tempo der Entwicklung in Deutsch-
land grundsitzlich von den Kiindigungsentscheiden der Verwaltungsbehdrden
(und einiger Privatunternehmen) und durch eher zufillige Entwicklungen
gesteuert, die durch die Klagen der betroffenen Personen vor den Gerichten
eingeschlagen wurden. Die Regierungen haben auf deren Urteile alles in
allem nur reagieren konnen. Insbesondere ist die Gesetzgebungswelle im Jahr
2004 ganz klar eine Antwort auf die Entscheidung des BVerfG von 2003.
Auch wenn die Politiker und Politikerinnen aus jeder oder fast jeder der gro-
Ben Parteien die >Kopftuchdebatte« gelegentlich instrumentalisiert haben, ha-
ben die internen Streitigkeiten doch jede Art von nationaler Kampagne zu
dem Thema verhindert. Die Stellungnahmen zugunsten einer toleranten Hal-
tung durch Personlichkeiten wie Rita Siissmuth, der ehemaligen christde-
mokratischen Présidentin des Bundestags, und Johannes Rau, dem damaligen
sozialdemokratischen Prisidenten der Bundesrepublik, hatten in dieser
Hinsicht eine besonders grofle Bedeutung (Berghahn/Rostock 2007). Keine
politische Partei hat sich eindeutig und iiberall als Wortfiihrerin gegen das
Kopftuch hervorgetan (siche auch Henkes/Kneip in diesem Band) und im
Vergleich mit dem, was auf der anderen Seite des Rheins passiert ist, kann
insofern eine gewisse Zuriickhaltung festgestellt werden.

In Frankreich hat der Gesetzgeber ndmlich nicht gezdgert Initiative zu
ergreifen — zunichst noch erfolglos im Jahr 1994 und dann 2004, indem die
Gesetzgebung die Werteordnung der Nation durcheinander brachte und die
Gerichte ihre miBigende Initiativwirkung verloren. Die drei Zeitpunkte, an
denen sich offentliche Debatten entziindet haben — 1989, 1994 und 2003 —
folgten jedes Mal kurz nach Wahlen, durch die sich die politischen Krifte-
verhiltnisse umkehrten und wenigstens eines der beiden Lager nunmehr auf
der Suche nach neuen identitétsstiftenden oder mobilisierenden Themen war.
Ganz besonders war das 2003 der Fall: Die gro3e Mehrheit der Linken war
nach ihrem Ausscheiden in der ersten Runde der Prisidentschaftswahlen zu-
gunsten des Kandidaten der extremen Rechten, Jean-Marie Le Pen, und durch
das Scheitern der sozialen Bewegung gegen die durch die neue rechte

135

14.02.2026, 08:13:M. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

YVES SINTOMER

Regierung vollzogene Rentenreform vollig fassungslos. Sie schwenkte nun
plotzlich zur Frage des Kopftuchs tiber und entfachte eine laizistische Kam-
pagne gegen den Propagandafeldzug, den die >Islamisten< ihrer Auffassung
nach mit einem Stiick Stoff gegen die >Werte der Republik« fithrten. Derart
glaubten diese Politiker einer progressiven, ja sogar revolutionidren Linken
(denn die Kampagne zum Schulverweis der Schwestern Lévy wurde von
Kopfen der extremen Linken angefiihrt) den Block einer laizistischen Linken
nun auf billige Weise wieder zusammenschweiflen zu konnen. Die Linke
hatte in den 1980er Jahren einen entscheidenden Kampf gegen die katholische
Kirche und ihre Konfessionsschulen verloren, als der Versuch ihrer Verstaat-
lichung mit einem nachhaltigen Misserfolg endete. Indem man sich auf die
jungen verschleierten Médchen stiirzte, fand man Gegnerinnen, von denen mit
gutem Grund anzunehmen war, sie seien leicht zu besiegen (Cadot et al. 2007;
Tévanian 2005).

Die Tatsache, dass die Frage in der Offentlichkeit nur wenig spiter in
Deutschland gestellt wurde, hatte iibrigens zur Folge, dass der Austausch der
Argumente zwischen den beiden Léndern sehr ungleich war. Die
franzosischen Debatten sind auf der anderen Seite des Rheins ziemlich breit
rezipiert und verdffentlicht worden, wo die Parteigdnger des »>sékularisti-
schen< Wegs einen nicht unerheblichen Teil ihrer Argumentation bei ihren
Nachbarn entliechen haben. Dariiber hinaus hatten die franzosischen Diskus-
sionen im iibrigen Europa einen beachtlichen Nachhall, selbst bei den Eng-
landern, die sich in dieser Frage am entgegengesetzten Ende befinden. Um-
gekehrt haben die Debatten in der Bundesrepublik auBerhalb ihrer Grenzen
nur eine sehr begrenzte Tragweite gehabt. Die angesichts der Materie beson-
ders komplizierten Verhéltnisse in Deutschland und der relativ widerspriich-
liche Charakter der gerichtlichen Stellungnahmen des BVerfG, des BVerwG,
mehrerer Verfassungs- oder Staatsgerichtshofe der Bundeslédnder und etlicher
unterer Verwaltungs- oder Arbeitsgerichte haben zu dieser Situation zwei-
fellos beigetragen. Daher sind die Debatten jenseits des Rheins in Frankreich
nur bruchstiickhaft und verzerrt aufgenommen worden. Man wiirde ver-
geblich einen politisch handelnden oder verantwortlichen Menschen suchen,
der seine Position dadurch zu legitimieren versucht, dass er sich auf Deutsch-
land beruft, obwohl dies bei anderen Themen, wie z.B. in der Okonomie oder
beim Verhiltnis zwischen Bund und Léndern, hédufig geschieht. Dariiber
hinaus wurde der Umstand, dass sich die Diskussion in Deutschland nur auf
das Tragen des Kopftuchs bei Lehrerinnen bezieht, wihrend sie in Frankreich
praktisch nur die Schiilerinnen betrifft, in der 6ffentlichen Meinung in Frank-
reich nicht deutlich genug wahrgenommen.

136

14.02.2026, 08:13:M. /de/s Access - [ IEmED


https://doi.org/10.14361/9783839409596-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOPFTUCH UND >FOULARD¢«

Araber und Tirken,
franzosische und deutsche Identitat

Die zeitlichen Unterschiede in der Dynamik der Kontroversen iiber das Kopf-
tuch zwischen Frankreich und Deutschland sind allerdings ein wichtiges Indiz
dafiir, dass die Probleme tiefer liegen. In beiden Lindern hatte das Tragen des
Kopftuchs bei den Miittern von Einwanderern und Einwanderinnen auf natio-
nalem Niveau keine bemerkenswerte Reaktion hervorgerufen — umso mehr,
als es an die christlichen Bauersfrauen erinnerte, die sich damit noch vor
wenigen Jahrzehnten bedeckten. Erst als das Kopftuch modern wurde und von
jungen Frauen auf striktere und weniger nachlédssige Weise (und héufig sehr
viel eleganter) als in der vorherigen Generation getragen wurde, fing es an
Probleme zu machen (Khosrokhavar/Gaspard 1995; Venel 1999). In beiden
Léndern hat man diese neue Kleidermode nicht ohne Grund mit dem
internationalen Auftauchen des politischen Islamismus in Verbindung ge-
bracht. Indessen ist das, was eigentlich stort, offenbar gar nicht an erster
Stelle dessen Einfluss, der iibrigens oft breit herbeifantasiert und iiberschitzt
wird, sondern der Umstand, dass die Personen, die das Kopftuch tragen wol-
len, nicht nur voriibergehende Migrantinnen, Ehefrauen und Miitter von Gast-
arbeitern bzw. Gastarbeiterinnen sind sondern auch junge Midchen oder
junge Frauen, die im Gastland geboren wurden oder in jungen Jahren dort
hinkamen. Haufig besitzen sie dessen Staatsbiirgerschaft und sind in einem
Prozess der Eingliederung begriffen, der sehr viel dynamischer als bei ihren
Miittern verlduft (der Zugang zu Gymnasien und Universititen und zum
Lehrerinnenberuf ist dafiir ein unmissverstiandliches Zeichen) und zu zahl-
reichen Formen der Diskriminierung auf Grund ihrer ethnischen und kul-
turellen Herkunft fiihrt. Die Kontroversen iiber das islamische Kopftuch ha-
ben Fragen der Identitit aufgeworfen, auf die sich die europidischen Ge-
sellschaften von dem Augenblick an gestiirzt haben, als ihre traditionellen
religiosen und moralischen Koordinaten durcheinander gerieten. In einem
derartigen Kontext sind die Trédger/innen des Fremden als Gegenmodelle wie
geschaffen, da sie es erlauben die Mehrheitsgesellschaften um einen >Staats-
kommunitarismus< herum zu vereinen, der seine besonderen kulturellen Nor-
men zur Gesetzesnorm erhebt, die dann wiederum allen auferlegt wird (Sin-
tomer 2004). Wenn die Anderen fiir sich eigene Werte oder eine andere Re-
ligion im Inneren der Gesellschaft und nicht nur am Rand oder im Ausland in
Anspruch nehmen, konnen sie leicht zu Siindenbocken werden und als infil-
trierte Elemente gelten, die eine ohnehin gefihrdete Identitit bedrohen. Unter
diesem Gesichtspunkt ist es nicht erstaunlich, dass das Problem friiher in
Frankreich als in Deutschland auftrat, wo das geltende ius sanguinis das
Bewusstsein, dass man Moslem und Deutscher oder zumindest dauerhaft in

137

14.02.2026, 08:13:M. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

YVES SINTOMER

Deutschland und ohne jegliche Perspektive auf eine Riickkehr in die Heimat
verankert sein kann, bis zu einem recht spiten Zeitpunkt nicht zulie$3.

Das wirft ein besonderes Licht auf den groBten Unterschied in der >Kopf-
tuchfrage< auf beiden Seiten des Rheins. Obwohl in beiden Léandern private
Rechtsstreitigkeiten zwischen Arbeitgeber/innen und Arbeitnehmerinnen, die
ein Kopftuch trugen, von Zeit zu Zeit durch Gerichte verhandelt und in der
Offentlichkeit diskutiert wurden, bezog sich die Kontroverse im wesentlichen
auf die schulische Welt, denn man geht davon aus, dass hier die nationalen
Werte und Modelle weitergegeben werden und das nationale Selbstver-
stindnis aufgebaut wird. Nun haben sich die Debatten in Deutschland im
Wesentlichen nur auf die Lehrerinnen bezogen und die Zahl derjenigen, die es
fiir legitim gehalten hitten, bei Schiilerinnen das Tragen des Kopftuchs in
Frage zu stellen, ist sehr gering. In Paris scheint es umgekehrt undenkbar,
dass sich die Frage der Duldung eines Kopftuchs bei Lehrerinnen tiberhaupt
stellt und dass prominente politische Personlichkeiten es wagen wiirden, das
zu rechtfertigen. Man kann darauf wetten, dass keine Lehrergewerkschaft die
Rechte von verschleierten Kolleginnen verteidigen wiirde, so sehr bildet das
Personal des Erziehungswesens in Frankreich eine Bastion der »wehrhaften
Laizitit« (Bauberot 2004). Dieser Gegensatz geht weniger auf das Kopftuch
selbst als auf die Geschichte der beiden Linder zuriick. Die Lehrerinnen und
Lehrer haben in Deutschland nicht die Rolle von >Husaren der Republik« inne,
die man ihnen in Frankreich gerne zuschreibt. Die Toleranz des Staats in
Glaubensfragen ist in Deutschland historisch weiter entwickelt und die
Ergebnisse des Bismarckschen Kulturkampfs sind hier sehr anders und fiir die
Kirchen weniger negativ gewesen, als die des laizistischen Kampfs von der
ersten bis zur dritten Republik beim lateinischen Nachbarn. Die Steuerein-
ziehung fiir eine Kirche oder die Integration des Religionsunterrichts in den
offiziellen Stundenplan sind aus franzosischer Sicht schockierende VerstoBe,
wihrend sie in der Bundesrepublik kaum in Frage gestellt werden. Schlielich
hat in diesem Zusammenhang auch die Art und Weise, wie man zum Staats-
biirger oder zur Staatsbiirgerin wird, ein Gewicht. In Ermangelung eines vom
Geburtsort abhingigen Staatsbiirgerschaftsrechts* im Land von Johann Gott-
lieb Fichte ist der Anteil an jungen Menschen mit Migrationshintergrund, die
nicht die Staatsbiirgschaft des Landes genielen (obwohl sie héiufig auf dessen
Territorium geboren sind) viel wichtiger als im Land von Ernest Renan.’

4 Zudem ist ja das Staatsbiirgerschaftsrecht etwas gelockert worden in Richtung
auf das ius soli, bleibt aber strenger und restriktiver als in Frankreich.

5 Johann Gottlieb Fichte, 1762-1814, deutscher Erzieher und Philosoph, und Er-
nest Renan, 1823-1892, franzosischer Schriftsteller, Historiker, Religionswis-
senschaftler und Orientalist, stehen hier fiir die unterschiedlichen staatsbiir-
gerlich-kulturellen Traditionen Deutschlands und Frankreichs. Beide beschiftig-

138

14.02.2026, 08:13:M. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOPFTUCH UND >FOULARD¢«

Jugendliche mit Migrationshintergrund werden in Deutschland noch mehr als
in Frankreich als »Ausldnder< angesehen. Es ist bezeichnend, dass die Bun-
desrepublik wahrscheinlich das einzige europdische Land ist, wo die Gebur-
tenrate sich ausschlieBlich auf die Staatbiirgerinnen und -biirger und nicht auf
die Gesamtheit der anséssigen Bevolkerung bezieht, und auch die fast gleich-
artige Hautfarbe der FufBlballnationalmannschaft kann als ein Zeichen dieser
Abgeschlossenheit gelten. Diese Umsténde haben die relative Gleichgiiltigkeit
gegeniiber den jungen Schiilerinnen, die ein Kopftuch tragen, sicher befor-
dert: nach allem waren und bleiben sie zumindest im 6ffentlichen Bewusst-
sein >Fremde< (Rostock/Berghahn 2008a und 2008b). Diese Gleichgiiltigkeit
steht im Gegensatz zur Lebhaftigkeit der Reaktionen, wenn es um Lehrerin-
nen geht: SchlieBlich unterrichten sie deutsche Kinder und laufen Gefahr, sie
zu beeinflussen, wihrend man niemals daran dachte, dass die Zugehorigkeit
einiger »>giitiger< Ordensschwestern zum Lehrkorper einzelner Lander die
Neutralitit des Staats beintrachtigen konnte.

Die historischen Beziehungen zwischen den vom Kopftuch betroffenen
Bevolkerungsteilen und dem Gastland sind in Frankreich und Deutschland
tibrigens auch nicht dieselben. In beiden Lindern gibt es eine zwar minoritire,
aber durchaus sichtbare Zahl von Kopftuch tragenden Frauen, die Konver-
titinnen sind. In Frankreich wird der Islam indessen vor allem von Bevolke-
rungsteilen praktiziert, die aus dem Maghreb kommen (fast drei Millionen,
die in Frankreich anséssig sind, stammen aus dem Maghreb, gegeniiber nur
315.000 tiirkischen Ursprungs) und aus anderen arabischen Léndern. Der Is-
lam von Bevolkerungsteilen, die aus Schwarzafrika kommen, ist, obwohl sie
einen nicht zu unterschitzenden Teil der Gldubigen darstellen, bis vor kurzem
im offentlichen Raum kaum zur Kenntnis genommen worden (und als dies
dann der Fall war, war das vorherrschende Bild eher das der Riickstindigkeit
oder Folklore als das einer islamistischen Gefahr). Dasselbe gilt fiir Tiirkin-
nen bzw. Tiirken in Frankreich: Obwohl eine bedeutende Anzahl junger Mad-
chen, die von der Schule verwiesen wurden, besonders in Elsass und Lothrin-
gen, tiirkischer Herkunft ist, wird in der offentlichen Wahrnehmung unter-
stellt, dass die jungen Leute beiderlei Geschlechts den arabischstimmigen Al-
tersgenossen und -genossinnen weit gehend angeglichen sind. In Deutschland
ist die Situation umgekehrt. Der Kultus des Islams ist vor allem eine Ange-
legenheit von Bevolkerungsteilen, die aus der Tiirkei kommen (mehr als 2,5
Millionen Personen). Andere Gruppen, die in der Minderheit sind, erscheinen
im offentlichen Raum kaum als ein deutlich erkennbares Problem (es gibt z.B.
weniger als 130.000 Migrantinnen und Migranten aus dem Maghreb). Ob-
wohl diese Diskrepanz bedeutsam ist, wird sie allgemein unterschitzt. Selbst

ten sich intensiv mit Begriff und Idee der Nation sowie mit Religionen, beiden
wird Antisemitismus attestiert.

139

14.02.2026, 08:13:M. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

YVES SINTOMER

wenn es zu dieser Frage keine verldssliche systematische Untersuchung gibt,
ist es doch sehr wahrscheinlich, dass die Art und Weise, in der das Kopftuch
getragen wird, fiir Menschen maghrebinischer und tiirkischer Abstammung
nicht genau dieselbe ist. Besonders gilt das auch fiir die Bedeutung des
Kopftuchs fiir die Beziehungen zwischen Ménnern und Frauen und die
Familienstruktur.

Die Unterschiede der nationalen Herkunft haben nicht nur eine symbo-
lische Tragweite und iibersetzen sich in kulturelle Praktiken, die teilweise
verschieden sind. Auch wenn die Arbeiten zu dieser Frage (Tietze 2002;
Delmas 2006; Amir-Moazami 2007; Gole 1993) auf diesen Punkt eines syste-
matischen Vergleichs nicht eingehen, scheint es doch, dass das Kopftuch in
Bevolkerungsgruppen tiirkischer Herkunft frither getragen wird, wéhrend es
bei den jungen Frauen aus dem Maghreb vor der Pubertit nur ein randstin-
diges Phanomen ist. Hingegen ist das Tragen des Niqab, der das Gesicht ganz
bedeckt und eine Offnung nur fiir die Augen ldsst, bei den Tiirkinnen ebenso
selten wie bei den Maghrebinerinnen. Man bemerkt dieses Phdnomen vor al-
lem in den Randgruppen der radikalen Salafisten oder bei vereinzelten
Menschengruppen, die aus pakistanischen, afghanischen oder indischen Land-
strichen kommen, wihrend es in GroBbritannien auf Grund der Tatsache, dass
die Einwanderung zu groflen Teilen aus diesen Regionen der Erde erfolgt ist,
eine groflere Bedeutung hat.

Obwohl traditionelle patriarchale Strukturen in allen Mittelmeerldndern
weit verbreitet sind, sind die Familienstrukturen doch teilweise verschieden.
Eine Studie in Frankreich vom Beginn der 1990er Jahren zeigte, dass alle
Gruppen mit Immigrationshintergrund dazu tendierten, ihre Heiratspraktiken
den Mehrheitsverhiltnissen in Frankreich anzugleichen. Sie belegte aber
auch, dass Bevolkerungsgruppen tiirkischer Herkunft mit einer deutlich
stirkeren Geburtenrate als bei den Bevolkerungsteilen maghrebinischen
Ursprungs und mit einer betrdchtlich hoheren Heiratsquote zwischen ménn-
lichen Immigranten und Frauen aus den Herkunftslindern am stirksten von
dieser Tendenz abwichen (Tribalat 1995). Es ist mehr als wahrscheinlich, dass
dies nicht zu unterschitzende Riickwirkungen fiir die Bedeutung des Kopf-
tuchs bei den entsprechenden Bevolkerungsgruppen hat. Insbesondere gilt das
fir die Balance zwischen dem Willen zur Selbstbehauptung und der
Riicksicht gegeniiber Familienbrduchen. Trotz dieser Unterschiede unterstrei-
chen soziologische Untersuchungen auf beiden Seiten des Rheins, dass die
Maédchen, die das Kopftuch und zwar sehr oft gegen den Rat ihrer Familie
tragen, zwar fast immer sehr gldubig, aber keine Fundamentalistinnen sind.
Hiufig verteidigen sie die Religion gegen die Tradition (und insbesondere
gegen die traditionelle Unterordnung der muslimischen Frauen) und machen
aus dem Tragen des Kopftuchs, das sie wihrend oder am Ausgang der
Adoleszenz tibernehmen, das, was Michel Foucault als >Gegenpraxis< be-

140

14.02.2026, 08:13:M. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOPFTUCH UND >FOULARD¢«

schreibt (Foucault 2004). Viele verlangen in jeder Hinsicht eine Gleichheit
zwischen Minnern und Frauen. Nur sehr wenige stellen den Rahmen der
demokratischen Verfassung in Frage. Wenn sie eine doppelte, also franzosi-
sche bzw. deutsche und muslimische Identitdt beanspruchen und sich mit
beiden Beinen integrieren wollen, bekriftigen sie den Wunsch, in einer mul-
tikulturellen Gesellschaft zu leben, wo sie sich zu ihrer Religion bekennen
konnen ohne stigmatisiert zu werden. Das Symbol des Kopftuchs wird im
Rahmen einer intensiven religiosen Kultur reaktiviert, die aber zum Teil post-
traditionell ist, was sich daran zeigt, dass die jungen M#dchen immer wieder
darauf bestehen, die Griinde fiir die Verbote oder Gebote mit denen sie
konfrontiert werden, kennen zu lernen (Khosrokhavar/Gaspard 1995; Venel
1999; Nordmann 2004; Blaschke/Sabanovic 2000; Amir-Moazami 2007).

Die Eigentiimlichkeit der aus der Tiirkei stammenden Bevolkerungsgrup-
pen in der Kopftuchfrage wird auch durch den Umstand bestimmt, dass die
Tiirkei das einzige mehrheitlich islamisch geprigte Land ist, wo ein be-
deutender Teil der Staatsbiirgerinnen und Staatsbiirger in der Nachfolge des
Kemalismus, der sich seinerzeit stark vom laizistischen Kampf der Dritten
Franzosischen Republik inspirieren liel, die Linie einer kompromisslosen
Verteidigung einer radikalen Laizitdt vertritt. Das zeigt sich in Stellungnah-
men, die in europdischen Landern, wo Immigranten tiirkischer Abstammung
viel stirker in der Minderheit sind, keine Entsprechung haben. In Deutschland
haben Dachverbidnde wie der »>Tiirkische Bund in Berlin-Brandenburg< (TBB)
leidenschaftlich Partei gegen das Kopftuch bezogen und an die Machthaber
appelliert, sich in der Sache standfest zu erweisen (Berghahn/Rostock 2007).
In Frankreich waren derartige Stellungnahmen im Vergleich sehr viel iso-
lierter. Das Pamphlet der Iranerin Chahdorff Djavann »Bas les voiles!«
(2003) hat zwar einen Verkaufserfolg gehabt, wohingegen das Eintreten fiir
Toleranz ihrer Landsfrau und Friedensnobelpreistragerin Schirin Ebadi nur
auf ein hofliches Schweigen stie, aber es war von den Realititen der
Einwanderung in Frankreich vollig losgelost. Untersuchungen zeigen iibri-
gens, dass die erbitterte Opposition gegen die Freigabe des Kopftuchs fiir
Schiilerinnen durch die Bewegung >Ni putes ni soumises< (Weder Huren noch
Unterworfene) nur die Gefiihle einer Minderheit unter den auf franzdsischem
Boden lebenden Immigrantinnen und Immigranten wiedergibt. Diese Bewe-
gung, die in den Medien aufgebauscht und weit gehend von Militanten aus
den traditionellen politischen Lagern unterstiitzt wurde, hatte zunéchst ein
breites Echo gefunden, als sie gegen die hédusliche Gewalt in den Vororten,
deren Opfer Frauen sind, mobilisierte. Sie hat sich danach von ihrer Basis ab-
geschnitten und ist im Schlamm politischer Schlachten versackt. Thre Wie-
gerung, die Beziehungen zwischen dem Modell der minnlichen Herrschaft in
den Vororten und dem allgemeinen Sexismus in der franzosischen Gesell-
schaft offen anzusprechen, haben sie in gefihrliche Néhe zur Welle der

141

14.02.2026, 08:13:M. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

YVES SINTOMER

Islamophobie in Frankreich und zur Fixierung der Medien auf den >arabischen
Jugendlichen< gebracht, die an die Vorurteile aus der Kolonialzeit erinnert
(Guénif-Souilamas/Mace 2004).

Diese Beziehung auf die Vergangenheit bildet im Ubrigen ein weiteres
Unterscheidungsmerkmal zwischen Frankreich und Deutschland. Die Frage
des Kopftuchs hatte sich bereits in den iiberseeischen Gebieten, die von
Frankreich seit dem 19. Jahrhundert besetzt waren, gestellt, wo die Armee im
Namen der Moderne und der Aufklirung im Maghreb Zwangsentschleie-
rungen durchgefiihrt hatte (Bouteldja 2004; Fanon 1961; Clancy-Smith 2006).
Die fiir die Kolonien zustindigen Beamten der Metropole sind nach der De-
kolonisierung weit gehend auf die Immigranten umgeschult worden. Der
Krieg in Algerien liegt nicht so weit zuriick und in den K&pfen hat sich zwi-
schen diesem Konflikt und dem aktuellen Krieg gegen den Terrorismus um so
mehr eine gewisse Kontinuitit hergestellt, als der Biirgerkrieg in Algerien in
den Jahren 1980-1990 einen erkennbaren Hintergrund der franzosischen Ang-
ste vor einer »islamistischen Gefahr< gebildet hat. Auch wenn die postkolo-
niale Vorstellungswelt mehr oder weniger die Geisteshaltung der ganzen
westlichen Welt prégt (und spiegelbildlich die von Menschen, die in den ehe-
maligen Kolonien leben oder von dort kommen), ist Deutschland umgekehrt
ohne ein lebendiges eigenes Kolonialgedéchtnis, selbst wenn die Tiirkei einst
unter deutschem Einfluss stand. Es gibt in der 6ffentlichen Meinung keine Er-
innerung an einen bewaffneten Kampf gegen dieses Land und es wire in-
teressant zu untersuchen, in welchem Mal der/das Andere aus diesem Grund
duBerlicher bleibt und weniger leidenschaftlich abgewiesen wird als die Figur
des Arabers in Frankreich.

Welche Neutralitat des Staats in religiésen Fragen
und welche Laizitat?

Wie dem auch immer sei, die Art und Weise, wie die Debatte iiber das
Kopftuch gerahmt wird, ist auf beiden Seiten des Rheins nur teilweise gleich.
In Frankreich wie in Deutschland wird das Argument des politischen Islams
in den Medien breit benutzt. Man behauptet, dass das Kopftuch ein politisches
Symbol sei, das zur geltenden demokratischen Verfassung im Widerspruch
stehe und das folglich zumindest in gewissen Rdumen verboten werden miis-
se. Das Kopftuch ist nach dieser Auffassung nicht der harmlose Ausdruck
einer kulturellen Identitéit, sondern eine Eroberungsstrategie, die junge Méad-
chen instrumentalisiert, um dem demokratischen Rechtsstaat einen Schlag zu
versetzen. Diese Position ist oft auf groteske Weise ausgedriickt worden — in
Frankreich noch mehr als in Deutschland (wo aus nahe liegenden historischen
Griinden eine Parallele zu den Symbolen der Nazis nicht mit ebensoviel
Leichtigkeit hergestellt werden kann). Der Schwachpunkt eines derartigen

142

14.02.2026, 08:13:M. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOPFTUCH UND >FOULARD¢«

Deutungsmusters ist hingegen, dass seine empirische Plausibilitdt schwer zu
beweisen ist, zumal alle soziologischen Untersuchungen zum Kopftuch dazu
tendieren sie zu entkriften und die Fachleute darauf bestehen, dass die Be-
wegung der Re-Islamisierung vielfiltig ist. Im Ubrigen ist ein spezifisch euro-
pdischer Islam im Entstehen begriffen, der vor allem durch humanistische
Werte der Toleranz und der Achtung vor dem Individuum geprégt ist. Auch
viele junge verschleierte Frauen auf diesem Kontinent sind davon zutiefst
geprigt (Roy 1999). Aus Mangel an iiberzeugenden Argumenten hat die Rhe-
torik von der Manipulation durch den politischen Islamismus — auch wenn sie
einen groBen Einfluss auf die offentliche Meinung hatte (und von einer
Mehrheit der Franzosen und Deutschen geteilt wurde) — keinerlei Chance, ju-
ristische oder gesetzliche Malnahmen klar zu rechtfertigen.

Vielmehr hat in Frankreich wie Deutschland als weiteres Bezugssystem
der Deutungsrahmen von der Gleichheit von Miannern und Frauen, der das
Kopftuch im Kern widerspriche, den Ausschlag gegeben, um die 6ffentliche
Meinung in eine der Toleranz entgegen gesetzte Richtung kippen zu lassen.
Die Uberlegung ist breit und bis zum Exzess wiederholt worden, dass das
Kopftuch unabhéngig vom kulturellen Kontext und den Motiven derer, die es
tragen, ein Symbol sei, das die Unterlegenheit der Frau gegeniiber dem Mann
und ihre Unterwerfung unter ihn manifestiere. Derart wird dem religidsen
Symbol eine starre Bedeutung zugesprochen. Es sei unter diesem Blickwinkel
dann nicht so wichtig, ob es freiwillig getragen wiirde, denn auch dies belege
die Verinnerlichung der Unterwerfung durch die Beherrschten und den Erfolg
eines starken kulturellen Drucks durch das soziale Milieu. Das Argument
wird oft auf ziemlich groteske Art aus einem Blickwinkel vorgetragen, der
alle soziologischen und historischen Forschungen ignoriert (Benslama 2002;
Chahdorff 2003).

Indessen ist diese Position auch auf eine etwas pragmatischere Art durch
zahllose Funktiondre aus Politik und Verwaltung auf beiden Seiten des Rheins
verteidigt worden. Man gibt zwar zu, dass die symbolische Bedeutung eines
Objekts, wie es das Kopftuch darstellt, eine verdnderliche symbolische Kons-
truktion ist, die von den Umsténden abhéngt und dass viele junge Frauen, die
das Kopftuch tragen, es freiwillig tun und nicht mehr als andere unterdriickt
und beherrscht sind. Man vertritt jedoch die Ansicht, dass eine unbeugsame
Haltung der Verwaltung fiir diejenigen jungen Maidchen eine Hilfe sein
konne, die sich trotz familidren Drucks weigern, das Kopftuch zu tragen.
Darum miisse man restriktive Gesetze machen, um die Masse der Musli-
minnen zu schiitzen, auch auf die Gefahr hin, die Freiheit einer Handvoll von
ihnen zu beschrinken. In Ermangelung eines ausreichend soliden normativen
Fundaments und einer Beweisfithrung auf Grund von iiberzeugenden, auf
Feldforschung basierenden empirischen Argumenten, bote eine derartige
Begriindung fiir eine Regelung oder ein Verbot, jedenfalls auf der Gesetzes-

143

14.02.2026, 08:13:M. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

YVES SINTOMER

ebene, ebenfalls keine ausreichende Legitimation. Implizit nehmen einige Ur-
teile oder Weisungen allerdings dennoch affirmativ darauf Bezug.

Natiirlich sind sogar einige offen rassistische Argumente zu vernehmen,
auch wenn sie in den parlamentarischen Debatten breit verurteilt wurden und
in den Gerichten nicht zitiert werden diirfen. Viel subtiler tritt dagegen ein
skulturalistischer< Rassismus auf, der gewisse Muslime und Musliminnen, die
die deutsche oder franzosische Staatbiirgerschaft haben, auf eine Biirgerschaft
zweiten Grades beschrinkt. IThr Pass wiirde ihnen dann nicht, so wie den ange-
stammten Deutschen oder Franzosen, eine Biirgerschaft mit vollen Rechten
erdffnen; immer unter dem Verdacht, nicht vollstindig national zu sein,
miissten sie ihre Integration in die >Leitkultur< des Gastlandes (in dem sie oft
geboren sind) erst noch beweisen. Aber auch hier kann das Argument in die
offiziellen Begriindungen der Regelungen und geltenden Gesetze nicht
aufgenommen werden.

Eine besondere Variante des Themas >Leitkultur< hat in Deutschland
einen tatsidchlichen juristischen Erfolg davongetragen. Dabei handelt es sich
um die Behauptung, dass die im Grundgesetz (GG) explizit erwihnten christ-
lichen Wurzeln bei christlichen Symbolen eine Ausnahme vom generellen
Verbot fiir Lehrerinnen, religiose Symbole zu tragen, rechtfertigten. In
Frankreich ist eine derartige Weise das Problem zu behandeln schwer vor-
stellbar, wo diejenigen, die eine solche Sichtweise teilen, sie mit anderen Ar-
gumenten begriinden miissen (zum Beispiel mit dem des politischen Islamis-
mus). In dieser Hinsicht nehmen einige Bundeslinder eine unleugbare
Sonderrolle ein und ndhern sich anderen europdischen Léndern an, wo der
Staat eine Religion offen privilegiert. Allerdings wird diese Eigentiimlichkeit
durch den Umstand etwas relativiert, dass auch die franzodsische Laizitit in
der Praxis von einer Moral durchdrungen ist, die die katholische Religion
(und in zweiter Linie die protestantische und judische Religion) begiinstigt
und dazu tendiert Muslime zu benachteiligen. Obwohl das Verbot religidser
Zeichen in Frankreich allgemein gilt, gab es niemals einen Ausschluss, weil
ein Kreuz oder eine Kippa getragen wurde — nur das islamische Kopftuch und
der Turban der Sikhs waren davon betroffen. Wie in Deutschland ist der
schulische Kalender an den christlichen Kalender angelehnt und iibergeht die
wichtigsten jiidischen oder islamischen Feste vollstindig. In beiden Lindern
kontrastieren die rechtlichen Hindernisse, die eine Reihe von Biirgermeistern
in den Weg stellen, um den Bau von Moscheen zu verhindern, stark mit der
Wertschitzung von christlichen Kirchen, die als ein traditionelles Erbe der
>»franzdsischen< oder »deutschen< Kultur angesehen werden.

Indessen ist es der »>laizistische< Rahmen, der in Frankreich offiziell gilt,
der letztlich den Kern des Rechtfertigungsrepertoires zum Verbot des Kopf-
tuchs geliefert hat. Auch wenn die Argumente iiber den politischen oder fun-
damental patriarchalen Charakter des Kopftuchs fiir zahlreiche Verantwort-

144

14.02.2026, 08:13:M. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOPFTUCH UND >FOULARD¢«

liche in Europa eine gemeinsame Basis waren, ist die laizistische Thematik
doch unbestreitbar eine franzosische Besonderheit und der Einfluss, den die
Debatten in Frankreich auf Deutschland ausgeiibt haben, darf nicht un-
terschétzt werden.

Aus der Perspektive einer >offenen Neutralitit< des Staats gegeniiber den
Religionen privilegiert der Staat zwar keine Religion oder spirituelle Gemein-
schaft, kann aber die Steuereintreibung fiir die religiose Korperschaften iiber-
nehmen, konfessionelle Einrichtungen subventionieren oder den Religionsun-
terricht in den schulischen Ablauf integrieren. Eine derartige >offene< Neutra-
litdt, die die heute bestehende und bestitigte Haltung in Schleswig-Holstein
bestimmt, war diejenige, die in Gesamtdeutschland vorherrschte, ob es nun
um katholische, protestantische oder jiidische Religionsausiibung ging. In der
Realitit ist Frankreich an einigen Punkten gar nicht so weit davon entfernt,
wenn der Staat das System der Privatschulen, das vor allem konfessioneller
Art ist, subventioniert und die meisten Gemeinden die rechtméifligen Eigen-
tiimerinnen von einigen kirchlichen Gebéuden sind und sie aus diesem Grund
auch unterhalten miissen. Dariiber hinaus war die herrschende Geisteshaltung
bei der Ausformulierung des berithmten Gesetzes von 1905, das die
Beziehungen zwischen Staat und Religion festgelegt hat, gar nicht so fern von
der Perspektive einer >offenen< Neutralitdt (Baubérot 2004). Dennoch fehlt
diese in der Rhetorik der Mehrheit fast vollstindig, die sich viel lieber auf die
Laizitit und die franzosische Ausnahme beruft.

Der Begriff der >Laizitit< ist indessen ziemlich vieldeutig und lésst sich
unter zwei sehr gegensitzliche Hauptvarianten subsumieren. Die >gemiBigte«
Laizitit, die das Gesetz von 1905 inspiriert hat, impliziert den Aufbau eines
zivilen, juridischen und politischen Raums, der von den religidsen Rdumen
strikt getrennt ist und sich jenseits von ihnen befindet (Baubérot 2004). Aus
dieser Warte stellt sich der Staat nicht gegen die Religion, weigert sich aber
zugleich von ihr abzuhéngen oder ihre Botschaften zu iibernehmen — auch
dann, wenn es pluralistisch geschieht. Insbesondere miissen sich seine Repri-
sentantinnen und Reprisentanten davor hiiten, Zeichen ihres moglichen Glau-
bens zur Schau zu stellen und haben strikte Neutralitit zu wahren. Diese sdku-
lare Position war nah bei der, die die offizielle franzdsische Rechtsprechung
des Staatsrats zum Kopftuch in den Jahren 1990 inspirierte. Sie wird heute in
Deutschland durch die Linder Berlin, Bremen und Niedersachsen vertreten,
die die franzdsische Argumentation {ibernommen haben.

Die >wehrhafte< Laizitat geht sehr viel weiter und stellt sich als eine um-
fassende Zivilreligion, die in Konkurrenz zu jeder konfessionellen Erziehung
tritt, gegen die Religion auf. Sie tendiert dazu, dem Staat eine besondere Ethik
oder eine Vision des Guten zu iiberantworten, die derart eine Art sikularen
>Staatskommunitarismus«< bildet. Die franzosische Laizitit wurde lange gemif
dieser Auffassung geformt. Ihre Feinde waren jahrzehntelang die katholische

145

14.02.2026, 08:13:M. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

YVES SINTOMER

Kirche und der >Papismus<. Heute scheinen die »republikanischen Fundamen-
talisten« (Baubérot 2006) vergessen zu haben, dass der Kampf fiir die Laizitit
einst zwischen der Republik und der Mehrheitsreligion des Landes ausge-
fochten wurde — einer Staatsreligion, die ihren Nutzen aus einer beachtlichen
Stirke und Unterstiitzung zog. Stattdessen richten sie jetzt ihre Energie gegen
eine Minderheitenreligion, die in Frankreich diskriminiert ist, gegen die Reli-
gion der ehemaligen Kolonisierten, gegen die einige Jahrzehnte zuvor ein
gnadenloser Krieg gefiihrt wurde, um sie zu zwingen franzosisch zu bleiben.
Wie Karl Marx sagte, wiederholt sich die Geschichte als Farce und die ak-
tuelle Haltung der >wehrhaften< Laizitit dfft die riickwértsgewandtesten Ziige
eines Kampfes nur nach, der, was auch immer man davon hilt, vor einem
Jahrhundert doch ein anderes Aussehen hatte. Diese Variante des >Kampfes«
hat die Argumentation (wenn nicht sogar den Wortlaut) des Gesetzes von
2004 beeinflusst, das tibereinkam, das Tragen von religiosen Zeichen in der
Schule durch Schiiler und Schiilerinnen zu verbieten (Collectif 2004; Nord-
mann 2004; Lévy/Lévy 2004).

Sie hat in Deutschland kein Aquivalent und darum stoBt die eingangs
erwihnte Parallele zwischen dem Geist der franzosischen und der deutschen
Gesetzgebung schnell an ihre Grenzen. In dieser Hinsicht ist Frankreich
grundlegend verschieden; das einzige vergleichbare Beispiel in Europa ist die
Tiirkei. Die Bundeslinder, die eine sidkulare Position einnehmen, haben
gliicklicherweise auf der Hilfte des Wegs Halt gemacht.

Literatur

Amara, Fadela/Abdi Mohammed (2006): La racaille de la république, Paris:
Seuil.

Amir-Moazami, Schirin (2007): Politisierte Religion: Der Kopftuchstreit in
Deutschland und Frankreich, Bielefeld: transcript.

Baubérot, Jean (2004): Laicité 1905-2005, entre passion et raison, Paris:
Seuil.

Baubérot, Jean (2006): L’intégrisme républicain contre la laicité, Paris:
L’ Aube.

Benslama, Fethi (2002): La psychanalyse a I’épreuve de I'Islam, Paris:
Aubier.

Berghahn, Sabine (2008): »Fiinf Jahre nach dem Kopftuchurteil — Rechtliche
Losungsmodelle auf Linderebene«, Vortrag gehalten auf der Konferenz
»Integration zwischen >Leitkultur< und >Laizitdt<? Fiinf Jahre nach dem
>Kopftuchurteil< des Bundesverfassungsgerichts«, Friedrich-Ebert Stif-
tung/EU-Forschungsprojekt VEIL der Freien Universitit Berlin, Berlin, 5.
und 6. Juni 2008, abrufbar: http://131.130.1.78/veil/Home3/download.

146

14.02.2026, 08:13:M. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOPFTUCH UND >FOULARD¢«

php?453e0a44e8d264055ffdbde49a72500a, 22.01.2009; ebenso: http://
131.130.1.78/veil/Home3/download.php?4882fd80acb79db3d38c9378a64
6bbb9, 22.01.09.

Berghahn, Sabine/Rostock, Petra (2007): VEIL — Country study overview
Germany, Bericht, Freie Universitiat Berlin, Januar [unveroffentlichtes
Dokument].

Blaschke, Jochen/Sabanovic, Sanela (2000): »Multi-level Discrimination of
Muslim Women in Germany«. In: Blaschke Jochen (Hg.), Multi-level
Discrimination of Muslim Women in Europe, Berlin: Parabolis, S. 37-
138.

Bouteldja, Houria (2004): De la cérémonie du dévoilement a Alger (1958) a
Ni Putes Ni Soumises: 1’instrumentalisation coloniale et néocoloniale de
la cause des femmes, abrufbar: http://multitudes.samizdat.net/De-la-
ceremonie-du-devoilement-a.html, 22.01.2009.

Bouzar, Dounia/Costa-Lascoux, Jaqueline/Houziaux, Alain (2004): Le voile,
que cache-t-il? Paris: L’ Atelier.

Cadot, Christine/Kakpo, Nathalie/Sintomer, Yves/Varikas, Eleni (2007):
VEIL — Country study overview France, Bericht, Université de Paris 8,
Januar [unverdoffentlichtes Dokument].

Cesari, Jocelyne (1998): Musulmans et républicains, Paris: Complexe.

Chahdorff, Djavann (2003): Bas les voiles! Paris: Gallimard.

Clancy-Smith, Julia (2006): »Le regard colonial. Islam, genre et identité dans
la fabrication de 1’ Algérie frangaise«. Nouvelles Questions Féministes 25,
S. 25-40.

Collectif (2004): La laicité dévoilée. Quinze années de débat en quarante
Rebonds, Les dossiers de Libération, Paris: L’ Aube.

Delmas, Clémence (2006): Das Kopftuchverbot in Frankreich, Frankfurt am
Main: Peter Lang.

Fanon, Frantz (1961): »L’ Algérie se dévoile«. In: Fanon, Franz (Hg.), L’an V
de la révolution algérienne, Paris: Maspero, S. 42-43.

Foucault, Michel (2004): Sécurité, territoire, population: Cours au College de
France (1977-1978), Paris: Seuil.

Geisser, Vincent (2003): La nouvelle islamophobie, Paris: La Découverte.

Gole, Niliifer (1993): Musulmanes et modernes, Paris: La Découverte.

Gresh, Alain (2004): L’islam, la République, le monde, Paris: Fayard.

Guenif-Souilamas, Nacira/Mace, Eric (2004): Les féministes et le garcon
arabe, Paris: L’ Aube.

Khosrokhavar, Farhad/Gaspard, Frangoise (1995): Le Foulard et la République,
Paris: La Découverte.

Lévy, Alma/Lévy, Lila (2004): Des filles comme les autres. Au-dela du
foulard, entretiens avec Véronique Giraud et Yves Sintomer, Paris: La
Découverte.

147

14.02.2026, 08:13:M. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

YVES SINTOMER

Nordmann, Charlotte (Hg.) (2004): Le foulard islamique en questions, Paris:
Edition Amsterdam.

Rostock, Petra/Berghahn, Sabine (2008a): »The Ambivalent Role of Gender
in Redefining the German Nation: Between Universalism and Rejection of
the >Other««. Ethnicities 8, S. 345-364.

Rostock, Petra/Berghahn, Sabine (2008b): Germany: The hegemonic use of
the headscarf as a symbol of subordination, Paper presented on the Se-
venth European Social Science History Conference, Lisboa, Network:
Ethnicity and Migration, Panel: VEIL. Debates about headscarves in
Europe [unver6ffentlichtes Dokument].

Roy, Olivier (1999): Vers un islam européen, Paris: Esprit.

Sintomer, Yves (2004): »Un communautarisme d’Etat«. In: Collectif (Hg.),
La laicité dévoilée. Quinze années de débat en quarante Rebonds, Les
dossiers de Libération, Paris: L’ Aube.

Tévanian, Pierre (2005): Le voile médiatique: un faux débat, Paris: Liber
Raison d’agir.

Tietze, Nikola (2002): Jeunes musulmans de France et d’Allemagne. Les
constructions subjectives de 1’identité, Paris: L’Harmattan.

Tribalat, Michele (1995): Faire France, une enquéte sur les immigrés et leurs
familles, Paris: La Découverte.

Venel, Nancy (1999): Musulmanes Francaises, Des pratiquantes voilées a
I’Université, Paris: L’ Harmattan.

148

14.02.2026, 08:13:M. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839409596-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

