3. Die Idee des existenziellen
Republikanismus

Hoffnungen auf die Zivilgesellschaft zu setzen, ist nichts Neues. Es gab
eine breite und hoffnungsvolle Debatte iiber die Potenziale der Zivil-
gesellschaft, und diese Hoffnungen auf die Zivilgesellschaft sind auch
teilweise schon wieder verflogen, aber bei einigen auch noch stets aktu-
ell. Colin Crouch schreibt in einem 2011 veréffentlichten Buch von einer
»engagierten, kampflustigen, vielstimmigen Zivilgesellschaft, die die
Nutzniefler des neoliberalen Arrangements mit ihren Forderungen unter
Druck setzt und ihre Verfehlungen anprangert« (2011: 14). Er pladiert also
fur das »Eingreifen« (ebenda) eben dieser Zivilgesellschaft und richtet
sich mit seinem Buch vor allem an diese Zivilgesellschaft, um zu diesem
Eingreifen anzuregen. Der vielleicht neue Gedanke, zu dem ich anregen
will, ist, dass sich die Zivilgesellschaft Gedanken machen soll, wie ein
gerecht eingerichtetes Zusammenleben eigentlich aussehen sollte. Es
geht darum, den vielstimmigen Chor an verschiedenen Vorstellungen zu
einen. In der Zivilgesellschaft muss die Frage beantwortet werden, wie
wir eigentlich zusammen leben wollen und eine grofe Mehrheit muss sich
fiir eine bestimmte — aus guten Griinden allgemein anerkennungsfihige
— Gerechtigkeitsvorstellung finden. Die Zivilgesellschaft muss sich fra-
gen, welche Welt man aus guten Griinden wollen kann. Dartiber muss
debattiert werden, aber so, dass sich die grofle Mehrheit dariiber auch
einigen will. Auf welche Welt kann man aus guten Griinden hoffen? Um
diese Frage sollte es gehen. Was ist eigentlich soziale Gerechtigkeit? Es
gibt viele Meinungen dazu. Aber nicht alle kénnen richtig sein. Die Frage
nach sozialer Gerechtigkeit verlangt nach einer Debatte, die man in Hin-
sicht auf ihre verallgemeinerbare Einigung fithren muss. Eine pluralisti-
sche Zivilgesellschaft, die zwar aktiv, aber zerstritten ist, hilft der sozialen

https://dolorg/10:14361/9783839440292-003 - am 14.02.2028, 09:41:13. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839440292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Existenzieller Republikanismus

Gerechtigkeit nicht. Auch ein platter Moralismus, der sich aus sich selbst
nihrt, bringt nichts, sondern nur eine einigende Debatte. Die Debatte
muss mit guten Griinden gefithrt werden. Gefiihle sollen nur mit guten
Griinden einhergehen. Aber Gefiihle sollen auch zugelassen werden. Hu-
maner und sozial gerechter soll die Welt werden, weil man gute Griinde
daftir hat. Humaner und sozial gerechter wird die Welt aber nur, wenn
das Gefiihl der Einzelnen danach begehrt.

Die Frage nach dem Wie der Umsetzung der als konsenshaft ausge-
machten Idee der Gerechtigkeit wiirde zwar bleiben. Worauf es aber an-
kommt, ist, dass man sich tiber das Was und Wohin einig wird. Es geht
darum, eine gemeinsame Haltung dariiber zu finden, wie die Welt einge-
richtet sein soll. Und das ist eine Praxis. Diesen Dialog muss man fithren.

Nattirlich ist es eine ehrenwerte Aufgabe, die soziale Welt zu analysie-
ren, aber wenn man beginnt normativ zu werten, dann muss man sich
eingestehen, dass man eigentlich auch méchte, dass die Welt real so wird,
wie man sie sich wiinscht. Wenn man eine andere Welt will als diese,
muss man ein Zeichen setzen. Hoffnung ist die Méglichkeit, mit der man
ein Zeichen setzen kann. Wer hofft, darf sich aber auch auf der Hoffnung
nicht ausruhen, er muss vielmehr aktiv zu ihr stehen. Von Gerechtigkeit
zu reden ist redlich, aber der Hoffende muss aktiv werden, will er ein-
stimmig mit sich und seiner Hoffnung leben. Wenn der Hoffende ehrlich
zu sich selbst ist, muss er nach der Realisation seiner Hoffnung trachten.

In diesem Abschnitt 3 geht es um die Grundlegung einer politischen
Philosophie der Hoffnung und der Partizipation, die als Ausdruck eines
existenziellen Republikanismus zu verstehen ist, der nach einer Einheit von
individueller und kollektiver Selbstbestimmung strebt.

Der darauffolgende Abschnitt 4 handelt sodann auch — aber nicht nur
- von meiner ganz konkret eigenen Hoffnung auf eine Welt, die man aus
guten Griinden als fair betrachten kann — nur wenn die Hoffnung wirk-
lich die eigene ist und mit Pathos engagiert selbst gelebt wird, ist der exis-
tenzielle Republikanismus vollzogen. Denn nur dann ist der existenzielle
Republikanismus vollzogen, wenn er nicht nur Theorie, sondern auch
Praxis ist.

Ich biete in diesem vierten Abschnitt eine Vorstellung von Gerechtig-
keit, von der ich denke, dass sie aus guten Griinden fiir jeden plausibel
werden kann. Ich glaube, ein Recht zu haben, mich bekennen zu diirfen
und dafiir Griinde zu nennen. Und ich glaube auch, dass man um das
Bekennen nicht herum kommt. Die Wahrheit, im Sinne der Korrespon-

https://dolorg/10:14361/9783839440292-003 - am 14.02.2028, 09:41:13. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839440292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Idee des existenziellen Republikanismus

denztheorie der Wahrheit, gibt es nicht. Und idealerweise einigen wir,
die Biirger, uns darauf, was wir fiir gerecht halten (wir bekennen uns ge-
wissermaflen dann alle gleich beziehungsweise zum Selben). Natiirlich
bin ich mir dariiber bewusst, dass so eine Einigung extrem schwierig ist.
Schaut man gerade in die USA, sieht man eine starke politische Irratio-
nalitit. Natiirlich sind beispielsweise die radikalen Tea-Party-Anhinger,
Trump-Anhinger und die ,Alt-Right-Aktivisten“ schwer zu tiberzeugen.
Aber irgendwo ist immer ein Anfang, irgendwo muss man mit der Ver-
sohnung, mit dem Konsens anfangen (wenn man dies denn will). Das mag
ein langer Prozess sein, aber ich glaube, den muss man beginnen. Ohne
Anfang kann nichts entstehen.

Es geht in diesem Abschnitt 3 nun aber zunichst um eine Erneuerung
der Freiheitsidee durch den Republikanismus. Es geht um die Theorie des
existenziellen Republikanismus. Der Liberalismus kann sich nur dann ver-
wirklichen, wenn er aufgegeben und die Idee der Freiheit im republikani-
schen Rahmen verwirklicht wird. Das bedeutet, dass es entscheidend ist,
nicht bei dem Fokus auf den Einzelnen verhaftet zu bleiben.

Erst wenn man beginnt, vom Ganzen aus individueller Perspektive
betrachtet zum Ganzen hin zu denken, wird es moglich, die Freiheit jedes
Einzelnen zu verwirklichen. Der Ruf des Gewissens kann nur das Indi-
viduum ereilen, aber sein Ziel muss es sein, sodann das Ganze der Welt
in den Blick zu nehmen und nicht nur seine Lebenswelt. Es geht darum,
dass das Individuum nicht nur sein Schicksal, sondern das Schicksal der
Welt als Ganzes in die Hand nimmt. Er muss sich zutrauen, die Welt nach
seinem Wissen von der Liebe zu ordnen.

Die Grundidee des Liberalismus, nimlich vom Einzelnen aus zu den-
ken und bei diesem verhaftet zu bleiben, ist daher falsch, aber nicht die
Idee der Freiheit selbst. Sofern nur einige Wenige die volle Freiheit er-
langen, ist Freiheit als Ideal verfehlt, weil jedes Ideal nur dann einen Sinn
macht, wenn es allgemein wird. Es geht darum, zwar vom Individuum
auszugehen, aber nicht bei ihm zu bleiben. Es geht darum, als Individu-
um iiber die Liebenswiirdigkeit des Ganzen zu richten. Das Individuum
muss der Richter der Welt werden und nicht nur seiner selbst. Das Indivi-
duum muss zugleich der Ankliger sein, sofern das zu Beurteilende nicht
als liebenswert beurteilt werden kann. In der Freiheit des Individuums
liegt seine Macht, die Welt nach seiner Vorstellung zu ordnen — die richti-
ge politische Ordnung wird dem Individuum dabei im Modus des lieben-
den Verstehens offenbart. Diese individuelle Offenbarung — gewiss nicht

https://dolorg/10:14361/9783839440292-003 - am 14.02.2028, 09:41:13. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

85


https://doi.org/10.14361/9783839440292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

Existenzieller Republikanismus

ungleich des Protestantismus — bedeutet eine Mission. Freiheit auszuiiben
in seinem tiefsten Sinne bedeutet sein Wissen von der Liebe anzuwenden.
Freisein bedeutet im tiefsten Sinne, sich als liebendes Wesen gefunden
zu haben. Der Philosoph ist dabei der, der zu dieser Wahrheit kommt,
weil er der ist, der zu seiner Freiheit gefunden hat. In seinem Bekenntnis
dringt seine Freiheit in die Welt. Aber aus dieser Welt und in dieser Welt
hat er seine Freiheit gefunden. Nur da konnte sie ihm offenbar werden.
Die Offenbarkeit der Freiheit ist stets immer schon offen. Der Zugang des
Menschen zu seiner Freiheit steht ihm schon immer offen.

Die Freiheit des Menschen ist in der Méglichkeit immer schon da. Dieses
Da-sein der Freiheit wird in der Offenbarung von sich als liebendes Wesen
bewusst. Diese innere Freiheit muss durch das Bekenntnis in die Welt
getragen werden. Die Mission ist die Befreiung anderer. Philosophie ist
nichts anderes als Liebe. Politik nichts anderes als die Anwendung der
Philosophie. Damit ist Politik nichts anderes als die Anwendung des lie-
benden Verstehens als Freiheit und vice versa die Anwendung der Freiheit
durch den Entwurf des liebenden Verstehens — Politik ist hier in ihrem
Ideal als Realisierung der Idee der Gerechtigkeit verstanden. Diese dufle-
re Freisetzung der inneren Freiheit muss in einem realpolitischen Sinne
zugleich die Substanzialisierung der Freiheit aller zur Folge haben. Aus
der inneren Freiheit muss der politische Entwurf folgen, die Welt in dem
Sinne zu befreien, dass in ihr ein jedes Individuum zunichst in einem
sozio-okonomischen Sinne frei wird (so etwa gute Bildung und eine 6ko-
nomische Grundsicherung hat) und damit verbunden ein System der Er-
ziehung etabliert wird, welches die innere Selbstbefreiung als liebendes
Wesen zur Folge hat. Da diese Befreiung je selbst vollzogen und je selbst
verstanden werden muss, begibt sich die Erziehung mit dieser Aufgabe
an den duflersten Rand ihrer Macht. Die Aufgabe der Erziehung lautet
damit: Die Befreiung jedes Einzelnen durch sich selbst.

Ist das Aufklirung?

Es ist die Aufklirung eines jeden durch sein immer schon vorhandenes
Verstindnis von sich als solcher, der frei zu sein hat und der zu lieben
hat. Diese Aufklirung ist Freiheit. Aber diese Aufklirung ist kein Aus-
druck eines Liberalismus. Der Liberalismus ist am Ende, aber nicht die
Aufklirung.

https://dolorg/10:14361/9783839440292-003 - am 14.02.2028, 09:41:13. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839440292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Idee des existenziellen Republikanismus

Die Idee der Realisierung der Freiheit fiir alle ist noch nicht am Ende,
aber der Liberalismus als Theorie meines Erachtens schon. Wenn Libe-
ralisierung eine Praxis der Befreiung ist, dann ist der Liberalismus nicht
am Ende, aber als Theorie ist er es.

Erst der Republikanismus ist in der Lage, die liberale Idee zu voll-
enden. Denn der Republikanismus denkt vom Ganzen her, womit ge-
meint ist, dass er in der Lage ist, die Idee der Freiheit als Ideal zu verste-
hen, was wirklich ein Jeder real besitzen muss, wenn die Freiheit Realitit
sein soll. Somit wird auch klar, dass vom Ganzen her zu denken letztlich
auch heifdt, zur substanziellen Freiheit des Individuums hinzuarbeiten.

Damit kann man auch sagen, dass die liberale Idee vom Einzelnen
aus fiir den Einzelnen zu denken, fiir die Idee der Freiheit verfehlt ist.
Nur wenn man umgekehrt vom Ganzen aus zur Freiheit des Einzelnen
hinarbeitet, kann sich die Idee der Freiheit in ihrer Realitit erfiillen. Die
Theorie des Liberalismus ist iiberholt und sozial kontraproduktiv. Aber
die Praxis eines Sozialliberalismus fiir alle durch alle, den ich in dieser
Arbeit als freiheitlichen Sozialrepublikanismus definiere und den ich als
Ideal einer neuen freiheitlich-sozialdemokratischen Praxis empfehlen
will, ist nicht iiberholt und nicht sozial kontraproduktiv.

Ich grenze mich also von einem politischen Liberalismus ab, der dazu
neigt, auf das Individuum fokussiert zu bleiben. Denn die Idee des Li-
beralismus vom Einzelnen her zu denken, bedeutet zumeist auch beim
Einzelnen zu verbleiben. Wenn fiir den Liberalen Freiheit fiir ihn selbst
realisiert ist, dann reicht ihm das zumeist. Er verliert sodann das Inte-
resse an der Verwirklichung der Freiheit auch fiir andere. Zwar spricht
man dem Sozialliberalismus auch diesen Befreiungsgedanken von ande-
ren zu. Wenn man diesen Sozialliberalismus aber wirklich ernst meint,
dann muss man auch anerkennen, dass dieser als freiheitlicher Sozialre-
publikanismus viel eher ausgedriickt ist. Denn die Idee hinter diesem Be-
freiungsdenken ist ja die Ordnung des Ganzen als fiir die Befreiung jedes
Einzelnen geeignet.

Durch diese Haltung gegen einen politischen Liberalismus ist aber
nicht verbunden, dass Individuum als Ausgangspunkt zu verabschieden.
Das Individuum ist in der Tat der »Ausgangspunkt allen menschlichen
Geschehens« wie der Philosoph Volker Gerhardt es in seinem Buch »Par-
tizipation. Das Prinzip der Politik« (2007) ausgedriickt hat. Die »Indivi-
duen handeln aus sich selbst. Dabei setzen sie bei sich und ihresgleichen

https://dolorg/10:14361/9783839440292-003 - am 14.02.2028, 09:41:13. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

Ly


https://doi.org/10.14361/9783839440292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88

Existenzieller Republikanismus

einen eigenen Willen voraus, und sie unterstellen, dass es der Wille ist,
der ihr Tun veranlasst« (2007: 20).

Durch diese Bemerkung wird deutlich, dass ohne den Willen der Ein-
zelnen das Ganze nie verindert werden kann, weil die Individuen das
Ganze ausmachen. Das Ganze besteht nicht unabhingig von den Indivi-
duen, sondern wird von den Individuen geschaffen. Die Individuen blei-
ben die Herren des politischen Laufs der Dinge. Das Ganze wird sich nie
iiber sie ermichtigen, sondern sie werden stets zusammen die Macht tiber
das Ganze haben. Die Selbstbestimmung kann man dem Individuum nicht
nehmen, weil das Individuum diese Selbstbestimmtheit schon immer hat
und dies deshalb, weil das Individuum schon immer einen Willen hat.
Und so wird auch klar, dass der, der keinen Konsens will, keinen will,
weil er eben keinen will. Wenn man einig werden soll iiber die Gestaltung
des Ganzen, und ich meine, dass das Ganze gemif der Idee der sozialen
Demokratie ausgestaltet sein muss, wenn man das Ganze gerecht nennen
will, dann braucht es eben den Willen zu dieser Sozialdemokratie. Man
muss sie wollen, weil man anerkannt hat und sich dazu bekannt hat, dass
nur eine soziale Demokratie gerecht genannt werden kann. Und eine so-
ziale Demokratie kann nur dann wirklich werden, wenn die Einzelnen
gewillt sind, durch ihre Partizipation den Willen zu duflern, dass sie ver-
wirklicht werden soll.

So kann man auch davon sprechen, dass das Prinzip der Politik, das
Prinzip der Partizipation ist, so wie es Volker Gerhardt tut. Denn alleine
werden die Individuen nie die soziale Demokratie verwirklichen kénnen,
sondern nur gemeinsam. Nur zusammen erreichen sie mehr als alleine.

Die Schwierigkeit der Verwirklichung der sozialen Demokratie liegt
nun in der realistischen Erkenntnis, dass Wettkampf in der Politik nicht
in Abrede zu stellen ist. Heute wollen die einen dies, die anderen das. Poli-
tik ist mit anderen Worten umkimpft. Zumindest diesen empirischen
Befund sollte man anerkennen. Obwohl man sich davor hiiten sollte, die-
sen Befund fiir uniiberwindbar zu erkliren und daraus normativ noch zu
fordern, dass Politik nun einmal der Kampf um die Macht sei, die eigenen
Interessen auch gegen Widerstand durchzusetzen, wie es vor allem Max
Weber getan hat. Realismus bedeutet noch nicht, dass man vor diesem
kapitulieren muss.

Einen realistischen Befund muss man fiir heute so annehmen, aber
dieser muss eben nicht fiir ewig gelten. Denn wenn der Wille uniiber-
windbar ist, dann ist auch der Wille zum Konsens stets moglich. Nur weil

https://dolorg/10:14361/9783839440292-003 - am 14.02.2028, 09:41:13. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839440292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Idee des existenziellen Republikanismus

heute die Politik mit Widerstinden zu tun hat, muss dies nicht ewig so
bleiben. Der Konsens, zumindest iiber die Idee der Gerechtigkeit, kann
eines Tages entstehen, aber — und das ist meine Uberzeugung — nur,
wenn das Individuum aus sich selbst heraus sich wie seinesgleichen zu
der gleichen Idee von Gerechtigkeit bekennt. Denn den Willen des Einzel-
nen kann niemand umgehen. Der Einzelne bleibt stets selbstbestimmt.

Doch warum soll diese Selbstbestimmung nicht dazu fiihren, dass
man sich tiber die Idee der Gerechtigkeit einigt?

Und dies ist in der Tat dann eine idealistische Position.

Und wenn die Politik letztlich »immer nur im Dienst der Individuen«
steht (Gerhardt 2007: 32) und trotz nétigen Realismus, die Hoffnung la-
tent da ist, dass »das Menschenrecht [...] zum Weltrecht« wird (ebenda:
57) —und man dieses Menschenrecht substanziell im Sinne eines sozialen
Weltbiirgerrechts versteht — dann besteht in der Tat die Mdglichkeit, dass
eines Tages Widerstinde iiberwunden werden kénnen, zugunsten der Ei-
nigkeit tiber die Idee der Gerechtigkeit.

Und gerade diese Hoffnung auf die Einigkeit iiber die Idee der Gerech-
tigkeit will ich in dieser Arbeit ausdriicken. Ich will, dass die Hoffnung
aus ihrer Latenz herauskommt und sichtbar wird. Und sichtbar wird sie
nur, wenn Menschen sie 6ffentlich ausdriicken. Ich bin gleichsam der
Meinung, dass fiir die wahre Idee der Gerechtigkeit die Macht der inter-
subjektiven Gerechtigfertigkeit gelten muss. Darunter stelle ich mir in An-
lehnung an Jiirgen Habermas etwas vor, was Habermas den zwanglosen
Zwang des besseren Arguments' genannt hat. Nur ergibt sich meines Er-
achtens dieser Zwang nicht wie bei Habermas aus der idealen Sprech-
situation, durch die die Voraussetzungen fiir eine kognitive Wahrheitsfin-
dung als Konsens realisiert sind und so ein auf Konsens zielender Dialog
jenen zwanglosen Zwang erzeugen kann, sondern vielmehr ergibt sich
dieser Zwang als Freiheit aus dem Bekenntnis zu der in Reflexion auf sein
liebendes Wesen gefundenen Wahrheit. Meines Erachtens muss dieser
zwanglose Zwang nicht mehr durch duflere Gegebenheiten strukturell
bedingt sein beziehungsweise strukturell vorbereitet sein — wie durch die
ideale Sprechsituation —, sondern dieser zwanglose Zwang ist schon im-
mer da. Er muss nur aufgefunden werden, und in der Offentlichkeit muss
daraufhin ein reflexives Gleichgewicht als Hintergrundgerechtigkeit zu der

1 | Der »zwanglose Zwang des besseren Arguments« ist eine bei Habermas viel-
fach benutzte Formel. Siehe unter anderem dazu: Habermas 2014: 52f.

https://dolorg/10:14361/9783839440292-003 - am 14.02.2028, 09:41:13. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

89


https://doi.org/10.14361/9783839440292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

Existenzieller Republikanismus

Wahrheit dieses Urzustandes gebildet werden.? Es geht sodann also in der
Offentlichkeit um die Rationalisierung der emotional enthiillien Wahrheit
von der Freiheit. Die Rationalisierung ist somit die Hiille fiir das emotional
enthiillte Wahre. Sie gibt der Wahrheit ihren Rahmen, um institutionell
anzukommen. Die Zivilreligion — als Hintergrundgerechtigkeit gedacht —
ist es, die diese Rationalisierung durch die Institutionen befiirwortet und
starkt. Die Zivilreligion ist das Bewusstsein von der Wahrheit iiber die
Freiheit. Sie enthilt das Wissen tiber die Zuginglichkeit des Wissens von
der Wahrheit iiber die Freiheit. In der Bejahung der Zivilreligion ist dieses
Wissen wahrgeworden. Das Bekenntnis er6ffnet so auch den Raum fiir
die Verwirklichung der Wahrheit — und zwar im 6ffentlichen Dialog, den
die Zivilreligion zur Wahrheit dringt. Da Bekenntnis in der Freiheit des
Menschen liegt, ist die Freiheit also zugleich auch wahrheitsschaffend.
Die Wahrheit liegt damit im Willen der Einzelnen. Die Zivilreligion bildet
den Kitt der Einzelwillen. Sie ist das Biindnis der freien Menschen zur
Freiheit aller. In ihr dufSert sich die Erkenntnis der Individuen von der
Wahrheit tiber die Freiheit in Form ihres Bekenntnisses. Dieser Bund der
Bekennenden bildet das Fundament der Institutionalisierung der einen
wahren Gerechtigkeitsidee. Und diese Institutionalisierung ist eine Ratio-
nalisierung, denn sie findet durch Begriindung statt. Durch Begriindung
wird sie michtig, obwohl sie zugleich auf der Macht der Zivilreligion
grindet und von dieser abhingt. So entsteht die Macht der intersubjektiven
Gerechifertigkeit, deren Ursprung der Wille ist. Diese Zivilreligion, so wie
sie hier gedacht ist, gibt es so noch nicht. Sie muss aber so Realitit werden
und kann es, sofern der Wille zu diesem Bund entsteht — und dies auf-
grund der Anerkennung der Wahrheit dieses Bundes.

Die Wahrheit von der Freiheit gilt nur fir die Idee der Gerechtigkeit und
sonst fiir nichts. Wenn diese durch die Anerkennbarkeit dastehende Macht
nicht vorherrscht, dann ist die vorgeschlagene Idee der Gerechtigkeit nicht
wahr, sondern lediglich eine Position unter vielen. Nur wenn diese Macht
der Gerechifertigkeit der Idee der Gerechtigkeit offensichtlich ist, weil das
Begriindungsprogramm der Deontologie des Gefiihls einen zwanglosen Zwang
der besten Argumentation darstellt, und sich diese Argumentation mit der
Gewissheit der eigenen Erschlossenheit auf Grund der Einsicht in die Wahr-
heit des Rufs des eigenen Gewissens verbindet, nur dann ist die durch

2 | Hierverwende ich bewusst Begrifflichkeiten, die in John Rawls’ Werk mehrfach
auftauchen.

https://dolorg/10:14361/9783839440292-003 - am 14.02.2028, 09:41:13. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839440292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Idee des existenziellen Republikanismus

individuelle Erschlossenheit erfahrende und durch die Deontologie be-
grindete Idee der Gerechtigkeit wahr. Aber sodann ist die Entschlossenheit
impliziert, die eigene Freiheit zu nutzen und die Wahrheit aus der eigenen
Freiheit umzusetzen. Das muss vom Individuum ausgehen.

Die Idee des existenziellen Republikanismus versucht gerade zu zeigen,
was Individuen tun miissen, um die Welt liebenswiirdig einzurichten.
Dabei ist der existenzielle Republikanismus vor die Herausforderung ge-
stellt, zwei Prinzipien zu vereinen, die oft als unvereinbar gelten. Denn
wenn man an das Individuum und seine existenzielle Eigenheit und Ent-
scheidungsfihigkeit denkt, denkt man zumeist nicht an den Republika-
nismus, der vielmehr oft mit der Vorstellung eines methodologischen
Holismus und einem Essenzialismus verbunden ist, also mit der Idee,
dass es Uberindividuelles gibt, nach dem sich jedes Individuum entweder
aufgrund seiner Natur richtet oder qua Vernunft zu richten hat. Zumin-
dest ist mit dem Republikanismus aber oft die Idee verbunden, dass die
Gemeinschaft mehr — oder zumindest genau so viel — wert ist wie das
Individuum. Dieser tendenzielle Vorrang der Gemeinschaft vor dem In-
dividuum steht in gewissem Widerspruch zu der Idee der Allmacht des
Individuums und so war es immer der Liberalismus — der auch gegen
republikanische Ideen — versuchte, die Rechte des Individuums vor der
Gemeinschaft zu verteidigen. So entwickelte sich der Theoriestreit zwi-
schen Liberalismus und Republikanismus — und es war stets die Rolle, die
dem Individuum zugesprochen wird, welche zumeist dartiber entschied,
ob jemand liberal zu nennen sei oder nicht.

Der Republikanismus ist daher nicht dafiir bekannt, dem Individuum
sein uneingeschrinktes Recht auf den eigenen Willen zuzusprechen. Der
Republikanismus hat in der Geschichte seiner Theorie dem Individuum
oft diesen Willen sogar vielmehr abgesprochen. Der Republikanismus
war damit oft auch anfillig, in Totalitarismen umzuschlagen. Diese Ten-
denz findet sich nicht nur in den Vorstellungen Jean-Jacques Rousseaus
(1981a) wieder, sondern jede politische Vorstellung, die auf die Verwirk-
lichung eines groflen Ganzen und einer Idee von politischer Ordnung
und Gerechtigkeit hinarbeitet, muss notwendig dazu neigen, ihr wider-
sprechende Ideen zu verneinen. Diese Negation ist in der Geschichte oft
umgeschlagen.

Die Idee des existenziellen Republikanismus versucht nun die Macht
des Individuums, sich in seiner Freiheit selbst zu bestimmen und den-
noch zugleich die kollektive Dimension in den Blick zu nehmen, zu ver-

https://dolorg/10:14361/9783839440292-003 - am 14.02.2028, 09:41:13. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

g1


https://doi.org/10.14361/9783839440292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Existenzieller Republikanismus

einen. Der Einzelne und das Ganze sollen zur Einheit finden. Diese Idee
meint der existenzielle Republikanismus.

Wie ist es moglich, dass der Republikanismus existenziell werden kann?

Der existenzielle Republikaner ist in seiner Selbstreflexion auf die Gemein-
schaft ausgerichtet. Er ist nicht von Natur aus darauf ausgerichtet, son-
dern durch seine individuelle Selbsterkenntnis als liebendes Wesen. Und
weil diese Selbsterkenntnis eigentlich — nur — ein Selbstbekenntnis ist, ist
seine Ausrichtung auf die Gemeinschaft eben seine Wahl. Existenziell
heiflt beim Republikaner dann: durch die eigene Entscheidung auf die
Gemeinschaft bezogen. Und weil diese Entscheidung nun einmal getrof-
fen werden muss, kann der Republikanismus somit fiir jemanden exis-
tenziell werden — er ist es eben nicht immer schon von Natur aus. Daraus
ergibt sich: Der Republikanismus wird dann existenziell, wenn jemand
sich zum Republikaner bestimmt — eben die Wahl trifft, dass dies sein
Selbstverstindnis zu sein hat. Diese Selbstbestimmung wiederum liegt in
der Wahlfreiheit des Individuums — nichts versperrt ihm diesen Weg. Zu
jeder Zeit ist diese Wahl mdoglich. Die Entscheidung liegt vollig in der
Hand des Individuums.

Und diese individuelle Entscheidung ist iberhaupt zentral nicht nur
fur die Praxis der Republik, sondern auch fir die Theorie des Republikanis-
mus.

Warum?

Republikaner sind anders als Liberale.* Republikaner erfiillen den Sinn
der Verfassungsform Republikanismus erst durch ihr Handeln. Der Libera-
le kann sich auf eine Hiitte im Wald zuriickziehen, und der Liberalismus
funktioniert als Verfassungsform in der Theorie immer noch ideal. Denn

3 | Ich negiere nicht, dass es Vorstellungen vom Liberalismus gibt, wo republi-
kanische und liberale Vorstellungen sich vermischen. Doch zu Unterscheidungs-
zwecken wird hier eine deutliche Differenz zwischen der Demokratietheorie eines
Republikanismus und eines Liberalismus angenommen. Kurzum: Beide Demokra-
tiemodelle werden typisiert und dichotomisiert. Das kann verzerren, aber kann
auch fiireine Klarheit der Differenz dienen. Und diese Klarheit der Differenzist hier
durch die Dichotomisierung anvisiert.

https://dolorg/10:14361/9783839440292-003 - am 14.02.2028, 09:41:13. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839440292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Idee des existenziellen Republikanismus

ob der Einzelne wihlt oder nicht, ob er sich in Parteien engagiert oder
nicht, ob er in Biirgerinitiativen aktiv ist oder nicht, hat erst einmal keinen
direkten Effekt fiir die Legitimation des Liberalismus als Demokratietheo-
rie. Der Liberalismus hat dann praktisch schon ein Problem, wenn wirk-
lich kaum noch einer wihlen geht. Theoretisch aber geht es ihm ja nicht
um individuelle Partizipation: Der Liberalismus fordert dazu nicht auf, er
glaubt auch nicht, dass die Legitimitit einer freiheitlichen Ordnung davon
abhingt. Der Republikanismus hingegen glaubt schon, dass die republika-
nische politische Ordnung davon abhingt, wie sehr die Individuen diese
Verfassungsform durch sich selbst reprisentieren. Die Partizipation der
Einzelnen legitimiert und erhilt die republikanische Ordnung.

Hier besteht also eine klare Differenz: Der Republikanismus glaubt,
dass die politische Ordnungsvorstellung des Republikanismus letztlich
nur durch den Einzelnen selbst prdsentiert und reprisentiert werden kann,
wihrend der Liberalismus glaubt, dass der Einzelne entlastet ist, die poli-
tische Ordnungsvorstellung des Liberalismus zu reprisentieren, solange
der Rechtsstaat durch seine judikativen und exekutiven Arme fiir die Ga-
rantie individueller Freiheiten sorgt — insbesondere der durch eine libera-
le Verfassung verbrieften liberalen Grundrechte.

Man konnte es zuspitzen: Im Liberalismus sorgt das System — der
Rechtsstaat — fiir die Umsetzung der Wirklichkeit des Liberalismus. Im
Republikanismus sorgt hingegen der Einzelne dafiir, dass die politische
Ordnung republikanisch ist. Denn im Republikanismus gilt: Ohne Repu-
blikaner steht es um die Republik schlecht. Die Republik kann nur von
den Biirgern getragen sein und zwar dadurch, dass sie sich als Biirger
begreifen und als solche politisches Engagement ausiiben. Republikaner
bilden den Sinn ihrer Verfassungsform erst in ihrem tatsichlichen politi-
schen Handeln ab.

In dieser Perspektive erscheint der Republikanismus sogar noch
mehr auf das Individuum bezogen als der Liberalismus. Oder anders ge-
sagt: Der Republikanismus muss verwirklicht werden und zwar durch
das Individuum, durch den Republikaner selbst, wohingegen der Li-
beralismus vom Einzelnen nicht verwirklicht werden muss, weil es im
demokratietheoretischen Liberalismus um die Freiheit geht, das tun zu
kénnen, was einem selbst einsichtig erscheint. Es geht im Liberalismus
darum, eigene Entscheidungen nach eigener Rison treffen und vollzie-
hen zu diirfen und das mit Rechtssicherheit. Es geht um die Abwesenheit
von Handlungsverboten. Nur dort gibt es Verbote, wo sie einem anderen

https://dolorg/10:14361/9783839440292-003 - am 14.02.2028, 09:41:13. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

93


https://doi.org/10.14361/9783839440292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94

Existenzieller Republikanismus

schaden. So gibt es etwa ein Gewaltverbot. Wer dagegen verstoft, muss
mit Sanktionen rechnen. Das ist seit Thomas Hobbes liberal. Ohne die
Sanktionsmacht des Staates geht es dann doch nicht. Der Liberalismus
ist aber grundsitzlich und prinzipiell ein Rahmen, innerhalb dessen die
Menschen nach eigenen Entscheidungen ihre eigenen Linien ziehen kén-
nen —ja, sogar sollen.

Der Liberalismus schafft Moglichkeiten des Tuns, aber eben keine Ver-
pflichtungen. Der Republikanismus hingegen zielt auf eine Selbstverpflich-
tung beim Individuum. Ludwig Wittgenstein und Martin Heidegger, die
lieber sehr viel Zeit in einer abgelegenen Hiitte in der freien Natur ver-
bringen — eher weit entfernt von anderen Menschen —, kénnen so keine
Republikaner sein, wenn sie zu oft fern ab des gemeinschaftlichen und
offentlichen Lebens agieren. Liberale hingegen konnten sie sein — auch
wenn sie es nicht sein miissen. Der Liberalismus braucht die engagierten
Biirger nicht — in der Theorie. Ob man sich fiir Politik interessiert, an der
Debatte teilnimmt, oder ob man Einsiedler ist, ist nicht von Belang fiir die
Theorie des Liberalismus.

Was ist mit der Praxis der liberalen Demokratie? Funktioniert der Li-
beralismus ohne Demokraten?

Meines Erachtens lisst sich hier die These plausibilisieren, dass der
Liberalismus nicht ohne den Republikanismus funktioniert. Genauer
heift das, dass er nicht ohne die Republikaner funktioniert. Nur wenn
die Buirger auch partizipieren, wird die Demokratie funktionieren. Und
weil der Republikaner es ist, der aus eigenem Antrieb partizipiert, ist er
der, den auch eine liberale Demokratie nétig hat.

Entscheidend fiir die Theorie des Liberalismus ist nun: Die Theorie
und die Praxis kénnen im Liberalismus keine Einheit bilden. Im Repub-
likanismus hingegen konnen sie eine Einheit bilden und zwar durch das
Individuum, denn der Republikaner reprisentiert diese Einheit und zwar
durch seine Partizipation. Er gibt der Verfassungsform des Republikanis-
mus durch sein Handeln erst einen Sinn. Ohne sein Handeln wire sie
sinnlos.

Nun muss es nicht bei den Antipoden Republikanismus und Libera-
lismus bleiben. Sie kénnen auch eine Einheit bilden. Rekapitulieren wir:
Wer Rechtssicherheit dafiir will, was man selber will, also die eigenen
freien Entscheidungen abgesichert haben will, der ist ein Liberaler. Denn
nur der Liberalismus sichert die Rechte zu, das tun zu diirfen, wozu man
einen Willen haben kann. Der Republikaner ist wiederum der, der sich

https://dolorg/10:14361/9783839440292-003 - am 14.02.2028, 09:41:13. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839440292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Idee des existenziellen Republikanismus

einmischt in die 6ffentlichen Fragen, der teilnimmt und teilhat an der
Gemeinschaftlichkeit. Er ist der, der seine Selbstbestimmung immer im
Kontext der Mitbestimmung betrachtet.

Wer so ein Liberaler ist und dennoch zugleich so ein Republikaner,
der sich erst in der politischen Partizipation vollzieht, der ist ein freiheit-
licher Republikaner. Und das ist vor allem in Hannah Arendts Denken
reprisentiert, und so kann ihr Republikanismus zu Recht als »freiheit-
licher Republikanismus« (Bonacker 2009) charakterisiert werden. Denn
in diesem freiheitlichen Republikanismus finden Liberalismus und Re-
publikanismus zusammen — in gewisser Weise auch Hannah Arendts
eigene Erfahrungen in den USA und Europa.

Der existenzielle freiheitliche Republikaner ist nun nicht nur ein sol-
cher, der diese Einheit verstanden hat. Er schickt sich auch selbst aktiv
dazu, den Sinn des Republikanismus selbst darzustellen. Sein Habitus als
Citoyen kehrt in die Welt ein und zwar durch eigene Entscheidung — der
Habitus wird einerseits durch eigene Entscheidung geschaffen und ande-
rerseits durch eigene Entscheidung vollzogen.

Gerade diese individuelle Entscheidung, durch die man sich selbst
zum Republikaner bestimmt, ist bei Hannah Arendt ein zentraler Leit-
gedanke. So kommt die Existenzphilosophin zu ihrer politischen Philo-
sophie. Nichts anderes als eine republikanische Existenzphilosophie ist es,
die Hannah Arendt als Grund fiir ihr reales politisches Handeln diente.

Die Idee eines existenziellen Republikanismus ist somit nichts voll-
kommen Neues. Hannah Arendt hat mit ihrem existenzphilosophischen
Fundament, welches sie bei ihren Mentoren Martin Heidegger und Karl
Jaspers gewann, bereits versucht, die individuelle Komponente mit einer
gemeinschaftlichen Komponente zu verbinden. Thre Theorie ist somit
schon die eines existenziellen Republikanismus gewesen.

Doch hat ihre Theorie eine vorrangig demokratietheoretische Aus-
richtung gehabt. Der gerechtigkeitstheoretische Anschluss fehlte ihr.
Diese Gerechtigkeitstheorie versuche ich in dieser Arbeit nachzuholen,
beziehungsweise zu erginzen.

Der existenzielle Republikaner ist in meiner Deutung so auch mehr
als die Reprisentation einer Einheit aus Liberalismus und Republikanis-
mus. Er ist nicht nur Republikaner, sondern auch Sozialrepublikaner. Er
will eine bestimmte politische Ordnung. Eine Ordnung, die auf Solidari-
tat baut und die Solidaritit zur Leitorientierung der politischen Institutio-
nen macht. Er will eine Leitkultur der Solidaritdt.

https://dolorg/10:14361/9783839440292-003 - am 14.02.2028, 09:41:13. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

95


https://doi.org/10.14361/9783839440292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96

Existenzieller Republikanismus

Die Motivation des Sozialrepublikaners dazu kommt aber letztlich aus
der Natur, die er als seine Natur anerkannt hat: Und zwar die Natur des
liebenden Wesens. So geht sein Gang von der Natur zur Kultur. Er zielt auf
eine Kultur der substanziellen Freiheit, eine Zivilreligion der substanziel-
len Freiheit fiir alle. Er zielt auf die Verwirklichung einer solidarischen
politischen Ordnung. Nur so eine politische Ordnung ist fiir ihn liebens-
wiirdig, die solidarisch ist. Und solidarisch kann sie nur sein, wenn sie so
gestaltet ist, dass ein jeder sie als liebenswiirdig anerkennen kann, und
dies mit guten Griinden.

Aber wie wird diese liebenswiirdige politische Ordnung Wirklichkeit?
Wie kommt man vom Ideal zur Realitit? Worin liegen die Méglichkeit und
das Vermogen des existenziellen Republikaners seinen Beitrag zur Ent-
stehung dieser Ordnung leisten zu konnen? Was schligt die Briicke zwi-
schen dem Einzelnen und der Méglichkeit, die Gemeinschaft auf die Lie-
benswiirdigkeit der gemeinsamen politischen Ordnung zu orientieren?

Meine Antwort ist eine doppelte: Es ist die Hoffnung und es ist die Par-
tizipation des Individuums. Aber da die Hoffnung an sich keine Wirkung
hat, sondern nur dann, wenn die Hoffnung zur politischen Handlung
transformiert wird, sind Partizipation und Hoffnung in der Partizipation
letztlich genau dann dasselbe, wenn die Partizipation unter dem Ziel der
Verwirklichung der Leitkultur der Solidaritit steht. Die Partizipation ist
also das, was die Briicke zwischen dem Einzelnen und der Gemeinschaft
schligt, aber es ist die Hoffnung, die die Liebe zur Welt (amor mundi)
konkret politisch werden lisst. Ohne die Hoffnung hitte die Partizipation
nicht das Ziel der liebenswiirdigen politischen Ordnung. Ohne die Hoff-
nung wire die Partizipation blind und leer.

Hoffnung ist also letztlich das, was zwischen dem Ideal des Individu-
ums eine Briicke zur Realitit dieses Ideals schligt. Denn in einem Bund
der Hoffenden kann die Hoffnung durch die im Bund aufgehobene Ein-
heit zur Grundmotivation fiir die Umsetzung des Ideals werden, wo das
Ideal nun nicht mehr allein das eines Individuums ist, sondern durch den
Bund zu etwas Verbindendem wird. Und das Verbindende kann sodann
die Macht entwickeln, als Aufruf an alle anderen Mitbiirger zu wirken.
Die Hoffnung kann so zur Macht werden und soll es auch dem Bestreben
des Hoffenden nach. Und die Hoffnung wird dann zur Macht, wenn sie
sich in politischen Engagement duflert. Wird der Aufruf also als politi-
sche Handlung vollzogen und sichtbar gemacht — und bleibt die Hoff-
nung somit nicht still und unbekannt im Individuum -, dann wird der

https://dolorg/10:14361/9783839440292-003 - am 14.02.2028, 09:41:13. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839440292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Idee des existenziellen Republikanismus

Aufruf zur Macht. Denn Macht gibt es nur da, wo sie 6ffentlich ist, wo
das Individuum mit seinen Vorstellungen nach auflen geht, sie mitteilt,
fur sie einsteht und wirbt. Hoffnung zieht das Individuum somit auch
aus einer immer méglichen Isolation. Der Hoffende ist schon auf die Of-
fentlichkeit gerichtet. Die res publica — die 6ffentliche Sache — das ist das,
worauf seine Hoffnung zielen kann. Und weil die res publica zugleich die
Sache des Volkes ist, ist das Ziel des Hoffenden das Volk selbst, also alle
seine Mitbiirger. Seine Mitbiirger spricht er mit seiner Hoffnung an. Und
diese Ansprache sucht Macht, sofern die Hoffnung als politischer Akt be-
gangen wird. Ja, diese Ansprache ist schon Macht, weil die Macht schon
in jedem politischen Anfang wichst. Gewiss wird die Macht mehr, wenn
der Bund der Hoffenden sich vergréflert. Aber ohne den Beginn gibt es
weder Macht, noch kann sie grofer werden. Hoffnung ist so Machtbeginn.
Aber zugleich kann sie auch zu einer Machtvergréferung fiihren, wenn die
Hoffnung durch mehr und mehr Menschen geteilt wird.

Hoffnung sucht also Macht und zwar durch Ansprache an den Ande-
ren. Hoffnung duflert man demnach gegeniiber anderen, oder man hofft
nicht. Hoffnung braucht den Anderen und spricht den Anderen an. Hoff-
nung weifs schon von der Intersubjektivitit. Hoffnung macht also auch
Hoffnung — und zwar dem Anderen. Politische Hoffnung zumindest re-
det man sich nicht selbst ein, sondern sie will wirken — auf den Anderen.
Politische Hoffnung sucht so stets die politische Macht.

Gerade dieser Aufruf ist aber zugleich ein Anruf an das Verstind-
nis eines jeden von sich als liebendes Wesen, was auf eine solidarische
politische Ordnung zielen sollte. Hoffnung wirkt zwar auf den Anderen
und soll es, gerade das ist der Sinn der Hoffnung. Aber in der Hoffnung
wird gleichsam exemplarisch das Verstindnis von sich als liebendes We-
sen reflexiv hervorgeholt und eben zugleich dem Anderen angezeigt. In
der Hoffnung findet das liebende Wesen sich einerseits selbst bestitigt,
andererseits bringt das liebende Wesen durch seine Hoffnung das lieben-
de Verstehen zum Verstindnis fiir den Anderen. Hoffnung ist eine exem-
plarische Anzeige — fiir sich selbst und den Anderen. Hoffnung rekurriert
auf das Verstindnis des liebenden Wesens und macht dieses Verstindnis
zu gleich publik. Dieses Publik-Machen ist aber nur durch den Entwurf
moglich, der auf dem Verstindnis beruht.

Hoffnung baut also auf das Verstindnis des liebenden Wesens und sei-
nen Entwurf. Hoffnung baut auf die Solidaritit als die Grundeinstellung,
die im Verstindnis des liebenden Wesens aufgehoben ist und in seinem

https://dolorg/10:14361/9783839440292-003 - am 14.02.2028, 09:41:13. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

97


https://doi.org/10.14361/9783839440292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98

Existenzieller Republikanismus

Entwurf entiuflert wird. Hoffnung gibt der Liebe und der Solidaritit
einen Ausdruck. Hoffnung lisst die Liebe und die Solidaritit in die Welt
einkehren.

Hoffnung ist die Schliisselressource — oder sagen wir das Schliisselge-
fiihl -, welches das Individuum mit der Méglichkeit verbindet, das grofie
Ganze selbst liebenswiirdig einzurichten und gleichsam seine Mitmen-
schen dafiir mitzunehmen. Hoffnung verbindet das Wissen von sich als
liebendes Wesen, mit der Moglichkeit der politischen Umsetzbarkeit die-
ses Wissens. Das Prinzip Hoffnung ist die politische Erscheinungsform
des Prinzips der Liebe, welches, wie im Folgenden zu zeigen sein wird,
das Fundament des Menschen als fithlendes Wesen ist und zugleich das
Fundament einer ideal eingerichteten Welt sein kann und soll. Die Liebe
—und Solidaritit — ist das Fundament und die Hoffnung das Bekenntnis
zu diesem, sofern es noch nicht verwirklicht ist. Hoffnung versucht somit
das Prinzip der Liebe zu verwirklichen.

Die Hoffnung ist also die Motivationsressource, die nicht nur das Wis-
sen, welches sich aus der Metapsychologie ergibt, umsetzen kann und
will, sondern sie ist auch die Macht, die dieses Wissen in der Bekenntnis
bejaht und somit gleichsam bestitigt. In der Hoffnung wird somit dem
Wissen vom Prinzip der Liebe auch ihre Wahrheit verliehen, indem man
sich dazu bekennt, dass die eigene Hoffnung richtig ist und dies bereits in
der Tat der Hoffnung. Wer auf die liebenswiirdige Einrichtung der Welt
hofft, der liebt und weil er liebt, hofft er auf die Wirklichkeit der Liebe.
Hoffnung bestitigt somit den Grund der Richtigkeit des Wissens von
dem Prinzip der Liebe. In der Hoffnung ist das Wissen um die Wahrheit
des Prinzips der Liebe anerkannt. Zugleich ist die Hoffnung ein Bekennt-
nis zur Wahrheit des Prinzips der Liebe.

Ohne Hoffnung auf die Einigkeit im Bekenntnis wird es die Realitit
der Gerechtigkeit also auch nie geben. Ohne den Wunsch nach der Ver-
wirklichung des Gerechten, wird es diese Verwirklichung nicht geben.
Das Wissen um die richtige Idee der Gerechtigkeit darzulegen und mit-
hin Gerechtigkeitstheorie zu betreiben, ist daher allein nutzlos. Es be-
darf der Hoffnung auf die Verwirklichung des Wissens. Erst in der An-
erkennung und das heifdt, erst im Bekenntnis zu diesem Wissen, wird dieses
Wissen wahr. Und somit werden das Wissen um die richtige politische
Ordnung und Idee der Gerechtigkeit auch erst in der Hoffnung auf ihre
Verwirklichung wirklich wahr. Und weil Politik bislang umkampft ist,
wird somit dieses Wissen erst im Streit fiir seine Verwirklichung wahr.

https://dolorg/10:14361/9783839440292-003 - am 14.02.2028, 09:41:13. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839440292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Idee des existenziellen Republikanismus

Das ist das eigentlich Neue, was uns Karl Marx lehren wollte: Erst
wenn wir dafiir eintreten, was wir fiir richtig halten, halten wir es auch
fur richtig.* Gewiss gibt es verschiedene Vorstellungen davon, was ge-
recht sei und warum wie die politische Ordnung ausgestaltet sein miisse.
Und demnach kann noch nicht jede politische Tat bereits verlangen, sich
auf ein richtiges Wissen zu beziehen. Das richtige Wissen ist in der Tat
nicht plural. Das richtige Wissen muss man daher immer noch erst be-
griinden. Aber letztlich gewinnt auch das richtige Wissen erst seine Macht
und seine Wahrheit durch das Bekenntnis zu diesem Wissen und damit
auch erst durch die Verwirklichung in und durch die politische Hand-
lung. Dieser Fokus auf das Handeln ist somit letztlich bedeutend fiir das
Wissen selbst. Im Handeln wird erst die Wahrheit vollzogen und damit
auch schlussendlich wirklich wahr.

Wir brauchen also Hoffnung! Denn durch die Hoffnung werden wir
motiviert, politisch das Richtige zu tun.

In diesem Sinne mochte ich zur Hoffnung aufrufen! Zur Hoffnung
auf eine Welt, in der man sich tiber die Idee der Gerechtigkeit einig ist.

4 | Schon Kant hatte Marx hierfiir in der »Kritik der Urteilskraft« (1974) den Bo-
den mit der dritten Maxime bereitet. Denn es gelte »jederzeit mit sich selbst ein-
stimmig zu denken«, womit meines Erachtens zugleich gemeint war »jederzeit das
Handeln einstimmig zu seinem Denken zu vollziehen«.

https://dolorg/10:14361/9783839440292-003 - am 14.02.2028, 09:41:13. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

99


https://doi.org/10.14361/9783839440292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/97838309440292-003 - am 14.02.2028, Of

13. https://www.Inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839440292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

