
Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie 
der Kunst 

Judith Siegmund

Einleitung

Die ästhetischen Diskurse der letzten Jahrzehnte im deutschsprachigen 
Raum sind vom Gedanken der Zweckfreiheit der Kunst geprägt. Der Terminus 
der Zweckfreiheit stellt sich hierbei als eine Art informelle Modifikation der 
Kantischen »Zwecklosigkeit ohne Zweck« dar und ist der letzteren gegenüber 
eine Vereinfachung, insofern er zumeist (entgegen Kants Intentionen) mit 
einer absoluten Funktionslosigkeit der Kunst zusammengedacht worden ist. 
Funktionslosigkeit der Kunst als ihre »absolute Funktion« ist dabei zumeist 
unausgesprochen mit Handlungsabstinenz bzw. mit einem Handeln, das sei-
ne Intentionen verfehlt, gleichgesetzt worden.1 Aus einer solchen Perspektive 
betrachtet ›handelt‹ Kunst nicht, sondern unterbricht zum Beispiel Sinnerwar-

1 | Vgl. z.B. Friedrich Kambartel: »Zur Philosophie der Kunst. Thesen über zu einfach 

gedachte begrif fliche Verhältnisse«, in: Franz Koppe (Hg.), Perspektiven der Kunstphi-

losophie, Frankfur t a.M. 1991, S. 15-26, hier S. 16: »Eines der wichtigsten Probleme, 

welche dem gegenwärtigen Gebrauch des Wortes ›Kunst‹ (einen praktisch bestimmten) 

Sinn verleihen, besteht darin, daß wir den Situationen und Mitteln unseres Lebens eine 

Gestalt geben (müssen), welche nicht durch Zwecke unseres Lebens festgelegt (fest-

legbar) ist …« Sowie ebd., S. 23: »Einen Gegenstand herzustellen, der die ästhetische 

(und d.h. insbesondere: nicht funktionale) Einstellung paradigmatisch ermöglicht – dies 

können wir, paradox, als die ›absolute‹ Funktion bezeichnen.« Eine Ausnahme stellen 

die sittlich orientier ten Lesarten der Kritik der Urteilskraft von Kant dar, in denen aus re-

zeptionsästhetischer Perspektive Kunst als Handeln thematisier t wird. Vgl. Birgit Recki: 

»Das Schöne als Symbol der Freiheit. Zur Einheit der Vernunft in ästhetischem Selbst-

gefühl und praktischer Selbstbestimmung bei Kant«, in: Hermann Parret (Hg.), Kant’s 

Ästhetik. Kant’s Aesthetics. L’esthétique de Kant, Berlin/New York 1998, S. 386-402, 

hier S. 401: »Es [das ästhetische Gefühl] stimmt uns zum Handeln.« Recki bestimmt die 

versinnlichte Idee der Freiheit im Kunstwerk als das Vermögen, Zwecke zu setzen. Vgl. 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005 - am 14.02.2026, 09:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Judith Siegmund120

tungen, die sich typischerweise mit zielgerichtetem Handeln verbinden. Ihr 
Verhältnis zur Sphäre des Handelns ist generell negativ oder ironisch.2 

Indessen verfolgen die konkreten Produzentinnen und Produzenten von 
Kunst in aller Regel irgendwelche konkreten Intentionen, wenn sie arbeiten; 
das heißt, was sie tun, ist etwas Intendiertes. Bei dem Gedanken der Zweck-
freiheit handelt es sich daher in erster Linie um eine ›theoretische Deutung‹ 
künstlerischen Handelns seitens der Wissenschaft, nicht unbedingt um eine 
Selbstbeschreibung künstlerischer Praxis. Ästhetischer, wissenschaftlicher 
Diskurs und ästhetisches Selbstverständnis fallen in diesem Punkt auseinan-
der. Entweder wurde den Künstlerinnen und Künstlern eine unbewusste, ja 
nicht-intendierte Handlungsweise zugeschrieben, oder es wurde das Überstei-
gen aller ihrer Absichten durch das ›von ihnen abgelöste Kunstwerk‹ konsta-
tiert. Beiden Aspekten der Beschreibung künstlerischen Handelns kann man 
zwar zustimmen, jedoch stellt sich die Frage, ob Unbewusstheit, Responsivi-
tät, Prozesshaftigkeit und Überschuss über Handlungsintentionen nicht auch 
in vielen anderen Handlungsformen regelmäßig auftreten. Das Eigenartige 
dieser Deutung liegt also nicht im Konzedieren einer Bedeutungsoffenheit 
und des Überstiegs von Handlungsresultaten über Autoren- bzw. Akteursin-
tentionalität, sondern in der Zuschreibung solcher Handlungsformen allein an 
die Kunst. Die Distinktion der Kunst in der ästhetischen Theorie beruhte und 
beruht somit zu einem nicht unwesentlichen Teil auf impliziten Annahmen 
über ihre distinkten Handlungsformen.3 

Vermutlich sind die Handlungen von Künstlern in den meisten Fällen 
unterscheidbar von Handlungen der Akteure in anderen Praxisfeldern, jedoch 
stellt sich die Frage, anhand welcher Kriterien sie unterschieden werden kön-
nen. Die damit verbundene Frage, ob die Differenz von Kunst und Nichtkunst 
auf einer Entgegensetzung von künstlerischem und nichtkünstlerischem 
Handeln beruhen muss oder ob nicht vielmehr künstlerisches Handeln zu-
nehmend als eine Handlungsoption unter mehreren zu bestimmen wäre, soll 

auch Klaus Düsing: Die Teleologie in Kants Weltbegrif f. Kantstudien, Ergänzungsheft 

96, Bonn 1968.

2 | Einer solchen Zweckfreiheit wären noch am ehesten künstlerische Absichten, zu 

stören oder zu verstören, bzw. Intentionen der Verweigerung von etwas vergleichbar.

3 | Vgl. die eben erschienene Analyse von Andreas Reckwitz, der aus solchen Gründen 

eine Überarbeitung der »sozial- und kulturwissenschaftlichen Analytik« fordert: »Es exis-

tieren auch ästhetisch-zweckrationale Mischtypen, die man ästhetisch imprägnier te 

Praktiken nennen kann.« Reckwitz geht es ganz allgemein um ästhetische Praktiken, 

er bezeichnet aber die Kunst als deren »Paradigma«. Andreas Reckwitz: »Ästhetik und 

Gesellschaft – ein analytischer Bezugsrahmen«, in: Andreas Reckwitz/Sophia Prinz/

Hilmar Schäfer (Hg.), Ästhetik und Gesellschaft. Grundlagentexte aus Soziologie und 

Kulturwissenschaften, Berlin 2015, S. 13-54, hier S. 30 u. S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005 - am 14.02.2026, 09:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst 121

in dem vorliegenden Text zur Debatte stehen. Ein Fokus des Nachdenkens 
über die Rolle der Kunst liegt häufig in einer Art soziologischer ›Draufsicht‹ 
aufs Gesellschaftliche, also z.B. in dem Versuch, der Kunst eine bestimmte 
gesellschaftliche Position zuzuweisen und dabei vom Handeln der produzie-
renden Subjekte abzusehen. Der vorliegende Text ist ein Versuch, diese sozia-
le bzw. gesellschaftliche Bestimmung der Kunst mit handlungstheoretischen 
Überlegungen zusammenzudenken. Ich beziehe mich dabei im Folgenden auf 
für diese Fragestellung einschlägige Arbeiten von Robert Pippin, John Dewey 
und Hans Joas. In der Lektüre der Hegelschen Ästhetik durch Robert Pippin 
wird bereits sehr deutlich, dass und wie sich Kunsthandeln als eine Hand-
lungsform verstehen lässt, die – so wie andere Handlungen auch – immer ein 
Handeln im Öffentlichen ist. Der Sinn bzw. die Bedeutung von Handlungen 
und so auch der von künstlerischen Handlungen steht immer im Licht der 
Reaktionen anderer Menschen. Pippin vergleicht die Intentionalität der pro-
duzierenden Subjekte und die Interpretation der Werke in der Rezeption vor 
allem mit der Intentionalität und Interpretation (körperlicher) Handlungen. 
Während in Pippins Hegel-Lesart die Ungesichertheit, ja Prekarität von Be-
deutungen, die Handlungen in der Moderne auszeichnet, im Vordergrund 
steht, bestimmt John Dewey in einer zwar verwandten, aber gegenläufigen 
Denkbewegung die Kompetenz künstlerischen und anderen spielerischen 
Handelns anhand der Möglichkeit, sich reaktiv auf einen unsicheren Bedeu-
tungsrahmen einzustellen. Nicht nur in seiner Erfahrungstheorie der Kunst, 
sondern auch in seinen pädagogischen Texten geht es ihm um die Erläuterung 
einer spezifischen Handlungsstruktur anhand eines dynamischen Verhältnis-
ses von anvisierten Zwecken und eingesetzten Mitteln. Die pragmatistische 
Idee einer durch große Anschaulichkeit und vorreflexive Körperlichkeit mit-
bestimmten Handlungsfähigkeit baut Hans Joas aus und entwickelt aus ihr 
unter dem Stichwort des kreativen Handelns eine nicht-rationalistische (oder 
genauer: nicht-nur-rationalistische) Handlungstheorie des Gesellschaftlichen. 
Abschließend wird zu fragen sein, wie sich eine solche Verankerung künst-
lerischer Handlungsformen im Gesellschaftlichen (die auch bei Pippin und 
Dewey ein zentraler Gedanke ist) auf eine mögliche Funktionalität der Kunst 
im heute neu zu bestimmenden sozialen Kontext auswirkt. Alle diese Fragen 
müssen aktuell auch im Rahmen jener gesellschaftlichen Entwicklungen dis-
kutiert werden, die derzeit häufig als ›neoliberale Ökonomisierung‹ beschrie-
ben werden.

Der Diskussion der drei Autoren möchte ich einige empirische Beobach-
tungen neuerer Phänomene und Debatten voranstellen, die auf einen funk-
tionalen Wandel in den bildenden und performativen Künsten hindeuten. Es 
handelt sich um Phänomene einer Entautonomisierung der Kunst, die in den 
Debatten unterschiedlich bewertet werden. Weder geht es mir um eine pau-
schale Ablehnung solcher Entwicklungen noch darum, das Aufgezählte schon 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005 - am 14.02.2026, 09:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Judith Siegmund122

deshalb zu affirmieren, weil es stattfindet. Die kurze Auflistung ist zunächst 
– im Sinne einer feststellenden Beobachtung – deskriptiv gemeint.

Die Absicht, die dem vorliegenden Beitrag als ganzem zugrunde liegt, ist 
also die, einen Blick auf Theorien zu werfen, an die sich im Nachdenken über 
aktuelle Entwicklungen eventuell anknüpfen ließe. In der philosophischen 
Theorie der Kunst, so die Intuition, gibt es bereits Konzepte, mit deren begriff-
lichen Mitteln die beobachtbaren Tendenzen einer zunehmenden Integration 
der Kunst ins Gesellschaftliche beschrieben und diskutiert werden können. 

Integr ative Tendenzen

Folgende Beobachtungen lassen sich als Indizien für eine solche Integrations-
tendenz anführen:4 Erstens arbeiten viele Künstler explizit und implizit mit 
einem politischen Anspruch. Ich meine damit den Anspruch, direkt, kritisch 
und ungeschützt in gesellschaftliche und politische Vorgänge einzugreifen 
und so Einfluss auszuüben. Als Beispiel lassen sich hier aktivistische künst-
lerische Aktionen im sogenannten arabischen Frühling nennen; generell gilt 
aber diese Beobachtung für einen nicht unbeträchtlichen Teil der Kunst, die in 
gesellschaftlichen Unterdrückungs- und Umbruchsituationen geschaffen wur-
de. Interessant ist in diesem Zusammenhang, dass der Theaterwissenschaft-
ler Hans-Thies Lehmann direkt von einer »Ästhetik des Aufstands« spricht.5 
Wichtig für die Bestimmung dieser Kunstformen sind nicht nur Überschrei-
tungen von Gattungsgrenzen, konstitutiv für ihre Bestimmung ist vielmehr 
auch die politische Situation, in denen sie jeweils entstehen.

Zweitens haben sich ganze Kunstgattungen herausgebildet, deren Wirkun-
gen eher im Sozialen und Regionalen liegen. Im englischsprachigen Diskurs 
hat sich für sie die Bezeichnung Community Arts oder Social Arts herausgebil-
det, im deutschen Kontext spricht man lieber von partizipativer Kunst oder 
Kontextkunst.6 Die Performancetheoretikerin Shannon Jackson beispielweise 

4 | Diese Gedanken habe ich bereits (in leicht veränderter Form) geäußert in: Judith 

Siegmund: »L’ar t pour l’ar t und Zweckfreiheit. Zum Verhältnis von soziologischem und 

philosophischem Autonomiebegrif f«, in: Uta Karstein/Nina Tessa Zahner (Hg.): Auto-

nomie der Kunst? Zur Aktualität eines gesellschaftlichen Leitbildes, Wiesbaden 2015.

5 | Vgl. Hans-Thies Lehmann: »Ästhetik des Aufstands«. Vortrag zu den Berliner Fest-

spielen am 16.10.2012, https://www.youtube.com/watch?v=X2KeX-Jp0Ug, abgerufen 

am 7.11. 2014.

6 | Vgl. Shannon Jackson: Social Works. Performing Art, Supporting Publics, New York/

London 2011; Nato Thompson (Hg.): Living as Form, New York 2012; Karin Gludovatz/

Dorothea Hantelmann/Michael Lüthy/Bernhard Schieder (Hg.): Handeln als Kunst und 

Kunst als Handeln, Zürich 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005 - am 14.02.2026, 09:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst 123

erklärt, dass es viele Wege für Künstler gebe, sich zu einer Heteronomie zu be-
kennen; diese Heteronomie kann laut Jackson beides zugleich sein: »ästhetisch 
präzise und sozial effektiv«.7 

Drittens schlagen immer mehr Akteure aus der Kunst, der Kunstvermitt-
lung, aber auch aus der Politik vor, man möge Kunst – gerade im Zeitalter 
ihrer Massenproduktion – eher als kulturelle Arbeit oder als Bildungsarbeit 
verstehen. So verstanden wäre die Kunst ein kulturelles Feld, das durch seine 
Existenz eine Art Humus bildet, auf dem im Sinne einer demokratischen kul-
turellen Atmosphäre viel wachsen kann. Das wäre zugleich eine Art der Demo-
kratisierung der künstlerischen Praxis.8

Viertens sollte in diesem Zusammenhang auch kurz auf den kreativen 
Imperativ hingewiesen werden, dem heute viele, man könnte sagen, fast alle 
Menschen ausgesetzt sind. Freiheit als Aufforderung, ja als Zwang, kreativ 
und frei zu handeln, um überhaupt wettbewerbsfähig zu bleiben, bestimmt 
nach der Darstellung vieler Autorinnen und Autoren den Alltag der meisten 
Menschen.9 Damit hat eine eigentümliche Aneignung von Strategien stattge-
funden, die ehemals für die Kunst und das künstlerische Handeln reserviert 
gewesen sind. Die Zweckfreiheit des Künstlerischen oder Ästhetischen ist hier 
– auf den ersten Blick gesehen – instrumentalisiert im Sinne eines problem-
lösenden Handelns.

Fünftens wird Kunst vonseiten der Künstler immer mehr als gesellschaft-
liche Arbeit ausgegeben. Wenn tatsächlich künstlerisches Handeln als ge-
sellschaftliche Arbeit aufzufassen wäre, dann hätte sich historisch sehr viel 
geändert. Denn Kunst und Arbeit sind in der Geschichte der Moderne als 
Gegensatz aufgefasst worden. Dies bedeutete für die Kunst, dass sie gerade 
nicht den Gesetzen der Entlohnung und Bewertung, den Gesetzen der Nütz-
lichkeit und des Warentauschs unterworfen werden konnte. Künstlerisches 
(und handwerkliches) Tätigsein lieferte vielmehr die Kontrastfolie für die in 
der Moderne im Allgemeinen ›entfremdete‹ Arbeit. Vermutlich geht es Künst-
lerinnen und Künstlern bei der Rede von ›gesellschaftlicher Arbeit‹ um mehr 
als nur um Anerkennung; es geht um Wirkungen und Auswirkungen der 
Kunst in die Gesellschaft hinein, und das begriffliche Instrument zur Formu-
lierung eines solchen Wirkungsanspruchs ist der Arbeitsbegriff.

7 | S. Jackson: Social Works. Performing Art, S. 74.

8 | Vgl. Sabine Baumann/Leonie Baumann (Hg.): Kunstvermittlung zwischen Konfor-

mität und Widerständigkeit, Wolfenbüttel 2009.

9 | Vgl. z.B. Axel Honneth (Hg.): Befreiung aus der Mündigkeit. Paradoxien des gegen-

wärtigen Kapitalismus, Frankfur t a.M. 2002; Ulrich Bröckling: Das unternehmerische 

Selbst, Frankfur t a.M. 2000; Christoph Menke/Juliane Rebentisch (Hg.): Kreation und 

Depression. Freiheit im gegenwärtigen Kapitalismus, Berlin 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005 - am 14.02.2026, 09:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Judith Siegmund124

Sechstens wird Kunst in jüngeren Debatten häufig als Wissensproduktion 
oder als Forschung beschrieben. Man kann in diesem Zusammenhang eine 
institutionell geplante und durchgeführte Angleichung künstlerischer Pro-
jektarbeit an wissenschaftliche Forschungsprojekte beobachten, bei der eine 
Vergleichbarkeit beider in Bezug auf ihre Planung, Finanzierung, Durchfüh-
rung und Evaluierung intendiert ist. Diese Umstrukturierung vollzieht sich 
ungeachtet mancher Kritik, die sie begleitet.10 Im Gegenzug nehmen aber auch 
einige Künstler die Begriffe des Wissens und Forschens in einem universellen 
Verständnis für ihre Arbeiten in Anspruch. In diesem Sinne beschäftigen sich 
zurzeit viele Autorinnen und Autoren mit Fragen wie der nach dem künstleri-
schen Wissen.11

Alle aufgezählten Entwicklungen, Debatten und Phänomene verweisen 
auf die Notwendigkeit, den Distinktionsmodus und den Autonomiegrad der 
Kunst neu zu überdenken. Ließe sich künstlerisches Handeln als eine Hand-
lungsoption unter mehreren beschreiben, so könnte man auch der in jüngsten 
Kunstentwicklungen auftretenden Verwischung der Grenze zwischen Kunst 
und Nichtkunst Rechnung tragen. Die Notwendigkeit einer genaueren Be-
stimmung des Verhältnisses von künstlerischem und nichtkünstlerischem 
Handeln ist damit aber nicht ausgeräumt, sondern stellt sich lediglich in einer 
neuen Art und Weise. 

Robert Pippin: Kunst als Handlung

Ein grundlegendes Angebot, Kunst als das Ergebnis einer Handlung zu ver-
stehen, die sich »in der Beziehung zwischen dem vom Künstler Angestreb-
ten und der Antwort der Betrachter« vollzieht, präsentiert Robert Pippin in 
seinen Vorlesungen über die Hegelsche Ästhetik.12 Damit nimmt Pippin eine 
wesentliche Akzentuierung innerhalb der Handlungstheorie vor: Die Resulta-
te von Handlungen, so Pippin, hängen grundsätzlich nicht allein von Zweck 
und Mittel ab; vielmehr sind sie mit Hegel als etwas aufzufassen, dessen Sinn 
sich erst im Zuge der Reaktion Anderer bildet. Hegels »großes Projekt« be-

10 | Vgl. Tom Holer t: »Unmittelbare Produktivkraft? Künstlerisches Wissen unter Be-

dingungen der Wissensökonomie«, in: Sybille Peters (Hg.), Das Forschen aller. Artistic 

Research als Wissensproduktion zwischen Kunst, Wissenschaft und Gesellschaft, Bie-

lefeld 2013, S. 225-238.

11 | Die Debatten zu diesem Thema sind zu weitläufig, als dass sie im Rahmen dieses 

Aufsatzes dargestellt werden könnten. Stellver tretend sei genannt: Jens Badura/Selma 

Dubach/Anke Haarmann/Dieter Mersch/Anton Rey/Christoph Schenker/Germán Toro 

Pérez (Hg.): Künstlerische Forschung – Ein Handbuch, Zürich/Berlin 2015.

12 | Robert Pippin: Kunst als Philosophie, Berlin 2012, S. 193.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005 - am 14.02.2026, 09:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst 125

steht laut Pippin in der Beschäftigung mit der Frage, »wie das Denken die 
Sinnlichkeit beeinflussen kann und wie das Denken in Körperbewegungen, 
die wir als zuschreibbare Handlungen ansehen, sein bzw. […] am Werk sein 
könnte.«13 Ästhetische Intelligibilität wird von ihm als »eine bestimmte sinn-
lich-affektive Modalität der Intelligibilität« bestimmt, die sich in Kunstwerken, 
vor allem in den Werken der bildenden Künste, verkörpert. Unter Intelligi-
bilität der Kunst versteht Pippin also nicht allein begriffliches Wissen – dies 
dürfte all jene interessieren, die sich bemühen, den Begriff des Wissens der 
Kunst als eines spezifisch künstlerischen Wissens zu erläutern. Die Manifes-
tation eines Sinns durch seine Verkörperung in Kunstwerken ist bei Pippin 
aber durchaus nicht als eine spezifische Form der Intelligibilität angezeigt, 
die sich allein in Kunstwerken finden lässt; und deshalb kann die Intelligibi-
lität der künstlerischen Praxis (deren Telos künstlerische Werke sind) nach 
Pippin mit derjenigen anderer Handlungen verglichen werden.14 So wie sich 
in einer Handlung »wahrhaft manifestiere, wer eine Person wirklich ist«15, so 
haben Kunstobjekte »für uns einen besonderen Sinn«.16 Der Kunst soll hier 
ein paradigmatischer Status zukommen, jedoch wird nicht ganz klar, was es 
ist, das diesen Status legitimiert.17 Künstlerische Handlungen sind also nicht 
als eigene Handlungen, die durch eine ästhetische Differenz zu bestimmen 
wären, anzusehen. Vielmehr baue »Hegels Auffassung der Intelligibilität von 
Kunstwerken parasitär auf seiner allgemeinen Auffassung der gesellschaftli-
chen Intelligibilität auf, unserer Intelligibilität füreinander, und zwar beson-
ders parasitär auf seinem Verständnis der Intelligibilität unserer körperlichen 

13 | Ebd., S. 63.

14 | Pippin sagt genau genommen mit Hegel: Es gibt verschiedene ›Formen‹ des Be-

grif flichen – die Kunst hat eine andere als die Philosophie. Das hängt natürlich mit He-

gels unüblichem Begrif f des Begrif fs zusammen.

15 | Ebd., S. 162f.

16 | Ebd., S. 205. Vgl. auch G. W. F. Hegel: Enzyklopädie der philosophischen Wissen-

schaften, Frankfur t a.M. 1986, Bd. 1, § 140: »Was der Mensch tut, das ist er« (S. 277). 

»Wenn dann aber ein stümperhafter Maler und ein schlechter Poet sich damit trösten, 

daß ihr Inneres voll hoher Ideale sei, so ist solches ein schlechter Trost, und wenn sie die 

Forderung machen, man solle sie nicht nach ihren Leistungen beurteilen, sondern nach 

ihren Intentionen, so wird solche Prätention mit Recht als leer und unbegründet von der 

Hand gewiesen« (S. 278): Der Mensch ist wesentlich nichts als »die Reihe seiner Taten«.

17 | Vgl. R. Pippin: Kunst als Philosophie, S. 217: »Trotz aller Eingeschränktheit von 

Hegels Position gegenüber den schönen Künsten ist es doch die Kunst, die den unver-

meidlich ›amphibischen‹ Status des Menschen am besten manifestier t und daher, ihm 

zum Trotz, den Kampf um eine wechselseitige Intelligibilität und eine vereinbare Freiheit 

ohne Herren und Knechte, Experten und Patienten bezeugt.«

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005 - am 14.02.2026, 09:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Judith Siegmund126

Bewegungen als Handlungen.«18 Dass Pippin bereit ist, die Distinktionsfigur 
der Kunst, die z.B. dem ›ästhetischen Urteil‹ Kants und seinen Lesarten im 
20. Jahrhundert eingeschrieben ist, einzuschränken, wenn nicht gar aufzu-
geben, wird anhand seiner kurzen Auseinandersetzung mit Adornos Ästhetik 
klar. Adorno wirft Hegel vor, »die Rettung der sinnlichen Besonderheit der 
Kunst oder der Erinnerung an [die Sinnlichkeit, J. S.] als angemessene Auf-
gabe moderner Kunst« geopfert zu haben. Pippin bezeichnet diesen Anspruch 
Adornos, das Utopische im Sinnlichen aufzuheben und der Kunst als Statt-
halterin zu übertragen, als einen »romantischen Rückschritt [, der] durch die 
Entwicklungslinie der modernen Kunst nicht bestätigt wird«.19 Erkenntnis-
theoretisch gedacht basiere Adornos »Antinomie« von historischer Kontextua-
lität und formaler Reinheit der Kunst »auf der Voraussetzung der Trennbarkeit 
der sinnlichen und intellektuellen Fähigkeiten«, die »von Hegel heftig und 
nachhaltig angegriffen wurde«.20 Wichtig ist in diesem Zusammenhang zu er-
wähnen, dass Pippin eine verbreitete Hegel-Lesart zurückweist, nach der »das 
Bedürfnis nach Kunst von der Philosophie befriedigt worden, die Kunst also 
in der Philosophie aufgegangen sei«.21 Kunst geht nach der Pippinschen Lesart 
Hegels nicht auf im Begrifflich-Philosophischen, ist aber auch nicht dessen 
sinnliches Gegenteil.

Kunst als eine Handlung anzusehen, bedeutet für Pippin, sich »auf die-
selbe logische Struktur« zu beziehen, wie Hegel sie für die Darstellung der 
»Beziehung zwischen subjektiver Gesinntheit und Tat« im Allgemeinen in An-
spruch nimmt. Die Intentionalität und Entäußerung der Künstlerin in die Ver-
körperung des Werks steht – wie jede Handlung – im kontextuellen ›Rahmen‹ 
einer (immer historisch verstandenen) Öffentlichkeit.

»Ich denke es wird deutlich, daß Hegel in Handlungen ebenso eine öffentliche, perfor-

mative und daher gesellschaftshistorische Dimension sieht […]. Dieses Merkmal be-

inhaltet, daß Handelnde in vollem Ernst Intentionen angeben können, die nicht ›in‹ der 

Tat erkennbar sind oder denen gar von dieser widersprochen wird (da die Tat für ande-

re eine bestimmte Bedeutung zu einer bestimmten Zeit erhält), und daß individuelle 

Handelnde genausowenig über die angemessene Beschreibung dessen, was sie getan 

haben, ver fügen, wie Künstler über eine urheberrechtlich geschützte Beziehung zur Be-

deutung dessen, was sie hervorgebracht haben.«22

18 | Ebd., S. 206.

19 | Ebd., S. 90.

20 | Ebd., S. 107f.

21 | Ebd., S. 153.

22 | Ebd., S. 93.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005 - am 14.02.2026, 09:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst 127

Maßgeblich an dieser Formulierung ist, dass Pippin nicht unterscheidet zwi-
schen einer besonderen ›künstlerischen‹ Intentionalität und der Intentionali-
tät eines zielgerichteten Handelns, das beispielsweise seine Ziele kennt und 
durchsetzt, wie z.B. im praktischen täglichen Handeln. Wenn wir also von 
einer Verkörperung der »Intentionen des Künstlers« reden, meinen wir damit 
eine Verkörperung, die nicht »notwendig an die expliziten Intentionen gebun-
den ist, die der Künstler selbst zu formulieren vermochte«.23 Pippin spricht in 
diesem Zusammenhang auch von der »Phänomenologie der ersten Person, die 
uns erst in die Lage versetzt, auf adäquate Art und Weise »darüber zu diskutie-
ren, was Gelingen oder Scheitern für ein Darstellungsprojekt bedeuten«.24 Es 
besteht eben kein »bloß funktionaler« Zusammenhang zwischen einer Epoche 
und ihren künstlerischen Werken, die diese Epoche zeigen; sondern es ist ein 
je individuelles »Verständnis […] der Welt, in der man lebt, ihrer Normen, Ge-
bräuche, Ideale«, das sich anhand der künstlerischen Handlung verkörpert.

Diese intentionale Verkörperung sei Teil eines Narrativs, das in der »Ant-
wort der Betrachter« entsteht. »[J]edes Erbe, egal wie ›abhängig‹ es von einer 
zuvor gemeinsam geteilten ›Gestalt des Geistes‹ ist«, muss ›herausgearbeitet 
werden‹, »und zwar in einer vorläufigen Weise und mit einer performativen 
Dimension, die auch seine mögliche Rezeption und Revision durch eine Öf-
fentlichkeit von Betrachtern impliziert«.25 Es zeigt sich also, dass dieses ›He-
rausarbeiten‹, das sich nicht im Geben von Gründen erschöpft, als Verkörpe-
rung gedacht ist. Verkörpertes kann ein Narrativ erzeugen oder verändern; der 
›Antwortcharakter‹ des Narrativs bedeutet zugleich, dass sich ein solches Nar-
rativ nicht von selbst fortschreibt, sondern dass seine Fortschreibung ein fort-
währendes Reagieren auf Herausarbeitungen darstellt. Umgekehrt formuliert 
ist öffentlich geteilte Bedeutung immer auch als sinnliche Verkörperung zu-
gänglich und nicht allein als eine Argumentationsstruktur des Gründegebens.

Von beiden Seiten aus gesehen – von der Seite derjenigen, die etwas »he-
rausarbeiten«, indem sie sich in dieses entäußern, als auch von der Seite der 
fragenden Reaktion als Interpretation desselben – sind die Anerkennungsbe-
dingungen für das Getane und Befragte »nicht stabil«.26 Generell werden »in 
unserer Zeit unter den Bedingungen der Moderne«, wie Pippin sagt, soziale 
Anforderungen unklar, und ästhetische Verbindlichkeit wird problematisch.27 
Das »Versprechen auf Bedeutung« steht im Allgemeinen unter einem größe-
ren Druck,28 Skepsis und Ungewissheit prägen unser Selbstverständnis. Ist es 

23 | Ebd., S. 92f.

24 | Ebd., S. 127.

25 | Ebd., S. 193.

26 | Ebd., S. 80 u. 150.

27 | Ebd., S. 83.

28 | Ebd., S. 94.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005 - am 14.02.2026, 09:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Judith Siegmund128

überhaupt noch möglich, »sich selbst in seinen Taten zu erkennen«?29 Jeden-
falls bleibe es »ein modernes Schicksal«, es immer wieder zu versuchen und 
»auf einer Verbindung mit den objektiven Bedingungen« zu beharren.30 Be-
deutung ist nach Hegel von allgemein sozialer Natur, auch wenn sie heute 
prekär geworden ist.31 Dies manifestiere sich nicht allein in der Kunst. Aber 
wenn es um die »Verkörperung von Bedeutung« geht, dann sei die bloße Exis-
tenz der Kunst eine »Annahme über die Möglichkeit einer öffentlich geteilten 
Bedeutung«.32 Das könne als ein Versprechen auf Verstehen und Verständi-
gung ausgelegt werden. Pippin spricht von einer »gewissen Vorwegnahme der 
Antwort des Betrachters«, die wiederum selbst historischen Modifikationen 
(Veränderungen im Lauf der Zeit) ausgesetzt ist.33

Welche Konsequenzen ergeben sich aus Pippins Hegel-Lesart nun für die 
Distinktion der Kunst? Eine Unterscheidung, die Hegel noch traf, nämlich die 
zwischen der ›Prekarität‹ künstlerischer Praxis und einer »echten wechselsei-
tigen Anerkennung, die sich in Institutionen der Gesellschaft objektiv verwirk-
lichen« würde, revidiert Pippin. Hegel habe sich nicht geirrt über die Kunst, 
deren Bedeutung im Einzelnen instabil bleibe, aber er irrte sich über die »Ver-
wirklichung der Freiheit« in den anderen Institutionen.34 Pippin begründet 
das damit, dass Hegel »insbesondere nicht voraussah, daß die Institutionen, 
von denen er glaubte, sie würden echte wechselseitige Anerkennung objektiv 
verwirklichen, eben dabei versagen und damit die Verwirklichung der Freiheit, 
die den Kern seines Narrativs darstellt, problematisch machen würden.« Nach 
Pippins Einschätzung kann die künstlerische Praxis »am besten manifestie-
ren […], wie dieses jetzt unendliche ›Problem‹« der Instabilität aller Bedeutung 
»zu verstehen ist«.35 Kunst als eine Praxis unter oder neben anderen Praktiken 
(»wie der Dekoration, der politischen Selbstglorifizierung, den religiösen Ri-
tualen usw.«)36 ist deshalb eine distinkte Praxis, weil sie möglicherweise ge-
nauer zeigt, was alle Handlungen sind bzw. was sie (im Zeitalter der Moderne) 
ausmacht. Das hieße, Kunst ist die reine Verkörperung von etwas, das in ande-
ren Praxen nur in Vermischung mit anderem mitgeführt wird. Die Distinktion 
liegt also in der Reinheit der Verkörperung.

29 | Ebd., S. 96.

30 | Ebd., S. 98.

31 | Ebd., S. 103.

32 | Ebd., S. 152.

33 | Ebd., S. 152.

34 | Ebd., S. 104.

35 | Ebd., S. 217.

36 | Ebd., S. 69.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005 - am 14.02.2026, 09:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst 129

De we ys Handlungstheorie der Wissenschaf t, 
Kunst und Er ziehung 

Nicht Instabilität und Verunsicherung steht in Deweys pragmatistischer Theo-
rie des denkenden Handelns im Vordergrund, sondern die menschliche Fä-
higkeit, mit Instabilitäten umzugehen, auf sie individuell problemlösend zu 
reagieren. Besonders in seinen pädagogischen Schriften macht Dewey klar, 
dass es nicht ausreicht, etablierte Handlungsmuster zu befolgen oder Gewohn-
heiten zu übernehmen. Gerade das, was Kindern problematisch erscheint oder 
sie irritiert, macht sie fähig, denkend und handelnd neue Ziele zu entwerfen.37 
Einen ähnlichen »Wandel von der Beobachter- zur Teilnehmerperspektive« 
versucht Dewey auch in den philosophischen Wissenschaften zu etablieren.38 
Und auch seine Überlegungen zum Status der Kunst sind geprägt von der Idee 
des Experimentierens, das Dewey als eine menschliche Aktivität auffasst, die 
reflexiv, ja erfinderisch und problemlösend eingreift in Situationen, die zu-
nächst als unzureichende, d.h. als problematische Situationen erfahren worden 
sind. »Das Ziel, wie es zunächst auftaucht, ist nicht mehr als ein ›versuchswei-
ser Umriß‹. […] In den meisten Fällen […] bringt das Handeln aufgrund dieses 
Umrisses Bedingungen zutage, die bisher übersehen worden waren.«39 Deweys 
Darstellung der Offenheit und Dynamik solcher Handlungen widerspricht 
»älteren Formen des Determinismus, der das Handeln zur bloßen Wirkung 
von Ursachen in Situationen […] macht«. Sowohl vom Reiz-Reaktions-Sche-
ma des Behaviorismus als auch von der Auffassung, Handlungen seien als 
»Exekution von Absichten eines überpersonalen Geistes« aufzufassen, distan-
ziert sich Dewey.40 Diese Distanzierungen sind für Überlegungen zum Kunst-
handeln von Bedeutung, wurden künstlerische Handlungen doch oft unter 
ähnlichen wie den hier zurückgewiesenen Prämissen dargestellt – z.B. wurde 
die ›Idiosynkrasie‹ der Künstler als eine Art von Seismografie beschrieben, 
die lediglich das aufzeichnet, was sie verursacht hat, und die oben genannte, 
auch von Robert Pippin betonte Differenz zwischen einem kulturellen Erbe 
und dessen »Herausarbeitung durch die Künstler« vernachlässigt. Denkendes 
Handeln als die »Herstellung einer inneren Verbindung von Erkennen und 
Tun«41 wird von Dewey bei weitem nicht nur für die Kunst in Anspruch ge-

37 | Anna Kreysing: Prozesse und Funktionen des Erkennens in ästhetischer Erfah-

rung, Münster 2015, S. 80.

38 | Michael Hampe: Erkenntnis und Praxis. Zur Philosophie des Pragmatismus, Frank-

fur t a.M. 2006, S. 242. Vgl. dazu auch John Dewey: Die Suche nach Gewißheit, Frankfur t 

a.M. 2001, S. 7-53.

39 |  John Dewey: Demokratie und Erziehung, Braunschweig 1964, S. 143.

40 | Hans Joas: Die Kreativität des Handelns, Frankfur t a.M. 1992, S. 219.

41 |  J. Dewey: Die Suche nach Gewißheit, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005 - am 14.02.2026, 09:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Judith Siegmund130

nommen, und es stellt sich die Frage, ob künstlerisches Handeln mit Dewey 
als eine Option unter anderen Optionen verstanden werden muss.

Gutes und richtiges Handeln ist sinndurchströmtes Handeln, ist Han-
deln, das inneren und nicht äußeren Zwecken folgt.42 Ganz selbstverständlich 
nimmt Dewey damit für die Bestimmung gelingender Praxis die Kategorien 
Zweck und Mittel in Anspruch, nicht aber ohne sie zu modifizieren und von 
falschen Verständnissen des Zweck-Mittel-Verhältnisses abzugrenzen. Dewey 
unterscheidet dabei Handlungsziele von Handlungsergebnissen. Ähnlich wie 
Aristoteles geht er davon aus, dass ein zu erreichendes Ziel (telos) als Intention 
strukturell an das Handlungsende gesetzt wird, und ähnlich wie Aristoteles 
erläutert er die Annahme von Zielen als notwendige Voraussetzung von Hand-
lungen. Jedoch weist er darauf hin, dass das Vorausschauen eines Zieles in der 
Gegenwart liegt, und das heißt, das Ziel gibt als »vorhergesehenes Endergebnis 
der Handlung die Richtung« und »beeinflußt die Schritte, die getan werden, 
um es zu erreichen«.43 Ziele können somit immer wieder modifiziert werden: 
»Das Ziel ist genau ebenso ein Mittel zur Durchführung einer Tätigkeit wie ir-
gendein anderer Teil derselben.«44 Dewey spricht daher »von einer reziproken 
Beziehung zwischen Handlungszielen und Handlungsmitteln«.45 Handlungs-
ziele können einerseits unbestimmt sein, sie können aber auch durch die Kon-
kretheit von zur Verfügung stehenden Mitteln spezifiziert werden. »Indem wir 
erkennen, daß uns bestimmte Mittel zur Verfügung stehen, stoßen wir erst 
auf Ziele, die uns vorher gar nicht zu Bewußtsein kamen. Mittel spezifizieren 
nicht nur Ziele, sie erweitern auch den Spielraum möglicher Zielsetzung.«46

Geht man davon aus, dass den Handlungen von Künstlern und Künstle-
rinnen Intentionen zugrunde liegen (und vieles spricht dafür, dies zu tun), 
dann hieße dies, dass sich gerade durch die Auseinandersetzung mit Form- 
und Materialqualitäten Absichten und Ziele auch im künstlerischen Machen 
immer wieder ändern können. Das Verfolgen von Intentionen durch Künst-
ler wäre somit nicht nach Art eines rationalistischen Handlungsmodells zu 
begreifen, in dem ein feststehendes Ziel durch einen korrekten Mitteleinsatz 
erreicht wird. Vielmehr modifizieren die eingesetzten Mittel die Zwecke; und 
Zwecke im Sinne von Zielsetzungen provozieren eine erneute Prüfung und 
Erprobung anderer Mittel.

42 |  Ich gehe davon aus, dass die Handlungstheorie, die Dewey in Demokratie und Er-

ziehung entwickelt, auch seiner Kunsttheorie zugrunde liegt. Zur Legitimation dieser 

Lesart seiner Kunsttheorie kann z.B. John Dewey: Kunst als Erfahrung, Frankfur t a.M. 

1988, S. 325-328 herangezogen werden.

43 |  J. Dewey: Demokratie und Erziehung, S. 139f. (Herv. im Orig. gesperr t).

44 | Ebd., S. 145 (Herv. im Orig. gesperr t).

45 | H. Joas: Die Kreativität des Handelns, S. 227.

46 | Ebd., S. 227.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005 - am 14.02.2026, 09:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst 131

Dewey wendet sich auch »gegen die gängige Tendenz, das Spiel durch 
seine Zweckfreiheit von der Arbeit zu unterscheiden. Das Spielen enthält, so 
Dewey, durchaus Zwecke im Sinne einer inneren Handlungsregulation; es 
besteht nicht in beliebigen Bewegungen, sondern erfordert oft höchste Kon-
zentration […].« 47 Spielen, Arbeiten und künstlerische Praxis sind daher bei 
Dewey eng verwandt. Sie sind gekennzeichnet durch die Freiheit, Zwecke zu 
etablieren und sie auch wieder fallenzulassen. »Arbeit, die von der Spielhal-
tung durchdrungen bleibt, ist Kunst […] ihrem Wesen nach.«48 Die wesentliche 
Unterscheidung, die Dewey trifft, ist nicht die zwischen einer Zweckfreiheit 
künstlerischer Handlungen und der Zweckgerichtetheit anderer Handlungs-
formen, sondern er unterscheidet zwei Arten von Zwecken bzw. Zielen – inne-
re und von außen gesetzte. Handlungen verlaufen nach Dewey anders, je nach-
dem, ob sie im Sinne eigener Zielsetzungen als zweckhaft erfahren oder durch 
äußere Ziele erzwungen sind; erstere begleitet eine dynamische »Auffassung 
vom Wesen des Zieles«, letztere hingegen spiegeln den statischen Charakter 
des Ziels wider.49 Über das von außen gesetzte Ziel schreibt Dewey:

»Es wird immer als fest angesehen; es ist etwas, das man erreichen und besitzen muß. 

Bei dieser Auffassung ist die Tätigkeit nur ein unentbehrliches Mittel zu etwas ande-

rem, sie ist nicht um ihrer selbst willen wichtig oder bedeutsam. […] [D]as von außen 

gesetzte Ziel führt zu einer Trennung von Mittel und Zweck, während das innerhalb einer 

Handlung erwachsende Ziel (im Sinne eines Planes für die Leitung einer Tätigkeit) stets 

zugleich Mittel und Zweck ist […].«50

Das bedeutet nichts anderes, als dass im Falle des ›gelingenden‹, weil intrin-
sisch motivierten Handelns die Handlung und ihre Resultate von der Handeln-
den selbst gerechtfertigt werden, während im Falle des von außen gesetzten 
Handlungsziels auch die Rechtfertigung der Handlung von außen gegeben 
ist, also nicht von der Handelnden selbst vorgenommen wird.51 Künstlerisches 
Handeln ist in diesem Sinne gelingendes Handeln, wenn man davon ausgeht, 
dass in ihm Ziele selbst gewählt, verfolgt und revidiert werden.

Es wäre zu überprüfen, inwieweit der Rahmen der Kunst heute eine 
solche Handlungsweise zulässt. Aber gehen wir einmal davon aus, dass 
Deweys Beschreibung der Dynamik einer intrinsischen Zweckhaftigkeit 

47 | Ebd., S. 228.

48 |  J. Dewey: Demokratie und Erziehung, S. 274.

49 | Ebd., S. 145.

50 | Ebd. (Herv. im Orig. gesperr t).

51 | Vgl. Niklas Luhmann: Zweckbegrif f und Systemrationalität. Über die Funktion von 

Zwecken in sozialen Systemen, Tübingen 1968. Vgl. hierzu auch H. Joas: Die Kreativität 

des Handelns, S. 218ff.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005 - am 14.02.2026, 09:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Judith Siegmund132

auf künstlerisches Handeln heute zutrifft, dann stellt sich die Frage nach 
der Vermittlung einer solchen Handlungsweise in ihren Resultaten und 
Wirkungen. In seinem in sich etwas widersprüchlichen Buch »Kunst als Er-
fahrung« geht Dewey davon aus, dass Kunst dem »Ziel der unmittelbaren 
Erfahrung« dient.52 Unmittelbare Erfahrung, im Sinne einer großen Intensi-
tät, bedeutet auch die Möglichkeit, neue Erfahrungen zu machen und sich so 
von Etabliertem abzusetzen – dies ist ein kollektiver Einfluss, den Kunst und 
künstlerische Werke ausüben. Freilich ist künstlerisches Handeln nicht die 
einzige Form des Handelns, die solche Resultate einer letztendlich kollekti-
ven Neubesinnung hervorbringen kann – aber eine hervorragende, die sich 
durch einen hohen imaginären Anteil auszeichnet. Dewey fasst eine solche 
Imagination, die im Rahmen der ästhetischen Erfahrung von Kunst bzw. in 
der »Interaktion« mit Kunstwerken freigesetzt wird und im Sozialen ihre An-
wendung findet, als Triebkraft gesellschaftlicher Veränderungen auf. Der Be-
griff Imagination steht bei Dewey für bildhaft-anschauliches Denken, das von 
ihm als ganzheitliche Erfahrung vor anderen Weltzugängen (wissenschaftli-
cher Erkenntnis, Handeln, sprachlichen Aussagen) ausgezeichnet wird. Aus 
dieser privilegierten Stellung der Imagination in der Kunsterfahrung lässt sich 
laut Dewey die allgemeine gesellschaftstransformierende Kraft der Kunst ab-
leiten. Denn im imaginären Vorgriff auf Noch-nicht-Existierendes stecke die 
Triebkraft jeder demokratischen Entwicklung. »Die ersten Bewegungen der 
Unzufriedenheit und die ersten Ankündigungen einer besseren Zukunft sind 
immer in Kunstwerken zu finden.«53 Auch hier scheint die paradigmatische 
Bedeutung der Kunst in ihrer ›herausragenden‹ Vorbildrolle zu liegen; die 
Frage nach der Distinktion der Kunst scheint in Bezug auf die ihr eigenen 
Handlungsformen, aber auch in Bezug auf die Spezifität ihrer Erfahrungs-
formen letztendlich unbeantwortet zu bleiben. Kunst – ihre Handlungs- und 
Erfahrungsformen – stehen paradigmatisch für gelingendes Handeln in einer 
demokratischen Gesellschaft.

Deweys Vorschlag sollte auch an aktuellen Debatten zu ›neoliberalen‹ Auf-
fassungen kreativen gesellschaftlichen Handelns gemessen werden. Problem-
lösendes kreatives Handeln, das einen hohen imaginativen Anteil in sich birgt, 
ist längst zum Leitbild kreativer Ökonomien geworden, in denen der Kunst, aber 
auch der Wissenschaft eine eher dubiose Vorbildfunktion zugesprochen wird. 
»Es ist die Freude, an den vielen Herausforderungen der Erfahrung zu wach-
sen und sich den Anforderungen der Situation kreativ zu stellen.«54 Stellt man 
eine »geglückte Handlung als erfolgreiche Anpassung an Umweltansprüche« 

52 |  J. Dewey: Kunst als Erfahrung, S. 157.

53 | Ebd., S. 398.

54 |  Jörg Volbers: »Zur Performativität des Sozialen«, in: Klaus W. Hempfer/Jörg Vol-

bers (Hg.), Theorien des Performativen, Bielefeld 2011, S. 141-160.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005 - am 14.02.2026, 09:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst 133

dar, ist damit auch jedem künstlerischen Handeln zunächst sein kritisches 
Potential entzogen – dieser Einwand scheint auf den ersten Blick berechtigt.55 
Horkheimers Einwand gegen Dewey, dieser behaupte, »dass unsere Ideen […] 
wahr sind, weil unsere Erwartungen erfüllt werden und unsere Handlungen 
erfolgreich sind«56, ließe sich als der Vorwurf reformulieren, Dewey habe eine 
Theorie der »Bestätigung durch Erfolg« entworfen.57 Auch in Bezug auf diesen 
Einwand lässt sich mit Deweys Differenzierung von »inneren« und »äußeren 
Zwecksetzungen« argumentieren. Jeder inneren Zielsetzung kann ein kriti-
sches Potential innewohnen – in dem Sinne, dass das zu lösende Problem erst 
innerhalb eines in einer konkreten Situation verankerten Prozesses entsteht 
und Bemühungen, es zu lösen, viel weniger instrumentalisierbar sind, als das 
zunächst erscheint. Anders formuliert: Nicht der Erfolg wäre das Ziel, denn 
dieser ist extern als Wert gesetzt. Eine Wahrheitsforderung, wie sie implizit 
in Horkheimers Kommentar zu Dewey als normativer Maßstab enthalten ist, 
ist ebenfalls immer extern im Sinne bereits geltender Regeln und Normen. 
Vielmehr ginge es um »intelligente« Lösungen »sozialer Herausforderungen«, 
solcher Herausforderungen, die zuerst einmal erlebt und gefunden werden 
müssen.58 In künstlerischen Handlungen – so wie in anderen demokratischen 
Prozessen – geht es um das Erzeugen neuer Erfahrungen, um die Heraus-
arbeitung von Nicht-Anerkanntem und Nicht-Etabliertem. Dass die Kunst so 
nicht Teil kreativer Ökonomien werden kann, ließe sich eventuell darstellen, 
geht es in deren Rahmung doch immer um ökonomischen (also extern ver-
ordneten) Erfolg sowie um die Bestätigung von Anerkanntem mit Hilfe neuer 
Mittel und Wege. 

Ähnlich wie in Robert Pippins Lesart von Hegels Ästhetik ist Kunst hier 
doch letztendlich als gesellschaftlich nicht gesichert bzw. prekär gedacht, denn 
sie ist ihrem Wesen nach nicht auf externe Zwecke ausgerichtet, so Dewey. 
Sie ist begründet in der Intentionalität Einzelner, die nicht nur die Intention 
im Beginnen meint, sondern ebenso eine Rechtfertigung des Getanen, des-
sen soziale Anerkennung nicht gesichert ist. Ebenfalls als prekär deutet Dewey 
letztendlich die Situation politischer demokratischer Institutionen, für die die 
Dynamik künstlerischen Handelns eine Vorbildrolle darstellen kann. Diese 
institutionelle Prekarität in der Epoche der Moderne hatte Pippin gegen Hegels 

55 | Thomas Noetzel: »Die politische Theorie des Pragmatismus«, in: A. Brodocz/G. S. 

Schaal (Hg.), Politische Theorie der Gegenwart, Band I, Opladen 2002, S. 157-183.

56 | Max Horkheimer: Zur Kritik der instrumentellen Vernunft, Frankfur t a.M. 1967, 

S. 49.

57 | Vgl. Th. Noetzel: »Die politische Theorie des Pragmatismus«, S. 167.

58 | Axel Honneth: »Demokratie als reflexive Kooperation. John Dewey und die Demo-

kratietheorie der Gegenwart«, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur 

praktischen Philosophie, Frankfur t a.M. 2000, S. 282-310, hier S. 298.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005 - am 14.02.2026, 09:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Judith Siegmund134

Verständnis von »Institutionen der Gesellschaft, in denen sich Anerkennung 
objektiv verwirklichen« sollte, geltend gemacht. Kunst führt bei Hegel in Pip-
pins Lesart ihre prinzipielle Ungesichertheit vor, bei Dewey liegt der Schwer-
punkt ihrer Bestimmung auf ihrer reaktiven Intelligenz und Intensität infolge 
des offenen Ausgangs ihrer Handlungen im unsicheren gesellschaftlichen 
Rahmen. 

Hans Joas: Kre ativität als nichtr ationales Handeln

Hans Joas hat 1992 anknüpfend an John Deweys Handlungstheorie eine Theo-
rie des kreativen Handelns entworfen und sie rationalen sowie normativ orien-
tierten Handlungstheorien in Philosophie und Soziologie entgegengesetzt – 
oder besser gesagt: beiden Handlungstypen einen dritten Handlungstyp, den 
des kreativen Handelns, hinzugefügt. Joas macht sich Deweys Kritik an der 
Trennung von Erkennen und Handeln zu eigen und wirft rationalen Hand-
lungstheorien vor, sie teilten implizit die »Annahme, daß das menschliche Er-
kennen vom Handeln unabhängig sei oder sich doch zumindest von diesem 
unabhängig machen könne und solle«.59 Besagte Trennung sei die Vorausset-
zung dafür, überhaupt nach dem Zweck-Mittel-Schema einen Akt der Zweck-
setzung vorzunehmen. Er nennt dies »eine teleologische Deutung der Inten-
tionalität des Handelns«, womit er den Teleologiebegriff problematisiert.60 Die 
Thematisierung der Situation, aus der heraus jedes Handeln stattfindet, wird 
von Joas einer Teleologie entgegengesetzt.61 »Handlungen sollen damit als Ant-
worten auf Situationen gedacht werden […].«62

Worauf es Joas in seiner weit ausholenden und kenntnisreichen Darstellung 
ankommt, ist, eine Handlungstheorie zu entwerfen, die sowohl in dem Begeh-
ren der Einzelnen verankert ist, ihre »sozialen Ordnungen anzuerkennen, als 
wären sie ein Werk ihres Willens«, als auch ihre kreativen Handlungen als 
im Sozialen fundiertes Handeln darstellt.63 Kreative individuelle Handlungen 
sind laut Joas nicht unter funktionalistischen Prämissen subsumierbar. 

59 | H. Joas: Kreativität des Handelns, S. 231. Vgl. auch J. Dewey: Die Suche nach 

Gewißheit. Eine Untersuchung des Verhältnisses von Erkenntnis und Handeln, Frankfur t 

a.M. 1998.

60 | Meines Erachtens ist die Zurückweisung des Teleologiebegrif fs nicht notwendig 

für Joas’ Entwicklung des kreativen Handlungsmodells, er benutzt diesen Begrif f zur 

akzentuier ten Kennzeichnung rationaler und normistischer Handlungstheorien.

61 | Vgl. H. Joas: Die Kreativität des Handelns, S. 235.

62 | Ebd.

63 | Ebd., S. 347.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005 - am 14.02.2026, 09:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst 135

Die Kritik an Theorien des rationalen Handelns bezieht sich dabei im 
Wesentlichen auf drei implizite Unterstellungen, die diese mit sich führen, 
»und zwar eben unabhängig davon, ob sie Rationalität enger oder weiter, uti-
litaristisch oder normativistisch fassen«: »Sie unterstellen den Handelnden 
erstens als fähig zum zielgerichteten Handeln, zweitens als einen Körper be-
herrschend, drittens als autonom gegenüber seinen Mitmenschen und seiner 
Umwelt.«64 Alle drei Punkte werden von Joas problematisiert – in der Absicht, 
eine kreative Dimension allen Handelns aufzuzeigen, die in anderen Hand-
lungsmodellen konstitutiv vernachlässigt bleibt. »Selbst innerhalb eines als 
Nutzenverfolgung gedachten Handelns tritt ja Kreativität auf, da die geeigne-
ten Handlungsmittel oft nicht zuhanden sind, sondern erst geschaffen werden 
müssen, und da auch zur Konzipierung einer geschickten Strategie schöpferi-
sche Eigenleistungen erforderlich sind.«65 Empirischer Beleg für eine solche 
Allgegenwart des Kreativen ist für Joas eine kulturelle Vielfalt, die einer Sub-
sumtion durch »übergreifende Deutungssysteme« entgegensteht.66 Ausgehend 
von der ›postmodernen‹ Kritik, die er teilweise für berechtigt hält, korrigiert 
Joas nicht zuletzt die Handlungstheorie des Habermasschen Typs. Den durch 
die Postmoderne eingeforderten Versuch der Revision soziologischer Theorie 
nimmt Joas aus der Perspektive pragmatistischer Tradition vor. Ein weiteres 
Argument für die Notwendigkeit einer solchen Revision ist, dass Schemata 
teleologischer Handlungstheorien weder anwendbar seien auf »routiniertes 
noch sinnerfülltes, weder kreatives noch existenziell reflektiertes Handeln«.67 

Joas will nicht behaupten, alle gesellschaftlichen Prozesse seien als inten-
tional zu verstehen, noch meint er, »unintendierte Handlungsfolgen würden 
latent zur Erfüllung eines funktionalistischen Systems beitragen«.68 »Wenn 
funktionalistische Modelle damit gerechtfertigt werden, daß sie den Nutzen 
und das regelmäßige Auftreten solcher unintendierten Folgen systematisch 
ins Kalkül ziehen, dann läßt sich dem entgegenhalten, daß gerade auf die-

64 | Hans Joas: »Die Kreativität des Handelns«. Sozialanthropologische Arbeitspapie-

re Nr. 65, hg. v. Peter Probst (FU Berlin, Institut für Ethnologie, 1995), S. 2;

ht tp://www.polsoz.fu-berlin.de/ethnologie/publikationen/saap/SAAP_065_Hans_

Joas_1995.pdf, abgerufen am 4.3.2015.

65 | H. Joas: Die Kreativität des Handelns, S. 342.

66 | Ebd., S. 343.

67 | Ebd., S. 230. Damit widerspricht Joas in gewisser Weise seiner eigenen Darstel-

lung von Deweys Handlungstheorie, die doch in einem modifizier ten Zweck-Mittel-Deu-

tungsschema operier t; Deweys Theorie nennt Joas nicht-teleologisch und unterscheidet 

sie somit von teleologischen Handlungsmodellen. 

68 | Ebd., S. 336ff.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005 - am 14.02.2026, 09:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Judith Siegmund136

sem Wege das gemeinte Phänomen seiner Sprengkraft beraubt wird.«69 Die 
Pluralität verschiedenster Akteure mit unterschiedlichen Intentionen sowie 
ihre unintendierten Handlungsfolgen widersprechen also »holistischen« oder 
funktionalistischen Modellen von Gesellschaft. Die Sozialität der Gesellschaft 
muss anders gedacht werden – als eine Synthese verschiedener Handlungen. 
»Integrierte Kreativität« ist laut Joas hierbei als eine fundamentale Kategorie 
zu berücksichtigen.

Zwei Nachfragen drängen sich vor dem Hintergrund heutiger Kreativi-
tätsdebatten auf. Erstens: Ist problemlösendes Handeln überhaupt noch ge-
nuin kreatives Handeln? Oder ist die Kreativität darin derart in den Dienst 
genommen, dass sich gar nicht mehr von einer solchen sprechen lässt? Und 
zweitens: Lässt sich die Rolle, die kreatives Handeln in der Gesellschaft spielt, 
heute noch affirmativ bestimmen? Auch wenn es so erscheint, als seien die 
Hauptargumente in Bezug auf die erste Frage erst nach dem Erscheinen von 
Die Kreativität des Handelns in der Debatte entwickelt worden, leistet Joas doch 
bereits in seinem Buch eine systematische, theoriegeschichtlich begründete 
Positionierung. Die Verwirrung, die der Kreativitätsimperativ heute im Rah-
men institutionalisierter Forderungen, die an die Subjekte herangetragen 
werden, stiftet, entsteht unter anderem daraus, dass Kreativität weithin als et-
was aufgefasst wird, das sich weder mit problemlösendem Denken noch mit 
intentionalem Handeln verträgt.70 Hier zeigt Joas – in gewisser Weise schon 
vor dem Entstehen der kritischen Debatten zur Kreativitätsanmutung – zwei 
Theorietraditionen des Begriffs auf: eine nietzscheanisch-lebensphilosophi-
sche Tradition einerseits und eine pragmatistische andererseits.71 »[D]er Prag-
matismus verortet die Kreativität im alltäglichen menschlichen Handeln und 
sieht in der Wissenschaft eine Ausformung dieses Potentials; die Lebensphilo-
sophie dagegen setzt Kreativität dem Alltag und der normalen Wissenschaft 
scharf entgegen.«72 Während pragmatistisches Denken laut Joas vornehmlich 
in den USA vorzufinden sei, habe sich in Deutschland und Frankreich eher 
die lebensphilosophische Lesart des Kreativitätsbegriffs durchgesetzt. Und 
hier scheint auch ein Schlüssel für unterschiedliche Zuordnungen künstle-
rischen Handelns zu Gesellschaft und Wissenschaft zu liegen. Denn in der 
lebensphilosophischen Auffassung der Kreativität »wird der Nexus zwischen 
Kreativität und Handeln durchschnitten« und »Kreativität wird als willkürli-
che Produktion von Bedeutungen und unkontrolliertes Spiel verstanden statt 

69 | Ebd., S. 338. Als ein Beispiel funktionalistischer Handlungsmodelle nennt Joas 

die soziologische Systemtheorie Niklas Luhmanns, gegen die er sich (ebenfalls) wendet. 

70 | Vgl. z.B. A. Honneth (Hg.): Befreiung aus der Mündigkeit; U. Bröckling: Das unter-

nehmerische Selbst; Andreas Reckwitz: Die Erfindung der Kreativität, Berlin 2012. 

71 | H. Joas: Die Kreativität des Handelns, S. 290.

72 | Ebd., S. 367.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005 - am 14.02.2026, 09:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst 137

als ständige Reorganisation unserer Verhaltensgewohnheiten und Institutio-
nen«.73 Mit einem Zitat von Jochen Schmidt macht Joas klar, dass die Kunst 
innerhalb ihres Genialitätsdispositivs nichtfunktional gedacht werden muss 
und von künstlerischem Handeln nur in einem sehr eingeschränkten Sinn die 
Rede sein kann. Kreativität im Sinne von Genialität ist dann

»nicht schöpferisch im Sinne positiven Hervorbringens. Sie lebt aus einer negativen Dia-

lektik, die erst in der Vernichtung aller konkreten Positionen das Gefühl schöpferischer 

Freiheit vermittelt, erst durch die Abschaffung bestehender Wirklichkeiten und Werte 

das schöpferische All der Möglichkeiten eröffnet und nicht mehr als dieses will. Es ist 

eine Genialität, die in einem abstrakten Absolutheitsanspruch sich selbst zum Ziele 

hat. Sie verzichtet der uneingeschränkten Potentialität zuliebe auf jede Aktualität.«74

Der hier formulierte Verzicht auf Aktualität und die Konzentration auf das 
Gefühl schöpferischer individueller Freiheit sind es, die die Forderung, Kreati-
vität in ökonomische und gesellschaftliche Abläufe zu integrieren, als eine in 
sich widersprüchliche Programmatik kennzeichnen, in der die Subjekte dauer-
haft mit einer Überforderung konfrontiert sind.75 Joas’ eigenes Projekt, das 
sich auf einen pragmatistischen Kreativitätsbegriff beruft, wird vor der Folie 
dieser Unterscheidung verschiedener Kreativitätsauffassungen sehr deutlich, 
und die Erläuterung von Kreativität als problemlösendem Handeln bekommt 
so ihren theoriegeschichtlichen Kontext.

Aber lässt sich Kreativität ohne schlechtes Gewissen heute noch so unein-
geschränkt affirmativ bestimmen? Dies war die zweite Frage. Sehr wichtig 
ist es, in diesem Zusammenhang auf Deweys Unterscheidung von internen 
und externen Zwecken zurückzukommen. Denn in einem Setting extern fest-
gelegter Zweck- und Zielvorgaben kann Kreativität zwar auf den ersten Blick 
als problemlösend angesehen werden; es handelt sich dann nicht mehr um 
diejenige Kreativität, die Dewey meint und auf die Joas sich berufen möchte. 
Handlungsintentionalität wird von Joas daher auch nicht als ein Hinarbeiten 
auf Motive bestimmt oder als Durchführung von zuvor gefassten Plänen, son-
dern die eigene »Setzung von Zwecken […] ist Resultat einer Reflexion auf die 

73 | Ebd., S. 290.

74 | Ebd., S. 367f. Vgl. Jochen Schmidt: Die Geschichte des Genie-Gedankens in der 

deutschen Literatur, Philosophie und Politik 1750-1945, 2 Bde. Darmstadt 1985, 

S. 165.

75 | Vgl. Alain Ehrenberg: Das erschöpfte Selbst. Depression und Gesellschaft in der 

Gegenwart, Frankfur t a.M. 2008; U. Bröckling: Das unternehmerische Selbst; Judith 

Siegmund: »Was ist das Andere des Prekären? Überlegungen zu prekärer Arbeit heu-

te«, in: Zeitschrift für Geschlechterforschung und visuelle Kultur, Heft 53/Juni 2012, 

S. 52-62.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005 - am 14.02.2026, 09:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Judith Siegmund138

in unserem Handeln immer schon wirksamen, vor-reflexiven Strebungen und 
Gerichtetheiten«.76 Unter Intentionalität versteht Joas, dass wir unser Verhal-
ten laufend steuern und uns hierbei auf der einen Seite ständig auf uninten-
dierte Handlungsfolgen rückbeziehen wie auch auf der anderen Seite »Werte 
und ideale Vorstellungen über eine gelungene Persönlichkeit oder gelunge-
ne Gemeinschaft« als Maßstäbe einbeziehen.77 Diese »kontinuierliche Revi-
sion«78 versteht Joas zuletzt auch mit Abraham Maslow als eine Synthese von 
Rationalität und Kreativität: »[A]uf das Spontane folgt das Überlegte, auf die 
totale Akzeptierung folgt Kritik; auf die Intuition folgt strenges Denken; nach 
dem Wagnis kommt Vorsicht; nach der Phantasie und Imagination kommt die 
Wirklichkeitserprobung.«79 Es müsste überlegt werden, warum der Begriff der 
Kreativität hier noch allein als Stichwortgeber fungiert, handelt es sich doch 
eher um eine Synthese von Ordnung und Unordnung, von rationalem und 
kreativem Handeln. Ganz deutlich wird indessen, dass ein solcher Handlungs-
modus sich nicht mit extern gesetzten und starren Zwecksetzungen vertragen 
kann. Die Tatsache, dass sich uns die Welt im Rahmen unserer Handlungen 
erschließt, bedeutet eben im Rahmen einer solchen Theorie der integrierten 
Kreativität auch, dass die Handelnden im Zuge ihrer Handlungen verschie-
dene Deutungen anwenden und wieder verwerfen; das sind im Sinne des Ver-
suchs der Anerkennung von Ordnungen auch teleologische Deutungen. Nicht 
nur Fremdzwang, sondern auch »Selbstzwang« kann ein kreatives Verhalten 
verunmöglichen, nämlich dann, wenn er eine starre Zwecksetzung nach sich 
zieht.80

Nach diesem längeren Exkurs in die Sozialtheorie des kreativen Handelns 
lässt sich nun die eingangs gestellte Frage nach der Sozialität künstlerischen 
Handelns neu thematisieren. Joas stellt ganz richtig fest: »Jede Handlungs-
theorie, die beim rationalen Handeln einsetzt, produziert ja notwendig ein 
Gegenbild des Nicht-Rationalen. Sie wirft über die phänomenale Vielfalt des 
Handelns sogleich ein wertendes Raster.«81 Und als ein Gegenbild galten bzw. 
gelten zweifelsohne die Kunst und ihre Handlungsformen. Ändert sich die 
allgemeine Handlungstheorie der Gesellschaft in dem Sinne, wie Joas das 
ausführt, wird dem Handlungsmodell also gleichberechtigt eine kreative Di-
mension eingeschrieben und diese sogar mit rationalen Handlungsformen 

76 | H. Joas: Die Kreativität des Handelns, S. 232, vgl. S. 237.

77 | Ebd., S. 238.

78 | Ebd., S. 237.

79 | Ebd., S. 373, vgl. Abraham Maslow: Psychologie des Seins, München 1986, 

S. 148.

80 | Ebd., S. 228.

81 | H. Joas, »Die Kreativität des Handelns«, Sozialanthropologische Arbeitspapiere 

Nr. 65 (s.o. Anm. 64), S. 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005 - am 14.02.2026, 09:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst 139

›versöhnt‹, so muss sich auch das Gegenbild der Kunst und ihrer Handlungen 
verändern. Zu erwarten ist daher, dass künstlerisches Handeln nicht länger als 
das schlechthin Andere oder als ein ›Außen‹ rationalen Handelns angesehen 
werden kann, da das spezifisch künstlerische Handlungsmodell nun – Joas 
sagt: konstitutionstheoretisch – Teil einer allgemeinen Handlungslogik gewor-
den ist. Eine solche Umstrukturierung hat zur Folge, dass sich künstlerisches 
Handeln nun (mit Deweys Handlungstheorie) als ein Handeln verstehen lässt, 
das von inneren Zwecken und Zielen geleitet ist, die einer ständigen Revision 
unterliegen. In diesem Sinne lässt sich von einer Funktionalität der Kunst 
sprechen, die freilich nicht in den ›funktionalistischen‹ rationalen Handlungs-
modellen aufgeht, von denen Joas sich in seinem kreativen Handlungsmodell 
abgrenzt. »Deweys Kritik des Zweck/Mittel-Schemas für die Deutung mensch-
lichen Handelns ist […] motiviert von seiner Weigerung, ein unter Fremd- oder 
Selbstzwang stehendes (Arbeits)Handeln als Prototyp für eine Handlungs-
theorie zu akzeptieren.«82 Das Eigene des künstlerischen Handelns wäre also 
gekennzeichnet durch eine solche Weigerung, die zugleich »auch Passivität, 
Sensibilität, Rezeptivität, Gelassenheit umschließt. Dies bedeutet einen Hand-
lungsbegriff, der nicht die ununterbrochene Aktivität als Hervorbringung ein-
zelner Akte bezeichnet, sondern eine bestimmte Struktur des Verhältnisses 
zwischen dem Organismus Mensch und seiner Umwelt.«83 Kreatives Handeln, 
welches sich weigert, externe Zwänge als leitend anzuerkennen, wäre aber 
nicht genuin der Kunst vorbehalten. 

Vorl äufiges Fa zit

Der Vorstellung, die Kunst sei von anderen Tätigkeitssphären aufgrund spe-
zifischer Handlungsformen unterschieden, die unter anderem auf der An-
nahme distinkter und für die Kunst spezifischer Handlungsformen beruht, 
lassen sich Handlungstheorien gegenüberstellen, die eine ›Nichtdistinktion 
der Kunst‹ von anderen Handlungsformen konzipieren. Robert Pippin, John 
Dewey und Hans Joas haben je auf ihre Weise Handlungstheorien entwickelt, 
auf die das zutrifft. Mit Hilfe dieser Theorien lässt sich eine zu beobachtende 
Verwischung der Grenze zwischen künstlerischem und nichtkünstlerischem 
Handeln beschreiben. John Deweys Unterscheidung von internen und exter-
nen Zwecken als eine wesentliche Differenzierungsstrategie zur Unterschei-
dung instrumentellen und nichtinstrumentellen Handelns stellt dabei eine 
Begrifflichkeit zur Verfügung, mit deren Hilfe sich eine Instrumentalisierung 
der Kunst im Sinne ihrer Indienstnahme vor der Folie einer solchen nichtdis-

82 | Ebd., S. 9.

83 | Ebd., S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005 - am 14.02.2026, 09:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Judith Siegmund140

tinkten Handlungstheorie zurückweisen lässt. Der Verzicht auf eine strenge 
handlungstheoretische ›Autonomie‹ der Kunst führt also nicht zwingend zu 
einer Affirmation ihrer Instrumentalisierung. Die genannte Unterscheidung 
von internen versus externen Zwecken von Handlungen wird auch von Hans 
Joas aufgegriffen, dessen Theorie des kreativen Handelns gleichwohl unter 
dem Aspekt befragt werden muss, inwiefern sie eine ›neoliberale‹ Instru-
mentalisierung des kreativen Handelns denkbar macht oder nahelegt. Vieler-
lei Handlungen aber – auch innerhalb der Kunst – stehen nach wie vor unter 
Fremd- und Selbstzwang; auch hier lässt sich eine Verwischung der Grenze 
zwischen künstlerischem und nichtkünstlerischem Handeln wahrnehmen. 

Liter atur

Badura, Jens/Dubach, Selma/Haarmann, Anke/Mersch, Dieter/Rey, Anton/
Schenker, Christoph/Toro Pérez, Germán (Hg.): Künstlerische Forschung – 
Ein Handbuch, Zürich/Berlin 2015.

Baumann, Sabine/Baumann, Leonie (Hg.): Kunstvermittlung zwischen Konfor-
mität und Widerständigkeit, Wolfenbüttel 2009.

Bröckling, Ulrich: Das unternehmerische Selbst, Frankfurt a.M. 2000.
Dewey, John: Demokratie und Erziehung, Braunschweig 1964.
–: Kunst als Erfahrung, Frankfurt a.M. 1988.
–: Die Suche nach Gewißheit, Frankfurt a.M. 2001.
Düsing, Klaus: Die Teleologie in Kants Weltbegriff. Kantstudien, Ergänzungsheft 

96, Bonn 1968.
Ehrenberg, Alain: Das erschöpfte Selbst. Depression und Gesellschaft in der Gegen-

wart, Frankfurt a.M. 2008.
Gludovatz, Karin/Hantelmann, Dorothea/Lüthy, Michael/Schieder, Bernhard 

(Hg.): Handeln als Kunst und Kunst als Handeln, Zürich 2010.
Hampe, Michael: Erkenntnis und Praxis. Zur Philosophie des Pragmatismus, 

Frankfurt a.M. 2006.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaf-

ten, Frankfurt a.M. 1986.
Holert, Tom: »Unmittelbare Produktivkraft? Künstlerisches Wissen unter Be-

dingungen der Wissens-ökonomie«, in: Sybille Peters (Hg.), Das Forschen 
aller. Artistic Research als Wissensproduktion zwischen Kunst, Wissenschaft 
und Gesellschaft, Bielefeld 2013, S. 225-238.

Honneth, Axel: »Demokratie als reflexive Kooperation. John Dewey und die 
Demokratietheorie der Gegenwart«, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. 
Aufsätze zur praktischen Philosophie, Frankfurt a.M. 2000, S. 282-310.

– (Hg.): Befreiung aus der Mündigkeit. Paradoxien des gegenwärtigen Kapitalis-
mus, Frankfurt a.M. 2002.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005 - am 14.02.2026, 09:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst 141

Horkheimer, Max: Zur Kritik der instrumentellen Vernunft, Frankfurt a.M. 1967.
Jackson, Shannon: Social Works. Performing Art, Supporting Publics, New York/

London 2011.
Joas, Hans: Die Kreativität des Handelns, Frankfurt a.M. 1992.
–: »Die Kreativität des Handelns«. Sozialanthropologische Arbeitspapiere Nr. 

65, hg.  v. Peter Probst (FU Berlin, Institut für Ethnologie, 1995), http://
www.polsoz.fu-berlin.de/ethnologie/publikationen/saap/SAAP_065_
Hans_Joas_1995.pdf, abgerufen am 4.3.2015.

Kambartel, Friedrich: »Zur Philosophie der Kunst. Thesen über zu einfach ge-
dachte begriffliche Verhältnisse«, in: Franz Koppe (Hg.), Perspektiven der 
Kunstphilosophie, Frankfurt a.M. 1991, S. 15-26.

Kreysing, Anna: Prozesse und Funktionen des Erkennens in Ästhetischer Erfah-
rung. Diss., ETH Zürich (erscheint 2015 im mentis-Verlag, Münster).

Lehmann, Hans Thies: »Ästhetik des Aufstands«. Vortrag zu den Berliner 
Festspielen am 16.10.2012, https://www.youtube.com/watch?v=X2KeX-
Jp0Ug, abgerufen am 7.11.2014.

Luhmann, Niklas: Zweckbegriff und Systemrationalität. Über die Funktion von 
Zwecken in sozialen Systemen, Tübingen 1968.

Maslow, Abraham: Psychologie des Seins, München 1986.
Menke, Christoph/Rebentisch, Juliane (Hg.): Kreation und Depression. Freiheit 

im gegenwärtigen Kapitalismus, Berlin 2010.
Noetzel, Thomas: »Die politische Theorie des Pragmatismus«, in: A. Bro-

docz/G. S. Schaal (Hg.), Politische Theorie der Gegenwart, Band I; Opladen 
2002, S. 157-183.

Pippin, Robert: Kunst als Philosophie, Berlin 2012.
Recki, Birgit: »Das Schöne als Symbol der Freiheit. Zur Einheit der Vernunft in 

ästhetischem Selbstgefühl und praktischer Selbstbestimmung bei Kant«, 
in: Hermann Parret (Hg.), Kant’s Ästhetik. Kant’s Aesthetics. L’esthétique de 
Kant, Berlin/New York 1998, S. 386-402.

Reckwitz, Andreas: Die Erfindung der Kreativität, Berlin 2012.
–: »Ästhetik und Gesellschaft – ein analytischer Bezugsrahmen«, in: Andreas 

Reckwitz/Sophia Prinz/Hilmar Schäfer (Hg.), Ästhetik und Gesellschaft. 
Grundlagentexte aus Soziologie und Kulturwissenschaften, Berlin 2015, 
S. 13-54.

Schmidt, Jochen: Die Geschichte des Genie-Gedankens in der deutschen Literatur, 
Philosophie und Politik 1750-1945. 2 Bde. Darmstadt 1985.

Siegmund, Judith: »Was ist das Andere des Prekären? Überlegungen zu prekä-
rer Arbeit heute«, in: Zeitschrift für Geschlechterforschung und visuelle Kultur, 
Heft 53/Juni 2012, S. 52-62.

–: »L’art pour l’art und Zweckfreiheit. Zum Verhältnis von soziologischem und 
philosophischem Autonomiebegriff«, in: Uta Karstein/Nina Tessa Zahner 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005 - am 14.02.2026, 09:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Judith Siegmund142

(Hg.): Autonomie der Kunst? Zur Aktualität eines gesellschaftlichen Leitbildes, 
Wiesbaden 2015.

Thompson, Nato (Hg.): Living as Form, New York 2012.
Volbers, Jörg: »Zur Performativität des Sozialen«, in: Klaus W. Hempfer/Jörg 

Volbers (Hg.), Theorien des Performativen, Bielefeld 2011, S. 141-160.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005 - am 14.02.2026, 09:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

