Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie
der Kunst

Judith Siegmund

EINLEITUNG

Die isthetischen Diskurse der letzten Jahrzehnte im deutschsprachigen
Raum sind vom Gedanken der Zweckfreiheit der Kunst geprigt. Der Terminus
der Zweckfreiheit stellt sich hierbei als eine Art informelle Modifikation der
Kantischen »Zwecklosigkeit ohne Zweck« dar und ist der letzteren gegeniiber
eine Vereinfachung, insofern er zumeist (entgegen Kants Intentionen) mit
einer absoluten Funktionslosigkeit der Kunst zusammengedacht worden ist.
Funktionslosigkeit der Kunst als ihre »absolute Funktion« ist dabei zumeist
unausgesprochen mit Handlungsabstinenz bzw. mit einem Handeln, das sei-
ne Intentionen verfehlt, gleichgesetzt worden.! Aus einer solchen Perspektive
betrachtet shandelt« Kunst nicht, sondern unterbricht zum Beispiel Sinnerwar-

1 | Vgl. z.B. Friedrich Kambartel: »Zur Philosophie der Kunst. Thesen (iber zu einfach
gedachte begriffliche Verhéltnisse«, in: Franz Koppe (Hg.), Perspektiven der Kunstphi-
losophie, Frankfurt a.M. 1991, S. 15-26, hier S. 16: »Eines der wichtigsten Probleme,
welche dem gegenwértigen Gebrauch des Wortes »Kunst« (einen praktisch bestimmten)
Sinn verleihen, besteht darin, dafl wir den Situationen und Mitteln unseres Lebens eine
Gestalt geben (miissen), welche nicht durch Zwecke unseres Lebens festgelegt (fest-
legbar) ist ...« Sowie ebd., S. 23: »Einen Gegenstand herzustellen, der die dsthetische
(und d.h. insbesondere: nicht funktionale) Einstellung paradigmatisch ermdéglicht - dies
kénnen wir, paradox, als die »absolute« Funktion bezeichnen.« Eine Ausnahme stellen
die sittlich orientierten Lesarten der Kritik der Urteilskraft von Kant dar, in denen aus re-
zeptionsasthetischer Perspektive Kunst als Handeln thematisiert wird. Vgl. Birgit Recki:
»Das Schoéne als Symbol der Freiheit. Zur Einheit der Vernunft in dsthetischem Selbst-
geflihl und praktischer Selbstbestimmung bei Kante, in: Hermann Parret (Hg.), Kant’s
Asthetik. Kant’s Aesthetics. L’'esthétique de Kant, Berlin/New York 1998, S. 386-402,
hierS. 401: »Es [das dsthetische Geflihl] stimmt uns zum Handeln.« Recki bestimmt die
versinnlichte Idee der Freiheit im Kunstwerk als das Vermdgen, Zwecke zu setzen. Vgl.

https:/idol. 14.02.2028, 09:56:53. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=1 KXT.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

120

Judith Siegmund

tungen, die sich typischerweise mit zielgerichtetem Handeln verbinden. Thr
Verhiltnis zur Sphire des Handelns ist generell negativ oder ironisch.?

Indessen verfolgen die konkreten Produzentinnen und Produzenten von
Kunst in aller Regel irgendwelche konkreten Intentionen, wenn sie arbeiten;
das heifst, was sie tun, ist etwas Intendiertes. Bei dem Gedanken der Zweck-
freiheit handelt es sich daher in erster Linie um eine >theoretische Deutung<
kinstlerischen Handelns seitens der Wissenschaft, nicht unbedingt um eine
Selbstbeschreibung kiinstlerischer Praxis. Asthetischer, wissenschaftlicher
Diskurs und isthetisches Selbstverstindnis fallen in diesem Punkt auseinan-
der. Entweder wurde den Kiinstlerinnen und Kiinstlern eine unbewusste, ja
nicht-intendierte Handlungsweise zugeschrieben, oder es wurde das Uberstei-
gen aller ihrer Absichten durch das >von ihnen abgeldste Kunstwerk« konsta-
tiert. Beiden Aspekten der Beschreibung kiinstlerischen Handelns kann man
zwar zustimmen, jedoch stellt sich die Frage, ob Unbewusstheit, Responsivi-
tit, Prozesshaftigkeit und Uberschuss {iber Handlungsintentionen nicht auch
in vielen anderen Handlungsformen regelmifig auftreten. Das Eigenartige
dieser Deutung liegt also nicht im Konzedieren einer Bedeutungsoffenheit
und des Uberstiegs von Handlungsresultaten iiber Autoren- bzw. Akteursin-
tentionalitit, sondern in der Zuschreibung solcher Handlungsformen allein an
die Kunst. Die Distinktion der Kunst in der dsthetischen Theorie beruhte und
beruht somit zu einem nicht unwesentlichen Teil auf impliziten Annahmen
itber ihre distinkten Handlungsformen.?

Vermutlich sind die Handlungen von Kiinstlern in den meisten Fillen
unterscheidbar von Handlungen der Akteure in anderen Praxisfeldern, jedoch
stellt sich die Frage, anhand welcher Kriterien sie unterschieden werden kon-
nen. Die damit verbundene Frage, ob die Differenz von Kunst und Nichtkunst
auf einer Entgegensetzung von kiinstlerischem und nichtkiinstlerischem
Handeln beruhen muss oder ob nicht vielmehr kiinstlerisches Handeln zu-
nehmend als eine Handlungsoption unter mehreren zu bestimmen wire, soll

auch Klaus Dising: Die Teleologie in Kants Weltbegriff. Kantstudien, Ergédnzungsheft
96, Bonn 1968.

2 | Einer solchen Zweckfreiheit waren noch am ehesten kiinstlerische Absichten, zu
storen oder zu verstéren, bzw. Intentionen der Verweigerung von etwas vergleichbar.

3 | Vgl. die eben erschienene Analyse von Andreas Reckwitz, der aus solchen Griinden
eine Uberarbeitung der»sozial- und kulturwissenschaftlichen Analytik« fordert: »Es exis-
tieren auch asthetisch-zweckrationale Mischtypen, die man asthetisch impréagnierte
Praktiken nennen kann.« Reckwitz geht es ganz allgemein um &sthetische Praktiken,
er bezeichnet aber die Kunst als deren »Paradigmac«. Andreas Reckwitz: »Asthetik und
Gesellschaft - ein analytischer Bezugsrahmens, in: Andreas Reckwitz/Sophia Prinz/
Hilmar Schafer (Hg.), Asthetik und Gesellschaft. Grundlagentexte aus Soziologie und
Kulturwissenschaften, Berlin 2015, S. 13-54, hier S. 30 u. S. 28.

https:/idol. 14.02.2028, 09:56:53. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=1 KXT.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst

in dem vorliegenden Text zur Debatte stehen. Ein Fokus des Nachdenkens
iiber die Rolle der Kunst liegt hiufig in einer Art soziologischer >Draufsicht«
aufs Gesellschaftliche, also z.B. in dem Versuch, der Kunst eine bestimmte
gesellschaftliche Position zuzuweisen und dabei vom Handeln der produzie-
renden Subjekte abzusehen. Der vorliegende Text ist ein Versuch, diese sozia-
le bzw. gesellschaftliche Bestimmung der Kunst mit handlungstheoretischen
Uberlegungen zusammenzudenken. Ich beziehe mich dabei im Folgenden auf
fur diese Fragestellung einschligige Arbeiten von Robert Pippin, John Dewey
und Hans Joas. In der Lektiire der Hegelschen Asthetik durch Robert Pippin
wird bereits sehr deutlich, dass und wie sich Kunsthandeln als eine Hand-
lungsform verstehen lisst, die — so wie andere Handlungen auch — immer ein
Handeln im Offentlichen ist. Der Sinn bzw. die Bedeutung von Handlungen
und so auch der von kiinstlerischen Handlungen steht immer im Licht der
Reaktionen anderer Menschen. Pippin vergleicht die Intentionalitit der pro-
duzierenden Subjekte und die Interpretation der Werke in der Rezeption vor
allem mit der Intentionalitit und Interpretation (korperlicher) Handlungen.
Wihrend in Pippins Hegel-Lesart die Ungesichertheit, ja Prekaritit von Be-
deutungen, die Handlungen in der Moderne auszeichnet, im Vordergrund
steht, bestimmt John Dewey in einer zwar verwandten, aber gegenldufigen
Denkbewegung die Kompetenz kiinstlerischen und anderen spielerischen
Handelns anhand der Mdoglichkeit, sich reaktiv auf einen unsicheren Bedeu-
tungsrahmen einzustellen. Nicht nur in seiner Erfahrungstheorie der Kunst,
sondern auch in seinen pidagogischen Texten geht es ihm um die Erliuterung
einer spezifischen Handlungsstruktur anhand eines dynamischen Verhiltnis-
ses von anvisierten Zwecken und eingesetzten Mitteln. Die pragmatistische
Idee einer durch grofle Anschaulichkeit und vorreflexive Kérperlichkeit mit-
bestimmten Handlungsfihigkeit baut Hans Joas aus und entwickelt aus ihr
unter dem Stichwort des kreativen Handelns eine nicht-rationalistische (oder
genauer: nicht-nur-rationalistische) Handlungstheorie des Gesellschaftlichen.
Abschlieffend wird zu fragen sein, wie sich eine solche Verankerung kiinst-
lerischer Handlungsformen im Gesellschaftlichen (die auch bei Pippin und
Dewey ein zentraler Gedanke ist) auf eine mdégliche Funktionalitit der Kunst
im heute neu zu bestimmenden sozialen Kontext auswirkt. Alle diese Fragen
miissen aktuell auch im Rahmen jener gesellschaftlichen Entwicklungen dis-
kutiert werden, die derzeit hiufig als >neoliberale Okonomisierung« beschrie-
ben werden.

Der Diskussion der drei Autoren mochte ich einige empirische Beobach-
tungen neuerer Phinomene und Debatten voranstellen, die auf einen funk-
tionalen Wandel in den bildenden und performativen Kiinsten hindeuten. Es
handelt sich um Phinomene einer Entautonomisierung der Kunst, die in den
Debatten unterschiedlich bewertet werden. Weder geht es mir um eine pau-
schale Ablehnung solcher Entwicklungen noch darum, das Aufgezihlte schon

https:/idol. 14.02.2028, 09:56:53. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=1 KXT.

121


https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

122

Judith Siegmund

deshalb zu affirmieren, weil es stattfindet. Die kurze Auflistung ist zunichst
—im Sinne einer feststellenden Beobachtung — deskriptiv gemeint.

Die Absicht, die dem vorliegenden Beitrag als ganzem zugrunde liegt, ist
also die, einen Blick auf Theorien zu werfen, an die sich im Nachdenken tiber
aktuelle Entwicklungen eventuell ankniipfen lieffe. In der philosophischen
Theorie der Kunst, so die Intuition, gibt es bereits Konzepte, mit deren begrift-
lichen Mitteln die beobachtbaren Tendenzen einer zunehmenden Integration
der Kunst ins Gesellschaftliche beschrieben und diskutiert werden kénnen.

INTEGRATIVE TENDENZEN

Folgende Beobachtungen lassen sich als Indizien fiir eine solche Integrations-
tendenz anfithren:* Erstens arbeiten viele Kiinstler explizit und implizit mit
einem politischen Anspruch. Ich meine damit den Anspruch, direkt, kritisch
und ungeschiitzt in gesellschaftliche und politische Vorginge einzugreifen
und so Einfluss auszutiben. Als Beispiel lassen sich hier aktivistische kiinst-
lerische Aktionen im sogenannten arabischen Friithling nennen; generell gilt
aber diese Beobachtung fir einen nicht unbetrichtlichen Teil der Kunst, die in
gesellschaftlichen Unterdriickungs- und Umbruchsituationen geschaffen wur-
de. Interessant ist in diesem Zusammenhang, dass der Theaterwissenschaft-
ler Hans-Thies Lehmann direkt von einer »Asthetik des Aufstands« spricht.’
Wichtig fiir die Bestimmung dieser Kunstformen sind nicht nur Uberschrei-
tungen von Gattungsgrenzen, konstitutiv fiir ihre Bestimmung ist vielmehr
auch die politische Situation, in denen sie jeweils entstehen.

Zweitens haben sich ganze Kunstgattungen herausgebildet, deren Wirkun-
gen eher im Sozialen und Regionalen liegen. Im englischsprachigen Diskurs
hat sich fiir sie die Bezeichnung Community Arts oder Social Arts herausgebil-
det, im deutschen Kontext spricht man lieber von partizipativer Kunst oder
Kontextkunst.® Die Performancetheoretikerin Shannon Jackson beispielweise

4 | Diese Gedanken habe ich bereits (in leicht verdanderter Form) gedufert in: Judith
Siegmund: »L'art pour I'art und Zweckfreiheit. Zum Verhéltnis von soziologischem und
philosophischem Autonomiebegriff«, in: Uta Karstein/Nina Tessa Zahner (Hg.): Auto-
nomie der Kunst? Zur Aktualitdt eines gesellschaftlichen Leitbildes, Wiesbaden 2015.
5 | Vgl. Hans-Thies Lehmann: »Asthetik des Aufstands«. Vortrag zu den Berliner Fest-
spielen am 16.10.2012, https://www.youtube.com/watch?v=X2KeX-JpOUg, abgerufen
am 7.11.2014.

6 | Vgl. ShannonJackson: Social Works. Performing Art, Supporting Publics, New York/
London 2011; Nato Thompson (Hg.): Living as Form, New York 2012; Karin Gludovatz/
Dorothea Hantelmann/Michael Lithy/Bernhard Schieder (Hg.): Handeln als Kunst und
Kunst als Handeln, Zirich 2010.

https:/idol. 14.02.2028, 09:56:53. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=1 KXT.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst

erklirt, dass es viele Wege fiir Kiinstler gebe, sich zu einer Heteronomie zu be-
kennen; diese Heteronomie kann laut Jackson beides zugleich sein: »dsthetisch
prizise und sozial effektiv«.”

Drittens schlagen immer mehr Akteure aus der Kunst, der Kunstvermitt-
lung, aber auch aus der Politik vor, man moge Kunst — gerade im Zeitalter
ihrer Massenproduktion — eher als kulturelle Arbeit oder als Bildungsarbeit
verstehen. So verstanden wire die Kunst ein kulturelles Feld, das durch seine
Existenz eine Art Humus bildet, auf dem im Sinne einer demokratischen kul-
turellen Atmosphire viel wachsen kann. Das wire zugleich eine Art der Demo-
kratisierung der kiinstlerischen Praxis.?

Viertens sollte in diesem Zusammenhang auch kurz auf den kreativen
Imperativ hingewiesen werden, dem heute viele, man kénnte sagen, fast alle
Menschen ausgesetzt sind. Freiheit als Aufforderung, ja als Zwang, kreativ
und frei zu handeln, um tiberhaupt wettbewerbsfihig zu bleiben, bestimmt
nach der Darstellung vieler Autorinnen und Autoren den Alltag der meisten
Menschen.’ Damit hat eine eigentiimliche Aneignung von Strategien stattge-
funden, die ehemals fiir die Kunst und das kiinstlerische Handeln reserviert
gewesen sind. Die Zweckfreiheit des Kiinstlerischen oder Asthetischen ist hier
— auf den ersten Blick gesehen — instrumentalisiert im Sinne eines problem-
l6senden Handelns.

Fiinftens wird Kunst vonseiten der Kiinstler immer mehr als gesellschaft-
liche Arbeit ausgegeben. Wenn tatsichlich kiinstlerisches Handeln als ge-
sellschaftliche Arbeit aufzufassen wire, dann hitte sich historisch sehr viel
geindert. Denn Kunst und Arbeit sind in der Geschichte der Moderne als
Gegensatz aufgefasst worden. Dies bedeutete fiir die Kunst, dass sie gerade
nicht den Gesetzen der Entlohnung und Bewertung, den Gesetzen der Niitz-
lichkeit und des Warentauschs unterworfen werden konnte. Kiinstlerisches
(und handwerkliches) Titigsein lieferte vielmehr die Kontrastfolie fiir die in
der Moderne im Allgemeinen »entfremdete«< Arbeit. Vermutlich geht es Kiinst-
lerinnen und Kiinstlern bei der Rede von »gesellschaftlicher Arbeit« um mehr
als nur um Anerkennung; es geht um Wirkungen und Auswirkungen der
Kunst in die Gesellschaft hinein, und das begriffliche Instrument zur Formu-
lierung eines solchen Wirkungsanspruchs ist der Arbeitsbegriff.

7 | S.Jackson: Social Works. Performing Art, S. 74.

8 | Vgl. Sabine Baumann/Leonie Baumann (Hg.): Kunstvermittlung zwischen Konfor-
mit4t und Widerstandigkeit, Wolfenbuttel 2009.

9 | Vgl. z.B. Axel Honneth (Hg.): Befreiung aus der Miindigkeit. Paradoxien des gegen-
wértigen Kapitalismus, Frankfurt a.M. 2002; Ulrich Brdckling: Das unternehmerische
Selbst, Frankfurt a.M. 2000; Christoph Menke/Juliane Rebentisch (Hg.): Kreation und
Depression. Freiheit im gegenwdrtigen Kapitalismus, Berlin 2010.

https:/idol. 14.02.2028, 09:56:53. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=1 KXT.

123


https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

124

Judith Siegmund

Sechstens wird Kunst in jiingeren Debatten hiufig als Wissensproduktion
oder als Forschung beschrieben. Man kann in diesem Zusammenhang eine
institutionell geplante und durchgefithrte Angleichung kiinstlerischer Pro-
jektarbeit an wissenschaftliche Forschungsprojekte beobachten, bei der eine
Vergleichbarkeit beider in Bezug auf ihre Planung, Finanzierung, Durchfiih-
rung und Evaluierung intendiert ist. Diese Umstrukturierung vollzieht sich
ungeachtet mancher Kritik, die sie begleitet.’ Im Gegenzug nehmen aber auch
einige Kiinstler die Begriffe des Wissens und Forschens in einem universellen
Verstindnis fiir ihre Arbeiten in Anspruch. In diesem Sinne beschiftigen sich
zurzeit viele Autorinnen und Autoren mit Fragen wie der nach dem kiinstleri-
schen Wissen."

Alle aufgezihlten Entwicklungen, Debatten und Phinomene verweisen
auf die Notwendigkeit, den Distinktionsmodus und den Autonomiegrad der
Kunst neu zu iiberdenken. Liefe sich kiinstlerisches Handeln als eine Hand-
lungsoption unter mehreren beschreiben, so kénnte man auch der in jlingsten
Kunstentwicklungen auftretenden Verwischung der Grenze zwischen Kunst
und Nichtkunst Rechnung tragen. Die Notwendigkeit einer genaueren Be-
stimmung des Verhiltnisses von kiinstlerischem und nichtkiinstlerischem
Handeln ist damit aber nicht ausgerdumt, sondern stellt sich lediglich in einer
neuen Art und Weise.

RoBERT PIPPIN: KUNST ALS HANDLUNG

Ein grundlegendes Angebot, Kunst als das Ergebnis einer Handlung zu ver-
stehen, die sich »in der Beziehung zwischen dem vom Kiuinstler Angestreb-
ten und der Antwort der Betrachter« vollzieht, prasentiert Robert Pippin in
seinen Vorlesungen iiber die Hegelsche Asthetik.'? Damit nimmt Pippin eine
wesentliche Akzentuierung innerhalb der Handlungstheorie vor: Die Resulta-
te von Handlungen, so Pippin, hingen grundsitzlich nicht allein von Zweck
und Mittel ab; vielmehr sind sie mit Hegel als etwas aufzufassen, dessen Sinn
sich erst im Zuge der Reaktion Anderer bildet. Hegels »grofies Projekt« be-

10 | Vgl. Tom Holert: »Unmittelbare Produktivkraft? Kiinstlerisches Wissen unter Be-
dingungen der Wissensdkonomies, in: Sybille Peters (Hg.), Das Forschen aller. Artistic
Research als Wissensproduktion zwischen Kunst, Wissenschaft und Gesellschaft, Bie-
lefeld 2013, S. 225-238.

11 | Die Debatten zu diesem Thema sind zu weitlaufig, als dass sie im Rahmen dieses
Aufsatzes dargestellt werden kdénnten. Stellvertretend sei genannt: Jens Badura/Selma
Dubach/Anke Haarmann/Dieter Mersch/Anton Rey/Christoph Schenker/German Toro
Pérez (Hg.): Kiinstlerische Forschung - Ein Handbuch, Ziirich/Berlin 2015.

12 | Robert Pippin: Kunst als Philosophie, Berlin 2012, S. 193.

https:/idol. 14.02.2028, 09:56:53. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=1 KXT.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst

steht laut Pippin in der Beschiftigung mit der Frage, »wie das Denken die
Sinnlichkeit beeinflussen kann und wie das Denken in Kérperbewegungen,
die wir als zuschreibbare Handlungen ansehen, sein bzw. [...] am Werk sein
kénnte.«3 Asthetische Intelligibilitit wird von ihm als »eine bestimmte sinn-
lich-affektive Modalitit der Intelligibilitit« bestimmt, die sich in Kunstwerken,
vor allem in den Werken der bildenden Kiinste, verkorpert. Unter Intelligi-
bilitit der Kunst versteht Pippin also nicht allein begriffliches Wissen — dies
diirfte all jene interessieren, die sich bemiihen, den Begriff des Wissens der
Kunst als eines spezifisch kiinstlerischen Wissens zu erliutern. Die Manifes-
tation eines Sinns durch seine Verkérperung in Kunstwerken ist bei Pippin
aber durchaus nicht als eine spezifische Form der Intelligibilitit angezeigt,
die sich allein in Kunstwerken finden ldsst; und deshalb kann die Intelligibi-
litdt der kiinstlerischen Praxis (deren Telos kiinstlerische Werke sind) nach
Pippin mit derjenigen anderer Handlungen verglichen werden.* So wie sich
in einer Handlung »wahrhaft manifestiere, wer eine Person wirklich ist«’, so
haben Kunstobjekte »fiir uns einen besonderen Sinn«.'® Der Kunst soll hier
ein paradigmatischer Status zukommen, jedoch wird nicht ganz klar, was es
ist, das diesen Status legitimiert.” Kiinstlerische Handlungen sind also nicht
als eigene Handlungen, die durch eine isthetische Differenz zu bestimmen
wiren, anzusehen. Vielmehr baue »Hegels Auffassung der Intelligibilitit von
Kunstwerken parasitir auf seiner allgemeinen Auffassung der gesellschaftli-
chen Intelligibilitit auf, unserer Intelligibilitit fiireinander, und zwar beson-
ders parasitir auf seinem Verstindnis der Intelligibilitit unserer kérperlichen

13 | Ebd., S. 63.

14 | Pippin sagt genau genommen mit Hegel: Es gibt verschiedene »Formen« des Be-
grifflichen - die Kunst hat eine andere als die Philosophie. Das h&ngt natiirlich mit He-
gels uniiblichem Begriff des Begriffs zusammen.

15 | Ebd., S. 162f.

16 | Ebd., S. 205. Vgl. auch G. W. F. Hegel: Enzyklop&die der philosophischen Wissen-
schaften, Frankfurt a.M. 1986, Bd. 1, § 140: »Was der Mensch tut, das ist er« (S. 277).
»Wenn dann aber ein stiimperhafter Maler und ein schlechter Poet sich damit trosten,
daBihrinneresvoll hoherldeale sei, so ist solches ein schlechter Trost, und wenn sie die
Forderung machen, man solle sie nicht nach ihren Leistungen beurteilen, sondern nach
ihren Intentionen, so wird solche Pratention mit Recht als leer und unbegriindet von der
Hand gewiesen« (S. 278): Der Mensch ist wesentlich nichts als »die Reihe seiner Taten«.
17 | Vgl. R. Pippin: Kunst als Philosophie, S. 217: »Trotz aller Eingeschranktheit von
Hegels Position gegenliber den schénen Kiinsten ist es doch die Kunst, die den unver-
meidlich »amphibischen« Status des Menschen am besten manifestiert und daher, ihm
zum Trotz, den Kampf um eine wechselseitige Intelligibilitédt und eine vereinbare Freiheit
ohne Herren und Knechte, Experten und Patienten bezeugt.«

https:/idol. 14.02.2028, 09:56:53. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=1 KXT.

125


https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

126

Judith Siegmund

Bewegungen als Handlungen.«*® Dass Pippin bereit ist, die Distinktionsfigur
der Kunst, die z.B. dem »>isthetischen Urteil«< Kants und seinen Lesarten im
20. Jahrhundert eingeschrieben ist, einzuschrinken, wenn nicht gar aufzu-
geben, wird anhand seiner kurzen Auseinandersetzung mit Adornos Asthetik
klar. Adorno wirft Hegel vor, »die Rettung der sinnlichen Besonderheit der
Kunst oder der Erinnerung an [die Sinnlichkeit, J. S.] als angemessene Auf-
gabe moderner Kunst« geopfert zu haben. Pippin bezeichnet diesen Anspruch
Adornos, das Utopische im Sinnlichen aufzuheben und der Kunst als Statt-
halterin zu iibertragen, als einen »romantischen Riickschritt [, der] durch die
Entwicklungslinie der modernen Kunst nicht bestitigt wird«.” Erkenntnis-
theoretisch gedacht basiere Adornos »Antinomie« von historischer Kontextua-
litdt und formaler Reinheit der Kunst »auf der Voraussetzung der Trennbarkeit
der sinnlichen und intellektuellen Fihigkeiten«, die »von Hegel heftig und
nachhaltig angegriffen wurde«.”® Wichtig ist in diesem Zusammenhang zu er-
wihnen, dass Pippin eine verbreitete Hegel-Lesart zuriickweist, nach der »das
Bediirfnis nach Kunst von der Philosophie befriedigt worden, die Kunst also
in der Philosophie aufgegangen sei«.?! Kunst geht nach der Pippinschen Lesart
Hegels nicht auf im Begrifflich-Philosophischen, ist aber auch nicht dessen
sinnliches Gegenteil.

Kunst als eine Handlung anzusehen, bedeutet fiir Pippin, sich »auf die-
selbe logische Struktur« zu beziehen, wie Hegel sie fiir die Darstellung der
»Beziehung zwischen subjektiver Gesinntheit und Tat« im Allgemeinen in An-
spruch nimmt. Die Intentionalitit und EntdufSerung der Kiinstlerin in die Ver-
kérperung des Werks steht — wie jede Handlung — im kontextuellen >Rahmenc
einer (immer historisch verstandenen) Offentlichkeit.

»lch denke es wird deutlich, dafl Hegel in Handlungen ebenso eine 6ffentliche, perfor-
mative und daher gesellschaftshistorische Dimension sieht [...]. Dieses Merkmal be-
inhaltet, dafl Handelnde in vollem Ernst Intentionen angeben kdnnen, die nicht»in« der
Tat erkennbar sind oder denen gar von dieser widersprochen wird (da die Tat fir ande-
re eine bestimmte Bedeutung zu einer bestimmten Zeit erhélt), und daf individuelle
Handelnde genausowenig iiber die angemessene Beschreibung dessen, was sie getan
haben, verfiigen, wie Kiinstler iber eine urheberrechtlich geschiitzte Beziehung zur Be-
deutung dessen, was sie hervorgebracht haben.«??

18 | Ebd., S. 206.
19 | Ebd., S. 90.
20 | Ebd., S. 107f.
21 | Ebd., S. 153.
22 | Ebd., S. 93.

https:/idol. 14.02.2028, 09:56:53. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=1 KXT.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst

Mafgeblich an dieser Formulierung ist, dass Pippin nicht unterscheidet zwi-
schen einer besonderen >kiinstlerischen« Intentionalitit und der Intentionali-
tit eines zielgerichteten Handelns, das beispielsweise seine Ziele kennt und
durchsetzt, wie z.B. im praktischen tiglichen Handeln. Wenn wir also von
einer Verkorperung der »Intentionen des Kiinstlers« reden, meinen wir damit
eine Verkorperung, die nicht »notwendig an die expliziten Intentionen gebun-
den ist, die der Kiinstler selbst zu formulieren vermochte«.?* Pippin spricht in
diesem Zusammenhang auch von der »Phinomenologie der ersten Person, die
uns erstin die Lage versetzt, auf addquate Art und Weise »dariiber zu diskutie-
ren, was Gelingen oder Scheitern fiir ein Darstellungsprojekt bedeuten«.?* Es
besteht eben kein »blof funktionaler« Zusammenhang zwischen einer Epoche
und ihren kiinstlerischen Werken, die diese Epoche zeigen; sondern es ist ein
je individuelles »Verstdndnis [...] der Welt, in der man lebt, ihrer Normen, Ge-
briuche, Ideale«, das sich anhand der kiinstlerischen Handlung verkorpert.
Diese intentionale Verkérperung sei Teil eines Narrativs, das in der »Ant-
wort der Betrachter« entsteht. »[J]edes Erbe, egal wie abhingig« es von einer
zuvor gemeinsam geteilten >Gestalt des Geistes« ist«, muss >herausgearbeitet
werdens, »und zwar in einer vorliufigen Weise und mit einer performativen
Dimension, die auch seine mégliche Rezeption und Revision durch eine Of-
fentlichkeit von Betrachtern impliziert«.” Es zeigt sich also, dass dieses >He-
rausarbeitens, das sich nicht im Geben von Griinden erschopft, als Verkorpe-
rung gedacht ist. Verkérpertes kann ein Narrativ erzeugen oder verindern; der
>Antwortcharakter< des Narrativs bedeutet zugleich, dass sich ein solches Nar-
rativ nicht von selbst fortschreibt, sondern dass seine Fortschreibung ein fort-
wihrendes Reagieren auf Herausarbeitungen darstellt. Umgekehrt formuliert
ist offentlich geteilte Bedeutung immer auch als sinnliche Verkorperung zu-
ganglich und nicht allein als eine Argumentationsstruktur des Griindegebens.
Von beiden Seiten aus gesehen — von der Seite derjenigen, die etwas »he-
rausarbeitens, indem sie sich in dieses entduflern, als auch von der Seite der
fragenden Reaktion als Interpretation desselben — sind die Anerkennungsbe-
dingungen fiir das Getane und Befragte »nicht stabil«.?® Generell werden »in
unserer Zeit unter den Bedingungen der Moderne, wie Pippin sagt, soziale
Anforderungen unklar, und isthetische Verbindlichkeit wird problematisch.?’
Das »Versprechen auf Bedeutung« steht im Allgemeinen unter einem grofe-
ren Druck,”® Skepsis und Ungewissheit prigen unser Selbstverstindnis. Ist es

23 | Ebd., S. 92f.
24 | Ebd., S. 127.
25 | Ebd., S. 193.
26 | Ebd., S. 80 u. 150.
27 | Ebd., S. 83.
28 | Ebd., S. 94.

https:/idol. 14.02.2028, 09:56:53. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=1 KXT.

127


https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

128

Judith Siegmund

itberhaupt noch méglich, »sich selbst in seinen Taten zu erkennen«?* Jeden-
falls bleibe es »ein modernes Schicksal«, es immer wieder zu versuchen und
»auf einer Verbindung mit den objektiven Bedingungen« zu beharren.*® Be-
deutung ist nach Hegel von allgemein sozialer Natur, auch wenn sie heute
prekir geworden ist.*! Dies manifestiere sich nicht allein in der Kunst. Aber
wenn es um die »Verkdrperung von Bedeutung« geht, dann sei die blofRe Exis-
tenz der Kunst eine »Annahme tiber die Moglichkeit einer 6ffentlich geteilten
Bedeutung«.*? Das konne als ein Versprechen auf Verstehen und Verstindi-
gung ausgelegt werden. Pippin spricht von einer »gewissen Vorwegnahme der
Antwort des Betrachters«, die wiederum selbst historischen Modifikationen
(Verinderungen im Lauf der Zeit) ausgesetzt ist.®

Welche Konsequenzen ergeben sich aus Pippins Hegel-Lesart nun fiir die
Distinktion der Kunst? Eine Unterscheidung, die Hegel noch traf, nimlich die
zwischen der >Prekaritit« kiinstlerischer Praxis und einer »echten wechselsei-
tigen Anerkennung, die sich in Institutionen der Gesellschaft objektiv verwirk-
lichen« wiirde, revidiert Pippin. Hegel habe sich nicht geirrt tiber die Kunst,
deren Bedeutung im Einzelnen instabil bleibe, aber er irrte sich tiber die »Ver-
wirklichung der Freiheit« in den anderen Institutionen.** Pippin begriindet
das damit, dass Hegel »insbesondere nicht voraussah, daf die Institutionen,
von denen er glaubte, sie wiirden echte wechselseitige Anerkennung objektiv
verwirklichen, eben dabei versagen und damit die Verwirklichung der Freiheit,
die den Kern seines Narrativs darstellt, problematisch machen wiirden.« Nach
Pippins Einschitzung kann die kiinstlerische Praxis »am besten manifestie-
ren [...], wie dieses jetzt unendliche >Problem«« der Instabilitit aller Bedeutung
»zu verstehen ist«.® Kunst als eine Praxis unter oder neben anderen Praktiken
(»wie der Dekoration, der politischen Selbstglorifizierung, den religiésen Ri-
tualen usw.«)*® ist deshalb eine distinkte Praxis, weil sie moglicherweise ge-
nauer zeigt, was alle Handlungen sind bzw. was sie (im Zeitalter der Moderne)
ausmacht. Das hiefle, Kunst ist die reine Verkoérperung von etwas, das in ande-
ren Praxen nur in Vermischung mit anderem mitgefiihrt wird. Die Distinktion
liegt also in der Reinheit der Verkérperung.

29 | Ebd., S. 96.
30 | Ebd., S. 98.
31 | Ebd., S. 103.
32 | Ebd., S. 152.
33 | Ebd., S. 152.
34 | Ebd., S. 104.
35 | Ebd., S. 217.
36 | Ebd., S. 69.

https:/idol. 14.02.2028, 09:56:53. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=1 KXT.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst

Deweys HANDLUNGSTHEORIE DER WISSENSCHAFT,
KunsT UND ERZIEHUNG

Nicht Instabilitit und Verunsicherung steht in Deweys pragmatistischer Theo-
rie des denkenden Handelns im Vordergrund, sondern die menschliche Fi-
higkeit, mit Instabilititen umzugehen, auf sie individuell problemlésend zu
reagieren. Besonders in seinen pidagogischen Schriften macht Dewey klar,
dass es nicht ausreicht, etablierte Handlungsmuster zu befolgen oder Gewohn-
heiten zu iibernehmen. Gerade das, was Kindern problematisch erscheint oder
sie irritiert, macht sie fihig, denkend und handelnd neue Ziele zu entwerfen.
Einen dhnlichen »Wandel von der Beobachter- zur Teilnehmerperspektive«
versucht Dewey auch in den philosophischen Wissenschaften zu etablieren.®®
Und auch seine Uberlegungen zum Status der Kunst sind geprigt von der Idee
des Experimentierens, das Dewey als eine menschliche Aktivitit auffasst, die
reflexiv, ja erfinderisch und problemlssend eingreift in Situationen, die zu-
nichst als unzureichende, d.h. als problematische Situationen erfahren worden
sind. »Das Ziel, wie es zunichst auftaucht, ist nicht mehr als ein >versuchswei-
ser Umrifi<. [...] In den meisten Fillen [...] bringt das Handeln aufgrund dieses
Umrisses Bedingungen zutage, die bisher tibersehen worden waren.«3 Deweys
Darstellung der Offenheit und Dynamik solcher Handlungen widerspricht
»ilteren Formen des Determinismus, der das Handeln zur bloRen Wirkung
von Ursachen in Situationen [...] macht«. Sowohl vom Reiz-Reaktions-Sche-
ma des Behaviorismus als auch von der Auffassung, Handlungen seien als
»Exekution von Absichten eines iiberpersonalen Geistes« aufzufassen, distan-
ziert sich Dewey.** Diese Distanzierungen sind fiir Uberlegungen zum Kunst-
handeln von Bedeutung, wurden kiinstlerische Handlungen doch oft unter
dhnlichen wie den hier zuriickgewiesenen Primissen dargestellt — z.B. wurde
die »Idiosynkrasie« der Kiinstler als eine Art von Seismografie beschrieben,
die lediglich das aufzeichnet, was sie verursacht hat, und die oben genannte,
auch von Robert Pippin betonte Differenz zwischen einem kulturellen Erbe
und dessen »Herausarbeitung durch die Kiinstler« vernachlissigt. Denkendes
Handeln als die »Herstellung einer inneren Verbindung von Erkennen und
Tun«* wird von Dewey bei weitem nicht nur fiir die Kunst in Anspruch ge-

37 | Anna Kreysing: Prozesse und Funktionen des Erkennens in &dsthetischer Erfah-
rung, Miinster 2015, S. 80.

38 | Michael Hampe: Erkenntnis und Praxis. Zur Philosophie des Pragmatismus, Frank-
furta.M. 20086, S. 242. Vgl. dazu auch John Dewey: Die Suche nach Gewiheit, Frankfurt
a.M. 2001, S. 7-53.

39 | John Dewey: Demokratie und Erziehung, Braunschweig 1964, S. 143.

40 | Hans Joas: Die Kreativitédt des Handelns, Frankfurt a.M. 1992, S. 219.

41 | J. Dewey: Die Suche nach GewifSheit, S. 10.

https:/idol. 14.02.2028, 09:56:53. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=1 KXT.

129


https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Judith Siegmund

nommen, und es stellt sich die Frage, ob kiinstlerisches Handeln mit Dewey
als eine Option unter anderen Optionen verstanden werden muss.

Gutes und richtiges Handeln ist sinndurchstromtes Handeln, ist Han-
deln, das inneren und nicht dueren Zwecken folgt.”? Ganz selbstverstindlich
nimmt Dewey damit fiir die Bestimmung gelingender Praxis die Kategorien
Zweck und Mittel in Anspruch, nicht aber ohne sie zu modifizieren und von
falschen Verstindnissen des Zweck-Mittel-Verhiltnisses abzugrenzen. Dewey
unterscheidet dabei Handlungsziele von Handlungsergebnissen. Ahnlich wie
Aristoteles geht er davon aus, dass ein zu erreichendes Ziel (telos) als Intention
strukturell an das Handlungsende gesetzt wird, und dhnlich wie Aristoteles
erldutert er die Annahme von Zielen als notwendige Voraussetzung von Hand-
lungen. Jedoch weist er darauf hin, dass das Vorausschauen eines Zieles in der
Gegenwart liegt, und das heif3t, das Ziel gibt als »vorhergesehenes Endergebnis
der Handlung die Richtung« und »beeinflufit die Schritte, die getan werden,
um es zu erreichen«.” Ziele konnen somit immer wieder modifiziert werden:
»Das Ziel ist genau ebenso ein Mittel zur Durchfithrung einer Tatigkeit wie ir-
gendein anderer Teil derselben.«#4 Dewey spricht daher »von einer reziproken
Beziehung zwischen Handlungszielen und Handlungsmitteln«.* Handlungs-
ziele kénnen einerseits unbestimmt sein, sie kénnen aber auch durch die Kon-
kretheit von zur Verfiigung stehenden Mitteln spezifiziert werden. »Indem wir
erkennen, daf} uns bestimmte Mittel zur Verfiigung stehen, stoflen wir erst
auf Ziele, die uns vorher gar nicht zu Bewufltsein kamen. Mittel spezifizieren
nicht nur Ziele, sie erweitern auch den Spielraum méglicher Zielsetzung.«#°

Geht man davon aus, dass den Handlungen von Kiinstlern und Kiinstle-
rinnen Intentionen zugrunde liegen (und vieles spricht dafiir, dies zu tun),
dann hiefRe dies, dass sich gerade durch die Auseinandersetzung mit Form-
und Materialqualititen Absichten und Ziele auch im kiinstlerischen Machen
immer wieder dndern konnen. Das Verfolgen von Intentionen durch Kiinst-
ler wire somit nicht nach Art eines rationalistischen Handlungsmodells zu
begreifen, in dem ein feststehendes Ziel durch einen korrekten Mitteleinsatz
erreicht wird. Vielmehr modifizieren die eingesetzten Mittel die Zwecke; und
Zwecke im Sinne von Zielsetzungen provozieren eine erneute Priifung und
Erprobung anderer Mittel.

42 | Ich gehe davon aus, dass die Handlungstheorie, die Dewey in Demokratie und Er-
ziehung entwickelt, auch seiner Kunsttheorie zugrunde liegt. Zur Legitimation dieser
Lesart seiner Kunsttheorie kann z.B. John Dewey: Kunst als Erfahrung, Frankfurt a.M.
1988, S. 325-328 herangezogen werden.

43 | J. Dewey: Demokratie und Erziehung, S. 139f. (Herv. im Orig. gesperrt).

44 | Ebd., S. 145 (Herv. im Orig. gesperrt).

45 | H. Joas: Die Kreativitadt des Handelns, S. 227.

46 | Ebd., S. 227.

https:/idol. 14.02.2028, 09:56:53. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=1 KXT.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst

Dewey wendet sich auch »gegen die gingige Tendenz, das Spiel durch
seine Zweckfreiheit von der Arbeit zu unterscheiden. Das Spielen enthilt, so
Dewey, durchaus Zwecke im Sinne einer inneren Handlungsregulation; es
besteht nicht in beliebigen Bewegungen, sondern erfordert oft hochste Kon-
zentration [...].« ¥ Spielen, Arbeiten und kiinstlerische Praxis sind daher bei
Dewey eng verwandt. Sie sind gekennzeichnet durch die Freiheit, Zwecke zu
etablieren und sie auch wieder fallenzulassen. »Arbeit, die von der Spielhal-
tung durchdrungen bleibt, ist Kunst [...] ihrem Wesen nach.«#® Die wesentliche
Unterscheidung, die Dewey trifft, ist nicht die zwischen einer Zweckfreiheit
kiinstlerischer Handlungen und der Zweckgerichtetheit anderer Handlungs-
formen, sondern er unterscheidet zwei Arten von Zwecken bzw. Zielen — inne-
re und von auflen gesetzte. Handlungen verlaufen nach Dewey anders, je nach-
dem, ob sie im Sinne eigener Zielsetzungen als zweckhaft erfahren oder durch
duflere Ziele erzwungen sind; erstere begleitet eine dynamische »Auffassung
vom Wesen des Zieles«, letztere hingegen spiegeln den statischen Charakter
des Ziels wider.” Uber das von auflen gesetzte Ziel schreibt Dewey:

»Es wird immer als fest angesehen; es ist etwas, das man erreichen und besitzen muf.
Bei dieser Auffassung ist die Tatigkeit nur ein unentbehrliches Mittel zu etwas ande-
rem, sie ist nicht um ihrer selbst willen wichtig oder bedeutsam. [...] [D]as von aufien
gesetzte Ziel fiihrt zu einer Trennung von Mittel und Zweck, wahrend das innerhalb einer
Handlung erwachsende Ziel (im Sinne eines Planes fir die Leitung einer Tatigkeit) stets
zugleich Mittel und Zweck ist [...].«%°

Das bedeutet nichts anderes, als dass im Falle des >gelingendens, weil intrin-
sisch motivierten Handelns die Handlung und ihre Resultate von der Handeln-
den selbst gerechtfertigt werden, wihrend im Falle des von auflen gesetzten
Handlungsziels auch die Rechtfertigung der Handlung von auflen gegeben
ist, also nicht von der Handelnden selbst vorgenommen wird.>! Kiinstlerisches
Handeln ist in diesem Sinne gelingendes Handeln, wenn man davon ausgeht,
dass in ihm Ziele selbst gewihlt, verfolgt und revidiert werden.

Es wire zu iberpriifen, inwieweit der Rahmen der Kunst heute eine
solche Handlungsweise zuldsst. Aber gehen wir einmal davon aus, dass
Deweys Beschreibung der Dynamik einer intrinsischen Zweckhaftigkeit

47 | Ebd., S. 228.

48 | J. Dewey: Demokratie und Erziehung, S. 274.

49 | Ebd., S. 145.

50 | Ebd. (Herv. im Orig. gesperrt).

51 | Vgl. Niklas Luhmann: Zweckbegriff und Systemrationalitat. Uber die Funktion von
Zwecken in sozialen Systemen, Tibingen 1968. Vgl. hierzu auch H. Joas: Die Kreativitat
des Handelns, S. 218ff.

https:/idol. 14.02.2028, 09:56:53. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=1 KXT.

131


https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

132

Judith Siegmund

auf kiinstlerisches Handeln heute zutrifft, dann stellt sich die Frage nach
der Vermittlung einer solchen Handlungsweise in ihren Resultaten und
Wirkungen. In seinem in sich etwas widerspriichlichen Buch »Kunst als Er-
fahrung« geht Dewey davon aus, dass Kunst dem »Ziel der unmittelbaren
Erfahrung« dient.> Unmittelbare Erfahrung, im Sinne einer groen Intensi-
tit, bedeutet auch die Moglichkeit, neue Erfahrungen zu machen und sich so
von Etabliertem abzusetzen — dies ist ein kollektiver Einfluss, den Kunst und
kiinstlerische Werke austiben. Freilich ist kiinstlerisches Handeln nicht die
einzige Form des Handelns, die solche Resultate einer letztendlich kollekti-
ven Neubesinnung hervorbringen kann — aber eine hervorragende, die sich
durch einen hohen imaginiren Anteil auszeichnet. Dewey fasst eine solche
Imagination, die im Rahmen der isthetischen Erfahrung von Kunst bzw. in
der »Interaktion« mit Kunstwerken freigesetzt wird und im Sozialen ihre An-
wendung findet, als Triebkraft gesellschaftlicher Verinderungen auf. Der Be-
griff Imagination steht bei Dewey fiir bildhaft-anschauliches Denken, das von
ihm als ganzheitliche Erfahrung vor anderen Weltzugingen (wissenschaftli-
cher Erkenntnis, Handeln, sprachlichen Aussagen) ausgezeichnet wird. Aus
dieser privilegierten Stellung der Imagination in der Kunsterfahrung lisst sich
laut Dewey die allgemeine gesellschaftstransformierende Kraft der Kunst ab-
leiten. Denn im imagindren Vorgriff auf Noch-nicht-Existierendes stecke die
Triebkraft jeder demokratischen Entwicklung. »Die ersten Bewegungen der
Unzufriedenheit und die ersten Ankiindigungen einer besseren Zukunft sind
immer in Kunstwerken zu finden.«53 Auch hier scheint die paradigmatische
Bedeutung der Kunst in ihrer >herausragenden< Vorbildrolle zu liegen; die
Frage nach der Distinktion der Kunst scheint in Bezug auf die ihr eigenen
Handlungsformen, aber auch in Bezug auf die Spezifitit ihrer Erfahrungs-
formen letztendlich unbeantwortet zu bleiben. Kunst — ihre Handlungs- und
Erfahrungsformen — stehen paradigmatisch fiir gelingendes Handeln in einer
demokratischen Gesellschaft.

Deweys Vorschlag sollte auch an aktuellen Debatten zu >neoliberalen< Auf-
fassungen kreativen gesellschaftlichen Handelns gemessen werden. Problem-
losendes kreatives Handeln, das einen hohen imaginativen Anteil in sich birgt,
istlingst zum Leitbild kreativer Okonomien geworden, in denen der Kunst, aber
auch der Wissenschaft eine eher dubiose Vorbildfunktion zugesprochen wird.
»Es ist die Freude, an den vielen Herausforderungen der Erfahrung zu wach-
sen und sich den Anforderungen der Situation kreativ zu stellen.«5 Stellt man
eine »gegliickte Handlung als erfolgreiche Anpassung an Umweltanspriiche«

52 | J. Dewey: Kunst als Erfahrung, S. 157.

53 | Ebd., S. 398.

54 | Jorg Volbers: »Zur Performativitat des Sozialene, in: Klaus W. Hempfer/Jorg Vol-
bers (Hg.), Theorien des Performativen, Bielefeld 2011, S. 141-160.

https:/idol. 14.02.2028, 09:56:53. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=1 KXT.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst

dar, ist damit auch jedem kiinstlerischen Handeln zunichst sein kritisches
Potential entzogen — dieser Einwand scheint auf den ersten Blick berechtigt.’
Horkheimers Einwand gegen Dewey, dieser behaupte, »dass unsere Ideen [...]
wahr sind, weil unsere Erwartungen erfiillt werden und unsere Handlungen
erfolgreich sind«®, lieRe sich als der Vorwurf reformulieren, Dewey habe eine
Theorie der »Bestitigung durch Erfolg« entworfen.” Auch in Bezug auf diesen
Einwand lasst sich mit Deweys Differenzierung von »inneren« und »dufleren
Zwecksetzungen« argumentieren. Jeder inneren Zielsetzung kann ein kriti-
sches Potential innewohnen — in dem Sinne, dass das zu lésende Problem erst
innerhalb eines in einer konkreten Situation verankerten Prozesses entsteht
und Bemithungen, es zu 16sen, viel weniger instrumentalisierbar sind, als das
zunichst erscheint. Anders formuliert: Nicht der Erfolg wire das Ziel, denn
dieser ist extern als Wert gesetzt. Eine Wahrheitsforderung, wie sie implizit
in Horkheimers Kommentar zu Dewey als normativer Maf3stab enthalten ist,
ist ebenfalls immer extern im Sinne bereits geltender Regeln und Normen.
Vielmehr ginge es um »intelligente« Lésungen »sozialer Herausforderungens,
solcher Herausforderungen, die zuerst einmal erlebt und gefunden werden
miissen.’® In kiinstlerischen Handlungen — so wie in anderen demokratischen
Prozessen — geht es um das Erzeugen neuer Erfahrungen, um die Heraus-
arbeitung von Nicht-Anerkanntem und Nicht-Etabliertem. Dass die Kunst so
nicht Teil kreativer Okonomien werden kann, lieRe sich eventuell darstellen,
geht es in deren Rahmung doch immer um ckonomischen (also extern ver-
ordneten) Erfolg sowie um die Bestitigung von Anerkanntem mit Hilfe neuer
Mittel und Wege.

Ahnlich wie in Robert Pippins Lesart von Hegels Asthetik ist Kunst hier
doch letztendlich als gesellschaftlich nicht gesichert bzw. prekir gedacht, denn
sie ist ihrem Wesen nach nicht auf externe Zwecke ausgerichtet, so Dewey.
Sie ist begriindet in der Intentionalitit Einzelner, die nicht nur die Intention
im Beginnen meint, sondern ebenso eine Rechtfertigung des Getanen, des-
sen soziale Anerkennung nicht gesichert ist. Ebenfalls als prekir deutet Dewey
letztendlich die Situation politischer demokratischer Institutionen, fiir die die
Dynamik kiinstlerischen Handelns eine Vorbildrolle darstellen kann. Diese
institutionelle Prekaritit in der Epoche der Moderne hatte Pippin gegen Hegels

55 | Thomas Noetzel: »Die politische Theorie des Pragmatismuse, in: A. Brodocz/G. S.
Schaal (Hg.), Politische Theorie der Gegenwart, Band |, Opladen 2002, S. 157-183.

56 | Max Horkheimer: Zur Kritik der instrumentellen Vernunft, Frankfurt a.M. 1967,
S. 49.

57 | Vgl. Th. Noetzel: »Die politische Theorie des Pragmatismus«, S. 167.

58 | Axel Honneth: »Demokratie als reflexive Kooperation. John Dewey und die Demo-
kratietheorie der Gegenwarte, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsétze zur
praktischen Philosophie, Frankfurt a.M. 2000, S. 282-310, hier S. 298.

https:/idol. 14.02.2028, 09:56:53. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=1 KXT.

133


https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

134

Judith Siegmund

Verstindnis von »Institutionen der Gesellschaft, in denen sich Anerkennung
objektiv verwirklichen« sollte, geltend gemacht. Kunst fithrt bei Hegel in Pip-
pins Lesart ihre prinzipielle Ungesichertheit vor, bei Dewey liegt der Schwer-
punkt ihrer Bestimmung auf ihrer reaktiven Intelligenz und Intensitit infolge
des offenen Ausgangs ihrer Handlungen im unsicheren gesellschaftlichen
Rahmen.

HANS JoAs: KREATIVITAT ALS NICHTRATIONALES HANDELN

Hans Joas hat 1992 ankniipfend an John Deweys Handlungstheorie eine Theo-
rie des kreativen Handelns entworfen und sie rationalen sowie normativ orien-
tierten Handlungstheorien in Philosophie und Soziologie entgegengesetzt —
oder besser gesagt: beiden Handlungstypen einen dritten Handlungstyp, den
des kreativen Handelns, hinzugefiigt. Joas macht sich Deweys Kritik an der
Trennung von Erkennen und Handeln zu eigen und wirft rationalen Hand-
lungstheorien vor, sie teilten implizit die »Annahme, dafl das menschliche Er-
kennen vom Handeln unabhingig sei oder sich doch zumindest von diesem
unabhingig machen kénne und solle«.” Besagte Trennung sei die Vorausset-
zung dafiir, iberhaupt nach dem Zweck-Mittel-Schema einen Akt der Zweck-
setzung vorzunehmen. Er nennt dies »eine teleologische Deutung der Inten-
tionalitit des Handelns«, womit er den Teleologiebegriff problematisiert.®® Die
Thematisierung der Situation, aus der heraus jedes Handeln stattfindet, wird
von Joas einer Teleologie entgegengesetzt.! »Handlungen sollen damit als Ant-
worten auf Situationen gedacht werden [...].«®?

Worauf es Joas in seiner weit ausholenden und kenntnisreichen Darstellung
ankommit, ist, eine Handlungstheorie zu entwerfen, die sowohl in dem Begeh-
ren der Einzelnen verankert ist, ihre »sozialen Ordnungen anzuerkennen, als
wiren sie ein Werk ihres Willens«, als auch ihre kreativen Handlungen als
im Sozialen fundiertes Handeln darstellt.®® Kreative individuelle Handlungen
sind laut Joas nicht unter funktionalistischen Primissen subsumierbar.

59 | H. Joas: Kreativitdt des Handelns, S. 231. Vgl. auch J. Dewey: Die Suche nach
GewiBheit. Eine Untersuchung des Verhéltnisses von Erkenntnis und Handeln, Frankfurt
a.M. 1998.

60 | Meines Erachtens ist die Zuriickweisung des Teleologiebegriffs nicht notwendig
fur Joas’ Entwicklung des kreativen Handlungsmodells, er benutzt diesen Begriff zur
akzentuierten Kennzeichnung rationaler und normistischer Handlungstheorien.

61 | Vgl. H. Joas: Die Kreativitdt des Handelns, S. 235.

62 | Ebd.

63 | Ebd., S. 347.

https:/idol. 14.02.2028, 09:56:53. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=1 KXT.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst

Die Kritik an Theorien des rationalen Handelns bezieht sich dabei im
Wesentlichen auf drei implizite Unterstellungen, die diese mit sich fiihren,
»und zwar eben unabhingig davon, ob sie Rationalitit enger oder weiter, uti-
litaristisch oder normativistisch fassen«: »Sie unterstellen den Handelnden
erstens als fihig zum zielgerichteten Handeln, zweitens als einen Kérper be-
herrschend, drittens als autonom gegentiiber seinen Mitmenschen und seiner
Umwelt.«% Alle drei Punkte werden von Joas problematisiert — in der Absicht,
eine kreative Dimension allen Handelns aufzuzeigen, die in anderen Hand-
lungsmodellen konstitutiv vernachlissigt bleibt. »Selbst innerhalb eines als
Nutzenverfolgung gedachten Handelns tritt ja Kreativitit auf, da die geeigne-
ten Handlungsmittel oft nicht zuhanden sind, sondern erst geschaffen werden
miissen, und da auch zur Konzipierung einer geschickten Strategie schépferi-
sche Eigenleistungen erforderlich sind.«% Empirischer Beleg fiir eine solche
Allgegenwart des Kreativen ist fiir Joas eine kulturelle Vielfalt, die einer Sub-
sumtion durch »iibergreifende Deutungssysteme« entgegensteht.®® Ausgehend
von der >postmodernenc« Kritik, die er teilweise fiir berechtigt halt, korrigiert
Joas nicht zuletzt die Handlungstheorie des Habermasschen Typs. Den durch
die Postmoderne eingeforderten Versuch der Revision soziologischer Theorie
nimmt Joas aus der Perspektive pragmatistischer Tradition vor. Ein weiteres
Argument fiir die Notwendigkeit einer solchen Revision ist, dass Schemata
teleologischer Handlungstheorien weder anwendbar seien auf »routiniertes
noch sinnerfiilltes, weder kreatives noch existenziell reflektiertes Handeln«.*”

Joas will nicht behaupten, alle gesellschaftlichen Prozesse seien als inten-
tional zu verstehen, noch meint er, »unintendierte Handlungsfolgen wiirden
latent zur Erfiillung eines funktionalistischen Systems beitragen«.®® »Wenn
funktionalistische Modelle damit gerechtfertigt werden, dafl sie den Nutzen
und das regelmiflige Auftreten solcher unintendierten Folgen systematisch
ins Kalkiil ziehen, dann 143t sich dem entgegenhalten, dafl gerade auf die-

64 | Hans Joas: »Die Kreativitdt des Handelns«. Sozialanthropologische Arbeitspapie-
re Nr. 65, hg. v. Peter Probst (FU Berlin, Institut fiir Ethnologie, 1995), S. 2;
http://www.polsoz.fu-berlin.de/ethnologie/publikationen/saap/SAAP_065_Hans_
Joas_1995.pdf, abgerufen am 4.3.2015.

65 | H.Joas: Die Kreativitdt des Handelns, S. 342.

66 | Ebd., S. 343.

67 | Ebd., S. 230. Damit widerspricht Joas in gewisser Weise seiner eigenen Darstel-
lung von Deweys Handlungstheorie, die doch in einem modifizierten Zweck-Mittel-Deu-
tungsschema operiert; Deweys Theorie nenntJoas nicht-teleologisch und unterscheidet
sie somit von teleologischen Handlungsmodellen.

68 | Ebd., S. 336ff.

https:/idol. 14.02.2028, 09:56:53. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=1 KXT.

135


https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Judith Siegmund

sem Wege das gemeinte Phinomen seiner Sprengkraft beraubt wird.«%® Die
Pluralitit verschiedenster Akteure mit unterschiedlichen Intentionen sowie
ihre unintendierten Handlungsfolgen widersprechen also »holistischen« oder
funktionalistischen Modellen von Gesellschaft. Die Sozialitit der Gesellschaft
muss anders gedacht werden — als eine Synthese verschiedener Handlungen.
»Integrierte Kreativitit« ist laut Joas hierbei als eine fundamentale Kategorie
zu berlicksichtigen.

Zwei Nachfragen dringen sich vor dem Hintergrund heutiger Kreativi-
titsdebatten auf. Erstens: Ist problemlésendes Handeln iiberhaupt noch ge-
nuin kreatives Handeln? Oder ist die Kreativitit darin derart in den Dienst
genommen, dass sich gar nicht mehr von einer solchen sprechen lisst? Und
zweitens: Lisst sich die Rolle, die kreatives Handeln in der Gesellschaft spielt,
heute noch affirmativ bestimmen? Auch wenn es so erscheint, als seien die
Hauptargumente in Bezug auf die erste Frage erst nach dem Erscheinen von
Die Kreativitit des Handelns in der Debatte entwickelt worden, leistet Joas doch
bereits in seinem Buch eine systematische, theoriegeschichtlich begriindete
Positionierung. Die Verwirrung, die der Kreativititsimperativ heute im Rah-
men institutionalisierter Forderungen, die an die Subjekte herangetragen
werden, stiftet, entsteht unter anderem daraus, dass Kreativitit weithin als et-
was aufgefasst wird, das sich weder mit problemlésendem Denken noch mit
intentionalem Handeln vertrigt.”” Hier zeigt Joas — in gewisser Weise schon
vor dem Entstehen der kritischen Debatten zur Kreativititsanmutung — zwei
Theorietraditionen des Begriffs auf: eine nietzscheanisch-lebensphilosophi-
sche Tradition einerseits und eine pragmatistische andererseits.” »[D]er Prag-
matismus verortet die Kreativitit im alltdglichen menschlichen Handeln und
sieht in der Wissenschaft eine Ausformung dieses Potentials; die Lebensphilo-
sophie dagegen setzt Kreativitit dem Alltag und der normalen Wissenschaft
scharf entgegen.«”> Wahrend pragmatistisches Denken laut Joas vornehmlich
in den USA vorzufinden sei, habe sich in Deutschland und Frankreich eher
die lebensphilosophische Lesart des Kreativititsbegriffs durchgesetzt. Und
hier scheint auch ein Schliissel fiir unterschiedliche Zuordnungen kiinstle-
rischen Handelns zu Gesellschaft und Wissenschaft zu liegen. Denn in der
lebensphilosophischen Auffassung der Kreativitit »wird der Nexus zwischen
Kreativitit und Handeln durchschnitten« und »Kreativitit wird als willkiirli-
che Produktion von Bedeutungen und unkontrolliertes Spiel verstanden statt

69 | Ebd., S. 338. Als ein Beispiel funktionalistischer Handlungsmodelle nennt Joas
die soziologische Systemtheorie Niklas Luhmanns, gegen die ersich (ebenfalls) wendet.
70 | Vgl. z.B. A. Honneth (Hg.): Befreiung aus der Miindigkeit; U. Brockling: Das unter-
nehmerische Selbst; Andreas Reckwitz: Die Erfindung der Kreativitét, Berlin 2012.

71 | H.Joas: Die Kreativitédt des Handelns, S. 290.

72 | Ebd., S. 367.

https:/idol. 14.02.2028, 09:56:53. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=1 KXT.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst

als stindige Reorganisation unserer Verhaltensgewohnheiten und Institutio-
nen«.”* Mit einem Zitat von Jochen Schmidt macht Joas klar, dass die Kunst
innerhalb ihres Genialitdtsdispositivs nichtfunktional gedacht werden muss
und von kiinstlerischem Handeln nur in einem sehr eingeschrankten Sinn die
Rede sein kann. Kreativitit im Sinne von Genialitit ist dann

»nicht schopferisch im Sinne positiven Hervorbringens. Sie lebt aus einer negativen Dia-
lektik, die erstin der Vernichtung aller konkreten Positionen das Gefiihl schopferischer
Freiheit vermittelt, erst durch die Abschaffung bestehender Wirklichkeiten und Werte
das schopferische All der Mdglichkeiten eréffnet und nicht mehr als dieses will. Es ist
eine Genialitat, die in einem abstrakten Absolutheitsanspruch sich selbst zum Ziele
hat. Sie verzichtet der uneingeschrankten Potentialitat zuliebe auf jede Aktualitdt.«’

Der hier formulierte Verzicht auf Aktualitit und die Konzentration auf das
Gefiihl schopferischer individueller Freiheit sind es, die die Forderung, Kreati-
vitit in 6konomische und gesellschaftliche Abldufe zu integrieren, als eine in
sich widerspriichliche Programmatik kennzeichnen, in der die Subjekte dauer-
haft mit einer Uberforderung konfrontiert sind.”” Joas’ eigenes Projekt, das
sich auf einen pragmatistischen Kreativititsbegriff beruft, wird vor der Folie
dieser Unterscheidung verschiedener Kreativititsauffassungen sehr deutlich,
und die Erliduterung von Kreativitit als problemlésendem Handeln bekommt
so ihren theoriegeschichtlichen Kontext.

Aber lisst sich Kreativitit ohne schlechtes Gewissen heute noch so unein-
geschrinkt affirmativ bestimmen? Dies war die zweite Frage. Sehr wichtig
ist es, in diesem Zusammenhang auf Deweys Unterscheidung von internen
und externen Zwecken zuriickzukommen. Denn in einem Setting extern fest-
gelegter Zweck- und Zielvorgaben kann Kreativitit zwar auf den ersten Blick
als problemlésend angesehen werden; es handelt sich dann nicht mehr um
diejenige Kreativitit, die Dewey meint und auf die Joas sich berufen mochte.
Handlungsintentionalitit wird von Joas daher auch nicht als ein Hinarbeiten
auf Motive bestimmt oder als Durchfithrung von zuvor gefassten Plinen, son-
dern die eigene »Setzung von Zwecken |[...] ist Resultat einer Reflexion auf die

73 | Ebd., S. 290.

74 | Ebd., S. 367f. Vgl. Jochen Schmidt: Die Geschichte des Genie-Gedankens in der
deutschen Literatur, Philosophie und Politik 1750-1945, 2 Bde. Darmstadt 1985,
S. 165.

75 | Vgl. Alain Ehrenberg: Das erschipfte Selbst. Depression und Gesellschaft in der
Gegenwart, Frankfurt a.M. 2008; U. Brockling: Das unternehmerische Selbst; Judith
Siegmund: »Was ist das Andere des Prekdren? Uberlegungen zu prekarer Arbeit heu-
te«, in: Zeitschrift fiir Geschlechterforschung und visuelle Kultur, Heft 53/Juni 2012,
S.52-62.

https:/idol. 14.02.2028, 09:56:53. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=1 KXT.

137


https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Judith Siegmund

in unserem Handeln immer schon wirksamen, vor-reflexiven Strebungen und
Gerichtetheiten«.”® Unter Intentionalitit versteht Joas, dass wir unser Verhal-
ten laufend steuern und uns hierbei auf der einen Seite stindig auf uninten-
dierte Handlungsfolgen riickbeziehen wie auch auf der anderen Seite »Werte
und ideale Vorstellungen iiber eine gelungene Personlichkeit oder gelunge-
ne Gemeinschaft« als Mafstibe einbeziehen.”” Diese »kontinuierliche Revi-
sion«”® versteht Joas zuletzt auch mit Abraham Maslow als eine Synthese von
Rationalitit und Kreativitit: »[AJuf das Spontane folgt das Uberlegte, auf die
totale Akzeptierung folgt Kritik; auf die Intuition folgt strenges Denken; nach
dem Wagnis kommt Vorsicht; nach der Phantasie und Imagination kommt die
Wirklichkeitserprobung.«7 Es miisste iiberlegt werden, warum der Begriff der
Kreativitit hier noch allein als Stichwortgeber fungiert, handelt es sich doch
eher um eine Synthese von Ordnung und Unordnung, von rationalem und
kreativem Handeln. Ganz deutlich wird indessen, dass ein solcher Handlungs-
modus sich nicht mit extern gesetzten und starren Zwecksetzungen vertragen
kann. Die Tatsache, dass sich uns die Welt im Rahmen unserer Handlungen
erschliefit, bedeutet eben im Rahmen einer solchen Theorie der integrierten
Kreativitit auch, dass die Handelnden im Zuge ihrer Handlungen verschie-
dene Deutungen anwenden und wieder verwerfen; das sind im Sinne des Ver-
suchs der Anerkennung von Ordnungen auch teleologische Deutungen. Nicht
nur Fremdzwang, sondern auch »Selbstzwang« kann ein kreatives Verhalten
verunmoglichen, nimlich dann, wenn er eine starre Zwecksetzung nach sich
zieht.®

Nach diesem lingeren Exkurs in die Sozialtheorie des kreativen Handelns
lasst sich nun die eingangs gestellte Frage nach der Sozialitit kiinstlerischen
Handelns neu thematisieren. Joas stellt ganz richtig fest: »Jede Handlungs-
theorie, die beim rationalen Handeln einsetzt, produziert ja notwendig ein
Gegenbild des Nicht-Rationalen. Sie wirft iiber die phinomenale Vielfalt des
Handelns sogleich ein wertendes Raster.«® Und als ein Gegenbild galten bzw.
gelten zweifelsohne die Kunst und ihre Handlungsformen. Andert sich die
allgemeine Handlungstheorie der Gesellschaft in dem Sinne, wie Joas das
ausfiihrt, wird dem Handlungsmodell also gleichberechtigt eine kreative Di-
mension eingeschrieben und diese sogar mit rationalen Handlungsformen

76 | H.Joas: Die Kreativitadt des Handelns, S. 232, vgl. S. 237.

77 | Ebd., S. 238.

78 | Ebd., S. 237.

79 | Ebd., S. 373, vgl. Abraham Maslow: Psychologie des Seins, Miinchen 1986,
S. 148.

80 | Ebd., S. 228.

81 | H. Joas, »Die Kreativitdt des Handelns«, Sozialanthropologische Arbeitspapiere
Nr. 65 (s.0. Anm. 64), S. 1.

https:/idol. 14.02.2028, 09:56:53. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=1 KXT.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst

»vers6hnt¢, so muss sich auch das Gegenbild der Kunst und ihrer Handlungen
verindern. Zu erwarten ist daher, dass kiinstlerisches Handeln nicht linger als
das schlechthin Andere oder als ein »>Auflen< rationalen Handelns angesehen
werden kann, da das spezifisch kiinstlerische Handlungsmodell nun - Joas
sagt: konstitutionstheoretisch — Teil einer allgemeinen Handlungslogik gewor-
den ist. Eine solche Umstrukturierung hat zur Folge, dass sich kiinstlerisches
Handeln nun (mit Deweys Handlungstheorie) als ein Handeln verstehen lisst,
das von inneren Zwecken und Zielen geleitet ist, die einer stindigen Revision
unterliegen. In diesem Sinne lisst sich von einer Funktionalitit der Kunst
sprechen, die freilich nicht in den »funktionalistischen« rationalen Handlungs-
modellen aufgeht, von denen Joas sich in seinem kreativen Handlungsmodell
abgrenzt. »Deweys Kritik des Zweck/Mittel-Schemas fiir die Deutung mensch-
lichen Handelns ist [...] motiviert von seiner Weigerung, ein unter Fremd- oder
Selbstzwang stehendes (Arbeits)Handeln als Prototyp fiir eine Handlungs-
theorie zu akzeptieren.«®* Das Eigene des kiinstlerischen Handelns wire also
gekennzeichnet durch eine solche Weigerung, die zugleich »auch Passivitit,
Sensibilitdt, Rezeptivitit, Gelassenheit umschliefit. Dies bedeutet einen Hand-
lungsbegrift, der nicht die ununterbrochene Aktivitit als Hervorbringung ein-
zelner Akte bezeichnet, sondern eine bestimmte Struktur des Verhiltnisses
zwischen dem Organismus Mensch und seiner Umwelt.«® Kreatives Handeln,
welches sich weigert, externe Zwinge als leitend anzuerkennen, wire aber
nicht genuin der Kunst vorbehalten.

VoRLAUFIGES FazIT

Der Vorstellung, die Kunst sei von anderen Titigkeitssphiren aufgrund spe-
zifischer Handlungsformen unterschieden, die unter anderem auf der An-
nahme distinkter und fir die Kunst spezifischer Handlungsformen beruht,
lassen sich Handlungstheorien gegentiberstellen, die eine >Nichtdistinktion
der Kunst« von anderen Handlungsformen konzipieren. Robert Pippin, John
Dewey und Hans Joas haben je auf ihre Weise Handlungstheorien entwickelt,
auf die das zutrifft. Mit Hilfe dieser Theorien lisst sich eine zu beobachtende
Verwischung der Grenze zwischen kiinstlerischem und nichtkiinstlerischem
Handeln beschreiben. John Deweys Unterscheidung von internen und exter-
nen Zwecken als eine wesentliche Differenzierungsstrategie zur Unterschei-
dung instrumentellen und nichtinstrumentellen Handelns stellt dabei eine
Begrifflichkeit zur Verfiigung, mit deren Hilfe sich eine Instrumentalisierung
der Kunst im Sinne ihrer Indienstnahme vor der Folie einer solchen nichtdis-

82 | Ebd., S. 9.
83 | Ebd., S. 11.

https:/idol. 14.02.2028, 09:56:53. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=1 KXT.

139


https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

140

Judith Siegmund

tinkten Handlungstheorie zuriickweisen lisst. Der Verzicht auf eine strenge
handlungstheoretische >Autonomie« der Kunst fithrt also nicht zwingend zu
einer Affirmation ihrer Instrumentalisierung. Die genannte Unterscheidung
von internen versus externen Zwecken von Handlungen wird auch von Hans
Joas aufgegriffen, dessen Theorie des kreativen Handelns gleichwohl unter
dem Aspekt befragt werden muss, inwiefern sie eine >neoliberale< Instru-
mentalisierung des kreativen Handelns denkbar macht oder nahelegt. Vieler-
lei Handlungen aber — auch innerhalb der Kunst — stehen nach wie vor unter
Fremd- und Selbstzwang; auch hier lisst sich eine Verwischung der Grenze
zwischen kiinstlerischem und nichtkiinstlerischem Handeln wahrnehmen.

LITERATUR

Badura, Jens/Dubach, Selma/Haarmann, Anke/Mersch, Dieter/Rey, Anton/
Schenker, Christoph/Toro Pérez, German (Hg.): Kiinstlerische Forschung —
Ein Handbuch, Zuirich/Berlin 2015.

Baumann, Sabine/Baumann, Leonie (Hg.): Kunstvermittlung zwischen Konfor-
mitit und Widerstindigkeit, Wolfenbiittel 2009.

Brockling, Ulrich: Das unternehmerische Selbst, Frankfurt a.M. 2000.

Dewey, John: Demokratie und Erziehung, Braunschweig 1964.

—: Kunst als Erfahrung, Frankfurt a.M. 1988.

—: Die Suche nach Gewifsheit, Frankfurt a.M. 2001.

Diising, Klaus: Die Teleologie in Kants Weltbegriff. Kantstudien, Ergdnzungsheft
96, Bonn 1968.

Ehrenberg, Alain: Das erschipfte Selbst. Depression und Gesellschaft in der Gegen-
wart, Frankfurt a.M. 2008.

Gludovatz, Karin/Hantelmann, Dorothea/Liithy, Michael/Schieder, Bernhard
(Hg.): Handeln als Kunst und Kunst als Handeln, Ziirich 2010.

Hampe, Michael: Erkenntnis und Praxis. Zur Philosophie des Pragmatismus,
Frankfurta.M. 2006.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaf-
ten, Frankfurt a.M. 1986.

Holert, Tom: »Unmittelbare Produktivkraft? Kiinstlerisches Wissen unter Be-
dingungen der Wissens-okonomie, in: Sybille Peters (Hg.), Das Forschen
aller. Artistic Research als Wissensproduktion zwischen Kunst, Wissenschaft
und Gesellschaft, Bielefeld 2013, S. 225-238.

Honneth, Axel: »Demokratie als reflexive Kooperation. John Dewey und die
Demokratietheorie der Gegenwart, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit.
Aufsitze zur praktischen Philosophie, Frankfurt a.M. 2000, S. 282-310.

— (Hg.): Befreiung aus der Miindigkeit. Paradoxien des gegenwidrtigen Kapitalis-
mus, Frankfurt a.M. 2002.

https:/idol. 14.02.2028, 09:56:53. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=1 KXT.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Gedanken zu einer sozialen Handlungstheorie der Kunst

Horkheimer, Max: Zur Kritik der instrumentellen Vernunft, Frankfurt a.M. 1967.

Jackson, Shannon: Social Works. Performing Art, Supporting Publics, New York/
London 2011.

Joas, Hans: Die Kreativitit des Handelns, Frankfurt a.M. 1992.

—: »Die Kreativitit des Handelns«. Sozialanthropologische Arbeitspapiere Nr.
65, hg. v. Peter Probst (FU Berlin, Institut fiir Ethnologie, 1995), http://
www.polsoz.fu-berlin.de/ethnologie/publikationen/saap/SAAP_oGs5_
Hans_Joas_1995.pdf, abgerufen am 4.3.2015.

Kambartel, Friedrich: »Zur Philosophie der Kunst. Thesen iiber zu einfach ge-
dachte begriffliche Verhiltnisse«, in: Franz Koppe (Hg.), Perspektiven der
Kunstphilosophie, Frankfurt a.M. 1991, S. 15-26.

Kreysing, Anna: Prozesse und Funktionen des Erkennens in Asthetischer Erfoh-
rung. Diss., ETH Ziirich (erscheint 2015 im mentis-Verlag, Miinster).

Lehmann, Hans Thies: »Asthetik des Aufstands«. Vortrag zu den Berliner
Festspielen am 16.10.2012, https://www.youtube.com/watch?v=X2KeX-
JpoUg, abgerufen am 7.11.2014.

Luhmann, Niklas: Zweckbegriff und Systemrationalitit. Uber die Funktion von
Zwecken in sozialen Systemen, Tiibingen 1968.

Maslow, Abraham: Psychologie des Seins, Miinchen 1986.

Menke, Christoph/Rebentisch, Juliane (Hg.): Kreation und Depression. Freiheit
im gegenwirtigen Kapitalismus, Berlin 2010.

Noetzel, Thomas: »Die politische Theorie des Pragmatismus«, in: A. Bro-
docz/G. S. Schaal (Hg.), Politische Theorie der Gegenwart, Band I; Opladen
2002, S. 157-183.

Pippin, Robert: Kunst als Philosophie, Berlin 2012.

Recki, Birgit: »Das Schéne als Symbol der Freiheit. Zur Einheit der Vernunft in
dsthetischem Selbstgefiihl und praktischer Selbstbestimmung bei Kant,
in: Hermann Parret (Hg.), Kant’s Asthetik. Kant’s Aesthetics. L'esthétique de
Kant, Berlin/New York 1998, S. 386-402.

Reckwitz, Andreas: Die Erfindung der Kreativitit, Berlin 2012.

—: »Asthetik und Gesellschaft — ein analytischer Bezugsrahmenc, in: Andreas
Reckwitz/Sophia Prinz/Hilmar Schifer (Hg.), Asthetik und Gesellschaft.
Grundlagentexte aus Soziologie und Kulturwissenschaften, Berlin 2015,
S.13-54.

Schmidt, Jochen: Die Geschichte des Genie-Gedankens in der deutschen Literatur,
Philosophie und Politik 1750-1945. 2 Bde. Darmstadt 198s.

Siegmund, Judith: »Was ist das Andere des Prekiren? Uberlegungen zu preki-
rer Arbeit heute«, in: Zeitschrift fiir Geschlechterforschung und visuelle Kultur,
Heft 53/Juni 2012, S. 52-62.

—: »L’art pour I'art und Zweck{reiheit. Zum Verhiltnis von soziologischem und
philosophischem Autonomiebegriff«, in: Uta Karstein/Nina Tessa Zahner

https:/idol. 14.02.2028, 09:56:53. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=1 KXT.

141


https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

142 Judith Siegmund

(Hg.): Autonomie der Kunst? Zur Aktualitdt eines gesellschaftlichen Leitbildes,
Wiesbaden 2015.

Thompson, Nato (Hg.): Living as Form, New York 2012.

Volbers, Jorg: »Zur Performativitit des Sozialens, in: Klaus W. Hempfer/Jorg
Volbers (Hg.), Theorien des Performativen, Bielefeld 2011, S. 141-160.

https:/idol. 14.02.2028, 09:56:53. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - (=1 KXT.


https://doi.org/10.14361/9783839427965-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

