218

Nietzsches Architektur der Erkennenden

sischen Pirchens, das vom »Baum der Erkenntnis von Gut und Bése« stahl. Man diirfte
nun durchaus auch Platons verfithrerische Provisorium nachhaltiger und lebenskonfor-
mer optimieren und sagen: »Ich weif3 (nicht nur, dass ich nicht weif3, sondern auch),
dass ich ausgezeichnet fantasieren muss!« Denn Denken hat (seit der kognitiven Revo-
lution) nichts mit Wissen zu tun, sondern ist auf das Handeln ausgerichtet. Das Han-
deln wird gefihrt durch das (abstrakte) Konzept, und das Konzept wird eben nicht an
(absoluter) Wahrheit, sondern am Leben gemessen, daran eben, ob dieses konkret for-
dert oder hemmt. Und die Kraft oder auch Sphire der Herstellung von Konzepten ist die
menschliche Fantasie, deren wichtigstes Prazisionsinstrument die (frohliche) Wissen-
schaft darstellt (allen voran die Mathematik als ultimative Kunst der Abstraktion).

In der wahrnehmenden, d.h. konzipierenden Fantasie gibt es keine strikte Trennung
von Objekt und Subjekt, keine objektive Wahrnehmung oder/und keinen rein subjek-
tiven Beobachter einer scheinbaren Welt. Es gibt auch kein dominierendes Projizieren
des Innen nach Auflen, oder umgekehrt. Im stetigen Konstruieren des Aufden verleibt
sich das konzeptuelle Denken die werdende Welt ein und entwirft fortwihrend ein nie-
mals schon gegebenes oder gar bestindiges Ich. Bewusstes Denken existiert nicht, um
sich einer Essenz der Dinge zu nihern, sondern eben méglichst weit davon zu entfer-
nen, ihnen einen Sinn zu geben, gerade um offene Verbindungen (zwischen Menschen,
zwischen Dingen, zwischen Menschen und Dingen) und gemeinsame Verwendung bzw.
Handlung (Schaffen einer ganz besonders auf Mitteilung oder Kommunikation basie-
render Kultur) zu ermdglichen. Das Konzept ist das Resultat dieses geistigen Prozesses.
Das »In-der-Welt-Sein« (Sloterdijk 1: 20) »der Natur gemif« (Epiktet: Vom Gesetz des Le-
bens, in: Weinkauf: 68) ist »Schaffung der Welt« (JGB: 15), das Bauen einer Kultur als einer
zweiten Natur. Die Gleichung >sDenken = Entwerfenc« suggeriert, im besten Fall (fir uns
edlen allzumenschlichen Stoiker) gelinge uns ein konzeptuelles Denken, d.h. ein immer
auf das Konzipieren einer lebenskonformen Existenz ausgerichtetes Denken, einer er-
neuten Méglichkeit einer menschlichen Welt.

19. Entropie und Ordnung

1. Der Gedanke der ewigen Wiederkunft: seine Voraussetzungen, welche wahr sein
miifiten, wenn er wahr ist. Was aus ihm folgt. 2. Als der schwerste Gedanke: seine mut-
mafiliche Wirkung, falls nicht vorgebeugt wird, d.h. falls nicht alle Werte umgewertet
werden. 3. Mittel, ihn zu ertragen: die Umwertung aller Werte: nicht mehr die Lust an
der Gewif3heit, sondern an der UngewiRheit; nicht mehr»Ursache und Wirkungs, son-
dern das bestdandig Schépferische; nicht mehr Wille der Erhaltung, sondern Macht usw.
nicht mehr die demiitige Wendung »es ist alles nur subjektiv«, sondern»es ist auch un-
ser Werk!« seien wir stolz darauf! (WZM: 692)

Nietzsche beabsichtigte kurzzeitig, seinen schwersten Gedanken (die ewige Wieder-
kunft) naturwissenschaftlich zu beweisen. »Der Satz vom Bestehen der Energie fordert
die ewige Wiederkehr« (WZM: 693). Hier spielte Nietzsche auf die Entdeckung des ersten
Hauptsatzes der Thermodynamik an (des Energieerhaltungsprinzips der Physiker Joule,
von Mayer und von Helmholtz). Zumal mit Poincarés Wiederkehrsatz betrachtet, wire

https://dol.org/10.14361/9783839470725-023 - am 13.02.2026, 21:48:34. - ET—



https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/Julius_Robert_von_Mayer
https://de.wikipedia.org/wiki/Julius_Robert_von_Mayer
https://de.wikipedia.org/wiki/Julius_Robert_von_Mayer
https://de.wikipedia.org/wiki/Julius_Robert_von_Mayer
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://doi.org/10.14361/9783839470725-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/Julius_Robert_von_Mayer
https://de.wikipedia.org/wiki/Julius_Robert_von_Mayer
https://de.wikipedia.org/wiki/Julius_Robert_von_Mayer
https://de.wikipedia.org/wiki/Julius_Robert_von_Mayer
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

mit diesem ersten Satz rein konzeptuell eine wahrhaftige Wiederkehr des Gleichen,
wenn auch recht unwahrscheinlich, so doch immerhin denkbar.

Aber dieses von Nietzsche neu konzeptualisierte (alte) zyklische Prinzip ist ja >nur«
die antreibende Kraft des Willens zur Macht. Es wire damit also das itbergeordnete
Konzept des Willens zur Macht zu beweisen, und mit solch kuriosen Absichten unter
dem Joch dieses wahrhaftigen Willens zur Kunst nach stabilen dsthetischen Primissen
(FW:127) zu suchen fithrt das ganze Unternehmen vielleicht ad absurdum. Es hiefle, die
Unwahrheit wissenschaftlich bewahrheiten zu wollen — ein Widerspruch in sich und
ein Widerspruch zu allem bereits Gesagten und namentlich zu allem das ewige Werden
Betreffende. Aber muss man denn das Werden, das ewige Entstehen und Vergehen
allen Geschehens, sbeweisen¢, muss man die >Zeit« noch beweisen? HiefRe es nicht, dem
scheinbar logischen Prozess noch ein Ziel anzudichten, ein Bild, ein intentionales Sein
als Abschluss des ewigen Werdens? Aber »hitte die Welt ein Ziel, so miifste es erreicht
sein. [...] Die Tatsache des >Geistes< als eines Werdens beweist, daf} die Welt kein Ziel,
keinen Endzustand hat und des Seins unfihig ist« (WZM: 692).

In einer frohlichen Wissenschaft ist mit dem ersten Hauptsatz der Thermodynamik
und mit dem Wiederkehrsatz also lediglich die Kraft eines Prozesses sbewiesenc (erklirt),
ohne damit die fiir das Leben fundamentalen »Metamorphosen des Seienden (Korper,
Gott, Ideen, Naturgesetze, Formeln usw.)« (KSA12, § 7[54]) infrage zu stellen, d.h. end-
giltig fixieren zu wollen. Der >freie« Geist braucht immer Gewissheit iiber die Ungewiss-
heit des Lebens. Da »Erkenntnif? an sich im Werden unméglich« (KSA12, § 7[54]) ist, so
ist Erkenntnifd nur moglich »als Irrthum tber sich selbst, als Wille zur Macht, als Wille
zur Tauschung« (KSA12, § 7[54]). Um das Leben zu erhalten, haben wir also immer die
Ziellosigkeit der offenen Spirale zu postulieren, kein letztes Bild, kein absolutes Sein.
Und schliefilich fand Nietzsche im zweiten Hauptsatz der Thermodynamik das frohliche
Postulat dieses ewig offenen Werdens. Gegen Poincarés rein mathematischer Wieder-
kehr erklart dieser Satz, dass die Energiewandlung in thermodynamischen Prozessen
eben nicht umkehrbar ist. Damit fithrt die zyklische Kraft des wiederkehrenden Pro-
zesses nicht mehr zur ewigen Wiederkunft des Gleichen, sondern zur ewigen Selekti-
on (WZM: 690f.). Es gab damit ein erstes und ultimatives Gesetz der (dissipierten) Ver-
wandlung oder (unscharfen) Verinderung, ein iibergeordnetes >Gesetz der Ungesetz-
lichkeit¢, des ewig dynamischen Spiels des Lebens (konzeptuell steht die Selektion im
Willen zur Macht somit fiir den Aquivalenzwert der Verwandlung). Mit Deleuze kénn-
te man diese stetige und irreversible Ausdifferenzierung (bzw. Dissipation) von Energie,
dieses >Naturgesetz« der Verinderung, das »iiber der Herrschaft der Gesetze steht« (De-
leuze 2:21), als die ewige Wiederholung der Differenz bezeichnen.

Neben seiner Konzeption des zweiten Hauptsatzes der Thermodynamik fithrte R.
Clausius 1865 noch den erschreckenden Begriff der Entropie ein (Entropie bedeutet Ver-
wandlungspotenzial). Bis zur Kernspaltung (Atombombe) warf kein anderer Begriff ei-
nen dhnlich brutalen Schatten iiber die Menschheit. Denn irgendwann wird das ewi-
ge Werden doch zum ewigen Sein; irgendwann ist es eben erstarrt und alles Gestirn
erloschen; es ist dann die »todte Kugel« des Parmenides (PHG: 70). Der Wirmetod als
endgiiltiges Gesetz (oder letzte sNotwendigkeitq der Entropie war auch der ultimative
Schliissel zum Weltgeschehen. Gottes Tod schien mit diesem letzten Mord nun endgil-
tig besiegelt. Neben Nietzsches kurzzeitigen naturwissenschaftlichen Absichten ist die

https://dol.org/10.14361/9783839470725-023 - am 13.02.2026, 21:48:34. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839470725-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Nietzsches Architektur der Erkennenden

langwierige, unfertige metaphysische Entwicklung des Willens zur Macht nicht iiber-
triebenermafien als direkte Reaktion auf die »physikalischen Ereignisse« seiner Zeit zu
verstehen. Das Wenige der Welt, das fiir unsere Sinne greifbar erscheint (denn ca. 80 %
der Welt bzw. des Alls liegen immer noch im Dunkeln unserer Sinne bzw. Instrumente)*?,
das wir filtern und in (absonderliche) Erklirungen packen, >fliichtet« in die Entropie; es
swird« (nahezu) ewig. Aber wie schon angedeutet, reicht die (Metaphysik der) Kunst tief
ins Innere der Welt, und Gott lebt nicht (mehr) im kalten Aufen eines endgiiltig ver-
lorenen Himmels (mit Einsteins Abschaffung seines mystischen Ethers [M. Planck, in:
Cassirer: 13]), sondern tief im Inneren des Lebens. Aller Ungesetzlichkeit (der Entropie)
zum Trotz schafft sich das Leben seine eigenen Gesetze. Analog zum notwendigen geis-
tigen Prozess, ewig das Sein zu schaffen, also gegen die >offensichtliche Entropie« des
Werdens anzukiampfen, finden wir dieses ewige Schaffen einer provisorischen Ordnung
(eines provisorischen Seins) auch im kérperlichen Prozess der Materie bzw. im biologi-
schen Prozess unserer Zellen. Anders gesagt, wir finden die »4sthetischen Menschlich-
keiten«* der Metaphysik der Kunst auch noch in jeder lebenden Zelle.

Vom Standpunkt des lebensfreudigen Menschen aus kénnte man nicht nur aus rei-
ner Bosheit die klassische Metaphysik als eine etwas morbide, lebensferne Angelegenheit
bezeichnen, und das genau hat ja Nietzsche auch zeitlebens allen Hinterweltlern vor-
geworfen. Kommen wir also nochmals auf das alte Philosophenproblem des Seins und
Werdens zuriick bzw. auf die Annahme, dass beides nicht dasselbe bezeichnet, und stel-
len wiederum versuchsweise eine Analogie zur Physik her (die Analogie als ein Grund-
zug des Denkens verstanden [KSA7, § 19 [179]]). Denn mit der Quantenmechanik haben
wir erstmals eine theoretische Betrachtungsweise, die simtliche in der Natur vorkom-
menden Phinomene, d.h. anorganische und organische, zusammenbringt (auf der Ebe-
ne der Atomaggregate [Schrodinger: 105£.]). Das philosophische Sein stellt sich gerne als
etwas Absolutes da, als etwas in sich Ruhendes, perfekt im Gleichgewicht stabilisiertes
Fertiges.** Das Werden wire der Gegensatz dazu, etwas Relatives, sich in Bewegung be-
findliches unstabiles Unfertiges. Wenn man diesen abstrakten Auffassungen anhand der
nicht weniger abstrakten Thermodynamik eine dennoch etwas greifbarere Vorstellung
geben mochte, sehen wir recht schnell den springenden Punkt unserer ganzen Untersu-
chung. Dem abstrakten absoluten Sein im konkreten Dasein (Weltgeschehen) entspri-
chen in unserer Analogie zwei mégliche absolute Zustinde der Dinge: entweder der Zu-
stand der maximalen oder aber der der minimalen Entropie. Beide Zustinde sind zwar
physikalische Gegensitze, fithren aber fiir den Normalsterblichen zum gleichen abso-
luten Ergebnis: zum Tod (Schrédinger: 128). Fiir jegliches Dasein verschwindet mit dem
Zustand maximaler Entropie »die ganze Korperhaftigkeit, und iibrig bleibt ein totes, tra-
ges Stiick Materie« (Schrodinger: 123). Der Zustand der minimalen Entropie entspricht
ganz einfach dem Dasein beim absoluten Nullpunkt von -273 °C (Schrédinger: 123f%.),

22 »83 Prozent der Welt sind noch verborgen« (Bild der Wissenschaft 12/2011).

23 »Der Cesamtcharakter der Welt ist dagegen in alle Ewigkeit Chaos, nicht im Sinne der fehlenden
Notwendigkeit, sondern der fehlenden Ordnung, Gliederung, Form, Schénheit, Weisheit, und wie
alle unsere asthetischen Menschlichkeiten heiRen« (FW: 127).

24 »[..] wahrend Parmenides das wahrhaft Seiende wie eine ruhende todte Kugel anschaute«
(PHG: 70).

https://dol.org/10.14361/9783839470725-023 - am 13.02.2026, 21:48:34. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839470725-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

dem von Clausius eingefithrten Warmetod, den man etwas einfithlsamer auch als Kilte-
tod bezeichnen kénnte.

Ganz korrekt wird das Leben im Universum oft als Ausnahmephinomen bezeichnet,
bzw. als (noch) nicht erklirbares, abstrahierbares Phinomen des Widerstandes. Es wi-
dersetzt sich der Entropie anhand der von Schrédinger dargelegten Negentropie. Aber
selbst diese Ausnahme folgt eben keinen stabilen Gesetzen (oder dem Gesetz eines stabi-
len Plans), und die Evolution ist, im Gegensatz zu manchen hegelianisch angehauchten
Interpretationen von Darwins Theorie, eher ein Prozess gliicklicher Unfille (sprungarti-
ger Mutationen); auch hier gleicht das Werden mehr einem unvorhersehbaren Wiirfel-
spiel (Schrédinger: 72f.). Anhand unserer >physikalischen< Analogie lie? sich das Wer-
den als »das natiirliche Streben der Dinge, sich dem chaotischen Zustand anzunihern«
(Schrodinger: 128) bezeichnen. Das Sein hingegen, wire treffend mit unserer, teils ob-
sessionellen, menschlichen >Ordnung« bezeichnet, als duerst begrenzte Ausnahme, als
geordnetes Fragment im dominierenden Chaos. Auch inwiefern Denken dem Leben und
damit dem Entwerfen entspricht, verstehen wir am besten mit diesem »analogen«< Begriff
der Ordnung (Alberti). Denn diese ist eben das Gegenteil der Entropie, und mit ihr ent-
zieht sich das Leben (voriibergehend) »dem raschen Verfall in einen unbewegten »Gleich-
gewichtszustand« (Schrodinger: 124). Und Ordnung, physikalisch auch als negative En-
tropie bezeichnet, ist eine ganz konkret messbare Gréf3e!® Das Sein entspricht der Ne-
gentropie, dem menschlichen Ordnen, dem Schaffen von mehr oder weniger komple-
xen Strukturen, Systemen etc. Rein biologisch/physikalisch im Sinne Schrédingers aus-
gedriicke, entspriche Architektur dem Entwerfen einer grofmaf3stiblichen Lebenszelle
(hier Artefakt), die ihre Entropie (das >Werden<) mittels Ordnung und Technik (also mit-
tels der Akkumulation von Negentropie) moglichst gering hilt. Das Leben ist also die-
se Verzogerung der Entropie, der kurzzeitige Kampf gegen den Wirmetod des Univer-
sums. Das Sein, unsere Wahrheiten, Systeme, Gott etc. sind unsere menschlichen Waf-
fen dieses illusorischen und doch dufierst realen Kampfes gegen das nicht zu umgehende
Schicksal des Universums, gegen das unschuldige Werden.

Kunst als Wille zur Uberwindung des Werdens, als »Verewigen«, aber kurzsichtig,
je nach Perspektive: gleichsam im Kleinen die Tendenz des Ganzen wiederholend.
(KSA12, § 7[54])

Aber das Sein als Ordnung verstanden ist kein Widerspruch des Werdens, sondern nur
eine Art>modus operandi<des (nicht nur menschlichen) Lebens, die Transmutation eines
Fragmentes des Chaos, ein relatives, gebremstes, kontrolliertes Werden, in einem >labi-
len<Zustand zwischen maximaler und minimaler Entropie. Das Sein fithrt also zum Wer-
den (zum Leben), es ist nichts Gegebenes, sondern das explizit vom lebenden Organis-
mus Geschaffene, stetig aus dem Werden zu Schopfende, um diesen labilen Zustand zu
erhalten. Das Sein ist bedingt vom — und immer in Bezug zum — Werden. Schrédingers
(physikalische) Untersuchung der Frage: »Was ist Leben?«ist natiirlich von gréfitem phi-
losophischem Interesse (sowie umgekehrt die griechische Philosophie Ausgangspunkt
seiner wissenschaftlichen Untersuchungen war), denn sie behandelt vor allem die Frage:

25  —(Entropie) = k log (/D) (Schrodinger: 129).

https://dol.org/10.14361/9783839470725-023 - am 13.02.2026, 21:48:34. - ET—

22


https://doi.org/10.14361/9783839470725-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Nietzsches Architektur der Erkennenden

»Was ist Denken?« Auch er sah wie Heraklit nichts als Werden (GT: 174). Leben »ist<nicht,

sondern Leben >wird«!?¢

Das Sein, eben konzeptuell gedacht, entspricht bei ihm der An-
sammlung von Information, ist also immer nur eine provisorische Bilanz in einem kon-
tinuierlichen Prozess, der Entwicklung des Lebens. Leben benétigt diese Ansammlung
von Information, das Ordnen oder auch Kodifizieren. Jede (Hirn-)Zelle arbeitet nach die-
sem Prinzip, aber vor allem gerade unser Gehirn als Ganzes. Schrodingers Buch ist nicht
nur ein Meilenstein auf dem Weg zur Molekularbiologie und Genforschung, sondern ei-
ne Revolution der kognitiven Wissenschaften und damit auch der Philosophie.

Bezogen auf das Leben (als Werden) ist Mathematik eine Art statistische Darstel-
lung >priziser Ungenauigkeit< (/n-Gesetz), so, wie auch physikalische Gesetze immer
nur >anniherungsweise genau« sein konnen.*” Aber sie entspricht (und entspringt na-
tiirlich) dem Wesen unseres Denkens. Denn auch unser ganzheitlicher Erkenntnisap-
parat (Gehirn und Sinnesorgane) ist ein sehr grobes Sieb. Nicht nur anhand Schrodin-
gers physikalischen Erklirungen des Lebens, sondern auch anhand der oben erwihnten
Autistenforschung erkennen wir, »wie nutzlos sie [unsere Sinnesorgane] sein wiirden,
wenn sie zu empfindlich wiren« (Schrédinger: 50). Die Ungenauigkeit ist eben lebenser-
haltend. Dieses grobe Sieb erstellt geradezu eine alternative Realitit, eine vereinfachte
Mitte, eine Stetigkeit, die es konkret, in jedem Einzelfall, nicht wirklich gibt. Es ist eine
Art statistische Realitit, fiir die wir eben Gesetze und Formeln (er)finden kénnen. Seit
spitestens Max Planckist Realitit, d.h. das ewige Werden, vor allem Unstetigkeit (Schré-
dinger: 94). Jedes Gesetz, jede Wahrheitist also eine Vereinfachung der Realitit, eine sehr
grobe, artifizielle Realitit, die es erméglicht, (analoge) Verbindungen herzustellen, d.h.
ein Verstehen von Zusammenhingen zu erméglichen. Unser grober Erkenntnisapparat
erfindet eine wunderbare Logik, ein ihm entsprechend grobes Organon (z.B. die abs-
trakte Mathematik oder die begriffliche Sprache) um das Verstindnis einer vom Denker
reduzierten Welt zu ermdglichen.

Der Wille zur Macht interpretirt: bei der Bildung eines Organs handelt es sich um eine
Interpretation; er grenzt ab, bestimmt Grade, Machtverschiedenheiten. [...] Der organi-
sche ProzefS setzt fortwihrendes Interpretiren voraus. (KSA12, § 2[148])

Denken ist ausschliefilich als konzeptuelles Denken zu begreifen. Die Welt denken ist
immer die Welt entwerfen. Setzen wir an die Stelle der »wunderbaren Erfindung der
Logik« (KSA7, § 19[102]) eine erstaunliche Unlogik: Wahrheit ist immer Entwurf, aber
Entwurf ist niemals Wahrheit! Leben, Denken, ist das Schaffen einer relativen Ordnung
des eigentlich menschlichen »Materials¢, d.h. der Empfindungen oder Erfahrungenc
(Schrodinger: 40). Gibt es noch eine klarere Analogie zur Architektur? Das Denken ist
somit als das wilde Denken zu begreifen, als das dem Werden zugewandte Denken. Das
Denken-Entwerfen>lebt«unter dem Joch des Dionysos. Solange ich denke/entwerfe, wer-
de ich. Anders steht es mit dem Gedanken, d.h. der Idee, dem Begriff. Ich habe einen
Gedanken, also bin ich. Der Gedanke >steht< unter dem Joch des Apollo(n). Er entspricht

26  »Ein Gen ist nicht, ein Gen wird« (E. P. Fischer, in: Schrodinger: 19).
27 »Wenn wir hier das strenge >mathematisch exakte< Cesetz anfiihren, so deshalb, weil wir betonen
wollen, dafd seine physikalische Exaktheit in jedem Einzelfall in Frage steht« (Schrédinger: 41ff.).

https://dol.org/10.14361/9783839470725-023 - am 13.02.2026, 21:48:34. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839470725-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

dem Sein, der geschaffenen Ordnung. »Sein Chaos zwingen, Form zu werden (KSA13, §
14[61])«, nannte Nietzsche diesen Prozess.

Es gibt keine autonome Disziplin, kein autonomes oder anderes Denken in der Ar-
chitektur, Philosophie, Kunst oder Wissenschaft. Hier wie dort denken wir auf gleiche
Art und Weise (KSA7, § 19[76]). Und der Grundzug des Denkens ist neben der Abstrakti-
on das analoge Denken. Analogie aus Analogie (KSA7, § 19 [179]), Ordnung aus Ordnung
(und dies ist eben kein Zufall, sondern durchaus physiologisch bedingt: »eine walten-
de Ordnung« [Schrédinger: 135] besitzt die Kraft, »sich selbst zu erhalten und geordnete
Vorginge hervorzurufen. [...] Es sieht also fast so aus, als ob wir uns im Kreise bewegten«
[Schrédinger: 135]). Es geht in erster Hand nicht nur darum, ob der Gedanke, die Idee,
spraktisch« funktioniert, sondern darum, durch dieses Schaffen von Beziehungen, Ana-
logien etc. »den Anfang einer Ordnung im Universum zu etablieren« (Lévi-Strauss: 21).
Es gibt also ein grundlegendes Bediirfnis aller -Denker< (um hier das den Menschen aus-
zeichnende Merkmal des Denkens in den Vordergrund zu stellen): die Reduktion chaoti-
scher Wahrnehmung. Diese wilde >Forderung nach Ordnung« (Lévi-Strauss) ist die pri-
mitive Grundlage jedes Denkens.

Die Absicht war, sich auf eine niitzliche Weise zu tiduschen: die Mittel dazu, die Erfin-
dung von Formeln und Zeichen, mit deren Hilfe man die verwirrende Vielheit auf ein
zweckmafliges und handliches Schema reduzierte. (WZM: 399)

Wie wir weiter oben (und entfernt an Descartes angelehnt) geschildert haben, ist das
Denken die Bedingung unseres Werdens (es gibt kein Existieren im Sinne eines Seins,
sondern nur das ewige Werden des Menschen). »Sein oder Nichtsein?« war die existen-
zielle Frage Hamlets gegeniiber zwei sich gegenseitig ausschlieRender Zustinde. Nach-
dem wir aber nun wissen, dass das Sein nicht ohne das Werden existiert, dass sich bei-
des nicht nur nicht ausschlie3t, sondern sich geradezu bedingt, dass jedoch das Werden
im Sinne der Entropie alles Leben und Geschehen dominiert bzw. beendet, hitte es fir
Hamlet nur die voriibergehende Frage »Werden oder Nichtsein?« gegeben; kiirzer ge-
sagt: Ein reines Sein wire mit Nichtsein identisch.

So wenig wie es ein Ding an sich gibt, so wenig gibt es auch eine Ordnung, eine Les-
barkeit, eine sWahrnehmung von Formenc« (Rossi: 17ff.) oder topologische Konfiguratio-
nen an sich. Es existiert einzig eine vielleicht angeborene Empfindung gegeniiber der
Horizontalen und der Vertikalen (Le Corbusier 4: 20), die zusammen den rechten Winkel
ergeben. Wir stehen im Lot und wir liegen, ruhen, schlafen, wenn méglich, waagrecht.
Dies ist eine Art >natiirliche Ordnungs, die nichts mit Asthetik, sondern mit den Grund-
bedingungen des Lebens, vor allen Dingen mit der Schwerkraft, zu tun hat (der rechte
Winkel ist also nur im Schnitt eine resultierende >natiirliche Ordnungs, im Grundriss
gehorcht er lediglich verschiedenen pragmatischen Anspriichen, ohne aber Bedingung
zu sein).

Le Corbusiers berithmte Definition der Architektur als das »kunstvolle, korrekte und
groflartige Spiel der unter dem Licht versammelten Baukdrper«,?® geht auf seine eige-

28  »larchitecture est le jeu savant, correct et magnifique des volumes assemblés sous la lumiére« (Le
Corbusier 4:16).

https://dol.org/10.14361/9783839470725-023 - am 13.02.2026, 21:48:34. - ET—

223


https://doi.org/10.14361/9783839470725-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Nietzsches Architektur der Erkennenden

ne, dem Einfluss Frébels ausgesetzte Kindheit zuriick (Vogt: 289). Auch er versuchte sich
noch mit Bauklétzen am >unschuldigen<Werden. Das experimentelle Spiel der Bauklotze
istein nicht zuunterschitzendes Kindheitserlebnis, ein Spiel von Ordnung und Affekt.”
»Im Bauwerk soll sich der Stolz, der Sieg iiber die Schwere [...] versichtbaren« (GD: 1371.).
(Nietzsche meint hier natiirlich den »Sieg tiber den Geist der Schwere« [KSA10, § 11[19]],
und es gilt eben im Weiteren, einen »Baustil fiir diese Seele« [KSA10, § 11[20]] Zu entwi-
ckeln.) Aus Stehen oder Fallen wird ein erstes metaphorisches Spiel von Sein oder Nicht-
sein, von Sein und Werden. Das Stehen, das Auftiirmen, steht fiir das Aufrechterhalten
der Lebensbedingungen, der Schaffung einer (vertikalen) Ordnung, die Entnahme von
Negentropie (»die erstaunliche Gabe eines Organismus, einen >Strom von Ordnung« auf
sich zu ziehen« [Schrdédinger: 134]), das Schaffen unseres Seins. Das Fallen ist der Riick-
fall in das Werden, der Entzug unserer geschaffenen Lebensmoglichkeit, unser erneu-
ter Abfall in die Entropie. Gerade das Auftiirmen, der Turmbau, aber auch der Briicken-
bau, verkorpern dieses frithe Spiel mit den Erwartungsaffekten (Angst, Furcht, Schreck,
Verzweiflung, Hoffnung, Zuversicht [Bloch: 121]), das genauer gesagt ein Affektspiel des
Ausdifferenzierens von Sein und Werden darstellt. Der Zusammenhang von Ordnung
und Affektist offensichtlich, aber er bleibt ein Spiel (des Willens zur Macht), ein unschul-
diges iibermiitiges Witrfelspiel unter dem Himmel Zufall, jenseits aller Verniinftigkeit
(Z:183/255). Es gibt keine strenge Kausalitit zwischen Erkennen, Ordnung und Affekt.
Denken/Entwerfen/Empfinden findet jenseits von Wissen statt!

Das Sein und das Werden sind die beiden sich erginzenden Seiten der Kunst sowie
der menschlichen Psyche (KSA12, § 2[110]). Apollo ist nicht ohne Dionysos zu denken-
entwerfen. Das Sein entsteht aus dem Werden. Das Eine ist das abstrahierte Andere.
Das Werden ist Kants Kraft und Materie, aus der er mitten im Fluss der Dinge eine allzu-
menschliche Welt baut, unser festgemachtes Sein, schafft. Das Werden ist somit noch im
Sein enthalten, nur reduziert, vereinfacht, abstrahiert, bearbeitet wie das verkleinerte
Stiick Natur als Stein im Bau. Sein und Werden sind nicht im Widerstreit. Es ist abermals
eine Sache der Dosis fiir den bediirftigen Menschen. Der monotheistische Gott stellt als
die rein konzeptuell sublimste Form und héchste Dosis des Seins einen der am weitesten
entfernten Punkte von der absoluten Entropie des Werdens dar, den Nullpunkt der Skala
und damit auch den Nullpunkt des Lebens. Vom hoheren Menschen zum Ubermenschen
kann die Dosierung abweichen, mit dem wahrhaft wilden Denken konnte im erhabenen
Spiel des Denken-Entwerfens also eventuell die Dosis an Sein reduziert werden.

Das »Sein«als die Erdichtung des am Werden Leidenden. [...] Mit dem Namen »apolli-
nisch«wird bezeichnet das entziickte Verharren vor einer erdichteten und ertraumten
Welt, vor der Welt des schdnen Scheins als einer Erl6sung vom Werden: auf den Namen
des Dionysos ist getauft, andererseits, das Werden aktiv gefafit, subjektiv nachgefiihlt,

29 Nochmals zum schon zitierten kindlichen Spiel bei Schwarz: »Was die Erde uns zeigt ist ein uner-
schopflicher Fluss von Einfillen und Zusammenstellungen. Was aus ihr zu erschliessen wire, wire
ein unendlich kindlicher Geist, der in anmutiger Willkiir sich dartber freut, dass ihm so viel ein-
fallt, mitten im alten Spiel wieder ein neues. [...] Warum spielt der Mensch denn nicht mit? Warum
bringt er seinen Einfall nicht mitin das Spiel, dass er mitklingt [..]? Warum fehlt gerade ihm, dem
finsteren Tyrannen der Sinn fiir die Anmut des Wirren?« (Schwarz: 229)

https://dol.org/10.14361/9783839470725-023 - am 13.02.2026, 21:48:34. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839470725-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

als wiithende Wollust des Schaffenden, der zugleich den Ingrimm des Zerstérenden
kennt. (KSA12, § 2[110])

20. Ordnung und Wirkung

Welche Gegenden dauernd erfreuen. — Diese Gegend hat bedeutende Ziige zu einem Ge-
malde, aberich kann die Formel fiir sie nicht finden, als Ganzes bleibt sie mir unfabar.
Ich bemerke, dafd alle Landschaften, die mir dauernd zusagen, unter aller Mannigfal-
tigkeit ein einfaches geometrisches Linien-Schema haben. Ohne ein solches mathe-
matisches Substrat wird keine Gegend etwas kiinstlerisch Erfreuendes. Und vielleicht
gestattet diese Regel eine gleichnishafte Anwendung auf den Menschen. (MA, I1, § 115)

Jede rationale Auseinandersetzung mit Architektur hat ihre emotionale Dimension ins
Zentrum zu riicken (der Kopf ist nur das beste Werkzeug unserer Affekte, nicht ihr Ge-
gensatz; er ist ihre Bereicherung oder erginzende Offenbarung in geistig operationa-
len oder konkret umsetzbaren Bildern [vgl. Damasio: 122f.]). Was der Architekt oder In-
genieur leicht als Stammtischdiskussion abtut, ist jedoch ihr zentrales Element, z.B.
die emotionale Wirkung eines skandalésen und inakzeptablen Eiffelturmes beim Auf-
bau 1889 und sein heute Umgekehrtes auslosender Effekt einer neuen Franzésischen
Revolution, wiirde man dieses alte Skandalobjekt nun entfernen wollen. Nur um die-
se potenzielle Wirkung geht es bei der Realisierung eines Entwurfes und wie man ganz
konkret damit umgeht (reiflt man den Eiffelturm gleich wieder ab, um die Nation zu
beruhigen, oder vertraut man der Zeit). Aber es geht niemals darum, einer abstrakten
Idee oder letzten Instanz einer Hinterwelt gerecht zu werden. Der Mensch ist Ausgangs-
punkt und Endziel des Entwurfs (selbst wenn man heute natiirlich aus anderen Griinden
wieder vermehrt die Natur als iibergeordnete Instanz in den Vordergrund riickt). Das
meint auch Alberti, wenn er von der Kunst des Wohlbefindens spricht: Ein Eiffelturm
zum 100. Geburtstag der Franzdsischen Revolution darf ruhig ein (emotionales) Feu-
erwerk sein, nicht dagegen der Schlafsaal eines Kindergartens. Es geht eben um nicht
mehr als den >einfachens, gesunden Menschenverstand, oder anders ausgedriickt: Je-
des Mehr (an Hinterwelt) hindert uns potenziell an der anspruchsvollsten Aufgabe der
Architektur, dem erfassenden Menschenverstand, und damit dem »Wohlbefinden« un-
serer Affekte, gerecht zu werden (Alberti: 243). Das Erfassen oder Erkennen des gesun-
den Menschenverstandes ist eben schon Erfinden, das erfinderische Hineinlegen eines
Sinnes in die (sinnlosen) Dinge, und dazu gehéren z.B. auch so kuriose Abstraktionen,
wie ein »mathematisches Substrat« in die Landschaft hineinzulegen, mit dem der Lan-
desplaner (konzeptuell) iiberhaupt erst operational, d.h. entwerferisch handlungsfihig
werden kann (man denke hier wiederum an Mandelbrots fraktale Geometrie der Natur).

Soll man aber, bei dieser Erkenntnis, den spiater Kommenden das Recht versagen, die
alteren Werke nach ihrer Seele zu beseelen? Nein, denn nur dadurch, dafd wir ihnen
unsere Seele geben, vermogen sie fortzuleben: erst unser Blut bringt sie dazu, zu uns
zureden. Derwirklich»historische«Vortrag wiirde gespenstisch zu Gespenstern reden.
— Man ehrt die grofden Kiinstler der Vergangenheit weniger durch jene unfruchtbare

https://dol.org/10.14361/9783839470725-023 - am 13.02.2026, 21:48:34. - ET—

225


https://doi.org/10.14361/9783839470725-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

