
218 Nietzsches Architektur der Erkennenden

sischen Pärchens, das vom »Baum der Erkenntnis von Gut und Böse« stahl. Man dürfte

nun durchaus auch Platons verführerische Provisorium nachhaltiger und lebenskonfor-

mer optimieren und sagen: »Ich weiß (nicht nur, dass ich nicht weiß, sondern auch),

dass ich ausgezeichnet fantasieren muss!« Denn Denken hat (seit der kognitiven Revo-

lution) nichts mit Wissen zu tun, sondern ist auf das Handeln ausgerichtet. Das Han-

deln wird geführt durch das (abstrakte) Konzept, und das Konzept wird eben nicht an

(absoluter) Wahrheit, sondern am Leben gemessen, daran eben, ob dieses konkret för-

dert oder hemmt.Und die Kraft oder auch Sphäre derHerstellung von Konzepten ist die

menschliche Fantasie, deren wichtigstes Präzisionsinstrument die (fröhliche) Wissen-

schaft darstellt (allen voran die Mathematik als ultimative Kunst der Abstraktion).

In derwahrnehmenden,d.h. konzipierenden Fantasie gibt es keine strikte Trennung

von Objekt und Subjekt, keine objektive Wahrnehmung oder/und keinen rein subjek-

tiven Beobachter einer scheinbaren Welt. Es gibt auch kein dominierendes Projizieren

des Innen nach Außen, oder umgekehrt. Im stetigen Konstruieren des Außen verleibt

sich das konzeptuelle Denken die werdendeWelt ein und entwirft fortwährend ein nie-

mals schon gegebenes oder gar beständiges Ich. Bewusstes Denken existiert nicht, um

sich einer Essenz der Dinge zu nähern, sondern eben möglichst weit davon zu entfer-

nen, ihnen einen Sinn zu geben, gerade um offene Verbindungen (zwischen Menschen,

zwischenDingen, zwischenMenschen undDingen) und gemeinsameVerwendung bzw.

Handlung (Schaffen einer ganz besonders auf Mitteilung oder Kommunikation basie-

render Kultur) zu ermöglichen. Das Konzept ist das Resultat dieses geistigen Prozesses.

Das »In-der-Welt-Sein« (Sloterdijk 1: 20) »der Natur gemäß« (Epiktet: VomGesetz des Le-

bens, in:Weinkauf: 68) ist »SchaffungderWelt« (JGB: 15), dasBauen einerKultur als einer

zweiten Natur. Die Gleichung ›Denken = Entwerfen‹ suggeriert, im besten Fall (für uns

edlen allzumenschlichen Stoiker) gelinge uns ein konzeptuelles Denken, d.h. ein immer

auf das Konzipieren einer lebenskonformen Existenz ausgerichtetes Denken, einer er-

neutenMöglichkeit einer menschlichenWelt.

19. Entropie und Ordnung

1. Der Gedanke der ewigen Wiederkunft: seine Voraussetzungen, welche wahr sein

müßten, wenn er wahr ist. Was aus ihm folgt. 2. Als der schwersteGedanke: seine mut-

maßlicheWirkung, falls nicht vorgebeugt wird, d.h. falls nicht alle Werte umgewertet

werden. 3. Mittel, ihn zu ertragen: die Umwertung aller Werte: nicht mehr die Lust an

der Gewißheit, sondern an der Ungewißheit; nicht mehr »Ursache undWirkung«, son-

derndas beständig Schöpferische; nichtmehrWille der Erhaltung, sondernMacht usw.

nichtmehr die demütigeWendung »es ist alles nur subjektiv«, sondern »es ist auch un-

serWerk!« seien wir stolz darauf! (WZM: 692)

Nietzsche beabsichtigte kurzzeitig, seinen schwersten Gedanken (die ewige Wieder-

kunft) naturwissenschaftlich zu beweisen. »Der Satz vom Bestehen der Energie fordert

die ewigeWiederkehr« (WZM: 693). Hier spielte Nietzsche auf die Entdeckung des ersten

Hauptsatzes derThermodynamik an (des Energieerhaltungsprinzips der Physiker Joule,

vonMayer und von Helmholtz). Zumal mit PoincarésWiederkehrsatz betrachtet, wäre

https://doi.org/10.14361/9783839470725-023 - am 13.02.2026, 21:48:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/Julius_Robert_von_Mayer
https://de.wikipedia.org/wiki/Julius_Robert_von_Mayer
https://de.wikipedia.org/wiki/Julius_Robert_von_Mayer
https://de.wikipedia.org/wiki/Julius_Robert_von_Mayer
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://doi.org/10.14361/9783839470725-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/James_Prescott_Joule
https://de.wikipedia.org/wiki/Julius_Robert_von_Mayer
https://de.wikipedia.org/wiki/Julius_Robert_von_Mayer
https://de.wikipedia.org/wiki/Julius_Robert_von_Mayer
https://de.wikipedia.org/wiki/Julius_Robert_von_Mayer
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz
https://de.wikipedia.org/wiki/Hermann_von_Helmholtz


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 219

mit diesem ersten Satz rein konzeptuell eine wahrhaftige Wiederkehr des Gleichen,

wenn auch recht unwahrscheinlich, so doch immerhin denkbar.

Aber dieses von Nietzsche neu konzeptualisierte (alte) zyklische Prinzip ist ja ›nur‹

die antreibende Kraft des Willens zur Macht. Es wäre damit also das übergeordnete

Konzept des Willens zur Macht zu beweisen, und mit solch kuriosen Absichten unter

dem Joch dieses wahrhaftigen Willens zur Kunst nach stabilen ästhetischen Prämissen

(FW: 127) zu suchen führt das ganze Unternehmen vielleicht ad absurdum. Es hieße, die

Unwahrheit wissenschaftlich bewahrheiten zu wollen – ein Widerspruch in sich und

einWiderspruch zu allem bereits Gesagten und namentlich zu allem das ewigeWerden

Betreffende. Aber muss man denn das Werden, das ewige Entstehen und Vergehen

allen Geschehens, ›beweisen‹, muss man die ›Zeit‹ noch beweisen? Hieße es nicht, dem

scheinbar logischen Prozess noch ein Ziel anzudichten, ein Bild, ein intentionales Sein

als Abschluss des ewigen Werdens? Aber »hätte die Welt ein Ziel, so müßte es erreicht

sein. […] Die Tatsache des ›Geistes‹ als eines Werdens beweist, daß die Welt kein Ziel,

keinen Endzustand hat und des Seins unfähig ist« (WZM: 692).

In einer fröhlichenWissenschaft ist mit dem ersten Hauptsatz derThermodynamik

undmit demWiederkehrsatz also lediglichdieKraft einesProzesses ›bewiesen‹ (erklärt),

ohne damit die für das Leben fundamentalen »Metamorphosen des Seienden (Körper,

Gott, Ideen, Naturgesetze, Formeln usw.)« (KSA12, § 7[54]) infrage zu stellen, d.h. end-

gültig fixieren zuwollen.Der ›freie‹ Geist braucht immerGewissheit über dieUngewiss-

heit des Lebens. Da »Erkenntniß an sich imWerden unmöglich« (KSA12, § 7[54]) ist, so

ist Erkenntniß nur möglich »als Irrthum über sich selbst, als Wille zur Macht, als Wille

zur Täuschung« (KSA12, § 7[54]). Um das Leben zu erhalten, haben wir also immer die

Ziellosigkeit der offenen Spirale zu postulieren, kein letztes Bild, kein absolutes Sein.

Und schließlich fandNietzsche imzweitenHauptsatz derThermodynamik das fröhliche

Postulat dieses ewig offenen Werdens. Gegen Poincarés rein mathematischer Wieder-

kehr erklärt dieser Satz, dass die Energiewandlung in thermodynamischen Prozessen

eben nicht umkehrbar ist. Damit führt die zyklische Kraft des wiederkehrenden Pro-

zesses nicht mehr zur ewigen Wiederkunft des Gleichen, sondern zur ewigen Selekti-

on (WZM: 690f.). Es gab damit ein erstes und ultimatives Gesetz der (dissipierten) Ver-

wandlung oder (unscharfen) Veränderung, ein übergeordnetes ›Gesetz der Ungesetz-

lichkeit‹, des ewig dynamischen Spiels des Lebens (konzeptuell steht die Selektion im

Willen zur Macht somit für den Äquivalenzwert der Verwandlung). Mit Deleuze könn-

teman diese stetige und irreversible Ausdifferenzierung (bzw.Dissipation) von Energie,

dieses ›Naturgesetz‹ der Veränderung, das »über der Herrschaft der Gesetze steht« (De-

leuze 2: 21), als die ewigeWiederholung der Differenz bezeichnen.

Neben seiner Konzeption des zweiten Hauptsatzes der Thermodynamik führte R.

Clausius 1865 noch den erschreckenden Begriff der Entropie ein (Entropie bedeutet Ver-

wandlungspotenzial). Bis zur Kernspaltung (Atombombe) warf kein anderer Begriff ei-

nen ähnlich brutalen Schatten über die Menschheit. Denn irgendwann wird das ewi-

ge Werden doch zum ewigen Sein; irgendwann ist es eben erstarrt und alles Gestirn

erloschen; es ist dann die »todte Kugel« des Parmenides (PHG: 70). Der Wärmetod als

endgültiges Gesetz (oder letzte ›Notwendigkeit‹) der Entropie war auch der ultimative

Schlüssel zumWeltgeschehen. Gottes Tod schien mit diesem letzten Mord nun endgül-

tig besiegelt. Neben Nietzsches kurzzeitigen naturwissenschaftlichen Absichten ist die

https://doi.org/10.14361/9783839470725-023 - am 13.02.2026, 21:48:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Nietzsches Architektur der Erkennenden

langwierige, unfertige metaphysische Entwicklung des Willens zur Macht nicht über-

triebenermaßen als direkte Reaktion auf die ›physikalischen Ereignisse‹ seiner Zeit zu

verstehen. Das Wenige der Welt, das für unsere Sinne greifbar erscheint (denn ca. 80 %

derWelt bzw.desAlls liegen immernoch imDunkelnunsererSinnebzw.Instrumente)22,

das wir filtern und in (absonderliche) Erklärungen packen, ›flüchtet‹ in die Entropie; es

›wird‹ (nahezu) ewig. Aber wie schon angedeutet, reicht die (Metaphysik der) Kunst tief

ins Innere der Welt, und Gott lebt nicht (mehr) im kalten Außen eines endgültig ver-

lorenen Himmels (mit Einsteins Abschaffung seines mystischen Ethers [M. Planck, in:

Cassirer: 13]), sondern tief im Inneren des Lebens. Aller Ungesetzlichkeit (der Entropie)

zum Trotz schafft sich das Leben seine eigenen Gesetze. Analog zum notwendigen geis-

tigen Prozess, ewig das Sein zu schaffen, also gegen die ›offensichtliche Entropie‹ des

Werdens anzukämpfen, findenwir dieses ewige Schaffen einer provisorischenOrdnung

(eines provisorischen Seins) auch im körperlichen Prozess der Materie bzw. im biologi-

schen Prozess unserer Zellen. Anders gesagt, wir finden die »ästhetischen Menschlich-

keiten«23 der Metaphysik der Kunst auch noch in jeder lebenden Zelle.

Vom Standpunkt des lebensfreudigen Menschen aus könnte man nicht nur aus rei-

nerBosheit die klassischeMetaphysik als eine etwasmorbide, lebensferneAngelegenheit

bezeichnen, und das genau hat ja Nietzsche auch zeitlebens allen Hinterweltlern vor-

geworfen. Kommen wir also nochmals auf das alte Philosophenproblem des Seins und

Werdens zurück bzw. auf die Annahme, dass beides nicht dasselbe bezeichnet, und stel-

len wiederum versuchsweise eine Analogie zur Physik her (die Analogie als ein Grund-

zug des Denkens verstanden [KSA7, § 19 [179]]). Denn mit der Quantenmechanik haben

wir erstmals eine theoretische Betrachtungsweise, die sämtliche in der Natur vorkom-

menden Phänomene, d.h. anorganische und organische, zusammenbringt (auf der Ebe-

ne der Atomaggregate [Schrödinger: 105f.]).Das philosophische Sein stellt sich gerne als

etwas Absolutes da, als etwas in sich Ruhendes, perfekt im Gleichgewicht stabilisiertes

Fertiges.24 DasWerden wäre der Gegensatz dazu, etwas Relatives, sich in Bewegung be-

findliches unstabilesUnfertiges.Wennmandiesen abstraktenAuffassungen anhandder

nicht weniger abstrakten Thermodynamik eine dennoch etwas greifbarere Vorstellung

gebenmöchte, sehen wir recht schnell den springenden Punkt unserer ganzen Untersu-

chung. Dem abstrakten absoluten Sein im konkreten Dasein (Weltgeschehen) entsprä-

chen in unserer Analogie zwei mögliche absolute Zustände der Dinge: entweder der Zu-

stand der maximalen oder aber der der minimalen Entropie. Beide Zustände sind zwar

physikalische Gegensätze, führen aber für den Normalsterblichen zum gleichen abso-

luten Ergebnis: zum Tod (Schrödinger: 128). Für jegliches Dasein verschwindet mit dem

ZustandmaximalerEntropie »die ganzeKörperhaftigkeit,undübrig bleibt ein totes, trä-

ges Stück Materie« (Schrödinger: 123). Der Zustand der minimalen Entropie entspricht

ganz einfach dem Dasein beim absoluten Nullpunkt von –273 °C (Schrödinger: 123ff.),

22 »83 Prozent der Welt sind noch verborgen« (Bild der Wissenschaft 12/2011).

23 »Der Gesamtcharakter der Welt ist dagegen in alle Ewigkeit Chaos, nicht im Sinne der fehlenden

Notwendigkeit, sondern der fehlenden Ordnung, Gliederung, Form, Schönheit, Weisheit, und wie

alle unsere ästhetischen Menschlichkeiten heißen« (FW: 127).

24 »[…] während Parmenides das wahrhaft Seiende wie eine ruhende todte Kugel anschaute«

(PHG: 70).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-023 - am 13.02.2026, 21:48:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 221

dem von Clausius eingeführtenWärmetod, denman etwas einfühlsamer auch als Kälte-

tod bezeichnen könnte.

Ganz korrektwird das Leben imUniversumoft als Ausnahmephänomen bezeichnet,

bzw. als (noch) nicht erklärbares, abstrahierbares Phänomen des Widerstandes. Es wi-

dersetzt sich der Entropie anhand der von Schrödinger dargelegten Negentropie. Aber

selbst diese Ausnahme folgt eben keinen stabilenGesetzen (oder demGesetz eines stabi-

len Plans), und die Evolution ist, im Gegensatz zu manchen hegelianisch angehauchten

Interpretationen vonDarwinsTheorie, eher ein Prozess glücklicher Unfälle (sprungarti-

ger Mutationen); auch hier gleicht das Werden mehr einem unvorhersehbaren Würfel-

spiel (Schrödinger: 72ff.). Anhand unserer ›physikalischen‹ Analogie ließ sich das Wer-

den als »das natürliche Streben der Dinge, sich dem chaotischen Zustand anzunähern«

(Schrödinger: 128) bezeichnen. Das Sein hingegen, wäre treffend mit unserer, teils ob-

sessionellen,menschlichen ›Ordnung‹ bezeichnet, als äußerst begrenzte Ausnahme, als

geordnetes Fragment imdominierendenChaos.Auch inwiefernDenken demLeben und

damit demEntwerfen entspricht, verstehenwir ambestenmit diesem ›analogen‹ Begriff

der Ordnung (Alberti). Denn diese ist eben das Gegenteil der Entropie, und mit ihr ent-

zieht sich das Leben (vorübergehend) »dem raschenVerfall in einenunbewegten ›Gleich-

gewichtszustand‹« (Schrödinger: 124). Und Ordnung, physikalisch auch als negative En-

tropie bezeichnet, ist eine ganz konkret messbare Größe!25 Das Sein entspricht der Ne-

gentropie, dem menschlichen Ordnen, dem Schaffen von mehr oder weniger komple-

xen Strukturen, Systemen etc. Rein biologisch/physikalisch im Sinne Schrödingers aus-

gedrückt, entspräche Architektur dem Entwerfen einer großmaßstäblichen Lebenszelle

(hier Artefakt), die ihre Entropie (das ›Werden‹) mittels Ordnung und Technik (also mit-

tels der Akkumulation von Negentropie) möglichst gering hält. Das Leben ist also die-

se Verzögerung der Entropie, der kurzzeitige Kampf gegen den Wärmetod des Univer-

sums. Das Sein, unsere Wahrheiten, Systeme, Gott etc. sind unsere menschlichenWaf-

fendieses illusorischenunddochäußerst realenKampfesgegendasnicht zuumgehende

Schicksal des Universums, gegen das unschuldigeWerden.

Kunst als Wille zur Überwindung des Werdens, als »Verewigen«, aber kurzsichtig,

je nach Perspektive: gleichsam im Kleinen die Tendenz des Ganzen wiederholend.

(KSA12, § 7[54])

Aber das Sein als Ordnung verstanden ist kein Widerspruch des Werdens, sondern nur

eineArt ›modusoperandi‹ des (nicht nurmenschlichen) Lebens,die Transmutation eines

Fragmentes des Chaos, ein relatives, gebremstes, kontrolliertes Werden, in einem ›labi-

len‹ZustandzwischenmaximalerundminimalerEntropie.DasSein führt alsozumWer-

den (zum Leben), es ist nichts Gegebenes, sondern das explizit vom lebenden Organis-

mus Geschaffene, stetig aus demWerden zu Schöpfende, um diesen labilen Zustand zu

erhalten. Das Sein ist bedingt vom – und immer in Bezug zum –Werden. Schrödingers

(physikalische) Untersuchungder Frage: »Was ist Leben?« ist natürlich von größtemphi-

losophischem Interesse (sowie umgekehrt die griechische Philosophie Ausgangspunkt

seinerwissenschaftlichenUntersuchungenwar), denn sie behandelt vor allemdie Frage:

25 – (Entropie) = k log (1/D) (Schrödinger: 129).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-023 - am 13.02.2026, 21:48:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Nietzsches Architektur der Erkennenden

»Was ist Denken?« Auch er sahwieHeraklit nichts alsWerden (GT: 174). Leben ›ist‹ nicht,

sondern Leben ›wird‹!26 Das Sein, eben konzeptuell gedacht, entspricht bei ihm der An-

sammlung von Information, ist also immer nur eine provisorische Bilanz in einem kon-

tinuierlichen Prozess, der Entwicklung des Lebens. Leben benötigt diese Ansammlung

von Information,dasOrdnenoder auchKodifizieren. Jede (Hirn-)Zelle arbeitet nachdie-

semPrinzip, aber vor allem gerade unser Gehirn als Ganzes. Schrödingers Buch ist nicht

nur einMeilenstein auf demWeg zurMolekularbiologie und Genforschung, sondern ei-

ne Revolution der kognitivenWissenschaften und damit auch der Philosophie.

Bezogen auf das Leben (als Werden) ist Mathematik eine Art statistische Darstel-

lung ›präziser Ungenauigkeit‹ (
√
n-Gesetz), so, wie auch physikalische Gesetze immer

nur ›annäherungsweise genau‹ sein können.27 Aber sie entspricht (und entspringt na-

türlich) dem Wesen unseres Denkens. Denn auch unser ganzheitlicher Erkenntnisap-

parat (Gehirn und Sinnesorgane) ist ein sehr grobes Sieb. Nicht nur anhand Schrödin-

gers physikalischen Erklärungen des Lebens, sondern auch anhand der oben erwähnten

Autistenforschung erkennen wir, »wie nutzlos sie [unsere Sinnesorgane] sein würden,

wenn sie zu empfindlichwären« (Schrödinger: 50).Die Ungenauigkeit ist eben lebenser-

haltend. Dieses grobe Sieb erstellt geradezu eine alternative Realität, eine vereinfachte

Mitte, eine Stetigkeit, die es konkret, in jedem Einzelfall, nicht wirklich gibt. Es ist eine

Art statistische Realität, für die wir eben Gesetze und Formeln (er)finden können. Seit

spätestensMaxPlanck istRealität,d.h.das ewigeWerden,vor allemUnstetigkeit (Schrö-

dinger: 94). JedesGesetz, jedeWahrheit ist also eineVereinfachungderRealität,eine sehr

grobe, artifizielle Realität, die es ermöglicht, (analoge) Verbindungen herzustellen, d.h.

ein Verstehen von Zusammenhängen zu ermöglichen. Unser grober Erkenntnisapparat

erfindet eine wunderbare Logik, ein ihm entsprechend grobes Organon (z.B. die abs-

trakteMathematik oder die begriffliche Sprache) um das Verständnis einer vomDenker

reduziertenWelt zu ermöglichen.

Der Wille zur Macht interpretirt: bei der Bildung eines Organs handelt es sich um eine

Interpretation; er grenzt ab, bestimmt Grade, Machtverschiedenheiten. […]Der organi-

sche Prozeß setzt fortwährendes Interpretiren voraus. (KSA12, § 2[148])

Denken ist ausschließlich als konzeptuelles Denken zu begreifen. Die Welt denken ist

immer die Welt entwerfen. Setzen wir an die Stelle der »wunderbaren Erfindung der

Logik« (KSA7, § 19[102]) eine erstaunliche Unlogik: Wahrheit ist immer Entwurf, aber

Entwurf ist niemalsWahrheit! Leben, Denken, ist das Schaffen einer relativen Ordnung

des eigentlich menschlichen »›Materials‹, d.h. der Empfindungen oder Erfahrungen«

(Schrödinger: 40). Gibt es noch eine klarere Analogie zur Architektur? Das Denken ist

somit als das wilde Denken zu begreifen, als das demWerden zugewandte Denken. Das

Denken-Entwerfen ›lebt‹ unterdemJochdesDionysos.Solange ichdenke/entwerfe,wer-

de ich. Anders steht es mit dem Gedanken, d.h. der Idee, dem Begriff. Ich habe einen

Gedanken, also bin ich. Der Gedanke ›steht‹ unter dem Joch des Apollo(n). Er entspricht

26 »Ein Gen ist nicht, ein Gen wird« (E. P. Fischer, in: Schrödinger: 19).

27 »Wenn wir hier das strenge ›mathematisch exakte‹ Gesetz anführen, so deshalb, weil wir betonen

wollen, daß seine physikalische Exaktheit in jedem Einzelfall in Frage steht« (Schrödinger: 41ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-023 - am 13.02.2026, 21:48:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 223

dem Sein, der geschaffenen Ordnung. »Sein Chaos zwingen, Form zu werden (KSA13, §

14[61])«, nannte Nietzsche diesen Prozess.

Es gibt keine autonome Disziplin, kein autonomes oder anderes Denken in der Ar-

chitektur, Philosophie, Kunst oder Wissenschaft. Hier wie dort denken wir auf gleiche

Art undWeise (KSA7, § 19[76]). Und der Grundzug des Denkens ist neben der Abstrakti-

on das analoge Denken. Analogie aus Analogie (KSA7, § 19 [179]), Ordnung aus Ordnung

(und dies ist eben kein Zufall, sondern durchaus physiologisch bedingt: »eine walten-

de Ordnung« [Schrödinger: 135] besitzt die Kraft, »sich selbst zu erhalten und geordnete

Vorgänge hervorzurufen. […] Es sieht also fast so aus, als obwir uns imKreise bewegten«

[Schrödinger: 135]). Es geht in erster Hand nicht nur darum, ob der Gedanke, die Idee,

›praktisch‹ funktioniert, sondern darum, durch dieses Schaffen von Beziehungen, Ana-

logien etc. »den Anfang einer Ordnung im Universum zu etablieren« (Lévi-Strauss: 21).

Es gibt also ein grundlegendes Bedürfnis aller ›Denker‹ (um hier das denMenschen aus-

zeichnendeMerkmal desDenkens in denVordergrund zu stellen): die Reduktion chaoti-

scher Wahrnehmung. Diese wilde ›Forderung nach Ordnung‹ (Lévi-Strauss) ist die pri-

mitive Grundlage jedes Denkens.

Die Absicht war, sich auf eine nützliche Weise zu täuschen: die Mittel dazu, die Erfin-

dung von Formeln und Zeichen, mit deren Hilfe man die verwirrende Vielheit auf ein

zweckmäßiges und handliches Schema reduzierte. (WZM: 399)

Wie wir weiter oben (und entfernt an Descartes angelehnt) geschildert haben, ist das

Denken die Bedingung unseres Werdens (es gibt kein Existieren im Sinne eines Seins,

sondern nur das ewige Werden des Menschen). »Sein oder Nichtsein?« war die existen-

zielle Frage Hamlets gegenüber zwei sich gegenseitig ausschließender Zustände. Nach-

dem wir aber nun wissen, dass das Sein nicht ohne das Werden existiert, dass sich bei-

des nicht nur nicht ausschließt, sondern sich geradezu bedingt, dass jedoch dasWerden

im Sinne der Entropie alles Leben und Geschehen dominiert bzw. beendet, hätte es für

Hamlet nur die vorübergehende Frage »Werden oder Nichtsein?« gegeben; kürzer ge-

sagt: Ein reines Sein wäre mit Nichtsein identisch.

So wenig wie es ein Ding an sich gibt, so wenig gibt es auch eine Ordnung, eine Les-

barkeit, eine ›Wahrnehmung von Formen‹ (Rossi: 17ff.) oder topologische Konfiguratio-

nen an sich. Es existiert einzig eine vielleicht angeborene Empfindung gegenüber der

Horizontalen und der Vertikalen (Le Corbusier 4: 20), die zusammenden rechtenWinkel

ergeben. Wir stehen im Lot und wir liegen, ruhen, schlafen, wenn möglich, waagrecht.

Dies ist eine Art ›natürliche Ordnung‹, die nichts mit Ästhetik, sondernmit den Grund-

bedingungen des Lebens, vor allen Dingen mit der Schwerkraft, zu tun hat (der rechte

Winkel ist also nur im Schnitt eine resultierende ›natürliche Ordnung‹, im Grundriss

gehorcht er lediglich verschiedenen pragmatischen Ansprüchen, ohne aber Bedingung

zu sein).

Le Corbusiers berühmteDefinition der Architektur als das »kunstvolle, korrekte und

großartige Spiel der unter dem Licht versammelten Baukörper«,28 geht auf seine eige-

28 »L’architecture est le jeu savant, correct et magnifique des volumes assemblés sous la lumière« (Le

Corbusier 4: 16).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-023 - am 13.02.2026, 21:48:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Nietzsches Architektur der Erkennenden

ne, demEinfluss Fröbels ausgesetzte Kindheit zurück (Vogt: 289). Auch er versuchte sich

nochmitBauklötzenam›unschuldigen‹Werden.DasexperimentelleSpiel derBauklötze

ist einnicht zuunterschätzendesKindheitserlebnis, ein Spiel vonOrdnungundAffekt.29

»ImBauwerk soll sich der Stolz, der Sieg über die Schwere […] versichtbaren« (GD: 137f.).

(Nietzsche meint hier natürlich den »Sieg über den Geist der Schwere« [KSA10, § 11[19]],

und es gilt eben imWeiteren, einen »Baustil für diese Seele« [KSA10, § 11[20]] zu entwi-

ckeln.) Aus Stehen oder Fallenwird ein erstesmetaphorisches Spiel von Sein oderNicht-

sein, von Sein undWerden. Das Stehen, das Auftürmen, steht für das Aufrechterhalten

der Lebensbedingungen, der Schaffung einer (vertikalen) Ordnung, die Entnahme von

Negentropie (»die erstaunliche Gabe eines Organismus, einen ›Strom von Ordnung‹ auf

sich zu ziehen« [Schrödinger: 134]), das Schaffen unseres Seins. Das Fallen ist der Rück-

fall in das Werden, der Entzug unserer geschaffenen Lebensmöglichkeit, unser erneu-

ter Abfall in die Entropie. Gerade das Auftürmen, der Turmbau, aber auch der Brücken-

bau, verkörpern dieses frühe Spiel mit den Erwartungsaffekten (Angst, Furcht, Schreck,

Verzweiflung,Hoffnung, Zuversicht [Bloch: 121]), das genauer gesagt ein Affektspiel des

Ausdifferenzierens von Sein und Werden darstellt. Der Zusammenhang von Ordnung

undAffekt ist offensichtlich, aber er bleibt ein Spiel (desWillens zurMacht), ein unschul-

diges übermütiges Würfelspiel unter dem Himmel Zufall, jenseits aller Vernünftigkeit

(Z: 183/255). Es gibt keine strenge Kausalität zwischen Erkennen, Ordnung und Affekt.

Denken/Entwerfen/Empfinden findet jenseits vonWissen statt!

Das Sein und das Werden sind die beiden sich ergänzenden Seiten der Kunst sowie

der menschlichen Psyche (KSA12, § 2[110]). Apollo ist nicht ohne Dionysos zu denken-

entwerfen. Das Sein entsteht aus dem Werden. Das Eine ist das abstrahierte Andere.

DasWerden ist Kants Kraft undMaterie, aus der ermitten imFluss derDinge eine allzu-

menschlicheWelt baut,unser festgemachtes Sein, schafft.DasWerden ist somit noch im

Sein enthalten, nur reduziert, vereinfacht, abstrahiert, bearbeitet wie das verkleinerte

StückNatur als Stein imBau.SeinundWerdensindnicht imWiderstreit.Es ist abermals

eine Sache der Dosis für den bedürftigenMenschen. Der monotheistische Gott stellt als

die rein konzeptuell sublimste FormundhöchsteDosis des Seins einen der amweitesten

entfernten Punkte von der absolutenEntropie desWerdens dar, denNullpunkt der Skala

unddamit auchdenNullpunkt des Lebens.VomhöherenMenschen zumÜbermenschen

kann die Dosierung abweichen,mit demwahrhaft wilden Denken könnte im erhabenen

Spiel des Denken-Entwerfens also eventuell die Dosis an Sein reduziert werden.

Das »Sein« als die Erdichtung des amWerden Leidenden. […] Mit dem Namen »apolli-

nisch« wird bezeichnet das entzückte Verharren vor einer erdichteten und erträumten

Welt, vor der Welt des schönen Scheins als einer Erlösung vomWerden: auf den Namen

desDionysos ist getauft, andererseits, dasWerden aktiv gefaßt, subjektiv nachgefühlt,

29 Nochmals zum schon zitierten kindlichen Spiel bei Schwarz: »Was die Erde uns zeigt ist ein uner-

schöpflicher Fluss von Einfällen und Zusammenstellungen.Was aus ihr zu erschliessenwäre, wäre

ein unendlich kindlicher Geist, der in anmutiger Willkür sich darüber freut, dass ihm so viel ein-

fällt, mitten im alten Spiel wieder ein neues. […]Warum spielt derMensch denn nichtmit?Warum

bringt er seinen Einfall nicht mit in das Spiel, dass er mitklingt […]? Warum fehlt gerade ihm, dem

finsteren Tyrannen der Sinn für die Anmut des Wirren?« (Schwarz: 229)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-023 - am 13.02.2026, 21:48:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 225

als wüthende Wollust des Schaffenden, der zugleich den Ingrimm des Zerstörenden

kennt. (KSA12, § 2[110])

20. Ordnung und Wirkung

Welche Gegenden dauernd erfreuen. – Diese Gegend hat bedeutende Züge zu einem Ge-

mälde, aber ich kann die Formel für sie nicht finden, als Ganzes bleibt siemir unfaßbar.

Ich bemerke, daß alle Landschaften, die mir dauernd zusagen, unter aller Mannigfal-

tigkeit ein einfaches geometrisches Linien-Schema haben. Ohne ein solches mathe-

matisches Substrat wird keine Gegend etwas künstlerisch Erfreuendes. Und vielleicht

gestattet diese Regel eine gleichnishafte Anwendung auf denMenschen. (MA, II, § 115)

Jede rationale Auseinandersetzung mit Architektur hat ihre emotionale Dimension ins

Zentrum zu rücken (der Kopf ist nur das beste Werkzeug unserer Affekte, nicht ihr Ge-

gensatz; er ist ihre Bereicherung oder ergänzende Offenbarung in geistig operationa-

len oder konkret umsetzbaren Bildern [vgl. Damasio: 122f.]).Was der Architekt oder In-

genieur leicht als Stammtischdiskussion abtut, ist jedoch ihr zentrales Element, z.B.

die emotionale Wirkung eines skandalösen und inakzeptablen Eiffelturmes beim Auf-

bau 1889 und sein heute Umgekehrtes auslösender Effekt einer neuen Französischen

Revolution, würde man dieses alte Skandalobjekt nun entfernen wollen. Nur um die-

se potenzielle Wirkung geht es bei der Realisierung eines Entwurfes und wie man ganz

konkret damit umgeht (reißt man den Eiffelturm gleich wieder ab, um die Nation zu

beruhigen, oder vertraut man der Zeit). Aber es geht niemals darum, einer abstrakten

Idee oder letzten Instanz einerHinterwelt gerecht zuwerden.DerMensch ist Ausgangs-

punkt undEndziel des Entwurfs (selbstwennmanheute natürlich aus anderenGründen

wieder vermehrt die Natur als übergeordnete Instanz in den Vordergrund rückt). Das

meint auch Alberti, wenn er von der Kunst des Wohlbefindens spricht: Ein Eiffelturm

zum 100. Geburtstag der Französischen Revolution darf ruhig ein (emotionales) Feu-

erwerk sein, nicht dagegen der Schlafsaal eines Kindergartens. Es geht eben um nicht

mehr als den ›einfachen‹, gesunden Menschenverstand, oder anders ausgedrückt: Je-

des Mehr (an Hinterwelt) hindert uns potenziell an der anspruchsvollsten Aufgabe der

Architektur, dem erfassenden Menschenverstand, und damit dem »Wohlbefinden« un-

serer Affekte, gerecht zu werden (Alberti: 243). Das Erfassen oder Erkennen des gesun-

den Menschenverstandes ist eben schon Erfinden, das erfinderische Hineinlegen eines

Sinnes in die (sinnlosen) Dinge, und dazu gehören z.B. auch so kuriose Abstraktionen,

wie ein »mathematisches Substrat« in die Landschaft hineinzulegen, mit dem der Lan-

desplaner (konzeptuell) überhaupt erst operational, d.h. entwerferisch handlungsfähig

werden kann (man denke hier wiederum anMandelbrots fraktale Geometrie der Natur).

Soll man aber, bei dieser Erkenntnis, den später Kommenden das Recht versagen, die

älteren Werke nach ihrer Seele zu beseelen? Nein, denn nur dadurch, daß wir ihnen

unsere Seele geben, vermögen sie fortzuleben: erst unser Blut bringt sie dazu, zu uns

zu reden.Derwirklich »historische«Vortragwürde gespenstisch zuGespenstern reden.

– Man ehrt die großen Künstler der Vergangenheit weniger durch jene unfruchtbare

https://doi.org/10.14361/9783839470725-023 - am 13.02.2026, 21:48:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

