
https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


Das Achtzehnte Jahrhundert

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


Johann Wilhelm Ludwig Gleim (1719-1803), um 1770.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


jahrgang 43 • heft 1 • wolfenbüttel 2019
wallstein verlag

DAS
ACHTZEHNTE
JAHRHUNDERT
Zeitschrift der Deutschen Gesellschaft
für die Erforschung des achtzehnten Jahrhunderts

Im Auftrag des Vorstandes 
herausgegeben von Carsten Zelle

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


4

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten

sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© 2019 Deutsche Gesellschaft für die Erforschung des achtzehnten Jahrhunderts
Alle Rechte vorbehalten

Redaktionsanschrift:
Carsten Zelle, Herzog August Bibliothek, D-38299 Wolfenbüttel

Verlag und Vertrieb: Wallstein Verlag GmbH, www.wallstein-verlag.de, Göttingen 2019
ISBN (Print) 978-3-8353-3396-3

ISBN (E-Book, pdf ) 978-3-8353-4316-0
ISSN (Print) 0722-740-X

Das Frontispiz zeigt aus Anlaß der 300. Wiederkehr seines Geburtstags Johann Wilhelm 
Ludwig Gleim, um 1770, von Daniel Chodowiecki (Danzig 1726-1801 Berlin), Graphit 
und Tusche, 21,8 × 17,0 cm, bez.: D. Chodowiecki. Für die Überlassung der Druck vorlage 
und der freundlich erteilten Abbildungsgenehmigung sei dem Gleimhaus in Halberstadt 
(Sign. P 2 Gleim 1) herzlich gedankt.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


5

7

9

11

28

48

73

91

117

122

125

127

130

130

132

Inhalt

Aus der Arbeit der Deutschen Gesellschaft

Zu diesem Heft (Carsten Zelle) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
»Intersections between Age and Gender in Enlightenment Society«. Deutsch-

amerikanisches Panel auf der 50. Jahrestagung der American Society for Eigh-
teenth-Century Studies (ASECS), 21.-23.  März 2019, Denver, Colorado. Bericht 
(Hanna Nohe) .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .

Beiträge
Arne Klawitter: »… aber andern will und muss er unbekannt bleiben.« Über das 

Programm der Philosophischen Abhandlung von einigen Ursachen des Verfalls der 
Religion (1773) und ihren bislang unbekannten Verfasser  . . . . . . . . . . .

Sebastian Meixner: Erkennen und Erzählen. Zu einer historischen Narratologie des 
18. Jahrhunderts . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

Alessandro Nannini: How a Philosopher Dies. Reason, Faith, and aisthesis in 
Baumgartens ars moriendi . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

Andreas Müller: Vom Konversationslexikon zur Enzyklopädie? Das Zedlersche 
Universal-Lexicon im Wandel der Zeit .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 

Nicola Kaminski: Kotzebue 1803 – Lesenotizen, Gedanken über Intertextualität 
und Versuch einer Positionsbestimmung im goethezeitlichen Literaturbetrieb .

Aus der Forschung
Johannes Rohbeck: Isaak Iselin – die Schriften eines herausragenden Vertreters der 

Schweizer Aufklärung in neuer Edition. Eine Sammelrezension . . . . . . . .
Martin Papenheim über British Freemasonry, 1717-1813. General editor: Róbert 

Péter. 5 vols. (2016)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .
Lucia Aschauer über Paradigmatische Fälle. Konstruktion, Narration und Ver-

allgemeinerung von Fall-Wissen in den Geistes- und Sozialwissenschaften. Hg. 
Ruben Hackler, Katharina Kinzel (2016)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

Alexander Krünes über Selbstlesen – Selbstdenken – Selbstschreiben. Prozesse der 
Selbstbildung von »Autodidakten« unter dem Einfluss von Aufklärung und 
Volksaufklärung vom 17. bis zum 19. Jahrhundert […]. Hg. Holger Böning, 
Iwan-Michelangelo D’Aprile, Hanno Schmitt, Reinhart Siegert (2015)  . . . .

Benedikt Brunner über Pietismus. Eine Anthologie von Quellen des 17. und 
18.  Jahrhunderts. Hg. Veronika Albrecht-Birkner, Wolfgang Breul, Joachim 
Jacob, Markus Matthias, Alexander Schunka, Christian Soboth (2017)  . . . .

Birgit Neumann über Hanna Nohe: Fingierte Orientalen erschaffen Europa. Zur 
Konstruktion kultureller Identitäten im Reisebriefroman der Aufklärung (2018)

Anett Lütteken über Christoph Willmitzer: »Der Frühling« Ewald Christian von 
Kleists. Themen und Poetologie im Kontext des Gesamtwerks (2016) . . . . .

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


6

134

137

140

143

145

147

148

150

153

158

159

161

163

165

168

170

171

174

Peter Goßens über Roger Paulin: August Wilhelm Schlegel. Biografie. Autorisierte 
Übersetzung aus dem Englischen von Philipp Multhaupt (2017)  . . . . . . .

Sylvaine Hänsel über Harz und Arkadien. Pascha Johann Friedrich Weitsch (1723-
1803). Landschaftsmaler der Aufklärung. Hg. Reimar F. Larcher (2017) . . . .

Dorit Kluge über Gaëtane Maës: De l’expertise artistique à la vulgarisation au 
siècle des Lumières. Jean-Baptiste Descamps (1715-1791) et la peinture flamande, 
hollandaise et allemande (2016) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

Stefanie Stockhorst über Dorothea E. von Mücke: The Practices of the Enlighten-
ment. Aesthetics, Authorship and the Public (2015) . . . . . . . . . . . . . .

Karin Reich über Leonhard Euler: Correspondance avec des savants suisses en 
langue française. Hg. Siegfried Bodenmann, Vanja Hug, Mirjana Ilič, Andreas 
Kleinert (2017).  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .

Susanne Düwell über Immanuel David Mauchart: Anhang zu den sechs ersten 
Bänden des Magazins zur Erfahrungsseelenkunde […]. Hg. Sheila Dickson 
(2017) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

Cerstin Bauer-Funke über Jean-Marie Valentin: Le Théâtre à Strasbourg de S. Brant 
à Voltaire (1512-1781). Études et Documents. Pour une histoire culturelle de 
l’Alsace (2015) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

Stefan Lorenz über Principia rationis. Les principes de la raison dans la pensée de 
Leibniz. Sous la direction de Arnaud Lalanne (2018) .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .

Lutz Geldsetzer über Gottfried Wilhelm Leibniz: Briefe über China (1694-1716). 
Die Korrespondenz mit Barthélemy des Bosses und anderen Mitgliedern des 
Ordens. Hg. Rita Widmaier, Malte-Ludolf Babin (2017)  . . . . . . . . . . .

Hans-Peter Schütt über Riccarda Suitner: Die philosophischen Totengespräche der 
Frühaufklärung (2016)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

Michael Szczekalla über Reassessing the Radical Enlightenment. Hg. Steffen Du-
cheyne (2017) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

Jon Mathieu über Patrick Stoffel: Die Alpen. Wo die Natur zur Vernunft kam 
(2018) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

Franz Fromholzer über Netzwerke gelehrter Mönche. St. Emmeram im Zeitalter 
der Aufklärung. Hg. Bernhard Löffler, Maria Rottler (2015) . . . . . . . . . .

Isabelle Deflers über Peter Friedemann: Die Politische Philosophie des Gabriel 
Bonnot de Mably (1709-1785). Eine Studie zur Geschichte des republikanischen 
und des sozialen Freiheitsbegriffs (2014) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

Albrecht Beutel über Das Problem der Unsterblichkeit in der Philosophie, den 
Wissenschaften und den Künsten des 18. Jahrhunderts. Hg. Dieter Hüning, 
Stefan Klingner, Gideon Stiening (2018)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

Robert Jütte über Karrierestrategien jüdischer Ärzte im 18. und frühen 19. Jahrhun-
dert. Symposium mit Rundtisch-Gespräch zum 200. Todestag von Adalbert 
Friedrich Marcus (1753-1816). Hg. Gerhard Aumüller, Irmtraut Sahmland (2018)

Christina Randig über Günter Berger: Wilhelmine von Bayreuth. Leben heißt eine 
Rolle spielen (2018)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

Eingegangene Bücher .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


7

Aus der Arbeit der Deutschen Gesellschaft

Zu diesem Heft

Das vorliegende Heft umfaßt fünf Beiträge: Arne Klawitter (Kyoto/Tokyo) kann nach-
weisen, daß Heinrich Friedrich Diez der Verfasser einer materialistisch Abhandlungen 
über die Ursachen des Religionsverfalls gewesen ist. Sebastian Meixner (Zürich) entwirft 
eine strukturalistisch inspirierte historische Narratologie für das 18.  Jahrhunderts und 
erprobt sie an Beispielen von Lessing, Blanckenburg und Engel. Alessandro Nannini 
(Bukarest) analysiert im Anschluß an die Debatte um die letzten Worte des sterbenden 
Alexander Gottlieb Baumgarten den Zusammenhang zwischen Aisthesis und lutheri-
schem Glauben und gibt den Blick auf eine ästhetische ars moriendi frei. Andreas Müller 
(Halle [Saale]) jagt den ›Zedler‹ durch den Computer und entdeckt dadurch eine  
Konzeptionsänderung im Zuge seiner Druckgeschichte vom Realwörterbuch zur Uni-
versalenzyklopädie. Die Untersuchung der aggressiven Intertextualität bei August von 
Kotzebue (1761-1819) führt schließlich Nicola Kaminski (Bochum) zur Erhebung dieses 
Autors in den klassisch-romantischen Kanon.

Die Beiträge werden von einem 24 Besprechungen umfassenden Rezensionsteil ›Aus 
der Forschung‹ ergänzt.

Das kommende Themenheft, DAJ 43.2 (2019), wird, wie bereits annonciert, dem von 
Stefan Laube (Wolfenbüttel/Berlin) betreuten Schwerpunkt »Medium & Magie. Wand-
lung und Wirkung in der Aufklärung« gewidmet sein. Für das nächste ›freie‹ Heft, DAJ 
44.1 (2020), sowie auch für spätere Hefte bitten wir um Beitragsangebote. Das nächst-
jährige Themenheft, DAJ 44.2 (2020), wird unter dem Titel »Intersections between Age 
and Gender in Enlightenment Society« die Beiträge des von Hanna Nohe (Bonn) organi-
sierten Deutsch-amerikanischen Panels auf der 50. Jahrestagung der American Society for 
Eighteenth-Century Studies (ASECS), die im März 2019 in Denver (Colorado) stattfand 
(s. den Bericht in diesem Heft, 9-10), dokumentieren.

Beiträge für die ›freien‹ Hefte und Themenvorschläge (per Exposé) für spätere Schwer-
punkthefte – aktuell insbesondere für Heft 45.2 (2021) – sind herzlich willkommen. Über 
die Annahme angebotener Aufsätze entscheidet eine ›peer-review‹, d.h. ein kritisches und 
sorgfältiges Lektorat, bei dem ein einschlägiges Vorstandsmitglied der DGEJ und der 
Herausgeber gutachten. Unsere Zeitschrift wird nach den Qualitätsstandards des Euro-
pean Reference Index for the Humanities and the Social Sciences (ERIH PLUS) entsprechend 
gerankt. Über Themenschwerpunkte entscheidet der Vorstand der DGEJ. Erbeten werden 
darüber hinaus Rezensionswünsche für die in der Rubrik ›Eingegangene Bücher‹ an-
noncierten (oder andere) Neuerscheinungen, Vorschläge für das deutsch-amerikanische 
Panel auf der Jahrestagung der ASECS (jeweils im März bzw. April eines jeden Jahres), 
Manuskriptofferten für die beiden wissenschaftlichen DGEJ-Reihen (Studien bei Meiner, 
Supplementa bei Wallstein) und Anregungen für zukünftige DGEJ-Tagungen.

*   *   *

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


8

In DAJ 10. 1 (1986) – seinerzeit das einzige Heft des Jahrgangs, weil im gleichen Jahr ein 
gedrucktes Mitgliederverzeichnis erschien – wurde unter ›Redaktion‹ erstmals mein Name 
genannt. Seither habe ich unter wechselnden Funktionsbezeichnungen stets das gleiche 
gemacht: zu sorgen, daß pünktlich das Das achtzehnte Jahrhundert erscheint – zunächst 
noch im Wolfenbütteler Eigenverlag, seit DAJ 12.1 (1988) bei Hitzeroth in Marburg, seit 
DAJ 19.1 (1995) schließlich bei Wallstein in Göttingen. 33 Jahrgänge sind eine lange Zeit. 
Mit Ablauf der Vorlesungszeit jetzt im Sommer gehe ich an der Ruhr-Universität Bochum 
in Ruhestand. Dem Vorstand der DGEJ habe ich früh signalisiert, daß ich dieses Datum 
zum Anlaß nehmen möchte, die Herausgeberschaft abzugeben. Der Vorstand beschloß 
auf seiner Sitzung am 8. März 2017, die Herausgeberschaft der Zeitschrift zukünftig, be-
ginnend mit DAJ 43.2 (2019), Stefanie Stockhorst (Postdam) anzuvertrauen.

Dies ist ›mein‹ letztes Heft. Dem damaligen Geschäftsführer der Geschäftsstelle der 
DGEJ an der Herzog August Bibliothek Wolfenbüttel, Gotthardt Frühsorge, danke ich, 
daß er seinerzeit den Mut hatte, dem frisch Promovierten die Redaktion der Hefte zu 
übertragen, der DGEJ danke ich dafür, daß sie mir den eröffneten Gestaltungsraum nun 
schon so lange gewährt, zuletzt unter der Titulatur eines Herausgebers. Regina Zimpel hat 
in der Wolfenbütteler Geschäftsstelle in all den Jahren die Arbeit an der Zeitschrift auf 
das Allerverläßlichste unterstützt, Andrea Knigge vom Wallstein-Verlag hat seit 1995 auf 
die denkbar flexibelste Weise die verlegerische Herstellung besorgt. Dafür danke ich 
herzlich.

Stefanie Stockhorst wünsche ich viel Erfolg bei der neuen Aufgabe.
Carsten Zelle

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


9

»Intersections between Age and Gender in Enlightenment Society«. Deutsch-
amerikanisches Panel auf der 50. Jahrestagung der American Society for 
Eighteenth-Century Studies (ASECS), 21.-23. März 2019, Denver, Colorado

Die Amerikanische Gesellschaft für die Erforschung des 18. Jahrhunderts feierte dieses Jahr ihr 
50-jähriges Bestehen. Entsprechend wurden einige Presidential Panels organisiert, die unter dem 
Motto der Reflexion über die Vergangenheit und der Zukunft der Gesellschaft standen. Hierzu 
zählten etwa Panels zur Intersektionalität (Schnittpunkte zwischen gender, race, class etc.), ASECS ’ 
Vergangenheit und Gegenwart, wissenschaftliche Beziehungen außerhalb der eigenen kulturellen 
und sprachlichen Tradition, das Lehren von Konzepten von race im 18. Jahrhundert im gegen-
wärtigen Unterricht, 50 Jahre Frauen bei ASECS, ›Digital Humanities‹ und Globalisierung. Diese 
Themen spiegeln insgesamt die Schwerpunkte vieler Panels der diesjährigen Tagung wider.

In der Tat reiht sich auch das DGEJ-Panel unter der Leitung von Hanna Nohe (Rheinische 
Friedrich-Wilhelms-Universität, Bonn) in diese Perspektiven ein, obgleich mit einer leichten 
Schwerpunkt-Verschiebung: Die Intersektionalität betraf in dieser Gruppe in erster Linie Alter und 
Gender, zwei Themen, die auch unsere gegenwärtige Gesellschaft bewegen. In der Erforschung des 
18. Jahrhunderts wurde das erste weniger, das zweite mehr untersucht; jedoch wurden beide bislang 
wenig in ihren gemeinsamen Schnittpunkten betrachtet. Dabei spiegeln Alter und Gender in 
mehrerlei Hinsicht die gesellschaftlichen Umbrüche im 18. Jahrhundert wider: Während die 
Menschen zuvor je nach individueller Situation als ›alt‹ eingestuft wurden, wird im Laufe des 
18.  Jahrhundert das Alter zunehmend kalendarisch festgelegt und die ›Alten‹ als homogene Gruppe 
wahrgenommen. Auch Frauen – insbesondere jene der Mittelschicht – werden im Gegensatz zu 
Männern, die nach Berufsgruppen unterschieden werden, als einheitliche soziale Gruppe klassi-
fiziert, deren zentrale Rolle jene der Ehefrau und Mutter ist, wie sich in den Abbildungen der Le-
bensstufen zeigt. Die Betrachtung ihrer Überschneidungen bündelt folglich gesellschaftlich akute 
Themenfelder. Das Panel begann mit einer problematisierenden Einführung ins Thema durch die 
Organisatorin; daraufhin folgten drei Vorträge, die sich gegenseitig geradezu komplementär er-
gänzten. 

Zunächst untersuchte Susanne Schmid (Freie Universität Berlin) die Darstellung alter Jungfern 
in der englischen Literatur. Im Besonderen zeigte sie am Beispiel von Tabitha in Tobias Smolletts 
Briefroman Humphry Clinker (1771), wie diese alte Jungfer von sie umgebenden Männern – allen 
voran durch ihren Bruder und ihren Neffen – hinsichtlich ihrer zunächst vergeblichen Versuche, 
einen Ehemann zu finden, verspottet wird. Ihre Bemühungen erscheinen umso lächerlicher, je 
dringlicher sie sich dafür anstrengt. Dabei kommt sie ihrem Ziel durchaus nahe, scheitert jedoch 
immer wieder, bis sie und der ähnlich grotesk dargestellte Lismahago ein Paar werden. Die Tatsache, 
dass die Figur sich ihrer eigenen Wirkung nicht bewusst ist, verstärkt die Lachhaftigkeit Tabithas, 
ebenso wie ihre holprige Sprache und die Rechtschreibfehler, die ihre Briefe kennzeichnen. Die 
Vortragende zeigte, dass Thomas Rowlandsons Illustrationen der Ausgabe von 1793 diese Lächer-
lichkeit geradezu karikativ unterstreichen und dabei die Hässlichkeit und das Alter bis ins Groteske 
überzeichnen. In der Diskussion bestätigte sich, dass diese Merkmale die alte Jungfer als Hexe er-
scheinen lassen. Hierfür sprechen etwa die Betonung der großen und krummen Nase ebenso wie 
ihre langen schwarzen Kleider. Abschließend setzte Schmid mit Jane Colliers The Art of Ingeniously 
Tormenting (1753), einer Satire in Prosa, einen – ebenfalls humoristischen – Kontrapunkt: Die Au-
torin richtet sich (wenn auch nicht explizit) vor allem an Frauen, die Mütter, Patroninnen sind, die 
Bedienstete haben, also gerade solche Frauen, die sich erfolgreich verheiraten konnten, und berät 
sie – in ironischer Anspielung auf die conduct books – darüber, wie sie es vermögen, ihre Zeitgenos-

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


10

sen zu schikanieren und sich selbst dabei in ein gutes Licht zu rücken: So könnten sie etwa die ihnen 
Untergebenen emotional misshandeln oder z.B. einen häuslichen Ehemann leiden lassen, indem sie 
darauf bestehen, ständig auszugehen. Auf diese Weise wird durch satirisches Überspitzen das kon-
ventionelle Rollenbild der Frau kritisiert und hinterfragt.

Valentina Tikoff (de Paul University Chicago) wiederum verglich die Bezeichnungen aus Archiv-
material für weibliche und männliche Waisen, die in Sevilla im langen 18. Jahrhundert Sozial-
leistungen erhielten. Dabei stellte sie zunächst die gebräuchlichen Termini vor, die in den Texten 
von und über Geförderte zu finden sind, und unterteilte sie in Kategorien. Anschließend untersuchte 
sie ihren konkreten und kombinierten Gebrauch am Beispiel eines Briefs des 17-jährigen Miguel 
Sánchez an seinen ›Protektor‹. Schließlich diskutierte sie die Überschneidung zwischen Alter und 
Gender hinsichtlich der Bezeichnungen für weibliche Waisen. Dabei stellte sie heraus, dass in den 
Sánchez‘ Brief ein Bild von Männlichkeit konstruiert wird, das sich nicht nur vom Weiblichen, 
sondern auch vom Jungenhaften abgrenzt. So kritisiert Sánchez, dass die »Kollegiaten« (colegiales) 
bestraft würden wie »Jungen« (niños, chiquillos), obwohl sie in der Regel bereits »Männer« (hombres) 
seien. Dabei wird das körperliche Aussehen als Hinweis auf das kalendarische Alter herangezogen. 
Für die weiblichen Insassen hingegen werden körperliche Anzeichen auf Reife nur implizit genannt, 
mit Hinweisen auf die weibliche Gefährdung korrumpiert oder ›verloren‹ zu sein. Dabei werden die 
Kollegiatinnen länger als »Mädchen« (niñas) bezeichnet – bis zu einem Alter zwischen 18 und 20 
Jahren. Dieser Terminus bezieht sich nicht nur auf das Alter der Bezeichneten, sondern impliziert 
insbesondere ihre Prekarität und den rechtlichen Status als Unverheiratete, die folglich der Obhut 
bedarf.

June Oh (Michigan State University) schließlich betrachtete den Diskurs in englischen medizi-
nischen Texten über die Alterung des weiblichen Körpers und den Rat, diese durch Hautpflege zu 
verlangsamen. Während die Forschung bislang betonte, dass die körperlichen Zeichen des Alterns 
prinzipiell nicht nach Gender unterschieden wurden, betonte die Vortragen, dass der weibliche 
Körper als schneller alt werdend wahrgenommen wurde. Ihr Ziel war es zu zeigen, anhand welcher 
Techniken medizinische Texte versuchten, dieses schnellere Altern des weiblichen Körpers durch 
wissenschaftliche Argumente zu belegen und zugleich Mittel vorschlagen, um den Alterungsprozess 
zu verlangsamen. Bernard Lynch etwa führt in A Guide to Health through the Various Stages of Life 
(1774) die von Männern verschiedene Konstitution des weiblichen Körpers als Ursache für ein 
schnelleres Altern bei Frauen an. William Buchan wiederum erklärt in Domestic Medicine (1784) die 
weiblichen Zyklen als Ursache für das schnellere Altern. Während zuvor Kosmetika bis dahin das 
Erscheinungsbild von außen zu verjüngen suchten, plädieren die medizinischen Texte dafür, durch 
gesundes Leben den Alterungsprozess zu verlangsamen. Obgleich er nicht aufgehalten werden kann, 
wird folglich versucht, etwa durch besondere Ernährungsweisen die Haut zu pflegen und somit 
durchaus auch das äußere Erscheinungsbild zu erhalten. In der Diskussion wurde suggeriert, dass 
die medizinische Begründung des Alterns zugleich eine männliche Strategie sein könnte, die kom-
merzielle Angelegenheit der weiblichen Kosmetik männlicher Expertise zuzuschreiben.

Für das Themenheft 44.2 (2020) der vorliegenden Zeitschrift ist eine Fortführung des Panel-
Themas geplant, in der sowohl einige der vorgestellten Beiträge als auch weitere Untersuchungen 
in ihrer schriftlichen Ausführung zu finden sein werden. Wir freuen uns auf die Fortsetzung der 
Diskussion.

Hanna Nohe, Bonn

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


11

Beiträge

»… aber andern will und muss er unbekannt bleiben.« Über das 
Programm der Philosophischen Abhandlung von einigen Ursachen des 
Verfalls der Religion (1773) und ihren bislang unbekannten Verfasser

In 1774, the German Enlightenment journal Auserlesene Bibliothek der neuesten deutschen Litteratur 
published a review of a book entitled Philosophische Abhandlung von einigen Ursachen des Verfalls 
der Religion, which cannot be found in any German library. The correspondence of Jakob Mauvillon 
(1743-1794), who wrote the review, finally informs us about the authorship of this ominous essay, a copy 
of which was traced to the University Library in Bern in the intervening time. The author, Heinrich 
Friedrich Diez (1751-1817), was sent to Constantinople as the Prussian ambassador in 1784 and later 
advised Goethe as a consultant when he started his work at the West-Eastern Divan (1819). The follow-
ing essay examines the reason why the author tried to oppress his treatise after it was printed and analyses 
the content of the essay in the context of his other writings.

En 1774, la Auserlesene Bibliothek der deutschen neuesten Litteratur, une revue des Lumières alle-
mandes, a publié un compte-rendu d’un livre intitulé Philosophische Abhandlung von einigen Ursachen 
des Verfalls der Religion dont aucun exemplaire n’a pu être retrouvé aujourd’hui dans les bibliothèques 
allemandes. La correspondance de l’auteur du compte-rendu, Jakob Mauvillon (1743-1794), donne enfin 
des informations sur l’auteur de cet essai mystérieux dont une copie se trouve à la bibliothèque de l’Univer-
sité de Berne: Heinrich Friedrich Diez (1751-1817) a été envoyé comme ambassadeur de Prusse à Constan-
tinople; plus tard il a assisté Goethe en tant que conseiller lorsqu’il commençait à travailler sur son Divan 
occidental-oriental (1819). Cet article examine les raisons pour lesquelles l’auteur a tenté de renier son 
traité après qu’il a été imprimé et analyse le contenu de l’essai dans le cadre d’autres écrits du même auteur. 

I. Das auslösende Moment: Eine in sich nichtssagende Rezension

In der Auserlesenen Bibliothek der neuesten deutschen Litteratur, die 1772 in Lemgo als 
Konkurrenz zur bis dahin unangefochten das deutschsprachige Rezensionswesen der 
Aufklärung dominierenden Allgemeinen deutschen Bibliothek von Karl Renatus Hausen 
(1740-1805), einem Historiker und Professor für Philosophie und Geschichte in Frankfurt 
an der Oder, mit Unterstützung des Verlegers Christian Friedrich Helwing (1725-1800) ins 
Leben gerufen wurde, findet sich im fünften Band (1774) eine eher unerhebliche Bespre-
chung eines Buches, das allein schon seines Titels wegen, der eine Philosophische Abhand-
lung von einigen Ursachen des Verfalls der Religion ankündigt, um einiges mehr an Auf-
merksamkeit verdient hätte. Bereits 1747 war anonym eine Schrift von den Uhrsachen [!] 
des Verfalls der Religion und der einreissenden Freydenkerey (Berlin, bei Joh. Adam Rüdiger) 
erschienen, als deren Verfasser sich dann der Jurist und Kameralist Johann Heinrich 
Gottlob von Justi (1717-1771) herausstellte1, und gut zehn Jahre später folgten ihr Ursachen 

1 Wiederabgedruckt in: Johann Heinrich Gottlob von Justi: Moralische und Philosophische 
Schriften. 3. Bd., Berlin, Stettin, Leipzig 1761, 3-123.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


12

von dem Verfall des wahren Christenthums. Ehedem in engländischer Sprache vorgestellet von 
dem Verfasser der ganzen Pflicht des Menschen, ihrer Würdigkeit halber aus dem englän-
dischen übersetzet von Friedrich Eberhard Rambach (Halle 1759). In der zweiten Hälfte des 
18. Jahrhunderts gewann die Thematik merklich an Brisanz, was sich in so polarisierenden 
Publikationen äußerte wie den Betrachtungen über die Religion und ihren itzigen Verfall, 
herausgegeben von Johann Friedrich Buscher (Leipzig 1769), oder den anonym veröffent-
lichten [V]ornehmsten Ursachen des Verfalls der christlichen Religion. Mit seinen traurigen 
Folgen in Absicht auf den Staat (Leipzig 1774), bevor es dann zu einer Welle von ›Verfalls-
untersuchungen‹ kam: 1794 erschienen anonym die Freymüthige[n] Gedanken über einige 
der vornehmsten Ursachen des Verfalls der Religion in unsern Tagen und die sichersten Mittel 
zur Wiederherstellung ihrer eigenthümlichen Würde und zwei Jahre darauf Gottlieb von 
Ezdorfs Darlegungen Ueber den Verfall der Religion und Sitten. 

In der oben erwähnten Lemgoer Rezension heißt es ebenso lakonisch wie lapidar über 
jene Philosophische Abhandlung: »Diese Blätter haben uns keinen großen Begrif von des 
Hrn. V. Orthodoxie beigebracht, aber, wenn er, wie wir muthmaßen, ein junger Mensch 
ist, keinen schlechten von seinem Kopf. Es sind richtige und nicht ganz gemeine Bemer-
kungen darin, welche versprechen, daß, wenn der V. noch fleißig studieret, und dann, was 
er sagen wil, besser durchdenken wird, um es in einer guten Ordnung deutlicher vor-
zutragen, er uns was gutes wird liefern können.«2

Bei dem Rezensenten, der ab dem fünften Band alle seine Beiträge in der Auserlesenen 
Bibliothek mit der Ziffer ›4.‹ unterzeichnete, handelt es sich um Jakob Mauvillon (1743-
1794), den Sohn des in Leipzig tätigen Sprachlehrers und zum Privatsekretär des Kurfürsten 
Friedrich August von Sachsen avancierten Eléazar Mauvillon. Seine Verfasserschaft wurde, 
entgegen allen Gepflogenheiten, sogleich von mehreren literarisch tätigen Zeitgenossen 
aufgedeckt, so von Heinrich Wolfgang Behrisch in dessen Allgemeinem Autoren- und Litte-
raturlexikon, wo einige Mitarbeiter der Zeitschrift, und unter ihnen auch Mauvillon, auf-
gelistet werden.3 Christian Heinrich Schmid, einer seiner scharfzüngigsten Widersacher, 
vermerkte an anderer Stelle seinerseits, dass Mauvillon das »meiste dessen, was unter die 
Rubrik schöne Wissenschaften gehört«, ebenso »frech, so paradox, so raisonnirsüchtig und 
nachläßig« beurteilt habe, wie zuvor »in den Briefen über den Werth der deutschen 
Dichter«4, womit Schmid auf die von Jakob Mauvillon und Ludwig August Unzer (1748-
1774) gemeinsam verfasste Streitschrift Ueber den Werth einiger Deutschen Dichter und über 
andere Gegenstände den Geschmack und die schöne Litteratur betreffend anspielt5, die wegen 
ihrer provozierenden Thesen und vor allem ihrer harschen Polemik gegen Gellert sofort 

2 Auserlesene Bibliothek der neuesten deutschen Litteratur. Lemgo 1772-1781, 5. Bd. (1774), 555.
3 Vgl. Heinrich Wolfgang Behrisch: Allgemeines Autor- und Litteraturlexikon in alphabetischer 

und chronischer [sic !] Ordnung bis 1778. Hannover 1778, 100.
4 Christian Heinrich Schmid: Litteratur der Poesie. Erster Theil. Leipzig 1775, 75.
5 [Jakob Mauvillon, Ludwig August Unzer:] Ueber den Werth einiger Deutschen Dichter und  

über andere Gegenstände den Geschmack und die schöne Litteratur betreffend. Ein Briefwechsel. 
2 Stücke. Frankfurt, Leipzig [d. i. Lemgo] 1771/72.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


13

nach ihrem Erscheinen für erhebliches Aufsehen 
gesorgt hatte.6

Einen unmittelbaren Beweis für die Verfasser-
schaft der mit der Chiffre 4. unterzeichneten Bei-
träge liefert schließlich die Auserlesene Bibliothek 
selbst, und zwar im 10. Band (1776), was insofern 
verwundert, als die Verleger und Herausgeber von 
Rezensionsorganen gewöhnlich die Anonymität 
ihrer Mitarbeiter zu wahren suchten und, wenn 
überhaupt, erst nach deren Tod ihre Namen be-
kannt machten, jedoch in der Regel ohne die da-
zugehörige Sigle.7 In einer »Nachricht an das Pub-
likum«, in der es um Mauvillons Übersetzung von 
Ariosts Wütendem Roland geht, heißt es in der 
Zeitschrift scheinbar beiläufig: »Wie strenge übri-
gens dieser Gelehrte in seinen Forderungen wegen 
Uebersetzung der italiänischen Dichter sey, kan 
man aus den Beurtheilungen desselben, welche er 
im 9ten und 10ten Bande dieser Bibliothek über 
den vom Hrn. Heinse in der Iris angekündigten 
Tasso liefert, mit Mehrerem ersehen […].«8 Beide 
der genannten Beiträge sind mit der Ziffer 4. un-
terzeichnet, so dass Mauvillon als Verfasser aller 
mit dieser Nummer unterzeichneten Rezensionen 
nun zweifelsfrei feststeht.

Obgleich er für die Auserlesene Bibliothek etwa 150 Beiträge verfasste, sah Jakob Mau-
villon die Schriftstellerei zeitlebens nur als eine zusätzliche Erwerbsquelle an. Schon früh 
hatte er sich für eine militärische Laufbahn entschieden, die ihm aber aus gesundheit-
lichen Gründen versagt blieb, und so wurde er, nachdem er zunächst am Collegium Caro-
linum in Braunschweig studiert hatte, im Jahr 1771 Lehrer für Kriegsbaukunst am 

6 Vgl. Heinrich Blume: »Jakob Mauvillons und Ludwig August Unzers ›Ueber den Werth einiger 
Deutschen Dichter und über andere Gegenstände den Geschmack und die schöne Litteratur 
betreffend. Ein Briefwechsel.‹ 2 Stücke. Frankfurt und Leipzig, 1771/72 als Vorläufer der 
Sturm- und Drangperiode«. In: XXXVIII. Jahresbericht des Kaiser Franz Josef-Staatsgymnasiums 
zu Freistadt in Oberösterreich für das Schuljahr 1908, Freistadt 1908, 3-36; ebenso Verf.: »Das 
›abgeschmackte‹ deutsche Publikum und seine ›Gellertomanie‹. Ludwig August Unzers und 
Jakob Mauvillons ›Dichterbriefe‹ und deren Verteidigung durch Christian Rautenberg«. In: 
Jahrbuch der deutschen Schillergesellschaft 60 (2016), 3-38.

7 Vgl. Verf.:»Vom Allgemeinen zum Auserlesenen. Die Lemgoer Auserlesene Bibliothek der neues-
ten deutschen Litteratur (1772-1781) als ›gefährliche Nebenbuhlerin‹ der Berliner Allgemeinen 
Deutschen Bibliothek«. In: Waseda Blätter 21 (2014), 7-27; ders. »Rezensionen über Rezensionen. 
Die Besprechungen von Goethes Theaterstücken in der Lemgoer Auserlesenen Bibliothek und 
im Magazin der deutschen Critik«. In: Goethe-Jahrbuch 132 (2015), 141-150.

8 Auserlesene Bibliothek der neuesten deutschen Litteratur 10. Bd. (1776), 703.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


14

gleichnamigen Collegium in Kassel, um schließlich 1784 zum Professor für Kriegswissen-
schaften ans Carolinum nach Braunschweig berufen zu werden. 

Was nun die anonym veröffentlichte Schrift betrifft, die Mauvillon in der Auserlesenen 
Bibliothek bespricht, so werden dem Leser dort neben dem Titel nur das Erscheinungsjahr 
und der Umfang mitgeteilt; Angaben zum Druckort und Verlag fehlen. Die nötigen In-
formationen dazu liefert jedoch der Universal-Catalogus der Meyerschen Hofbuchhand-
lung zu Lemgo, in dem Lemgo als Druckort verzeichnet ist, womit auch der Verlag fest-
stehen dürfte.9 Mit der damals von Christian Friedrich Helwing geführten Meyerschen 
Buchhandlung war, was heute so gut wie vergessen ist, in der zweiten Hälfte des 18. Jahr-
hunderts einer der bedeutendsten deutschen Verlage verbunden, bekannt dafür, neben 
einschlägigen und gängigen Titeln auch ungewöhnliche und schwer verkäufliche Werke 
zu drucken, wie z. B. 1777 Engelbert Kämpfers Geschichte und Beschreibung von Japan, 
daneben aber auch solche, die in anderen Teilen des deutschsprachigen Raumes von der 
Zensur bedroht waren. Ein gutes Beispiel dafür ist Wilhelm Heinses Roman Laidion oder 
die Eleusinischen Geheimnisse, der 1774 bei Meyer erschien, nachdem beim Autor selbst 
Zweifel darüber aufkamen, ob das Werk in Leipzig oder Berlin problemlos gedruckt 
werden könne.10

Dass heute kein einziges Exemplar der drei Druckbögen, also lediglich 48 Seiten um-
fassenden Philosophischen Abhandlung von einigen Ursachen des Verfalls der Religion in  
einer deutschen Bibliothek zu finden ist, muss aber nicht notwendig mit Bedenken hin-
sichtlich der Zensur zusammenhängen. Immerhin konnten von mir außerhalb 
Deutschlands bis jetzt drei Exemplare nachgewiesen werden: das erste in der Universitäts-
bibliothek Bern, das mit fünf weiteren Drucken des 18. Jahrhunderts zusammengebunden 
ist, die aber, abgesehen von ihrer Provenienz, inhaltlich wenig miteinander zu tun haben 
(Abb. 1: Titelblatt).11 Die beiden anderen befinden sich in der Bibliothèque nationale et 
universitaire de Strasbourg und im Van Pelt-Dietrich Library Center der Penn Libraries in 
Philadelphia. Deshalb richtet sich im Folgenden das Interesse auch auf die möglichen 
Gründe dafür, warum das Buch in keiner deutschen Bibliothek vorhanden ist, doch steht 
an erster Stelle zunächst einmal die Frage nach dem Autor dieser mysteriösen Schrift.

 9 Universal Catalogus der Bücher welche in der Meyerschen Buchhandlung zu Lemgo zu haben sind. 
Erster Theil: A bis M. Lemgo 1783, 15.

10 Vgl. Briefe zwischen Gleim, Wilhelm Heinse und Johann von Müller. Aus Gleims litterarischem 
Nachlasse. Hg. Wilhelm Körte. Zürich 1806, 123 ff.

11 Philosophische Abhandlung von einigen Ursachen des Verfalls der Religion. [Lemgo] 1773; Stand-
ort: Universitätsbibliothek Bern mit der Signatur MUE Fg: Ba 69 : 2, Provenienz: Sammlung 
Philipp Emanuel von Fellenberg (1771-1844). Zur Neuausgabe dieser Schrift vgl. Heinrich 
Friedrich Diez: Philosophische Abhandlungen, Rezensionen und unveröffentlichte Briefe (1773-
1784). Hg. Arne Klawitter. Würzburg 2018, 13-23.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


15

II. Das heuristische Problem: Die Suche nach dem Verfasser 

Aufschluss darüber gibt der 1801 von seinem Sohn veröffentlichte Briefwechsel Jakob 
Mauvillons12, der immer noch die maßgebliche Quelle ist, um Auskunft über jene Gruppe 
von Freigeistern zu erhalten, die in seinem Umkreis aktiv war, unter ihnen der schon ge-
nannte Ludwig August Unzer und der Jurist Heinrich Friedrich Diez (1751-1817), der, wie 
aus den an Mauvillon gerichteten Briefen hervorgeht, der Verfasser der Philosophischen 
Abhandlung von einigen Ursachen des Verfalls der Religion ist. Diez und Unzer hatten sich 
bereits während ihres Jurastudiums in Halle kennengelernt. Mitte 1770 kam es dann 
durch die Vermittlung Unzers zur ersten Begegnung zwischen Mauvillon und Diez.13 Aus 
der Korrespondenz erfahren wir außerdem, dass Diez seinen Freund Unzer (vermutlich 
zwischen 1771 und 1772) seinerzeit acht Tage lang und dann noch einmal, wenige Wochen 
vor seinem Tod, im Dezember 1773 besucht hat.14 In einem Brief vom 3. März 1774 gibt 
er einen ausführlichen Bericht vom Ableben des an Schwindsucht schwer erkrankten 
Weggefährten, der am 13. Januar 1774 mit nur 25 Jahren verstorben war. Unzer selbst 
stammte aus einer angesehenen Medizinerfamilie: Sein Vater war Leibarzt des Grafen 
Christian Ernst zu Stolberg und sein Onkel der damals weithin berühmte Arzt Johann 
August Unzer, der zunächst in Hamburg und später in Altona praktizierte. Nach dem 
Studium der Rechte in Halle trat der junge Ludwig August Unzer im Sommer 1771 eine 
Hofmeisterstelle in Zorge im Harz an und veröffentlichte als erste poetische Sammlung 
seine Versuche in kleinen Gedichten, die jedoch unbeachtet blieben, während seine Elegie 
im ›chinesischen Geschmack‹ Vou-ti bey Tsin-nas Grabe mehr Aufmerksamkeit erregte und 
auch von einigen wichtigen Rezensionsorganen der Zeit besprochen wurde.15

Mauvillon war Unzer zuerst im Pädagogium zu Ilfeld, an der Südgrenze des Harzes 
gelegen, als Französischlehrer seines Bruders Johann Christoph begegnet. Nach Unzers 
Tod nahm Diez die Stelle des Verstorbenen ein (der erste, noch sehr förmliche Brief da-
tiert vom 30. Mai 1773), und es entwickelte sich rasch ein reger Austausch hauptsächlich 
philosophischer Ideen und Ansichten. Vor allem die Philosophie des Materialismus 
weckte das Interesse von Diez, der offenbar von Anfang an Mauvillons und Unzers reli-
gionskritische Auffassungen weitgehend teilte. 

Der schon erwähnte Mauvillonsche Briefwechsel gibt darüber hinaus substantielle 
Hinweise auf verschollene bzw. unterdrückte Schriften der drei Freigeister. Mauvillon 
selbst nennt sich als Autor einer Schrift mit dem Titel Méditations sur la nature humaine, 
deren Verleger (Schreuder in Amsterdam) schon vor dem Beginn der Drucklegung Ban-

12 Mauvillons Briefwechsel oder Briefe von verschiedenen Gelehrten an den in Herzogl. Braunschwei-
gischen Diensten verstorbenen Obristlieutenant [Jakob] Mauvillon. Ges. u. hrsg. von seinem Sohn 
F[riedrich Wilhelm] Mauvillon, Deutschland [d. i. Braunschweig] 1801.

13 Vgl. ebd., 134.
14 Am Ende des Briefes vom 19. Dezember 1773 heißt es: »Diese Nachschrift schrieb ich in Wer-

nigerode, wo ich mit Unzern zum letztenmale zusammengekommen bin, denn einmal mußte 
es noch geschehen.« (Ebd., 98.)

15 Vgl. dazu meinen Aufsatz »Poetische Kuriosität oder dichterisches Experiment? Ludwig August 
Unzer und seine Nänie im chinesischen Geschmack«. In: Deutsche Vierteljahrsschrift für Litera-
turwissenschaft und Geistesgeschichte 85 (2011), H. 4, 489-507.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


16

krott anmelden musste, wobei das Manuskript bei der Abwicklung des Verfahrens ver-
mutlich verloren ging.16 Auch zwei bislang verschollene Schriften Unzers werden in den 
Briefen genannt: zum einen die zwei Bogen umfassende Abhandlung Vermächtnisse für 
Zweifler17, von der im Herbst 1773, wiederum in Amsterdam, bereits einige Exemplare 
gedruckt worden waren, denen dann zu Neujahr 1774 noch weitere 200 folgen sollten, 
und zum anderen eine von Unzer und Diez gemeinsam verfasste Schrift, deren Titel  
allerdings nicht genannt wird und die Diezens Angaben zufolge zwar schon vor Unzers 
Tod »unter die Presse gekommen [sei], aber wegen Verzögerung des Verlegers erst in 
diesem Sommer [d. i. 1774] fertig w[erde]«18, und von der immer noch jegliche Spur fehlt. 
Es ist durchaus möglich, dass Diez später – wenn denn das Buch wirklich erschienen sein 
sollte – selbst dafür gesorgt hat, dass die bereits gedruckten Exemplare ausnahmslos ver-
nichtet wurden.19 Über den Inhalt macht er Mauvillon gegenüber lediglich vage Andeu-
tungen und fügt hinzu: »Es versteht sich zwar schon von selbst, ich bitte Sie indessen 
noch bei allen was Ihnen heilig ist, nennen Sie niemals meinen Namen als den Verfasser, 
denn ich würde die äußerste Gefahr laufen, weil die Schrift gehemmt ist.«20

Mit seinem Brief vom 19. Dezember 1773 hatte Diez Mauvillon auch drei seiner Pub-
likationen übersandt, von denen zwei der Forschung seit langem bekannt sind21; die 
dritte aber war keine andere als eben jene Philosophische Abhandlung über die Ursachen des 
Verfalls der Religion. Während Diez hinsichtlich der gemeinsam mit Unzer verfassten 
Schrift seinen Namen nicht genannt wissen wollte, geht er jetzt, wenngleich immer noch 
mit großer Vorsicht, einen kleinen Schritt weiter: »Der Verfasser der letztern trägt kein 
Bedenken, sich Ihnen als seinen Freund zu nennen, aber andern will und muss er unbe-
kannt bleiben.«22 Diez gibt sich hiermit Mauvillon gegenüber offen als Autor der Schrift 
zu erkennen, der seinerseits wiederum dem Wunsch des Verfassers entgegen gekommen 
ist und in seiner kurzen Besprechung für die Lemgoer Auserlesene Bibliothek dessen Na-
men nicht genannt hat. 

Auch über Diez’ philosophisches Denken ist aus seinen Briefen an Mauvillon einiges 
zu erfahren. Dort wagt er, das auszusprechen, was ihm zu äußern in seinen Schriften nicht 
möglich scheint. »Meine Meinung ist natürlicherweise Materialismus, doch letzterer von 

16 Mauvillons Briefwechsel (= Anm. 12), 51, 79, 135. Zu Mauvillons Manuskript vgl. Jochen Hoff-
mann: Jakob Mauvillon. Ein Offizier und Schriftsteller im Zeitalter der bürgerlichen Emanzipa-
tionsbewegung. Berlin 1981, 69. 

17 Inzwischen konnte jedoch ein Exemplar dieser Publikation von mir aufgefunden werden. Eine 
Edition dieser Schrift und anderer uns bekannter Abhandlungen und Rezensionen Unzers wird 
zurzeit von mir vorbereitet. 

18 Mauvillons Briefwechsel (= Anm. 12), 119 (Brief vom 5. Juni 1774). 
19 Wie erfolgreich ein Autor dabei sein konnte, verdeutlicht das Beispiel von Lenz’ Wolken, von 

denen sich bis heute kein Exemplar hat auffinden lassen.
20 Mauvillons Briefwechsel (= Anm. 12), 119 f. 
21 Ebd., 93 (Brief vom 19. Dez. 1773). Bei den ersten beiden Schriften handelt es sich um die Be-

obachtungen über der [!] sittlichen Natur des Menschen (Halle 1773) und den Versuch über dem [!] 
Patriotißmus (Frankfurt, Leipzig 1774), dessen Erscheinen vom Verlag aus Gründen der Ak-
tualität auf die Ostermesse 1774 vordatiert worden war. 

22 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


17

ganz besonderer Art«23, schreibt er am 16. Oktober 1773. »Denn mein System ist arg, und 
kehrt die Gestalten meist aller Dinge um. Ich stehe weit unter den Naturalisten. Ich 
glaube gar nichts und leugne alles. Nichts achten. Der Skepticismus ist meine Lehre. 
Geringfügigkeit aller Dinge, die Summe meiner Sätze.«24 Sein materialistischer Denk-
ansatz äußert sich auch in anderen Briefen, z. B. wenn Diez sich mit der Frage beschäftigt, 
ob es Nervensäfte oder Gehirnzellen seien, die zum Denken anregten, ob sich das Denken 
aus der Bewegung sogenannter Seelenorgane erklären ließe, wie groß der Einfluss der 
Sprache auf das Denken und von welcher Art unsere Wahrnehmung sei.25 Gleichzeitig 
berichtet Diez, dass er fest davon überzeugt gewesen sei, mit diesem Materialismus »etwas 
neues erfunden zu haben«26, aber nur, um von Unzer als Reaktion darauf zu hören, dass 
der gemeinsame Freund Mauvillon bereits auf ein solches System ›verfallen‹ sei und dies 
in seinem Manuskript »Méditations sur la nature humaine« ausgeführt habe.27 

Auch wenn Diez voller Enthusiasmus weitere Werke politischen und philosophischen 
Inhalts in Aussicht stellt28, hat er doch seine eigenen philosophischen Überzeugungen 
nirgends schriftlich dargelegt und dem Druck übergeben.29 Die Gründe dafür sind uns 
nicht bekannt. Wir wissen aber, dass er im Juni 1784 als preußischer Geschäftsträger nach 
Konstantinopel gesandt wurde. Die Berichte der allgemeinen Buchhandlung der Gelehrten, 
für die er seit 1781 regelmäßig Beiträge lieferte, kündigten seinen Dienstantritt unter der 
Rubrik »Beförderungen, Todesfälle, Veränderungen« mit folgenden Worten an: »Anfangs 
Juny d. J. gieng Hr. Heinr. Fried. Diez, bisheriger Kanzleydirektor bey der Regierung zu 
Magdeburg, als königl. preuß. Chargé d’Affaires zur hohen Pforte nach Konstantinopel, 
um Herrn Gaffron daselbst abzulösen. Sr. Maj. der König haben ihn zum Beweiß seiner 
vorzüglichen Talente unter Mehreren selbst gewählt, und sehr gnädig entlassen.«30

Bis dahin hatte Diez elf Jahre in Magdeburg verbracht, zunächst als Referendar und 
dann als Kanzleidirektor. Der Briefwechsel mit Mauvillon allerdings umfasst lediglich 
zwei Jahre und endet abrupt aus uns unbekannten Gründen im Jahr 1775. Dennoch gibt 
er wenigstens ansatzweise Aufschluss über eine Zeit in Diez’ Leben, über die wir bislang 
wenig Informationen besitzen und in die auch die Entstehung jener Philosophischen  
Abhandlung fällt, aus der hervorgeht, dass Diez offenbar bereits zu einem sehr frühen 
Zeitpunkt mit dem Gedanken gespielt haben muss, eine höhere Beamtenlaufbahn anzu-
streben. Darauf deuten vor allem der Verweis auf Konstantinopel und der juristisch-
staatspolitische Bezug am Ende der Schrift.31

23 Ebd., 79 (Brief vom 16. Okt. 1773).
24 Ebd., 77.
25 Ebd., 82-99.
26 Ebd., 79.
27 Vgl. ebd. Diez führt an dieser Stelle Mauvillons Manuskript unter dem Titel ›Sistéme sur la 

nature humaine‹ an. 
28 Ebd., 96 f. (Brief vom 19. Dez. 1773).
29 Über die gemeinsam mit Unzer verfasste Schrift lässt sich diesbezüglich allerdings nichts sagen.
30 Berichte der allgemeinen Buchhandlung der Gelehrten vom Jahre 1784, 6. Stück, 621.
31 [Heinrich Friedrich Diez:] Philosophische Abhandlung von einigen Ursachen des Verfalls der Reli-

gion. [Lemgo] 1773, 19 und 40 f. Die Seitennachweise erscheinen im folgenden in ( ) im Text. 
Hervorhebungen durch Sperrung im Original werden einheitlich kursiv wiedergegeben.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


18

III. Das bedenkliche Thema: Die Ursachen des Religionsverfalls

Diez konstatiert und analysiert in seiner Abhandlung nicht einfach nur den Verfall des 
Glaubens, sondern sucht angesichts der beständig abnehmenden Autorität der christ-
lichen Kirche nach einer angemessenen moralischen Haltung jenseits des Christentums. 
Ausgangspunkt der Überlegungen ist der in der Zeit allgemein beklagte Niedergang der 
über Jahrhunderte gültigen Wertvorstellungen des christlichen Glaubens, als deren Ursa-
chen der Verfasser nicht nur die das gesamte System untergrabende Freidenkerei, sondern 
vor allem das Streben nach Erkenntnis und den zunehmenden Skeptizismus benennt – 
ein Strom, der »zu schnell [läuft] und zu fortreißend« (8) ist, als dass man ihn aufhalten 
könnte. Für den Verfasser liegt diese Entwicklung in der Natur des menschlichen Geistes 
begründet, der in sich »zu unruhig, zu skeptisch und zu wißbegierig« (12) sei. Gläubigen 
Christen sei es unmöglich, dergleichen zu erkennen, da sie vorgegebenen, d. h. bereits 
fixierten Kategorien verhaftet seien: »Immer wollen sie den Menschen zum Schuldopfer, 
und ihre Zeiten zum Pfuhl der Verderbniß machen, und hierin allein setzen sie die Ursa-
che des Religionsverfalls.« (9) Nur ein unparteiischer Betrachter dürfte daher »im Stande 
seyn […], den Lauf der Sache sehr natürlich zu erklären« (9).

Bezeichnend für Diez ist der unbeirrte Rekurs auf die natürliche Bestimmung des 
Menschen, was wiederum eine materialistische Sicht der Dinge verrät. »Es ist der Natur 
des Menschen gemäß, der hergebrachten Erkänntniß etwas zuzusezzen, oder abzuneh-
men; ihm ist nicht die Schuld beyzumessen, wenn er über Lehren, ob sie ihm gleich unter 
dem Siegel der Göttlichkeit beygebracht worden, zu zweifeln anfängt, und in seiner  
Ueberzeugung auf entgegengesetzte Grundsätze verfällt.« (13 f.) Im Menschen agiere ein 
ungebändigter Untersuchungsgeist, der sich gegen jedwede Beschränkung zur Wehr setze: 
»[D]er menschliche Verstand ist einer unbestimmbaren Erweiterung fähig, deren Ein-
schränkung er nicht ertragen kann.« (14) In seiner Argumentation geht Diez bis zu Jesus 
Christus, d. h. dem Religionsstifter selbst, zurück, der von seinen Anhängern einen bedin-
gungslosen Glauben forderte, um die Menschen »zu einem seligern Leben vor[zu]berei-
ten« (15). Doch der Vorwurf verschiedener Philosophen, dass nämlich das Christentum 
nichts weiter als bloße Spekulation sei, habe die zentrale Bedeutung des Glaubens an sich 
immer mehr geschwächt, was dazu führte, dass man sich einerseits nach außen hin zwar 
zum Christentum bekannte, auf der anderen Seite selbst aber kein frommes Leben führte 
bzw. im Innern der heidnischen Philosophie zugetan war (wie z. B. Boethius). Auch die 
»listige[n] Unternehmungen« (15) der Hochscholastik, der Religion dadurch wieder auf-
zuhelfen, indem man sie mit der platonischen oder aristotelischen Philosophie zu ver-
einigen suchte, konnten ihren Verfall nicht verhindern, war doch einer der dabei vertre-
tenen Grundsätze der, »[d]aß es zur Beförderung der Wahrheit erlaubt sey, Betrügereien 
zu spielen« (15). Man berief sich auf gefälschte Dokumente wie die Konstantinische 
Schenkung und nutzte sie, um auf diese Weise die Vormachtstellung des Papstes dem 
Kaiser gegenüber zu begründen. 

Dann aber sei es, ausgelöst durch Luthers Reformation, die dem Papsttum Grenzen zu 
setzen suchte, andererseits aber zwangsläufig die Christenheit spalten musste, zu einer 
nicht mehr rückgängig zu machenden Hinterfragung der »blinden Autorität« und damit 
zu ihrem Verfall gekommen: »Und wenn man gestehen muß, daß die Reformation zur 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


19

Ehre der Menschheit den menschlichen Geist aus den Fesseln der niederträchtigsten 
Sklaverey riß, und ihm einige seiner angeborenen Rechte, einige Freyheit, wieder gab; so 
kan man auch auf der andern Seite nicht läugnen, daß dadurch der christlichen Religion 
ein Abbruch geschehen. Denn nun ward der Spekulation eine weite Bahn geöffnet.« (16)

Mit der »freieren Denkungsart« (17) der Aufklärung setzten sich neue Auffassungen 
durch, die begannen, die alte Orthodoxie abzulösen, wobei besonders der bisher nicht 
hinterfragte Glaube an die in der Bibel geschilderten Wunder abgelehnt und dahingehend 
kritisiert wurde, dass er vor allem »von der neugierigen Unwissenheit der Leute Gebrauch 
machte« (18). An die Bibel wurde jetzt nicht mehr bedingungslos geglaubt; stattdessen 
begann man, sie philologisch und philosophisch zu hinterfragen, d. h. textlich abzu-
sichern und auf dieser Basis oft auch ganz neu zu interpretieren: »[…] izt haben die 
Theologen die Grenzen der Hermeneutik sehr erweitert, und bringen aus sehr vielen, ich 
mag nicht sagen, allen Stellen, einen ganzen [sic !] andern, oft dem wörtlichen ganz ent-
gegengesezten, Sinn heraus.« (20)

Ungefähr in der Mitte der Abhandlung, sozusagen auf halbem Wege, zieht der Verfas-
ser dann das erste Fazit und konstatiert, dass, »nachdem das Denken in der Religion, wie 
es auch der Würde des Menschen anständig war, eine erlaubte Sache geworden: so hat sich 
unter den Theologen die Heterodoxie, und unter dem Volke die Freydenkerey verbreitet«, 
worunter der christliche Glaube »unersezlich dabey gelitten« habe. Doch sei eine solche 
Entwicklung, zumindest was den aufgeklärten Protestantismus und alle übrigen Anhän-
ger der Aufklärung betreffe, weder aufzuhalten noch umzukehren: »[A]llein das Papst-
thum, so traurig eine solche Sklaverey für den Menschen immer seyn mag, wird durch 
den Weg der Auktorität die Religion aufrecht erhalten« (21) können.

Mit der Freiheit im Denken waren neue Lebensarten aufgekommen, die den Unter-
nehmungen der Menschen neuen Schwung gaben; Künste und Wissenschaften wurden 
vorangetrieben, kurz: »Es fieng an zu tagen.« (23) Die Aufklärung brachte Grundsätze 
hervor, die mit dem blinden, unbedingten Glauben an die Religion und ihre Institutionen 
nicht mehr zu vereinbaren waren. Es galt nunmehr, ein »vernünftiger, ein denkender Christ 
zu seyn«, (23) und auch die Philosophie war bemüht, Vernunft und Religion miteinander 
auszusöhnen: »Lokke und Bonnet paßten die Religion ihrem Lehrgebäude, und dieses je-
nem an. Das Christenthum mußte sich mit jedem System in andere Formen gießen las-
sen.« (24) Doch auch diese philosophischen Theorien hätten sich als nicht haltbar erwie-
sen: »Niemals aber haben diese Combinationen allgemeinen Beyfall finden wollen. 
Entweder waren sie zu weit hergeholt, und lagen in einer zu abstrusen Ader verborgen, als 
daß sie gleich beym ersten Anschauen eine Evidenz erwecken konnten; oder sie waren auf 
Hypothesen und Muthmaßungen gebauet, ohne Kraft zu überzeugen […]« (24 f.). Der 
nicht aufzuhaltende Siegeszug der Aufklärung und des mit ihr eng verbundenen rationa-
len Denkens sind dann in den Augen des Verfassers »der unfehlbare Beweis der gesunke-
nen Religion« (25). 

Eine dem parallel laufende Entwicklung konstatiert Diez bezüglich der Sitten, Emp-
findungen und Gewohnheiten der Menschen, denn mit der ›Galanterie‹ seien gleicher-
maßen der Leichtsinn und der Hang zum Vergnügen gewachsen, und »die Neigung ward 
bis zur Ausschweifung getrieben« (28). Entstanden sei so eine Lebensart, die der Genüg-
samkeit und Enthaltsamkeit der christlichen Moral völlig widerspreche. Auch das Verhält-

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


20

nis der Religion zur Erziehung und Staatsverfassung der Gegenwart wird in Frage gestellt. 
Um ein pflichtbewusster Staatsbürger zu sein, müsse man keineswegs gottesfürchtig leben, 
und es sei naiv zu meinen, »daß der Unglaube und die Freydenkerey der Religion wieder 
weichen, und in eine unkräftige Ohnmacht oder in ein gänzliches Nichtseyn zurükfallen 
w[ü]rden« (43). Je mehr die Aufklärung voranschreite, desto kühner und durchsetzungs-
fähiger werde sie, und je mehr Menschen ihrem Licht folgten, desto mehr würden 
schließlich vom christlichen Glauben abfallen. 

Die Schrift schließt mit einer Erklärung des Verfassers, dass er nichts anderes beabsich-
tigt habe, als einige Ursachen des Religionsverfalls offen darzulegen. Seine Ansicht über 
diese Entwicklungen mit den Klagen der »frommen Religionisten zu vereinigen« (45), 
lehnt er allerdings ab. Ihm komme es vielmehr darauf an, den Dingen auf den Grund zu 
gehen und ihre Erscheinungsformen so scharfsinnig und unabhängig wie möglich zu 
untersuchen, denn eines sei gewiß: »[M]an mus etwas mehr als bloße Gottesgelahrtheit 
studirt haben, um das Verhältniß einer Religion zum Staate und die Grenzen ihres wech-
selseitigen Einflusses […] zu beurtheilen« (45). Sobald man nämlich die Ursachen und 
Wirkungen für sich betrachte, zeige sich klar und deutlich, dass die Geschichte des Reli-
gionsverfalls nichts anderes sei als »der Lauf menschlicher Dinge« (46).

Was diese Abhandlung so bemerkenswert macht, ist nicht allein die nüchterne Be-
trachtung der Ursachen, die für den Verfall der christlichen Religion verantwortlich ge-
macht werden, und deren Wirkungen, sondern auch die Tatsache, dass hier der Verstand 
und die Vernunft gegen die Religion ausgespielt werden, und darüber hinaus die pointier-
te Feststellung, dass selbst Freigeister ohne allen christlichen Glauben sehr wohl recht-
schaffene Bürger sein können. Dem entsprechend wird am Schluss der Abhandlung das 
Fazit gezogen, dass man eine »entschiedene Unpartheylichkeit besizzen« müsse, »um den 
Saz zu begreiffen: Daß man mit Annehmung des Unglaubens die Rechtschaffenheit, 
wenn man sie vorher gehabt hat, nicht ablege.« (45 f.) Interessant in Bezug auf die späteren 
orientalistischen Studien sind ferner die dem Text immanenten Verweise auf das Morgen-
land, insbesondere der Exkurs über das »Kismeth« und die »Lehre vom unveränderlichen 
Schiksal« der Mohammedaner (19), die auf eine frühe Beschäftigung des Verfassers mit 
dieser Thematik schließen lassen. 

IV. Das geistige Umfeld: Diez und seine frühen philosophischen Schriften

Die Abhandlung fügt sich zwar nahtlos in den Kontext der frühen Schriften von Diez ein, 
doch kommen hier einige ganz neue Aspekte hinzu. Schon während seiner Studentenzeit 
in Halle hatte er mit der Abfassung kleinerer Abhandlungen begonnen.32 Seine erste 
selbständige Publikation über die Vortheile geheimer Gesellschaften für die Welt. Von einem 
Unzertrennlichen in der A[micitia] war 1772 anonym im dortigen Verlag Hemmerde er-
schienen und spielt unverkennbar auf den Amicistenorden an, eine studentische Verbin-

32 Vgl. Martin Mulsow: »Radikalaufklärung, moderate Aufklärung und die Dynamik der Moder-
ne. Eine ideengeschichtliche Ökologie«. In: Radikalaufklärung. Hg. Jonathan I. Israel, Martin 
Mulsow. Berlin 2014, 203-233, hier: 230; ders.: Freigeister im Gottsched-Kreis. Wolffianismus, 
studentische Aktivitäten und Religionskritik in Leipzig 1740-1745. Göttingen 2007, 112 f.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


21

dung, die aus dem um 1740 gegründeten Mosellanerorden hervorgegangen war, der je-
doch schon bald wegen ausgiebiger Trinkexzesse in Verruf geriet. Diez war in seinem 
ersten Studienjahr der Amicistenloge Constantia beigetreten33 und, was er in seiner Schrift 
deutlich macht, von der Notwendigkeit und den Vorteilen solcher geheimen Verbindun-
gen überzeugt, wenn diese sich zum Ziel setzten, den Menschen glücklich zu machen und 
ihn moralisch zu erziehen: »Die Erziehung ist es, welche den natürlichen Menschen bil-
det; sie nimmt ihm das Raue ab und schmückt ihn mit Schönheit; sie macht ihn andern 
angenehm, und beglükt ihn auf ein Menschenleben.«34 

Auf den Rezensenten der Frankfurter gelehrten Anzeigen wirkte dieses überschwängliche 
Loblied allerdings keineswegs überzeugend: »Der Verf. beweist sehr possierlich, daß ge-
heime Gesellschaften sehr nützlich sein können, und daß es sonderlich die ist, von welcher 
er Mitglied zu sein, die Ehre hat, und die mit dem ersten Buchstaben A. heißt. Ohne die 
andern Buchstaben wissen zu wollen, glauben wir gern, daß diese Gesellschaft viel Gutes 
stiftet, aber diese 2 Bogen wird sie doch nicht mit in Rechnung bringen?«35

1773 folgte mit den Beobachtungen über der [!] sittlichen Natur des Menschen eine bereits 
wesentlich umfangreichere Abhandlung von Diez, in der erste philosophische Ambitio-
nen zum Vorschein kommen und in der er sich als Anhänger des Empirismus zu erkennen 
gibt.36 Dieser Vorgabe entsprechend erhebt er die ›Erfahrung‹ zum Leitbegriff einer Phi-
losophie, die sich ganz auf den Menschen zu konzentrieren habe, d. h. auf dessen morali-
sche Natur und deren Bedingungen, seine Leidenschaften, seine Triebe, seine Denkkräfte 
und sein sittliches Gefühl. Die metaphysische Philosophie ist für Diez viel zu realitätsfern, 
als dass sie dieser Aufgabe Rechnung tragen könnte. Vor allem die Leidenschaften und 
Triebe beschäftigen ihn in besonderem Maße und bringen ihn dazu, das traditionelle 
Verhältnis von Sinnlichkeit und Sittlichkeit umzukehren. Die Leidenschaften, zu denen 
er Eigennutz, Wollust und Ehrgeiz zählt, seien überhaupt nicht, wie allgemein angenom-
men, negativ zu sehen; sie hätten vielmehr nirgendwo sonst als »in der sittlichen Natur 
ihren Grund«37 und müssten positiv begriffen werden, da sie nichts anderem als dem 
Prinzip der menschlichen Vervollkommnung dienten: der Eigennutz, weil er die Selbst-
liebe und das Vergnügen mit dem Nutzen verbindet, die Wollust, weil sie die Sinne reizt, 
»immer neue angenehme Spannungen in den Nerven [erzeugt]«38 und für Abwechslung 

33 Vgl. Manfred Voigts: »Heinrich Friedrich Diez. Kanzleydirektor, Freygeist und Freund der 
Juden«. In: Heinrich Friedrich Diez: Frühe Schriften (1772-1784). Hg. Manfred Voigts. Würz-
burg 2010, 457-540, hier: 462.

34 [Heinrich Friedrich Diez:] Vortheile geheimer Gesellschaften für die Welt, von einem Unzertrenn-
lichen in der A … Halle 1772, zit. n. Diez: Frühe Schriften (= Anm. 33), 13-25, hier: 19.

35 Frankfurter gelehrte Anzeigen auf das Jahr 1772, 78. Stück, 29. September 1772, 624 (wieder ab-
gedr. in: Goethes Werke. Abtlg. I-IV. 133 Bde. in 143 Tln. Weimar 1887-1919 (= Sophienausgabe), 
I. Abt., 38. Bd., 1897, 372). Zu Goethes Verfasserschaft vgl. Hermann Bräuning-Oktavio: Her-
ausgeber und Mitarbeiter der Frankfurter gelehrten Anzeigen 1772. Tübingen 1966, 684.

36 Heinrich Friedrich Diez: Beobachtungen über der sittlichen Natur des Menschen. Erste Samm-
lung. Halle 1773, zit. n. Diez: Frühe Schriften (=Anm. 33), 27-92. Zwar trägt die Schrift den 
Untertitel Erste Sammlung, doch ist ein zweiter Teil nie erschienen.

37 Ebd., 40. 
38 Ebd., 41. 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


22

sorgt, der Ehrgeiz, weil er dem Müßiggang spottet und zu Taten anspornt. Bemerkenswert 
ist, wie Diez bei seinen Betrachtungen die christliche Moral bei Seite schiebt, um, von 
Plato ausgehend, die Leidenschaften auf empirischer Basis neu zu definieren. Dabei for-
dert er eine Freiheit der Leidenschaften ein, soweit diese, von der Vernunft geführt und 
von ihr kontrolliert, der Sittlichkeit dienen. »Die Vernunft«, sagt Diez, müsse »in sinn-
lichen Vergnügen die Oberhand behaupten. […] Die Vernunft soll Sorge tragen, damit wir 
in der sinnlichen Lust nicht ausschweifen, das heißt, das Maas und die Grenzen nicht 
überschreiten.«39 Die Konsequenz, die zu ziehen er dem Leser überlässt, wäre dann letzten 
Endes die, dass eine religiöse bzw. moralische Beschränkung überhaupt nicht notwendig 
und mithin auch nicht sinnvoll sei.

Diezens Überlegungen über die sittliche Natur stießen bei der Allgemeinen deutschen 
Bibliothek auf Ablehnung und Unverständnis. Der Rezensent, Isaak Iselin (1728-1782), tat 
die Schrift mit nur wenigen, dafür aber um so geringschätzigeren Worten ab: »Könnte 
Hr. Diez indessen bey Gelegenheit etwas besseres schreiben, als solches höchstunverdau-
liches Geschwätz, wie diese Bogen enthalten, so wird es für ihn und für seine Leser besser 
seyn.«40 Ganz anders aber urteilte die Auserlesene Bibliothek der neuesten deutschen Littera-
tur, deren Rezensent – es ist der mit Diez eng befreundete Ludwig August Unzer – in der 
Abhandlung ein neues Denken zu erkennen meint, das »das Wort Pflicht aus der Wissen-
schaft der menschlichen Glückseligkeit ausmerz[e]« und den Relativismus des Wahren 
und Guten feiere: »Schriften von der Art, wie vorliegende Beobachtungen, können mehr 
dazu beitragen, eine solche Denkungsart hervorzubringen und auszubreiten, als alle 
strenge Sittenpredigten mit dem ganzen leichten Gefolge ihrer Gegner, der Vertheidiger 
einer weichlichen, erotischen Moral, die höchstens in Monarchien erträglich seyn kan.«41

Diez habe es verstanden, beide »Abwege«, die Sittenpredigten der orthodoxen Theolo-
gen einerseits und die Positionen der Apologeten einer erotischen Moral andererseits 
(gemeint ist damit vor allem Wieland) zu umgehen. Statt eine neue Moral zu predigen, 
habe er »die Unentbehrlichkeit und den Nutzen der Empfindungen gezeigt« und verdeut-
licht, auf welche Weise die Moralprediger versuchten, »die Tugend liebenswürdig [zu] 
machen«, um doch nur das Gegenteil zu erreichen, d. h. sie »ekelhaft« erscheinen zu las-
sen. Mit dieser Feststellung verbindet der Rezensent dann die Hoffnung, dass der Verfas-
ser in einer Fortsetzung der Beobachtungen seine Gedanken noch weiter ausführen möge: 
»Wir erwarten, daß der Verf. künftig diesen beträchtlichen Unterschied in der Moral 
näher beleuchten, und uns besonders über das, was man Grundsätze nent, seine Meinung 
umständlicher zergliedern werde. Was er darüber sagt, hat uns noch nicht völlig Genüge 
gethan.«42

Im gleichen Jahr (1773) erschien auch die Philosophische Abhandlung von einigen Ur-
sachen des Verfalls der Religion, um die es hier in der Hauptsache geht, im Verlag der 

39 Ebd., 51 (die Kursive ist im Original gesperrt). 
40 Allgemeine deutsche Bibliothek Anh. 13.-24. Bd., 2. Abt., 1777, 939; vgl. Gustav Parthey: Die 

Mitarbeiter an Friedrich Nicolai’s Allgemeiner Deutscher Bibliothek nach ihren Namen und Zei-
chen in zwei Registern geordnet. Ein Beitrag zur deutschen Literaturgeschichte. Berlin 1842, 12 f. 

41 Auserlesene Bibliothek der neuesten deutschen Litteratur 4. Bd., 1773, 197. 
42 Ebd., 198.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


23

Meyerschen Buchhandlung in Lemgo, im gleichen Verlag also, wie die Auserlesene Biblio-
thek der neuesten deutschen Litteratur, an der Diez selbst bis zum Jahr 1775 mitarbeitete und 
für die er neben einer Reihe von Rezensionen zwei längere Aufsätze über den Zustand der 
Rechte in Deutschland und über den Zustand der deutschen Philosophie verfasste.43 
Seine Philosophische Abhandlung wurde jedoch nicht nur in der Lemgoer Auserlesenen 
Bibliothek besprochen, denn auch in der von Rudolph Heinrich Zobel (1734-1775) heraus-
gegebenen und in Frankfurt an der Oder erschienenen Bibliothek der Philosophie und 
Litteratur findet sich eine Rezension, in der es heißt: »Ein viel versprechender Titel, nach 
dem man nichts geringeres als eine gründliche und durchdachte Entwickelung der Ur-
sachen von dem Verfall der Religion erwarten sollte. Jedoch der Verf. scheint selbst bey 
Verfertigung der Vorrede empfunden zu haben, daß der von ihm gewählte Titel mehr 
ankündige, als in gegenwärtiger Schrift geleistet worden sey.«44 Der Verfasser habe letzt-
lich nichts anderes versucht, als »dem Publikum ein neues Blendwerk vor[zu]machen«: Im 
Vorwort erkläre er, dass er die Ursachen lediglich »punktiren« könne, im Ganzen aber sage 
er nur längst bekannte Dinge, »ohne Ordnung und genaue Bestimmung«. Die vom 
Verfasser angegebenen Ursachen für den Verfall der Religion bezögen sich lediglich auf 
die »verschiedenen Meynungen der Schriftausleger, die vielen Sekten in der Christenheit, 
die Neigung, die Religion mehr zu einem Gegenstand der Speculation als zu einer Norm 
des zu bildenden moralischen Charakters zu machen. Misbrauch der Philosophie und der 
Freyheit im Denken, mehrere Aufklärung und Erweiterung der Wissenschaften, Luxus 
und herrschender Leichtsinn, Fehler und Unschicklichkeiten in dem Unterricht der Ju-
gend, in den Lehren der Religion, und dergleichen […]«.45 Und all dies, so der Rezensent 
weiter, werde »ohne Auseinandersetzung und Präcision der Begriffe, voll unreifer Urthei-
le in dem Ton einer ermüdenden Deklamation dahin gesagt«.46 Wesentlich pointierter, 
aber ebenso abwertend urteilt Christian Friedrich Daniel Schubart (1739-1791) in seiner 
Deutschen Chronik, in der er die oben zitierte Besprechung durch die ›Frankfurter Biblio-
thek‹ mit den lapidaren Worten zusammenfasst: »Der ausgehängte Schild ist prächtig ! 
vergoldet und lieblich anzusehen. Aber in der Herberge, meine Herren, werden sie ver-
zweifelt schlecht traktirt.«47

Woraus erklärt sich dieses negative Urteil? Diez hatte sich darauf beschränkt, lediglich 
die von ihm erkannten wesentlichen Ursachen des Religionsverfalls zu benennen, ohne 
sie zu bewerten oder moralische Grundsätze zu predigen, die einer solchen Entwicklung 
entgegenwirken könnten. Was er in seiner Untersuchung dem Leser nahelegt, ist, dass der 
Verfall der christlichen Religion nicht mehr aufzuhalten sei und dass, statt darauf mit 
noch strengeren Moralvorschriften zu reagieren, in einer modernen Gesellschaft auch eine 
atheistische Haltung möglich sei und sich rechtfertigen lasse. Damit redet diese Schrift 
letztendlich der Infragestellung des Christentums und seiner moralischen Autorität das 

43 Vgl. Auserlesene Bibliothek der neuesten deutschen Litteratur 5. Bd., 1774, 638-662 und 6. Bd., 
1774, 629-660.

44 Bibliothek der Philosophie und Litteratur 1. Bd., 1. Stück, 1774, 200-202, hier 200. 
45 Ebd., 201.
46 Ebd., 201 f.
47 Deutsche Chronik auf das Jahr 1774. Hg. Christian Friedrich Daniel Schubart, 33. Stück, 264.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


24

Wort. Dieser Vorwurf, ein Gegner des Christentums zu sein, sollte dann Diez auch in den 
Folgejahren anhaften. Über seine 1783 publizierte Lebensbeschreibung Spinozas heißt es 
in der Allgemeinen Bibliothek der neuesten theologischen Litteratur, der Verfasser habe sich 
»einmal als einen offenbaren Gegner des Christenthums der Welt dargestellt, und es liegt 
ihm nun ob, seinen Charakter zu behaupten. Das thut er denn auch in dieser Lebens-
beschreibung von Spinoza, wo er es nicht an Sticheleyen auf unsere Religion, und an 
Bemühungen fehlen lässet, sie nicht blos verdächtig, sondern auch verächtlich zu 
machen.«48

Ein Jahr nach der Philosophischen Abhandlung von einigen Ursachen des Verfalls der Re-
ligion veröffentlichte Diez seinen Versuch über dem [sic !] Patriotißmus (1774)49, dem 
schließlich noch die Untersuchung Der Stand der Natur (1775)50 folgen sollte, in der sich 
bereits ein gewisser Pessimismus bemerkbar macht, der dieses Buch deutlich von seinen 
Vorgängern unterscheidet.51 »Ich will keine Wahrheiten lehren. Ich schreibe nur, was ich 
denke«, erklärt er in den »Vorerinnerungen«, und fügt hinzu: »Will man einiges nicht gern 
gesagt wissen, was ich sage: so solls mir desto angenehmer seyn, solches geschrieben zu 
haben.«52 Weiter heißt es dann eher resignierend: »Ich schildere den Sittenzustand von 
einer Seite, wo er ins Schlechte und Elende fällt. Ich bin aber keiner von den klagenden 
Schriftstellern, die uns mit Thränen die Gottlosigkeit unsrer Zeiten vorstellen, und so 
zudringlich ihre Sittenlehren ausbieten. Meinetwegen drehe sich die Welt, wie sie will. 
Die Bahn ist ihr schon vorgezeichnet. Fromme Wünsche hab ich nicht. Zu Verbesserun-
gen bin ich nicht berufen.«53

Im Vergleich zu den vorangegangenen Publikationen hat diese Schrift an Klarheit und 
Systematik gewonnen. Gemein hat sie mit der Philosophische[n] Abhandlung von einigen 
Ursachen des Verfalls der Religion, dass es beiden um eine Untersuchung des gegenwärtigen 
Zustands der Moral geht, bei der eigene Erfahrungen und Beobachtungen den Ausgangs-
punkt bilden. Es handelt sich in beiden Fällen weder um Mahn- noch um Moralschriften, 
sondern um eine kritische Reflexion der gegenwärtigen Verhältnisse. 

Der Stand der Natur ist eine philosophische Auseinandersetzung mit der Natur des 
Menschen, bei der sich Diez hauptsächlich auf Hobbes, Rousseau, Grotius, Pufendorf 
und Wolff bezieht, wobei ergänzend noch sprachphilosophische und zivilisationskritische 
Aspekte herangezogen werden. Hobbes’ Vorstellung vom ›Stand der Natur‹ als einem 
Kriegszustand ruft den begründeten Einwand hervor, dass Naturvölker wie die Lappen 
und Kamtschadalen überhaupt keine Kriege führten.54 Mit Rousseau könne man im 

48 Allgemeine Bibliothek der neuesten theologischen Litteratur 2. Bd., 1784, 227. Die Rezension ist 
mit der Sigle N. unterzeichnet.

49 [Heinrich Friedrich Diez:] Versuch über dem [!] Patriotißmus. Frankfurt, Leipzig 1774. In: Diez: 
Frühe Schriften (= Anm. 33), 93-113.

50 [Heinrich Friedrich Diez:] Der Stand der Natur. [Lemgo] 1775. In: Diez: Frühe Schriften 
(= Anm. 33), 115-144.

51 Dieser Ansicht ist auch Voigts: »Heinrich Friedrich Diez« (= Anm. 33), 473.
52 [Heinrich Friedrich Diez:] Der Stand der Natur. In: Diez: Frühe Schriften (=Anm. 33), 115.
53 Ebd. 
54 Ebd., 121.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


25

Wesentlichen übereinstimmen, doch äußert Diez Vorbehalte in Hinsicht auf dessen 
Theorie zum Ursprung der Sprache, die ihn nicht zu überzeugen vermag. Die Annahme, 
dass es ein »Weltalter« gegeben habe, »wo die Menschen ohne Sprachen, ohne Sitten, ohne 
Besitzthum, ohne Gesetze und Oberhaupt, jeder für sich, doch ruhig, friedlich und 
glücklich neben einander lebten, und blos als Thiere, vielleicht auf Vieren kriechend, 
ihrem Instinkt folgten«, sei indiskutabel: »Ich sollte meynen, daß auf dem Erdball nie eine 
solche Epoche gewesen sey. Historische Nachrichten davon sind nicht da; und nach dem 
Zusammenhang und Wesen der Dinge läßt sich dergleichen nicht denken: Menschen 
ohne Sprache ! […] Indessen da uns weder Rousseau, noch Condillac, noch Herder den 
Ursprung der Sprache begreiflich gemacht haben: so glauben wir, daß sie nie einen ersten 
Ursprung gehabt habe; und dieser unser Glaube stützt sich noch auf andre Argumente, 
die eben nicht ungegründet seyn mögen.«55

Die nähere Betrachtung der menschlichen Natur führt Diez schließlich zur Erkenntnis 
der Notwendigkeit einer »Vernunftkritik«, die gleichermaßen gegen die »Universalmon-
archie des europäischen Verstandes«56 gerichtet sein müsse. Ebenso kritisch fällt seine 
Analyse der gegenwärtigen Gesellschaft aus, der er sittlichen Verfall, Gier nach Luxus und 
Ungerechtigkeit vorwirft. Auch die aufklärerische Vernunft sei nicht imstande, dies zu 
verändern, denn mit »der Bearbeitung der Wissenschaften und mit der Kultur der Küns-
te [seien] Laster und Bosheiten« unmittelbar verbunden, »weil sie sich gegen einander wie 
Wirkung und Ursache verhalten«: »Wenn die Vernunft den höchsten Gipfel ihrer Vervoll-
kommnung erreicht haben wird, denn wird auch die Sittenverderbniß zur äusersten 
Stufe des Greuels gestiegen seyn. Es läßt sich also bey aufgeklärten Zeiten niemals eine 
Periode gedenken, wo der Frevel einen Stillstand machen, und Tugend und Redlichkeit 
allgemein herrschen würden.«57 Daraus zieht Diez am Ende seiner Abhandlung dann das 
ernüchternde Fazit: »Die Ursachen unsers Glanzes und unser Aufklärung sind eben die 
Quellen unsers Uebelstandes.«58

Die Allgemeine deutsche Bibliothek urteilte über dieses Buch, dass in dieser »sceptischen 
Schrift« der Verfasser »alle absolute Gewißheit« verwerfe59, während der anonyme Rezen-
sent der Hallischen neuen gelehrten Zeitungen zunächst den philosophischen Kontext der 
Untersuchung hervorhebt, um dann als Schlussfolgerung festzuhalten: »Man sieht aus 
dem Ganzen, daß der Herr Verf. ein Mann [ist], der über seine Gegenstände zu denken 
sich gewöhnt hat, und man trift unter seinen Gedanken allerhand gute und nicht gemeine 
Bemerkungen an. Allein es fehlt noch an der Präcision und genugsamen Bestimmung der 
Gedanken, woran vielleicht die Lebhaftigkeit, die in solchen Materien nicht gern Statt 
hat, und welche der Herr Verf. sehr in seinem Ausdruck sucht, Schuld ist.«60

55 Ebd., 123 f.
56 Ebd., 127. 
57 Ebd., 137. 
58 Ebd., 142.
59 Allgemeine deutsche Bibliothek Anh. z. 25.-36. Bd., 2. Abt., 1780, 1054. Rezensent ist Samuel  

Simon Witte (1738-1802), Professor für Natur- und Völkerrecht in Bützow; vgl. Parthey: Die 
Mitarbeiter an Friedrich Nicolai’s Allgemeiner Deutscher Bibliothek (= Anm. 40), 30 f.

60 Hallische neue gelehrte Zeitungen Bd. 10, 88. Stück, 1775, 704.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


26

V. Der berufliche Aufstieg: Die Ernennung zum preußischen Geschäftsträger  
in Konstantinopel

In seinen frühen Schriften zeigt Diez nicht nur umfassende philosophische Kenntnisse, 
sondern er stellt immer wieder auch staatspolitische Bezüge her und gibt sich dabei als 
Kenner der deutschen Rechtsgeschichte zu erkennen.61 Die bislang unbekannte und, wie 
es zunächst schien, verschollene Philosophische Abhandlung von einigen Ursachen des Ver-
falls der Religion erweist sich im Nachhinein als ein wichtiger Baustein im Kontext der 
schriftstellerischen wie diplomatischen Karriere ihres Verfassers. Bereits in seinen frühen 
Jahren, in denen er in Magdeburg innerhalb kurzer Zeit vom Referendar zum Kanzlei-
direktor aufstieg, reflektieren seine Schriften ein sehr eigenständiges Denkvermögen, 
wobei er persönliche Ansichten keineswegs zurückhielt und sich für eine freie Gesellschaft 
ohne religiöse Bevormundung und zensurpolitische Maßnahmen einsetzte. So unter-
stützte er denn auch Christian Konrad Wilhelm Dohms (1751-1820) in der Zeit höchst 
umstrittenes Plädoyer für die Bürgerrechte der Juden (Ueber die bürgerliche Verbesserung 
der Juden, 2 Tle., 1781-83), das er in der Allgemeinen deutschen Bibliothek positiv besprach62, 
und ging mit seiner Forderung, Juden uneingeschränkt zu öffentlichen Ämtern zuzulas-
sen, sogar noch darüber hinaus: »Unter gesitteten Völkern«, schreibt er, »sollte man nie 
dahin kommen, zu fragen, mit welchen Einschränkungen die Juden in bürgerliche 
Rechte und Freyheiten eingesezzt werden können.«63 Aber nicht allein diese offene Par-
teinahme wird Dohm dazu bewogen haben, Diez durch seine Empfehlung beim König 
zur Position des preußischen Geschäftsträgers in Konstantinopel zu verhelfen.64 Nach 
seiner Remission zog sich Diez auf ein Landgut bei Berlin zurück und widmete sich ganz 
der Orientalistik. Seine Denkwürdigkeiten von Asien (2 Tle., 1811/15) wurden u. a. von 
Goethe bei den Recherchen zum West-östlichen Divan zu Rate gezogen. Nachdem der 
Dichter am 23. Dezember 1816 ein Exemplar von Diez erhalten hatte, antwortete er in 
seinem Dankschreiben: »Die daraus gewonnene Belehrung ist uns unschätzbar und so 

61 Vgl. Archiv Magdeburgischer Rechte. Hg. Heinrich Friedrich Diez. 1. Bd. Magdeburg, Dessau 
1781.

62  »[Rez.] Ueber die bürgerliche Verbesserung der Juden von Christian Wilhelm Dohm. Erster 
Theil. Zweyte Ausgabe. Zweyter Theil«. In: Allgemeine deutsche Bibliothek 59. Bd., 1. Stück, 
1784, 19-43.

63 Heinrich Friedrich Diez: Ueber Juden. An Herrn Kriegsrath Dohm in Berlin. Dessau und Leipzig 
1783, 10, vgl. Diez: Frühe Schriften (= Anm. 33), 307.

64 Vgl. dazu Johann Albrecht Freiherr von Reiswitz: »Diez, Heinrich Friedrich von«. In: Neue 
Deutsche Biographie 3 (1957), 713, und Wilhelm Gronau: Christian Wilhelm von Dohm nach 
seinem Wollen und Handeln. Ein biographischer Versuch. Lemgo 1824, 107-114. In Hinblick auf 
seine Leistungen für die preußische Außenpolitik ist ein Brief an Dohm vom 15. Mai 1790 be-
sonders aufschlussreich, in dem es heißt: »Gegen den Widerstand der ganzen Welt habe ich 
hier [in Konstantinopel; A. K.] den Frieden verhindert und unseren Allianztract zu Stande ge-
bracht, wodurch ich Preußen und das Türkische Reich gerettet habe. Das wird wohl hin-
reichen, um meinen Namen in die Geschichte einzuschreiben.« (Unveröffentlichter Brief, 
Nachlass von Christian Wilhelm von Dohm, Nr. 4, Korrespondenz mit Heinrich Friedrich von 
Diez, Bl. 77, Stadtarchiv Regensburg.)

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


27

konnt ich auch früher Ew. Hochwohlgeb. Arbeiten als die Basis ansehen, worauf sich 
meine Kenntnisse des Orients gründeten, indem Genauigkeit und Sicherheit die köst-
lichen Eigenschaften Ihrer Werke sind.«65

Arne Klawitter, Kyoto/Tokyo

65 Goethe: Sophienausgabe (= Anm. 35), IV. Abt., Bd. 26, 246.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


28

Erkennen und Erzählen
Zu einer historischen Narratologie des 18. Jahrhunderts

This article develops an outline for a historical narratology of the 18th century, departing from the struc-
turalist narratological system formed by Gérard Genette. By attributing systematic questions to the  
protonarratological theories of Lessing, Blanckenburg, and Engel, the article mediates between a history 
of theory and a history of narrative forms. In this investigation, the epistemological basis of the structural-
ist systematics becomes evident.

Prenant pour point de départ le système narratologique structuraliste tel qu’il a été élaboré par Gérard 
Genette, cet article développe les grandes lignes d’une narratologie historique pour les récits du XVIIIe 

siècle. En rattachant des questions d’ordre systématique aux théories protonarratologiques de Lessing, 
Blanckenburg et Engel, l’article établit un lien entre l’histoire des théories et l’histoire des formes nar-
ratives. Ce faisant, il met en évidence le fondement épistémologique des systématiques structuralistes.

Erzählen ist weder absolut noch überzeitlich. Diese Überzeugung verbindet zwar die 
postklassischen Narratologien, die in den letzten Jahren verstärkt angetreten sind, um die 
universale und ahistorische Narratologie strukturalistischen Zuschnitts zu überarbeiten.1 
Eines ihrer grundlegenden Desiderate ist aber bis heute die Historisierung der narratolo-
gischen Grundbegriffe. Obwohl diese größtenteils von literarischen Erzählungen des 19. 
und 20. Jahrhunderts abgeleitet worden sind, werden sie umstandslos auf Erzählungen 
mit anderen historischen Indizes angewendet. Sowohl die vermeintlich universale Gültig-
keit der Grundbegriffe als auch ihre geschichtsblinde Operationalisierung stehen deshalb 
zur Revision an. Obwohl über diese doppelte Kritik weitgehend Einigkeit zu herrschen 
scheint, ist indes umstritten, wie eine historische Narratologie konkret aussehen und auf 
welchen theoretischen Grundlagen sie basieren könnte. Größter Impulsgeber der vergan-
genen Jahre ist die mediävistische Literaturwissenschaft, die vermehrt darauf hinweist, 
dass die historische Besonderheit von vormodernen Erzählungen mit dem strukturalisti-
schen Instrumentarium nur bedingt erfasst werden kann.2 Auf diesen Impuls reagiert die 
postklassische Narratologie nicht nur mit der Anpassung ihrer analytischen Kategorien, 
sondern auch, indem die »historische und diskursive Voraussetzungshaftigkeit der eigenen 

1 Vgl. Narratologies. New Perspectives on Narrative Analysis. Hg. David Herman. Columbus 1999 
(= The Theory and Interpretation of Narrative Series), 1-109; Mike Petry: »›Post-klassische‹ Er-
zähltheorie: Ein Ausblick«. In: Einführung in die Erzähltextanalyse. Kategorien, Modelle, Proble-
me. Hg. Peter Wenzel. Trier 2004 (= WVT-Handbücher zum Literaturwissenschaftlichen Stu-
dium, 6), 223-232; Frauke Berndt, Daniel Fulda: »Erzählung der Aufklärung. Einleitung«. In: 
Dies. (Hg.): Erzählung der Aufklärung. Beiträge zur DGEJ-Jahrestagung 2015 in Halle a. d. Saale. 
Hamburg 2018, 617-628.

2 Vgl. exemplarisch Historische Narratologie. Mediävistische Perspektiven. Hg. Harald Haferland, 
Matthias Meyer. Berlin, New York 2010 (= Trends in Medieval Philology, 19). Darüber hinaus 
wurden einzelne narratologische Kategorien für diachrone Analysen herangezogen. Vgl. exem-
plarisch William F. Edmiston: Hinsight and Insight. Focalization in Four Eighteenth-Century 
French Novels. University Park 1991.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


29

Begriffe und Systematiken« hinterfragt wird.3 Historische Narratologie in diesem Sinne 
meint also, die Historizität der Begriffe theoriegeschichtlich aufzudecken.

Die vorliegende Skizze knüpft an dieses Desiderat an und versteht sich als Vorschlag 
zu einer historischen Narratologie des 18. Jahrhunderts, die rekurrierend auf die struktu-
ralistischen Kategorien die narratologische Spezifik für ihren historischen Gegenstands-
bereich erkundet.4 Der Ausgangspunkt im Strukturalismus mag kontraintuitiv sein, ist 
aber besonders für eine Narratologie des 18. Jahrhunderts deshalb sinnvoll, weil struk-
turalistische Ansätze grammatische und rhetorische Kategorien formalisieren. Gerade in 
dieser Formalisierung liegt das Potenzial für eine Historisierung, weil das 18. Jahrhundert 
ebenfalls auf rhetorische Kategorien zurückgreift, um das Leistungsprofil des Erzählens 
zu vermessen. Historisieren meint dementsprechend nicht nur, die Theoriegeschichte 
narratologischer Kategorien in der Rhetorik aufzudecken und dergestalt die Narratologie 
zu re-rhetorisieren, sondern auch diese historische Imprägnierung analytisch fruchtbar zu 
machen. Dabei geht es mir im Gegensatz zu den meisten anderen Versuchen einer histo-
rischen Narratologie der ›Aufklärung‹ nicht darum, Erzählinhalte (histoire) zu kontextu-
alisieren, sondern darum, die historisch spezifischen Bedingungen des narrativen Diskur-
ses (discours) im 18. Jahrhundert zu untersuchen. Auf diesem Weg verbindet der Vorschlag 
einen formgeschichtlichen mit einem theoriegeschichtlichen Ansatz.5 

Den diskursiven Referenzpunkt meines Vorschlags für eine Narratologie des 18. Jahr-
hunderts bilden Rhetorik und Epistemologie. Denn Erzählen ist nicht nur ein formales, 
sondern besonders auch ein epistemologisches Problem.6 Es gibt kein Erzählen, das nicht 
gleichzeitig mit der Darstellung der Welt diese Welt auch herstellt, weil jedes Erzählen 
von einer Welt mit einem epistemologischen Zugriff auf diese Welt einhergeht. Ein klar 
bestimmbares Arsenal an Darstellungsverfahren markiert die epistemologische Struktur 
des Erzählens, die mit Hilfe einer um rhetorische Begriffe erweiterten strukturalistischen 
Diskursanalyse erfasst werden kann. Um den Zusammenhang von Erkennen und Erzäh-
len für das 18. Jahrhundert zu untersuchen, analysiere ich zunächst die den narrativen 
Diskurs (discours) am wirkmächtigsten wie differenziertesten beschreibende strukturalis-
tische Systematik von Gérard Genette. Dort stellt der Nexus von Erkennen und Erzählen, 
so gilt es zu zeigen, eine spezifische Herausforderung dar (= I). Zweitens untersuche ich 
– in Form von Stichproben – drei der wichtigsten Erzähltheoretiker der Zeit, die sich an 

3 Matthias Grüne: »Kontinuität und Historizität narratologischer Begriffe«. In: Textuelle Histo-
rizität. Interdisziplinäre Perspektiven auf das historische Apriori. Hg. Heidrun Kämper, Ingo H. 
Warnke, Daniel Schmidt-Brücken. Berlin, Boston 2016 (= Diskursmuster. Discourse Patterns, 
12), 123-139, hier: 123.

4 Die Grundlage für diesen Vorschlag habe ich in meiner Dissertation entwickelt: Verf.: Narra-
tologie und Epistemologie. Studien zu Goethes frühen Erzählungen (= Studien zur deutschen Lite-
ratur, 219). Berlin, Boston 2019.

5 Vgl. Lukas Werner: »Zeit im Text – Möglichkeiten der formalen Historisierung. Zur Relation 
von Zeit und Ich-Erzähler in Grimmelshausens Simplicissimus und Schnabels Insel Felsenburg«. 
In: Zeiten erzählen. Ansätze – Aspekte – Analysen. Hg. Antonius Weixler, Lukas Werner. Berlin, 
Boston 2015 (= Narratologia. Contributions to Narrative Theory, 48), 79-103, hier: 81-84.

6 Darauf hat prominent Albrecht Koschorke (Wahrheit und Erfindung. Grundzüge einer Allgemei-
nen Erzähltheorie. Frankfurt am Main 2012, bes. 336-340) hingewiesen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


30

diesem Zusammenhang abarbeiten: Gotthold Ephraim Lessing, Friedrich von Blancken-
burg und Johann Jacob Engel konfigurieren Erkennen und Erzählen mit unterschied-
lichen Schwerpunkten, die sich der Genetteschen Systematik zuordnen lassen (=  II). 
Drittens binde ich die historischen Antworten an die systematischen Fragen zurück und 
zeige, wie sich die Grundbegriffe des strukturalistischen Systems in einer solchen histo-
rischen Narratologie verschieben (= III). Schematisch lässt sich mein Vorschlag daher 
folgendermaßen abbilden:

Phänomen Narratologie Poetologie Rhetorik

Ort Anschauung Stimme Lessing: Fabel Metalepse

Folge Zusammenhang Zeit & Motivierung Blanckenburg: Roman Syllepse 

Modus Information Mittelbarkeit & 
Perspektive

Engel: Gespräch & Erzählung Paralepse

I. Strukturalistischer Ausgangspunkt: Kritik der Stimme (voix)

Wie ein Blick in einschlägige narratologische Lehrbücher zeigt7, hat Genette 1972 mit 
dem Discours du récit wohl die gegenwärtig erfolgreichste erzähltheoretische Systematik 
vorgelegt.8 Genette geht vor allem von Tzvetan Todorovs Arbeiten der 1960er Jahre aus, 
rezipiert aber auch deutschsprachige Theoretiker wie Eberhard Lämmert, Franz K. Stanzel 
und Günther Müller. Organisationsprinzip seines Systems ist die ›Grammatik des Verbs‹:9 
Zeit, Modus und Person – letztere nennt Genette ›Stimme‹. Immer ist das bevorzugte 
Beispiel seiner Erzähltheorie Marcel Prousts À la recherche du temps perdu, sodass Genettes 
Systematik von Anfang an historisch spezifisch ist und als Narratologie der Moderne 
bezeichnet werden könnte. Das zeigt sich besonders an den Stellen, an denen er auf Texte 
anderer Epochen ausweichen muss, um alle Kategorien seines Systems – mit ungleich 
geringerem theoretischen Aufwand – zu erläutern. Vor diesem Hintergrund ist es daher 
wenig verwunderlich, dass Kategorien der Zeit den Anfang und Fokus der narratologi-
schen Systematik bilden. Doch ist gerade aus einer systematischen Perspektive die ›Stim-
me‹ als Antwort auf die narratologische Gretchenfrage ›Wer spricht?‹ in Genettes narrato-

7 Vgl. exemplarisch Matías Martínez, Michael Scheffel: Einführung in die Erzähltheorie [1999]. 
10. Aufl. München 2016; Silke Lahn, Jan Christoph Meister: Einführung in die Erzähltext-
analyse [2008]. 3. Aufl. Stuttgart 2016; Christoph Bode: Der Roman. Eine Einführung [2005]. 
2.  Aufl. Tübingen 2011. Selbst Einführungen, die sich dezidiert von Genette abgrenzen, bleiben 
auf ihn bezogen. Vgl. Monika Fludernik: Erzähltheorie. Eine Einführung [2006]. 4. Aufl. 
Darmstadt 2013, 113-118; Wolf Schmid: Elemente der Narratologie [2005]. 3. Aufl. Berlin, Boston 
2014, 109-113; Tilmann Köppe, Tom Kindt: Erzähltheorie. Eine Einführung. Stuttgart 2014, 180-
233.

8 Vgl. Jonathan Culler: »Foreword«. In: Gérard Genette: Narrative Discourse. Ithaca 1980, 7-13, 
hier: 8. 

9 Gérard Genette: Die Erzählung [frz. 1972/1983; dtsch. 1994] 3. Aufl. Übers. Andreas Knop. 
München 2010, 14.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


31

logischer Topologie zentral. Sie unterscheidet nämlich zum ersten Mal in der Geschichte 
der Narratologie und in Abgrenzung zu Todorov auf der Ebene des narrativen Diskurses 
(discours) zwischen Erzählakt (narration) und Erzählung (récit): Die Stimme ist also nie 
Teil ihrer Erzählung, auch wenn sie ihr Effekt ist.

In einem kleinen Unterkapitel zur ›Stimme‹, das es nicht in Martínez’ und Scheffels 
populäre Einführung in die Erzähltheorie geschafft hat und auch ansonsten von der For-
schung meist ignoriert wird10, verbirgt sich das strukturbildende Modell von Genettes 
Erzähltheorie. In diesem Kapitel finden sich vor allem wichtige Argumente für die bisher 
wenig beachtete Verbindung von Narratologie und Epistemologie. Denn Genette führt 
in diesem Kapitel implizit aus, dass jedes Erzählen mit dem Erkennen der erzählten Welt 
notwendig einhergeht, obwohl er eigentlich keinen Erkenntnisbegriff hat und sich daher 
auch nicht für den Zusammenhang von Erkennen und Erzählen interessiert. Diese ver-
drängte, aber unhintergehbare epistemologische Basis der Narratologie legt Genette in 
einer Typologie der »Funktionen des Erzählers«11 dar, die sich an Roman Jakobsons 
Funktionen der Sprache anlehnen; bestimmt werden auf diesem Weg die Relationen der 
Stimme (narration) und der Erzählung (récit).12 Jakobsons Funktionen der Sprache erlau-
ben es, die verschiedenen Aspekte einer Nachricht zu systematisieren und einer Instanz 
im sechsgliedrigen Kommunikationsmodell zuzuordnen. Die emotive Funktion verweist 
so auf den Sender, die konative Funktion auf den Empfänger; die referentielle Funktion 
auf den Kontext wie die metasprachliche auf den Code; die phatische Funktion bezieht 
sich auf das Kontaktmedium so wie sich die poetische Funktion auf die Nachricht selbst 
bezieht. Was Jakobson im Hinblick auf sprachliche Äußerungen allgemein formuliert, 
überträgt Genette auf fiktionale Erzählungen. Mit dem Funktionsbegriff verweist er also 
nicht nur auf die officia oratoris, welche die Pflichten oder Aufgaben des Redners in der 
klassischen Rhetorik beschreiben, sondern verschiebt auch das narratologische Problem 
der Identität des Erzählers auf die Funktionen des Erzählens. Fünf Funktionen unter-
scheidet Genette, wobei mit Ausnahme der ersten Funktion alle anderen »extra-
narrativen«13 Funktionen semantisch grundiert sind und mit semantischen Rollen korre-
spondieren, welche die Aufgaben des Erzählers für die Erzählung veranschaulichen und 

10 Die Forschung zur Kategorie der Stimme ist zahlreich, wie ein Blick in das Living Handbook of 
Narratology und insbesondere den Eintrag von Uri Margolin zum ›Narrator‹ und die daran 
anschließende Diskussion zeigt. Vgl. Uri Margolin: »Narrator«. In: The Living Handbook of 
Narratology 〈http://www.lhn.uni-hamburg.de〉 [10.02.2019]. Als einer der wichtigsten Meilen-
steine in der Forschung gilt folgender Band: Stimme(n) im Text. Narratologische Positionsbestim-
mungen. Hg. Andreas Blödorn, Daniela Langer, Michael Scheffel. Berlin 2006 (= Narratologia 
10). Genettes Funktionen des Erzählers tauchen in diesem Band lediglich in Jan-Oliver  
Deckers Beitrag (»Stimmenvielfalt, Referenzialisierung und Metanarrativität in Hermann  
Hesses Der Steppenwolf«, ebd., 233-265, hier: 246) an marginaler Stelle auf. 

11 Genette: Erzählung (= Anm. 9), 166.
12 Bezeichnenderweise schaltet Genette (Erzählung, wie Anm. 9, 166 f.) die Typologie an dem 

Punkt ein, als er die Besonderheit von Prousts Erzähler beschreiben will. Die Beispiele ent-
nimmt Genette dann auch explizit nicht von Proust, sondern vor allem aus Texten des 18. und 
19. Jahrhunderts. 

13 Genette: Erzählung (= Anm. 9), 168.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


32

festlegen: Neben der narrativen, lediglich die Vermittlung bezeichnenden ersten Funktion 
unterscheidet Genette zweitens die Regiefunktion, drittens die kommunikative Funktion, 
viertens die testimoniale Funktion und fünftens die Ideologiefunktion. Diesen Rollen – 
ordnen, kommunizieren, bezeugen und bewerten – können mit einer Ausnahme Jakob-
sons Funktionen zugeordnet werden. 

Bezeichnenderweise ist nämlich mit der testimonialen und der ideologischen Funktion 
die emotive Funktion und damit die Rolle bzw. in Jakobsons Terminologie der »Faktor«14 
des Senders gleich mehrfach besetzt, während Jakobsons wichtigste Funktionen in Genet-
tes Systematik nicht namhaft gemacht werden: Zum einen ist die referentielle Funktion 
bedeutungslos, da sich Genette nicht für die Gegenstände von Erzählungen interessiert15, 
obwohl es gerade diese Funktion ist, die für Jakobson in ›epischen‹ Texten dominiert.16 
Zum anderen spielt die poetische Funktion zumindest explizit keine Rolle. Implizit aller-
dings basiert Genettes erste narrative Funktion genau auf dem Profil von Jakobsons poe-
tischer Funktion, der es um das Wie einer sprachlichen Botschaft, genauer: um die »Di-
chotomie von Zeichen und Objekten«17 geht. Denn jede sprachliche Äußerung operiert 
laut Jakobson mittels Selektion und Kombination. Die Projektion des eigentlich paradig-
matischen Prinzips der Äquivalenz von der Achse der Selektion auf die syntagmatische 
Achse der Kombination beschreibt die poetische Funktion: »Äquivalenz wird zum  
konstitutiven Mittel einer Sequenz erhoben«.18 Folglich manifestiert sich die poetische 
Funktion in den Sequenzen, die vor allem durch Wiederholung auf sich selbst zurück-
verweisen. Genau das aber leistet Genettes an dieser Stelle unterspezifizierte narrative 
Funktion: Sie verweist im narrativen Text auf die Spezifika der ihr zugrundeliegenden 
»narrative[n] Poetik«19, der sich Genette im gesamten Discours widmet.

Die epistemologische Dimension des Erzählens tritt dabei zunächst in Gestalt der 
verschiedenen Funktionen des Erzählers zutage: ordnen, kommunizieren, bezeugen und 
bewerten werden Teil des Leistungsprofils des Erzählers und zwar jeweils auf der Grund-
lage eines nie unbeschränkten oder neutralen Zugriffs auf den Gegenstand. Während die 
extranarrativen Funktionen stets mit beschränkter Epistemologie operieren, scheint die 
rein formale narrative Funktion epistemologisch nicht beschränkt und deshalb allwissend 
zu sein, was die vorstrukturalistische Narratologie mit dem Begriff des auktorialen Erzäh-
lens fasst.20 Doch Genettes Überarbeitung im Nouveau Discours von 1983 verdeutlicht, 
dass die Grenze zwischen der grundlegenden narrativen Funktion und den extranarrativen 
Funktionen porös ist. Dort stellt Genette nämlich explizit Verbindungen zwischen der 

14 Roman Jakobson: »Linguistik und Poetik« [engl. 1960]. In: Literaturwissenschaft und Linguis-
tik. Ergebnisse und Perspektiven. Bd. II/1. Hg. Jens Ihwe. Frankfurt am Main 1971 (= Ars poetica. 
Texte und Studien zur Dichtungslehre und Dichtkunst. Texte, 8), 142-178, hier: 147.

15 Genette: Erzählung (= Anm. 9), 10.
16 Jakobson: »Linguistik und Poetik« (= Anm. 14), 152.
17 Ebd., 151.
18 Ebd., 153.
19 Genette: Erzählung (= Anm. 9), 10.
20 Vgl. Franz K. Stanzel: Theorie des Erzählens [1979]. 8. Aufl. Göttingen 2008, 33; Genette: Er-

zählung (= Anm. 9), 245-253.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


33

narrativen Funktion und den extranarrativen Funktionen her und profiliert so die nar-
rative Funktion mit Hilfe der extranarrativen Funktionen.21 Es handelt sich um eine  
signifikante Umkehrung der analytischen Stoßrichtung des Genetteschen Systems und 
insbesondere der Stimme, wenn die narrative Funktion von den extranarrativen Funktio-
nen abhängig wird. Der Normalfall seiner Systematik ist – vor dem Hintergrund der 
Proust-Lektüre nicht überraschend – die extradiegetisch-homodiegetische Erzählung mit 
Nullfokalisierung, die eine Profilierung der narrativen Funktion nach der extranarrativen 
Heuristik nahelegt. 

Die extranarrativen Funktionen veranschaulichen also den epistemologischen Zugriff 
auf die Erzählinhalte, mit dem das Erzählen immer einhergeht, und ziehen die Ausdiffe-
renzierung der narrativen Funktion nach sich. Die Funktionen des Erzählers unterlaufen 
damit nichts Geringeres als die Grenze zwischen Erzähler und Figur – sie gefährden Ge-
nettes narratologisches Grundgesetz, dass es eine Position geben muss, die erzählt, aber 
von der nie erzählt werden darf. Zugleich folgt daraus, dass Genettes strukturalistische 
Kategorien Stimme, Zeit und Modus eine epistemologische Grundierung haben, die den 
blinden Fleck in seinem System bildet. Mit den extranarrativen Funktionen freilich tritt 
diese Epistemologie in Erscheinung: Der blinde Fleck in Genettes narratologischer Sys-
tematik bildet also deren epistemologisches Zentrum.

Genau dieser Zusammenhang von Erkennen und Erzählen erlaubt nun eine Histo-
risierung der scheinbar zeitlosen Narratologie auf der Basis von historisch-spezifischer 
Erzähltheorie. Denn sowohl das Erzählen als auch das Erkennen ist den jeweiligen For-
men nach historisch spezifisch, ohne dass von einem anthropomorphisierten ›Erzähler‹ 
ausgegangen werden müsste, der den Zugriff auf die erzählte Welt und ihre narrative 
Modellierung figuriert. Dementsprechend sollen Genettes Erzählfunktionen als Anknüp-
fungspunkte einer Historisierung dienen, die nach der Spezifik der verschiedenen Genet-
teschen Erzähltypen fragt. Die Fragen, die sich Genette mit Hilfe der Kategorien Stimme, 
Zeit und Modus stellt, haben nämlich eine nur zögerlich erschlossene theoretische Vor-
geschichte im 18. Jahrhundert, deren Schlüssel ihr epistemologisches Profil darstellt.22 
Diese Vorgeschichte ist deshalb aufschlussreich, weil sie den Zusammenhang von Erken-
nen und Erzählen anders als Genette und viele andere klassische wie postklassische Nar-
ratologien nicht in die Fiktionstheorie auslagert23, sondern in den Mittelpunkt stellt. 
Deshalb schlage ich vor, die Genetteschen Kategorien von Stimme, Zeit und Modus im 
Hinblick auf eine Narratologie des 18. Jahrhunderts durch die historisch adäquateren 
Begriffe von Ort, Folge und Modus zu ersetzen, was ich im folgenden Teil an Lessing, 
Blanckenburg und Engel erläutern werde. 

Für das späte 18. Jahrhundert werfen die drei narratologischen Kernfragen unhinter-
gehbare epistemologische Probleme auf: Die Frage nach der Stimme eines Erzähltextes 
problematisiert den Ort des Erzählens, der nicht losgelöst von der Reflexion des Zugangs 

21 Vgl. Genette: Erzählung (= Anm. 9), 255 f.
22 Matthias Grüne: »Hebbels Epos Mutter und Kind. Eine Einordnung aus Perspektive der histo-

rischen Narratologie«. In: Hebbel-Jahrbuch 69 (2014), 96-117, hier: 97-102.
23 Gérard Genette: Fiktion und Diktion [frz. 1991]. Übers. Heinz Jatho. München 1992 (= Bild 

und Text), 31-40. 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


34

zur erzählten Welt zu denken ist; die Frage nach dem Zusammenhang der Ereignisse 
problematisiert die Folge des Erzählens, weil temporale Relationen immer mit den Mo-
tivierungen der Ereignisse verbunden sind; die Frage nach dem Modus des Erzählens 
problematisiert die Mittelbarkeit und Perspektive, weil die beiden Darstellungsmodi 
›Gespräch‹ und ›Erzählung‹ zeigen, dass es keine ›reine‹ Information gibt. In den Poetiken 
des 18. Jahrhunderts, die auf der Schwelle von normativen Gattungspoetiken zu deskrip-
tiven Poetiken stehen24, finden sich protonarratologische Erzähltheorien, die Darstel-
lungsverfahren nicht mehr gattungsspezifisch beschränken. Mit Lessing, Blanckenburg 
und Engel greife ich drei der prominentesten Theorien auf, die in der Gattungspoetik 
wurzeln: Während Lessing in seinen Fabeln. Drey Bücher. Nebst Abhandlungen mit dieser 
Dichtungsart verwandten Inhalts (1759) ausgerechnet an der maximal didaktischen Erzähl-
gattung der Fabel das neue Profil des Erzählens expliziert und Blanckenburgs Versuch über 
den Roman (1774) die narrative Großgattung aufwertet, zeigt Engels zeitgleich erschienene 
Abhandlung Ueber Handlung, Gespräch und Erzehlung, dass eine Erzähltheorie prinzipiell 
gattungsübergreifend angelegt sein kann, um narrative Verfahren zu systematisieren. Der 
gemeinsame Nenner dieser drei Erzähltheorien besteht darin, dass sie das Leistungsprofil 
des Erzählens vermessen und dabei den Zusammenhang von Erkennen und Erzählen in 
ihr Zentrum stellen. 

II. Historische Ansatzpunkte: Lessing – Blanckenburg – Engel

In Lessings Abhandlungen zur Fabel wird die Kategorie der Stimme im Spannungsfeld 
von Erzählen und Erkennen reflektiert. Den Ausgangspunkt bildet die Mehrdeutigkeit 
des Begriffs: Die Fabel ist nämlich einerseits »[j]ede Erdichtung, womit der Poet eine 
gewisse Absicht verbindet«.25 Andererseits bezeichnet die Fabel aber auch die prototypisch 
lehrhafte und bereits darum epistemologisch prädestinierte Gattung, die Lessing auf  
Aesop zurückführt und die selbst eine »Erdichtung [ist], die auf einen gewissen Zweck 
abzielet«.26 Jede Fabel im zweiten Sinn verweist auf eine Fabel im ersten Sinn – sie hat 
einen Zweck, der sich nicht in ihrem »moralischen Nutzen« erschöpft, wie Lessing später 
ausführen wird27, sondern einen ästhetischen Überschuss generiert. Diese Verdoppelung 
ist von den Darstellungsverfahren der Fabel abhängig. Um diese zu explizieren, arbeitet 
sich Lessing in seiner ersten Abhandlung an verschiedenen Poetiken der Fabel ab, die er 
der Reihe nach widerlegt:28 de La Motte, Richer, Breitinger und Batteux führen Lessing, 

24 Vgl. Hermann Wiegmann: Geschichte der Poetik. Ein Abriß. Stuttgart 1977, 79 f.; Rüdiger  
Campe: »Form und Leben in der Theorie des Romans«. In: Vita aesthetica. Szenerien ästheti-
scher Lebendigkeit. Hg. Armen Avanessian, Winfried Menninghaus, Jan Völker. Zürich, Berlin 
2009, 193-211, bes. 198-205. 

25 Gotthold Ephraim Lessing: Werke 1758-1759. Hg. Gunter E. Grimm. Frankfurt am Main 1997, 
345; vgl. Martínez/Scheffel: Einführung (= Anm. 7), 28.

26 Lessing: Werke 1758-1759 (= Anm. 25), 345.
27 Ebd., 407.
28 Vgl. ebd., 369.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


35

während er Gellert und Gottsched bezeichnenderweise übergeht29, zu einer sukzessiven 
Verwerfung gattungskonstituierender Merkmale, bis am Ende lediglich die anschauende 
Erkenntnis übrigbleibt, welche die Fabel durch ihre narrative Gestaltung – in Prosa – zu 
leisten hat.30 Mittels einer kontrastiven Gattungstheorie fokussiert Lessing in diesem 
Zusammenhang besonders den »Fabuliste[n]«.31 Er agiert am Ort des Erzählens, der da-
durch gleichzeitig als ein Ort des Erkennens in Erscheinung tritt, während andere narra-
tologische Systemstellen – wie Handlung und Perspektive im Gegensatz zu Epos und 
Drama – sekundär bleiben. Die Fabel stellt nämlich stets Übersicht her, doch das führt 
zum zentralen Problem des Fabelerzählens, das Lessing epistemologisch löst und an den 
Ort des Erzählens delegiert. Denn auf die Stimme der Fabel kommt es an – und damit 
auf die Konfiguration des ›Fabulisten‹, der die anschauende Erkenntnis (cognitio intuitiva) 
garantiert. Während die symbolische Erkenntnis (cognitio symbolica)32 für sich steht und 
durch ihren Abstraktionsgrad der anschauenden Erkenntnis an Klarheit und Geschwin-
digkeit unterlegen ist33, hängt die anschauende Erkenntnis vom »Vortrage der Fabeln« 
ab.34 Im Gegensatz zu Leibniz, von dem er den Begriff übernimmt, bezeichnet Lessing 
mit der anschauenden Erkenntnis nicht lediglich die Veranschaulichung eines Lehrsat-
zes35, sondern einen ästhetischen Überschuss, den die Fabel durch eine Balance produziert. 
Einerseits darf die Fabel nicht in ihrer Lehre aufgehen; andererseits darf sie sich aber auch 
nicht in poetischen Sprachspielen ergehen, weil sie dadurch eben ihre Lehre aus den Au-
gen verlieren könnte. Diese Balance ist von einer Rekonfiguration des Ortes abhängig, 
von dem aus erzählt wird. Auch wenn Lessing diese Rekonfiguration in der vierten Ab-
handlung »von dem Vortrage der Fabeln« nur andeutet, zeigen seine Fabeln ihre poetische 
Tragweite. 

Wie Peter Hasubek feststellt, steuern die narrativen Verfahren der Fabeln die an-
schauende Erkenntnis36; ihre Grundvoraussetzung ist die maximale Unanschaulichkeit 
der Stimme, die nie Teil der Fabeln sein darf, also immer extradiegetisch-heterodiegetisch 
zu sein hat, auch wenn sie in der ersten Person auftritt. Diese Unanschaulichkeit führt 
aber in Lessings Fall gerade nicht zu einer apodiktischen Erzählinstanz, die ihre Moral in 

29 Vgl. Monika Fick: Lessing-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung [2000]. 4. akt. u. erw. Aufl. 
Stuttgart 2016, 198 f.

30 Vgl. Lessing: Werke 1758-1759 (= Anm. 25), 404 f.
31 Ebd., 367.
32 Vgl. ebd., 372. ›Symbolisch‹ meint hier tatsächlich nur zeichenhafte Repräsentation, nicht im 

Sinne des klassischen Symbolbegriffs, den Lessing laut Siglinde Eichner (Die Prosafabel Lessings 
in seiner Theorie und Dichtung. Ein Beitrag zur Ästhetik des 18. Jahrhunderts. Bonn 1974, 69-71) 
sogar mit dem Begriff der anschauenden Erkenntnis vorwegnimmt.

33 Vgl. Lessing: Werke 1758-1759 (= Anm. 25), 372.
34 Ebd., 398. Dabei geht es ihm um narrative Verfahren und explizit nicht um den Vortrag im 

Sinne der rhetorischen ›actio‹. 
35 Vgl. Eichner: Die Prosafabel Lessings (= Anm. 32), 60-83.
36 Vgl. Peter Hasubek: »Der Erzähler in den Fabeln Lessings (Originalbeitrag 1980)«. In: Ders. 

(Hg.): Fabelforschung. Darmstadt 1983 (= Wege der Forschung, 572), 363-383, hier: 366-380.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


36

allgemeinen Sätzen in Promythien oder Epimythien expliziert37, sondern die im Gegenteil 
ihre moralische Lehre selbst in Zweifel zieht, obwohl sie nach einem den »Weltweisen« 
repräsentierenden »Geschichtsschreiber[ ]«38 modelliert wird. Das schafft sie insbesondere 
durch Ironie als einem Grundzug von Lessings Fabeln.39 Im Gegensatz zu Hasubek inter-
pretiere ich diese Ironie aber nicht als Gefahr für die anschauende Erkenntnis, sondern 
vielmehr als deren Voraussetzung und daher als das epistemologische Strukturmerkmal 
der Fabel. Die Ironie aktiviert besonders im intertextuellen Geflecht vieler Fabeln ver-
schiedene, einander widerstreitende Deutungen und fordert ihren »hevristischen Nutzen«40 
geradezu heraus. 

Dementsprechend ist die Fabel eine Schule anschauender Erkenntnis; sie lehrt das 
»Principium der Reduction«41 durch Anschaulichkeit der Einzelfälle. So richten die Fa-
beln zum einen ein Archiv dieser Einzelfälle und zum anderen eine Schule des Erfindens 
neuer Fabeln ein: Sie schaffen den Sprung vom »Finden zum Erfinden« und erziehen 
dadurch zum »Genie«.42 Die Fabel muss somit zwei Dinge gleichzeitig leisten; darin be-
steht ihre Ambivalenz. Einerseits muss sie in einem besonderen Fall das Allgemeine ver-
anschaulichen; andererseits das »Principium der Reduction« und damit die genau gegen-
läufige Bewegung vom Allgemeinen zum Besonderen vermitteln.43 Mit diesem Balanceakt 
exploriert Lessing das epistemologische Leistungsprofil des Erzählens über die Modellie-
rung eines Erzählens, das nicht mehr eine universell gültige Moral vermitteln, sondern 
Erkenntnis- und Reflexionsvermögen einüben will.44 Diese Unanschaulichkeit der Stim-
me konfrontiert Lessing mit der Struktur des Fabelbuchs, das den einzelnen Abschnitten 
Metafabeln voranstellt und mit ungleich umfangreicheren Abhandlungen kommentiert. 
Auf die Überzeugungskraft der Fabeln verlässt sich Lessing also nicht allein. Statt aber die 
Moral über einen expliziten und autoritativen Erzählerkommentar abzusichern, erhöht 
Lessing den Komplexitätsgrad der Stimme durch die Struktur des Fabelbuchs, sodass 
die Unanschaulichkeit der Stimme eben nicht ein Moralisieren lizensiert, sondern Ambi-
valenz und Komplexität die Stimme auf verschiedenen Erzählebenen ästhetisch konfigu-
rieren.

Als Beispiel dieses Verfahrens kann Lessings berühmte ›Metafabel‹45 Der Besitzer des 
Bogens herangezogen werden, die am Beginn des dritten Buchs steht und im Abschnitt 

37 Vgl. Lessing: Werke 1758-1759 (= Anm. 25), 403; vgl. Matthias Bickenbach: »Die Sentenz in der 
Fabel und ihr Verschwinden im 18. Jahrhundert (Lessing, Goethe)«. In: Sentenz in der Litera-
tur. Perspektiven auf das 18. Jahrhundert. Hg. Alice Staškova, Simon Zeisberg. Göttingen 2014, 
188-209, hier: 197-205.

38 Lessing: Werke 1758-1759 (= Anm. 25), 302.
39 Vgl. Hasubek: »Der Erzähler in den Fabeln Lessings« (= Anm. 36), 378.
40 Lessing: Werke 1758-1759 (= Anm. 25), 408.
41 Ebd., 409.
42 Ebd., 408 f. Vgl. Günter Jahn: Lessings Fabelabhandlungen. Ein Elementarbuch der Didaktik und 

Methodik. Bielefeld 2000, bes. 40.
43 Lessing: Werke 1758-1759 (= Anm. 25), 409.
44 Vgl. Bickenbach: »Die Sentenz in der Fabel« (= Anm. 37), 200.
45 Vgl. David E. Wellbery: »Das Gesetz der Schönheit. Lessings Ästhetik der Repräsentation«. In: 

Was heißt ›Darstellen‹? Hg. Christiaan L. Hart Nibbrig. Frankfurt am Main 1994, 175-204, hier: 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


37

›Vom Vortrage der Fabeln‹ aufgegriffen wird.46 Die Fabel zeigt das Potenzial der unan-
schaulichen Stimme für die anschauende Erkenntnis, weil sie nicht nur die poetische 
Sprache47, sondern den Balanceakt des Erzählens thematisiert. Statt die Moral in einem 
Promythion oder Epimythion zu explizieren, erzählt sie eine Geschichte von einem 
»trefflichen Bogen von Ebenholz«48, der den titelgebenden Besitzer zwar zuverlässig ins 
Schwarze treffen lässt, aber wenig »Zierde«49 besitzt. Deshalb beauftragt er den »besten 
Künstler«50, den Bogen mit Jagdszenen zu verschönern. Der Bogen bildet nun zwar ab, 
wofür er gebraucht wird, doch beim ersten Versuch, ihn zu spannen, zerbricht er. Die 
Fabel ist überkodiert und zielt auf keine eindeutige Moral ab. Vielmehr sorgen drei As-
pekte für die Ambivalenz ihrer Stimme, die erstens durch den Stimmenwechsel zwischen 
Figurenrede und Erzählerbericht entsteht. Zweitens zeigt sich die Ambivalenz durch die 
vier Gedankenstriche, welche die Prosafabel in ihrer Erzählgeschwindigkeit rhythmisieren 
und mit dem letzten Gedankenstrich das Zerbrechen des Bogens durch das Zerbrechen 
der Syntax veranschaulichen.51 Drittens zeigt sie sich vor allem in einer strukturellen Iro-
nie, die in Form eines Erzählerkommentars den Erzählerbericht unterbricht und – kurz 
bevor der Bogen überspannt ist – rhetorisch fragt: »und was hätte sich besser auf einen 
Bogen geschickt, als eine Jagd?«52 Der Satz lässt sich anhand der diakritischen Zeichen 
weder dem Besitzer noch dem Künstler zuschreiben, präfiguriert aber bereits das Zerbre-
chen des Bogens. Der ironische Kunstgriff besteht hier in der Verdoppelung der Bedeu-
tungen und ihrem unauflösbaren Oszillieren: Die Jagd passt und passt zugleich nicht, 
genau wie der moralische Satz zwar die Moral expliziert, aber darum den Sinn jeder Fabel 
verfehlt. Damit wird die Fabel weder zu einer Erzählung über die »Dummheit des 
Besitzers«53 noch zu einer Abschaffung der Allegorie mit allegorischen Mitteln54, sondern 
dient in ihrer Struktur der Veranschaulichung von anschauender, aber nicht expliziter 
Erkenntnis, welche die Fabel leisten will. Der Widerstreit von Bedeutungen, den die Fabel 
auslöst, wird zum Widerstreit der Interpretationen, der von den Ebenensprüngen des 
Fabelbuchs abhängt. Eine historische Narratologie setzt an dieser Stelle an, indem sie die 
epistemologische Kategorie der Stimme historisch spezifisch beschreibt. Der Ort des Er-
zählens ist in Lessings Profilierung der narrativen Funktion ein Ort des Erkennens.

184. 
46 Vgl. Lessing: Werke 1758-1759 (= Anm. 25), 403.
47 Vgl. Wellbery: »Das Gesetz der Schönheit« (= Anm. 45), 184.
48 Lessing: Werke 1758-1759 (= Anm. 25), 329.
49 Ebd.
50 Ebd.
51 Vgl. Bickenbach: »Die Sentenz in der Fabel« (= Anm. 37), 202; Christophe Bourquin: »Lessings 

Bogenfabel: Das Zerbrechen der Intentionalität«. In: Weimarer Beiträge 53 (2007), H. 1, 592-
617, hier: 602. Darin findet sich auch ein Überblick über die in der Forschung diskutierten 
Positionen zu Lessings Bogenfabel. 

52 Lessing: Werke 1758-1759 (= Anm. 25), 329.
53 Bickenbach: »Die Sentenz in der Fabel« (= Anm. 37), 202.
54 Vgl. Florian Schneider: »Verziert – überspannt. Zur Sache der Poesie in Lessings Fabel Der 

Besitzer des Bogens«. In: Die Sachen der Aufklärung. Beiträge zur DGEJ-Jahrestagung 2010 in 
Halle a. d. Saale. Hg. Frauke Berndt, Daniel Fulda. Hamburg 2012, 121-128, hier: 128.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


38

Um die Folge des Erzählens zu analysieren, also den Zusammenhang von Zeit und 
Motivierung einer Erzählung für denselben Zeitraum zu untersuchen, ist Blanckenburgs 
Versuch über den Roman einschlägig, der explizit Lessings Poetik der Fabel aufgreift, um 
in einer bemerkenswerten Verbeugung vor der Fabel das Leistungsprofil des Romans zu 
schärfen.55 Auf der Schwelle einer weitreichenden Umstellung von einer normativen 
Gattungspoetik zu einer Erzähltheorie steht Blanckenburg, wenn er verschiedene narrati-
ve Darstellungsverfahren quer zu ihren traditionellen Gattungen vergleichend analysiert.56 
Zeitstruktur und Motivierung sind seinen Überlegungen zufolge untrennbar miteinander 
verbunden, weil Blanckenburg die innere Geschichte eines Menschen, die der Roman im 
Gegensatz zum Epos darstellen soll, nicht als bloß temporale Sukzession, sondern als zu 
motivierende Reihe denkt. Für eine historische Narratologie des 18. Jahrhunderts ist dieser 
Nexus doppelt interessant: Erstens versteht sich die Verbindung von Zeit und Motivie-
rung keineswegs von selbst; in seiner Bestimmung der inneren Geschichte eines Romans 
gibt Blanckenburg indirekt eine Typologie narrativer Darstellungsverfahren der Folge. 
Zweitens ist auch das zentrale Kriterium der Kausalität problematisch, weil es finale 
Motivierungen destabilisieren kann und darüber hinaus von ästhetischen Motivierungen 
bedroht ist.57

Den Ausgangspunkt von Blanckenburgs Argument bildet die traditionelle Gattungs-
poetik: Vom Epos erhält der Roman seine Dignität, von der Fabel seine Lehrhaftigkeit 
und vom Drama seine Anschaulichkeit.58 Blanckenburgs Ziel in dieser Aufrüstung besteht 
darin, den Roman »zu einem sehr angenehmen, und sehr lehrreichen Zeitvertreibe«59 zu 
machen. Alle Handlungen eines derartigen Romans müssen motiviert sein; der Ort dieser 
Motivierungen ist das Innenleben der Figuren, das aber nicht von den Figuren selbst, 
sondern von einem Erzähler vermittelt werden soll. Dieser kann das »Werden der 
Leidenschaften«60 im Überblick darstellen. Die innere Geschichte einer Figur aber hat 

55 Vgl. Friedrich von Blanckenburg: Versuch über den Roman. Faksimiledruck der Originalausgabe 
von 1774. Stuttgart 1965, 367 f.

56 Vgl. Eberhard Lämmert: »Nachwort«. In: Blanckenburg: Versuch über den Roman (= Anm. 55), 
541-589, hier: 564; vgl. auch Wolfgang Lockemann: Die Entstehung des Erzählproblems. Unter-
suchungen zur deutschen Dichtungstheorie im 17. und 18. Jahrhundert. Meisenheim am Glan 
1963, 167; Jürgen Sang: Christian Friedrich von Blanckenburg und seine Theorie des Romans. Eine 
monographische Studie. München 1967, 45-50.

57 Blanckenburg privilegiert zwar die kausale Motivierung, setzt sie aber dezidiert auch ins  
Verhältnis zur finalen und ästhetischen Motivierung. Vgl. dagegen Harald Haferland: »›Mo-
tivation von hinten‹. Durchschaubarkeit des Erzählens und Finalität in der Geschichte des Er-
zählens«. In: Diegesis. Interdisziplinäres E-Journal für Erzählforschung 3 (2014), H. 2, 66-95, 68 f.; 
vgl. allgemein zur Relation von kompositorischer und finaler Motivierung Philip Ajouri: Er-
zählen nach Darwin. Die Krise der Teleologie im literarischen Realismus: Friedrich Theodor Vischer 
und Gottfried Keller. Berlin, New York 2007 (= Quellen und Forschungen zur Literatur- und 
Kulturgeschichte, 43), 27-29.

58 Vgl. Sophie Witt: Henry James’ andere Szene. Zum Dramatismus des modernen Romans. Bielefeld 
2015, bes. 99. 

59 Blanckenburg: Versuch über den Roman (= Anm. 55), vii.
60 Ebd., 30.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


39

nicht nur Ursachen, sondern stets ein Ziel: Sie ist teleologisch auf die Vervollkommnung 
des Protagonisten ausgerichtet.61 Die Ereignisse der inneren Geschichte müssen also 
doppelt motiviert sein, indem sie sich zum einen kausal auseinander entwickeln und sich 
gleichzeitig final auf die »Vollendung« der Figur beziehen müssen.62 

Durchgängige kausale Motivierung und teleologische Finalität sind aber zwei Möglich-
keiten, Ereignisse zu verbinden, die miteinander konfligieren können.63 Denn entweder 
werden Ereignisse in eine Kette von Ursache und Wirkung eingebettet, die im Idealfall zu 
jedem Zeitpunkt der Erzählung transparent gemacht wird, weil jedes Ereignis notwendig 
aus dem anderen folgt. Oder aber die Ereignisse werden final motiviert, indem sie ledig-
lich retrospektiv Sinn ergeben, weil jedes Ereignis auf ein finales, schließendes und sinn-
stiftendes Ereignis abzielt. Dieser Widerspruch spielt für Blanckenburg indes nur eine 
untergeordnete Rolle, weil sein optimistisches Weltbild ihn gar nicht wahrnimmt.64 Als 
zweite Schöpfung ahmt jeder Roman den a priori als vernünftig gesetzten Zusammen-
hang der Welt nach: Alles strebt nach Vollkommenheit.65 Bezeichnenderweise legt 
Blanckenburg aber den Akzent ganz auf die Kausalität, die keine freien Motive und Zu-
fälle kennt. Genau darin liegt das epistemologische Potenzial des Romans, ein Ganzes zu 
formen, das anders als das Leben überschaubar ist und das die Kausalität als universelles 
Prinzip anschaulich machen kann. Weder »Sprung« noch »Lücke«66 kennzeichnen des-
halb den guten Roman; Kausalität und Finalität sind für Blanckenburg also kein Wider-
spruch, weil beide Prinzipien auf eigenen Notwendigkeiten basieren. Kausalität hängt 
dabei von temporalen Strukturen ab, die Kontinuität durch chronologisches, raffendes 
und singulatives Erzählen produzieren. Gefährdet wird der mit Finalität stets kongruie-
rende Kausalnexus aber durch eine ästhetische oder kompositorische Motivierung, die 
Blanckenburg als »Nothwendigkeit des Dichters«67 bezeichnet und die als »Witz des 
Verfassers« die innere Geschichte »von einem Vorfall zum andern hinüber hüpfen« lässt.68 
Der Widerspruch zwischen Kausalität und Finalität wird also auf den Gegensatz von äs-
thetischer Motivierung und durchgängiger Folge verschoben. Mit der Ablehnung dieser 
Ellipsen geht die Ablehnung von Überraschungseffekten einher, die nicht in die Kette von 
Ursache und Wirkung zu integrieren sind.69 Die Komposition ist der Notwendigkeit der 

61 Vgl. ebd., 419-426.
62 Ebd., 254.
63 Vgl. Werner Frick: Providenz und Kontingenz. Untersuchungen zur Schicksalssemantik im deut-

schen und europäischen Roman des 17. und 18. Jahrhunderts. Teil 2. Tübingen 1988 (= Hermaea. 
Germanistische Forschungen. N. F., 55), 355-364; Haferland: »›Motivation von hinten‹« 
(= Anm. 57), 76.

64 Vgl. Frick: Providenz und Kontingenz (= Anm. 63), 356. 
65 Vgl. Blanckenburg: Versuch über den Roman (= Anm. 55), 310-315.
66 Ebd., 315.
67 Ebd., 343. Zur Motivierung vgl. Matías Martínez: Doppelte Welten. Struktur und Sinn zwei-

deutigen Erzählens. Göttingen 1996 (= Palaestra. Untersuchungen aus der deutschen und skandi-
navischen Philologie, 298), 13-36.

68 Blanckenburg: Versuch über den Roman (= Anm. 55), 353.
69 Ebd., 376.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


40

Handlung stets untergeordnet, die Folge des Erzählens ist dementsprechend nicht nur 
epistemologisch strukturiert, sondern auch historisch-spezifisch modelliert.70

Damit hängt der zweite Aspekt der Folge zusammen, der die Frage nach der Instanz 
stellt, die Ursprung und Ziel der Ereignisse eines Romans sichert und den Widerspruch 
von Finalität und Kausalität überbrückt. Mit der »Nothwendigkeit des Dichters« sind 
diese Funktionen bereits angesprochen, indem Blanckenburg den ›Dichter‹ als »Schöpfer 
und Geschichtsschreiber seiner Personen zugleich« konfiguriert.71 Der Vorteil gegenüber 
einem reinen Geschichtsschreiber besteht in der »Stelle« und im daraus resultierenden 
»Gesichtspunkt«72, von dem aus erzählt wird; beide ermöglichen einen Überblick über die 
Figur in ihrer Gesamtheit. Nur deshalb kennt der ›Dichter‹ sowohl alle Ursachen als auch 
das Ziel der Ereignisse. Der Punkt, von dem aus erzählt wird, ist daher an dem final zu 
denkenden Punkt situiert. Damit verbindet Blanckenburg die epistemologische mit der 
narrativen Funktion des Romans und ordnet sie der semantischen Rolle des ›Dichters‹ zu. 
Der »bloße[ ] Erzehler« dagegen hätte kein privilegiertes Wissen: Er würde weder die 
Ursachen noch das Ziel der handlungstragenden Ereignisse kennen und könnte die ›in-
nere Geschichte‹ gar nicht erzählen. Dementsprechend lehnt Blanckenburg figurale Er-
zähler – wie sie insbesondere den Briefroman dominieren – aufgrund ihrer beschränkten 
epistemologischen Perspektive oder ihres Wissens strikt ab.73 Stattdessen entwirft er ein 
Erzählen, das für Eberhard Lämmert auf spätere Konzepte des objektiven Erzählens ver-
weist.74 Diese Erzählinstanz erzählt chronologisch und kausal, ohne das Ziel der Hand-
lung aus den Augen zu verlieren und ohne vorzugreifen oder zu unterbrechen.75 Im 
Kippbild von schöpfendem Dichter und unbestechlichem Historiographen, das sowohl 
erfinden als auch erzählen soll, manifestiert sich die epistemologische Dimension des 
Erzählens. 

Blanckenburgs Paradebeispiel für einen perfekten deutschsprachigen Roman ist 
Christoph Martin Wielands Geschichte des Agathon (1766/67). Der ›Charakterroman‹ ist 
aber alles andere als objektiv erzählt.76 Permanent und fast obsessiv reflektiert der Text die 
Faktur der doppelten Folge seiner Erzählung, die nicht nur eine temporale Abfolge, 

70 Vgl. Wilhelm Voßkamp: Romantheorie in Deutschland. Von Martin Opitz bis Friedrich von 
Blanckenburg. Stuttgart 1973 (= Germanistische Abhandlungen, 40), 195 f.

71 Blanckenburg: Versuch über den Roman (= Anm. 55), 379. Lockemann (Die Entstehung des Er-
zählproblems, wie Anm. 56, 171) sieht darin sogar die entscheidende Innovation Blanckenburgs 
gegenüber älteren Poetiken des 17. Jahrhunderts. Ajouri (Erzählen nach Darwin, wie Anm. 57, 
49-63) argumentiert ähnlich, ebnet die Widersprüche des Versuchs aber ein und unterschlägt 
damit die nicht unwesentlichen Kosten, die mit den Reibungen zwischen den Funktionen des 
Autors – ›Schöpfer‹ und ›Geschichtsschreiber‹ – entstehen. 

72 Blanckenburg: Versuch über den Roman (= Anm. 55), 379.
73 Vgl. ebd., 520. Dramatisch im eigentlichen Sinn ist der Briefroman laut Blanckenburg deshalb 

nicht; er dramatisiert nur das Erzählen, nicht das Erzählte.
74 Vgl. Lämmert: »Nachwort« (= Anm. 56), 564.
75 Vgl. Blanckenburg: Versuch über den Roman (= Anm. 55), 509-512; 526 f.
76 Obwohl die Erzählinstanz nicht figural konturiert ist, ist sie keineswegs objektiv. Vgl. Steven 

R. Miller: Die Figur des Erzählers in Wielands Roman. Göppingen 1970 (= Göppinger Arbeiten 
zur Germanistik, 19), 95. 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


41

sondern eine motivierte Sequenz ist. Im Zentrum steht dabei stets die Relation zwischen 
Ereignisfolge und Entwicklung der Hauptfigur. Bereits der Vorbericht einer intrikat an-
gelegten Herausgeberfiktion77 reflektiert diese explizit kommentierenden Interventionen, 
die »an verschiedenen Stellen des gegenwärtigen Werks die Ursachen« thematisieren, war-
um Agathon nicht das »Modell eines vollkommen tugendhaften Mannes« ist.78 Doch mit 
den Ursachen ist es nicht getan: Im Agathon werden nicht nur die Gründe, sondern auch 
die Art und Weise des Einflusses von Ereignissen auf die Hauptfigur erläutert – in Blan-
ckenburgs Terminologie nicht nur das Warum, sondern auch das Wie der Folge.79 Innere 
Ursachen »anschauend erkennen«80 ist weniger eine Frage der Anordnung81 als vielmehr 
eine Frage der narrativen Verbindung, die Blanckenburg nicht in der Ereignisreihe, sondern 
in den Interventionen, Kommentaren und sogar Digressionen des Agathon erkennt und die 
deshalb von Zeitsprüngen abhängen.82 Als Schöpfer und Historiograph verschwindet der 
unanschauliche und doch immer anwesende Erzähler nicht hinter der Geschichte, sondern 
ist dergestalt stets präsent. Eine historische Narratologie gleicht nun nicht einfach Blan-
ckenburg mit Wieland ab, sondern koppelt die historisch bereits spezifizierte epistemologi-
sche Kategorie der Stimme an Zeit und Motivierung: Die Folge des Erzählens ist in Blan-
ckenburgs Differenzierung der narrativen Funktion eine psychologisch begründete Folge. 
Eine historische Narratologie setzt an dieser Stelle an, indem sie die epistemologische Kate-
gorie der Zeit- und Handlungsstruktur historisch spezifisch beschreibt. Die Folge des Er-
zählens ist in Blanckenburgs Profilierung der narrativen Funktion eine Folge des Erkennens.

Zeitgleich mit Blanckenburgs Versuch erscheint Engels Abhandlung Ueber Handlung, 
Gespräch und Erzehlung. Auch wenn er Blanckenburgs Kausalitätspostulat folgt, geht es 
ihm weniger um die narrative Verknüpfung der Ereignisse als vielmehr um die zwei 
Möglichkeiten, Handlung zu vermitteln: Gespräch und Erzählung.83 Dass diese Möglich-
keiten ihre prototypischen Gattungen in erzählenden und dramatischen Texten haben, 
ficht Engel zwar nicht an. Sein Ansatz zeichnet sich aber dadurch aus, dass er Darstellungs-
modus und Gattung unabhängig voneinander denkt.84 Dabei knüpft er an das Redekrite-
rium aus antiken Poetiken an, das Erzählen von Darstellen trennt:85 Ob der ›Dichter‹ also 

77 Vgl. Uwe Wirth: »Erzählen im Rahmen der Herausgeberfiktion«. In: Wissen – Erzählen – Tra-
dition. Wielands Spätwerk. Hg. Walter Erhart, Lothar van Laak. Berlin, New York 2010 
(= Quellen und Forschungen zur Literatur- und Kulturgeschichte, 64), 121-138.

78 Christoph Martin Wieland: Geschichte des Agathon. Werke in zwölf Bänden. Bd. 3. Hg. Klaus 
Manger. Frankfurt am Main 1986, 13.

79 Vgl. Blanckenburg: Versuch über den Roman (= Anm. 55), 278 f.
80 Ebd., 314.
81 Vgl. ebd., 332.
82 Vgl. ebd., 405.
83 Vgl. Ernst Theodor Voss: »Nachwort«. In: Johann Jakob Engel: Über Handlung, Gespräch und 

Erzählung. Faksimiledruck der ersten Fassung von 1774 aus der ›Neuen Bibliothek der schönen Wis-
senschaften und der freyen Künste‹. Hg. Ernst Theodor Voss. Stuttgart 1964, 1*-171*, hier: 113*.

84 Damit hat Engel Anteil an der Begriffsgeschichte der erlebten Rede. Vgl. Grüne: »Kontinuität 
und Historizität narratologischer Begriffe« (= Anm. 3), 133-135.

85 Das sogenannte Redekriterium und die gemischte Rede bilden ein Paradebeispiel für die His-
torisierung narrativer Verfahren. Vgl. Matthias Grüne: »Das vergessene Erbe. Zur Konzeption 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


42

»ganz in seiner eigenen Person«86 spricht oder seine Figuren im Gespräch zu Wort kom-
men lässt, macht für Engel den entscheidenden Unterschied – und beide Formen der 
Darstellung kommen zu je unterschiedlichen Bedingungen in »epischen«, »dramatischen« 
oder »lyrischen Werke[n]«87 vor. Mit dem Begriffspaar von Gespräch und Erzählung legt 
Engel den Grundstein dafür, was die Narratologie spätestens seit Genette zur Grundlage 
der Modusanalyse macht.88 An Engels Erzähltheorie kann gezeigt werden, dass das späte 
18. Jahrhundert Fragen der Mittelbarkeit und Perspektivierung in Erzählungen systema-
tisch miteinander verbindet und ihr gemeinsamer Nenner in ebendieser epistemologi-
schen Struktur besteht. Der Modus des Erzählens ist als Modus des Erkennens angelegt.

Kausalität ist, hier sind sich Engel und Blanckenburg einig, das zentrale Kriterium für 
Handlung. Allerdings definiert Engel Narrativität nicht über die Temporalität der erzähl-
ten Geschichte: Es ist unerheblich, ob der Gegenstand einer Darstellung durch Zeitlich-
keit bestimmt ist oder nicht. Genauso wie die Beschreibung eines Bildes oder einer 
Landschaft ist auch die »Succession« nur Beschreibung, falls sie die Motivierung der an-
einander gereihten Zustände nicht berücksichtigt.89 Die Darstellung und nicht der Ge-
genstand macht die Handlung. Im Unterschied zu Blanckenburg gesteht Engel dabei 
auch dem Historiker zu, derartige Motivierungen zu erzeugen und macht ihn nicht zum 
Gegner, sondern zum Vorbild der Literatur in ihrem Bemühen um die Darstellung von 
Handlung.90 Handlung definiert Engel im Rekurs auf Lessing und Batteux ausdrücklich 
dort, wo wir »Veränderung durch die Thätigkeit eines Wesens werden sehn, das mit Ab-
sichten wirkt«.91 Dies kann in zwei Modi der Vermittlung poetisch erzeugt werden: die 
Erzählung und das Gespräch. Dazu erörtert Engel den Zusammenhang von Mittelbarkeit 
und Perspektivierung in fünf Thesen, die darauf hinweisen, dass die beiden Modi des 
Erzählens in einer gemeinsamen Epistemologie gründen.92

einer Geschichte der Erzähltheorie«. In: Diegesis. Interdisziplinäres E-Journal für Erzählfor-
schung 3 (2014), H. 2, 50-65, hier: 51 f. 

86 Johann Jakob Engel: Über Handlung, Gespräch und Erzählung (= Anm. 83), 181.
87 Ebd., 182.
88 Hans-Gerhard Winter: Dialog und Dialogroman in der Aufklärung. Mit einer Analyse von 

J. J. Engels Gesprächstheorie. Darmstadt 1974, 129.
89 Engel: Über Handlung, Gespräch und Erzählung (=  Anm. 86), 186. Damit widerspricht er  

dezidiert auch Lessings Handlungsbegriff. Vgl. Stefan Trappen: »Handlungsbegriff und Litera-
turbegriff bei J. J. Engel. Ein Beitrag zur Poetik der Aufklärung«. In: Johann Jakob Engel (1741-
1802). Philosoph für die Welt, Ästhetiker und Dichter. Hg. Alexander Košenina. Hannover 2005 
(= Berliner Klassik. Eine Großstadtkultur um 1800, 7), 123-136, hier: 132 f.

90 Vgl. Voss: »Nachwort« (= Anm. 83), 97* ff.
91 Engel: Über Handlung, Gespräch und Erzählung (= Anm. 86), 191.
92 Diese Verbindung erkennt bereits Christoph Blatter (Johann Jakob Engel [1741-1802]. Wegberei-

ter der modernen Erzählkunst. Bern, Berlin u. a. 1993 [= Narratio. Arbeiten zur Geschichte und 
Theorie der Erzählkunst, 9], 41-44), der Parallelen zwischen Engel und Dorrit Cohns Konzept 
der Psychonarration konstatiert. Im Gegensatz dazu differenziert die frühere Forschung nicht 
zwischen Innensicht und Mittelbarkeit bzw. in strukturalistischer Terminologie: zwischen Fo-
kalisierung und Distanz (vgl. Winter: Dialog und Dialogroman in der Aufklärung, wie Anm. 88, 
130).

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


43

Die fünf Thesen begründen die Arbeitsteilung von Erzählung und Gespräch. Um 
diese Arbeitsteilung zu erläutern, skizziere ich exemplarisch die zweite und dritte These. 
In der zweiten These profiliert Engel das Gespräch als »Spiegel« der Seele seiner Spre-
cher.93 Genau darin besteht der große Unterschied zwischen Erzählerrede und Figurenre-
de: Wo das Gespräch den Rückschluss auf die innere Handlung der Figur garantiert, ist 
dieser Rückschluss von der Erzählung auf den Erzähler strikt untersagt. Er darf nicht zur 
»Hauptperson«94 seiner eigenen Erzählung werden. Die Form des Gesprächs ist nicht in 
eine Erzählung zu übersetzen; die Lösung für dieses Darstellungsdefizit des Erzählens 
liegt im Wechsel in den dramatischen Modus: »[S]obald nur die Handlung interessant 
genug wird«95 soll die Erzählung »den Vorhang aufziehn«96, wobei Engel bezeichnender-
weise den bei Blanckenburg kritisierten Richardson als positives Beispiel anführt. Die 
dritte These behandelt dagegen die Einschränkungen, die das Gespräch gegenüber der 
Erzählung kennzeichnen. Denn nur die Erzählung kann synthetisieren und hat »auch die 
Freyheit, bald größere, bald kleinere Sprünge zu thun, mehrere Momente, und oft ganze 
Reihen derselben […] zu überhüpfen«.97 Wo das Gespräch Vollständigkeit abbildet, 
leistet die Erzählung Exemplarität und Signifikanz. Beide Darstellungsmodi sind also 
aufeinander angewiesen. 

An dieser Stelle deutet sich eine funktionale Ausdifferenzierung an: Das Erzählen wird 
zum geeigneten Darstellungsmodus für unsicheres Wissen, während das Gespräch keinen 
Zweifel an der Gewissheit der dargestellten und sich in Rede manifestierenden Handlung 
zulässt. Deshalb braucht das Erzählen auch das Gespräch, das die Perspektivierung des 
narrativen Modus ausbalanciert, die in Untersuchungen, Erläuterungen, Räsonnements 
und Bemerkungen, kurz: in allen Erzählerkommentaren, die über den bloßen Erzähler-
bericht hinausgehen, durchaus denkbar wäre.98 Gespräch und Erzählung sind also 
wechselseitige Korrektive, die es nur gemeinsam schaffen, motivierte Handlung anschau-
lich darzustellen. Was die Erzählung an Übersicht und Synthese durch Mittelbarkeit 
leistet, kann das Gespräch qua Mitsicht und Analyse durch Unmittelbarkeit ergänzen. Auf 
einer epistemologischen Basis ist diese Arbeitsteilung gegründet, weil sie mit dem Ge-
spräch die Ereignisse und mit der Erzählung deren Reflexion leistet. 

Im Dialogroman der Aufklärung findet sich das Feld, auf dem die Arbeitsteilung von 
Gespräch und Erzählung die Probe aufs Exempel macht. Einen der erfolgreichsten Dia-
logromane legt Johann Karl Wezel mit Hermann und Ulrike (1780) sechs Jahre nach 
Blanckenburgs Versuch und Engels Abhandlung vor. Bereits die Vorrede legitimiert den 
Roman als »bürgerliche Epopee«99, die – ganz nach Blanckenburgs Diktum – »Fabel« und 

93 Engel: Über Handlung, Gespräch und Erzählung (= Anm. 86), 233. 
94 Ebd., 236.
95 Ebd., 240.
96 Ebd. 
97 Ebd., 247.
98 Vgl. Sieglinde Grimm: »Johann Jakob Engel: Dichtung und Popularphilosophie«. In: Johann 

Jakob Engel (1741-1802) (= Anm. 89), 97-121, hier: 112 f.
99 Johann Karl Wezel: Hermann und Ulrike. Gesamtausgabe in acht Bänden. Jenaer Ausgabe. Bd. 3. 

Hg. Bernd Auerochs. Heidelberg 1997, 10.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


44

»Hauptcharaktere« ins Verhältnis setzen muss.100 Dazu stehen dem Roman »Erzählung 
und Dialog« zur Verfügung.101 Allerdings verzichtet Wezel anders als Wieland darauf, sich 
auf eine innere Geschichte einer Hauptfigur zu konzentrieren, sondern stellt gleichbe-
rechtigt mehrere Figuren nebeneinander, was sich besonders in den dialogischen Passagen 
zeigt, die meist zwei Figuren in einem schnellen Wortwechsel darstellen und sich durch 
mehrere Informationssprünge auszeichnen. Die Überleitungen von der Erzählung zum 
Gespräch sind folglich die prekären Stellen des Romans. Bereits im zweiten Kapitel des 
ersten Teils offenbart sich das Potenzial dieser Moduswechsel. Nach einer kurzen narra-
tiven Exposition der Figuren verlieren sich Hermann (als Der Kleine) und die Gräfin in 
einen Dialog, der zunächst von einem kurzen Erzählerkommentar unterbrochen wird102, 
sich dann aber völlig auf die beiden Figuren konzentriert. Der Effekt dieser Aufmerksam-
keitsregie ist nicht zu unterschätzen, weil der Text in dieser Konzentration auf die Gräfin 
und Hermann den anwesenden, aber von Hermann wenig begeisterten Grafen völlig aus 
der Handlung entfernt. Das Gespräch fungiert nicht nur als Veranschaulichung des  
figuralen Innenlebens, sondern präfiguriert die Dynamiken der Figurendisposition und 
Romanhandlung. Es bindet – in der Kooperation mit der narrativen Rahmung und In-
tervention – die Handlung an die Figuren. Wezel zeigt damit exemplarisch, wie im 
scheinbaren Rückzug des narrativen Modus die Vermittlung des Erzählens epistemolo-
gisch grundiert und alles andere als objektivierend ist. Eine historische Narratologie setzt 
hier an, indem sie die epistemologische Grundierung des Modus historisch spezifisch 
beschreibt. Der Modus des Erzählens ist in Engels Profilierung der narrativen Funktion 
ein Modus des Erkennens.

Die Stichproben in die protonarratologische Erzähltheorie des 18. Jahrhunderts ma-
chen deutlich, dass unter der Oberfläche einer Gattungspoetik das Leistungsprofil des 
Erzählens erstmals vermessen wird. Alle hier analysierten Beispiele demonstrieren, dass 
Erzählen epistemologisch strukturiert ist. Sie nehmen mit Stimme, Zeit und Modus nicht 
nur die Leitkategorien der strukturalistischen Narratologie nach Genette vorweg, sondern 
setzen die Epistemologie der Narratologie ins Zentrum ihrer Diskussion, die ich mit drei 
historischen Leitkategorien abstrahiert habe: Ort, Folge und Modus. Dabei zeigen sie ein 
dichtes Netz an theoretischen Querverweisen, das sich zunehmend für narrative Dar-
stellungsverfahren abseits ihrer prototypischen Gattungen interessiert. 

III. Zusammenführung: Historische Narratologie des 18. Jahrhunderts

Historische Narratologie im hier vorgeschlagenen Sinn erschöpft sich nicht in einem ar-
chäologischen Unternehmen, um das vergessene Erbe der Erzähltheorie des 20. Jahrhun-
derts freizulegen. Für eine analytische Operationalisierung muss sie die historischen 
Antworten auf systematische Fragen in Betracht ziehen. Im Rahmen dieser Skizze kann 
eine solche historische Narratologie nur programmatisch umrissen werden. Abschließend 
sei aber auf die Verschiebungen hingewiesen, mit denen die systematischen Kategorien 

100 Ebd., 11.
101 Ebd.
102 Ebd., 19 f.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


45

durch die historischen Reflexionen konfrontiert sind. Denn damit ändert sich die kon-
zeptuelle Ausrichtung der systematischen Kategorien strukturalistischer Provenienz. Das 
zeigt sich insbesondere in einer theoretischen Inversion der drei von Genette begrifflich 
geprägten Hauptkategorien: Stimme, Zeit und Modus. Die historischen Überlegungen 
lassen sich nämlich weniger an Genettes narratologisches System als an dessen Alteratio-
nen anschließen. Auch wenn Epistemologie für die Narratologie keine explizite Rolle 
spielt, machen gerade die Alterationen deutlich, dass sie in den protonarratologischen 
Anfängen des 18. Jahrhunderts nistet. Denn wo die strukturalistische Diskursnarratologie 
ihre Phänomene nur unter erheblichen Schwierigkeiten beschreiben kann, greift sie mit 
rhetorischen Begriffen implizit auf epistemologische Strukturen zurück, die historisch 
ein geübt worden sind. 

Das Leistungsprofil dieser rhetorischen Begriffe verorte ich in ihrer epistemologischen 
Struktur; damit lässt sich die strukturalistische Systematik historisieren. Zumindest für 
die Zeit um 1770 legen die zeitgenössischen Erzähltheorien nahe, dass diesen scheinbar 
randständigen Darstellungsverfahren eine zentrale Position zukommt. Deshalb möchte 
ich schließlich die historischen Befunde wieder an die systematischen Überlegungen an-
schließen: Immer dann differenzieren rhetorische Begriffe die Systematik von Stimme, 
Zeit und Modus, wenn Genette auf Phänomene trifft, die sich in diese Kategorien nicht 
integrieren lassen. Dabei handelt es sich aber genau um diejenigen Phänomene, die auf 
das Erkennen im Erzählen, d. h. auf die unhintergehbare Verbindung von Epistemologie 
und Narratologie verweisen. Konkret handelt es sich bei Genette um narrative Metalepsen 
(Ebenensprünge), Syllepsen (Zeitsprünge) sowie Paralepsen (Informationssprünge). An 
ihnen zeigt sich – quer zu den extranarrativen Funktionen und an den jeweiligen System-
stellen der Genetteschen Narratologie –, dass der narrativen Funktion eine epistemologi-
sche Struktur zugrunde liegt. Die Basis dieser epistemologischen Struktur liegt in der 
Aufklärungsnarratologie avant la lettre.

Der Ort des Erzählens im 18. Jahrhundert und Genettes Stimme konvergieren vor allem 
beim Phänomen der Ebenensprünge, die Genette als narrative Metalepsen bezeichnet. An 
solchen Ebenensprüngen wird greifbar, dass sich hinter jeder noch so unanschaulichen 
Erzählinstanz eine epistemologische Funktion verbirgt. Denn die narrative Metalepse 
veranschaulicht den Punkt, von dem aus erzählt wird und destabilisiert dadurch das 
narrative Ebenensystem; sie verletzt »eine bewegliche, aber heilige Grenze zwischen zwei 
Welten: zwischen der, in der man erzählt, und der, von der erzählt wird.«103 Dass Genette 
aus den narrativen Ebenen umstandslos Welten macht, weist darauf hin, dass im aussage-
logischen Ebenenmodell ein fiktionstheoretischer Rest verdrängt wird, der hier zutage 
tritt. Denn die Metalepse verleiht im Extremfall der Stimme eine Anschauung, die in der 
extradiegetisch-heterodiegetischen Erzählung zwar als Ort des autoritativen Erzählens 
gilt, aber die niemals ungestraft zum Gegenstand der Erzählung werden darf. Lessings 
Ambivalenz der Stimme diskutiert dieses Problem des narratologischen Bilderverbots für 
die Fabel des 18. Jahrhunderts, indem die Ironie zum Strukturmerkmal des unanschau-
lichen, aber autoritativen Fabulisten avanciert.

103 Genette: Erzählung (= Anm. 9), 153.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


46

Die Folge des Erzählens im 18. Jahrhundert und Genettes Zeit bzw. ihre Differenzierun-
gen in Ordnung, Dauer und Frequenz konvergieren bei den Zeitsprüngen, die Genette 
als Syllepsen bezeichnet. Solche Zeitsprünge indizieren, dass jeder temporalen Relation 
von Ereignissen eine Bewertung zugrunde liegt und verweisen damit auf die Probleme, 
die bei der Stiftung des narrativen Zusammenhangs entstehen. Denn die Syllepse bezeich-
net die Zusammenfassung zweier Ereignisse, ohne ihren zeitlichen Zusammenhang zu 
explizieren.104 In die Lücke dieser Unterspezifizierung treten somit andere als temporale 
Formen des Zusammenhangs. In iterativen Erzählungen bildet die Syllepse darüber hin-
aus den Hintergrund, vor dem singulativ erzählte Ereignisse umso deutlicher hervortre-
ten.105 Wenn die Syllepse aber Verbindungen stiftet, ohne sie zeitlich zu ordnen, fehlt der 
Erzählzeit der Maßstab der erzählten Zeit, was die Hierarchie von iterativem Hintergrund 
und singulativem Ereignis destabilisiert. Die Syllepse zeigt also an, dass jedes Erzählen mit 
einem Erkennen einhergeht. Dass Genette die Diskussion der Syllepse größtenteils in 
Fußnoten führt, ist angesichts des Befundes bezeichnend, dass die verdrängte Fiktions-
theorie in die Narratologie zurückkehrt.106 Blanckenburg zielt auf eine durchgehend 
kausal motivierte Ereignisfolge und schließt systematisch jede größere Alteration der Er-
zählung von der Folge der Handlung aus. Um Finalität und Kausalität miteinander zu 
vereinbaren, sind aber genau diese Alterationen – durch Prolepsen, Analepsen oder Syl-
lepsen – nicht zu vermeiden: die kontinuierliche Folge der inneren Geschichte hängt von 
diskontinuierlichen Verfahren ab. 

Der Modus des Erzählens im 18. Jahrhundert und Genettes Modus, die Mittelbarkeit 
und Perspektive diskutieren, konvergieren bei den Informationssprüngen, die Genette als 
Paralepsen bezeichnet. Denn jede Information in einem narrativen Text ist in unter-
schiedlichen Graden mittelbar präsentiert und perspektiviert. Reine Informationen gibt 
es also nicht. Die Paralepse markiert dieses Prinzip, indem sie als Informationsüberschuss 
die epistemologischen Grenzen dessen überschreitet, was die Erzählung an Information 
über die erzählte Welt zu vermitteln befugt ist.107 Mittels Paralepsen korreliert nicht nur 
die »größte mimetische Intensität«, die maximal unmittelbare Darstellung, mit »einer 
Präsenz des Erzählers« und damit dem Indiz für Mittelbarkeit. Vielmehr zeitigt diese 
paradoxe Struktur auch noch »theoretisch unvereinbare Fokalisierungen«.108 Die »Inten-
sität der Mittelbarkeit«109, mit der Genette die Mehrdeutigkeit von Prousts Recherche be-
schreibt, markiert, dass der »Erzähler […] anwesend«110 ist – und zwar als »Quelle, Garant 
und Organisator […], Analytiker und Kommentator, […] Stilist […] und vor allem als 

104 Vgl. ebd., 52.
105 Vgl. ebd., 75.
106 Die fiktionstheoretische Produktivität der Syllepse beweist zuvorderst Michael Riffaterre  

(Semiotics of poetry. Bloomington, London 1980 [= Advances in Semiotics]), der mit dem Be-
griff vor allem die intertextuelle Anschlussfähigkeit von Textwelten bezeichnet. Vgl. Frauke 
Berndt, Lily Tonger-Erk: Intertextualität. Eine Einführung. Berlin 2013, 107 f.

107 Vgl. Genette: Erzählung (= Anm. 9), 125 f.; 133.
108 Ebd., 135.
109 Ebd., 107.
110 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


47

Produzent von ›Metaphern‹«.111 Auch hier verweist also die narrative Funktion auf ex-
tranarrative Funktionen. Engel fragt nach den Effekten verschiedener Formen von Mit-
telbarkeit und Perspektivierung. Dabei erstellt er eine Arbeitsteilung zwischen Gespräch 
und Erzählung – dem dramatischen und narrativen Modus –, die aufeinander angewiesen 
sind und doch über ihre Regulation der Information die Epistemologie der narrativen 
Funktion markieren. 

Anschauung, Zusammenhang und Information sind – so legen es die hier präsentier-
ten Stichproben nahe – die drei großen Fragen des Erzählens im 18. Jahrhundert. Sie 
können nur bearbeitet werden, wenn die epistemologische Dimension des Erzählens ernst 
genommen und nicht in andere theoretische Bereiche wie die Fiktionstheorie ausgelagert 
wird. Eine historische Narratologie muss sich diesem Zusammenhang von Erkennen und 
Erzählen stellen. Die epistemologische Struktur des Erzählens zeigt sich besonders an den 
Stellen, an denen es Erzählebenen überspringt, Kausalketten verletzt und Informationen 
überschreitet. Ausgerechnet von den Alterationen der strukturalistischen Systematik her 
hat eine solche historische Narratologie also zu denken, wenn sie die spezifischen Darstel-
lungsverfahren in Erzählungen beschreiben will. Sie erschöpft sich weder in der Anwen-
dung vermeintlich ahistorischer Kategorien noch in der Kontextualisierung historischer 
Narrative. Vielmehr konfrontiert sie die Formgeschichte und Theoriegeschichte ohne 
hinter die systematischen Kategorien zurückzufallen. Sie bietet damit eine Suchbewegung 
anhand der Alterationen des Systems, die bezogen auf das 18. Jahrhundert besondere 
Energien bündeln. Erzählen ist weder überzeitlich noch absolut, aber es ist in der Kom-
bination eines historisch-systematischen Zugriffs beschreibbar.

Sebastian Meixner, Zürich

111 Ebd. – Für klärende Diskussionen und vielfältige Anregungen zu diesem Aufsatz danke ich 
besonders Frauke Berndt, Cornelia Pierstorff und Carolin Rocks.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


48

How a Philosopher Dies
Reason, Faith, and aisthesis in Baumgarten’s ars moriendi

In diesem Aufsatz analysiere ich Baumgartens frommen Verzicht auf die Vernunft auf seinem Sterbebett 
im Lichte seiner Theorie und Praxis der ars moriendi sowie des philosophischen, theologischen und  
medizinischen Milieus der Zeit. Bei der Untersuchung der Frage, wie Baumgarten das Verhältnis der 
Vernunft zu den unteren Seelenvermögen und zur Offenbarung versteht, stelle ich die ›aisthetische‹ Seite 
seines Todes heraus, die den Zusammenhang zwischen seinem zentralen Interesse an der Sinnlichkeit und 
der experimentellen Dimension des lutherischen Glaubens belegt.

Dans cet essai, j’analyse l’attitude pieuse de renonciation à la raison de Baumgarten sur son lit de mort à 
la lumière de sa théorie et de sa pratique de l’ars moriendi et dans le contexte du milieu philosophique, 
théologique et médical de l’époque. En me penchant sur la question de savoir comment Baumgarten 
conçoit la relation entre la raison et les facultés de l’âme inférieures et la révélation, je mets en exergue 
l’aspect ›aisthétique‹ de sa mort qui démontre le lien étroit entre son intérêt permanent pour la sensibilité 
et la dimension expérimentale de la foi luthérienne.

I. A misological death?

On the 27th May 1762, towards 3 a. m., Baumgarten died in Frankfurt on the Oder, 
surrounded by the affection of his friends and relatives.1 Although partially paralyzed by 
the ictus which struck him a week earlier as well as strongly debilitated by the aggravation 
of the tuberculosis which had been tormenting him for so long, the last days of the  
German philosopher are crucial for the picture of his personality which has passed down 
to us.2 In particular his beloved pupil Georg Friedrich Meier, recording with scrupulous 
attention the master’s sentences and gestures, describes Baumgarten’s death with the  
hagiographic characteristics of the farewell of a ›saint‹.3

In the face of his imminent death, the »coryphaeus of metaphysicians« praised by 
Kant4 is replaced by the »Christian Socrates« outlined by Meier5, a man taking leave of 
life with a pious attitude of inner peace. On the 26th May, a few hours before dying, 
Baumgarten acknowledged: »Here of help is neither the philosopher nor the theologian, 
but only faith. My old faith in which I die is demonstratio demonstrationum«.6 As imme-

1 Georg Friedrich Meier: Alexander Gottlieb Baumgartens Leben. Halle 1763, 31. – This research 
was developed as a part of a project supported by the Fritz Thyssen Foundation (grant Az. 40. 
15.0.035PH). My gratitude goes to Prof. Clemens Schwaiger and Dr. Stefan Borchers for their 
generous advice as well as to the referees of this journal for their insightful comments.

2 Meier: Baumgartens Leben (= note 1), 23-24.
3 Benedetto Croce: »Rileggendo l’Aesthetica del Baumgarten«. In: La Critica 31 (1933), 1-19, here: 4.
4 Immanuel Kant: »Principiorum primorum cognitionis metaphysicae nova dilucidatio« (1755). 

In: Immanuel Kant: Gesammelte Schriften, vol. I, Vorkritische Schriften I: 1747-1756. Berlin 1902 
(= Akademieausgabe), 385-416, here: 408.

5 Meier: Baumgartens Leben (= note 1), 35.
6 Ibid., 28-29: »Hier hilft nicht der Philosoph, nicht der Theologe, der Glaube allein. Mein alter 

Glaube, auf den ich sterbe, ist demonstratio demonstrationum«. See also note 15.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


49

diately becomes clear, his old faith bears the hallmarks of the Lutheran confession: »My 
heart trusts in God by means of Jesus Christ; this is my profession of faith according to 
all the symbolical books of Lutheran faith«.7

Baumgarten’s »beautiful death« aroused great admiration amongst acolytes and followers, 
who held up their master as a model for how to live and how to die.8 This is what the poet 
Joachim Christian Blum sang9, thus echoing the verses devoted by Thomas Tickell to Joseph 
Addison: »There taught us how to live; and (oh! too high / The price for knowledge) taught 
us how to die«.10 The Christian composure of the moribund Addison is precisely what 
provides Johann Christian Förster with the most adequate comparison to describe Baum-
garten’s death, which outranks those of Leibniz and Wolff.11 If Edward Young declared that 
Addison’s writings »are but a noble preface; the grand work is his death«12, the same could 
be claimed for Baumgarten too. Indeed, Baumgarten’s seraphic imperturbability, forged in 
the throes of agony, immediately became proverbial, not least because he managed to foresee 
the exact date of his death (»octo dies morior«).13 Meier himself, who devotes more than one 
third of his biography to his master’s last days, contributes to the recognition in these mo-
ments of a sort of spiritual will. Small wonder, then, that Baumgarten’s demise soon turned 
into a paradigmatic example for both the clairvoyance and the serenity of the dying.14

 7 Ibid., 29: »Mein Herz trauet auf Gott durch Jesum Christum, das ist mein Glaubensbekennt-
niß nach allen symbolischen Büchern des lutherischen Glaubens«.

 8 Johann Christian Förster: Vergleichung von Charaktern dreyer berühmter Weltweisen der neuern 
Zeiten nämlich Leibnitzens, Wolffs und Baumgartens. Halle 1763, xxi and xxv; more clearly in 
Johann Christian Förster: Charactere dreyer berühmter Weltweisen nämlich Leibnitzens, Wolfs 
und Baumgartens. Halle 21765, 61.

 9 Joachim Christian Blum: »Auf den Herrn Alexander Gottlieb Baumgarten«. In: Joachim 
Christian Blum: Sämmtliche Gedichte. Erster Theil. Carlsruhe 1781, 92-93, here: 93: »Wie lebt 
wie er? wer wird von jenen Weisen, / Die man im Leben mehr geehrt, / Durch einen gleichen 
Tod den Glauben preisen, / Den er gelehrt?«.

10 Thomas Tickell: »To the Right Honourable Earl of Warwick, &c.«. In: The Works of the Right 
Honourable Joseph Addison. Ed. Thomas Tickell, vol. I. London 1721, xvii-xxi, here: xx.

11 Förster: Vergleichung (= note 8), xxi-xxv. Moser compares Baumgarten’s death to that of Pastor 
Lau, see Friedrich Carl von Moser: Mannichfaltigkeiten, vol. II. Zürich 1796, 158-159. Samuel 
Lau’s death (14 November 1746) is told in the journal Theologia pastoralis practica, 56. Stück 
(1749), see in particular 835: »Es hilft mir nichts, was ich gelernt habe, nicht Theologie, Wissen-
schaften und Künste, nichts als mein Glaube«. The pastor’s biography is included in previous 
issues of the mentioned journal. Another possible model for Baumgarten may have been the 
death of his father, whose pious attitude is recorded in Michael Roloff: Die liebliche Gestalt 
[…]: Leichenpredigt auf Jakob Baumgarten, Prediger in Berlin, gest. am 29. Juni 1722. Berlin 1722, 
30-31. I warmly thank Dr. Borchers for this latter reference.

12 Edward Young: Conjectures on Original Composition in a Letter to the Author of Sir Charles 
Grandison. London 1759, 104.

13 Meier: Baumgartens Leben (= note 1), 27.
14 See Justus Christian Hennings: Von den Ahndungen und Visionen, vol. I. Leipzig 1777, 367-368; 

Johann Bernhard Nicolaus Hacker: Thanatologie oder Denkwürdigkeiten aus dem Gebiete der 
Gräber, vol. II. Leipzig 1796, 67-73; Eduard Leopold Löbenstein-Löbel: Grundriß der Semiolo-
gie des Auges für Ärzte. Jena 1817, xxi-xxii. For more references, see the last section of this essay.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


50

Approval, however, is far from being unanimous, as the Christian virtues exhibited by 
Baumgarten seem to be at odds with philosophical reason: »›Serenitas animi est demonstra-
tio demonstrationum. Only the Christian has it, reason does not know anything about it‹. 
At that, he banished all erudition from his bed with the sentence: ›Those who speak to 
me of this have my hatred‹«.15 This puzzling attitude, along with Baumgarten’s prophecy 
of his own death, baffled the philosophical milieu.16 Among the most bewildered was 
another biographer of Baumgarten, Thomas Abbt. In his Alexander Gottlieb Baumgartens 
Leben und Charakter, Abbt admired Baumgarten’s presence of mind in professing his faith 
in Jesus Christ until the end17, even though – Abbt maintains in the last draft of the bi-
ography – according to some commentators such statements do not show the triumph of 
Christian religion, but are a consequence of dementia or hypocrisy.18 In a private letter, 
Abbt seems to confess to being among them.19 The stumbling block, according to Abbt, 
is in particular Baumgarten’s Ethica philosophica. If in this work – Abbt argues – the influ-
ence of knowledge on religion is omnipresent, how is it possible, then, to do away with 
the former?20 Mendelssohn himself had pressed Abbt on his opinion about Baumgarten’s 
death, which for him was unjustifiable: »I would like to know what you, as a child of 
faith, think about this misological death? Those who tell me about sciences are my enemies! 
To my mind, this sentence is in no way to be excused. […] If I knew that my death hour 

15 Meier: Baumgartens Leben (= note 1), 25: »›Serenitas animi est demonstratio demonstrationum. 
Die hat der Christ allein, die Vernunft weiß nichts davon‹. Hierauf verbannete er alle Gelehr-
samkeit von seinem Bette mit dem Ausdrucke: ›Wer mir davon sagen wird, der hat meinen 
Haß‹«.

16 Other behaviors of Baumgarten also shocked commentators: for example, his statement that 
he hears a voice calling him in his own wheezing as well as the fact that he draws crosses in the 
air, see Meier: Baumgartens Leben (= note 1), 29 and 31. In detecting some differences between 
his and Meier’s biography of Baumgarten in a letter to Mendelssohn dated 25 February 1764, 
Abbt unsurprisingly remarks that he has recorded neither the gesture of the crosses nor the 
statement: »Those who talk to me about erudition is my enemy«, in order to defend 
Baumgarten’s honor, see Thomas Abbt: Vermischte Werke, vol. V. Berlin, Stettin 1780, 135-136.

17 Thomas Abbt: Alexander Gottlieb Baumgartens Leben und Character. Halle 1765, 27-28; Thomas 
Abbt: Leben und Charakter Alexander Gottlieb Baumgartens. In: Thomas Abbt: Vermischte Werke, 
vol. IV. Berlin, Stettin 1780, 215-244, here: 238. Abbt adds that while Baumgarten’s serenity in 
death is out of reach for a mere philosopher, a mere Christian would not be able to experience 
it so wisely up until the last breath, see Abbt: Alexander Gottlieb Baumgartens Leben, op. cit., 
28. This passage is no longer present in the last draft of the biography.

18 Abbt: Leben und Charakter Alexander Gottlieb Baumgartens (= note 17), 236.
19 Ibid., 238-239 in note. It is a fragment added by the editor. In it, Abbt criticizes the theatricality 

in Baumgarten’s death as well as in that of his brother Siegmund Jakob. See also Abbt’s letter to 
Mendelssohn, 25th Februar 1764. In: Abbt: Vermischte Werke, vol. V (= note 16), 136, where 
Abbt doubts the sincerity of Baumgarten’s »simagrées«.

20 Abbt: Leben und Charakter Alexander Gottlieb Baumgartens (= note 17), 238-239. On the reli-
gious issue in Baumgarten’s Ethica philosophica, see Clemens Schwaiger: »Alexander Gottlieb 
Baumgartens Begriff der Religion im Spannungsfeld von Wolffianismus und Pietismus«. In: 
Religion und Aufklärung. Eds. Albrecht Beutel, Martha Nooke. Tübingen 2016, 437-447, here: 
441-446.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


51

could lead me to such an opinion about reason, I would immediately get rid of all the junk 
called philosophy, and prepare myself for death«.21

Baumgarten’s demise thus seems to cast a shadow not only on his loyalty to philosophy, 
but also on his intellectual honesty, turning into an outright riddle.22 In order to contrib-
ute a possible solution, then, it is necessary to overcome the temptation to read his final 
moments as an autonomous scene. Indeed, as pinpointed by Clemens Schwaiger, Baum-
garten’s statements expose in the clearest, hence most disturbing way, a prominent issue 
with which many Enlightenment thinkers had to come to grips: how do you deal with 
reason and faith?23 If examined from this encompassing perspective, Baumgarten’s last 
words might be less enigmatic than hypothesized, offering at the same time a privileged 
point of view on a central issue of the period.24 In what follows, I therefore enlarge the 
scope of the investigation, setting Baumgarten’s stance in a wider theoretical network on 
the basis of the relevant sources from a number of different disciplines. In this way, I  
attempt not only to verify a possible consistency in Baumgarten’s route, but also to 
demonstrate how his death, both in its preparation and in its reception, cuts across a 
number of dominant discourses of his age, thus bringing to the fore crucial tensions in 
the intellectual history of the German Enlightenment which are still for the most part 
unexplored in their mutual connection.

II. Baumgarten and the fine art of dying

The problem of death not only surfaces in Baumgarten’s last weeks of life, but is openly 
discussed in his philosophy. In the section of his Metaphysica (1739) devoted to rational 
psychology, the death of the human body is defined as the end of each vital or arbitrary 

21 Mendelssohn to Abbt, 9th Febraury 1764. In Thomas Abbt: Vermischte Werke, vol. III. Berlin, 
Stettin 1771, 164-173, here: 167: »[Ich] möchte wissen, was Sie, als Kind des Glaubens, von 
diesem misologischen Tode halten? Wer von den Wissenschaften mit mir spricht, ist mein Feind! 
Dieser Ausdruck ist meines Erachtens auf keinerley Weise zu entschuldigen. […] Wenn ich 
wüßte, daß die Todestunde eine solche Meynung von der Vernunft beybringen könnte, den 
Augenblick wollte ich den ganzen Plunder, Weltweisheit genannt, von mir werfen, und mich 
zum Tode bereiten«.

22 See Raimund Bezold: »Baumgartens Tod«. In Prägnanter Moment. Studien zur deutschen Litera-
tur der Aufklärung und Klassik. Fs. f. Hans-Jürgen Schings. Eds. Peter-André Alt et al. Würzburg 
2002, 19-28. I shall discuss this essay below.

23 Clemens Schwaiger: »Philosophie und Glaube bei Christian Wolff und Alexander Gottlieb 
Baumgarten«. In: Aufklärung 23 (2011 [Special Issue: Die natürliche Theologie bei Christian 
Wolff. Ed. Michael Albrecht]), 213-228, here: 213. For a contextualization of the problem, see 
Jean Ecole: »Les rapports de la raison et de la foi selon Christian Wolff«. In: Studia leibnitiana 
15/2 (1983), 204-214; Robert Theis: »Du savoir, de la foi et de l’opinion de Wolff à Kant«. In: 
Archives de Philosophie 73/2 (2010), 211-228.

24 On the topos of the last words of the dying, see Karl S. Guthke: Letzte Worte: Variationen über 
ein Thema der Kulturgeschichte des Westens. München 1990; Karl S. Guthke: »Das Leben vom 
Ende her. Letzte Worte in der Biographie«. In: Euphorion 87/2-3 (1993), 250-268.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


52

motion25, hence of the harmonic actions between body and soul.26 On these bases, 
Baumgarten examines the moral meaning of death in his Ethica philosophica (1740). The 
duty to promote one’s life and flee its opposite is the ground of the duties towards one’s 
own body.27 Thinking of death, wise people do not prove indifferent, but neither do they 
fall into the opposite excesses: therefore, they are not too pleased with the comfortable 
seat of their body nor do they feel horror at their demise, in particular if they are certain 
of a better future.28 On the one hand, Baumgarten’s admonition is thus to await death 
with a vigilant mind. As Baumgarten himself seems to confess to Preacher Splittberger on 
his deathbed, it is a timely preparation that equips for death better than last-minute 
prayers and invocations.29 On the other hand, Baumgarten recommends postponing it as 
long as possible30, in that the obligation to memento mori and meditatio mortis does not 
absolve anyone from the duty to avoid a premature death.31 

These general aspects are thoroughly examined in the second part of the book, in 
particular in the section on the duties of the healthy and the sick.32 Baumgarten here 
maintains that those who are ill are required to carry out an etiologic inquiry into their 
condition of discomfort.33 To the concept of the cause of disease, Christian Wolff had 
dedicated a dissertation included in a volume of his Horae subsecivae Marburgenses (1731; 
publ. 1735).34 The interests of the two authors, though, could not be more divergent. 
While Wolff traces back the origin of a disease to the impairment which makes one or 
more parts of the body unapt for their function, analyzing then the possible causal pat-
terns of this unfitness in a mechanical sense, Baumgarten instructs the sick to investigate 
the moral evils which may have triggered their illness as a natural punishment.35 In this 
way, diseases play the role of a spur to moral repentance, and can be viewed as healthy 
chastisements or »media emendationis«.36 Whether the sick manage to see their disease as 

25 Alexander Gottlieb Baumgarten: Metaphysica. Halle 1739; 41757. Trans. Metaphysics. Eds. 
Courtney D. Fugate, John Hymers. London 2013, § 776.

26 Ibid., § 777. 
27 Alexander Gottlieb Baumgarten: Ethica philosophica. Halae 1740, § 251. See also Christian 

Wolff: Vernünfftige Gedancken von der Menschen Thun und Laßen. Halle 1720, § 437.
28 Baumgarten: Ethica philosophica (= note 27), § 252. 
29 Meier: Baumgartens Leben (= note 1), 27-28.
30 Baumgarten: Ethica philosophica (= note 27), § 252.
31 Ibid., § 162.
32 Ibid., §§ 461-470.
33 Ibid., § 463.
34 Christian Wolff: »De notione causae morbi«. In: Christian Wolff: Horae subsecivae Marbur-

genses anni 1731. Trimestre brumale. Francofurti et Lipsiae 1735, 141-175. See Matteo Favaretti 
Camposampiero: »Christian Wolff ’s Philosophy of Medicine: An Early Functional Analysis of 
Health and Disease«. In: Quaestio 16 (2016), 75-94, here: 90. See also: Paola Rumore: »De regi-
mine corporis quod philosophorum est. Convergenze e divergenze tra filosofia e medicina nel Set-
tecente tedesco«. In: Giornale dell’Accademia di Medicina di Torino CLXXVII (2014). 380-395.

35 Baumgarten: Ethica philosophica (= note 27), § 463; Baumgarten: Metaphysics (= note 25), 
§§ 908-909.

36 Baumgarten: Ethica philosophica (= note 27), § 464.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


53

a ›poena‹ for a certain sin or not, they must totally surrender in divine will, in search of 
that moral goodness which is necessary to eliminate the cause of their problem.37 Not a 
mechanist foundation of health and disease, but a moral program indebted to theology 
seems to be at the basis of this picture. 

Indeed, Baumgarten’s position fits well into the Pietist conception developed in Halle 
in the first part of the eighteenth century, where he had matured his ›old faith‹. As already 
affirmed by Zsindely, the sickbed often appears as the stage of the struggle for expiation 
among Halle Pietists.38 Yet, this does not imply that the cure of the body is unimportant.39 
Baumgarten himself criticizes any lazy trust in God which prevents someone from seeking 
medical solutions in the hope of a miracle.40 In fact, the sick have a duty to do all that is 
possible through natural means, without indulging in skepticism towards drugs and treat-
ments which often leads to a sort of suicide.41 Every attempt to make sense of one’s ma-
laise, however, is to be framed within a wider divine order. 

According to August Hermann Francke, the forefather of Halle Pietists, the primeval 
root of disease is sin.42 Commenting on the paralytic’s standing upright (Mt 9:1-8), Francke 
identifies the very principle of the process of conversion and healing with the moment of 
the acknowledgement of one’s sins.43 Provided that the patient who is more in danger on 
the sickbed is the soul, then corporeal illnesses make visible to us the illnesses of the soul.44 
If patients have a healthy soul – Francke argues in a letter of 1701 – their illness is simply a 
trial whereby God wants to test their faith; patients should therefore be consoled and 
aided in pursuing an inner auto-analysis leading to the detection of possible hidden sins. 
If patients are sick or even completely dead in sins, it is essential to arouse again their 
consciousness and guide them to the true physician Jesus Christ.45 In this sense, Samuel 
Urlsperger, an author in Francke’s circle, claims that diseases really turn into medicines for 
those who are ready to repent, whereas for others they only remain signs of God’s wrath.46 
Such a theological conception will certainly influence the medicine of the Waisenhaus, the 

37 Ibid.
38 Endre Zsindely: Krankheit und Heilung im älteren Pietismus. Zürich, Stuttgart 1962, 21.
39 See Werner Piechocki: »Gesundheitsfürsorge und Krankenpflege in den Franckeschen Stiftun-

gen in Halle/Saale«. In: Beiträge zur Geschichte des Gesundheitswesens der Stadt Halle und der 
Medizinischen Fakultät der Universität Halle. Eds. Werner Piechocki, Hans-Theodor Koch. 
Leipzig 1965, 29-66, here: 46; Eckhard Altmann: Christian Friedrich Richter (1676-1711). Witten 
1972, 126-134; Jürgen Helm: »Hallesche Medizin zwischen Pietismus und Frühaufklärung«. In: 
Universitäten und Aufklärung. Ed. Notker Hammerstein. Göttingen 1995, 63-96, in particular 
78-79. See in general Jürgen Helm: Krankheit, Bekehrung und Reform. Medizin und Kranken-
fürsorge im Halleschen Pietismus. Tübingen 2006.

40 Baumgarten: Ethica philosophica (= note 27), § 465.
41 Ibid.
42 August Hermann Francke: Geistliche Seelen-Cur. Halle 1699, 61-62.
43 Ibid., 59. 
44 Bernhard Walther Marperger: Getreue Anleitung zur wahren Seelen-Cur bey Krancken und Ster-

benden. Nürnberg 1717, 3.
45 Vier Briefe August Hermann Francke’s. Ed. Gustav Kramer. Halle 1863, 53.
46 Samuel Urlsperger: Der Kranken Gesundheit und der Sterbenden Leben. Stuttgart 1723, 369. For 

his relationship with Pietism, see Martin Brecht: »Samuel Urlsperger und der Hallische Pietis-

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


54

orphanage grounded by Francke in Halle, where the physician Christian Friedrich Richter 
confirmed that the sin was indeed the root of physical illnesses47, but also the Faculty of 
Medicine of the University of Halle. While the mechanist Friedrich Hoffmann treated 
with caution the effects of grace on the body and the soul on the basis of an autonomous 
medical methodology48, several representatives of the Stahlian school49, such as Alberti and 
Juncker, tended to interpret the very aetiopathogenesis in the light of the theological an-
thropology50, thus establishing what has been labelled as »theologization of medicine«51 or 
»iatrotheology«.52

The theses advocated by Baumgarten in his conception of illness seem to witness to the 
contact with these tenets. Such proximity is also tangible in the discussion about the out-
comes of disease. In fact, if disease ends up with healing – Baumgarten declares – the sick 
should first of all thank God, without forgetting the second causes, and then engage in the 
penitential struggle, thus consecrating the remaining energies to the divine glory.53 Illness, 
however, may also cause patients’ death. To train for this moment adequately, Baumgarten 
calls on the terminally ill to follow what he himself defines as an »ars bene moriendi«.54 

This kind of apprenticeship was a central element in the spiritual cure of the early 
eighteenth century.55 By virtue of prayer, repentance, and watchful vigil, preparation for 

mus«. In: Samuel Urlsperger (1685-1772). Ed. Reinhard Schwarz. Berlin 1996, 161-176; see also 
Katharina Ernst: Krankheit und Heiligung. Stuttgart 2003, 71-79.

47 Christian Friedrich Richter: Kurtzer und deutlicher Unterricht von dem Leibe und natürlichen 
Leben des Menschen. Halle 1705, 128. See Helm: »Hallesche Medizin« (= note 39), 73 sq. Among 
others, see Urlsperger: Der Kranken Gesundheit und der Sterbenden Leben (= note 46), 369.

48 On the difference between Hoffmann and Stahl’s Pietist pupils concerning the relationship 
between medicine and theology, see Sandra Pott: Medizin, Medizinethik und schöne Literatur. 
Berlin, New York 2002, 75 and pass.

49 For a general outline of Stahl’s first followers, see Wolfram Kaiser, Arina Völker: »Stahl-Inter-
preten des frühen 18. Jahrhunderts«. In: Georg Ernst Stahl (1659-1734). Hallesches Symposium 
1984. Eds. Wolfram Kaiser, Arina Völker. Halle 1985, 103-111. See also Helm: »Hallesche Medi-
zin« (note 39), 85 sq., Johanna Geyer-Kordesch: Pietismus, Medizin und Aufklärung in Preußen 
im 18. Jahrhundert. Tübingen 2000, in particular 79: »Die Anhänger der medizinischen Theorie 
Stahls verschmelzen seine Theorie mit ihren Bekehrungswünschen, ihrer inneren Besinnung, 
ihrer Abkehr und Buße«.

50 On the much-debated issue of sin as the cause of physical illness, see the bibliographical referen-
ces and the discussion in Katharina Ernst: Krankheit und Heiligung (= note 46), 16-18 and 85 sq.

51 Pott: Medizin, Medizinethik und schöne Literatur (= note 48), 69 sq. 
52 Karl Eduard Rothschuh: Konzepte der Medizin in Vergangenheit und Gegenwart. Stuttgart 1978, 

47 sq.
53 Baumgarten: Ethica philosophica (= note 27), § 466. On the importance of »penitential struggle« 

as the necessary condition for moral improvement in Pietism, see Simon Grote: The Emergence 
of Modern Aesthetic Theory: Religion and Morality in Enlightenment Germany and Scotland. 
Cambridge 2017, 22-23.

54 Baumgarten: Ethica philosophica (= note 27), § 470.
55 On spiritual care in the German eighteenth century and its transformations, see André Knote: 

Von der geistlichen Seelenkur zur psychologischen Kur. Zur Geschichte der Psychotherapie vor Freud. 
Paderborn 2015, in particular ch. 4.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


55

death was not understood here as a preparation for the grave, but rather – Urlsperger  
remarks – as a preparation for true life.56 Something similar can be said also of the art of 
dying outlined by Baumgarten. It entails in the first place the meditation of death; as 
recalled by his brother Siegmund Jakob Baumgarten in the paragraph on the »Todes-
bereitung« of his Theological Ethics, such a meditation does not imply an acceleration of 
death, but rather the arrangement of the present state, so that death can be as innocuous 
and beneficial as possible.57 In this sense – Alexander Gottlieb Baumgarten points out – it 
is necessary to ponder the dark and vain side of life, thereby diminishing the dread of 
death through the consideration of the incumbent evils and the pleasure of achieved goals, 
without prefiguring the throes of agony ahead of time.58 

The meditatio mortis, however, should not only linger on death as such59, but look into 
the future life60, as Baumgarten also writes in a letter dated December 1759 to his pupil 
Samuel Friedrich Kettel, where he tacitly quotes the sixth article of Luther’s sermon Von 
der Bereitung zum Sterben (1519):61 »We should consider and get to know death when we 
think we are at a certain distance from it, but when it seems upon us, then it would be 
better to look beyond, towards the more joyful future rather than to spend time peering 
into its shadow. It has lost its sting [Hos 13:14; 1 Cor 15:55-56]«.62 In the light of this  
position, it comes as no surprise that Baumgarten’s art of dying culminates with the con-
nection with supernatural religion.63 If the ancients recommended a philosophical death 
by means of ›telestic‹ exercises which help set one’s soul free of the toils of the body, 

56 Urlsperger: Der Kranken Gesundheit und der Sterbenden Leben (= note 46), 358.
57 Siegmund Jakob Baumgarten: Unterricht vom rechtmässigen Verhalten eines Christen, oder Theo-

logische Moral. Halle 1738, § 133; Siegmund Jakob Baumgarten: Ausführlicher Vortrag der theolo-
gischen Moral. Halle 1767, 735-743. Crucial models of preparation for death in early eighteenth-
century Pietism are provided by the aforementioned volumes of Marperger (= note 44) and 
Urlsperger (= note 46).

58 Baumgarten: Ethica philosophica (= note 27), § 468.
59 In his last days Baumgarten »talked a lot about his death«, but always with joy and serenity. His 

only recommendation about his own burying was the respect of the academic etiquette, see 
Meier: Baumgartens Leben (= note 1), 25-26.

60 Baumgarten: Ethica philosophica (= note 27), §§ 162 and 469.
61 Martin Luther: Werke. Kritische Gesamtausgabe, vol. II. Weimar 1884, 685-697. For this issue, 

see in general Luise Schottroff: Die Bereitung zum Sterben. Studien zu den frühen reformato-
rischen Sterbebüchern. Göttingen 2012.

62 Daß der sittliche Character des Herrn Professor Baumgarten […] fälschlich angegeben worden in 
zweien Briefen von M. Samuel Friedrich Kettel und Melchior Friedrich Deutsch. Halle im Magde-
burgischen 1762, 20: »Luthers Rath habe ich gut gefunden, man solle den Tod wohl bedenken 
und kennen lernen, wenn man sich noch in ziemlicher Entfernung davon vermeinet, wenn er 
aber vor der Thüre zu seyn scheinet, dann solle man lieber, über ihn weg, in das folgende Fro-
here sehn, als daß man sich mit Anschauen seines Schattens aufhalten solte. Den Stachel hat er 
verlohren«.

63 Baumgarten: Ethica philosophica (= note 27), § 470. On supernatural religion, see ibid., § 28: 
»Religio, in qua cognitio perfectionum divinarum nec distinctionem, nec vitam supernatura-
lem habet, naturalis est. Cuius autem vel distinctio, vel vita, vel utraque supernaturalis est, est 
religio supernaturalis«.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


56

Baumgarten clearly theorizes a Christian death.64 Not reason, but faith is the ultimate step 
for a good death, for a ›euthanasia‹. From this point of view, there is no inconsistency 
between Baumgarten’s last statements and his philosophy, in particular his ›thanatology‹, 
which is contained, pace Abbt, in his Ethica philosophica. 

III. Baumgarten and the Gospels

If this is Baumgarten’s general thesis before falling ill, it is now crucial to extend the in-
vestigation to his considerations in preparation for his own demise. Certainly, death did 
not take Baumgarten by surprise. The first hemoptysis marking the onset of his tubercu-
losis which plagued him until the end dated back to 27th September 1751.65 Faced with 
such a serious and stubborn illness »that in several occasions it seemed not only to me and 
my relatives, but also to the most prestigious physicians that I was doomed«66, Baum-
garten found solace in particular in the meditation on the Gospels.67 Meier states that 
whenever his poor health prevented him from other engagements, but left him enough 
energy not to sit idly, Baumgarten reflected on Holy Scripture, in particular on Jesus’ 
sayings. This activity led him to write some volumes which prove his constant exercise in 
piety.68 In fact, Baumgarten did not publish anything of these meditations during his 
lifetime, although he expounded them to many listeners in Frankfurt on the Oder.69 Only 
in 1796-1797 did Friedrich Gottlob Scheltz (1750-1830), pastor in Sommerfeld, and Anton 
Bernhard Thiele (1735-1807), pastor in Rathstock and Hathenow, release two volumes of 
his thoughts.70

The first volume includes thoughts n. 1 to n. 55; the second volume includes thoughts 
n. 56 to n. 92. The thoughts are introduced by the preface of the editors71, where they 
explain that Baumgarten counted 1589 words of Jesus in the four Gospels according to the 
harmonic order and wrote as many considerations, revising them several times. In 1757 he 

64 Ibid., § 262. Telestic exercises can be commendable, albeit with caution, only in the sense of the 
discipline of the body (that is, in the sense of the »dominium sui tollens, quae sensibus externis 
iucunda, nobiliorum actionum harmonicarum impedimenta«), but not in the sense of the  
destruction of the bound between soul and body, which must be preserved as long as possible.

65 Friedrich Gottlob Scheltz, Anton Bernhard Thiele: »Vorrede«. In: Alexander Gottlieb Baum-
garten: Gedanken über die Reden Jesu nach dem Inhalt der Evangelischen Geschichten. Eds. Fried-
rich Gottlob Scheltz, Anton Bernhard Thiele, vol. I. Pförten 1796, *2r-**4v, here: *2v. Meier 
cites August 1751 as the beginning of his infirmity, see Meier: Baumgartens Leben (= note 1), 21.

66 Alexander Gottlieb Baumgarten: Aestheticorum pars altera. Francofurti cis Viadrum 1758, )(2v.
67 Meier: Baumgartens Leben (= note 1), 20.
68 Ibid., 22.
69 Johann Christian Förster: »Discursus praeliminaris«. In: Alexander Gottlieb Baumgarten,  

Sciagraphia encyclopaediae philosophicae. Ed. Johann Christian Förster. Halae 1769, c3v.
70 Baumgarten: Gedanken über die Reden Jesu (= note 65); Alexander Gottlieb Baumgarten: Ge-

danken bei den Reden Jesu in den vier Evangelisten der Evangelischen Geschichten. Eds. Friedrich 
Gottlob Scheltz, Anton Bernhard Thiele, vol. II. Pförten 1797.

71 For Baumgarten’s own presentation of these meditations, see Scheltz, Thiele: »Vorrede« (= note 
65), *2r-*2v.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


57

corrected the general plan of his work and prepared a first selection of thoughts, which is 
marked with an asterisk in the published version, while the second selection, marked with 
two asterisks, began in 1759 and arrived at thought n. 330. As stated by the editors, they 
take advantage of the publication of the first volume, made possible by an anonymous 
benefactor, to ask for support in order to publish the following volumes.72

Although scholarship has never analyzed such a work in its own right, the two books 
are undoubtedly worthy of attention. As Ursula Niggli affirms, these reflections grant 
access to Baumgarten’s »innermost thoughts«.73 Without forgetting the leading themes of 
his philosophy, ranging from ethics to epistemology, from hermeneutics to the mathe-
matics of intensive quantities, Baumgarten’s prime aim here is his own and others’ edifi-
cation.74 In fact, Baumgarten often applies the content of the examined verse of the 
Gospel to his own physical and spiritual condition, before going into theological details. 
Especially in the meditations dating back to the first period of his long-drawn-out illness, 
when physicians used to say that he had at most but few months to live75, Baumgarten 
unshakably puts his trust in Christ: »May this word of yours take me through and beyond 
death«.76

Disease and corporeal weakness urge Baumgarten to reflect on sin. As in his Ethica 
philosophica, sin is not only responsible for spiritual illness, but also for physical illness.77 
More specifically – Baumgarten argues here – it is »the prince of this world« to be the 
primordial cause of the disordered and unhealthy movements of the body.78 Suffering in 
the flesh, however, can be a precious aid in the struggle against Satan.79 To this end, the 
help of Christ is in any case indispensable. Christ is consequently viewed as a spiritual 
physician80, joining the medical attendants in charge of physical health81, according to the 
tradition of the ›Christus medicus‹ which had been taken up in Halle by Francke.82 It is 

72 Ibid., *2v.
73 See Ursula Niggli: »Alexander Gottlieb Baumgarten in neuer Sicht«. In: Europa in der frühen 

Neuzeit, vol. V. Aufklärung in Europa. Ed. Erich Donnert. Köln, Weimar, Wien 1999, 295-304, 
here: 304.

74 As stated by the editors (Scheltz, Thiele: »Vorrede«, see note 65, *2v), Baumgarten dictated the 
beginning of his observations to some of his students for their edification.

75 Baumgarten: Gedanken über die Reden Jesu, vol. I (= note 65), 218; Baumgarten: Gedanken bei 
den Reden Jesu, vol. II (= note 70), 168.

76 Baumgarten: Gedanken bei den Reden Jesu, vol. II (= note 70), 96: »Dieses dein Wort bringe 
mich durch und über den Tod«.

77 Ibid., 86-87. On spiritual illness, see for example Baumgarten: Gedanken über die Reden Jesu, 
vol. I (= note 65), 199.

78 Baumgarten: Gedanken bei den Reden Jesu, vol. II (= note 70), 86.
79 Daß der sittliche Character des Herrn Professor Baumgarten (= note 62), 17 and 20. See also ibid., 

16.
80 Baumgarten: Gedanken bei den Reden Jesu, vol. II (= note 70), 85 and 55; Baumgarten, Gedan-

ken über die Reden Jesu, vol. I (= note 65), 93.
81 Baumgarten: Gedanken bei den Reden Jesu, vol. II (= note 70), 55.
82 See August Hermann Francke: Christus unser Artzt. In: August Hermann Francke: Sonn- und 

Fest- Tags-Predigten. Halle 1724, 1447-1460.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


58

not drugs, but spiritual food, hence the word of God, which revives the sick.83 This does 
not imply, as Baumgarten repeats twice, a plea for a miracle to recover, but rather a request 
for supernatural assistance in strengthening his faith in Christ in the time of trial.84 

It is undeniable that the Gedanken constitute an important instrument for the medita-
tio mortis which Baumgarten himself recommended in his Ethica philosophica.85 A wider 
insight into these Gedanken could therefore bring out important elements on Baum-
garten’s alleged misological attitude on his deathbed. The editors’ intention, as stated, was 
unquestionably that of continuing the publication with further volumes, insofar as they 
were firmly convinced that Baumgarten’s meditations could still be useful to correct some 
theological mistakes of their age.86 Their trust in the utility of this work, though, was not 
widely shared. In fact, these two volumes were regarded from the outset with a certain 
indifference and contempt. According to a review of 1799, for example, Baumgarten was 
undoubtedly an excellent philosopher, and it was obvious that he would write certain 
things, given his Pietist background.87 Yet – this is the objection to the editors – those 
times are over, and there was no need to air such anachronistic thoughts, which would 
find hardly any readers. The very cold reception, due to the change in the intellectual 
milieu at the end of the century, as well as difficulties in finding financial backing, caused 
the interruption of the project. Only the first 92 thoughts were published; the further 
1497 thoughts, as well as the general plan of the work, have remained unknown up to the 
present.

IV. The found volume

In the preface to the Gedanken, however, there is an indication which has hitherto been 
overlooked by research. The editors state that one of them had received the task to publish 
Baumgarten’s manuscripts. That this refers to Anton Bernhard Thiele could be inferred 

83 See for example Baumgarten: Gedanken über die Reden Jesu, vol. I (= note 65), 10; 199; 216; 
Baumgarten: Gedanken bei den Reden Jesu, vol. II (= note 70), 1; 55; 85-86; 131. 

84 Baumgarten: Gedanken bei den Reden Jesu, vol. II (= note 70), 1; 8; 55. In the aforementioned 
letter to Kettel, Baumgarten declares that Christian death is part of the accomplishment of the 
promise of resurrection on the Judgement Day, see Daß der sittliche Character des Herrn Pro-
fessor Baumgarten (= note 62), 20-21.

85 The thought of his death, perceived as always imminent, accompanies the whole writing of 
these considerations. In fact, his illness is so serious when he starts his meditations that Baum-
garten himself is surprised that he has gone far enough to begin his comment on the Sermon 
on the Mount. Yet, as Baumgarten will state in a later note, not only does he manage to con-
clude his comment on that sermon, but he will even be able to go through all Jesus’ sayings 
more than once, »still ill, but alive«, see Baumgarten: Gedanken bei den Reden Jesu, vol. II 
(=  note 70), 100-101.

86 The editors’ argumentation is directed in particular against the theologian Wilhelm Abraham 
Teller (1734-1804).

87 Allgemeine Literatur-Zeitung 2 (1799), n. 141 (3rd May), col. 302.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


59

by a brief consideration of his link with the Baumgarten of the last years.88 The entrustee 
of these manuscripts – the premise continues – had started fulfilling his promise to 
Baumgarten with the publication of a plan with the contents of the meditations on Jesus’ 
sayings.89 This claim is confirmed by an entry in the Catalogus von alten und neuen Bü-
chern of 1782, where the publication, edited by Thiele, of one volume of Baumgarten’s 
titled Die in den vier Evangelisten enthaltenen Reden Jesu nach ihrem Inhalt is recorded.90 
More information is offered by Thiele himself, who had written an announcement of his 
publication in the Berichte der allgemeinen Buchhandlung der Gelehrten dated 5th August 
1782, in order to propitiate the spread of the work.91 In this writing, which has never been 
taken into account, Thiele clearly maintains that Baumgarten instructed him to publish 
his manuscripts, including the Gedanken, on condition that he did not add anything.92 
Up to that moment – Thiele complains – he has not found any publisher willing to get 
that material into print; consequently, he has decided to publish it by advance payment, 
as soon as 200 subscriptions are reached. The editor does not doubt that it will be much 
easier to find a publisher for the following volumes once the first one has come out.93 As 
proof of the viability of the operation, Thiele appends two thoughts of Baumgarten’s on 
his own announcement (n. 259 on Lk 7:29 and n. 500 on Mt 10:24) and advertises the 
publication at his expense of the Inhalt, which Baumgarten had concluded in 1757 as a 
part of the first selection of his thoughts. From the Inhalt – Thiele claims – it is possible 
to guess the devotion and the exactitude whereby this philosopher has considered Jesus’ 
words.94

This Baumgartenian writing, albeit published, has hitherto completely escaped schol-
ars’ attention. The book could well have gone missing, also because it was probably a 
limited-edition print, given Thiele’s self-financing. Although it is currently absent from 
German and European public bibliographical catalogues, I was able to find a copy of it in 

88 Thiele took the defense of Baumgarten with a pamphlet advocating the latter’s magnanimity in 
the dispute following Gottlob Samuel Nicolai’s alleged plagiarism of Baumgarten’s logic, see 
Anton Bernhard Thiele: Augenscheinlicher Beweis daß der Herr Profeßor Baumgarten zu Frank-
furth an der Oder, von dem Herrn Doctor Nicolai zu Zerbst ungenannt ausgeschrieben und schlecht 
übersetzt worden. Frankfurt an der Oder 1762; in addition, Thiele edited the index of 
Baumgarten’s Initia philosophiae practicae primae acroamatice, Halae Magdeburgicae 1760. The 
deep friendship relation is also confirmed by the fact that Thiele is present at Baumgarten’s 
death and has the opportunity to talk alone for a while with the master on this dramatic occa-
sion, see Meier: Baumgartens Leben (= note 1), 27. The other editor of the Gedanken, Friedrich 
Gottlob Scheltz, was born in 1750, and could hardly have had an intellectual exchange with 
Baumgarten.

89 Scheltz, Thiele: »Vorrede« (= note 65), *2v.
90 Catalogus von alten und neuen Büchern, welche von den Frankfurter und Leipziger Michaelis-

Messen 1782 mitgebracht worden. [Berlin] 1782, 5. Baumgarten’s volume is defined as a »dry 
chronological index«.

91 Berichte der allgemeinen Buchhandlung der Gelehrten vom Jahre 1783 1. Stück (1783), 121-124.
92 Ibid., 123. 
93 Ibid., 123-124.
94 Ibid., 121-122.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


60

the library of the Divinity School of the University of Yale.95 It is a document of extra-
ordinary importance not only because it makes it possible to integrate Baumgarten’s 
œuvre with a volume whose existence was not even suspected, but also because it allows 
a better insight into Baumgarten’s last decade. 

In more detail, the interest of this book is twofold: on the one hand, it is a complete 
index of all the 1589 thoughts which made up Baumgarten’s work. If the first 92 thoughts 
occupy approximately 500 printed pages, it is not difficult to appraise the extent of the 
whole work. The index is synoptically arranged in a tabular format, in which the titles of 
Jesus’ sayings, in turn articulated in subsections, are numbered and linked to the corre-
sponding verses of the Gospels, one for each column. The second reason for interest is 
Thiele’s preface, dated 7th July 1782, in other words a month before his announcement 
on the Berichte.96 Here Thiele specifies the contents of the two selections: while the first 
one aims to compare Jesus’ sayings among one another in the wake of Le Clerc’s Harmonia 
Evangelica (1699)97, but also departing from this model whenever necessary98, the second 
selection is intended to compare Jesus’ sayings with the books of the Old Testament, in 
an attempt to demonstrate that Jesus completes and expands the teachings of Moses and 
the prophets, without thereby abrogating one single divine law.99 

After this introduction, Thiele records some reflections of Baumgarten’s, not included 
in the two volumes of 1796-1797, and therefore as unpublished as those of the announce-
ment. Even if few in number, these found thoughts are particularly interesting, in that 
Thiele chooses the passages which he considers as the most representative, not least in 
order to convince potential financers about the relevance of the editorial undertaking. The 
thoughts quoted in the form of extracts are: n. 561 on Jn 6:65; n. 676 on Jn 7:7; n. 757 on 
Jn 9:5; n. 844 on Mk 10:15 and Lk 18:17.100 The most theoretically relevant element  
discussed here is precisely the relationship between Christianity and philosophy, which 
attains its acme in the death scene.

Baumgarten had already tackled the issue at the beginning of his Praelectiones theolo-
giae dogmaticae, where he advocated a harmony of Christianity with reason and philoso-
phy.101 To be sure, philosophy is the science of the qualities that are to be known in things 

 95 Alexander Gottlieb Baumgarten: Die in den vier Evangelisten enthaltenen Reden Jesu nach  
ihrem Inhalte. Ed. Anton Bernhard Thiele. Frankfurt an der Oder 1782 (University of Yale, 
Library of the Divinity School, Special Collections, 940861).

 96 Thiele: »Vorbericht«, ibid., iii-viii.
 97 Jean Le Clerc: Harmonia Evangelica. Amstelodami 1699. On this theme, see Heinrich Gree-

ven: »The Gospel Synopsis from 1776 to the Present Day«. In: Johann Jakob Griesbach: Syn-
opsis and Text. Critical Studies 1776-1976. Eds. Barnard Orchard, Thomas E. W. Longstaff. New 
York 1978, 22-49, here: 24-26. On the issue of harmonization, see Dietrich Wünsch: Evange-
lienharmonien im Reformationszeitalter. Ein Beitrag zur Geschichte der Leben-Jesu-Darstellung. 
Berlin, New York 1983.

 98 See Baumgarten: Gedanken bei den Reden Jesu, vol. II (= note 70), 10; 101.
 99 Thiele: »Vorbericht« (= note 96), iii-viii. 
100 Ibid.
101 Alexander Gottlieb Baumgarten: Praelectiones theologiae dogmaticae. Ed. Johann Salomo Sem-

ler. Halae Magdeburgicae 1773, § 13, see also §§ 1-2. The first fourteen paragraphs of the work 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


61

without faith.102 It is nonetheless true that just as philosophy can be useful to revealed 
religion, for example for enabling Christian philosophers to form a system of faith which 
can be employed for apologetic aims103, so too faith can be useful to philosophy, at least 
as a heuristic aid (subsidium inveniendi).104

The relationship between reason and Christian religion is further discussed in the 
known volumes of the Gedanken. Here too, the point is a fruitful collaboration and not 
an opposition of the two domains.105 On the one hand, Baumgarten advocates the legiti-
macy of natural good and natural truth, both logical and ethical, insofar as they are at-
tainable without faith.106 On the other hand, he affirms that non-enlightened reason can 

have been republished with integrations and German translation by Dagmar Mirbach, Tho-
mas Nisslmüller. In: Aufklärung 20 (2008 [Special issue: Alexander Gottlieb Baumgarten. 
Sinnliche Erkenntnis in der Philosophie des Rationalismus. Eds. Alexander Aichele, Dagmar 
Mirbach]), 305-350. For a thematic outline, see Mirbach’s comment, ibid., 305-308. See also 
Schwaiger: »Alexander Gottlieb Baumgartens Begriff der Religion« (= note 20), 446-447. In 
the preface to the first edition of his Ethica philosophica, Baumgarten defends philosophical 
ethics from the charge of Pelagianism, due to the fact that it teaches moral obligation by na-
tural means. On the legitimacy of a philosophy of morals, however weak and corrupt natural 
reason may be, see Baumgarten: Ethica philosophica (= note 29), »Auditori benevolo«, without 
page; Alexander Gottlieb Baumgarten (praeses); Samuel Wilhelm Spalding (auctor): De vi et 
efficacia ethices philosophicae. Traiecti ad Viadrum 1741, §§ 26 and 30. For more detail, see 
Grote: The Emergence of Modern Aesthetic Theory (= note 53), 132-135; Clemens Schwaiger: 
»Zwischen Laxismus und Rigorismus. Möglichkeiten und Grenzen philosophischer Ethik 
nach Alexander Gottlieb Baumgarten«. In: Schönes Denken. A. G. Baumgarten im Spannungs-
feld zwischen Ästhetik, Logik und Ethik. Eds. Andrea Allerkamp, Dagmar Mirbach. Hamburg 
2016 (= Zeitschrift für Ästhetik und Allgemeine Kunstwissenschaft, Sonderheft 15), 255-270, in 
particular 264-266. On the relationship between theology and philosophy, see also Alexander 
Gottlieb Baumgarten: Philosophia generalis. Ed. Johann Christian Förster. Halae Magdeburgi-
cae 1770, §§ 173-191. Against the theological condemnation of philosophy as sapientia mundi, 
Baumgarten takes stance in Alexander Gottlieb Baumgarten (praeses); Michael Erdmann  
Gebauer (respondens): Dissertatio periodica an philosophia sit sapientia mundi. Francofurti ad 
Viadrum 1751.

102 Alexander Gottlieb Baumgarten: Acroasis logica. Halae Magdeburgicae 1761, § 1. For other 
passages with this definition, see Schwaiger: »Philosophie und Glaube« (= note 23), 216, note 
15. 

103 See Baumgarten: Praelectiones theologiae dogmaticae (= note 101), §§ 2; 13-14.
104 See Alexander Gottlieb Baumgarten (praeses); Georg Christoph Wilhelm Bütow (auctor): 

Dissertatio inauguralis de fidei in philosophia utilitate. Francofurti ad Viadrum 1750, § 19 sq. 
Faith must be understood here in a general (not exclusively theological) sense as »assensus per 
alterium testimonium«, ibid., § 1. For a comment, see Schwaiger: »Philosophie und Glaube« 
(= note 23). I will get back to the issue of faith below.

105 Not by chance, Thiele declares that Baumgarten honoured Jesus’ sayings both as a comple-
ment to and as a means of improvement of reason and philosophy, see Thiele: »Vorbericht« 
(= note 96), iv. 

106 Baumgarten: Gedanken über die Reden Jesu, vol. I (= note 65), 163 and 168. It is possible to 
notice here a convergence with the preface of the first edition of Baumgarten’s Ethica philoso-
phica (= note 27), see above note 101.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


62

also lead to natural faith, whereby man can already place his highest trust in God alone.107 
The good natural seed – philosophy – should thus not be excluded or undermined by 
spiritual seed108, in order to avoid a »clash among seeders«.109 This notwithstanding, it is 
plain that only Scripture can bring us to eternal life, thereby demonstrating its superior-
ity to the pure syllogisms of reason.110

In the found considerations, the issue gains momentum, and offers an important and as 
yet unknown specification on this theme. Also in this case, reason is not denied merits, inso-
far as it is entitled to detect mistakes, discover their origin, escape sensual temptations, or 
exact a rational cult of God. Yet, the corrupt nature of the soul does no longer have the neces-
sary correctness, light, certainty, and life to secure eternal felicity in its self-knowledge and in 
the knowledge of God. This lack cannot be sufficiently remedied by philosophy, which is »the 
improvement, attempted by natural way, of the natural representative force«. The fact is that 
»the first author of evil« has so deeply spoiled both the beholders and the part of the world 
with which they are more familiar that »the merely natural philosopher too cannot, on the 
basis of merely natural objects, adapt well enough his self-knowledge and his knowledge of 
God to the aforementioned aim«.111 To the extent that the whole of Christianity is supremely 
rational, as it would appear to any fully sound reason, such inability makes clear that revela-
tion is permeated by a higher rationality than post-lapsarian capacities can grasp even in their 
highest performances: »The more something is rational, the more reason is required for its 
insight, the less merely natural humans are capable of its correct insight. […] Since more 
reason is required for the correct penetration of Christianity than that belonging to the whole 
philosophy and mathematics, it remains a mystery to the non-enlightened reason«.112

107 Baumgarten: Gedanken über die Reden Jesu, vol. I (= note 65), 96; Baumgarten: Gedanken bei 
den Reden Jesu, vol. II (= note 70), 244.

108 Baumgarten: Gedanken über die Reden Jesu, vol. I (= note 65), 231.
109 Ibid.
110 Ibid., 13. Masters who renounce divine wisdom, exclusively relying on human understanding, 

earthly wisdom, philosophy, and acroamatic theology, are the salt which loses its saltiness 
(Mt  5:13), see Baumgarten: Gedanken bei den Reden Jesu, vol. II (= note 70), 164-165.

111 Thiele: »Vorbericht« (= note 96), vi, n. 757: »Die verderbte Natur der Seele ist auf die man-
nigfaltige [sic] Kleinigkeiten in der Welt außer sich so zerstreut, daß weder Richtigkeit noch 
Licht, noch Gewißheit, noch Leben genug zu einer ewigen Glückseligkeit in ihrer Selbster-
kenntniß und Erkenntniß Gottes übrig bleibt. Diesem Mangel kann die Philosophie nicht 
genug abhelfen, ob sie gleich der natürlichen Vorstellungskraft natürlich versuchte Verbesse-
rung ist. Sie lehrt sich manchen Sinnlichkeiten manchmal entziehen, und edlere Gegenstände 
wählen; sie entdeckt viel Irrthümer, sie begreift ihren Ursprung deutlich und gewiß, und 
fordert einen vernünftigen Gottesdienst. Allein der erste Urheber des Bösen, hat durch seine 
Verführung, theils den Betrachtenden, theils das Stück der Welt, so ihm am nächsten und 
bekanntesten ist, so versteckt und verderbt, daß auch der bloß natürliche Philosoph aus bloß 
natürlichen Gegenständen sein Selbst- und seines Gottes Erkenntniß nicht zum angeführten 
Zweck gut genug einrichten kann«. (The number n. following the Roman numerals, indicates 
the number of Baumgarten’s thought which Thiele records.)

112 Ibid., v-vi, n. 561: »Das ganze Christenthum ist höchst vernünftig, würde auch jeder völlig 
gesunden Vernunft so vorkommen; nachdem aber unsre Vernunft, wie sie uns angebohren 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


63

In the face of this unattainable rationality, human beings need new cognitive faculties 
provided by the Holy Spirit by means of Scripture and a new object of knowledge, 
namely the Son. Only through this knowledge of the Son can we complete the knowledge 
of God, as well as of ourselves as sinners in need of deliverance.113 In this learning, which 
exceeds natural reason, it is not possible to advance with the self-confident stance of a sage 
or a philosopher114, not even of a »master of faith«, but only as a humble listener at the 
feet of Jesus115, a listener in whom the doctrine of the Kingdom penetrates down to the 
ground of the soul.116 It is precisely this attitude of hopeful trust that we also find in 

und bloß natürlich gebessert oder geübt wird, 1) zu schwach ist, manches dahin gehörige 
deutlich genug und in der wahren Größe seines Zusammenhangs einzusehen, 2) oft falsche 
Vordersätze annimmt, 3) oft falsch schließt, 4) oft sich selbst zuschreibt, und zuschreiben 
lassen muß, was doch nur die ihr ähnliche Sinnlichkeit sieht oder zu sehen glaubt, so ist ge-
wiß: Je vernünftiger etwas ist, je mehr Vernunft zu seiner Einsicht gehört, desto weniger bloß 
natürliche Menschen sind zu seiner Einsicht fähig. Hier darf man nur Philosophie und Ma-
thesis zu Beyspielen recht kennen. Da nun zur richtigen Einsicht des Christenthums mehr 
Vernunft gehört, wenn es durch Vernunft eingesehen werden soll, als zur ganzen Philosophie 
und Mathesis: so bleibt es der unerleuchteten Vernunft ein Geheimniß«.

113 Ibid., vi-vii, n. 757: »Die Offenbarung giebt durch den Geist, oder der heilige Geist giebt 
durch die Schrift, wie neue Erkenntnißkräfte, so einen neuen Gegenstand der Betrachtung in 
der Welt einem Christen, den Sohn, den der Vater in die Welt eingeführt, und in welchem 
allein die sündige Welt dem Vater hat gefallen können«. Such elements also emerge in the two 
thoughts of the announcement (n. 259 on Lk 7:29 and n. 500 on Mt 10:24), respectively  
concerning the significance of obedience in obtaining God’s mercy, and the problem of deli-
verance by means of Christ’s merits, which provides believers with new supernatural forces in 
regeneration. That faith could offer renewed vigor was what Francke had written in the car-
touche exposed on the tympanum of the Waisenhaus in Halle, where Baumgarten had stu-
died: »Die auf den Herren harren, kriegen neue Kraft, dass sie auffahren mit Flügeln wie 
Adler (Is 40:31)«. Baumgarten seems to find out for himself the effectiveness of Isaiah’s verse, 
if it is true, as Thiele records, that in the last thought of the first selection, dated May 1757, 
Baumgarten wrote: »Mein Liegen, da ich die Reden Jesu zu betrachten anfieng, ist in ein 
nunmehriges Sitzen verwandelt. Alle die Lebenskraft, so mir diese Worte bis daher ins sechste 
Jahr täglich in meiner Schwachheit aus der Höhe verliehen, erkennet meine Seele mit tiefstem 
Dank«, see Thiele: »Vorbericht«, op. cit., iv. See also Daß der sittliche Character des Herrn Pro-
fessor Baumgarten (= note 62), 18.

114 Thiele: »Vorbericht« (= note 96), vii, n. 844.
115 Ibid., v, n. 561.
116 Ibid., vii-viii, n. 844: »[…] Des größten Königs größter Sohn, auch selbst ein ewiger König 

aller Könige und Herr aller Herren aber bietet den abtrünnigen und widerspenstigen Bürgern 
[der großen Stadt Gottes], wie ich, das verlohrne, das entfernte wieder an, sie sollen es durch 
ihn, auch ich soll es durch ihn wieder empfangen und hinein kommen, aber 2) nicht als ein 
Weiser dieser Zeitlichkeit, noch weniger als ein Weltweiser, sondern als ein Kind, das nicht 
weise in seinen Augen, 1) durch die neue Geburt aus dem Wasser und Geist, 2) bey einem 
kindlichen Geist, den mein König mir übernatürlich darbietet, in welchem a) die Lehre vom 
Reich bald und tief in der Seelen Grund eindringt und über alle Vernunft stark wird, durch 
die Menge der in die Seele sich so häufig ergießenden Gnadenwirkungen, daß diese jeder 
einzeln sich nicht bewußt wird, wie das, so man mit der Muttermilch einsaugt, wie die Kna-

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


64

Baumgarten’s invocations at the moment of his death, for which these reflections had to 
prepare. In this light, Baumgarten’s last statements, despite all their peremptoriness, do 
not sound as the sign of a sudden change of mind, but rather seem the outcome of a long 
and consistent meditation route, of an embodied ars moriendi.

V. An ›aisthetic‹ death?

If natural reason is undoubtedly limited, its limits do not concern only its relationship 
with revelation, but also its relationship with sensibility. As affirmed by Raimund Bezold, 
it is the latter limits that could account for the incapacity of reason to come to terms with 
one’s death.117 In this perspective, the anti-intellectualism heralded by Baumgarten in his 
last days cannot be considered as the result of a palinode with regard to the philosophical 
tenets professed up to that moment, but only as an accentuation of earlier positions118, in 
particular of those concerning the reorientation of philosophy towards the concrete (in 
opposition to the abstract) which Baumgarten develops in his Aesthetica (2 voll., 1750-
1758) and which will be crucial in the thought of the Late Enlightenment.119 Precisely 
because human knowledge lies under the aegis of finitude, which prevents in many cases 
attaining the rigour of the strictly scientific thought, reason stands helpless in the face of 
all non-generalizable issues.120 Thus, Meier wrote in his Betrachtungen über die Schrancken 
der menschlichen Erkentnis (1755) that those who make use of the sole abstract knowledge, 
despite all their erudition, do not understand anything of what happens in human life, 
because they cannot make a concept of something which is absolutely individual.121 Sen-
sate knowledge is therefore pivotal when it comes to making sense of one’s own existence. 

ben von dem was sie zuerst lernen, das Gemüth so voll bekommen, daß sie es auch im Schlaf fast 
herbeten«. See also Daß der sittliche Character des Herrn Professor Baumgarten (= note 62), 17. The 
most intimate approach to God does not occur, therefore, in a distinct way, but as an assimilati-
on of His word in the most obscure region of man, so that it can exert the greatest influence on 
our actions. The superior strength of the doctrine of the Kingdom of God with regard to reason 
is therefore justified here not only from a theological point of view, but also from a psychological 
point of view, insofar as the obscure representations of the ground of the soul are more powerful 
than the distinct representations of our reason. See for example Clemens Schwaiger: Alexander 
Gottlieb Baumgarten. Ein intellektuelles Porträt. Stuttgart-Bad Cannstatt 2011, 102-104. To the  
issue of the ground of the soul in the brothers Baumgarten, I will get back in a future essay.

117 Bezold: »Baumgartens Tod« (= note 22).
118 Ibid., 23.
119 Ibid., 26. On Baumgarten’s attenuation of Wolff ’s intellectualism, see Schwaiger: Alexander 

Gottlieb Baumgarten (= note 116), 22-23.
120 On this aspect, see Alexander Gottlieb Baumgarten: Aesthetica. Traiecti cis Viadrum 1750, 

§§ 555-565 and the corresponding paragraphs (as well as § 567) in Alexander Gottlieb Baum-
garten: »Kollegium über die Ästhetik«. In: Bernhard Poppe: Alexander Gottlieb Baumgarten. 
Seine Bedeutung und Stellung in der Leibniz-Wolffischen Philosophie und seine Beziehungen zu 
Kant. Borna, Leipzig 1907.

121 Georg Friedrich Meier: Betrachtungen über die Schrancken der menschlichen Erkentnis. Halle 
im Magdeburgischen 1755, 19-22. On the fact that aesthetics as the science of sensate know-

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


65

If Bezold attributes Baumgarten’s rejection of reason to the well-established relevance 
of sensibility in Baumgarten’s thought, he refrains from examining the direct link between 
sensibility and death. It is therefore necessary to step forward in this direction, so as to 
better understand the scope of this relationship. Indeed, it is unquestionable that the 
moribund have a privileged link with sensibility according to Baumgarten. The very  
admonition to look into the future, which Baumgarten recalls both in his Ethica philo-
sophica and in the aforementioned letter to Kettel, seems to stem from a performance of 
the sensate faculties of foreseeing and presaging.122 In consequence of the employment of 
these capacities, the words of the dying can be judged moving and beautiful, as Baum-
garten explicitly argues in his Lectures on aesthetics, because they hazard the great step into 
a future in which they see a lot before them.123 

This paradoxical relation between aesthetics and death is made still more poignant in an 
anonymous volume published in the very year of Baumgarten’s death (1762) titled Betrach-
tung der Gelehrsamkeit. In the part devoted to aesthetics, it is stated: »Philosophers die ration-
ally, but this last moment too is full of sensibility. In fact, they die so serenely only because 
they foresee their immortality in a sensate way. Thus, the reign of aesthetics stretches out up 
to the borders of death«.124 It is not accidental – the author continues – that teachers and 
preachers are better than philosophers in this respect. Indeed, preachers »will hardly subtilize 
with the dying, pile proof on proof, and demonstrate eternity to them. They preach the 
Redeemer, the bridegroom, the lamb, the bosom of Abraham, the sitting at the table at the 
great dinner, the bread and wine. Things which no reason can understand, but which faith, 
that is, the sensate faculty of thinking in conjunction with a devout heart, can well grasp«.125 

ledge, in opposition to logic, makes it possible to grasp individuality, see Alfred Baeumler: 
Das Irrationalitätsproblem in der Ästhetik und Logik des 18. Jahrhunderts bis zur Kritik der Ur-
teilskraft [1923]. Darmstadt 1967.

122 Baumgarten: Metaphysics (= note 25), §§ 595-605; 610-618. On the importance of these facul-
ties, see Schwaiger: Alexander Gottlieb Baumgarten (= note 116), 84-85.

123 Baumgarten: »Kollegium über die Ästhetik« (= note 120), § 82: »So sind die letzten Worte des 
Sterbenden gemeiniglich rührend und schön. weil sie nun gewiß den großen Schritt in eine 
Zukunft wagen, vor der sie sehr viel vor sich sehen«. On Baumgarten’s brief remarks about the 
relationships between physical medicine and aesthetics, see Carsten Zelle: »Sinnlichkeit und 
Therapie. Zur Gleichursprünglichkeit von Ästhetik und Anthropologie um 1750«. In: »Ver-
nünftige Ärzte«. Hallesche Psychomediziner und die Anfänge der Anthropologie in der deutschspra-
chigen Frühaufklärung. Ed. Carsten Zelle. Tübingen 2001, 5-24, here: 21.

124 Betrachtung der Gelehrsamkeit. [Breslau] 1762, 59: »Philosophen sterben vernünftig. Aber auch 
dieser letzte Augenblick ist voller Sinnlichkeit. Denn sie sterben nur darum so ruhig, weil sie 
ihre Unsterblichkeit sinnlich vorhersehen. So erstreckt sich das Reich der Aesthetik bis an die 
Gränzen des Todes«.

125 Ibid., 59-60: »Dieses wissen die Lehrer und Prediger besser, als die Weltweisen. Sie werden 
schwerlich mit Sterbenden vernünfteln, Schluß auf Schluß setzen, und ihnen die Ewigkeiten 
demonstriren. Sie predigen den Erlöser, den Bräutigam, das Lamm, Abrahams Schooß, das zu 
Tische sitzen bei dem großen Abendmahle und Brodt und Wein. Dinge, die keine Vernunft 
begreifen, wohl aber unser Glaube, das ist, unser sinnliches Denkungsvermögen in Verbin-
dung mit einem frommen Herzen fassen kann«.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


66

It is not known if this passage has been written in reference to Baumgarten. What is certain 
is that the link between faith and sensibility belonged to Baumgarten’s death too, and can 
possibly shed new light upon his abjuration of reason. 

Important evidence in this sense is supplied by the Halle physician Johann Christlieb 
Kemme (1738-1815), whose report has hitherto been neglected. Taking Baumgarten as an 
exemplary case of serene death in an essay on this topic (1774; 21818), Kemme returns to 
the dispute following Baumgarten’s statements on his deathbed.126 According to Kemme, 
Baumgarten cannot be charged with banishing all erudition in general, as shown by his 
interest in the peace between Prussia and Russia and in student issues still in his last days, 
but only as a source of serenity.127 To be sure, Baumgarten can have become aware of 
certain rationalistic excesses in his theological approach – the Halle physician declares – 
but this does not justify the riddle which Abbt and Mendelssohn wanted to see in his 
death. Simply, Baumgarten acknowledges that it is not erudition, but faith that furnishes 
supreme certitude: »Serenitas animi est demonstratio demonstrationum. Only the Christian 
has it, reason does not know anything about it«.128

This statement deserves special attention. In his Gedanken, Baumgarten had already 
evoked twice the peace which lies beyond all reason.129 That the ideal of tranquility had a 
tight connection with faith was quite common in this period, especially in Halle. As 
early as 1699 the physician Friedrich Hoffmann, after praising the importance of serenity 
for health, wrote that the most excellent means for acquiring the tranquility of the mind 

126 Johann Christlieb Kemme: »Von der Heiterkeit des Geistes bey einigen Sterbenden«. In: 
Wöchentliche Hallische Anzeigen 28.; 30.; 31.; 32. Stück (1774), coll. 449-454; 481-488; 497-502; 
513-520. The essay was published in the same year as an autonomous volume, from which I 
quote: Johann Christlieb Kemme: Von der Heiterkeit des Geistes bey einigen Sterbenden. Eine 
Abhandlung aus den hallischen Anzeigen. Halle 1774. A new posthumous edition was published 
with a brief biography of the author in 1818.

127 Kemme: Von der Heiterkeit des Geistes (= note 126), 27, in note. See Meier: Baumgartens Leben 
(= note 1), 27.

128 Kemme: Von der Heiterkeit des Geistes (= note 126), 28-29, in note. Albeit unwilling to take a 
position, Kemme seems to praise Baumgarten’s attitude, comparing it with the piety of the 
dying Socrates, who asks to sacrifice a cock to Asclepius. Interestingly enough, another com-
mentator, the Swiss Calvinist theologian Johann Konrad Pfenninger, acknowledges a diffe-
rence between Socrates’ and Baumgarten’s death, insofar as Socrates’ serenity does not derive 
from Revelation, but from reason. As a philosopher and a Christian at the same time,  
Pfenninger replies to Baumgarten’s statement by rewording it as follows: »O die demüthige 
Vernunft weiß viel, wovon die stolze nichts weiß«, see [Johann Konrad Pfenninger]: Sokra-
tische Unterhaltungen, vol. III. Leipzig 1789, 451-485, here: 483. Pfenninger’s text has been 
pointed out to me by Prof. Clemens Schwaiger, whom I warmly thank. On the difference 
between Socrates’ death and Christian death, see Baumgarten: »Kollegium über die Ästhetik« 
(= note 120), § 63: »Man kann einen Menschen wie den Sokrates in dem letzten Augenblicke 
mit Freudigkeit von dem ewigen Leben reden lassen; es ist nicht ästhetisch falsch, obschon 
vielleicht nach der strengen Vernunft hier nicht alles wahr ist, weil diese Freudigkeit nur 
durch die Lehren des Christentums hervorgebracht werden kann«.

129 Baumgarten: Gedanken über die Reden Jesu, vol. I (= note 65), 53; 144.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


67

is Christianity and sincere piety of heart.130 The position of the Pietist followers of Stahl 
was similar on this point. In the De convenientia medicinae cum theologia practica (1732), 
a dissertation written by Joachim Abrahamus Rothe and supervised by Michael Alberti, 
pupil and successor of Stahl on the second chair of medicine in Halle, it is argued that the 
»tranquillitas animae« is the crucial element in preserving and restoring one’s health; yet, 
»no philosopher nor natural man can enjoy it, but only the pious, whose sins will be 
forgiven by means of the faith in Christ Savior«.131 As evidenced by the Waisenhaus 
physician Richter, this is all the more true for the dying. In Die höchst-nöthige Erkenntniß 
des Menschen (1710), Richter contends that the peace with God alone is the true ground 
of the serenity of the mind, while philosophical grounds are judged as too weak. Only if 
tranquility has a divine ground can it console the heart of the righteous in death, as it is 
rooted in an immortal good, in relation to which the loss of earthly life also loses its im-
portance and cannot be viewed as an evil.132 The serenity with which Baumgarten dies 
seems to have its original source in this intellectual milieu, which, as recalled, had already 
inspired his ars bene moriendi.

The reference to the demonstratio demonstrationum is not accidental either. The phrase 
was employed in 1618 by Johann Heinrich Alsted, a Calvinist theologian whom Baumgar-
ten well knew for his interests in encyclopedic studies133, to indicate that the authority and 
certainty of Scripture relies upon the internal testimony of the Holy Spirit, which is de-
fined as the supreme demonstration of demonstrations (demonstratio demonstrationum).134 
As is already held by Salomon Glassius in his Philologia sacra (1623-1636), the internal 
testimony of the Holy Spirit is able to arouse in the believer what Paul had called aisthesis 
(Phil 1:9).135 Despite the apparent rationalistic hyperbole, therefore, the »demonstration 
of demonstrations« does not provide pacification by way of reason, but by way of aisthesis. 

130 Friedrich Hoffmann (praeses); Johann Heinrich Meschmann (respondens): Dissertatio physico-
medica inauguralis de animo sanitatis et morborum fabro. Halle 1699, § 8.

131 Michael Alberti (praeses); Joachim Abrahamus Rothe (respondens): De convenientia medicinae 
cum theologia practica. Halae Magdeburgicae 1732, § 4.

132 Christian Friedrich Richter: Die höchst-nöthige Erkenntniß des Menschen. [Halle], Leipzig 1710, 
461-462.

133 Baumgarten explicitly mentions Alsted in his »Von dem Entwurf einer philosophischen Ency-
klopaedie«. In: [Alexander Gottlieb Baumgarten], Philosophische Brieffe von Aletheophilus. 
Frankfurth, Leipzig 1741, 5-8, here: 6.

134 Johann Heinrich Alsted: Theologia scholastica. Hanoviae 1618, 31. 
135 Samuel Glassius: Philologia sacra (1623-1636). Ed. Johann Gottfried Olearius. Lipsiae 1705, 

col. 1809. On spiritual aisthesis, see Simon Grote: »Pietistische aisthesis und moralische Erzie-
hung bei Alexander Gottlieb Baumgarten«. In: Aufklärung 20 (2008 [Special issue: Alexander 
Gottlieb Baumgarten. Sinnliche Erkenntnis in der Philosophie des Rationalismus. Eds. Alexander 
Aichele, Dagmar Mirbach]), 175-198. See now Grote: The Emergence of Modern Aesthetic  
Theory (= note 53), in particular ch. 2. Both in the spiritual meaning and in Baumgarten’s 
psychology, the ›aisthetic‹ dimension of knowledge is more powerful in prompting action 
than its rational dimension.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


68

In line with his Lutheran background136, Baumgarten had already underscored the 
importance of aisthesis in his conception of faith, which has so far gone unnoticed. In 
general, for him faith is assent to a witness.137 The concept of faith in Baumgarten, how-
ever, is wider than religious faith. To designate the latter, concerning the »complexus rev-
elationi stricte dictae credendorum«138, Baumgarten uses the phrase »fides sacra« or »fides 
theologica«139, and also »fides divina«. By contrast to human faith, which can be obtained 
by natural faculties alone and is confined to the domain of mere probability, divine faith 
requires a supernatural intervention which grants complete certitude.140 As was common 
in Lutheranism, Baumgarten distinguishes three stages in religious faith: knowledge (no-
titia), assent (assensus), and trust (fiducia)141, which respectively concern truth, certainty, 
and practical application (or life) of divine teachings.142 Such teachings – Baumgarten 
claims – must be learned not only in a universal, but also in a singular way.143 In other 
terms, the knowledge of divine teachings cannot be properly acquired without appeal to 
direct experience.144 For this reason, a marriage of faith and experience is crucial145, so as 

136 Luther himself had already made clear that faith entails sensate and experimental knowledge, 
see for example Martin Luther: Werke. Kritische Gesamtausgabe, vol. XL/3. Weimar 1930, 738.

137 See for example Baumgarten: Acroasis logica (= note 102), § 357.
138 Baumgarten: Metaphysica (= note 25), § 993: »Fides sacra obiective sumpta est complexus  

revelationi stricte dictae credendorum, uti habita revelationi stricte dictae fides, est sacra  
subiective sumpta« (the specification on the subjective side of faith is not included in the first 
edition of 1739). See Schwaiger: »Philosophie und Glaube« (= note 23), 219; Schwaiger:  
»Alexander Gottlieb Baumgartens Begriff der Religion« (= note 20), 447, note 44.

139 See Schwaiger: »Philosophie und Glaube« (= note 23), 219, note 25.
140 Baumgarten: Praelectiones theologiae dogmaticae (= note 101), § 33. The distinction between 

divine and human faith in terms of the distinction of the degree of certainty as a consequence 
of the source of knowledge was usual in the Lutheran context of that age, see Johann Franz 
Budde: Institutiones theologiae dogmaticae. Lipsiae 1723, 137: »Per fidem divinam cognitionem 
intelligimus, simpliciter certam, & omnem opposite formidinem excludentem, quae per in-
ternum spiritus sancti testimonium, quod in legitima verbi divini tractatione sese exserit, 
producitur […]. Per fidem humanam eiusmodi hic intelligitur cognitio, quae aut testimonio 
mere umano, aut alia quadam ratione probabili nititur: adeoque non simpliciter certa, sed 
verosimilis est«. See already Johannes Musäus: Introductio in theologiam. Jenae 1678, 298-299.

141 Baumgarten: Gedanken über die Reden Jesu, vol. I (= note 65), 77.
142 On these categories, see Alessandro Nannini: »The Six Faces of Beauty. Baumgarten on the 

Perfections of Knowledge in the Context of the German Enlightenment«. In: Archiv für  
Geschichte der Philosophie (forthcoming).

143 Baumgarten: Gedanken über die Reden Jesu, vol. I (= note 65), 74-75. 
144 Ibid., 75: »Jeder ächte Glaube ist eine Tochter der allgemeinen Kenntniß und Erfahrung«. See 

also Baumgarten: Acroasis logica (= note 102), § 461, note.
145 See Baumgarten: Acroasis logica (= note 102), § 358, where Baumgarten also mentions the 

equally important »connubium rationis et fidei«. For more detail, see Schwaiger: »Philosophie 
und Glaube« (= note 23), 220. The fecundity of the marriage between faith and experience is 
restated in Baumgarten: Gedanken über die Reden Jesu, vol. I (= note 65), 20-21; 31-32; 75-76. 
In fact, only this marriage can avoid, on the one hand, a merely historical faith and, on the 
other hand, enthusiastic sentiments which are not mediated by Scripture, see ibid., 21.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


69

to see by one’s own eyes – in an »intuitive and experimental manner« (anschauend und er-
fahrend) – what is handed down in Scripture.146 It is this supernatural experience (experi-
entia supernaturalis) that, relying on the testimony of the Holy Spirit147, provides an »argu-
mentum infallibile seu complete certum« as to the divine inspiration of Holy Scripture.148 

It does not come as a surprise, therefore, that this experience or aisthesis149 can soothe 
Baumgarten’s soul in puncto mortis. This is indeed what is suggested by Kemme, who ar-
gues: »To those who remember what theologians maintain concerning the internal testi-
mony this speech, as it seems to me, cannot remain obscure. This tranquility, this joy 
whereby I see my end approaching, Baumgarten means, convinces me in the most living 
way that my religion is true, my faith is not ungrounded; it even surpasses in weight and 
convincing force any other demonstration. Since it is only a consequence of the living 
faith, certainly reason does not know anything about it; only the Christian knows it, 
because he feels it, he senses it and is aware of how strong it acts«.150 Precisely the relation-

146 Baumgarten: Gedanken über die Reden Jesu, vol. I (= note 65), 32.
147 Baumgarten: Praelectiones theologiae dogmaticae (= note 101), § 106.
148 Ibid., §§ 105 sq. Not by chance, § 105 makes reference to § 33, where Baumgarten defines the 

concept of »fides divina«. In Baumgarten, the testimony of the Holy Spirit involves the mar-
riage at the same time of faith, experience, and reason (§ 115). 

149 In Halle Pietism, where Baumgarten was raised, experientia often served as the Latin counter-
part of the biblical term aisthesis. Suffice to cite a dissertation by Joachim Lange, one of 
Baumgarten’s professors of theology, who interprets the passage of the epistle of Paul to the 
Philippians concerning the connection between epignosis and aisthesis (Phil 1:9) in the sense of 
the connection between faith and spiritual experience, see Joachim Lange: Disputatio exegetico-
dogmatica de experientia spirituali. Halae Magdeburgicae 1710, in particular §§ 20-24 of the 
exegetical part (here § 24): »Quae cum ita sint, facile dari potest ratio, cur B. Lutherus aisthe-
seos vocem reddiderit Germanice Erfahrung […]. Etenim rem sentire ac degustare nihil aliud 
est, quam eam sentiendo ac gustando, seu ipso sensu gustuque, experiri«. On the aisthetic  
dimension of experience in the early German Enlightenment, see my »Aesthetica experimen-
talis. Baumgarten and the Aesthetic Dimension of Experience«. In: The Experiential Turn in 
Eighteenth-Century German Philosophy. Eds. Karin de Boer, Tinca Prunea-Bretonnet (forth-
coming). It is important to notice that the issue of »spiritual experience«, hence of  
spiritual aisthesis, is not completely foreign to Wolff ’s philosophy either. According to Wolff, 
it is the experimental theology that teaches how the Christian should experience the truth of 
the Christian doctrine, see Christian Wolff: »De Influxu philosophiae Autoris in Facultates 
superiores«. In: Christian Wolff: Horae Subsecivae Marburgenses Anni MDCCXXXI. Trimestre 
brumale. Francofurti & Lipsiae 1735, 1-106, here: § 12.

150 Kemme: Von der Heiterkeit des Geistes (= note 126), 25-26, in note: »Wer sich dessen erinnert, 
was die Gottesgelehrten von dem innern Zeugniß behaupten, dem kann, wie mir deucht, 
diese Rede nicht dunkel seyn. Diese Ruhe, diese Freudigkeit, will Baumgarten sagen, mit der 
ich meinem herannahenden Ende entgegen sehe, überzeugt mich auf das lebendigste, daß 
meine Religion wahr, mein Glaube nicht ungegründet sey, ja sie übertrifft an Gewicht und an 
überzeugender Kraft jeden andern Beweis. Da sie nur eine Folge des lebendigen Glaubens: so 
weiß freylich die Vernunft von ihr nichts; allein der Christ kennt sie, denn er fühlt sie, er 
empfindet sie, und ist sich bewußt, wie kräftig sie wirke«. A different point of view is put 
forward by Pfenninger, see [Pfenninger]: Sokratische Unterhaltungen (= note 128), 475-485. 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


70

ship between aisthesis and serenity through the internal testimony is for Kemme the key 
to solve the riddle of Baumgarten’s farewell. For Baumgarten’s trustful serenity in death 
could well stem from the ›aisthetic‹ approach through which he perceives with utmost 
certitude the truth of his belief151 after years of intense meditations in the training ground 
of illness.152 While the dying Baumgarten proves to be unfaithful to the logos of philoso-
phy and theology, therefore, he never repudiates his allegiance to aisthesis.

As is known, the tradition of spiritual aisthesis has lately been taken into consideration 
for its indirect influence on Baumgarten’s foundation of aesthetics as the science of  
sensate knowledge153. From what has been discussed above, it is now clear that this  
doctrine played a much more direct role in Baumgarten’s theological thought154, thus 
elucidating from a fresh perspective his acquaintance with the subject. On the other hand, 
it is interesting to notice that these two aspects are all but impermeable to each other. For 
if spiritual experience exacts transcendent gifts mediated by Scripture155, God’s presence 

Against the prejudice that serenity in death is the proof of the truth of a Christian’s and a 
philosopher’s system of thought and faith, Pfenninger argues that the dying are serene if they 
return not to truth as such, but to all that seemed truest to them when they reflected in all 
sincerity; yet, sincerity is not incompatible with error. From this perspective, Baumgarten’s 
last statements are a return to the religion he had sincerely cultivated from his infancy, but 
cannot be considered as the decisive proof of the truth of Christian religion. Pfenninger’s 
conclusion is that the demonstration of demonstrations about the truth of Christian religion 
is not serenity in death, but the number and weight of the fruits of faith, love, and hope. 

151 Spiritual aisthesis thus seems to be crucial in order for faith to go from the truth of divine 
teachings (notitia) to trust (fiducia), in which the will is also involved. Not by chance, spiritual 
aisthesis was tightly connected with living knowledge, a kind of knowledge specifically aimed 
at action, see for example Budde: Institutiones theologiae dogmaticae (= note 140), 75. On the 
link between living knowledge and aisthesis in Budde, see Schwaiger: »Alexander Gottlieb 
Baumgartens Begriff der Religion« (= note 20), 443.

152 From this point of view, Baumgarten’s everyday reflections on Jesus’ sayings are as much spiri-
tual exercises as they are also ›aisthetic‹ exercises. The outcome of such ›aisthetic‹ exercises 
could well be the development of those »well-trained sensory organs«, »aistheteria gegymnas-
mena«, of which Paul spoke in Heb 5:14 – a passage which was frequently cited in the debate 
on spiritual aisthesis. On a different level, Trop has suggested the possible relation between the 
tradition of spiritual askesis and the aesthetic exercises with which Baumgarten deals at the 
beginning of his Aesthetica. See Gabriel Trop: »Aesthetic Askesis. Aesthetics as a Technology of 
the Self in Alexander Gottlieb Baumgarten«. In: Das achtzehnte Jahrhundert 37/1 (2013), 56-73.

153 See Grote: »Pietistische aisthesis und moralische Erziehung« (= note 135); Grote: The Emer-
gence of Modern Aesthetic Theory (= note 53), in particular ch. 2; Schwaiger: »Alexander Gott-
lieb Baumgartens Begriff der Religion« (= note 20), 443-444. 

154 I will return to this issue in a future essay. Suffice to say that while August Hermann Francke 
insisted on the importance of this doctrine for biblical hermeneutics (see Grote: »Pietistische 
aisthesis und moralische Erziehung«, = note 135), Baumgarten primarily discusses the issue in 
a dogmatic context, with special regard to the acknowledgement of the divinity of Scripture. 

155 See Baumgarten: Gedanken über die Reden Jesu, vol. I (= note 65), 56; and Thought n. 500 
quoted in Thiele’s announcement, Berichte der allgemeinen Buchhandlung der Gelehrten 
(= note 91), 122-123.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


71

in one’s soul cannot be perceived without appealing to the inner sense156, which is a lower 
faculty just as the aforementioned faculties of foreseeing and presaging. Divine faith  
itself, in its cognitive side, is not independent from sensibility.157 In fact, if faith can be 
implanted into the ground of the soul, as Baumgarten declares in his Gedanken158, this 
means that it can take abode in sensate representations, thereby giving rise to sensate de-
sires (sinnliche Begierden)159 and obscure instincts that claim their power over all reason.160 
The reign of aesthetics thus really stretches out up to the borders of death, though not as 
a theoretical province of erudition, but as the practical dimension of Empfinden.161 In 
Empfinden, therefore, converge both the new thrust towards the values of sensibility and 
the experimental trust of Lutheran faith, which Baumgarten, turning to Thiele, also  
expresses in his very last words.162 

Indeed, as recent research has pinpointed, Baumgarten’s engagement as an Enlighten-
ment thinker cannot be parted from his Pietist background.163 In the light of this broader 

156 See for example Baumgarten: Ethica philosophica (= note 27), § 44. On the definition of inner 
sense, see Baumgarten: Metaphysics (= note 25), § 535. See Maximiliano Hernández Marcos: 
»El sentido interno. Tópica natural de la invención en A. G. Baumgarten«. In: Philosophica 44 
(2014), 65-91.

157 This is very clear in the anonymous author of the aforementioned Betrachtung der Gelehrsam-
keit (= note 124).

158 Baumgarten: Gedanken über die Reden Jesu, vol. I (= note 65), 88; 191; 202; Thiele: »Vorbe-
richt« (= note 96), viii, n. 844; Baumgarten: Ethica philosophica (= note 27), §§ 49 and 242; 
Baumgarten: Praelectiones theologiae dogmaticae (= note 101), § 92; for the ground of the soul 
as the collection of obscure perceptions in the soul, see Baumgarten: Metaphysics (= note 25), 
§ 511. See Hans Adler: »Fundus Animae – Der Grund der Seele. Zur Gnoseologie des Dunk-
len in der Aufklärung«. In: Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesge-
schichte 62 (1988), 197-220; Hans Adler: Die Prägnanz des Dunklen. Hamburg 1990, 39 sq.

159 Baumgarten: Gedanken über die Reden Jesu, vol. I (= note 65), 191. 
160 See note 116. The possible rooting of faith in obscure knowledge is essential to reject the Ca-

tholic doctrine of implicit faith, viewed as a justification for total ignorance, see Baumgarten: 
Gedanken über die Reden Jesu, vol. I (= note 65), 88. On the tradition of fides implicita, see at 
least Georg Hoffmann: Die Lehre von der fides implicita. Vom Ende des Reformationszeitalter bis 
zur Gegenwart. Leipzig 1909.

161 On Baumgarten’s plea to God to overcome his insensibility (Fühllosigkeit; Unempfindlichkeit) 
towards the actions of grace, see Baumgarten: Gedanken bei den Reden Jesu, vol. II (= note 70), 
16. In this sense, aesthetics seems to be essential not only for a popularization of medical 
knowledge or as a basis for psychological cures (Zelle: »Sinnlichkeit und Therapie«), but also 
as a viaticum for a Christian death. On the problem of Empfinden and Empfindsamkeit in re-
lation to its religious root in the German Enlightenment, see the classical works Gerhard 
Sauder: Empfindsamkeit, vol. I: Voraussetzungen und Elemente. Stuttgart 1974; Hans-Georg 
Kemper: Deutsche Lyrik der frühen Neuzeit, vol. VI/1: Empfindsamkeit. Tübingen 1997.

162 Thiele: »Vorbericht« (= note 96), vii: »Nun wird mein Herr Christus bald kommen«. See also 
Meier: Baumgartens Leben (= note 1), 31.

163 Ursula Niggli: »Einleitung«. In: Alexander Gottlieb Baumgarten: Vorreden zur Metaphysik. 
Ed. Ursula Niggli. Frankfurt am Main 1999, xxix ; Schwaiger: Alexander Gottlieb Baumgarten 
(= note 116), 27-29; 116; Schwaiger: »Alexander Gottlieb Baumgartens Begriff der Religion« 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


72

identity, the charge of inconsistency levelled by his detractors must be downgraded. On 
closer inspection, Baumgarten’s last statements provide dramatic evidence to a number of 
theses which have long since belonged to his thought. Bewilderment aroused in his con-
temporaries, however, cannot be dismissed as a mere misunderstanding, but rather betrays 
the intellectual stakes of that farewell. For at play in it are not only personal issues or, 
worse, the ravings of a delirious mind, but an array of far-reaching discourses of that age, 
ranging from ethics to medicine, from aesthetics to theology. In this sense, Baumgarten’s 
death contributes to laying bare, well beyond the biographical plane, the frictions present 
in the reconfiguration of the relationships between reason and its boundaries in the mid-
dle of the German eighteenth century. 

Alessandro Nannini, ICUB – University of Bucharest

(= note 20). Bezold only hints at the Pietist background as the possible context of Baumgarten’s 
last statements, see Bezold: »Baumgartens Tod« (= note 22), 23. 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


73

Vom Konversationslexikon zur Enzyklopädie
Das Zedlersche Universal-Lexicon im Wandel seiner Druckgeschichte.

The Universal-Lexicon does not simply equal the Universal-Lexicon, that is the central finding of this 
contribution. In the 23 years of its creation, it developed from being a brief universal dictionary to a 
fully-fledged encyclopaedia. Not only the content changed, but also the intentions of its creators and the 
expectations of its audience. It is, therefore, crucial for scholars utilising the ›Zedler‹ as a source to under-
stand the structural changes that occur between the letter A in 1731 and Z in 1750 and, even more so, in 
the supplements thereafter.

L’ Universal-Lexicon ne se résume pas à l’ Universal-Lexicon: telle est la conclusion centrale de cet essai. 
Au cours des 23 années de sa création, il a évolué d›un bref dictionnaire universel vers une encyclopédie à 
part entière. Non seulement le contenu mais aussi les intentions des créateurs ainsi que les attentes du 
public ont changé. Il est donc crucial pour les chercheurs d’utiliser le ‹ Zedler › comme une source per-
mettant de comprendre les changements structurels qui ont eu lieu entre la lettre A en 1731 et la lettre Z 
en 1750 et, de façon encore plus marquée, dans les suppléments suivants.

Das Zedlersche Universal-Lexicon ist eines der wichtigsten zeitgenössischen Nachschlage-
werke für die Geschichte des 18. Jahrhunderts.1 In seinen rund 289.000 Artikeln, verteilt 
auf 68 Foliobände, bietet es eine breite Palette an Informationen zu unterschiedlichsten 
Wissensbereichen. Verführerisch nahe liegt heute der Zugriff auf diese Momentaufnahme 
des enzyklopädischen Wissens von 1731-1754. Doch jeder, der sich tiefergehend mit dem 
Werk befasst, erkennt schnell, dass es sich um einen Flickenteppich an Wissensbausteinen 
von sehr unterschiedlichem Tiefgang und Qualität handelt. Gerade diese inhaltliche wie 
formelle Pluralität, die im Universalitätsanspruch eines Werkes angelegt ist, das über 30 
Wissensgebiete auf sich vereinen möchte2, ermöglicht einen unmittelbaren Einstieg in das 
Buchwissen seiner Zeit. Durch Verweise auf seine Quellen und weitere Literatur führt es, 
wenn auch auf einem verschlungenen Pfad, durch den sonst beinahe undurchdringlichen 
Dschungel zeitgenössischer Druckwerke.

Deutlich erleichtert wurde der Zugriff auf dieses »Buch über Bücher«3 durch dessen 
digitale Erschließung. Bereits 2001 wurden die Buchseiten von der Bayerischen Staatsbi-
bliothek als Bilddaten erfasst und erzielen seitdem immens hohe Zugriffszahlen.4 Durch 
die nachfolgende inhaltliche Erschließung in einem Kooperationsprojekt zwischen der 

1 Johann Heinrich Zedler (Hg): Grosses vollständiges Universal-Lexicon aller Wissenschaften und 
Künste […]. 68 Bde., Halle, Leipzig 1731/32-1754. Nachweise im Folgenden im Text mit »Lem-
ma« (Band, Spalte von-bis).

2 Ulrich Johannes Schneider: Die Erfindung des allgemeinen Wissens: enzyklopädisches Schreiben 
im Zeitalter der Aufklärung. Berlin 2013, 39.

3 Ebd., 113.
4 Nico Dorn, Lena Oetjens, Ulrich Johannes Schneider: »Die sachliche Erschließung von Zed-

lers ›Universal-Lexicon‹. Einblicke in die Lexikographie des 18. Jahrhunderts«. In: Das acht-
zehnte Jahrhundert 32 (2008), 96-125, hier: 101.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


74

Herzog August Bibliothek Wolfenbüttel und der Bayerischen Staatsbibliothek München 
von 2004 bis 2007 entstand auch der Webauftritt Zedler-Lexikon.de.5 Diese Webseite er-
möglicht nicht nur die gezielte Suche nach spezifischen Lemmata, sondern auch den 
thematischen Einstieg gegliedert nach 13 verschiedenen Wissensbereichen. Die Zedler-
Forschung hat von dieser Erschließung sehr profitiert, was sich nicht zuletzt in einer 
Reihe neuer Beiträge zum Universal-Lexicon und einer lebhaften Forschungsdiskussion 
verdeutlicht.6

Vor allem zwei Fragen haben eine durchaus hitzige Debatte entfacht: Erstens ist dies 
die Frage nach den größtenteils anonym gebliebenen Autoren der Artikel. Während bei-
spielsweise Ines Prodöhl davon ausgeht, dass nur ein sehr kleiner Personenkreis rund um 
die drei bekannten Redakteure Jakob August Franckenstein (1731-1732), Paul Daniel 
Longolius (1733-1735) und Carl Günther Ludovici (1739-1754) die Kompilation des Inhalts 
bewerkstelligte7, forcieren andere Forscherinnen und Forscher ein großes und in dynami-
schen Wechsel stehendes Redaktionsteam.8 Vor allem Katrin Löffler unterstrich die Rolle 
von externen Beitragenden und deren Einsendungen bei den geographischen Artikeln 
sowie den Personenartikeln.9 Gleichzeitig stellt sie die mehr oder weniger konstanten und 
bezahlten Fachredakteure überzeugend als promovierte Gelehrte ohne hochdotierte Pro-
fessur dar.10 Plausibel erscheint es dennoch, wie Löffler weiter anführt, dass zumindest die 
Supplementbände von nur wenigen Mitarbeitern, wenn nicht gar durch den langjährigen 
Redakteur Carl Günther Ludovici allein, verfasst worden sein könnten.11

Als zweite Frage wird häufig der Arbeitsprozess und damit implizit auch die Bewertung 
des Universal-Lexicons als Quelle diskutiert. Diese rangiert dabei im Spannungsfeld zwi-
schen einer sehr kritischen Betrachtung im Sinne eines ›Großen vollständigen Universal-
Plagiats‹ bei Kaminski und Prodöhl; vor allem letztere betont, dass Zedler nie ein kohä-
rentes Werk plante.12 Dem gegenüber bemerkt Schneider, das Universal-Lexicon sei »das 
bedeutendste Monument des enzyklopädischen Schreibens im Zeitalter der Aufklärung«, 

 5 www.zedler-lexikon.de 〈08.06.2018〉.
 6 Eine Reihe kleinerer Beiträge erschien beispielsweise in: Die gesammelte Welt. Studien zu Zedlers 

›Universal-Lexicon‹. Hg. Kai Lohsträter, Flemming Schock. Wiesbaden 2013.
 7 Ines Prodöhl: »›Aus denen besten Scribenten‹. Zedlers ›Universal Lexicon‹ im Spannungsfeld 

zeitgenössischer Lexikonproduktion«. In: Das achtzehnte Jahrhundert 29 (2005), 82-94, hier: 88.
 8 Vor allem betont dies Christine Haug: »Das ›Universal-Lexicon‹ des Leipziger Verlegers Johann 

Heinrich Zedler im politischen Konfliktfeld zwischen Sachsen und Preußen«. In: Leipziger 
Jahrbuch zur Buchgeschichte 16 (2007), 301-331, hier: 313. Ebenfalls von einem größeren Redak-
tionsteam gehen unter anderem aus: Kai Lohsträter: »Periodische Presse und Enzyklopädie. 
Friedrich Wilhelm Kraft und Zedlers Musen«. In: Die gesammelte Welt (= Anm. 6), 41-72, bes. 
60-68, sowie Schneider (= Anm. 2), 106.

 9 Katrin Löffler: »Wer schrieb den Zedler? Eine Spurensuche«. In: Leipziger Jahrbuch zur Buch-
geschichte 16 (2007), 265-284, hier: 265.

10 Ebd., 272.
11 Ebd., 271.
12 Nicola Kaminski: »Die Musen als Lexikographen. Zedlers ›Großes vollständiges Universal-Le-

xicon‹ im Schnittpunkt von poetischem, wissenschaftlichem, juristischem und ökonomischem 
Diskurs«. In: Daphnis 29 (2000), 649-693, hier: 679-680; Prodöhl (= Anm. 7), 83.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


75

wobei die Praxis des sogenannten »Ausschreibens« als »europäische Kulturtechnik« auf-
gefasst wird.13 Dierse wertet das Werk ebenfalls positiv und schreibt, dass dieses »an 
Umfang, aber auch an Genauigkeit alle anderen lexikalischen Unternehmungen 
übertraf.«14 Jene Debatte reicht zurück bis in die zeitgenössischen Auseinandersetzungen 
im sogenannten Verlegerstreit zwischen Johann Heinrich Zedler, Thomas Fritschs Erben 
und Johann Gottlieb Gleditsch, ein Konflikt, der von der Forschung bereits vielerorts 
intensiv behandelt wurde.15 Die Frage dreht sich dabei, im zeitgenössischen wie im For-
schungsdiskurs, nicht nur um die rechtliche, ökonomische und poetische Legitimation16 
des Aus-, Ab- und Umschreibens von bestehendem Buchwissen, sondern auch um die 
erbrachte Eigenleistung der Verfasser und Redakteure, die vom stupiden Plagiat bis zur 
hochwertigen Kompilation reichen können.

Für eine endgültige Beantwortung dieser und weiterer Fragen reicht die bisherige in-
haltliche Untersuchung des Universal-Lexicons kaum aus. So schätzen Dorn, Oetjens und 
Schneider, dass keineswegs mehr als 1.000 der 289.000 Einträge tiefergehend inhaltlich 
analysiert wurden.17 Wenn auch in den letzten Jahren weitere wichtige Beiträge erschienen 
sind, so ist nicht anzunehmen, dass dieses enorm umfangreiche Werk auch nur annähernd 
vollständig inhaltlich analysiert wurde.18

Da die inhaltliche Analyse der Lexikonartikel ein Desiderat darstellt, dem in den 
nächsten Jahren wohl weiter nachgekommen werden wird, weil auch dessen Bedeutung 
als »Realien-Fundgrube«19 beziehungsweise als »Nachschlagewerk für das 18. Jahrhundert«20 
für die Konsultation durch Historiker und Historikerinnen aus verschiedenen Fachberei-
chen anhält, ist eine umfassende Quellenkritik des Gesamtwerkes umso wichtiger. Diese 
muss danach fragen, was es denn bedeute, einen Artikel aus dem Zedlerschen Universal-
Lexicon als historische Quelle heranzuziehen und in welcher Form die wechselvollen 
Entstehungsbedingungen den Inhalt beeinflussten.

Wenn auch eine allgemeine Quellenkritik dieser Textgattung und ihrer Beziehung zu 
anderen Text- und Wissensformen bereits erarbeitet wurde, wie bei Schneider21, bleibt der 
›Zedler‹ als spezifische Quelle nach wie vor noch nicht hinreichend bestimmt. Begründet 
liegt dies im Fehlen eines umfangreichen Archivs zum Universal-Lexicon, wie solches 
beispielsweise zu seinem berühmten französischen Pendant vorhanden ist.22 Obwohl die 
Biographie des Verlegers Johann Heinrich Zedler durch den Schriftsteller Gerd Queden-
baum 1977 in seinen Grundzügen skizziert und durch wichtige Grundlagenarbeit im 

13 Schneider (= Anm. 2), 9.
14 Ulrich Dierse: »Encyclopédie«. In: Handbuch Europäische Aufklärung. Begriffe – Konzepte – 

Wirkung. Hg. Heinz Thoma. Stuttgart, Weimar 2015, 139-149, hier: 140.
15 Beispielsweise bei Haug (= Anm. 8), 303-306; Kaminski (= Anm. 12), 662-664.
16 Behandelt bei Kaminski (= Anm. 12).
17 Dorn, Oetjens, Schneider (= Anm. 4), 97.
18 Diese Einschätzung teilen Kai Lohsträter, Flemming Schock: »Die gesammelte Welt. Studien 

zu Zedlers ›Universal-Lexicon‹: Einführung«. In: Die gesammelte Welt (= Anm. 6), 1-18, hier: 6.
19 Kaminski (= Anm. 12), 649.
20 Prodöhl (= Anm. 7), 82.
21 Schneider (= Anm. 2), 21-39.
22 Ebd., 75.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


76

Stadtarchiv Leipzig von Carla Calov weitgehend bestätigt wurde, verbleiben hier viele 
offene Fragen.23 Wie hat der Verlegerstreit mit Fritsch und Gleditsch um Patentrechte 
und Plagiatsvorwurf die inhaltliche Gestaltung des Werkes beeinflusst? Inwiefern spiegelt 
sich der mehrfache Wechsel des Druckorts besonders in den Anfangsjahren im Werk 
wider? Wie haben sich ökonomische und inhaltliche Zielsetzungen in der über 20-jäh-
rigen Entstehungszeit unter verschiedenen Herausgebern verändert? Hat das Universal-
Lexicon eine Wandlung vom Konversationslexikon zu einer Enzyklopädie vollzogen, wie 
diese ab der Mitte des Jahrhunderts zunehmend en-vogue wurden?24

Wie Lohsträter und Schock überzeugend darlegen, muss der Entstehungskontext des 
Universal-Lexicons aufgrund der schlechten Quellenlage wohl überwiegend textimmanent 
erschlossen werden.25 Diesem Grundgedanken folgt auch der anschließende Beitrag, je-
doch nicht auf einer semantisch-inhaltlichen Ebene, sondern auf einer Metaebene beste-
hend aus Seitenzahlen, Artikellängen und Verweishäufigkeiten, jeweils projiziert auf den 
zeitlichen Verlauf von 1731 bis 1754. Wie sich zeigt, bilden sich in diesen Metadaten 
Strukturen ab, die in enger Verbindung mit der wechselvollen Entstehungsgeschichte des 
Werkes stehen. Die daraus resultierenden Beobachtungen liefern nicht nur neue Hinweise 
in Bezug auf die offenen Fragen der Forschung, sondern zeigen, dass das Universal-Lexicon 
zwei verschiedene Konzepte systematisch in sich vereint: das, eines knappen Konversa-
tionslexikons und das, einer umfangreichen Enzyklopädie. Zwischen den Artikeln von »A« 
bis »Z« liegen demnach nicht nur über 20 Jahre, und mehr als 100.000 Spalten, sondern 
auch ein Wandlungsprozess, der die Ausrichtung des Werkes erheblich veränderte.

Methode der Datenerhebung

Die für diese Auswertung erhobenen Metadaten wurden in drei Arbeitsschritten, die von 
automatisch über teilautomatisch zu manuell reichen, erfasst. Anlass dafür war der Bedarf 
einer umfangreichen Quellenkritik, sowohl des Werkes an sich als auch seiner digitalen 
Repräsentation auf der Webseite Zedler-Lexikon.de.26

23 Gerd Quedenbaum: Der Verleger und Buchhändler Johann Heinrich Zedler 1706-1751. Ein Buchun-
ternehmer in den Zwängen seiner Zeit. Ein Beitrag zur Geschichte des deutschen Buchhandels im 
18.  Jahrhundert. Hildesheim u. a. 1977; Carla Calov: »Quellen zu Johann Heinrich Zedler und sei-
nem Lexikon im Stadtarchiv Leipzig«. In: Leipziger Jahrbuch zur Buchgeschichte 16 (2007), 203-244.

24 Der Begriff ›Enzyklopädie‹ bezeichnet hier enzyklopädische Lexika, eine Bedeutung, die sich ab 
der Mitte des 18. Jahrhunderts durch die Vorbildwirkung der Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné 
des sciences, des arts et des métiers entwickelte. Die ältere und weiter parallel bestehende Bedeutung 
von ›Enzyklopädie‹ als systematische Wissensordnung trifft auf das Universal-Lexicon nicht zu. 
Auch wenn die zunehmende Verwendung von Verweisartikeln sowie die Verweise innerhalb der 
Artikel durchaus die Versuche einer nachträglichen Systematisierung aufweisen, lässt das Univer-
sal-Lexicon eine explizite Systematik in Form von Wissensbäumen oder -tabellen vermissen. Vgl. 
hierzu ausführlich Ulrich Dierse: Enzyklopädie. Zur Geschichte eines philosophischen und wissen-
schaftstheoretischen Begriffs. Bonn 1977 (= Archiv für Begriffsgeschichte. Supplementheft, 2), 52-73.

25 Lohsträter, Schock (= Anm. 18), 4.
26 Dieser Bedarf ergab sich durch die laufende Dissertation des Verf.s, die sich im Rahmen einer 

Untersuchung des Berufs- und Arbeitsbegriffs in frühneuzeitlichen Enzyklopädien unter ande-
rem mit dem Zedlerschen Universal-Lexicon befasst.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


77

Sämtliche nachfolgenden Daten stammen von dem genannten Webauftritt und  
stützen sich ausschließlich auf die frei zugänglichen und für jedermann überprüfbaren 
Metadaten. Ausgangspunkt für die Datenaufbereitung war die Suchfunktion von Zedler-
Lexikon.de, die weit mehr zu bieten hat, als nur die Abfrage nach einzelnen Suchbegriffen. 
Vielmehr kann dieses Suchfeld für das gezielte Auslesen einiger bis dato unterschätzter 
Metadaten dienen.

Lässt man das Suchfeld auf der Webseite leer und startet damit eine Abfrage, so werden 
289.139 Artikel als Treffer angezeigt. Dabei handelt es sich in der Tat, wie der Abgleich mit 
den publizierten Ergebnissen von Dorn, Oetjens und Schneider sowie der älteren Sekun-
därliteratur zeigt, um weitgehend sämtliche (bekannte) Artikel im Universal-Lexicon, die 
in der Forschung meist mit rund 284.000 oder fast 300.000 angegeben werden.27 Mit der 
Suchspezifikation »auch Verweise« erzielt die Suche 560.617 Treffer, was abzüglich der 
Artikel 271.478 Verweislemmata ergibt, die in der digitalen Repräsentation des ›Zedlers‹ 
erfasst wurden.28

Wird die Suche auf einzelne Bände eingeschränkt, so lassen sich nach dem obigen 
Prinzip die Anzahl der Artikel und Verweise pro Lexikonband ermitteln, was beispiels-
weise den unten aufgeführten zeitlichen Verlauf von durchschnittlicher Artikellänge und 
Artikel-Verweis-Verhältnis über die gesamte Laufzeit des Lexikons ermöglicht. Lediglich 
die vier Supplementbände lassen sich über dieses Verfahren nur auf Umwegen ermitteln, 
da hier scheinbar ein technisches Problem bei der Suchfunktion vorliegt.29

Neben diesem ersten Schritt lassen sich jedoch nicht nur Summen von Trefferzahlen 
über die Suchfunktion ermitteln. Tatsächlich bilden die 289.139 Treffer der Suche eine 
Lemmataliste, die neben dem Titel des Artikels auch noch die Länge, die Bandnummer 
und die Seitenzahl wiedergibt. Anstatt nun in einem manuellen Verfahren durch über 
11.000 Seiten mit je 25 Treffern zu navigieren, ermöglicht ein selbst verfasstes Abfrage-
skript30 die gesamte Trefferliste nicht nur zu speichern, sondern auch in eine strukturier-
te Tabelle mit den Spalten ›Kurztitel‹, ›Volltitel‹, ›Bandnummer‹, ›Seite‹ und ›Länge‹ zu 
übertragen. Diese Artikeltabelle ermöglicht es, über Filterfunktionen auch die noch feh-
lenden Beiträge aus den einzelnen Supplementbänden abzurufen und zu zählen. Ebenso 
können damit die vorher genannten Suchabfragen validiert werden und detailliertere 
Auswertungen über die Verteilung und Länge der Artikel werden realisierbar.

27 Dorn, Oetjens, Schneider (= Anm. 4), 99; Schneider (= Anm. 2), 9; Lohsträter, Schock 
(= Anm. 18), 2.

28 Auf der Informationsseite von Zedler-Lexikon.de ist von 284.000 Artikeln und 276.000 Verwei-
sen die Rede. Auch die Summe der kategorisierten Artikel ergibt 284.135. Hier wurden hin-
gegen 289.139 Artikel und 271.478 Verweise mittels der Suchfunktion ausgelesen. Weshalb auf 
der Informationsseite offenbar 5.000 Artikel den Verweisen zugerechnet wurden, bleibt unklar 
〈https://www.zedler-lexikon.de/index.html?c=zedlerinfo&l=de〉 [12.02.2019].

29 Anstatt die Suche auf die einzelnen Supplementbände einzuschränken, wird stattdessen immer 
die Gesamtheit aller 68 Bände durchsucht.

30 Dieses Skript wurde in Python 3.6 verfasst und vom Verfasser spezifisch für diesen Anwen-
dungsfall erstellt.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


78

Der dritte Schritt, die Überprüfung der gedruckten Seitenzahlen, erfolgte hingegen 
ausschließlich manuell. Der Anlass hierzu war gegeben, da für die Zitation stets die 
Druckseite (Paginierung) benötigt wird, in der Suchabfrage aber eine digitale Seitenzahl 
(Nummer des Scanbildes) vergeben wurde. So findet sich beispielsweise der Artikel zur 
Pflanze »Digitalis« im Band VII laut der Suchfunktion auf der digitalen Seiten 472. Auf 
diesem Scanbild ist wiederum die Paginierung 901 und 902 aufgedruckt. Um hier eine 
Konkordanz zwischen der digitalen Seitenzählung und der Druckseite zu erstellen, wurde 
manuell die erste gezählte Inhaltsseite eines jeden Bandes ausfindig gemacht und erfasst.31 
Wäre die Seitenzählung im ›Zedler‹ konsistent, so ließe sich nun mit der jeweils ersten 
Inhaltsseite zwischen den gedruckten Nummerierungen und den digitalen Scanseiten hin 
und her rechnen.32 Stattdessen hat jedoch gerade die Analyse der hier auftretenden Inkon-
sistenz in der Seitenzählung, Einblicke in die Schwierigkeiten des Druckbetriebs und eine 
positive Quellenkritik des Digitalisierungsprojekts aufgezeigt.

Druck und Paginierung

Die Analyse der Seitenzählung wies auf teils erhebliche Abweichungen zwischen der 
Zählung und der Anzahl der Scanbilder hin. Dabei kam es sowohl vor, dass Seiten ent-
sprechend der Paginierung fehlten oder dass diese auch mehrfach gezählt wurden.33 Zu-
vorderst lag hier der Verdacht nahe, dass bis dato unbekannte Probleme bei der Digita-
lisierung des Werkes aufgetreten sein könnten. Immerhin erscheint es nicht unmöglich, 
dass Seiten beim Scan nicht erfasst oder doppelt erfasst wurden. Eine nähere Analyse der 
Ursache der Abweichung zeigte jedoch schnell, dass die im Erschließungsprojekt erfolgte 
Überprüfung der vorhandenen Digitalisierung und Meldung von Doppelungen im Scan 
nach München offenbar vorbildlich funktionierte.34 Eine punktuelle Überprüfung der im 
Digitalisat scheinbar ›fehlenden‹ Seiten anhand der Druckexemplare im Interdisziplinä-
ren Zentrum für die Erforschung der Europäischen Aufklärung (IZEA) zeigte, dass diese 
tatsächlich bereits im Original ›fehlen‹. In der gesamten weiteren Analyse ergab sich auch 
kein stichhaltiger Hinweis für eine Abweichung von Digitalisat und Original, womit die 
digitale Quellenkritik der Version auf Zedler-Lexikon.de gesamt eine gute Qualität be-
scheinigt.

31 Diese erste Inhaltsseite beendet damit den Paratext aus Titelblatt, Vorwort und Dedikation 
und stellt immer die erste gezählte Seite dar. Bei immerhin 46 der 68 Bände befindet sich diese 
erste Inhaltsseite immer auf Scanseite 14, jedoch schwankt diese bei den anderen Bänden durch 
unterschiedlich lange Paratexte.

32 Auch für diese Berechnungen wurde ein Python-Skript verwendet, wobei diese Kalkulation 
auch einfach analog möglich ist. Die Formel beinhaltet dabei die Druckseite (s), die digitale 
Seite (d) und die Position der ersten Inhaltsseite (p) und lautet wie folgt: s = 1 + (d – p) × 2.

33 Hierfür wurde nach der in Anm. 32 genannten Formel jeweils die letzte gedruckte Seitenzahl 
errechnet und dieser Erwartungswert mit der tatsächlich aufgedruckten Seitenzahl abgeglichen, 
der daraus entstehende Differenzwert wurde als Abweichung analysiert.

34 Dorn, Oetjens, Schneider (= Anm. 4), 101, Fn. 22.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


79

Stattdessen zeigte die Frequenz der Abweichungen in der Paginierung im Hinblick auf 
die Erscheinungsjahre der Bände ein eindeutiges Muster.35 Wie in Abb. 1 ersichtlich, 
entfallen die massiven Schwankungen vor allem auf die Frühphase des Lexikons von 
1731-1738. Ab 1739 verschwinden diese Abweichungen beinahe völlig. Die intensivste 
Phase des Verlegerstreits von 1731-1736 war mit einem mehrfachen Wechsel des Druckorts 
zwischen Leipzig, Delitzsch und Halle verbunden. Dies resultierte bekanntlich in einem 
großen finanziellen wie zeitlichen Aufwand und erforderte teilweise das Neusetzen der 
Druckvorlagen.36 In dieser unübersichtlichen Phase kam es offenbar zu größeren Proble-
men im Druck: 1731/32 wurden rund 100 Seiten ausgelassen, 1733 gar 180. Auch danach 
kam es bis 1739 häufig zu Schwankungen von rund 50 Seiten.37

Wie manifestieren sich diese Schwankungen jedoch im Universal-Lexicon? Die Ursa-
chen für die Abweichungen sind verschieden, ebenso die Lösungen der Drucker. Nach-
folgend werden exemplarisch die Abweichungen in den Bänden I, II und V untersucht. 
Die erhebliche Abweichung im ersten Band geht vor allem auf Druckseite 1375 zurück 
(Abb. 2). Hier wurde in der rechten Spalte mit »1376 …1472« eine Auslassung in der  
Seitenzählung von 96 Seiten vorgenommen. Obwohl diese Auslassung nicht erkennbar 

35 Die 1735 erschienen Bände 13 und 14 wurden wegen Zedlers Konkurs verpfändet und mussten 
1739 neu gedruckt werden. Für alle folgenden Darstellungen konnten für diesen Zeitraum nur 
die Neudrucke von 1739 verwendet werden, dies verändert den generellen Trend jedoch nicht. 
Zu den Neudrucken s. Prodöhl (= Anm. 7), 88, Fn. 32. – Die Diagramme der Abb. 1, 4 und 4 
basieren auf den Zahlen, die in Tab. 1 im Anhang zusammengestellt sind.

36 Dorn, Oetjens, Schneider (= Anm. 4), 108. Von den damit verbundenen Schwierigkeiten 
schrieb schon Quedenbaum (= Anm. 23), 78.

37 Die tatsächlichen Schwankungen könnten hierbei sogar noch größer sein als festgestellt, da 
Seiten, die doppelt gezählt wurden und Seiten, die ausgelassen wurden, sich in dieser Rech-
nung gegenseitig aufheben.

Abb. 1: Abweichung der Seitenzählung (selbsterstelle Abbildung).

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


80

mit fehlenden Lemmata verbunden ist, weisen mehrere Indikatoren eindeutig auf die 
Verbindung verschiedener Bögen hin: So zeigt der Wechsel der Bogensignatur auf diesem 
Blatt von den Buchstaben »Yyyy 2, Zzzz2« zum nächsten Blatt »Aaaaa« an, dass die Aus-
lassung exakt am Ende eines Alphabet-Bogens vorgenommen wurde. Das deutlich engere 
Schriftbild auf den Folgeseiten gegenüber den hier großzügigen Aussparungen zwischen 
den einzelnen Artikeln, weist ebenso wie der wesentlich größere Fußsteg in diese Rich-
tung.38 Dabei wurde der Bogen, auf dem die Auslassung erfolgte, eindeutig später ge-
druckt, als der ihm in der Zählung nachfolgende Bogen, was die korrekte Kustode und 
die vorgenommene Korrektur in der Seitenzählung bestätigen. An dieser Stelle erfolgte 
also durch die Störung und Unterbrechung des Drucks die Zusammenführung zweier, 
voneinander unabhängig gedruckter Bestandteile. 

Im zweiten Band des Lexikons lässt sich keine derart eindeutige Intention attestieren. 
Hier findet sich beispielsweise auf der Scanseite 1130 noch die Paginierung 2209/2210, auf 
der Verso-Seite des Blattes wechselt die Paginierung jedoch um 16 Seiten zurück auf 
2194/2195. Dies hat zur Folge, dass die Druckseiten 2194 bis 2210 im zweiten Band doppelt 
vergeben sind und zwar auf Seiten mit unterschiedlichem Inhalt. Dieser Umstand hält 
auch für die korrekte Zitation des Werkes unerwartete Fallstricke bereit.

Wiederum eine andere Fehlerquelle findet sich im fünften Band. Hier wurden auf den 
Scanseiten 712-721 und 726-805 jede Spalte nicht mit einer Paginierung versehen, sondern 
mit jeweils zwei, also gesamt vier Seitenzahlen pro Scanseite (Abb. 3). Ob dies planvoll 
geschah, um eine ähnliche Auslassung wie im ersten Band zu vermeiden, oder dies 

38 Der Fußsteg bezeichnet den Abstand der letzten Zeile zur Blattunterkante. Dieser Abstand 
beträgt auf Seite 1376/1472 5,80 cm, auf Seite 1474 hingegen nur 3,30 cm und bildet auf der 
aufgeschlagenen Doppelseite eine deutliche Stufe. Diese Überprüfung fand ebenfalls an den 
gedruckten Originalausgaben in der Bibliothek des IZEA statt.

Abb. 2: Auslassung der Paginierung Seite 1375. Zedler-Lexikon.de, Universal-Lexicon, Bd. 1, 1731/32, 1375.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


81

schlichtweg einen Irrtum darstellt, ist schwer zu beurteilen. Auffällig ist, dass sowohl der 
Beginn als auch das Ende der Doppelzählung innerhalb eines Alphabet-Bogens (Einmal 
auf Blatt »C«, einmal auf Blatt »T«) erfolgen, was einen Irrtum bei der Zusammenführung 
wie oben unwahrscheinlich macht und eher ein planvolles Vorgehen – vielleicht zur 
Überbrückung einer ähnlichen Lücke? – nahelegt.

Es zeigt sich also mit Blick auf den Verlauf der Abweichungen in Abb. 1, dass sowohl 
Seiten ausgelassen wurden (negative Abweichung) als auch Nummerierungen doppelt 
vergeben wurden (positive Abweichung) und dies vor allem die turbulente Anfangsphase 
des Universal-Lexicons von 1731-1738 widerspiegelt. Zedler selbst schreibt im Vorwort des 
19. Bandes (1739) sogar, dass man bisher »einen Band in sechs und mehrern, ja so gar 
auswärtigen Buchdruckereyen hat setzen und abziehen lassen müssen«, ein Umstand, der 
nun behoben sei.39 Mit der Übernahme der Redaktion durch den Philosophieprofessor 
Carl Günther Ludovici, durch die Absicherung der Finanzierung durch den Kaufmann 
Johann Heinrich Wolff und aufgrund der Zentralisierung des Drucks in Leipzig, setzte 
also eine Verstetigung und Stabilisierung der Produktion ein, die sich auch in einem 
Anstieg der Druckqualität widerspiegelt.

Verweise und Artikellängen

Ähnliche Wandlungsprozesse zeigen sich auch bei einer Analyse der Verweise und Arti-
kellängen. Bei den hier untersuchten Verweisen handelt es sich um eigene Einträge bzw. 
Lemma, die lediglich auf andere Artikel weiterleiten. Verweise im Text eines Artikels 

39 Johann Heinrich Zedler: »Nöthiger Vorbericht. zu dem XIXten und den folgenden Theilen 
dieses Grossen Universal-Lexicons«. In: Zedler: Universal-Lexicon (= Anm. 1), Bd. 19 (1739), 
unpag. [digitalisierte S. 14-21, hier: 16].

Abb. 3: Doppelte Paginierung Seite 1393. Zedler-Lexikon.de, Universal-Lexicon, Bd. 5, 1733, 1393

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


82

werden damit jedoch nicht erfasst.40 Ein Beispiel für ein solches Verweislemmata ist der 
Eintrag »Studierende« (40, 1198) mit dem Vermerk: »Studierende, siehe Student«. Die 
generelle Zunahme der Verweise von 0,3 Verweisen pro Artikel 1731/32 auf 1,9 Verweise 
pro Artikel 1751 (Abb. 4), kann hier teilweise dadurch erklärt werden, dass ein Verweis auf 
bereits bestehende Bände (von Z auf A) wohl attraktiver war, als auf solche, die erst ge-
schrieben werden mussten (von A auf Z).

Bemerkenswert in Abb. 4 ist die Spitze von 1745 bis 1747 sowie der Rückgang der 
Verweise bei den Supplementbänden, die ja gerade versäumte Verweise vom Anfang des 
Alphabets nachholen könnten.41 Es erscheint hier tatsächlich plausibel, dass eine der 
Hauptaufgaben Ludovicis ab 1739 die Erstellung solcher Verweise war. Im Vorwort zum 
ersten Supplementband merkt Ludovici nämlich an, dass allein das Erstellen dieser »Siehe-
Artickel« ihn etwa ein Viertel seiner gesamten Arbeitszeit als Redakteur gekostet hätte42, 
offenbar so viel, dass er, bei seiner selbstständigeren aber auch sicherlich arbeitsintensive-
ren Verfassung der Supplementbände, diese Aufgabe deutlich zurückstellte.

40 Die Verweise, die sich innerhalb der Artikeltexte befinden, wurden bisher noch nicht systema-
tisch erschlossen und sind entsprechend nur an einzelnen Artikeln zu überprüfen. Zu deren 
Forschungspotenzial s. u., ›Ausblick‹.

41 Eine ähnliche Tendenz zeigt sich auch in absoluten Zahlen: Im Jahr 1746 erreichten die Ver-
weise mit gesamt 8.193 einen Höhepunkt, gegenüber 2.576 Verweisen 1732 und 1.953 Verweisen 
1754.

42 Carl Günther Ludovici: »Vorrede«. In: Zedler: Universal-Lexicon (= Anm. 1), Bd. 65 (1751), 
unpag. [digitalisierte S. 6-9, hier: 9].

Abb. 4: Anzahl der Verweise (selbsterstellte Abbildung).

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


83

Für die Analyse der Artikellängen wurde wiederum die Anzahl der Inhaltsseiten (ohne 
Paratexte) zur absoluten Anzahl der Artikel pro Band in Bezug gesetzt (Abb. 5). Hierbei 
zeigt sich sehr deutlich die kontinuierliche Zunahme der durchschnittlichen Artikellänge. 
War im ersten Band ein Artikel noch im Schnitt 0,1 Seiten lang und wurden somit etwa 
10  Artikel pro Seite (2 Spalten) aufgeführt, erreichte ein Artikel 1751 eine Länge von 
0,81 Seiten und somit fast 1 Artikel pro Seite. Somit erfolgt eine Zunahme der Artikellän-
ge um das bis zu zehnfache.

In der Frühphase stand das Universal-Lexicon noch stark in der Tradition der Konver-
sationslexika und Realwörterbücher. Diese werden als zentraler Referenzpunkt für das 
Universal-Lexicon auch von dem Kanzler der Universität Halle, Johann Peter Ludewig, in 
seinem Vorwort zum ersten Band genannt.43 Als ›Wörterbücher‹ hatten sie überwiegend 
die Funktion den Wortschatz zu inventarisieren und lieferten meist nur eine kurze Erklä-
rung des Worts für den alltäglichen Gebrauch.44 Zu dieser Funktion trat jedoch schritt-
weise das Bestreben hinzu, den erreichten Wissensstand in größtmöglicher Vollständigkeit 

43 Johann Peter Ludewig: »Vorrede über das Universal-Lexicon«. In: Zedler: Universal-Lexicon 
(= Anm. 1), Bd. 1 (1731), unpag. [digitalisierte S. 24-39, hier: 24-26]. Der Begriff ›Enzyklopädie‹ 
findet hier jedoch noch keine Verwendung. Zur Etablierung des ›Enzyklopädie‹-Begriffs mit 
Bezug auf enzyklopädische Lexika ab der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts s. Dierse 
(= Anm. 24), 52-54.

44 Vgl. zur Bedeutung der Konversationslexika am Beginn des 18. Jahrhunderts Schneider 
(=  Anm. 2), 39.

Abb. 5: Veränderung der Artikellängen (selbsterstellte Abbildung).

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


84

zu dokumentieren.45 In seinem Anfangsstadium dürfte sich das Universal-Lexicon noch 
vor allem aus anderen Lexika und Wörterbüchern gespeist haben, wie schon Prodöhl 
vermutete, und die Länge der Artikel damit stärker limitiert gewesen sein.46 Durch die 
Aufnahme von umfangreicheren geographischen Artikeln und Artikeln über noch leben-
de Personen ab 1739, die zunehmend von Beiträgern eingesandt wurden, erscheint eine 
Zunahme der Artikellänge ebenfalls nachvollziehbar. Was am Anfang des Werkes un-
denkbar schien, Artikel mit einem Umfang von hundert Spalten, war am Ende des Pro-
jekts nicht mehr außergewöhnlich.

Tatsächlich befinden sich die zehn längsten Artikel alle am alphabetischen Ende des 
Lexikons. Dies sind in absteigender Reihenfolge: »Wolfische Philosophie« (58, 883-1231) 
mit 349 Spalten, »Wien« (56, 31-299) mit 269 Spalten, »Wurtzen« (60, 259-487) mit 229 
Spalten, »Zerbst« (61, 1368-1585) mit 218 Spalten, »Zürich« (63, 1342-1530) mit 189 Spalten, 
»Wunder« (59, 1897-2084) mit 188 Spalten, »Syncretismus« (41, 787-968) mit 182 Spalten, 
»Zucht (Kirchen-)« (63, 822-998) mit 177 Spalten und schließlich »Zittau« (62, 1598-1767) 
mit 170 Spalten.47

Im Gegensatz dazu umfassen die zehn längsten Artikel im ersten Band nur jeweils drei 
bis vier Seiten. Von den 100 längsten Artikeln des Lexikons findet sich kein Einziger 
unter den Buchstaben »A-H« und allein 58 von ihnen stammen aus den Buchstaben  
»W-Z«. Dies zeigt zweifelsohne nicht nur eine Veränderung der konzeptionellen Ausrich-
tung hin zu einer ausführlicheren Darstellung, sondern auch eine Veränderung der redak-
tionellen Praxis mit einem eindeutigen ökonomischen Motiv. Durch den finanziellen 
Erfolg des Universal-Lexicons und die stetig fließenden Zahlungen der Pränumeranten 
und Subscribenten waren die späten Bände quasi mit einer Verkaufsgarantie versehen. Da 
die Seitenanzahl pro Band aber mit zumeist 800 bis 1000 Seiten nur unerheblich 
schwankte, hatten längere Artikel schlichtweg mehr Bände zur Folge und brachten damit 
weitere Einnahmen.48 Die Aufnahme übermäßig langer Artikel war somit eine geschickte 
Möglichkeit aus dem Verlagsprojekt noch weiteren Profit zu machen. Diese Praxis war 
aber erst dadurch möglich geworden, da Käufer nun nicht mehr nur knappe Ausführun-
gen eines Konversationslexikons erwarteten, sondern ausführliche Darstellungen einen 
Teil des Erwartungshorizonts bildeten.

45 Hanco Jürgens, Hans-Jürgen Lüsebrink: »Enzyklopädismus und Ökonomie im Aufklärungs-
zeitalter. Zur Einführung«. In: Das achtzehnte Jahrhundert 41 (2017), 197-202, hier: 199.

46 Prodöhl (= Anm. 7), 83.
47 Für die Längenangabe wurden hier die nummerierten Spalten (zwei Spalten pro Buchseite) 

berücksichtigt. Die Zählung folgt auch hier der Ausgabe von Zedler-Lexikon.de.
48 Einige Bände wie die Nummern 8, 9, 15, 25 respektive die Buchstaben E, F, K und O sind auch 

im Regal auffällig breiter als die übrigen und umfassen jeweils etwa 1200 Seiten. Dies dürfte 
mit dem Bestreben zusammenhängen, möglichst einen Buchstaben in einem Band abzuschlie-
ßen. Nennenswerte Abweichungen nach unten sind jedoch nicht festzustellen und wären wohl 
auch von den Zeitgenossen mit Blick in das Bücherregal leicht bemerkt worden.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


85

Die Supplementbände

Wie jedoch Abb. 5 zeigt, endet diese Praxis der Gewinnmaximierung rapide mit den vier 
Supplementbänden, die in Bezug auf die Artikellängen wieder deutlich kürzer ausfielen. 
Dies widerspricht scheinbar der Entwicklung vom Konversationslexikon zur Enzyklopä-
die. Doch worin liegt diese plötzliche Veränderung begründet? Ludovici selbst gibt in 
seinem Vorwort zum ersten Supplementband eine ausführliche Antwort: »Der Augen-
schein giebet es klärlich, daß die letzteren Theile des Universal-Lexicons sich einer ziem-
lichen Vollständigkeit rühmen können […]. Und unter denen ersten Buchstaben ist of-
fenbar der allererste am allerleichtesten ausgearbeitet. Solches führet mich zu den 
Ursachen warum ich in dem gegenwärtigen ersten Supplementen-Bande nicht einmal die 
Beyträge zu dem ganzen Buchstaben A geliefert habe, die ich nun anzeigen muß. […] Ja, 
wenn ich, ohne Uebergehung aller nur vorgekommenen Artickel, so hätte fortfahren 
wollen, als ich von vornen herein angefangen hatte, so würde ich nicht einmal so weit 
gekommen seyn, als ich wirklich geleistet, um nur nicht denen, die mit dem ersten  
Supplementen-Bande auch gern zugleich den letzten haben möchten, ein allzugroßes 
Schrecken einzujagen. Je näher aber die herausgekommenen Lexicons-Theile unsern 
Zeiten sind, und je mehrere Sorgfalt auf ihre Ausfertigung, welches denen folgenden 
nicht abzusprechen ist, verwendet worden: je weniger werde ich bey solchen nachzutragen 
und zu verbessern finden. Dabey ich aber gleichwohl alle unnöthige Weitläufigkeit auf 
das sorgfältigste zu vermeiden haben werde, wenn ich, versprochener maßen, alles erfor-
derliche nur in acht Bänden liefern will.«49

Ludovici führt hier also mehrere Argumente ins Feld: Einerseits attestiert er den ersten 
Bänden vor seiner Zeit als Redakteur Unvollständigkeit (auch durch die fehlenden Artikel 
zu lebenden Personen, die erst mit Ludovici aufgenommen wurden) und rechtfertigt 
damit gleichzeitig die Arbeit an den Supplementen. Hier wird bereits deutlich, dass die 
Intention bei dem Verfassen der letzten Bände im Gegensatz zu den ersten Bänden einen 
deutlichen Wandel erfahren hat. Hielt man die knappen Artikel bei der Darstellung so 
vieler Wissensgebiete 1731/32 noch für ausreichend, wurden sie 1751 als unzureichend 
wahrgenommen.

Andererseits sieht sich Ludovici gedrängt zu rechtfertigen, warum er im ersten Supple-
mentband nicht einmal den Buchstaben »A« fertiggestellt hat, ein Problem, das er mit 
dem ersten Lexikonband von 1731 teilt, der ursprünglich auch einem Lexikon von nur 
zwölf Bänden vorausgehen hätte sollen.50 Ludovici begründet dies eben damit, dass der 
erste Band der »leichteste« gewesen sei und damit der meisten Ergänzungen bedürfte. 
Dennoch, so bekräftigt er, sollen nur acht Supplementbände erscheinen. Er kündigt daher 
an, alle »Weitläufigkeit« zu vermeiden und sich auf das Wesentliche zu konzentrieren.

Hier sind also die Intention des Redakteurs und die Interessenslage der Käufer eine 
völlig andere als zuvor. Der »Schrecken« der Subscribenten, die »mit dem ersten Supple-
menten-Bande auch zugleich den letzten haben möchten«, verdeutlicht die Verschiebung 

49 Ludovici (= Anm. 42), unpag. [digitalisierte S. 6-7].
50 Nur zwölf Bände wurden in den Wöchentlichen Hallischen Anzeigen am 29. Oktober 1731 an-

gekündigt. Faksimile abgedr. bei Quedenbaum (= Anm. 23), 99.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


86

dieser Interessenslage und den Umstand, dass auch der Redakteur keineswegs mehr mit 
einer Absatzgarantie rechnete. Mit Band 64 hatte das Lexikon eine alphabetische Vollstän-
digkeit erreicht, die eine Fortsetzung in den Supplementbänden möglich, aber keineswegs 
notwendig machte.

Tatsächlich verschwanden die »Weitläufigkeiten« unüberschaubar langer Artikel weit-
gehend. Die 50 längsten Artikel der Supplemente umfassen 3 bis 20 Seiten, abseits dieser 
ist die Länge weitgehend einheitlich und moderat. Auffällig ist, dass von den genannten 
50 längsten Artikeln immerhin 43 genealogisch oder geografisch sind, was hier die um-
fangreiche Mitwirkung von Beiträgern bestätigt. Diese wurden bereits in einer Anzeige 
zur Ankündigung des 61. und 62. Bandes 1749 explizit zur Einsendung genealogischer und 
geografische Beiträge für die kommenden Supplementbände aufgefordert.51 Thematische 
Ausnahmen bilden nur die drei Artikel »Aachener Friede« (S1, 13-56), »Aboer Friede« (S1, 
192-211) und »Antwerper Congreß« (S1, 1644-1655), die zu den wenigen umfangreichen 
Sachartikeln in den Supplementbänden zählen. Durch ihre thematische Nähe und ihre 
Positionierung im selben Supplementband dürften sie wohl aus einer Quelle stammen.

Die Artikel wurden somit ab 1751 wieder deutlich kürzer, doch waren sie deswegen 
auch qualitativ hochwertiger? Bereits eine stichprobenartige Untersuchung der Supple-
mentbände offenbart, dass die verbreitete Praxis des ›Ausschreibens‹ damit keineswegs zu 
Ende war. Die vom Verfasser bisher untersuchten Berufs- bzw. Ständebeschreibungen 
speisten sich überwiegend aus Zinkes Manufakturlexikon von 1745.52 Jedoch fallen vier 
wesentliche Unterschiede in der Arbeitsweise auf, die über ein einfaches ›Plagiat‹ hinaus-
gehen: Erstens erfolgen korrekte Quellenangaben am Ende der Artikel, was gerade bei der 
Übernahme aus anderen Lexika ansonsten eher die Ausnahme denn die Regel war.53 
Zweitens werden zahlreiche Verweise innerhalb des Universal-Lexicons eingefügt, was von 
einer guten Kenntnis desselben und einem entsprechenden Arbeitsaufwand zeugt. Drit-
tens erfolgt die Übernahme der Artikel aus Zinkes Manufakturlexikon keineswegs 
wahllos. Beispielsweise wurden zwar Artikel wie »Actien-Händler« (S1, 397), »Barchent-
Weber« (S3, 6-7) und »Binder« (S3, 1254) direkt übernommen, andere Artikel wie »Bar-

51 Anonym: »Avertissement«. In: Erlangische gelehrte Anmerkungen und Nachrichten 4 (1749), 336. 
52 Georg Heinrich Zincke: Teutsches Real-Manufactur- und Handwerks-Lexicon. Worinnen nicht 

nur von den Manufactur-Fabriquen- und Handwercks-Wesen überhaupt, sondern auch insonder-
heit bey iedem von denen Haupt- und Neben-Materialien, Ingredenzien, dem Gebrauch des Feuers, 
Wassers und der Luft […]. Bd. 1. Leipzig 1745.

53 Dorn, Oetjens, Schneider (= Anm. 4), 114. Der wiederholte Hinweis auf Ludovicis anderes 
mehrbändiges Druckwerk, die Akademie der Kaufleute, fungiert wiederum sowohl als Verweis 
auf weiterführende Literatur, als auch als Werbung im Interesse des Redakteurs. Eröffnete Aka-
demie der Kaufleute. oder vollständiges Kaufmanns-Lexicon: woraus sämmtliche Handlungen und 
Gewerbe, mit allen ihren Vortheilen, und der Art, sie zu treiben, erlernet werden können; und  
worinnen alle Seehäfen, die vornehmsten Städte und Handelsplätze; alle Arten der rohen und ver-
arbeiteten Waaren; die Künstler, Fabrikanten und Handwerksleute; Commerciencollegia, Handels-
gerichte, Banken, Börsen, Leihhäuser, Manufacturen, Fabriken und Werkstätte; die Rechte und 
Privilegien der Kaufmannschaft, u. s.w. beschrieben und erkläret werden: Mit vielem Fleiße aus den 
besten Schriftstellern zusammengetragen […]. 5 Bde. Hg. Carl Günther Ludovici. Leipzig 1752-
1756.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


87

bier« oder »Bergleute«, beide wurden bereits im dritten Band (1733) abgehandelt, blieben 
jedoch unangetastet und wurden nicht in die Supplementbände integriert. Hier scheint 
das Vorgehen damit weitgehend planvoll und an einer tatsächlichen Ergänzung der bereits 
erschienenen Bände orientiert zu sein. Viertens sind die Artikel teilweise aus mehreren 
verschiedenen Quellen kompiliert, wie der Artikel »Abdecker« (S1, 110-111), was in einem 
Jahrhundert in dem das Plagiat erst ›erfunden‹ wurde, wie Cevolini betont, durchaus eine 
zulässige gelehrte Praxis war.54

Die hier angestellten Beobachtungen scheinen mit der These von Löffler weitgehend 
kompatibel, dass die Erstellung der Supplementbände stark in der persönlichen Verant-
wortung des Philosophieprofessors aus Leipzig lag.55 Dies erhärtet sich weiter, da die 
Beiträger im »Avertissement« von 1749 explizit aufgefordert werden, ihre Einsendungen 
für die Supplementbände an »Herrn Carl Günther Ludovici, Profeßor der Philosophie zu 
Leipzig, und der Königl. Preußischen Academie der Wissenschaften in Berlin Mitglied als 
Verfertigern [sic !] dieses Werks, oder an die Wolffische Handlung, nach Leipzig in Zeiten 
einzusenden.«56 Der von Carla Calov zutage geförderte Vertrag zwischen Wolff und Lu-
dovici vom 30. September 1750 bestätigt ebenfalls dessen offizielle Verantwortung, wenn 
auch der Einsatz von Hilfskräften nicht ausgeschlossen werden kann und damit die per-
sönliche Autorschaft Ludovicis nicht endgültig festzulegen ist.57 In dem genannten Ver-
trag verpflichtete sich Ludovici gegenüber Wolff zur Abfassung von insgesamt sechs 
Supplementbänden. Dass der ambitionierte Professor für »Weltweisheit« tatsächlich mehr 
im Blick hatte, zeigt sich im bereits zitierten Vorwort zum ersten Supplementband, in 
dem er acht Bände ankündigt.58 Hinzu kommt, dass in der stabilen Phase des Lexikons, 
von 1739 bis 1750 stetig vier Bände pro Jahr erschienen, bei den Supplementbänden hin-
gegen erschienen in gesamt vier Jahren nur vier Bände, was ebenfalls für eine deutliche 
Veränderung der redaktionellen Praxis und einer Reduktion des Mitarbeiterstabs spricht. 
Dennoch zeigen gerade die langen genealogischen und geografischen Artikel in den 
Supplementbänden, die weiter umfangreiche Mitwirkung von externen Beiträgern, die 
zweifelsohne einen großen Anteil an der Fortführung des Werkes hatten.

Ausblick

Das Universal-Lexicon ist nicht gleich das Universal-Lexicon – das ist die zentrale Erkennt-
nis dieser Untersuchung. Vor allem in der thematischen Erforschung der Inhalte dieses 
Werkes müssen die Sequenzialität seiner Entstehung und die darunterliegenden Wand-
lungsprozesse Berücksichtigung finden. Pauschalisierende Aussagen über das Universal-

54 Alberto Cevolini: »Lob und Tadel der gelehrten Räuberei. Exzerpieren, Plagiieren und Zitieren 
in der frühneuzeitlichen Schriftkultur«. In: Exzerpt, Plagiat, Archiv. Untersuchungen zur neu-
zeitlichen Schriftkultur. Hg. Elisabeth Décultot, Helmut Zedelmaier. Halle (Saale) 2017 (= Kleine 
Schriften des IZEA, 8), 16-38, hier: 16.

55 Löffler (= Anm. 9), 271.
56 Anonym (= Anm. 51), 336.
57 Calov (= Anm. 23), 221.
58 Ludovici (= Anm. 42), unpag. [digitalisierte S. 7].

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


88

Lexicon zielen damit schnell ins Leere. Wenn auch die thematische Suche auf Zedler- 
Lexikon.de Artikel aus dem gesamten Lexikon in einem Ergebnisfenster übersichtlich 
zusammenbringt, bleibt es von großer Wichtigkeit, den Aufbau und die Entstehungspro-
zesse dieses Werkes zu reflektieren. Untersucht man Artikel von »A« wie »Aachen« (1, 
10-14) mit 5 Spalten bis »W« wie »Wien« (56, 31-299) mit 269 Spalten, so stammen diese 
aus teils sehr verschiedenen Quellen, von unterschiedlichen Verfassern und Redakteuren, 
mit manchmal beinahe konträren Intentionen. Die Unterschiede sind dabei nicht nur in 
den verwendeten Quellen begründet, sondern schlichtweg von ihrer Position im Alphabet 
und damit vom spezifischen Kontext ihrer Entstehung beeinflusst.59

Für die konkrete Quellenarbeit am Universal-Lexicon lassen sich daher je nach Frage-
stellung verschiedene Empfehlungen aussprechen. Ist eine kurze Definition eines Begrif-
fes gesucht, so ist dafür das Frühwerk (etwa 1731-1738, A-L) eine geeignete Anlaufstelle. 
Das Spätwerk (etwa 1744-1750, S-Z) bietet sich hingegen wesentlich besser für umfang-
reiche inhaltliche Analysen einzelner Artikel an.60 Die späteren und damit auch längeren 
Artikel umfassen zudem oft zahlreiche Verweise innerhalb des Lexikons und können da-
mit zum Teil als eine regelrechte ›Landkarte‹ für das Universal-Lexicon dienen.61 Somit 
sind diese auch für die Ermittlung weiterer Autoren besonders relevant. Die Artikel, die 
Ziele dieser Verweise waren, waren dem Bearbeiter nicht nur bekannt, bei häufiger Refe-
renz erscheint es sogar naheliegend, dass solchen regelrechten ›Referenznetze‹ einem ein-
zelnen Autor zugeordnet werden können.62 Die Supplementbände wiederum (1751-1754, 
A-C) bieten mit meist kurzen aber tendenziell hochwertigen Artikeln nicht nur nützliche 
Definitionen, sondern auch häufig Verweise auf externe Literatur. Sie können vor allem 
für die Erforschung der Rolle Ludovicis nach Abschluss des Alphabets (1750) interessant 
sein. Kritisch wäre es hingegen, bei einer thematischen Analyse Beiträge aus den verschie-
denen Abschnitten des Lexikons unreflektiert zu vermischen und dabei Schwerpunkt-
setzungen, Veränderungen oder Positionierungen der Autoren zu attestieren, die oft 
vielmehr auf die wechselhafte Druckgeschichte des Werkes zurückgehen.

59 Auf den Umstand, dass die Disparität der jeweiligen Quellen der Artikel deren Inhalt und  
Stilistik beeinflussten, haben Dorn, Oetjens, Schneider (= Anm. 4), 113, hingewiesen.

60 Die hier vorgenommene Unterteilung in einen ›frühen Zedler‹ und einen ›späten Zedler‹ dient 
als eine grobe Orientierung und ist aufgrund der Sequenzialität des Werkes zwangsläufig flie-
ßend zu verstehen.

61 Eindrucksvoll zeigt sich dies am Artikel »Schiff, Lat. Nava« (Bd. 34, 1742, 1470-1486). Dieser 
beinhaltet eine Liste von 70 verschiedenen Schiffstypen und jeweils die Referenz zu dem ent-
sprechenden Artikel im Universal-Lexicon, ein Umstand der bei einer früheren Alphabetstelle 
undenkbar wäre.

62 Als Beispiel sei der Artikel »Zauberey, eines der allerschändlichsten Laster« (Bd. 61, 1749, 62-
142) genannt. Dieser rund 40-seitige Artikel beinhaltet insgesamt 25 Verweise auf andere Arti-
kel, wobei 21 dieser Verweise präzise und wiederholt auf Lemmata von »R« wie »Richter (pein-
licher)« (Bd. 31, 1742, 1376-1393) bis »W« wie »Wasserprobe« (Bd. 53, 1747, 693-697) verweisen, 
auf Artikel von »A-O«, darunter »Hexerey« (Bd. 12, 1735, 1978-1995) oder »Magie, Magia« 
(Bd. 19, 1739, 288-298), wird jedoch nur beiläufig und vereinzelt Bezug genommen. Dies legt 
nahe, dass es sich möglicherweise um einen Bearbeiter handelt, der erst in der Spätphase hin-
zukam und wenig Kenntnis des Frühwerks hatte.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


89

Insbesondere da die turbulente Anfangsphase des Lexikons bisher mit der Untersu-
chung des Verlegerstreits umfangreich kontextualisiert wurde, ist es umso wichtiger, diese 
spezifische Phase in der Entstehung des ›Zedlers‹ nicht einfach auf die übrigen Erschei-
nungsjahre zu projizieren. Hingegen muss nach den spezifischen Intentionen und sich 
wandelnden Praktiken eines derart umfangreichen Werkes gefragt werden, das in seiner 
späteren Erscheinungsphase eine einträgliche Geldquelle und ein unternehmerischer Er-
folg geworden ist.

Auch die Fragen nach Plagiat und Kompilation müssen vor diesem Hintergrund neu 
beleuchtet werden. Die Frühphase des Werkes war durchaus, wie Prodöhl eindringlich 
betont, von einem Ausschreiben »der besten Scribenten« geprägt, das Werk besaß dem-
nach wenig genuin Neues.63 Jedoch ändert sich das Gesicht durch die Aufnahme geogra-
fischer und genealogischer Artikel von externen Beiträgern deutlich. Obwohl die Praxis 
des ›Ausschreibens‹ damit keineswegs verschwand, trat doch ein neuer Beitragstypus 
hinzu, der nicht nur die Länge der Artikel deutlich nach oben trieb und die thematische 
Ausrichtung änderte, sondern auch ein neues Verhältnis zwischen den Verfassern der 
Artikel und der Redaktion etablierte. Diese waren nun zunehmend externe Beiträger und 
nicht zwangsläufig arme Gelehrte aus dem ›akademischen Mittelbau‹. Auch wenn in 
diesen Einsendungen ebenfalls Texte übernommen oder erneut verwertet wurden, so 
handelt es sich doch um den bewussten Versuch von Beiträgern an einer vollständigen 
Wissenssammlung ihrer Zeit mitzuwirken und ihre ›Flecken und Dörfer‹ sowie ihre Na-
men und Geschlechter in diesem zu verewigen. Auch in dieser Hinsicht wird aus dem 
›Universal-Plagiat‹ in Form eines vielbändigen Konversationslexikons, eine Enzyklopädie 
mit inhaltlichem Tiefgang und einer breiten Basis an Beiträgern. Dies stellt zweifelsohne 
eine Entwicklung dar, die weit über die ursprüngliche Intention des Verlegers und Buch-
händlers Johann Heinrich Zedler und dessen verschriener Praktik des ›Ausschreibens‹ 
hinausgewachsen ist. 

Andreas Müller, Halle (Saale)

63 Prodöhl (= Anm. 7), 83.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


90

Tab. 1: Bandverzeichnis des Universal-Lexicons (selbsterstelle Tabelle basierend auf Zedler-Lexikon.de).

Anhang

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


91

Kotzebue 1803 – Lesenotizen, Gedanken über Intertextualität  
und Versuch einer Positionsbestimmung im goethezeitlichen  
Literaturbetrieb

The common picture of August von Kotzebue (1761-1819), who was once and for all negatively canonised 
as a ›trivial‹ author, is bizarrely disproportionate to the lack of philological examination of his texts – 
which, despite their multitude, can apparently be judged according to the Terentian unum cum noris, 
omnes noris. The contribution reacts to this desideratum by reading the texts from the perspective of 
aggressive intertextuality, which programmatically includes the supposedly categorically separate classicist-
romantic ›high literature‹.

L’image commune que l’on se fait d’August von Kotzebue (1761-1819) que l’on a péjorativement considéré 
une fois pour toutes comme un auteur ›trivial‹ est étrangement disproportionnée par rapport au manque 
d’études philologiques de ses textes qui, en dépit de leur multitude, peuvent de toute évidence être évalués 
selon l’unum cum noris, omnes noris de Térence. Cet essai répond à ce desiderata en abordant les textes 
dans la perspective d’une intertextualité agressive incluant de façon programmatique la ›haute littérature‹ 
classico-romantique supposée séparée d’un point de vue catégoriel.

Thesen

Zu Beginn seien drei Thesen formuliert, die dem gängigen, allem Anschein nach ein für 
allemal ausgemachten Kotzebue-Bild zuwiderlaufen, um von da aus in exemplarischer 
Konzentration auf eine, vielleicht die goethezeitlich entscheidende Zäsur ›um 1803‹ eine 
Revision vorzuschlagen: eine Re-vision nicht allein der Rolle Kotzebues, sondern der 
›Gemengelage‹ auf dem literarischen Markt um 1800 insgesamt, die dann in das alsbald 
literaturgeschichtlich kodifizierte Auseinanderdriften von ›Hoch-‹ und ›Trivialliteratur‹ 
mündet.

1. Ihrer intertextuellen Machart nach sind Kotzebues vermeintlich einsinnig polemisch 
gegen das klassizistisch-romantische ›Lager‹ in Weimar und Jena gerichtete Texte anti-
romantisch und romantisch zugleich.

2. Das im publizistischen Diskurs um 1800 im Namen der Kunst verunglimpfend ge-
gen Kotzebue gewendete Argument des ›großen Publikums‹, für das er schreibe, läßt sich 
nur dann als ›Erweis‹ minderer literarischer Qualität seiner Texte lesen, wenn man deren 
exzessiv am ›hochliterarischen‹ Diskurs partizipierende Intertextualität ausblendet.

3. Nimmt man diese außerordentlich aggressiv verfahrende Intertextualität, die unge-
achtet dessen nur ›funktioniert‹, wenn die jeweiligen Referenztexte bekannt sind oder 
durch die Zitation bekannt werden, ernst, so ist das qualitativ polarisierende Szenario 
›Hoch- vs. Trivialliteratur‹ quantitativ zu reformulieren als Konkurrenz zwischen einem 
exklusiven und einem inklusiven Modell von Teilhabe am literarischen Diskurs.

Da es im folgenden darum gehen wird, Kotzebues intertextuellen Strategien auf die 
Spur zu kommen und deren Stoßrichtung zu verfolgen, erscheint es sachdienlich, sich in 
synchron-zeitgenössischer Perspektive den implizit-mehrstimmigen Manövern der Texte 
sowie der publizistischen Reaktionen darauf anzuvertrauen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


92

Vorspiel auf dem Theater (resp. der Druckseite)

Zur Michaelismesse 1799, ein halbes Jahr nach Friedrich Schlegels Lucinde, erscheint Der 
hyperboreeische Esel, im Untertitel bezeichnet als »drastisches Drama«, als Autor firmiert 
»A. v. Kotzebue«1 – ein Stück, das die Forschung einhellig als antiromantische Polemik 
verbucht. Vorangestellt ist eine »Zueignungsschrift an die Herren Verfasser und Herausge-
ber des Athenäum«, die von der Forschung gemeinhin ironisch verstanden wird. Auch ich 
verstehe sie ironisch, möchte aber vorschlagen, sie gleichzeitig nichtironisch zu lesen. »Jhnen, 
meine günstigen Herren, widme ich diesen Versuch, Jhre Lehren auch in das g roße  
Publicum zu verbreiten, und sie folglich gemeinnütziger zu machen. Die drama tische Form 
habe ich gewählt au s  r e in e r  Freude  am sp re chen  und  sp re chen  l a s s en 1). Jch 
bilde mir ein, ein gutes Drama gemacht zu haben, denn es ist d r a s t i s ch , und Sie selbst 
sagen: Gu t e  Dramen  müs s en  d r a s t i s ch  s e yn 2).«2 Eine Zueignungsschrift liest 
man, ein Drama rezipiert man um 1800 primär auf der Bühne, das Theaterpublikum ist 
gegenüber dem lesenden zweifellos das größere, ein Theaterstück folglich die geeignete 
Plattform zur Verbreitung von bislang bloß gedruckt Vorliegendem. Schon ganz und gar, 
wenn es sich um ein Stück von Kotzebue handelt, dem wohl bühnenwirksamsten Theater-
autor um 1800 schlechthin. Nun ist aber gerade für den Hyperboreeischen Esel etwas kons-
titutiv, das den Rezipienten nur in der Schrift erreicht. Als eine Art typographische Regie-
anweisung liest man im Anschluß an das Personenverzeichnis: »Die Rolle des Ka r l  ist 
einzig und allein, und zwar wö r t l i ch , aus den bekannten und berühmten Schriften der 
Herren Gebrüder Schlegel gezogen. Alle die goldenen Sprüchlein dieser Weisen sind 
sorgfältig unterstrichen worden, theils, damit man nicht glauben möge, ich wolle mich mit 
fremden Federn schmücken, theils weil – wie gleichfalls Einer ihrer goldenen Sprüche be-
hauptet – i n  d e r  wah ren  Pro s a  A l l e s  un t e r s t r i ch en  s e yn  muß . | Siehe 
Fr agmen t e  p. 122.«3 Folgt man dem Zitatbeleg (weiterhin lesend) ins zweite Stück des 
ersten Athenaeum-Bandes, dann steht da: »Jn der wahren Prosa muß alles unterstrichen 
seyn«4, d. h. im Übergang vom Manuskript zum (Fraktur-)Druck: gesperrt gesetzt.5

Zum sonderbaren Grenzgang des Esels zwischen Bühne und Druckseite gesellt sich ein 
zweiter. Gesperrt und mit seitengenauer Belegangabe versehen erscheinen nämlich nicht 

1 Der hyperboreeische Esel oder Die heutige Bildung. Ein drastisches Drama, und philosophi-
sches Lustspiel für Jünglinge, in Einem Akt. Von A. v. Kotzebue. Leipzig, bey Paul Gotthelf 
Kummer. 1799. Mein Exemplar.

2 Ebd., 3-12, hier: 3.
3 Ebd., 14.
4 Fragmente. In: Athenaeum. [Eine Zeitschrift von August Wilhelm Schlegel und Friedrich 

Schlegel.] Ersten Bandes Zweytes Stück. [Berlin, 1798. bey Friedrich Vieweg dem älteren], 
3-146, hier: 122. Mein Exemplar. 

5 In Antiquaschriften hingegen kursiv. Vgl. etwa die typothetischen Anweisungen in: Vollstän-
diges theoretisch-practisches Lehrbuch der Buchdruckerkunst für angehende Schriftsetzer und 
Drucker in den Buchdruckereyen, in welchem auch alles, was denselben von andern Wissen-
schaften, Kunst- und Gewerbsfächern, die mit der Buchdruckerkunst in naher Verwandtschaft 
oder Verbindung stehen, zu wissen nöthig ist, deutlich erklärt wird. Nebst beygefügtem aus-
führlichen Formatbuch. Von Christian Gottlob Täubel, Buchdrucker in Wien. Mit Kupfern. 
Wien, 1809. Jm Verlage der Binzischen Buchhandlung, 152-155, hier: 152.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


93

nur die Reden Karls, jenes hoffnungsvollen Jünglings, den Mutter und Onkel zum Stu-
dium der »Wi s s e n s c h a f t s l e h r e « »bey Fi c h t e «, der »Aesthetik« »bey S c h l e g e l «, 
der »Historie« »bey S c h i l l e r « geschickt haben6 und der nun allem Anschein nach fürs 
praktische Leben verdorben zurückkehrt; gesperrt und mit Fußnotenbelegen erscheinen, 
das Eingangszitat ließ es bereits erkennen, auch die vorgeblich den Brüdern Schlegel 
huldigenden »goldenen Sprüchlein« aus dem Athenaeum und aus der Lucinde in der 
»Zueignungsschrift« des »Ve r f a s s e r [ s ] «.7 Eine typographische Allianz zwischen, so 
scheint es, unironisch lächerlich gemachter Hauptfigur und ironischem Verfasser (Abb. 1), 
die die Lektüre eigentlich von geradlinig-binären Zuordnungen ablenken müßte.8 Der als 

6 Kotzebue: Esel (= Anm. 1), 18.
7 Ebd., 12.
8 Die demgegenüber binär vereindeutigende Deutung als »satirische[s] Drama« und »Persiflage«, 

die »Worte der Romantiker ironisch zitiert«, gehört seit Josef Kotzur: Die Auseinandersetzung 
zwischen Kotzebue und der Frühromantik um die Jahrhundertwende. Diss. Breslau 1932, 10-38, 
hier: 10, zu den Konstanten der Esel-Forschung; zur »Zueignungsschrift« 14-16. In dieser 
Fluchtlinie noch der die polemische Gelehrtensatire akzentuierende Artikel von Alexander 

Abb. 1: Typographische Allianz zwischen Figur und Verfasser

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


94

buchstäblich a-sozial geworden vorgeführte Karl und der als Multiplikator »dieser herr-
lichen Fragmente[ ]«9 ins »g ro ß e  Publicum« sich anerbietende »Verfasser«, sie eint das 
Zitieren und die Seitenverweise in die zitierten Texte, denen lesend zu folgen die Voraus-
setzung bildet für die Entfaltung der Komik des Esels. Wer über den Hyperboreeischen Esel 
lachen können will, so der intertextuelle Wink der dramatischen Fußnoten, muß Zitate 
nachschlagen, und wer Zitate nachschlägt, muß, selbst wenn er Seitenangaben hat (meistens 
stimmen sie, gelegentlich fehlen sie oder liegen knapp daneben10), blättern, suchen, 
kontextualisieren – und also viel mehr lesen als bloß das gesuchte Zitat. Unvermeidlich 
geht so die ›Saat‹ auf, die im vergleichsweise noch ziemlich konventionellen Ersten Stück 
der provokant den literarischen Markt betretenden neuen Zeitschrift der Brüder Schlegel 
der »Blüthenstaub. Von Novalis« sowohl fordert als auch selbst bereits »[a]usstreu[t]«.11 

Košenina: »Der hyperboreeische Esel oder Die heutige Bildung«. In: Kotzebues Dramen. Ein 
Lexikon. Hg. Johannes Birgfeld, Julia Bohnengel, Alexander Košenina. Hannover 2011, 114-116. 
Die Bezeichnung als »Pasquill« (Kotzur, 12 u. ö.; Košenina, 115) trifft im Sinne eines justitiablen 
Tatbestands hingegen nicht zu; vgl. die Definition bei Günter Schmidt: Libelli famosi. Zur 
Bedeutung der Schmähschriften, Scheltbriefe, Schandgemälde und Pasquille in der deutschen 
Rechtsgeschichte. Diss. Köln 1985, 15; zu »Literaturfehden«, deren »Bedeutung […] für den 
rechtsgeschichtlichen Begriff des libellus famosus gering« sei, 193-196, zum Pasquill im Allge-
meinen Preußischen Landrecht 301 f. Mutmaßlich ist der Begriff aus der romantischen Anti-
Kotzebue-Polemik in die Diskussion geraten, vgl. unten Anm. 13 Schellings Invektive sowie die 
Reaktion von Christian Gottfried Schütz darauf: »Wenn Hr. Schelling diese Personal-Satire ein 
Pasquill nennt: so mag er erst bey den Juristen in die Schule gehn und sich erklären lassen, was 
ein Pasquill sey.« Schütz spricht demgegenüber von »Farce«. Vgl. Vertheidigung gegen 
Hn. Prof. Schellings sehr unlautere Erläuterungen über die A. L. Z. In: INTELLIGENZ-
BLATT der ALLGEM. LITER ATUR-ZEITUNG Numero 57. Mittwochs den 30ten April 
1800, 465-480, hier: 479.

9 Kotzebue: Esel (= Anm. 1), 7.
10 So muß es, ebd., 9, Fußn. 5) nicht »p. 94« der Lucinde heißen, sondern ›p. 95-97‹. Vgl. Lucinde. 

Ein Roman von Friedrich Schlegel. Erster Theil. Berlin. Bei Heinrich Frölich. 1799. Exemplar 
der Bayerischen Staatsbibliothek München (Signatur: Rar. 139). Zu Kotzebue: Esel (= Anm. 1), 
11 (»t i e f  u n d  a u s f ü h r l i c h ,  k l a r  u n d  t r a n s p a r e n t «) fehlt der Verweis auf »Frag-
mente« (= Anm. 4), 129; der Verweis Esel, 26, Fußn. 5) muß nicht »p. 92« lauten, sondern 
›p. 92 f.‹; Esel, 28, fehlt zu Karls zweiter und dritter Replik der Verweis auf »Fragmente«, 115 f.; 
Esel, 32, Fußn. 4) muß der Verweis ›Fragmente, p. 71 f.‹ lauten (nicht »ibid. p. 71«); darauf, daß 
hier sowie in einer Reihe weiterer Fälle auf den Seiten 33-37 und 53 f. »die Angabe ›ibidem‹, die 
sich auf ein voranstehendes ›Lucinde‹ bezieht, durch ›Fragmente‹ zu ersetzen« ist, weist Kotzur: 
Auseinandersetzung (= Anm. 8), 17, hin; allerdings trifft dies nicht zu auf Esel, 37, Fußn. 2), die 
sich sehr wohl auf die Lucinde bezieht. Esel, 38, Fußn. 1) muß der Verweis nicht »p. 116« lauten, 
sondern ›p. 117‹, Esel, 40, Fußn. 4) nicht »p. 74«, sondern ›p. 74 f.‹, Esel, 41, Fußn. 2) nicht 
»p. 40«, sondern ›p. 40 f.‹, und Fußn. 4) nicht »p. 77«, sondern ›p. 76 f.‹, Esel, 47, Fußn. 2) 
nicht »p. 71«, sondern ›p. 99‹, Esel, 48, Fußn. 1) nicht »p. 71«, sondern ›p. 71 f.‹; zu Esel, 51, fehlt 
für Karls erste Replik der Verweis auf »Fragmente«, 56.

11 Blüthenstaub. In: Athenaeum. Eine Zeitschrift von August Wilhelm Schlegel und Friedrich 
Schlegel. Ersten Bandes Erstes Stück. Berlin, 1798. bey Friedrich Vieweg dem älteren, 70-106, 
besonders deutlich in der Rahmung der Sammlung: »Freunde, der Boden ist arm, wir müßen 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


95

Der Verfasser des Hyperboreeischen Esels wie die Figur Karl verbreiten demnach ganz 
praktisch das Athenaeum und die Lucinde ins ›große Publikum‹, und zwar dezidiert ins 
Lesepublikum.12

Zwischenakt: Erstrezeption im ›großen Publikum‹

Am 28. Dezember 1799 wird eine der ersten Rezensionen des Esels in der Allgemeinen  
Literatur-Zeitung abgedruckt, nicht in einem Unterhaltungsblatt somit, sondern in 
der führenden Rezensionszeitschrift der Zeit.13 Auch sie dokumentiert eine Lese-, keine 

reichlichen Samen | Ausstreun, daß uns doch nur mäßige Erndten gedeihn.« (70); »Die Kunst 
Bücher zu schreiben ist noch nicht erfunden. Sie ist aber auf dem Punkt erfunden zu werden. 
Fragmente dieser Art sind litterarische Sämereyen. Es mag freylich manches taube Körnchen 
darunter seyn: indessen, wenn nur einiges aufgeht !« (106). Die für die Praxis des ›Lesens‹ sol-
cher Lesefrüchte entscheidende Voraussetzung ist zeitgenössisch, daß sie auf der Druckseite 
keiner Hierarchisierung unterliegen, eben – anders als in den Neuausgaben einer den roman-
tischen Text philiströs disziplinierenden Editionsphilologie – nicht numeriert sind, weder der 
»Blüthenstaub« noch die immerhin fast hundertfünfzig Seiten füllenden »Fragmente« im 
Zweyten Stück des Athenaeums. So kann, wer den Zitatnachweisen beispielsweise auf S. 7 des 
Hyperboreeischen Esels folgen will, eben nicht zielstrebig die Fragmente Nr. 65, 208 und 206 
aufsuchen, sondern muß mit dem Auge jeweils über die ganze Seite schweifen. Zählung nach: 
»Athenäums-Fragmente«. In: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe. Hg. Ernst Behler. Mitwir-
kung: Jean-Jacques Anstatt, Hans Eichner. Bd. 2: Charakteristiken und Kritiken I (1796-1801). 
Hg. Hans Eichner. Paderborn 1967, 165-255, hier: 174 und 197.

12 Gesehen wird dieses Problem schon bei Kotzur: Auseinandersetzung (= Anm. 8), 31, der von  
einer doppelten Adressierung ausgeht und dabei eine strikte Trennung von Lese- und Theaterpu-
blikum voraussetzt: »Wäre das Drama nur zur Aufführung bestimmt gewesen, so wäre einer-
seits die giftige ›Zueignungsschrift‹ überflüssig, und andererseits hätten die Fußnoten der Zita-
te keinen Sinn. […] Durch die Darstellung auf der Bühne wird die satirische Wirkung des 
›drastischen Dramas‹ abgeschwächt, während die komische hervortritt. Dem mit dem ›Athe-
näum‹ nicht bekannten Publikum mußte dabei die wahre parodistische Absicht verborgen 
bleiben. Demgegenüber hatte die Buchausgabe den Zweck, nachdrücklich auf die Schlegel als 
die Schöpfer der belachten Sätze hinzuweisen.« Geht man von der Prämisse aus, daß Lektüre 
des Athenaeums für die Entfaltung der Komik unabdingbar ist, wird man sich wohl entschlie-
ßen müssen, statt dessen eine doppelte Rezeption anzunehmen: eines Publikums, das liest und 
ins Theater geht.

13 Zum Stellenwert der Allgemeinen Literatur-Zeitung vgl. Sylvia Kall: »Wir leben jetzt recht in 
Zeiten der Fehde«. Zeitschriften am Ende des 18. Jahrhunderts als Medien und Kristallisationspunk-
te literarischer Auseinandersetzung. Frankfurt am Main 2004 (= Bochumer Schriften zur deut-
schen Literatur, 62), 53-132. Die Unselbstverständlichkeit des Besprechungsortes spiegelt Fried-
rich Wilhelm Joseph Schellings – allerdings ihrerseits von beträchtlicher polemischer Energie 
gegen die ALZ-Herausgeber getriebene – Invektive vom April 1800: »Die Lit. Z. ist zu gut, für 
oder wider eine Partei als Werkzeug gebraucht zu werden – nicht aber um das Product eines 
vor mehrern Jahren schon wegen eines bei weitem weniger unwitzigen Pasquills vor dem  
Publicum gebrandmarkten Menschen – ein Product, das in jeder Rücksicht so beschaffen ist, 
daß die Redactoren selbst sogar, (was viel sagen heißt), in jeder andern Lage, es unter der Würde 
einer gelehrten Zeitung geachtet hätten, davon Notiz zu nehmen, jetzt, da es darauf ankam, 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


96

Zuschauerfahrung, wiewohl für das »in der Michaelismesse 1799 erschienen[e]« Stück14 
die Leipziger Aufführung noch »während der Messe« brieflich bezeugt ist.15 Die anonyme 
Besprechung16 geht aus von einem systematischen Aufriß dessen, was »literarische Satyre«, 
je nach gewählter Zielscheibe, sein kann17, bestimmt als ihre conditio sine qua non 
»treffende[n] Witz und komisches Talent«18, um sodann hinsichtlich des Esels zu einer 
zwiespältigen Einschätzung zu gelangen: Einesteils fehle ihm zur Satire Wesentliches – 
»Hr. v. K. [habe] zu dieser Ergötzlichkeit seiner Leser aus dem Seinigen zu wenig 
beygetragen«19, habe Witz und Komik ganz der Figur überantwortet, »als wären die Stel-
len, die er seinem Karl in den Mund legte, an sich so lächerlich und komisch, daß er ihnen 

auch die unterste Classe gegen zwei Schriftsteller, deren einer ihnen vor kurzen auf eine ihnen 
freilich bisher ungewohnte Art die Wahrheit gesagt hatte, in Bewegung zu bringen – ein sol-
ches Product sage ich in einer solchen Zeit zum Object einer gründlichen, ihren Gegenstand 
mit weitläuftiger Gelehrsamkeit behandelnden Kritik durch denselben Rec. machen zu lassen, 
der kurz zuvor das Athenäum beurtheilt hatte, und – so endlich bis zur Allianz mit den ver-
ächtlichsten Wesen der Schriftstellerwelt herabzusinken.« Anhang zu dem voranstehenden 
Aufsatz, betreffend zwei naturphilosophische Recensionen und die Jenaische Allgemeine Lite-
raturzeitung vom Herausgeber. In: Zeitschrift für spekulative Physik Herausgegeben von 
Schelling. Ersten Bandes erstes Heft. Jena und Leipzig, bei Christian Ernst Gabler. 1800, 49-99, 
hier: 90 f.

14  [Anzeige von Paul Gotthelf Kummer]. In: INTELLIGENZBLATT der ALLGEM. LITER A-
TUR-ZEITUNG Numero 146. Mittwochs den 13ten November 1799, 1190.

15 Caroline Schlegel an Auguste Böhmer, 21. Oktober 1799. Zitiert nach der umfassenden Doku-
mentation: Die ästhetische Prügeley. Streitschriften der antiromantischen Bewegung. Hg. Rainer 
Schmitz. Göttingen 1992, 326. Vgl. auch die weiteren Briefzeugnisse aus dem Oktober und 
November 1799, ebd., 327 f. Im Rahmen einer (gleichfalls im Dezember erscheinenden, bei 
Schmitz fehlenden) Sammelbesprechung im Journal des Luxus und der Moden bekommt die 
Leipziger Erstaufführung relativ viel Raum, auch hier steht aber die Referenz aufs Gedruckte 
im Zentrum. Vgl. Ueber die Leipziger Bühne. Jm Oktober 1799. In: Journal des Luxus und der 
Moden. December 1799. Herausgegeben von Bertuch und Kraus. Weimar, im Verlage des  
Jndustrie-Comptoirs. 1799, 629-631, hier: 631. Exemplar der Universitäts- und Landesbiblio-
thek Düsseldorf (Signatur: Rara Za 8913).

16 Schmitz (Hg.): Prügeley (= Anm. 15), 319, bezeichnet diese Besprechung (die übrigens in Num-
mer 415, nicht 414, der ALZ erscheint) unzutreffenderweise als »[d]ie erste Rezension des ›hy-
perboreeischen Esels‹«, obwohl er selbst an späterer Stelle (325 f.) eine bereits im November 
1799 veröffentlichte Rezension abdruckt. Zu Ludwig Ferdinand Hubers (er ist der ALZ-Rezen-
sent) Kotzebue-Kritiken vgl. Klaus Gerlach: »Die Kritiken Ludwig Ferdinand Hubers als Aus-
löser der Selbstreflexion August von Kotzebues. In: August von Kotzebue. Ein streitbarer und 
umstrittener Autor. Hg. Alexander Košenina, Harry Liivrand und Kristel Pappel. Hannover 
2017 (= Berliner Klassik. Eine Großstadtkultur um 1800, 25), 103-114.

17 Leipzig, b. Kummer: Der hyperboreeische Esel, oder die heutige Bildung. Ein drastisches Drama 
und philosophisches Lustspiel. Für Jünglinge, in einem Act. Von A. v. Kotzebue. 1799. 58 S. 8. 
In: ALLGEMEINE LITER ATUR-ZEITUNG Numero 415. Sonnabends, den 28. December 
1799, 822-824, hier: 822.

18 Ebd., 823.
19 Ebd., 824. Meine Hervorhebung.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


97

alle Kosten seiner Satyre zu tragen geben konnte«.20 Andernteils gehe Kotzebue aber auch 
über die Grenzen von Satire hinaus, tue also nicht zu wenig, sondern zu viel – in den 
durchaus zweideutigen Schlußworten des Rezensenten: »Wenn hingegen Hr. v. K. seinen 
Helden durch seine abentheuerlichen Floskeln mit frommen und fürstlichen Personen in 
seinem Stücke compromittirt; so hat er ohne Zweifel nicht bedacht, daß dieses in den 
gegenwärtigen Zeitläuften gar zu leicht etwas mehr als Satyre seyn kann.«21 Was die Kritik 
am Zuviel und die Kritik am Zuwenig offenbar verbindet, ist das Unbehagen an der 
Grenzverwischung zwischen den Zuständigkeiten der lächerlichen Figur und des satiri-
schen Autors, die, ginge alles mit rechten Gattungsnormen zu, durch die klare Hierarchie 
des »lächerlich oder komisch gemacht [W]erden[s]« geschieden sein müßten.22

Daß sie es im vorliegenden Fall nicht sind, und dies wohl auch nicht ohne Bedacht, 
treibt die Fortsetzung der Besprechung an die Oberfläche. Auffällig ist nicht allein das 
schiere Faktum eines solchen Nachspiels, sondern mehr noch dessen Modus: gegen alle 
Usancen der Allgemeinen Literatur-Zeitung handelt es sich nämlich um eine fiktive Leser-
zuschrift.23 Genaugenommen muß man von einer halbfiktiven Zuschrift sprechen, die 
damit just auf jener vom Rezensenten eingeklagten Grenze balanciert – was auszubuch-
stabieren letzterer in einer Erwiderung noch eigens provoziert wird. Denn zwar malt die 
einen guten Monat später im Intelligenzblatt der Allgemeinen Literatur-Zeitung abgedruck-
te »Ergebenste Bitte an den gelehrten Hn. Recensenten des hyperboreischen Esels in 
No. 415. der A. L. Z.« aus »Krähendorf in Thüringen«, die »A n d re a s  K a n ze l m a n n , 
Pfarrer daselbst«, im eigenen Namen sowie in dem seines »Schulmeister[s], Hr[n]. Lorenz 
Wachtel«, verfaßt24, die Umstände von deren Zustandekommen unverkennbar fiktiv aus: 
»[S]eit einiger Zeit« hätten er (der Pfarrer) und sein Kompagnon sich »des Runkelrüben-
baues beflissen« und gewönnen »so viel rohen Zucker, daß wir durch den Verkauf dessel-
ben uns in den Stand gesetzt sehen, die Literatur-Zeitung mitzuhalten«, welche an 
Markttagen der auf dem Hinweg mit Zucker »bepackte[ ] Esel, der kein hyperboreischer 
Esel, sondern ein sehr geduldiges Thierlein« sei, »bey der Heimkehr […] in seinen aus-
geleerten Körben« mitbringe; es schließe sich dann regelmäßig in der Pfarrwohnung die 
gemeinschaftliche Lektüre an, und immer wenn der »etwas vernagelt[e]« Schulmeister 
»die gelehrten Phrasen nicht versteh[e]«, stecke der Pfarrer ihm ein Licht auf – bis »bey 
Gelegenheit der Recension des hyperboreischen Esels, der sowohl mir als dem Hn. Lorenz 
Wachtel eine dergestaltige Gemüthsergötzung verschaft hat, daß ich sogar die Titel- 

20 Ebd., 823. Die erste Hervorhebung im Original, die übrigen von mir.
21 Ebd., 824. Hervorhebungen im Original.
22 Ebd. Hervorhebung im Original.
23 Das konstitutive Moment des Fiktiven unterschlägt Kotzur: Auseinandersetzung (= Anm. 8), 

32 f., wenn er schreibt: »Kotzebue fühlte sich in seiner Eitelkeit durch diese Rezension verletzt. 
Pseudonym ließ er darum eine Entgegnung ins Jntelligenzblatt der Literatur-Zeitung ein-
rücken.«

24 Vermischte Nachrichten. In: INTELLIGENZBLATT der ALLGEM. LITER ATUR-ZEI-
TUNG Numero 18. Sonnabends den 8ten Februar 1800, 141-144, hier 141 und 143. Der Antwort-
fiktion zufolge muß das Datum der Zuschrift der 31. Dezember 1799 sein, nicht »d. 13 Dec. 
1799« (ebd., 143).

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


98

Vignette unter Glas und Rahmen, bey den übrigen wohlgetroffenen Bildnissen der  
Gelehrten in meinem Museo aufgehängt habe«, bis also bei Gelegenheit dieser Rezension 
beide stehen wie »die Ochsen am Berge« und nicht weiterwissen.25 Bis hierhin ist der fik-
tive Charakter der Zuschrift mit Händen zu greifen. Doch legen die sodann von »Erstens« 
bis »Fünftens« dem Rezensenten zu »klar[er] und »deutlich[er] […] [B]eantwort[ung]« 
vorgelegten »bescheidene[n] Fragen« den Finger derart zielsicher und alles andere als un-
schuldig auf eben jene inkriminierten Grenzverwischungen26, daß sich hinter den fik-
tiven, in ihrer Krähendorfschen Beschränktheit lächerlichen Stimmen aus dem ›großen 
Publikum‹ der Umriß des mit dem Pfarrer die Initialen teilenden Hrn. v. K. abzeichnet.27 
Ein Moment, das der Rezensent, will er im Spiegelgefecht nicht selbst die lächerliche  
Figur geben, in seiner »Antwort« aussprechen – und damit mutatis mutandis für den 
grenzgängerischen Karl des Esels (auch er ein K. … im übrigen) bestätigen – muß: »Die 
nomina et omina dieser Herren führen mich«, so repliziert der »[ d ] e r  Re c e n s e n t  des 
hyperboreischen Esels«28, »auf eine Supposition, auf eine Fiction, mittelst deren ich ihnen 
das meiste von dem, was ihnen in meiner Recension dunkel geblieben war, ganz klar 
machen zu können hoffe. Ich setze also den Fall, Hr. v. Kotzebue hätte meine Recension 
weiter nicht lächerlich gefunden, aber in dem inwohnenden Contrast zwischen einem 
ernsthaften Dinge wie eine Recension, und einem spaßhaften Dinge wie sein hyperbore-
ischer Esel, guten Stoff zu einer artigen Persiflage erkannt; ich setze weiter den Fall – ver-
steht sich also ohne alles Präjudiz, und ohne sie zu Nicht-sies machen zu wollen – die 
Hn. Kanzelmann und Wachtel existirten gar nicht in dieser wirklichen Welt, sondern 
Hr. v. Kotzebue hätte Personen von seiner Erfindung, denen er diese Namen gegeben 
hätte, an mich schreiben lassen, gerade wie die wirklichen Hn. Kanzelmann und Wachtel 
an mich geschrieben haben: so würde Hr. v. Kotzebue gerade dadurch die meisten Be-
hauptungen meiner Recension, und besonders die sub 2, 3 und 4 in Zweifel gezogenen, 
auf das Vollständigste elucidirt, und den passendsten Beweis dazu geliefert haben.«29 
Quod erat demonstrandum, möchte man annotieren: das ›drastische Drama‹ wirkt.30

25 Ebd., 141.
26 Vgl. ebd., 142.
27 Dies nicht zuletzt auch dadurch, daß der Briefschreiber Kanzelmann sich wie Karl und der 

Verfasser des Hyperboreeischen Esels der »goldenen Sprüchlein« »aus den bekannten und be-
rühmten Schriften der Herren Gebrüder Schlegel« (Kotzebue: Esel, wie Anm. 1, 14) bedient. 
Vgl. Vermischte Nachrichten (= Anm. 24), 141 f., des Pfarrers Bekenntnis, er »schreibe auch 
keine Satyren, sondern lache nur gern darüber, ob ich gleich sonst eine ziemlich ›ernsthafte 
Bestie‹ bin«, das ebenso wie die Rede von der »ästhetischen Bosheit« (ebd., 142) Schlegel: Lu cinde 
(= Anm. 10), 115 und 90, zitiert.

28 Vermischte Nachrichten (= Anm. 24), 144.
29 Ebd., 143 f., hier: 143. Diese performative – wenn man so will : ›drastische‹ – Dimension der 

Kanzelmannschen Zuschrift, die den Rezensenten »gleich den drastischen oder heroischen 
Arzeneimitteln« unwillkürlich aus der Reserve lockt (vgl. unten Anm. 30), wird in deren Cha-
rakterisierung durch Schmitz als »ein blasses Lob der Satire« völlig verfehlt. Schmitz (Hg.): 
Prügeley (= Anm. 15), 320.

30 Zum zeitgenössischen Verständnis von ›drastisch‹ vgl. den aufschlußreichen Eintrag in: Wör-
terbuch zur Erklärung und Verdeutschung der unserer Sprache aufgedrungenen fremden Aus-

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


99

Vorspiel (Beschluß)

Ich treibe, bevor ich ins Jahr 1803 wechsle, mein Komplexitätspostulat für den Esel auf die 
Spitze und kehre, ermuntert durch die typographische Gleichung von lächerlich machen-
dem Verfasser und lächerlich gemachter Figur einerseits, durch die über mangelnde 
Grenzziehung stolpernde zeitgenössische Rezeption andererseits, probeweise die komische 
Perspektive um: Führen denn allein die umgebenden Figuren (der Baron, Karls Verlobte, 
seine Mutter, der Fürst) Karl als lebensuntauglich vor? Führt nicht umgekehrt auch Karl 
den Baron, die Verlobte, die Mutter, den Fürsten vor, die ihn bei seiner Rückkunft vom 
Studium regelrecht katechisieren und reduktiv für die je eigenen engstirnigen Interessen 
zu instrumentalisieren suchen?31 Zu denken geben die beiden kurzen monologischen 
Szenen 5 und 7, in denen Karl zitierend (wie sonst) seinen Empfang kommentiert. Ich 
wähle die fünfte: »De r  p l a t t e  Me n s c h  b e u r t h e i l t  a l l e  a n d e r e  Me n s c h e n 
w i e  Me n s c h e n ,  b e h a n d e l t  s i e  a b e r  w i e  Sa c h e n ,  u n d  b e g r e i f t  e s 
d u r c h a u s  n i c h t ,  d a ß  s i e  a n d e r e  Me n s c h e n  s i n d  a l s  E r 1) . «32 Die eindimen-

drücke. Ein Ergänzungsband zu Adelungs Wörterbuche von Joachim Heinrich Campe. Jn zwei 
Bänden. Erster Band A.-E. Braunschweig 1801 Jn der Schulbuchhandlung, 316 s. v. ›Drastisch‹: 
»in der Arzneikunst, stark oder kräftig wirkend, z. B. ein solches Arzeneimittel. Neulich haben 
wir auch ein drastisches Schauspiel bekommen; womit der Verfasser ein solches bezeichnen 
wollte, welches, gleich den drastischen oder heroischen Arzeneimitteln, auf Leben und Tod 
geht.« ›Drastisch‹ ist demnach weniger vom (ggf. dramatisch) vorliegenden Tatbestand her zu 
denken (wozu der etymologische Zusammenhang mit ›Drama‹ verleiten könnte) als von der 
Wirkung.

31 Vgl. den Empfang Karls durch die Mutter, die nach drei Begrüßungssätzen zu folgenden Prü-
fungsfragen übergeht: »Bist du noch der du warst? der gute, fromme, herzliche Mensch? […] 
Tugendhaft gingst du von mir, tugendhaft kehrst du in meine Arme zurück, nicht wahr? […] 
Du hast doch noch Religion?« Kotzebue: Esel (= Anm. 1), 24 und 25. Oder den des Onkels, der 
– nach der nichtbestandenen mütterlichen Prüfung – dem Kandidaten noch eine Chance zu 
geben versucht (»Karl ! nicht wahr du verstellst dich nur? Du bist nicht so ein Erz-Genie? – 
rede, was hast du denn eigentlich studiert?«), seine Fragen aber überhaupt erst nach drei Seiten 
loswird und dabei zwischenzeitlich selbst ins Zitieren aus den »Fragmenten« verfällt (vgl. ebd., 
34 f.). Was im Gespräch mit den Familienmitgliedern nur unterschwellig zum Ausdruck 
kommt, spricht der Fürst unumwunden aus: daß es um »jederzeit wichtige Dienste« geht, die 
Karls »Familie […] [s]einem Hause […] geleistet« habe (ebd., 47); daraus resultiert ein, heute 
würde man sagen: kompetenzenorientierter Fragenkatalog (vgl. ebd., 48-51). Kotzur: Auseinan-
dersetzung (= Anm. 8), 24, nimmt die Brüchigkeit der unidirektionalen Satire durchaus wahr, 
rechnet sie aber Kotzebues Unfähigkeit zu, vom Rührstückschluß zu lassen, ohne diesen 
Schluß als decouvrierendes Versatzstück zu durchschauen; vgl. ebd., 25 f.

32 Kotzebue: Esel (= Anm. 1), 31. Kotzur: Auseinandersetzung (= Anm. 8), 20, notiert dazu bezeich-
nenderweise: »Es ist unerklärlich, was Kotzebue an dieser Aeußerung – die er sehr gut auf sein 
eigenes Tun hätte beziehen können – lächerlich fand.« Analog zu diesem Einspruch gegen 
funktionalisierende Verdinglichung des Individuums auch Karls aus der Lucinde zitierender 
Monolog in der siebten Szene: »Karl allein. (Er lächelt). E s  g i e b t  r e c h t l i c h e  u n d  a n g e -
n e h m e  L e u t e ,  d i e  d e n  Me n s c h e n  u n d  d a s  L e b e n  s o  b e t r a c h t e n ,  a l s  o b 
vo n  d e r  b e s t e n  S c h a a f z u c h t  d i e  Re d e  w ä r e .  E s  s i n d  Oe k o n o m e n  d e r  Mo -
r a l 1).« Kotzebue: Esel, 37.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


100

sionale Lektüre des Esels als denunziatorisches »Pasquill«, in dem »Kotzebue […] Stellen 
aus den ›Fragmenten‹ und aus der ›Lucinde‹ zitieren [ließ] und […] sie durch die Mon tage 
in den Kontext eines Familiendramas lächerlich [machte], womit er die neueste Bildung 
als politisch gefährlich und staatsfeindlich verdächtigte«33, ist angesichts der ostentativ 
›platten‹ Charakterzeichnung aller Figuren nur mit Vorsatz aufrechtzuhalten.

Dieses ›Vorspiel‹, mit dem Rainer Schmitz in seiner Dokumentation ›die ästhetische 
Prügeley‹ beginnen läßt34, wirft in der vorgeschlagenen, auf ein textkonstitutives Merkmal 
gegründeten Perspektivierung die Frage nach literaturgeschichtlicher Positionsbestim-
mung auf, die im ›Fall Kotzebue‹ von Wertungsfragen nicht (mehr) zu trennen ist.35 Daß 
Polemik eine zentrale Komponente solchen Operierens auf der literarischen Szene um 
1800 bildet, versteht sich; doch schon deren Klassifizierung als ›antiromantisch‹ erscheint 
fraglich.36 Denn indem das Lustspiel in geschliffener Ironie Athenaeum und Lucinde  
polemisch aufspießt, dokumentiert es erstens, daß sein Autor die Prätexte aufs genaueste 
und mit scharfem Blick für Pointen studiert hat; zweitens aber lädt es auch das »g ro ß e 
Publicum« zu umfassender Lektüre romantischer Textproduktion ein – wer lachen will, 
muß lesen. Anders gewendet: Die Polemik des Esels geht auf Texte los, nicht auf Perso-
nen.37 Unterstellt man, daß eine Publikation wie das Athenaeum nicht auf affirmative 

33 Heinz Härtl: »›Athenaeum‹-Polemiken«. In: Debatten und Kontroversen. Literarische Auseinan-
dersetzungen in Deutschland am Ende des 18. Jahrhunderts. Hg. Hans-Dietrich Dahnke, Bernd 
Leistner. Berlin, Weimar 1989, 246-357, hier: 300.

34 Vgl. außer dem Neuabdruck des Hyperboreeischen Esels an erster Stelle (5-45) bes. Schmitz 
(Hg.): Prügeley (= Anm. 15), 245-328 (»Nachwort und Dokumentation«), sowie den Kommen-
tar zum Esel (317-332).

35 Hierzu erhellend Simone Winko: »Negativkanonisierung: August v. Kotzebue in der Literatur-
geschichtsschreibung des 19. Jahrhunderts«. In: Kanon Macht Kultur. Theoretische, historische 
und soziale Aspekte ästhetischer Kanonbildungen. Hg. Renate von Heydebrand. Stuttgart,  
Weimar 1998, 341-364. Symptomatisch die einleitende Legitimierung der »Beschäftigung mit 
Kotzebue« bei Frithjof Stock: Kotzebue im literarischen Leben der Goethezeit. Polemik – Kritik – 
Publikum. Düsseldorf 1971 (= Literatur in der Gesellschaft, 1), 9-14, hier: 9: »Anders als bei Au-
toren, deren Rang über jeden Zweifel erhaben ist, muß man Gründe nennen, wenn man die 
Aufmerksamkeit auf einen Autor lenken will, dem die Literaturgeschichtsschreibung schon seit 
anderthalb Jahrhunderten literarische Minderwertigkeit bescheinigt.« Entsprechend erfolgt die 
Rechtfertigung im Rekurs auf den hochliterarischen Kanon, vgl. ebd., 11. Für eine Literatur-
geschichte mit »revisionäre[r] Kraft« plädiert demgegenüber Conrad Wiedemann: »Vorwort – 
Oder: Gedanken zur Revision eines literaturgeschichtlichen ›Falls‹«. In: Košenina, Liivrand, 
Pappel (Hg.): August von Kotzebue (= Anm. 16), 7-11, hier: 7.

36 So im Untertitel von Schmitz (Hg.): Prügeley (= Anm. 15), der einen Forschungskonsens spie-
gelt.

37 Das ist ein entscheidendes, von der Forschung in der Regel nicht in Rechnung gestelltes Diffe-
renzkriterium insbesondere gegenüber August Wilhelm Schlegels Ehrenpforte (die statt dessen, 
aufschlußreich genug, für ein kunstautonomes Bonum, ihren virtuosen Formenreichtum, ge-
priesen wird). Vgl. Ehrenpforte und Triumphbogen für den Theater-Präsidenten von Kotzebue 
bey seiner gehofften Rückkehr ins Vaterland. Mit Musik. Gedruckt zu Anfange des neuen 
Jahrhunderts. Exemplar der Bayerischen Staatsbibliothek München (Signatur: P. o. germ. 
1293).

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


101

Rezeption zielt, sondern darauf, vor den Kopf zu stoßen, dann treibt der Esel dem Athe-
naeum genau die richtigen Leser zu.38 Und wie könnte es anders sein – schließlich ist, wie 
die Titelvignette im Zusammenspiel mit ihrer »Erklärung« auf der letzten Druckseite 
bezeugt, der Esel selbst ja dem Athenaeum entsprungen.39

1803: Haupt- und Staatsaktion oder ›Die Prügeley‹

Ein Erklärungsangebot für diesen widersinnigen Befund – der Esel verfährt antiroman-
tisch und romantisch zugleich – macht das Jahr 1803. Ein guter Jahrgang, wenn man 
unter quantitativem Aspekt bilanziert: rechnet man die sechs Einakter des bereits im 
Herbst des Vorjahres für das Folgejahr erschienenen Almanachs Dramatischer Spiele hinzu, 
so beläuft sich allein Kotzebues dramatische Produktion auf fünfzehn Stücke.40 Hinzu 
kommt ab dem 3. Januar das Literatur- und Unterhaltungsblatt Der Freimüthige. Bedeut-
samer als die schiere Produktivität erscheint allerdings das Moment institutionalisierter, 
auf Fortsetzung angelegter Positionierung im goethezeitlichen Literaturbetrieb, wie sie 
mit den beiden periodischen Neugründungen verbunden ist, durch die Kotzebue seinen 
Wechsel von Weimar nach Berlin markiert. Beide, der Almanach Dramatischer Spiele zur 
geselligen Unterhaltung auf dem Lande wie Der Freimüthige, oder Berlinische Zeitung für 

38 In dieser Perspektive stellt »Ueber die Unverständlichkeit« dem Esel nachträglich beinah einen 
Freibrief aus, wenn Friedrich Schlegel darin im eigenen und im Namen des Athenaeums, iro-
nisch und nichtironisch zugleich, das »Anstoßgeben« und Anstoßnehmen als Motor der Zeit-
schrift bezeichnet (343) und über die Forderung nach planer Verständlichkeit in einer Prognose 
für das neue Jahrhundert spottet (vgl. 349 f.). Ueber die Unverständlichkeit. In: Athenaeum. 
[Eine Zeitschrift von August Wilhelm Schlegel und Friedrich Schlegel.] Dritten Bandes Zwei-
tes Stück. [Berlin, 1800. bei Heinrich Frölich], 335-352. Mein Exemplar.

39 Selbstverständlich ist diese »Erklärung« selbst wieder Zitat, als Provenienz wird angegeben: 
»Athenäum. Ersten Bandes, zweytes Stück p. 52.« Kotzebue: Esel (= Anm. 1), nach 58.

40 Das Lexikon Kotzebues Dramen (= Anm. 8), das sein Corpus auf »227 Stücke« beziffert, die zu 
Kotzebues »Lebzeiten oder posthum unter seinem Namen erschienen« sind (ix), führt für 1803 
auf (in alphabetischer Reihenfolge): 1. Ariadne auf Naxos. Ein tragi-komisches Triodrama (9 f.), 
2. Die barmherzigen Brüder. Nach einer wahren, in der National-Zeitung vom Jahr 1802 auf-
behaltenen Anekdote (15 f.), 3. Cleopatra. Eine Tragödie (38 f.), 4. Die deutschen Klein städter. 
Ein Lustspiel in vier Akten (43 f.), 5. Don Ranudo de Colibrados. Ein Lustspiel in vier Acten 
(47 f.), 6. Expectorationen. Ein Kunstwerk und zugleich ein Vorspiel zum Alarcos (65 f.; die 
Zuweisung ist nach den Kriterien des Lexikons nur bedingt valide, insofern das Stück anonym 
erschien und Kotzebue die Autorschaft bestritt), 7. Die französischen Kleinstädter. Ein Lust-
spiel in vier Acten von Picard, zum Erstenmal aufgeführt auf dem Theatre de l’Odéon, am 
19. Floreal, im 9. Jahre der Republik, aus dem Französischen frey übersetzt (74), 8. Der Hah-
nenschlag. Schauspiel in Einem Akt (99 f.), 9. Hugo Grotius. Ein Schauspiel in vier Acten 
(109 f.), 10. Die Hussiten vor Naumburg im Jahr 1432. Ein vaterländisches Schauspiel mit 
Chören in fünf Acten (112 f.), 11. Die Kreuzfahrer. Ein Schauspiel in fünf Akten (135 f.), 12. Der 
Schauspieler wider Willen. Ein Lustspiel in einem Act. Nach dem Französischen frey bearbeitet 
(185), 13. Die schlaue Wittwe oder Die Temperamente. Posse in Einem Akt (186 f.), 14. Unser 
Fritz. Ein Schauspiel in Einem Akt (225), 15. Der Wirrwarr, oder der Muthwillige. Eine Posse 
in fünf Akten (247 f.).

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


102

gebildete, unbefangene Leser, tragen programmatisch publikumszugewandte Titel, beide 
führen sich ein als Fürsprecher von Publikumsinteressen, und zwar eines gebildeten  
Publikums, hier »auf dem Lande«, dort in der Stadt.41 Was jedoch auf den ersten Blick 
aussieht wie Differenzierung ›des‹ Publikums in rezeptionskulturelle Teilmengen, die 
wiederum allesamt dem »ausgesuchten Zirkel« einer hochliterarisch orientierten Elite 
gegenüberstehen als der verachtete »große[ ] Haufen«42, das weist bei näherem Hinsehen 
eine gemeinsame Signatur auf. Verbindend ist etwas, das im literaturwissenschaftlichen 
Wertungsdiskurs gemeinhin als hochliterarisches Gütesiegel gilt, nämlich eine geradezu 
exzessive Intertextualität, die nicht nur aus einem reichen Fundus einzelner Referenztexte 
schöpft, sondern auch Gattungssemantiken oder Verstraditionen einschließt. Mit andern 
Worten: Wie schon der Hyperboreeische Esel präsentieren sich der Almanach fürs Publi-
kum »auf dem Lande« und Der Freimüthige für die Berliner Leserschaft in eminenter 
Weise als ›littérature au second degré‹.43

a) Referenz Moralische Wochenschrift
Nun mag das für ein Literaturblatt, als das Der Freimüthige ausdrücklich antritt, so un-
gewöhnlich nicht erscheinen. Doch operiert Der Freimüthige selbst, noch ehe die erste 
Buchbesprechung kommt, vom »Erste[n] Wort« an intertextuell: »Zum neuen Jahre 
führen wir den Fremdling in das Publikum. Ja ,  Fr e m d l i n g  ist der Fr e i m ü t h i g e , 
leider, wohl an den meisten Orten in Deutschland geworden. Wann gab es eine Zeit, wo 
man sich in der Literatur m e h r  als jetzt vor Na h m e n  und Wo r t e n  gebeugt, auf 
fremde Autorität gelobt und getadelt, mit Rücksichten verschont, blind angebetet, oder 
neidisch verschrieen hätte?«44 Unverkennbar zitiert der personal modellierte Auftritt des 
Freimüthigen, der auch im Fortgang immer wieder als personifiziertes Journal das Wort 
ergreift, die ein knappes Jahrhundert zuvor ins Leben gerufene Tradition der Moralischen 

41 Vgl. Vorrede. In: Almanach Dramatischer Spiele zur geselligen Unterhaltung auf dem Lande 
von A. von KOTZEBUE. Berlin bei F. T. de La Garde 1803, 1-6. Mein Exemplar; Erstes Wort. In: 
Der Freimüthige, oder Berlinische Zeitung für gebildete, unbefangene Leser Nr. 1. Montags 
den 3ten Januar 1803, 1-3. Exemplar der Bayerischen Staatsbibliothek (Signatur: 4 Per. 7 p-1,1/6).

42 Die Opposition von ›großem Haufen‹ und ›ausgesuchtem Zirkel‹ arbeitet Klaus Gerlach:  
August Wilhelm Ifflands Berliner Bühne. »Theatralische Kunstführung und Oekonomie«. Berlin, 
Boston 2015, 101-118, hier: 102, als erste der die Berliner Theaterkritiken um 1800 beherrschen-
den »binären Oppositionen« heraus, deren letzte lautet: »Goethe versus Kotzebue« (ebd., 111). 
Vgl. die sarkastische Selbstcharakterisierung, die Kotzebue in der »Zueignungsschrift« zum 
Hyperboreeischen Esel an die Entschuldigung anschließt, es sei ihm »nicht möglich gewesen 
[…], Jhren g a n z e n  herrlichen fragmentarischen Unterricht in die dramatische Form zu gie-
ßen«, er habe »theils Jhre schönen, volltönigen, in der neuesten philosophischen Terminologie 
ausgedrückten Wundergedanken, theils Jhre herrlichen, kraftvollen Zoten weglassen müssen«: 
»denn dasjenige Publicum, für welches ich schreibe – (Sie wissen, ich schreibe nur für den 
großen Haufen) – würde die Ersteren doch nicht verstanden, und für die Letztern zu zarte 
Ohren affectirt haben.« Kotzebue: Esel (= Anm. 1), 8.

43 Vgl. Gérard Genette: Palimpsestes. La littérature au second degré. Paris 1982.
44  »Erstes Wort« (= Anm. 41), 1.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


103

Wochenschriften.45 Das genuin aufklärerischen Idealen verpflichtete Programm der 
›Freimüthigkeit‹ paßt zu diesem Gestus ebenso wie die wiederkehrende Forderung nach 
»Gr ü n d e [ n ] « (anstelle von Machtsprüchen).46 Begreift man das generische Format 
Moralische Wochenschrift als publizistisches Experiment zur Konstitution einer sich als 
kritisches Forum reflektierenden Öffentlichkeit, somit eines mündigen Publikums, so 
bietet der Freimüthige für ein solches Projekt im  Namen des Publikums vielfältige An-
schlußstellen.47 Und dies in einer markanten und literaturgeschichtlich folgenreichen 
Umbruchsituation, in der, fanalartig eröffnet durch die »Xenien« in Schillers Musen-Al-
manach für das Jahr 1797 48, die Wortführer einer Hochliteratur im Namen der Kunst mit 
beträchtlicher polemischer Energie auf Distinktion dringen: vom Markt, von Unterhal-
tung, von Publikumserfolg wie auch vom als Pöbel verunglimpften Publikum selbst.49

Diesen exklusiven (d. h. im Wortsinn: ausschließenden) Habitus spießt der Frei-
müthige auf, wenn er am 1. Februar 1803 unter der Überschrift »Trostwort für die Herren 
Schlegelianer. Ausgesprochen von ihrem großen Meister, in der Zeitung für die elegante 
Welt d. J., Seite 43«, schreibt: »We n n  e t w a s  v i e l e n  Zu s c h a u e r n  m i ß f ä l l t ,  s o 
i s t  e s  e i n  g u t e s  Ze i c h e n .  Wa s  d e n  m e i s t e n ,  a l s  f r e m d ,  n i c h t  z u s a g t , 
i s t  e b e n  d a s  Re c h t e . Jst das wahr, so darf man den Herren Schlegelianern Glück 
wünschen; denn es ist nicht zu leugnen, daß sie e b e n  d a s  Re c h t e  erwischt haben.«50 
Folgt man auch hier dem Verweis, so führt er in eine Fortsetzungsbesprechung »Ueber 
die Berlinische Kunstausstellung von 1802«, die vom 8. bis zum 20. Januar 1803 in satiri-
schem Generalverriß alle ausstellenden Künstler, die Berliner Akademie der Künste und 

45 Nach wie vor grundlegend Wolfgang Martens: Die Botschaft der Tugend. Die Aufklärung im 
Spiegel der deutschen Moralischen Wochenschriften. Stuttgart 1968.

46 Vgl. »Erstes Wort« (= Anm. 41), 1 und passim.
47 Allerdings unter differenten Rahmenvorgaben, denn anders als die Moralische Wochenschrift 

verfährt der Freimüthige nicht im ganzen, mittels einer Verfasserfiktion, literarisch, macht da-
für aber Literatur und die zeitgenössische Theaterszene zu seinem zentralen Gegenstand; von 
den im »Erste[n] Wort« (= Anm. 41), 2, aufgeführten zehn Rubriken widmen sich vier aus-
drücklich der Literatur und dem Theater.

48 Vgl. Xenien. In: Musen-Almanach für das Jahr 1797. herausgegeben von Schiller. Tübingen, 
in der J. G. Cottaischen Buchhandlung, 197-203 [recte: 302]. Exemplar der Herzogin Anna 
Amalia Bibliothek Weimar (Signatur: A 300 (2)). Zu deren Fanalcharakter vgl. Schmitz (Hg.): 
Prügeley (= Anm. 15), 248-251, sowie Härtl: »›Athenaeum‹-Polemiken« (= Anm. 33), 261.

49 Vgl. ebd., 248-255. Polemisch gespiegelt wird dieses Distinktionsgebaren in den anonymen 
Expectorationen, die den zeitgenössischen Literaturbetrieb von der als hochliterarisch sich ge-
rierenden Seite her in Szene setzen, Kotzebue folglich nicht auftreten lassen und ihm doch 
Dauerpräsenz in der Vorstellungswelt seiner Gegner attestieren; vgl. z. B. Expectorationen. Ein 
Kunstwerk und zugleich ein Vorspiel zum Alarcos. 1803, 38 f. Mein Exemplar. Der Forschung 
gilt Kotzebues Autorschaft an den Expectorationen als erwiesen. Die zeitgenössischen Aussagen 
zum Kasus bleiben allerdings zweideutig, vgl. Schmitz (Hg.): Prügeley (= Anm. 15), 485-506 
sowie 511-516.

50 Trostwort für die Herren Schlegelianer. Ausgesprochen von ihrem großen Meister, in der Zei-
tung für die elegante Welt d. J., Seite 43. In: Der Freimüthige, oder Berlinische Zeitung für 
gebildete, unbefangene Leser Nr. 18. Dienstags den 1sten Februar, 72.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


104

das Berliner Publikum der Lächerlichkeit preisgibt51, um, mit dem vom Freimüthigen 
herausgegriffenen Zitat, einen einzigen Künstler aus all der »schlecht, schlecht, 
schlecht[en]« Stümperei52 auszunehmen, nämlich den Bruder Ludwig Tiecks.53 Auf-
gespießt wird dieser publikumsverachtende Habitus auch, wenn der Freimüthige gleich 
am 4. Januar offenlegt, wie Goethe durch die Drohung, von der Weimarer Theaterdirek-
tion zurückzutreten, die Unterdrückung einer kritischen Besprechung von August Wil-
helm Schlegels Jon im Journal des Luxus und der Moden erzwingt54; wenn er am 10. Januar 
berichtet, wie bei der Weimarer Aufführung von Friedrich Schlegels Trauerspiel Alarcos 
Goethe dem Publikum das »laute[ ] schallende[ ] Gelächter« verbietet55; wenn er am 
20. Mai – nachdem »die Deutschen Kleinstädter im Druck erschienen sind, und folglich 
jeder, der etwa Jnteresse an der Sache nimmt, sie selbst nachschlagen kann« – dokumen-
tiert, wie Goethe in die vom Autor mit den Weimarer Schauspielern bereits einstudierten 
Kleinstädter zensierend eingreift.56 Man hat diese und ähnliche text- und aufführungs-
bezogenen Auseinandersetzungen im Freimüthigen als Teil eines persönlich motivierten 
polemischen Feldzugs gegen Goethe und die Brüder Schlegel verstanden, ja geradezu 
das ganze Blatt auf einen gegen die klassizistisch-romantische Hochliteratur gerichteten 
Anti-Kurs reduziert.57 Mir scheint eine solche polarisierende Deutung im Zeichen wech-

51 Ueber die Berlinische Kunstausstellung von 1802. In: Zeitung für die elegante Welt [Nr.] 4. 
Sonnabend 8 Januar 1803, 25-29; Ueber die Berlinische Kunstausstellung. (Fortsetzung.). In: 
ebd. [Nr.] 5. Dienstag 11 Januar 1803, 33-37; Ueber die Berlinische Kunstausstellung. (Fortset-
zung.). In: ebd. [Nr.] 6. Donnerstag 13 Januar 1803, 41-44; Ueber die Berlinische Kunstausstel-
lung. (Fortsetzung.). In: ebd. [Nr.] 7. Sonnabend 15 Januar 1803, 49-53; Ueber die Berlinische 
Kunstausstellung. (Fortsetzung.). In: ebd. [Nr.] 8. Dienstag 18 Januar 1803, 57-59; Ueber die 
Berlinische Kunstausstellung (Beschluß.). In: ebd. [Nr.] 9. Donnerstag 20 Januar 1803, 67-72. 
Daß der Fortsetzungsartikel von »A. W. Schlegel« stammt, gibt erst das am Ende des Jahrgangs 
ausgelieferte Inhaltsregister zu erkennen, vgl. Jnhalt des dritten Jahrganges der Zeitung für die 
elegante Welt. In: Zeitung für die elegante Welt. Dritter Jahrgang. 1803. Leipzig, bei Voß und 
Compagnie, unpag. [gez. 3].

52  »Ueber die Berlinische Kunstausstellung« (15. Januar 1803) (= Anm. 51), 52.
53 Vgl. »Ueber die Berlinische Kunstausstellung« (13. Januar 1803) (= Anm. 51), 43: »Die Büste der 

Gräfin Voß [von Christian Friedrich Tieck] soll vielen Zuschauern mißfallen haben. Ein gutes 
Zeichen! Was den Meisten, als fremd, nicht zusagt, ist eben das Rechte.«

54 Vgl. Eine Begebenheit, von welcher wir wünschten, daß sie erdichtet wäre. In: Der Freimüthige, 
oder Berlinische Zeitung für gebildete, unbefangene Leser Nr. 2. Dienstags den 4ten Januar 1803, 7 f.

55 Alarcos auf der Weimarischen Bühne. In: Der Freimüthige, oder Berlinische Zeitung für ge-
bildete, unbefangene Leser Nr. 5. Montags den 10ten Januar 1803, 19 f., hier: 19.

56 Vgl. Ueber einen Zwist, welcher durch das Lustspiel, die De u t s c h e n  K l e i n s t ä d t e r, zwi-
schen Herrn von Göthe und Herrn von Kotzebue entstanden. In: Der Freimüthige, oder Ber-
linische Zeitung für gebildete, unbefangene Leser Nr. 80. Freitags den 20sten Mai 1803, 318-
320, hier: 318.

57 Dabei wird in der Regel nicht getrennt zwischen dem im ersten Jahrgang des Freimüthigen 
Gedruckten und den 1802/03 im Umkreis der Gründung und des Starts des neuen Blattes rege 
gewechselten Briefen, vor allem aber wird nicht methodisch reflektiert in Rechnung gestellt, 
daß es sich um die Briefe Interessierter handelt und insofern um alles andere als unparteiische 
Zeugnisse.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


105

selseitiger Ausschließung an der publizistischen Stoßrichtung des Freimüthigen vorbeizu-
gehen. Ich möchte daher die Grundsatzerklärung des »Herausgeber[s] des Freimüthigen« 
in der Nummer vom 4. Februar 1803, »[n]ur l i t t e r a r i s c h e  oder Ku n s t - Thorheiten 
gehör[t]en vor das Publikum«, nicht, »was auf das Pr i v a t l e b e n  eines angegriffenen 
Schriftstellers Einfluß haben könnte«58, probeweise für bare Münze nehmen und die 
Gegenthese zur Diskussion stellen: Der exklusiven Geste des hochliterarischen Lagers setzt 
Kotzebue in dezidiert öffentlichkeitskonstitutiven Medien, auf dem Theater, im Unter-
haltungsblatt, im dramatischen Taschenbuch, eine provokant inklusive Geste entgegen. 
An die Stelle ausschließender Publikumsbeschimpfung oder -bevormundung setzt er eine 
aggressive, das Publikum involvierende Intertextualität und sucht so der autonomieästhe-
tisch betriebenen Spaltung des Literaturbetriebs in Hoch- und Trivialliteratur – einem in 
dieser Radikalität deutschen Sonderweg – performativ entgegenzuwirken.59

58 Bittschrift. In: Der Freimüthige, oder Berlinische Zeitung für gebildete, unbefangene Leser 
Nr. 20. Freitags den 4ten Februar 1803, 78 f., hier: 79, Fußn. *). Zu Kotzebues Konzept der 
»Trennung von Autor und Werk« vgl. Gerlach: »Die Kritiken Hubers« (= Anm. 16), 111-114, 
hier: 114.

59 Grundlegend dazu Jochen Schulte-Sasse: Die Kritik an der Trivialliteratur seit der Aufklärung. 
Studien zur Geschichte des modernen Kitschbegriffs. München 1971 (= Bochumer Arbeiten zur 
Sprach- und Literaturwissenschaft, 6). Daß man um 1800 überwiegend noch »das als Einheit 
betrachtete, was später als hohe und Trivialliteratur auseinandertrat«, betont gleichwohl zu 
Recht Stock: Kotzebue (= Anm. 35), 10, und setzt damit der von Schulte-Sasse (bei dem Kotze-
bue nicht vorkommt) aus hochliterarischer Perspektive herausgearbeiteten Dichotomisierung 
eine Relativierung ›von unten‹ entgegen. Analog Johannes Birgfeld, Claude D. Conter: »Das 
Unterhaltungsstück um 1800. Funktionsgeschichtliche und gattungstheoretische Vorüberle-
gungen«. In: Dies. (Hg.): Das Unterhaltungsstück um 1800. Literaturhistorische Konfigurationen 
– Signaturen der Moderne. Zur Geschichte des Theaters als Reflexionsmedium von Gesellschaft, 
Politik und Ästhetik. Hannover 2007 (= Forum für deutschsprachiges Drama und Theater in Ge-
schichte und Gegenwart, 1), vii-xxiv, hier xiii-xv, die darauf hinweisen, »wie falsch es ist, der 
Mehrheit des Theaterpublikums« um 1800 »zu unterstellen, es habe einen unausgebildeten 
Geschmack und Interesse bloß an schematisch vorgetragenen, altbekannten Stoffen ohne jede 
kommunikative Produktivität besessen« (viii), und demgegenüber die »Austauschprozesse 
zwischen den Parteigängern der aufkommenden Ästhetik der Innovation und Autonomie  
sowie […] einer Ästhetik der Professionalität [des Theaterbetriebs; N. K.]« akzentuieren (x). 
Wichtig die Warnung, man dürfe »jene Abwertungsstrategien, die ab 1800 insbesondere im 
Umfeld der Romantik gegen die Vertreter einer beim Publikum erfolgreichen Dramatik  
formuliert und propagiert wurden«, nicht »zur Grundlage des Blicks auf die Texte« machen, 
»wie es in der Literaturwissenschaft bereits zu lange und zu oft der Fall war« (xv). Kritisch zur 
literaturhistorischen Fortschreibung der »zutiefst agonale[n] Kanonbildung der Kunstperiode« 
auch Stefanie Stockhorst: »Politische Vermittlungsstrategien und transnationale Kanonbil-
dung. Zur britischen Kotzebue-Rezeption am Beispiel von William Taylor und Henry Crabb 
Robinson«. In: Angermion 8 (2015), 35-59, bes. 57-59, hier: 59.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


106

b) Referenz Versdrama
Eine solche inklusive Lesart, derzufolge das »g ro ß e  Publicum«60 wieder und wieder zum 
Nachlesen (dem Anspruch nach) hochliterarischer, es habituell ausschließender Texte 
aufgefordert und zur Urteilsbildung eingeladen ist, findet Plausibilisierung dort, wo man 
sie am wenigsten vermuten sollte: im Almanach Dramatischer Spiele zur geselligen Unter-
haltung auf dem Lande. Unmißverständlich adressiert das neue, als Marktlücke ausge-
machte Format ein gebildetes ländliches Publikum, das »fünf oder sechs Wintermonate« 
lang, fernab von Königlichem Schauspiel- oder Opernhaus, den »Abend hindurch an-
genehm […] unterhalten« sein möchte.61 Doch obwohl Unterhaltung, nicht Kunst annon-
ciert wird und die verheißenen »kleine[n] Stücke oder Scenen […], zu welchen man nur 
vier oder fünf Personen und ein paar spanische Wände nöthig« habe62, alle Zeichen des 
Anspruchslosen an sich tragen, präsentieren auch sie sich bemerkenswert referentiell, 
gerade nicht fernab hochliterarischer Tradition. So stellt die Vorrede zum ersten Einakter, 
»Die barmherzigen Brüder«63, eine Reflexion zu Problemen des Versvortrags an und 
entwickelt einen Vorschlag zur Umcodierung: »Unsere gereimten Verse werden gewöhn-
lich durch ihre Monotonie unerträglich. Die Franzosen hingegen haben den Vortheil, daß 
sie die Sylben bloß z ä h l e n  aber nicht w i e g e n , wodurch also die Annehmlichkeit des 
Re i m s  beibehalten, der ewige Ta k t s c h l a g  aber vermieden wird. Wir nennen das 
K n i t t e l v e r s e , und haben sie in neuern Zeiten (mit Unrecht wie ich glaube) bloß auf 
komische Gegenstände angewendet. Jch liefere hier einen ernsthaften Versuch dieser 
Gattung, der auf der Bühne nicht mißfallen hat.«64 Der Versuch trifft sich mit den 
gleichfalls nicht parodistischen Eingangsversen von Faust. Ein Fragment. Von Goethe, 1790 
in Leipzig bei Göschen erschienen.65 Umgekehrt setzt das zweite Stück, unter dem für 
einen Einakter von gut zwanzig Sedezseiten frappanten Titel »Cleopatra. Eine Tragödie«66, 
nicht minder intertextuell sich konstituierend, gerade auf das metadramatische Genre 
Travestie: »Pa ro d i e n  und Tr a v e s t i r u n g e n «, so die einleitende »Anmerkung«, »ge-

60 Kotzebue: Esel (= Anm. 1), 3.
61 Kotzebue: »Vorrede« (= Anm. 41), 3 und 1. Kotzebues Vorrede setzt voraus, daß das von ihm 

anvisierte Publikum sich nicht hinreichend durch Teetrinken, »die neuesten Stadtgeschichten«, 
»K a r t e n  s p i e l e n «, »Ta n ze n «, »P f ä n d e r s p i e l « oder »Sp r ü c h w ö r t e r s p i e l « unterhal-
ten fühlt, allein »Vo r l e s e n « läßt er (»[w]enn Sie ein g u t e s  Buch und einen g u t e n  Vorleser 
haben«) gelten, gibt aber zu bedenken, daß »fünf oder sechs gute Bücher, die etwa in der  
Michaelismesse herauskommen, […] nicht genug« seien, »um Jhnen fünf oder sechs Winter-
monate zu verkürzen«. Ebd., 2 f.

62 Ebd., 5.
63 Die barmherzigen Brüder. Nach einer wahren, in der National-Zeitung vom Jahr 1802 auf-

behaltenen Anekdote. In: Almanach Dramatischer Spiele zur geselligen Unterhaltung auf 
dem Lande von A. von KOTZEBUE. Berlin bei F. T. de La Garde, 7-26.

64 Vorrede, ebd., 9.
65 Vgl. Faust. Ein Fragment. Von Goethe. Ächte Ausgabe. Leipzig, bey Georg Joachim Göschen, 

1790, 3-12. Exemplar der Staatsbibliothek zu Berlin – Preußischer Kulturbesitz (Signatur: 
Yr 5041〈a〉 R).

66 Cleopatra. Eine Tragödie. In: Almanach Dramatischer Spiele zur geselligen Unterhaltung auf 
dem Lande von A. von KOTZEBUE. Berlin bei F. T. de La Garde, 27-49.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


107

währen oft die fröhlichste Unterhaltung. Mich dünkt, es sey Schade, daß sie so ganz aus 
der Mode gekommen; zumahl da es überhaupt scheint als ob die Deutschen, vor lauter 
Ku n s t  und Ku n s t s i n n , das Lachen je mehr und mehr verlernten. Jch hoffe daher 
Dank zu verdienen, wenn ich dann und wann den alten ehrlichen Jo c u s  wieder in die 
Gesellschaft einführe.«67 Einmal mehr, der Esel läßt grüßen, weisen die Sperrungen der 
subversiven Lektüre den Weg: ist es doch gerade der Deutschen überzogener Hang zu 
»Ku n s t  und Ku n s t s i n n «, der zu »Pa ro d i e n  und Tr a v e s t i r u n g e n « förmlich 
einlädt und so den »alten ehrlichen Jo c u s « auf den Plan ruft.

Der Wink gen Weimar und Jena ist deutlich68, entfaltet sein komisches Potential aber 
wiederum im Detail nur vor intertextuellem Horizont. So bildet eine aktuelle Referenz 
der ambitionierte Kunstanspruch von Friedrich Schlegels Alarcos, einem Experiment mit 
dem Trauerspiel in assonierenden Versen69, das am 29. Mai 1802 auf Goethes Weimarer 
Bühne spektakulär, nämlich das Publikum zu schallendem Gelächter bewegend, durch-
gefallen war70 – und just »We i m a r, im Mai 1802« ist Kotzebues das Almanachprojekt 
einleitende Vorrede datiert.71 Entsprechend experimentiert auch die »Cleopatra« mit – 
parodistisch gebrochenen, zu Gelächter demnach eigens einladenden – Tragödienversen 
und macht dafür Anleihen bei einem Modell, das um 1800 bizarrer nicht sein könnte: 
beim barocken Alexandriner. Das klingt dann – in absurdem Anachronismus, denn die 
antike Herrscherin hat, seinerseits etwas angealtert, ein Kultbuch der 1770er Jahre auf dem 
Tisch und privilegiert in direkter Apostrophierung des Autors (und Weimarer Theater-
direktors) einmal mehr das Lesen gegenüber dem Zuschauen – so:

C l e o p a t r a  allein, am Theetisch, mit einem Buche in der Hand.

Mein Cäsar ist nun todt ! und mit ihm alle Freuden!
Drum trink’ ich grünen Thee und lese Werthers Leiden.
Sublimester Scribent ! du des Geschmacks Orakel !
Jch sitz’ und lese dich, und geh’ in kein Spektakel.72

67 Anmerkung, ebd., 29.
68 Im »Prologus« (ebd., 31-35) auch mit expliziten Bezugnahmen auf denselben Referenzhorizont 

wie in den ersten Nummern des Freimüthigen, wodurch die Zuordnung ›ländlich‹ vs. ›städ-
tisch‹ implizit unterminiert wird.

69 Alarcos. Ein Trauerspiel von Friedrich Schlegel. Berlin, 1802. Bei Johann Friedrich Unger. Ex-
emplar der Bayerischen Staatsbibliothek München (Signatur: P. o. germ. 1297). Vgl. dazu das 
Nachwort. In: Friedrich Schlegel. Alarcos. Ein Trauerspiel. Historisch-kritische Edition mit Doku-
menten. Hg. Mark-Georg Dehrmann. Mitarbeit: Nils Gelker. Hannover 2013, 187-225, zur 
Metrik 201-210.

70 Vgl. ebd., 211-219, sowie die 103-185 ausführlich dokumentierte zeitgenössische Rezeption des 
Alarcos. Vgl. insbes. die Besprechung »Alarcos auf der Weimarischen Bühne« im Freimüthigen 
vom 10. Januar 1803 (= Anm. 55).

71 Kotzebue: »Vorrede« (= Anm. 41), 6.
72 Kotzebue: »Cleopatra« (= Anm. 66), 36.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


108

Oder auch so (wiederum Cleopatra):

Jch bín verdríeßlich, bín ∧  ∧́ verdríeßlich, bín verdríeßlich.73

Worauf die Kammerjungfer, gerundet abgetönt, in gleicher Metrik repliziert:

Sie ist verdrüßlich, ist verdrüßlich, ist verdrüßlich.74

Wer so mit dem Alexandriner verfährt, die konstitutive Mittelzäsur zur komischen Soll-
bruchstelle werden läßt, der muß nicht nur selbst mit dem Pathos des ernstgemeinten 
Trauerspielalexandriners vertraut sein, sondern dies auch bei seinem Publikum – das ja 
spielen und also diese Verse komisch brechen soll – voraussetzen können. »Daß diese 
Tragödie von den spielenden Personen als eine Haupt- und Staats-Action vorgestellt 
werden müsse, versteht sich von selbst«75, stellt die Vorbemerkung, an Gattungswissen 
appellierend, bündig fest. Doch ist es nicht bloß um burlesken Mummenschanz zu tun, 
der am augenfälligsten im anachronistischen Mix der Kostümvorschläge zum Ausdruck 
kommt (Abb. 2). Vielmehr ist erneut aggressiv involvierende Intertextualität am Werk: 
Wenn etwa die barock gekleidete Protagonistin sich eingangs als Werther-Leserin outet 
(der Leiden selbstverständlich, ein Schelm, wer beim Reimwort »Freuden« an Nicolais 
Parodie denkt76); wenn sie die »Dritte Scene« mit jenem halsbrecherischen »Jch bin ver-
drießlich, bin …«-Alexandriner beschließt, der (wie einmal mehr eine Fußnote ausweist) 
samt Kammerjungfer-Echo Goethes »Der Zauberflöte zweite[n] Theil« parodiert77, er-
schienen im Taschenbuch der Liebe und Freundschaft gewidmet für 1802 – dort posieren, 
ohne metrische Überzeichnung, Papageno und Papagena wiederholt gegeneinander:

Er. Jch bin verdrießlich ! bin verdrießlich !
Sie. Er ist verdrießlich ! ist verdrießlich.78

73 Die spezifisch metrische Komik entfaltet sich in der Diskrepanz von syntaktischen und metri-
schen Erfordernissen nur bei akkurater, die Mittelzäsur in ihrer zeitlichen Qualität als Pause 
ernstnehmender Skansion. Vgl. gegen das gängige Mißverständnis des Alexandriners (als hand-
le es sich um einen sechshebigen Jambus mit nur formal als Dihärese mitgedachter, nicht 
klanglich in der Zeit realisierter Zäsur) Andreas Beck: »Verstechnik (Alexandriner, vers com-
mun)«. In: Gryphius-Handbuch. Hg. Nicola Kaminski, Robert Schütze. Berlin, Boston 2016, 
740–756.

74 Kotzebue: »Cleopatra« (= Anm. 66), 39.
75 Ebd., 29.
76 Ebd., 36. Vgl. Freuden des jungen Werthers. Leiden und Freuden Werthers des Mannes. Voran 

und zuletzt ein Gespräch. Berlin, 1775. Exemplar der Staatsbibliothek Berlin – Preußischer 
Kulturbesitz (Signatur: Yv 8092/50〈a〉).

77 Vgl. Kotzebue: »Cleopatra« (= Anm. 66), 39, Fußn. *): »Diese Stelle ist aus der vortrefflichen, 
und von Schlegel und Consorten nicht genug zu rühmenden Fo r t s e t z u n g  der Za u b e r -
f l ö t e , von Herrn von Göthe, entlehnt.« Vgl. Stock: Kotzebue (= Anm. 35), 158.

78 Der Zauberflöte zweiter Theil. Von v. Göthe. In: Taschenbuch auf das Jahr 1802. Der Liebe 
und Freundschaft gewidmet. Bremen, bei Friedrich Wilmans, 15-36, hier 27 f. Exemplar der 
Musenalm/Theodor-Springmann-Stiftung (Almanach-Nr.: 364).

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


109

Oder wenn Cleopatra am Ende, ennuyiert ob längst abgegriffener Todesarten, einen 
Moment lang auf einen genuin literarischen Tod verfällt, der, mit »Werthers Leiden« eine 
Ringkomposition bildend und gleichsam in der Familie bleibend, pointiert Hoch- und 
Trivialliteratur kurzschlösse:

Wohlan, so will auch ich der Welt den Abschied geben!
Ade du falsche Welt ! ich mag nicht länger leben.
So wählt Cleopatra nun eine Todes-Art.
Doch welche? – hängen? – nein ! – ersäufen? – fällt mir hart –
Erstechen? – ach! das ist zu oft schon da gewesen.
Jch könnte allenfalls im Rinaldini lesen,
Bis Langeweile mir die Seele ausgepreßt;
Doch allzuschrecklich wär’s, und schlimmer als die Pest ! –79

79 Kotzebue: »Cleopatra« (= Anm. 66), 48 f. Vgl. Rinaldo Rinaldini der Räuber Hauptmann. Eine 
romantische Geschichte unsers Jahrhunderts in Drei Theilen oder neun Büchern. Erstes bis 
drittes Buch. Mit drei Kupfern. Leipzig 1799. bey Heinrich Gräff; Rinaldo Rinaldini der Räu-
ber Hauptmann. Eine romantische Geschichte unsers Jahrhunderts in Drei Theilen oder neun 

Abb. 2: Travestie, von Texten wie Textilien

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


110

Was ist das für ein Publikum, dem diese vorgeblich schlichten Einakter nicht nur zur 
Rezeption, sondern zur eigenen Produktion anvertraut werden, sei es spielend, sei es 
weiterdichtend (verschiedentlich werden im Almanach Stellen markiert, die »leicht von 
jeder Gesellschaft für sich passend abgeändert werden« können80)? Unterscheidet sich das 
dem ersten Jahrgang des Almanachs Dramatischer Spiele eingeschriebene Publikum »auf 
dem Lande« signifikant von jenen »gebildete[n], unbefangene[n] Leser[n]«, die der Frei-
müthige als sein Gegenüber modelliert? Und wo ist dieses Publikum eigentlich zu suchen? 
Kotzebues Almanach situiert sich – über die Vorrede, doch auch durch wiederholte Be-
zugnahme auf Liebhaberaufführungen – in »Weimar«.81 Ist Weimar also ›auf dem Lande‹, 

Büchern. Viertes bis sechstes Buch. Mit drei Kupfern. Leipzig 1799. bey Heinrich Gräff; Rinaldo 
Rinaldini der Räuber Hauptmann. Eine romantische Geschichte unsers Jahrhunderts in Drei 
Theilen oder neun Büchern. Siebentes bis neuntes Buch. Mit drei Kupfern. Leipzig 1799. bey 
Heinrich Gräff. Exemplar der Universitäts- und Stadtbibliothek Köln (Signatur: 2C9231-1/3; 
2C9231-4/6; 2C9231-7/9). Schon im Folgejahr setzt Christian August Vulpius seinen Bestseller 
fort und verdoppelt das ursprünglich auf neun Bücher angelegte Erzählprojekt bis 1801 auf 
achtzehn Bücher. 1802 erscheint bei Gräff, nun in Antiqua: Rinaldo Rinaldini der Räuber-
Hauptmann. Eine romantische Geschichte unsers Jahrhunderts, in sechs Theilen. Vierte, 
durchaus verbesserte, mit drei Theilen ganz neu versehene Auflage. Mit Kupfern von Penzel. 
Erster Theil. Leipzig 1802, bey Heinrich Gräff. Wie intertextuell belastbar man Anklänge an 
barocke Topoi in Halbversen wie »Ade du falsche Welt !« oder »und schlimmer als die Pest !« 
finden mag, sei dahingestellt.

80 Kotzebue: »Cleopatra« (= Anm. 66), 34, Fußn. *) (»Diese Art Comödienzettel kann leicht von 
jeder Gesellschaft für sich passend abgeändert werden.«), hier auf das Ende des Prologs bezo-
gen, das als gereimte »Affische« in dreiunddreißig Knittelversen »flugs noch jede Person« samt 
Darsteller/in benennt (ebd., 34 f., hier: 34). Analog, ebd., 38, Fußn. *) zum Verspaar »Geduld, 
Antonius ! erwarte das Final ! | Bring’ mir den neuen Hut von Madam Damerval«: »Eine be-
rühmte Putzmacherin in Weimar, deren Nahmen man leicht mit andern verwechseln und den 
Reim abändern kann. Jn Wien z. B. hieß es: Geduld, Antonius ! Dir mach’ ich quid pro quo; | 
Bring’ mir den neuen Hut von der Madam Rabaud.«

81 Vgl. außer der »Vorrede« (= Anm. 41) und den in Anm. 80 genannten Stellen noch Kotzebue: 
»Cleopatra« (= Anm. 66), 34, Fußn. *) zum erwähnten »Comödienzettel«: »Die hier bezeichne-
ten Personen spielten das Stück in Weimar. Der Baron D*** war wirklich eben im Begriff, nach 
Jndien abzureisen.« Ferner die einleitende »Anmerkung« zu: Die schlaue Wittwe oder die 
Temperamente. Posse in Einem Akt. In: Almanach Dramatischer Spiele zur geselligen Unter-
haltung auf dem Lande von A. von KOTZEBUE. Berlin bei F. T. de La Garde 1803, 89-143, hier 91. 
Die Lozierung der Uraufführung gerade dieses Stücks in Weimar ist insofern nicht ohne Spit-
ze, als hier – wie im Hyperboreeischen Esel – mittels seitengenauer Fußnotenverweise auf den 
»Musen-Almanach von Schlegel und Tiek« und das »Athenäum, dritter Band, erstes Stück« 
sowie durch Bezugnahme auf »die Lu c i n d e « (123) unmittelbare intertextuelle Winke gen 
Jena/Weimar gegeben werden; vgl. die Fußnoten auf den Seiten 118, 119, 120, 121, 122, 124, 125, 
126, 129 und 130. Zu Kotzebues Publikum umfassend Stock: Kotzebue (= Anm. 35), 130-170, 
speziell zu seinem Erfolg in Weimar, insbes. am Hof, 138-141. Wichtig für den Stellenwert et-
waiger intertextueller ›Sprengsätze‹ die Feststellung: »Neben dem Weimar Goethes hat es so 
etwas wie ein Weimar Kotzebues gegeben, oder genauer: Das Weimar Goethes war auch das 
Kotzebues, denn das dortige Publikum beider war zum großen Teil miteinander identisch« 
(141); vgl. auch 143: »Das Verhalten von Hof und Adel in Weimar ist ein weiterer Beweis dafür, 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


111

im Gegensatz zur königlichen Residenz Berlin? Ist hier der Kontrast zwischen Klein-
städtern und Residenzbewohnern aufgerufen, wie er für die zwischen Goethe und Kotze-
bue zum exemplarischen Streitgegenstand werdenden Deutschen Kleinstädter konstitutiv 
ist?82

c) Referenz Weimarer Klassizismus
Conrad Wiedemann hat unlängst Die deutschen Kleinstädter als Versuch Kotzebues zu 
lesen vorgeschlagen, »den persönlichen Konflikt zu generalisieren«, über den latent 
destru ierten Subtext »Herrmann und Dorothea« die »Weimarer Affäre« »kultur- und 
mentalitätskritisch zu deuten«.83 In der Fluchtlinie dieser weitreichenden, ihrerseits 
maßgeblich intertextuell fundierten Lektüre der Kleinstädter 84 als Kontrafaktur des 
»ultimative[n] Hohe[n]lied[es] […] auf den Geist der deutschen Kleinstadt«85 möchte ich, 
einmal mehr dem grenzenüberschreitenden Eigensinn des Esels mich anvertrauend, zum 
Schluß gegenüber Goethes zensierendem Nein das subversiv-inklusive Moment des dra-
matischen Grundrisses akzentuieren: Allem Anschein nach ist in Kotzebues Lustspiel 
»Gegenpol zur Kleinstadt […] die Residenz«86, die Krähwinkler disqualifizieren sich aufs 
lächerlichste nicht nur durch ihre aberwitzige Titelgläubigkeit, sondern auch durch das 
Credo, im Mittelpunkt der Weltaufmerksamkeit zu stehen. Wäre demnach Karl Olmers, 
der um die Bürgermeisterstochter Sabine werbende Besucher aus der Residenz, den die 
Kleinstädter zeitweilig für den König halten, die Perspektivfigur des Lustspiels? Eine 
Erwartung, die im Fortgang nur schwer aufrecht zu erhalten ist. Denn genaubesehen ist 
Olmers nur strukturell der strahlende junge Liebhaber, tatsächlich hingegen eine durch-
aus zwielich tige Figur, über die man nichts erfährt, außer daß Sabine in der Residenz sich 

wie unhistorisch es wäre, die damalige Trivial- und Unterhaltungsliteratur streng von der ho-
hen Literatur zu trennen.«

82 Vgl. zur impliziten Identifizierung der Residenz in den Deutschen Kleinstädtern Conrad Wie-
demann: »Kotzebue zwischen Goethe und Picard. Die deutschen Kleinstädter als Weimarer Af-
färe«. In: August von Kotzebue im estnisch-deutschen Dialog. Hg. Klaus Gerlach, Harry Liivrand, 
Kristel Pappel. Hannover 2016 (= Berliner Klassik, 22), 183-212, hier 196 f.: »Bei Kotzebue hat 
diese Stadt keinen Namen, kann aber – als Königsstadt – im Grunde nur Berlin meinen […].«

83 Ebd., 184 und 191.
84 Was im übrigen, forschungsgeschichtlich bezeichnend, nicht wenig zu Wiedemanns unmiß-

verständlich vom mainstream abweichender Nobilitierung dieses Lustspiels zu »gute[m] Thea-
ter« beiträgt, dessen »Thema[ ]« und seine »Auslegung historisch von Gewicht« seien (ebd., 
183). Und zwar interessanterweise von Goethe her perspektiviert, vgl. ebd., 195: »Das zeitgenös-
sische Theaterpublikum, das mit der Leserschaft von Herrmann und Dorothea vermutlich 
identisch war, müsste diese Keimzelle der Kotzebueschen Blick- und Stilumkehr eigentlich 
leicht erkannt haben. Dass Goethe dazu schwieg, ist umso interessanter. Können wir doch  
sicher sein, dass er sehr genau sah, wie Kotzebues Stück sich vermöge seines Subtextes über die 
Routine des Unterhaltungsautors erhob und mit scheinbar leichter Hand neuralgische Punkte 
der geniezeitlichen Kultur ins Spiel brachte.«

85 Ebd., 191.
86 Alexander Nebrig: »Die deutschen Kleinstädter«. In: Kotzebues Dramen (= Anm. 8), 43 f., hier: 

43.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


112

in den jungen Herrn verliebt hat87; ein Bräutigam in spe, der sich gegenüber dem erhoff-
ten Schwiegervater (mag der noch so wunderlich sein) nicht zu benehmen weiß (›was 
interessiert mich Ihr Hammel, ich will Ihre Tochter‹88), der die Kleinstadt sowenig ver-
steht wie die Kleinstädter die Residenz. Einmal mehr werden beide Seiten aneinander 
zunichte89, und ich zweifle sehr, ob es bloß ein mechanisches Setzerversehen ist, daß  
Olmers, der so ganz und gar titellose, im Personenverzeichnis des Erstdrucks, jedenfalls 
in einem Teil der Exemplare90, doch einen Titel bekommt, nämlich den des 
»Nachtwächter[s]«.91 Interferiert er doch im Lustspiel bemerkenswert oft mit dem Nacht-

87 Ein Zweifel, der zu Beginn des Stücks – bevor der von ihr Herbeigesehnte endlich erscheint – 
selbst Sabine bestimmt: »Sabine allein. […] Keine Sylbe von i h m ? – […] bin ich schon ver-
gessen? – er wollte ja selber kommen, mit Empfehlungsschreiben vom Minister? und nun 
kömmt er nicht, und schreibt auch nicht. […] Es geschieht dir schon recht. Man hat dich ge-
nug vor den jungen Herren aus der Residenz gewarnt. Sie verlieben sich in Einem Tage drey-
mal, und wenn sie Abends in die Komödie gehn, wissen sie schon nichts mehr davon. – Aber 
Karl ! Karl ! auch du ein Alltagsmensch? auch du nur ein Schönschwätzer?« Die deutschen 
Kleinstädter. Ein Lustspiel in vier Akten. von August von Kotzebue. Leipzig, bey Paul Gotthelf 
Kummer. 1803, 7 f. Mein Exemplar. Nimmt man Sabines Hoffnung, ihr Karl möge kein »All-
tagsmensch« sein, beim Wort und führt sie mit der »Zueignungsschrift« zum Hyperboreeischen 
Esel (= Anm. 1), 10, eng, wo der Verfasser sich (ironisch) dafür entschuldigt, einen Großteil der 
»schönen Sächelchen« aus der Lucinde »weg[ge]lassen« zu haben, weil »die Alltags-Menschen 
[…] keinen Sinn für die Fr e c h h e i t  [hätten], der Sie so vortrefflich das Wort reden«, wäh-
rend »[s]ein Karl allein da[stehe]«, so stellt sich für den Karl der Kleinstädter eine dem Esel-Karl 
homologe Charaktererwartung ein.

88 Vgl. Kotzebue: Kleinstädter (= Anm. 87), 99-103. Empirisch aufschlußreich war für mich in  
einem Bochumer Hauptseminar »Kotzebue« im WS 2016/17, daß gerade daran die Teilneh- 
mer/innen – bei sonstiger Vielfalt der Ansichten – unisono Anstoß nahmen, wiewohl für die 
Gruppe keine homogen (klein)bürgerliche Sozialisierung zu unterstellen war.

89 Daß »his representation of Krähwinkel not only attacks the aspiring provincial culture that is 
represented by the Staar family, but Kotzebue at the same time articulates an implicit criticism 
of the Residenz«, betont Sandro Jung: »August von Kotzebue’s Realism and Societal Satire in 
Die deutschen Kleinstädter«. In: Das Unterhaltungsstück um 1800 (= Anm. 59), 65-80, hier: 77.

90 Für den Hyperboreeischen Esel hat Fritz Adolf Hünich: »Literarhistorische Miszellen und Ku-
riosa«. In: Zeitschrift für Bücherfreunde N. F. 5 (1913), Heft 1, Beiblatt, 30-34, hier: 30, heraus-
gefunden, daß von den beiden auf 1799 datierten, im Seitenumfang erheblich voneinander 
abweichenden Ausgaben nur die mit »58 + (1) Seite« der Erstdruck ist, die umfangreichere 
hingegen eine auf das Ersterscheinungsjahr zurückdatierte Auskopplung aus den Neuen Schau-
spielen von 1801. Ob für die Deutschen Kleinstädter von 1803 ein vergleichbarer Fall vorliegt, 
wäre zu prüfen. Nach kursorischer vergleichender Durchsicht, die eine eingehende Kollationie-
rung beider Exemplare freilich nicht ersetzen kann, stimmt für die Kleinstädter allerdings nicht 
nur die Seitenzahl überein, sondern – außer dem offensichtlich neu gesetzten Personenver-
zeichnis – auch der Satz. Das betrifft nicht nur identische Seitenumbrüche und Kustoden, 
sondern bspw. auch Inkonsequenzen wie die nicht petit gesetzte Regieanweisung auf Seite 63 
(dritte Zeile).

91 Vgl. Die deutschen Kleinstädter. Ein Lustspiel in vier Akten. von August von Kotzebue. Leip-
zig, bey Paul Gotthelf Kummer. 1803, A 2v: »Ol m e r s , ein Nachtwächter.« Exemplar der Uni-
versitäts- und Stadtbibliothek Köln (Signatur: 2C9108).

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


113

wächter92 und bezeichnet sich einmal gar als Eule, die unter Krähen geraten sei.93 Und 
abermals sind es die intertextuellen Referenzen, die die wechselseitige komische Entwer-
tung zum Vexierspiel machen: Die Kleinstädter lesen Räuberromane aus der Lesebiblio-
thek, mit Vorliebe Rinaldo Rinal dini94, ihr Dichter Sperling dichtet Goethes »Veilgen«95, 
Fragmente und Sonette96 und verspricht dem glücklichen Paar am Ende eine 
»Ehrenpforte«97 – Weimar, wie es leibt und lebt in seiner unliebsamen Mischung, »5000 
Einwohner, worunter auch einige Dichter«.98 Andererseits hat nicht nur Sperling »die 
neuere Aesthetik studiert«99, sondern auch Olmers »bildet sich viel« »auf seine philosophi-
schen Floskeln« »ein«100 und soll »aus Egypten oder aus Weimar« kommen, »hat die 
Säule des Pompejus gemessen, oder doch Wieland aus dem Fenster gucken sehn«.101 Daß 
Goethe solche vexierenden Spiegelbezüge zensiert (Abb. 3)102, ist vor diesem Horizont 
weniger Tilgung persönlicher Anzüglichkeiten als Kappung intertextueller Partizipation 
am literarischen Weimar.

Schlußvignette

Wer Intertextualität, teils explizit markiert, teils performativ zitierend, derart umfassend 
aufs ›Ganze‹ bezogen als publikumsmobilisierende und -involvierende Strategie einsetzt, 
dem ist zuzutrauen, daß er auch vor den eigenen Texten nicht Halt macht. Eine solche 
Stelle mag hier den Schlußpunkt bilden, wiewohl das Netz inkludierender Bezüge seiner 
Faktur nach sans bornes weiterzuverfolgen wäre. »Ja, nun wird die Confusion erst recht 

 92 Am prominentesten in Olmers’ Reaktion auf des Bürgermeisters irrtümliche Titulierung  
seiner Person als »Majestät«: »Ey zum Henker ! was fällt Jhnen ein? ich bin ja eben so wenig 
eine Majestät als Jhr Nachtwächter.« Kotzebue: Kleinstädter (= Anm. 87), 74. Vgl. auch ebd., 
128, 137, 143-145, 165-170 und 174.

 93 Vgl. ebd., 120.
 94 Vgl. ebd., 16, 139, 160 f. und insbes. 96 (des Leihbibliothek-Onkels Einwand gegen Olmers: 

»Er hat ja nicht einmal den Rinaldo Rinaldini gelesen.«). Bemerkenswert übrigens, daß Sabi-
ne, die Grenzgängerin zwischen Kleinstadt und Residenz, über den Lesestoff aller Seiten zu 
sprechen weiß, vgl. ebd., 139 f.

 95 Ebd., 122.
 96 Vgl. ebd., 17 und 164.
 97 Ebd., 173.
 98 Ebd., 59. Vgl. auch Sperlings anzügliche Frage an Olmers, ebd., 61: »Was sagen sie denn in der 

Residenz von unserm Liebhabertheater? ich spiele den Peter in [Kotzebues; N. K.] Menschen-
haß und Reue.« Zu den Weimar-Referenzen der Kleinstädter Alexander Košenina: »Kotzebues 
›Nullität‹: In Goethes trotzigem Verdikt bebt der Streit um Die deutschen Kleinstädter nach«. 
In: Germanisch-Romanische Monatsschrift 64 (2014), 329-343, hier 335 f.

 99 Kotzebue: Kleinstädter (= Anm. 87), 17.
100 Ebd., 147.
101 Ebd., 48.
102 Die von Kotzebue im Freimüthigen gelisteten Streichungen oder Änderungen seines Kleinstäd-

ter-Textes durch Goethe rekrutieren sich exakt aus diesem Spiegelkabinett. Vgl. »Ueber einen 
Zwist« (= Anm. 56), 319 f.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


114

Abb. 3: Kollationieren als Offenlegung von Zensur

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


115

angehn. Ganz Krähwinkel muß confus werden!«103 ruft wie ein Echo von Friedrich 
Schlegels ironischem Abschied vom Athenaeum-Leser in »Ueber die Unverständlichkeit«104 
die Frau Untersteuereinnehmerin Staar, Sabines Großmutter, aus. Was sie, nach dem 
Blick auf das vorgebliche Portrait des Königs, sieht, ist epiphanische Wiederholung von 
Heilsgeschichte in den eigenen Krähwinkeler vier Wänden: »Er ist da ! sag’ ich, er ist da ! 
Gleich dem großen Weltkönig, der auf einem Eselein ritt, hat er dich erwählt, mein Sohn 
Niclas ! in d e i n  Haus ist er eingezogen, du glücklicher Bürgermeister auch Ober-
Aeltester !«105 Vor dem Publikum, in Sabines Notlüge, die Olmers zeitweilig als könig-
lichen Besuch aus der Residenz erscheinen läßt, eingeweiht, ersteht hingegen ein anderes, 
ein intertextuelles Bild: Karl (wie Olmers ja eben auch heißt) auf dem hyperboreeischen 
»Eselein«.

Nicola Kaminski, Bochum

Abbildungsnachweise:

Abb. 1: Der hyperboreeische Esel oder Die heutige Bildung. Ein drastisches Drama, und philosophisches 
Lustspiel für Jünglinge, in Einem Akt. Von A. v. Kotzebue. Leipzig, bey Paul Gotthelf Kummer. 
1799, 32 (Sechste Scene) und 11 (Zueignungsschrift). Mein Exemplar.

Abb. 2: Cleopatra. Eine Tragödie. In: ALMANACH Dramatischer Spiele zur geselligen Unterhaltung auf 
dem Lande von A. von KOTZEBUE. Berlin bei F. T. de La Garde, 30 (Personen) und koloriertes 
Kupfer Nr. 2 (zwischen 48 und 49). Mein Exemplar.

Abb. 3: »Ueber einen Zwist, welcher durch das Lustspiel, die De u t s c h e n  K l e i n s t ä d t e r, zwi-
schen Herrn von Göthe und Herrn von Kotzebue entstanden«. In: Der Freimüthige, oder Ber-
linische Zeitung für gebildete, unbefangene Leser Nr. 80. Freitags den 20sten Mai 1803, 318-320, 
hier 319. Exemplar der Staatsbibliothek Bamberg (Signatur: 22/Eph.misc.q.25-t).

103 Kotzebue: Kleinstädter (= Anm. 87), 69.
104 Vgl. »Ueber die Unverständlichkeit« (= Anm. 38), bes. 343-350.
105 Kotzebue: Kleinstädter (= Anm. 87), 69. – Der vorstehende Artikel geht auf einen Vortrag am 

6. Oktober 2017 in Tallinn zurück. Für die kritischen Hinweise im Zuge der peer-review dan-
ke ich herzlich.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


117

Aus der Forschung

Isaak Iselin – die Schriften eines herausragenden Vertreters der Schweizer Aufklärung 
in neuer Edition. Eine Sammelrezension

Isaak Iselin : Schriften zur Politik. Hg. Florian Gelzer. Basel: Schwabe 2014 (= Gesammelte 
Schriften, 1), l, 631 S., 11 Abb. 
Isaak Iselin : Schriften zur Ökonomie. Hg. Lina Weber, in Zusammenarbeit mit Carmen Götz. 
Basel: Schwabe 2016 (= Gesammelte Schriften, 2), li, 284 S., 9 Abb. 
Isaak Iselin : Schriften zur Pädagogik. Hg. Marcel Naas. Basel: Schwabe 2014 (= Gesammelte 
Schriften, 3), xliii, 550 S., 5 Abb. 
Isaak Iselin : Geschichte der Menschheit. Hg. Sundar Henny, Isabelle Wienand. Basel: 
Schwabe 2017 (= Gesammelte Schriften, 4), xlvi, 630 S., 5 Abb. 

Isaak Iselin ist einer der wichtigsten Vertreter der Aufklärung, nicht nur in der Schweiz, sondern 
auch im gesamten deutschsprachigen Raum und darüber hinaus in ganz Europa. Er lebte von 1728 
bis 1782 in Basel, war ausgebildeter Jurist und arbeitete als Ratsschreiber in der Verwaltung der 
Stadtrepublik Basel; während dieser Tätigkeit veröffentlichte er politische, ökonomische, pädago-
gische und philosophische Schriften. Besonders bekannt geworden ist er durch sein Hauptwerk 
Geschichte der Menschheit (1764), mit dem er zu den Begründern der modernen Philosophie der 
Geschichte gehört. 

Als Wegbereiter des republikanischen Patriotismus und als Protagonist des sich im 18. Jahrhun-
dert herausbildenden neuen Typs von Geschichtsphilosophie ist Iselin in jüngster Zeit wieder ins 
Zentrum interdisziplinärer Forschungen gerückt. Doch seine Schriften standen bisher in keiner 
neuen Edition zur Verfügung. Daher ist die nun vollständig vorliegende Ausgabe ein großes Ver-
dienst der Herausgeber. 

Die einzelnen Bände sind thematisch geordnet und vereinigen die wichtigsten Schriften zum 
jeweiligen Gebiet. Die Texte wurden unter punktuellem Einbezug des handschriftlichen Nachlasses 
von Iselin für die Ausgabe kritisch neu ediert. Ziel der Edition ist die möglichst getreue Wieder gabe 
der Originaltexte, einschließlich der starken Schwankungen in Orthographie und Zeichensetzung. 
Jeder Band enthält eine ausführliche Einleitung, zusätzliche Kommentare zu den einzelnen Schrif-
ten oder Buchkapiteln sowie eine Bibliographie und ein Personenregister. Die Kommentare stützen 
sich auf Forschungen über den Nachlass Iselins im Staatsarchiv Basel-Stadt und in der Universitäts-
bibliothek Basel.

Der erste Band enthält Iselins frühe Schriften zur Politik, die in der kurzen Zeitspanne zwischen 
1755 und 1760 entstanden sind. Dabei macht der Herausgeber Florian Gelzer auf den eigentüm-
lichen Doppelcharakter dieser Texte aufmerksam, der nicht zuletzt auch der beruflichen Situation 
des Autors geschuldet ist. 

Auf der einen Seite sind die politischen Schriften von Iselin aus den Baseler Kontexten entstan-
den. Sie beziehen sich auf die Gegebenheiten eines republikanischen Gemeinwesens und verweisen 
damit auch auf die neueren Debatten über den schweizerischen Republikanismus. Texte wie Der 
patriotische Redner (1755, 77-86) oder Politischer Versuch über die Berathschlagung (1761, 499-587) 
enthalten Anleitungen für die Praxis einer guten Politik, indem sie Aufgaben in der Regierung, 
Probleme der Gesetzgebung sowie Reformen des Staatswesens erörtern. Außerdem enthalten diese 
Texte Ratschläge für die Ausbildung zum guten Staatsmann, an den appelliert wird, sein Vaterland 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


118

zu lieben, dem Wohl des ganzen Staates zu dienen und für eine gute Gesetzgebung zu sorgen. 
Diese Werke liefern also keinen konsistenten Entwurf einer Staatstheorie.

Auf der anderen Seite geht Iselin in seinem 1755 entworfenen Werk Philosophische und patriotische 
Träume eines Menschenfreundes (93-235), im Versuch über die Gesetzgebung (1760, 321-350) und in 
Philosophische und politische Versuche (1760, 361-473) deutlich über die skizzierte Pragmatik hinaus 
und gelangt zu allgemeinen Überlegungen über die Grundlagen der Legislation. Er betrachtet den 
Staat als eine große »Maschine«, deren Endzweck das Glück der Bürger sei. Die Argumentationsfi-
guren ähneln sich: Zuerst werden die Mängel der bestehenden Staaten unterbreitet, sodann die 
Vorschläge zur Verbesserung. 

Bei der Frage nach der idealen Regierungsform geht Iselin sogar zu systematischen Reflexionen 
über. Im expliziten Anschluss an Montesquieus De l’esprit des lois (1748) unterscheidet er zwischen 
Monarchie, Aristokratie und Demokratie, ohne sich für eine Verfassungsform eindeutig zu ent-
scheiden. Zwar lehnt er eine radikale Demokratie ab und hegt Sympathien für eine aufgeklärte 
Monarchie, aber im Grunde bevorzugt er Mischformen zwischen Aristokratie und Monarchie 
(154 ff.). Im Gegensatz zu Montesquieu hält er diese politischen Formen für weniger wichtig; viel-
mehr legt er Wert auf das ethische Prinzip der »Tugend«, das ja bei Montesquieu auf die Republik 
beschränkt blieb, als gemeinsame Grundlage aller Staatsformen. Dadurch verleiht er Montesquieus 
Theorie politischer Institutionen eine moralphilosophische und pädagogische Wendung.

In diesen Zusammenhang gehören die Schriften zur Pädagogik, die im dritten Band versammelt 
sind. Wie sich zeigte, laufen die Ratschläge für eine gute Regierung auf die Erziehung junger 
Männer zu geeigneten Politikern hinaus. Sie sollen nicht nur intellektuelle und rhetorische Fähig-
keiten erwerben, sondern auch unparteiisch, gesetzestreu und tugendhaft sein. Aber auch die Un-
tertanen können nach Iselin nur gute Staatsbürger sein, wenn sie die entsprechende republikanische 
Erziehung genossen haben. Weil Iselin die Wirkung natürlicher und sozialer Bedingungen auf das 
menschliche Verhalten geringer einschätzt als Montesquieu, schenkt er – ähnlich wie Rousseau – 
der Erziehung zur Tugend mehr Beachtung. 

Wie schon die politischen Texte gehen auch die Schriften zur Pädagogik aus jeweils konkreten 
Versuchen hervor, Reformen voranzutreiben, in diesem Fall die Reform öffentlicher Schulen und 
der Baseler Universität sowie die Gründung einer Akademie. Das ist schon merkwürdig genug, weil 
der Jurist und Ratsschreiber Iselin selbst weder Pädagoge noch Hochschullehrer war, wie überhaupt 
seine Reformvorschläge ziemlich erfolglos blieben. Doch während er bei der Politik immerhin zu 
einigen Verallgemeinerungen gelangte, fehlt auf pädagogischem Feld ein entsprechendes Werk. 
Aus diesem Grund versucht der Herausgeber Marcel Naas weder in seiner Einleitung noch in der 
Edition den Eindruck zu erwecken, als habe Iselin eine systematische Theorie der Pädagogik vor-
gelegt. 

Gleichwohl lassen sich in den pragmatischen Schriften eine Reihe pädagogischer Grundsätze 
erkennen. Im Versuch über die Verbesserung der öffentlichen Erziehung (351-424) von 1779 geht es 
zunächst um das Verhältnis zwischen Elternhaus und Staat bei der Erziehung der Kinder, wobei 
Iselin zunehmend den Eltern misstraut und die Rolle staatlicher Bildungsanstalten hervorhebt. 
Seine Erziehungsziele orientieren sich an einem Ideal des Menschen, der nach Vollkommenheit 
strebt im Sinne von Weisheit, Glück und Tugend. Nach dem Vorbild Rousseaus sowie der Philan-
thropie eines Basedow und Lavater plädiert Iselin in Sammlung dem Nutzen und dem Vergnügen der 
Jugend geheiliget (1768/1773, 29-61) dafür, dass der Unterricht mehr Freude fördern als Gehorsam 
verlangen soll sowie altersgemäß und spielerisch zu verfahren habe, indem er von der Lebenswelt 
der Kinder ausgehe. Ausdrücklich befürwortet Iselin spezielle Schulen für Mädchen, ohne aller-
dings die traditionellen Geschlechterrollen in Frage zu stellen. 

An die politischen Texte knüpfen auch die Schriften zur Ökonomie an, denen sich der zweite 
Band widmet, geht es doch vordergründig um eine für das Gemeinwesen förderliche Wirtschafts-

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


119

politik. Galt es noch im staatlichen System des Merkantilismus durch Einfuhrzölle eine möglichst 
positive Handelsbilanz zu erreichen, setzte sich unter dem Einfluss der französischen Physiokraten 
tendenziell die Idee eines freien Handels durch, eine Idee, der sich auch Iselin im Laufe seiner  
politischen und wissenschaftlichen Tätigkeit mehr oder weniger konsequent anschloss. 

Doch grundsätzlicher war die Erforschung der Quellen wirtschaftlichen Reichtums. Bei Iselin ist 
exemplarisch zu studieren, wie dieses Thema noch um die Mitte des 18. Jahrhunderts in einem 
historischen Kontext behandelt wurde, in dem zunächst einmal ganz andere Begriffe und Probleme 
leitend waren. Denn zunächst ging es um die seit der Antike diskutierte Frage, ob Luxus vorteilhaft 
oder schädlich für Individuum und Staat sei. Wie die Autorinnen der Einleitung, Lina Weber 
(Herausgeberin) und Carmen Götz, detailliert darlegen, nahm auch Iselin an der damals in ganz 
Europa geführten Luxusdebatte teil, wobei sich seine Position allmählich wandelte. 

Im frühen Dialog Plutus oder von den Reichthümern (1762, 1-22) vertritt Iselin, wie Rousseau, 
noch die traditionelle Meinung, dass die Konzentration oder Anhäufung von Reichtümern destruk-
tive Kräfte entfalte und dass der Gesetzgeber den Umfang des zulässigen Reichtums zu begrenzen 
habe. Doch schon in dieser Schrift zeichnet sich die Tendenz zu einer Aufwertung des Reichtums 
ab in der Überzeugung, dass der Reichtum an sich weder gut noch schlecht sei und durchaus einen 
positiven Gebrauch zulasse. Diese Position findet sich in der späteren Schrift Der zweyte Palämon, 
oder von dem Aufwande (1770, 109-149), wo das Wirken eines idealen Landbesitzers geschildert wird, 
der seinen Reichtum durch Arbeit erworben habe und damit auch wieder neuen Reichtum schaffe. 
Durch technische Hilfsmittel verbessert er die Agrikultur, erhöht die Zahl der Einwohner und sorgt 
für den wirtschaftlichen Kreislauf zwischen Landbau, Manufaktur, Handwerk und Handel.

Diese Ausführungen verweisen auf die ökonomische Lehre der Physiokratie, die sich in Frank-
reich in den frühen 1760er Jahren vor allem durch die »Neue Wissenschaft« von François Quesnay 
entwickelt hat. Iselin hat die Texte von Quesnay wie auch anderer englischer und deutscher Autoren 
sogleich studiert, zuerst kritisiert und dann doch übernommen, so dass in der Forschung von einer 
physiokratischen Wende gesprochen wird. 

Wie Quesnay betrachtet auch Iselin die nationale Volkswirtschaft als einen Kreislauf, innerhalb 
dessen drei soziale Klassen ihre Produkte und Geldmengen gegenseitig austauschen, doch bestimmt 
er diese Klassen etwas anders. Hatte Quesnay die Gesellschaft in eine »classe productive« (Land-
arbeiter), »classe stérile« (Handwerker und Händler) und »classe des propriétaires« (Grundeigen-
tümer) eingeteilt, unterscheidet Iselin zwischen der »arbeitenden« Klasse der Landwirte und 
Handwerker, der »denkenden« Klasse, zu der Kaufleute, Manufakturbesitzer, Ärzte, Politiker und 
Gelehrte gehören, sowie der »unnützen« Klasse, die Bettler, Dienstboten und Reiche umfasst (75 f.).

Auf diese Weise schränkt Iselin das physiokratische Dogma ein, dass allein die agrarische Produk-
tion den ökonomischen Reichtum schaffe. Dagegen wendet er ein, dass nicht nur die Bauern pro-
duktiv seien, sondern dass auch Manufakturarbeiter, Handwerker und Händler – wenn auch in 
geringerem Maße – zum gesellschaftlichen Reichtum beitrügen. Trotz dieser keineswegs nebensäch-
lichen Modifikation gilt Iselin seitdem als erster deutschsprachiger Physiokrat.

Der vierte Band enthält das Hauptwerk Geschichte der Menschheit in der vierten und letzten von 
Iselin bearbeiteten Auflage aus dem Jahr 1779. Die erste noch wenig erfolgreiche Auflage erschien 
1764 anonym. Im Jahr 1768 folgte eine Auflage in einer stark überarbeiteten und erweiterten Fas-
sung, die später nicht mehr wesentlich verändert wurde. 

Ein besonderes Verdienst des Herausgebers Sundar Henny (begonnen von Isabelle Wienand) 
besteht darin, die Fußnoten von Iselin so zu rekonstruieren und zu kommentieren, dass heutige 
Leserinnen und Leser die verwendeten Quellen zurückverfolgen können. Dadurch wird deutlich, 
welche zeitgenössischen Autoren und Werke verarbeitet wurden und welche einschlägigen Titel 
eben auch unberücksichtigt blieben. Auf diese Weise lässt sich der spezifische Beitrag Iselins zum 
18. Jahrhundert-Projekt einer neuartigen Geschichtsphilosophie etwas genauer einschätzen. Dabei 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


120

plädiert der Rezensent, der sich in dieser Disziplin am besten auskennt, für eine maßvolle Rela-
tivierung im europäischen Kontext.

Nach Iselins eigenem Bekunden gab die Kritik am zweiten Discours sur l’origine et les fondaments 
de l’inégalité parmi les hommes (1755) von Rousseau den Anstoß zu seinem eigenen Werk (9). Iselin, 
der »Muthmaßungen« über die frühe Geschichte möglichst vermeiden will, bezweifelt die »Wirk-
lichkeit« des von Rousseau behaupteten Naturzustandes – eine Vorstellung, die mehr philosophi-
sche Spekulation als historische Wahrheit sei (79, 82, 90). Diese Kritik ist jedoch nur teilweise be-
rechtigt, weil Rousseau selbst den Naturzustand als eine »Hypothese« bezeichnet hat. 

Iselins Position ist auch deshalb zwiespältig, weil er der Geschichtsphilosophie von Rousseau in 
mehrfacher Hinsicht folgt. Er übernimmt die Verbindung von Natur- und Kulturgeschichte, in-
dem er im ersten Buch eine Anthropologie entwirft, die von der organischen Beschaffenheit des 
Menschen ausgeht, ohne einen Übergang vom Tier zum Menschen anzunehmen. Dabei beruft er 
sich auf De la nature de l’homme (1749) in der Histoire Naturelle von Buffon (79) sowie auf Henry 
Home (9, 34). Schließlich kommt er zu einem ähnlichen Ergebnis wie Adam Ferguson, dessen Essay 
on the History of Civil Society (1767) er ein Jahr nach Erscheinen zustimmend rezensiert (s. Einlei-
tung, xxix). Im Unterschied zum Tier verfüge der Mensch über die Fähigkeiten Empfindung, 
Einbildung und Vernunft sowie über einen »Trieb zur Vollkommenheit« (80; nach Rousseaus 
»perfectibilité«). 

Erst im zweiten Buch trägt Iselin seine Kritik an Rousseau vor, indem er die »Wilden« nicht als 
isolierte Einzelwesen schildert, sondern als gesellige Wesen (91 ff.), die sich von Anfang an auf den 
Weg zur Zivilisation machen. Weil sich Iselin damit der Ethnologie nähert, verarbeitet er in großer 
Zahl historische Quellen und aktuelle Reiseberichte, ohne allerdings die spezifische Zeitstruktur der 
Gleichzeitigkeit von vergangenen und gegenwärtigen Entwicklungsstufen theoretisch zu reflektie-
ren (wie beispielsweise Turgot in seinen 1750/51 gehaltenen Vorträgen, die erst später publiziert 
wurden). 

Die entscheidende Frage lautet indes, auf welche Weise Iselin die historische Dynamik des 
»Fortgangs der Menschheit« erklärt, eine Idee, deren Entdeckung er sogar für sich beansprucht (15). 
Doch seine Erklärungsversuche bleiben hinter dem zu seiner Zeit bereits erreichten Niveau zurück. 
Zum einen sind die genannten anthropologischen Prinzipien viel zu abstrakt, um damit konkrete 
Entwicklungen untersuchen zu können. Zum anderen reicht dazu auch die Klimatheorie von 
Montesquieu nicht aus, auf die sich Iselin mehrfach bezieht (37 ff., 88, 108, 163). Dadurch bleibt die 
Analyse der Wirkursachen recht vage, im Grunde tautologisch, worauf der Herausgeber in seinem 
Kommentar zum fünften Buch aufmerksam macht (474).

Es fehlt eine systematische Theorie gesellschaftlicher Stadien auf der Basis aufeinander folgender 
Subsistenzweisen, die ansatzweise bei Montesquieu vorlag, der zwischen den  Gesellschaftsformen 
der Jäger, Hirten, Ackerbauern und Industrienationen unterschieden hat. Besonders Goguet, der 
von Iselin leider nicht rezipiert und später von Herder hoch gelobt wird, hatte bereits eine solche 
Kulturgeschichte in drei Bänden vorgelegt: De l’origine des lois, des arts et des sciences (1758, deutsche 
Übersetzung 1760/62). Und Turgot ist es gelungen, die jeweiligen Übergänge von einem Stadium 
zum nächsten mit Hilfe der ökonomischen Theorie der Physiokraten zu erklären. 

Iselin erwähnt Jagen, Fischen, Handwerk, Manufakturen und Handel nur sehr sporadisch (111 f., 
186, 317, 321, 343, 448 f.); auf die dazu gehörenden Eigentumsformen geht er nur am Rande ein 
(188 ff.). Der Gebrauch physiokratischer Begriffe wie »Überfluß« und »reiner Ertrag«, die ihm ja aus 
eigenem Studium geläufig sein mussten, erschöpft sich auf wenige Anspielungen (187, 192). Statt-
dessen konzentriert sich Iselin auf soziale und kulturelle Phänomene wie Eheschließung, Staats-
bildung, Sprache, Kunst, Moral, Religion und Riten. Während er die Geschichte der Philosophie 
mit Bacon, Descartes, Leibniz, Wolf und Locke relativ ausführlich referiert (330 ff.), lässt er eine 
Geschichte der Wissenschaften vermissen (Galilei, Kepler, Newton werden nur kurz genannt).

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


121

Während die ersten fünf Bücher zur Frühgeschichte allgemein gehalten sind, folgt in den letzten 
drei Büchern die konkrete Geschichte bestimmter Länder und Kulturen: die orientalischen Völker 
mit Ägypten (Buch 6; ohne Bezug zu Boulangers Recherches sur l’origine du despotisme oriental von 
1761; s. Kommentar, 491) sowie die Kultur der Griechen und Römer (Buch 7), die erstaunlich 
nüchtern beschrieben wird. Im achten und letzten Buch folgt eine Beschreibung der späteren 
Kulturen Nordeuropas bis zur damaligen Gegenwart. Auch diese Bücher sind nicht unproblema-
tisch.

Zunächst wird Iselin seinem Anspruch, eine Geschichte der gesamten Menschheit zu schreiben, 
nur bedingt gerecht, wenn er sich auf die genannten Regionen beschränkt. Nur an wenigen Stellen 
erwähnt er Amerika, Afrika und die Südsee. Voltaire hat in seinem Essai sur les mœurs et l’esprit des 
nations (1756) ausführlich China einbezogen. Gatterer behandelte in seinem Abriss der Universal-
historie, die 1765 fast zeitgleich mit Iselins Hauptwerk erschien, von diesem jedoch in seinen wei-
teren Auflagen nicht erwähnt wird, auch die Geschichte Syriens, Babyloniens und Indiens. Das 
grundsätzliche Problem der Vielheit der Kulturen und Einheit der Menschheit löst Iselin mit einem 
abstrakten Hinweis auf die gemeinsame Natur des Menschen, ohne die Methode der vergleichenden 
Kulturgeschichte eines Lafitau zu berücksichtigen (Mœurs des sauvages Américains, comparées aux 
mœurs des premiers temps, 1724).

Sodann stellt sich das diachrone Problem eines übergreifenden Fortschritts. Iselin verfährt hier 
nach dem üblichen Schwarz-Weiß-Schema, indem er das Mittelalter als Phase des Rückschritts und 
der Stagnation charakterisiert (295 ff.), auf die er den erneuten Aufschwung der italienischen Renais-
sance folgen lässt. Andere Autoren seiner Zeit wie Turgot haben hingegen das Mittelalter kulturell 
aufgewertet, um das Geschichtsbild eines kontinuierlich aufsteigenden Pfeils entwerfen zu können. 

In diesem Zusammenhang kann man Iselin zugutehalten, dass er keinen naiven Fortschrittsglau-
ben vertritt, wie ja den Vertretern der Aufklärung nicht selten vorgeworfen wird. Wie Rousseau 
erkennt auch Iselin, dass mit zunehmender Zivilisation ein Verfall der Sitten verbunden sein könne 
(196, 349; der Herausgeber spricht von »Dialektik des Fortschritts«, 464). Auch im Hinblick auf 
seine eigene Gegenwart und die für ihn zu erwartende Zukunft lässt er Skepsis walten. Zum Schluss 
appelliert er an die politisch Verantwortlichen, für zukünftige Fortschritte zu sorgen (359 f.). Bemer-
kenswert ist dabei, dass er sowohl in diesem Appell als auch in der gesamten Darstellung keine 
höhere Macht wie etwa die »Vorsehung« bemüht, die bei einigen Zeitgenossen wie etwa in Kants 
»Naturabsicht« noch eine verschämte Rolle spielt. Iselin ist also ein guter Beleg gegen das weit 
verbreitete Vorurteil, dass Geschichtsphilosophie und Teleologie gleichzusetzen seien. 

Das Resümee dieser Rezension über den Philosophen und Schriftsteller Isaac Iselin fällt gemischt 
aus. Wie die theoretischen Schwächen seiner Schriften zur Politik (Band 1) vom Herausgeber 
deutlich benannt werden, so gesteht der Herausgeber der Schriften zur Pädagogik (Band 3) unum-
wunden zu, dass sich diese Texte in konkreten Reformvorschlägen erschöpfen. Dabei ist das histo-
rische Interesse der Herausgeber an der Stadtgeschichte Basels durchaus legitim. 

Darüber hinaus gibt es sowohl in den politischen Schriften als auch in den Schriften zur Öko-
nomie (Band 2) Ansätze zu einer eigenständigen Theoriebildung. Dazu gehört vor allem Iselins 
Hauptwerk Geschichte der Menschheit (Band 4), das in ganz Europa rezipiert worden ist. Obwohl es 
Lücken in der Rezeption zeitgenössischer Titel und damit auch theoretische Defizite enthält, gehört 
es zu den bedeutenden Exemplaren der modernen Philosophie der Geschichte. 

Aus diesen Gründen ist es höchst verdienstvoll, die vielfältigen Schriften eines herausragenden 
Vertreters der Schweizer Aufklärung in neuer Edition zugänglich gemacht zu haben. Insgesamt 
handelt es sich bei diesen sorgfältig und aufwendig edierten wie auch gut kommentierten Bänden 
um ein gelungenes Unternehmen, das wichtige und teilweise neue Quellen für die Aufklärungs-
forschung zur Verfügung stellt.

Johannes Rohbeck, Dresden

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


122

British Freemasonry, 1717-1813. General editor: Róbert Péter. Vol. 1: Institutions. Ed. Cécile 
Révauger; vol. 2: Rituals I – English, Irish and Scottish Craft Rituals. Ed. Jan A. M. Snoek; vol. 3: 
Rituals II – Harodim Material and Higher Degrees. Ed. Jan A. M. Snoek; vol. 4. Debates, Ed. Ró-
bert Péter ; vol. 5: Representations. Ed. Róbert Péter. New York: Routledge 2016, insges. 2006 S., 
71 S. Index.

Seit ihrer Entstehung ist die spekulative Freimaurerei für Nicht-Mitglieder ein Mysterium Fascino-
sum. Es gibt – abgesehen von den christlichen Kirchen – keine gesellschaftliche Institution, die so 
kontinuierlich Zielscheibe für Verdächtigungen gewesen ist, deren Lehren so häufig trivialisiert und 
verbogen worden sind, und die so häufig nachgeahmt oder vehement abgelehnt worden ist. Frei-
maurerei war und ist der Hauptübeltäter in allen Verschwörungstheorien. Stattdessen hat sie bisher 
in der wissenschaftlichen Forschung (auch zur Aufklärung) nicht die Aufmerksamkeit bekommen, 
die sie als weltumspannendes Phänomen und eminent wichtige moderne westliche moderne Form 
der Vergesellschaftung verdient hätte, ist sie doch seit dem 18. Jahrhundert ein bedeutender Faktor 
im politischen, sozialen, kulturellen und religiösen Leben in Europas und Amerikas. Im Zuge des 
Kolonialismus wurde sie (paradoxerweise) in den außereuropäischen Ländern auch zu einem 
wichtigen Medium der Heranbildung einheimischer Eliten. Offensichtlich haben aber gerade ihr 
schlechtes ›Image‹ und ihre häufige Inbeschlagnahme durch einen trüben Obskurantismus verhin-
dert, dass sie auch wissenschaftlich genügend Beachtung findet, wenn auch durchaus beachtliche 
Studien seit dem 19. Jahrhundert publiziert worden sind.

Seit den 90er Jahren des vergangenen Jahrhunderts hat jedoch die internationale Forschung über 
die Freimaurerei stark zugenommen. Hierfür sorgte ein Paradigmenwechsel in den Sozialwissen-
schaften, die sich seitdem vermehrt auch kulturellen und religionsgeschichtlichen Fragen zuwenden, 
und die liberalere Politik einiger Großlogen, die nun auch Nicht-Freimaurern Einblick in ihre Ar-
chive gewähren. Eine Reihe internationaler Konferenzen, die Gründung mehrerer universitärer 
Einrichtungen und von Zeitschriften und zahlreiche wissenschaftliche Qualifikationsarbeiten ha-
ben die wissenschaftliche Freimaurerforschung seitdem entscheidend vorangetrieben. Allerdings ist 
sie nach wie vor eine Angelegenheit von Spezialisten und viel zu wenig Bestandteil des allgemeinen 
wissenschaftlichen Diskurses. Dies gilt auch und gerade für die Erforschung des 18. Jahrhunderts, 
wo eine stärkere Integration von Forschungsergebnissen zur Freimaurerei zweifellos fruchtbar wäre 
(Bd. 1, xxxi). Der Aufschwung der wissenschaftlichen Erforschung der Freimaurerei nahm von 
Großbritannien (neben Frankreich und den USA) seinen Ausgang. Eine Reihe wichtiger Mono-
graphien und Quelleneditionen (auch und gerade solcher, die online verfügbar sind) ist seitdem 
erschienen. Trotzdem ist die Erforschung der britischen Freimaurerei im Vergleich zur Forschungs-
lage etwa in Deutschland, Frankreich und Spanien noch in den »Kinderschuhen«, wie der Haup-
therausgeber Róbert Péter schreibt (Bd. 1, xiv). Insbesondere über die Geschichte der irischen, der 
schottischen und der walisischen Freimaurerei sind wir nur sehr ungenügend informiert. Die 
Gründe hierfür sind vielfältig: eine durchaus rege, aber allzu oft von einer unkritischen Binnen-
perspektive geprägte Forschung von Freimaurern für Freimaurer (die aber eine Fülle von positivis-
tischen Informationen erarbeitet hat), riesige, aber unerschlossene oder nicht zugängliche Logen- 
und Großlogenarchive und eine übertriebene Einhaltung des »Geheimnisses«, so wiederum Róbert 
Péter (1, xi-xxx). Hinzukommt m. E., dass es in Großbritannien bis heute an einem Leitproblem 
fehlt: In Deutschland war es die Frage nach dem Verhältnis von Staat und Aufklärung (in Folge der 
Dissertation von Reinhart Koselleck Kritik und Krise aus dem Jahr 1959, die stark von Carl Schmitt 
beeinflusst war, und der Habilitationsschrift von Jürgen Habermas Strukturwandel der Öffentlichkeit 
von 1962), in Frankreich und Spanien die Spannungen zwischen Aufklärung und Republikanismus 
auf der einen und katholischer Kirche auf der anderen Seite. Dieses Fehlen eines Leitthemas für die 
Erforschung der britischen Freimaurerei ist erstaunlich, denn auf den britischen Inseln sind die 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


123

Entwicklung der Zivilgesellschaft und des politischen Liberalismus und die Formierung der bri-
tischen Identität untrennbar mit der Freimaurerei verbunden.

Von allen ›Freimaurereien‹ sind die der britischen Inseln nämlich am stärksten Teil des politi-
schen und sozialen Lebens des Landes. Nirgendwo in Europa gab und gibt es so viele Freimaurer 
und gehört die Maurerei in einem solch großen und offenkundigen Maße zur Alltagskultur. Sie war, 
wie Jessica Harland-Jacobs1 herausgearbeitet hat, auch ein wichtiges Medium zur Verbreitung bri-
tischer Identität in den Kolonien und damit zur kulturellen Stabilisierung des British Empire.

Die Bedeutung der verschiedenen Arten von Freimaurerei – denn es gab im 18. Jahrhundert 
mehrere konkurrierende englische Systeme und daneben die schottische, irische und walisische 
Freimaurerei – für die Kultur in den britischen Ländern, die schiere Fülle an unerschlossenem 
Quellenmaterial, aber auch die bisher geleistete Editions- und Forschungsarbeit bieten ein an sich 
ideales Forschungsumfeld, um auch die Sozial- und Kulturgeschichte der Aufklärung weiter voran-
zutreiben. An die Stelle der einen »Aufklärung« erschließen sich mehrere »Aufklärungen« (Bd. 1, 
xvi), ihre Gemeinsamkeiten und Unterschiede. Die Verankerung der Aufklärung in den Religions-
auseinandersetzungen der Frühen Neuzeit, die Verwertung älterer Symbolbestände, die Rituale als 
Performanz religiösen Wissens und dessen Veränderung im 18. Jahrhundert sind mögliche Themen 
für das Forschungsfeld ›Religion und Aufklärung‹. Hierzu gehört aber auch die Untersuchung von 
Widerständen gegen ›Neuerungen‹, wie sie etwa die Gründung der Großloge der Antiens 1751 gegen 
die aufklärerischen und elitären Tendenzen der sogenannten ›Moderns‹ darstellte. Die Entwicklung 
einer demokratischen Kultur der Ämterrotation, der Wahlen und Abstimmungen, aber auch die 
Entstehung neuer Meritokratien dürfte diejenigen interessieren, die sich der Erforschung des Poli-
tischen widmen, während das Alltagsleben der Logenmitglieder und die Rolle der Freimaurerei in 
der lokalen Kultur und als Teil des Vereins- und Clubwesens interessante sozialhistorische Themen 
sein können.

Die Herausgeber der hier zu besprechenden Quellensammlung sind viel zu realistisch, um nicht 
zu erkennen, dass auch ihre Edition bei der Masse des unerschlossenen Materials weder erschöpfend 
noch repräsentativ sein kann (Bd. 1, xiii). Aber sie präsentieren eine Fülle von zumeist bisher un-
publizierten und sehr schwer zugänglichen Quellen, die die Forschung auf neue Grundlagen stellt. 
Der erste Band unter dem Stichwort Institutions widmet sich der Struktur und der Entwicklung der 
britischen Freimaurerei seit 1717, um mit der Vereinigung der Großlogen der ›Moderns‹ und der 
›Antiens‹ 1813 abzuschließen. Bearbeiterin des Bandes ist die bekannte französische Freimaurerfor-
scherin Cécile Révauger. Die Bände 2 und 3 werden von dem niederländischen Ritualforscher Jan 
Snoek herausgegeben. Sie enthalten sehr seltene und hier zum ersten Mal publizierte Rituale sowohl 
der sogenannten »craft masonry« als auch der »higher degrees«. 

Während diese ersten drei Bände, gleichwohl sie bisher nicht publiziertes Material enthalten, 
einem eher traditionellen Zugang zur Geschichte der Freimaurerei verpflichtet sind, schlägt die 
Edition in den folgenden Bänden neue Wege ein. Sie verlässt das Reich der Ordnung und der 
Ideale und wendet sich der Alltäglichkeit in den freimaurerischen Großlogen und Logen zu. Der 
vierte Band (Debates), herausgegeben von Róbert Péter, widmet sich deshalb Spannungen und 
Auseinandersetzungen innerhalb der Freimaurerei. Der fünfte Band (Representations), ebenfalls von 
Róbert Péter herausgegeben, enthält eine Fülle von Pressezeugnissen zu den Themen Aufnahmen 
und Logentreffen, Freimaurer und Theater, freimaurerische Prozessionen, Konflikte und Debatten, 
Frauen und Freimaurerei und zu ihrem Verhältnis zu anderen »fraternal societies«. Damit erlaubt 
der Band eine doppelte Forschungsperspektive: Einmal werden Informationen über das Leben in 
den Logen gegeben, und zum anderen wird deren Wahrnehmung durch die Öffentlichkeit sichtbar, 

1 Builders of the Empire: Freemasonry and British Imperialism: 1717-1927. Chapel Hill 2007.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


124

was eine viel detailliertere Untersuchung zur Stellung der Freimaurerei in der Gesellschaft erlaubt 
als die ausschließliche Orientierung an anti-masonischem Schrifttum.

Es ist unmöglich, an dieser Stelle auch nur annähernd auf die Fülle von Informationen einzu-
gehen, die diese stattliche Edition bietet. Einige Ergebnisse sollen jedoch genannt werden: 

Es ist nicht das geringste Verdienst der hier zu besprechenden Quellenedition nachzuweisen, dass 
die Unterstellung, sie sei eine Verschwörung gegen Sitte und Ordnung, und Verteufelungen keines-
wegs erst Phänomene des 19. Jahrhunderts waren, sondern der modernen Freimaurerei schon von 
Anbeginn an auch auf den britischen Inseln ständig entgegenschlugen. Vor allem der freimaureri-
sche Eid war immer wieder ein Stein des Anstoßes für Staat und Kirche. Und weil Argumente nur 
wenig überzeugen, wurden maurerische Rituale und Sitten in Karikaturen und karnevalesken Pro-
zessionen zudem lächerlich gemacht. Auch der Teufel hatte nicht erst seit dem berühmten Diktum 
von Papst Pius IX, der von der Synagoge des Satans sprach, seine Finger im Spiel. Schon 1768 er-
schien in London ein anonymes Pamphlet Masonry: The Way to Hell. Dabei gingen Verurteilungen 
und Verdächtigungen keineswegs nur von den staatlichen und kirchlichen Obrigkeiten aus, sondern 
waren Teil der politischen, sozialen und religiösen Auseinandersetzungen auf allen gesellschaftlichen 
Ebenen bis hinunter in den Gemeinden. Die Freimaurerei war dabei oft nur der Schauplatz eines 
anderen größeren Konflikts. In Schottland spiegelten sich beispielsweise Mitte des 18. Jahrhunderts 
innerprotestantische Differenzen in konträren Positionen gegenüber dem freimaurischen Eid wider. 
Auch konfessionelle Fragen bestimmten die Stellung zur Freimaurerei: Katholische Verurteilungen 
der Freimaurerei stießen auf den Widerspruch protestantischer Autoren, die damit die liberale, 
nationale, protestantische Identität im Gegensatz zu den autoritär geführten katholischen Ländern 
betonten. Aber auch ein irischer katholischer Freimaurer – von denen es zahlreiche gab – musste 
gegen die päpstliche Verdammnis der Logenbrüder schreiben. Andererseits wiederum gab es in  
Irland Logen, die Katholiken nicht in ihren Reihen duldeten.

Freimaurer haben immer gerne betont, wie harmonisch ihre Bruderschaft sei. Die Realität wurde 
wenigstens nach außen hin nur zu gerne und zu oft mit dem Ideal verwechselt. Stattdessen, so  
lernen wir aus dieser Edition, waren es nicht nur die alltäglichen und allzumenschlichen Auseinander-
setzungen bis hin zu Unterschlagung und Betrug, sondern auch die großen politischen und gesell-
schaftlichen Themen, die sich in der Freimaurerei widerspiegelten: Nicht nur Katholiken gegen 
Protestanten, sondern auch Whigs gegen Tories, Upper Class gegen Lower Class, Schotten und Iren 
gegen Engländer. Es kam zu Schismen und Neugründungen – und Versöhnungen. Das Geheimnis 
der Freimaurerei war nicht ihre vermeintliche Harmonie, sondern die Fähigkeit, an solchen Kon-
flikten nicht zugrunde zu gehen. 

Jan Snoeks Edition freimaurerischer Rituale belegt, dass es neben denen der ›Moderns‹ und der 
›Antiens‹ und denen der Schotten und Iren noch eine weitere Tradition gab: die der ›Harodim‹-Rituale, 
die in vielen Hochgraden bis heute weiterlebt und schon im 18. Jahrhundert von den dominanten 
Ritualsystemen am liebsten vergessen wurde. Und auch die beliebte Vorstellung, die weiterführenden 
Grades seien eine spätere Degeneration einer ursprünglichen schlichten Freimaurerei ist nicht haltbar. 

Ebenfalls wissen wir jetzt, dass die Behauptung, die britische Freimaurerei sei als reiner Männer-
verein eben nur ein Spiegel der patriarchalischen Gesellschaft des 18. Jahrhunderts gewesen, falsch 
ist. Schon Zeitgenossen kritisierten die Misogynie der britischen Freimaurerei. Während die Frau-
enfrage also schon im 18. Jahrhundert ein gesellschaftliches Thema war, war es die Frage nach dem 
Ausschluss aller, die unfrei geboren worden waren, nicht. 40 Jahre nachdem 1807 der Sklavenhandel 
abgeschafft worden war, wurden dann auch ehemalige Sklaven von der United Grand Lodge of 
England als Freimaurer akzeptiert. Frauen hingegen sind bis heute nicht in den drei sogenannten 
regulären Großlogen von England, Schottland und Irland zugelassen.

Die Quellenedition ist äußerst sorgfältig erstellt worden. Die Texte sind hervorragend editiert 
und kommentiert. Die Einleitungen der Herausgeber sind inhaltsgesättigt, informieren über Sinn 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


125

und Zweck der Textauswahl und geben Anregungen für ihre Verwendung. Umfangreiche Biblio-
graphien machen die Edition zu einem nützlichen Nachschlagewerk. Von diesem hervorragenden 
Werk sind deshalb in Zukunft wichtige Impulse für die weitere Erforschung der Freimaurerei des 
18. Jahrhundert zu erwarten.

Martin Papenheim, Düsseldorf

Paradigmatische Fälle. Konstruktion, Narration und Verallgemeinerung von Fall-Wissen in den Geistes- 
und Sozialwissenschaften. Hg. Ruben Hackler, Katharina Kinzel. Basel: Schwabe 2016 
(= Itinera. Beiheft zur Schweizerischen Zeitschrift für Geschichte, 40), 173 S.

Der Sammelband Paradigmatische Fälle ist der jüngste Beitrag zu einer seit nunmehr über einem 
Jahrzehnt geführten Forschungsdiskussion über die epochen- und fächerübergreifende Bedeutung 
von Fallgeschichten und Fallwissen. Geboren aus einer Reflexion der Geistes- und Sozialwissen-
schaften über ihre eigenen Forschungsinstrumente und der Weiterführung methodischer Impulse 
aus der ›microstoria‹ (Carlo Ginzburg) und der ›metahistory‹ (Hayden White), hat das Thema 
›thinking in cases‹ (John Forrester) international bereits seit der Jahrtausendwende Konjunktur. In 
der deutschsprachigen literatur- und kulturwissenschaftlichen Forschung gab Nicolas Pethes mit 
seinem 2005 veröffentlichten Aufsatz »Vom Einzelfall zur Menschheit. Die Fallgeschichte als  
Medium der Wissenspopularisierung zwischen Recht, Medizin und Literatur«1 den Anstoß für eine 
intensive Auseinandersetzung mit Fall, Fallwissen und Fallgeschichte. Noch im selben Jahr ver-
sammelten Johannes Süßmann, Susanne Scholz und Gisela Engel Forschende aus den unterschied-
lichsten Disziplinen im Rahmen der Tagung Fallstudien. Theorie – Geschichte – Methode, um in der 
Konfrontation der verschiedenen Forschungstraditionen, Quellen und Methoden herauszufinden, 
»was Fallstudien eigentlich sind, welchen Regeln sie gehorchen und was sie zu leisten vermögen«2. 
Die Antwort auf diese Frage, nämlich eine genaue Definition des Untersuchungsgegenstandes, 
bleibt die mittlerweile umfangreiche deutschsprachige Forschungsliteratur allerdings auch nach 
über einem Jahrzehnt schuldig. Entsprechend beklagen Ruben Hackler und Katharina Kinzel, die 
Herausgeber des hier besprochenen Bandes, in ihrer Einleitung die weiterhin »schwierige […] Be-
stimmung dessen […], was eine Fallgeschichte auszeichnet und ob ihr über unterschiedliche Diszi-
plinen und Verwendungskontexte hinweg eine gemeinsame Form und Funktion zukommt.« (7)

In Anlehnung an Thomas S. Kuhns Die Struktur der wissenschaftlichen Revolutionen (1962)3 ver-
suchen Hackler und Kinzel dann, dieser definitorischen Vagheit entgegenzuwirken und gleichzeitig 
die Diskussion um einen neuen Aspekt zu erweitern: den paradigmatischen Charakter von Fällen. 
Den Begriff des Paradigmas definieren sie mit Kuhn zunächst allgemein als »die Menge von sym-
bolischen Konventionen, metaphysischen Annahmen und epistemischen Werten, die von den 
Mitgliedern der wissenschaftlichen Gemeinschaft zu einem bestimmten Zeitpunkt geteilt werden« 
(11), und in einem zweiten Schritt spezifisch als »die erfolgreiche Lösung eines theoretischen Prob-
lems, die für die wissenschaftliche Praxis als ›Musterbeispiel‹ dienen« (ebd.). Dass die beiden Ebenen 
nur schwer voneinander zu trennen sind – das Rekurrieren auf ein gemeinschaftliches Beispiel, ein 

1 In: Popularisierung und Popularität. Hg. Gereon Blaseio, Hedwig Pompe, Jens Ruchatz. Köln 2005, 63-92.
2 Die Ergebnisse dieser Tagung wurden 2007 veröffentlicht: Fallstudien. Theorie, Geschichte, Methode. Hg. 

Johannes Süßmann, Susanne Scholz, Gisela Engel. Berlin 2007. Zur weiteren Forschung bis 2015 vgl. die 
Sammelrezension von Robert Leventhal: »Der Fall des Falls: Neuere Forschung zur Geschichte und Poetik 
der Fallerzählung im 18. Jahrhundert«. In: DAJ 41.1, 2017, 93-101.

3 Vgl. Thomas S. Kuhn: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen [engl. 1962; dtsch. 1967]. 2., rev. u. um 
d. Postskriptum von 1969 erg. Aufl. Frankfurt am Main 1979, 186-221.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


126

Paradigma im letzteren Sinne, trägt schließlich maßgeblich zur Konstituierung und Erhaltung der 
wissenschaftlichen Gemeinschaft, dem Paradigma im ersteren Sinne, bei – machen sich Hackler 
und Kinzel in ihrer Einleitung methodisch zunutze und bestimmen jene Fälle als paradigmatisch, 
»denen eine Problemlösung oder Erkenntnisleistung auf beispielhafte Weise gelingt und die dazu 
beitragen, ein […] Forschungsfeld zu stabilisieren.« (ebd.) Ausgehend von dieser Definition iden-
tifizieren die Herausgeber fünf zentrale Problemlösungs- bzw. Erkenntnisleistungen, die von para-
digmatischen Fällen erbracht werden: Verallgemeinerung, Korrektur, Serienbildung, Produktion 
von Ontologien und überzeugende Narration. Nicht jeder Fall, der eine oder mehrere dieser  
Leistungen erbringt, avanciere jedoch automatisch zum paradigmatischen Fall. Erst durch die kol-
lektive, wiederholte Bezugnahme auf den Fall durch die wissenschaftliche Gemeinschaft oder die 
allgemeine Öffentlichkeit erlange dieser einen paradigmatischen Status (21).

Im Anschluss an diese durch ihre konzeptuelle Klarheit und methodische Anschlussfähigkeit 
überzeugende Einleitung beleuchten sieben Beiträge die Theorie und Praxis des ›Paradigma-
tischwerdens‹ von Fällen aus sehr unterschiedlichen disziplinären Perspektiven. Die Texte von Ste-
phanie Baumann, Arne Höcker und Jouni-Matti Kuukkanen diskutieren aus einem theoretischen 
Blickwinkel das für die Fallforschung zentrale Verhältnis von Besonderem und Allgemeinem in 
Siegfried Krakauers Werk (Baumann), das von literarischen Fallgeschichten von Schiller bis Musil 
über Büchner hergestellte Spannungsfeld von empirischem Bezug und narrativer Darstellung 
(Höcker), sowie die grundlegende Frage der Narrativität als angeblich inhärentes Merkmal ge-
schichtswissenschaftlicher Darstellung (Kuukkanen). Die Beiträge von Susanne Düwell, Hannes 
Mangold, Cécile Stehrenberger und Maurice Cottier zielen dahingegen darauf ab, nachzuzeichnen, 
wie konkrete Fälle in bestimmten historischen Kontexten einen paradigmatischen Status erlangen 
konnten. So untersuchen die AutorInnen, wie ein spektakulärer bzw. problematischer Einzelfall 
jeweils die Entwicklung der Erfahrungsseelenkunde im 18. Jahrhundert (Düwell), die Informations- 
und Klassifikationssysteme der bundesdeutschen Kriminalpolizei der 1960er Jahre (Mangold), die 
Katastrophenforschung im 20. Jahrhundert (Stehrenberger) sowie die Herausbildung der Subjek-
tivität im 19. Jahrhundert (Cottier) entscheidend prägen konnte.

In den einzelnen Beiträgen deutet sich an, welche Vorteile die Konzipierung des Falls als Para-
digma birgt: In der Tat erfassen die Begriffe der Induktion und Deduktion und die damit zusam-
menhängende Dichotomie zwischen Partikularem und Allgemeinem die epistemischen Funktionen 
des Falls oft nur unzureichend. Sehr viel treffender erscheint da die von dem Sammelband vorge-
schlagene Charakterisierung des Falls als Paradigma, »eine Erkenntnisform, die weder induktiv, 
noch deduktiv, noch analogisch ist«, sondern laut Giorgio Agamben immer von »einem Besonderen 
zu einem anderen Besonderen fortschreitet«4. Besonders in Kontexten der Etablierung neuer Wis-
senssysteme scheinen paradigmatische Fälle von großer epistemischer und sozialer Relevanz zu sein. 
Oftmals, wie etwa zu Beginn der Erfahrungsseelenkunde im 18. Jahrhundert, kann von gar keiner 
»Allgemeinheit, die den einzelnen Fällen vorausgeht und sich auf sie bezieht« die Rede sein. In 
solchen Zeiten epistemischer Offenheit – Kuhn würde sagen in Zeiten von ›Paradigmenwechseln‹ 
– ist es vielmehr, um an dieser Stelle nochmals mit Agamben zu sprechen, »die Präsentation des 
paradigmatischen Falls allein, die eine Regel konstituiert«.5

Man könnte beklagen, dass der Begriff des Paradigmas und der in der Einleitung der Heraus-
geber erarbeitete methodische Rahmen in den einzelnen Beiträgen keine systematische Anwendung 
finden. Sehr hilfreich und fraglos eine große Stärke des Bandes ist jedoch der letzte Beitrag von 
Marietta Meier, der, einem Tagungskommentar gleich, die sieben vorangegangenen Beiträge zusam-
menfassend diskutiert. Meier plädiert dafür, die bereits in der Einleitung erwähnte »reflexive 

4 Giorgio Agamben: Signatura rerum. Zur Methode [ital. 2008]. Frankfurt am Main 2009, 37.
5 Ebd., 25 f.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


127

Wende« (10) der Fallforschung zu vertiefen und die Frage des Falls zum Anlass zu nehmen, die  
eigene Forschungspraxis stärker zu reflektieren. Fälle, so die Autorin, werden als Untersuchungs-
gegenstände nicht nur »entdeckt, dargestellt und analysiert« (158), sondern vor allem von den  
HistorikerInnen selbst produziert. Dass sich hinter jedem paradigmatischen Einzelfall immer 
eine Vielzahl von unsichtbaren und unerkannt gebliebenen ›Normalfällen‹ versteckt, sollten Histo-
rikerInnen – und diese Forderung kann getrost auf alle Forschende der Geistes- und Sozialwissen-
schaften ausgeweitet werden – selbstbewusster und transparenter kommunizieren. Es ist dieser 
über zeugende Aufruf zum konsequenteren Infragestellen der eigenen Forschungspraxis, der den hier 
besprochenen Sammelband von ähnlichen Publikationen positiv abhebt.

Betrachtet man abschließend die deutschsprachige kultur- und geisteswissenschaftliche Fallfor-
schung der letzten Jahre, so lässt sich eine gewisse Stagnation des Erkenntniszuwachses schwer 
leugnen. Vor allem die jüngsten Veröffentlichungen zum Thema – und der hier besprochene Band 
von Hackler und Kinzel bildet da keine Ausnahme – zeichnen sich durch eine Rhetorik der mühe-
vollen Positionierung und Differenzierung aus. Allem Anschein nach hat die »mittlerweile[…] 
reichhaltige, aber auch auffällig selbst-ähnliche[…] Fallgeschichten-Forschung«6, um mit dem Band 
von Thomas Wegman und Martina King einen weiteren jüngst erschienenen Beitrag zur Diskus sion 
zu zitieren, eine Art Erkenntnisschwelle erreicht. Ist mittlerweile also alles gesagt worden zu Fall, 
Fallwissen und Fallgeschichte? Die kurze Antwort auf diese Frage lautet: nein. Besagte Schwelle lässt 
sich nicht durch eine thematische Erschöpfung erklären, im Gegenteil, der hier vorgestellte Sam-
melband zeigt zahlreiche Forschungsdesiderata auf, zum Beispiel die weiterhin wenig untersuchte 
Frage der Narrativik des Falls. Das Problem könnte vielmehr sein, dass die Fallforschung sich bis-
lang vornehmlich in kurzen Zeitschriftenartikeln und eben solchen Sammelstudien wie besproche-
ner abgespielt hat. Damit läuft sie, überspitzt formuliert, Gefahr, sich in kaleidoskopischen Betrach-
tungen zu verlieren und ihren Untersuchungsgegenstand lediglich zu spiegeln, statt zu durchdringen. 
Vielleicht ist nun der Zeitpunkt gekommen, die explorative Vogelperspektive zugunsten von tiefer 
gehenderen Untersuchungen zu verlassen und über den Umweg theoretischer, historischer und 
geografischer Eingrenzungen wieder an übergeordnete Fragestellungen der Fallforschung anzu-
knüpfen.

Lucia Aschauer, Paris

Selbstlesen – Selbstdenken – Selbstschreiben. Prozesse der Selbstbildung von »Autodidakten« unter 
dem Einfluss von Aufklärung und Volksaufklärung vom 17. bis zum 19. Jahrhundert. Mit 600 Kurzbio-
graphien von Autodidakten im deutschen Sprachraum bis 1850 und Verzeichnissen von Bauernbiblio-
theken. Hg. Holger Böning, Iwan-Michelangelo D’Aprile, Hanno Schmitt, Reinhart 
Siegert. Bremen: edition lumière 2015 (= Philanthropismus und populäre Aufklärung. Studien und 
Dokumente, 10), 552 S.

Der auf einer interdisziplinären Tagung von 2014 basierende und von Holger Böning, Iwan-Michel-
angelo D’Aprile, Hanno Schmitt und Reinhart Siegert herausgegebene Band Selbstlesen – Selbst-
denken – Selbstschreiben beschäftigt sich in insgesamt 25 Beiträgen mit dem Phänomen des Auto-
didaktentums im deutschsprachigen Raum vom 17. bis zum 19. Jahrhundert. Dabei betonen die 
Herausgeber, dass die in dem Band versammelten Studien bisher bestehende »Gewissheiten« zu 
diesem Forschungsfeld »erschüttert« haben (Vorwort, 9). Und in der Tat dokumentiert diese Pub-
likation eine Vielzahl von Ergebnissen, die einen völlig neuen Blick auf das Autodidaktentum im 

6 Thomas Wegmann: »›Die Welt ist alles, was der Fall ist‹: Zur Einführung«. In: Fallgeschichte(n) als Narrativ 
zwischen Literatur und Wissen. Hg. Thomas Wegmann, Martina King. Innsbruck 2016, 7-25, hier: 7.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


128

›Zeitalter der Aufklärung‹ werfen. Durch eine überzeugende Zusammenführung der verschiedenen 
Einzeluntersuchungen gelingt es dem Band, sich dem Phänomen Selbstbildung in jener Zeit erst-
mals systematisch zu nähern und es zugleich in größere gesellschaftliche und soziale Zusammenhän-
ge einzuordnen. Dazu trägt zum einen die durchdachte Untergliederung des Bandes in die Rubriken 
Einführende Beiträge, Bäuerliche Autodidakten, Autodidakten und die Schönen Künste, Autodidakten: 
Blick auf den außerdeutschsprachigen Raum und Autodidakten in Schule, Pädagogik und Verwaltung 
bei, und zum anderen die konsequente Rückkopplung aller Beiträge auf die zentrale Frage, wie die 
untersuchten Autodidakten den Prozess vom Selbstlesen zum Selbstdenken bis hin zum Selbst-
schreiben vollzogen haben. Dem Band geht es demnach nicht nur um die Schärfung des Begriffes 
›Autodidakt‹ und seine Abgrenzung zu jenen Personengruppen, die auf institutionellem Weg in den 
Besitz höherer Bildung gelangten, sondern auch um die konkreten Vorgänge bei der Wissensaneig-
nung, Wissensverarbeitung und Wissensvermittlung. Im Fokus stehen deshalb vordergründig die 
Autodidakten aus den ›niederen Ständen‹, die sich, wie der Band eindrucksvoll zeigt, seit Beginn 
der Aufklärung zu Hunderten nachweisen lassen und die ihr neu gewonnenes Wissen an andere 
Zeitgenossen entweder mündlich weitergaben oder selbst in autobiographischer, belletristischer und 
sachbezogener Form schriftstellerisch verarbeiteten.

Die einzelnen Beiträge bieten einen hervorragenden Überblick zu den verschiedenen ›Typen‹ von 
Autodidakten aus dem Bauern- und Handwerksstand. An mehreren Beispielen wird deutlich ge-
macht, welchem sozialen Umfeld diese Autodidakten entstammten und was sie antrieb, den eigenen 
Bildungshorizont mittels Lesestoffen zu erweitern. Besonders erstaunlich ist dabei der Befund, wie 
vielseitig die Interessensgebiete der untersuchten Selbstbildner waren. So zeigt der Einführungs-
beitrag von Reinhart Siegert, dass einzelne Autodidakten in der Aufklärungszeit ausgesprochen 
wissbegierig sein konnten und sich durch monographische wie periodische Lesestoffe theologische, 
philosophische, naturkundliche, historische, ökonomische, mathematische, geographische, juristi-
sche, politische und pädagogische Themen erschlossen haben. Daran anknüpfend macht Siegert 
ebenfalls deutlich, dass der Buchbesitz bzw. die Bücherzirkulation in den unteren Bevölkerungs-
schichten, insbesondere auf dem Land, nicht unterschätzt werden darf. So waren einzelne Auto-
didakten, wie am konkreten Beispiel von Jakob Hirschmann belegt wird, im Laufe ihres Lebens 
durchaus in der Lage, mehrere hundert Bücher und Zeitschriften zu erwerben (41-68) und diese 
durch die Gründung von Lesegesellschaften und Dorfbibliotheken auch anderen, weniger gebil-
deten Menschen zugänglich zu machen.

Dass es viele Autodidakten nicht beim Lesen von Schriften beließen, sondern auch aktiv zur 
Feder griffen und ihre Gedanken für die Nachwelt niederschrieben, wird gleich in mehreren Bei-
trägen ausgiebig erörtert. Dabei zeigt sich, dass sich einfache Handwerker und Bauern zu einer 
gleichermaßen großen Themenvielfalt selbst publizistisch äußerten. Unter ihnen finden sich etwa 
Autoren, die es für nützlich erachteten, ihre durch Eigenstudium erworbenen landwirtschaftlich-
ökonomischen, astronomisch-mathematischen oder geographisch-kartographischen Erkenntnisse 
weiterzugeben und deshalb dezidiert zu naturwissenschaftlichen Sachverhalten publizierten. Da-
neben lassen sich aber auch Autodidakten aus dem Bauern- und Handwerksstand nachweisen, die 
belletristisch-künstlerische Texte schrieben und von der Forschung bisher fast ausschließlich – und 
mitunter in pejorativer Form – als ›Bauerndichter‹, ›Dorfpoeten‹ oder ›Minderdichter‹ wahrgenom-
men wurden. Der Band macht deutlich, dass deren Schriften weniger in ästhetischer Hinsicht, 
sondern im Kontext des Autodidaktentums stärker inhaltlich zu analysieren sind, da sie zum Teil 
das geistig-kulturelle Selbstverständnis sowie das intellektuelle Niveau der bildungsfernen Bevölke-
rungsschichten widerspiegeln. Ferner zeigt der Band auf, dass sich einige Autodidakten aus den 
›niederen Ständen‹ im Vormärz auch mittels eigener Schriften an den aktuellen sozialen, wirtschaft-
lichen und politischen Debatten beteiligten. Exemplarisch wird dies etwa im Beitrag von Hans-
Werner Hahn an den Thüringer Autodidakten Adam Henß und Friedrich Christoph Hensoldt 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


129

beleuchtet. Beide kamen aus ärmlichen Verhältnissen, hatten sich autodidaktisch eine allgemeine 
und fachliche Bildung angeeignet und sind infolgedessen in die bürgerliche Mittelstandsgesellschaft 
aufgestiegen (Henß wurde Buchbindemeister und Stadtverordneter in Weimar, Hensoldt wurde 
Sekretär des Amtsmannes in Frauenbreitungen und Sonneberg). Mit ihren Schriften wollten sie 
die Modernisierungsprozesse »in Kommune und Staat vorantreiben« und sowohl den Gebildeten 
signalisieren, dass auch das einfache Volk in der Lage sei, »an den großen Reformdebatten der Zeit 
teilzunehmen«, als auch dem Bauern- und Handwerksstand vor Augen führen, dass man seine Le-
benslage durch Bildungsanstrengungen verbessern könne (459). Dass im 19. Jahrhundert einige 
Autodidakten zudem über institutionelles Engagement versuchten, die Bildung der einfachen Be-
völkerung zu verbessern, hat Gerrendina Gerber-Visser am Beispiel von Jakob Käser veranschau-
licht. So gelang diesem zunächst weitgehend mittellosen Bauernsohn aus dem Schweizer Kanton 
Bern der gesellschaftliche Aufstieg zum Gemeinde- und Kantonspolitiker, der sich seiner sozialen 
Verantwortung bewusst war und sich schließlich als Mitbegründer einer ökonomischen Gesellschaft 
betätigte.

Ein weiterer großer Verdienst dieser Publikation ist, dass sie bei aller Konzentration auf die 
›niederen Stände‹ auch die Autodidakten unter den Gebildeten nicht aus dem Blick verliert und 
zugleich danach fragt, wie diese ihrerseits auf jene Bauern und Handwerkern reagierten, die sich 
bereits auf autodidaktischem Weg Bildung angeeignet hatten oder dieses noch beabsichtigten. So 
zeigen etwa Hanno Schmitt, Frank Tosch und Frank Stückemann am Beispiel von Bernhard 
Friedrich von Rochow und Georg Friedrich Gieseler, wie das Phänomen des Autodidaktentums 
Eingang in das Umfeld des Philanthropismus und der Landschulreformbewegung des 18. und 
frühen 19. Jahr hunderts fand und wie es die pädagogischen Vorstellungen und Konzepte der Ge-
bildeten beeinflusste.

Nicht zuletzt demonstrieren die Beiträge des Bandes, dass die Aufforderung der Aufklärung, der 
Mensch möge durch Selbstdenken und Eigeninitiative versuchen, seine Bildung zu verbessern und 
dadurch auch eine Veränderung des eigenen sozialen Status’ herbeiführen, keine reine Theorie 
blieb, sondern zur praktischen Wirklichkeit wurde. Es wird mehr als deutlich, dass die alte Vor-
stellung, die einfache (Land-)Bevölkerung wäre im Zeitalter der Aufklärung noch vollkommen 
ungebildet gewesen, revidiert werden muss. Neben den Gebildeten existierten zahlreiche Bauern 
und Handwerker, die in der Lage waren, sich durch Lektüre Wissen eigenständig anzueignen und 
dieses im Idealfall sogar selbst zu verschriftlichen. Unterstrichen werden die quantitativen Ausmaße 
dieses Befundes außerdem durch eine im Anhang befindliche Tabelle mit 600 Kurzbiographien von 
Autodidakten (461-531).

Abschließend sei festgehalten, dass der Band das Bild des deutschen Autodidaktentums während 
der Zeit der Aufklärung in erheblichem Maße erweitert hat und ohne Zweifel fortan zu den Stan-
dardwerken dieses Untersuchungsgegenstandes gezählt werden darf. So beleuchtet er nicht nur 
eindrucksvoll zahlreiche Desiderata, sondern stellt auch neue Forschungsfragen, die weitere Per-
spektiven eröffnen. Es ist deshalb zu wünschen, dass der Band zum Impulsgeber für weitere Stu dien 
zu dieser hochspannenden, bislang in der historischen Forschung aber eher am Rande behandelten 
Thematik wird.

Alexander Krünes, Jena

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


130

Pietismus. Eine Anthologie von Quellen des 17. und 18. Jahrhunderts. Hg. Veronika Albrecht-
Birkner, Wolfgang Breul, Joachim Jacob, Markus Matthias, Alexander Schunka, 
Christian Soboth. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 2017, 744 S.

Wer bislang im Rahmen der akademischen Lehrer auf gut edierte Quellenstücke zum Pietismus 
zurückgreifen wollte, hatte zwar durchaus Möglichkeiten dies zu tun, musste sie sich in der Regel 
aber doch an unterschiedlichen Orten zusammensuchen. Mit der nun erschienenen Anthologie 
liefern die Herausgeber einen Band, der dieses Desiderat behebt und wohl nicht nur im universi-
tären Kontext Anklang finden wird.

Die Herausgeber verbinden mit ihr die zustimmungswürdige Absicht »die pietistische Reform-
bewegung in der Vielfalt ihrer theologischen, frömmigkeitlichen, sozialen, kulturellen und litera-
rischen Aspekte« (xx) zusammenzufassen. Dabei haben sie eine einleuchtende Mischung aus be-
kannten und weniger bekannten Autoren ausgewählt. Dieses breite Spektrum verteilt sich auf 20 
inhaltliche Kapitel. Die entsprechenden Editionsregeln werden von den Herausgebern offengelegt 
und einleuchtend nachvollziehbar gemacht. Die entsprechenden Auszüge der Quellen werden dabei 
glücklicherweise originalgetreu und nach der jeweils ersten Auflage des Drucks, respektive der 
Handschrift wiedergegeben. Aus ›handwerklicher‹ Sicht ist gegen den Band also nicht nur nichts 
einzuwenden, sondern könnte auch weiteren Anthologien zu anderen theologiegeschichtlich rele-
vanten Strömungen den Weg weisen.

Jedes einzelne der 20 Kapitel beginnt mit einer kurzen thematischen Einführung, die jeweils 
auch zwei oder drei weiterführende Literaturtitel nennt. Das erste Kapitel zur Kirchenkritik beginnt 
mit einem Ausschnitt aus Arndts Vier Bücher vom wahren Christenthumb, welches mit einer voll-
ständigen bibliographischen Angabe zitiert wird. Vor dem eigentlichen Quellenausschnitt findet 
sich dann noch ein kurzer Abschnitt der Herausgeber über die Bedeutung des Abschnitts. Im Ka-
pitel folgen dann Beiträge von Theodor Undereyck, Philipp Jakob Spener und Gottfried Arnold, 
aber auch von dem heute eher unbekannten Joachim Feller oder Heinrich Horche. Hier kommen 
dann auch die Anhänge zum tragen. Dort findet sich nämlich ein chronologisches Quellenverzeich-
nis, überdies aber auch ein hinreichend ausführliches Verzeichnis der Quellenautoren. Abgerundet 
werden die Anhänge durch ein Personen-, Orts-, und Bibelstellenregister.

Weitere Kapitel bieten etwa ein breites Spektrum von Texten über pietistische Kirchen- und 
Gemeinschaftskonzepte, die Frömmigkeitspraxis, aber auch zur Ehe, Sexualität und Androgynie, 
sowie u. a. zur Gotteserkenntnis und Theologie. Erfreulicherweise widmet sich das letzte Kapitel 
den Kritikern und Gegnern des Pietismus, was die inhaltliche Ausgewogenheit des Bandes erhält. 
Man könnte allenfalls monieren, dass nicht ganz deutlich wird, in welcher Reihenfolge die einzel-
nen Kapitel aufeinanderfolgen, wobei die Auswahl der Themen und der Quellen als solche zu 
überzeugen weiß. Kurzum: dieser Anthologie sind viele Leser zu wünschen.

Benedikt Brunner, Bonn

Hanna Nohe: Fingierte Orientalen erschaffen Europa. Zur Konstruktion kultureller Identitäten im 
Reisebriefroman der Aufklärung. Paderborn: Fink 2018 (= Laboratorium Aufklärung, 31), 332 S.

Forschungen zum Reiseroman, auch gerade zu dem des 18. Jahrhunderts, haben seit geraumer Zeit 
Konjunktur in der literatur- und kulturwissenschaftlichen Forschung. Schon vor diesem Hinter-
grund verdient die Identifizierung einer Forschungslücke, die der Dissertationsschrift Fingierte 
Orientalen Erschaffen Europa. Zur Konstruktion Kultureller Identitäten im Reisebriefroman der Auf-
klärung zugrunde liegt, Anerkennung. Ausgangspunkt der komparatistisch ausgerichteten Studie 
von Hanna Nohe ist die Feststellung, dass im Europa des 18. Jahrhunderts eine ganze Reihe von 
Texten entsteht, die sich durch eine »gemeinsame Grundstruktur« (12) auszeichnet: In ihnen treten 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


131

imaginierte Fremde, zumeist aus dem Orient stammend, auf, die »als Spione oder Wissbegierige in 
politischen Zentren« (13) Europas reisen. Dort verfassen sie Briefe, in denen sie ihre Beobachtungen 
über vermeintliche Eigenschaften, Eigenheiten, Besonderheiten und Skurrilitäten zum Besten ge-
ben und so der heterogenen Konfiguration ›Europa‹ – »noch vor der Entstehung der modernen 
Nationalstaaten« (39) – identitäre Form verleihen. 

Die Studie mit dem recht sperrigen Titel wartet, so viel sei vorweggenommen, mit allerlei neuen 
Erkenntnissen auf, die insbesondere aus der Fülle des untersuchten Materials, aus sorgfältigen 
Kontextualisierungen sowie detailgenauen Lektüren auch von bislang wenig beachteten Reisebrief-
romanen gewonnen werden. Die Grundprämissen allerdings, auf denen die allermeisten Forschun-
gen zum Reiseroman basieren, nämlich die These, dass die Konstruktion von Fremdheit und Alte-
rität eine wirkmächtige Projektionsfläche für die durchaus auch kritische Konturierung des Eigenen 
bietet, werden in der Arbeit kaum differenziert oder gar transformiert. Die Verfasserin deutet das 
Wechselspiel von (imaginierter) Alterität und Identität mit Georg Wilhelm Friedrich Hegel als eine 
›Entäußerung‹ des Bewusstseins, die ein gesteigertes Selbstbewusstsein, gleichsam eine Rückkehr zu 
sich selbst, ermöglicht. Diese Argumentation allerdings setzt nicht nur allzu leichtfertig die Korre-
lierung von Selbst und Kollektiv bzw. die Übertragbarkeit psychischer Mechanismen auf kulturelle 
Praktiken voraus. Sie verkennt auch die Ambivalenzen, Friktionen und Mehrsinnigkeiten, die 
dergleichen Entäußerungen unweigerlich für die Schaffung kollektiver Identifizierungen mit sich 
bringen. Der Frage, was es für die Identität Europas bedeutet, dass diese maßgeblich auf der Ima-
gination eines orientalischen Außens basiert, wird in der Studie kaum Beachtung geschenkt. Sehr 
viel überzeugender sind hingegen die Ausführungen, die Europa als ein durch verschiedene Zirku-
lationsprozesse entstehendes Gebilde beschreiben, als einen heterogenen Kulturraum also, der erst 
durch den transkulturellen Austausch von Menschen, Wissen und literarischen Gattungen Kontur 
bekommt. Bedauerlicherweise werden diese Erkenntnisse nicht dazu genutzt, um zu einem diffe-
renzierten Verständnis des zentralen Begriffs der Aufklärung zu gelangen. Überhaupt fällt die 
Auseinandersetzung mit dem Begriff der Aufklärung, der im Titel der Arbeit figuriert, recht knapp 
aus, und es bleibt unklar, ob Aufklärung vorwiegend einen bloßen Epochenbegriff oder eine kriti-
sche Praktik bzw. ein Epistem bezeichnet. Vergeblich sucht man nach einer Begriffsreflexion, die 
Aufklärung etwa auch als Metanarrativ betrachten würde, als eine offene und polyvalente Konfigu-
ration, die allererst erzählend hervorgebracht wird und die somit auch aufs Engste mit der Ent-
stehung neuer Gattungen und Erzählmuster verbunden ist.1

Die Stärke der breit gefächerten Studie liegt in den komparatistisch angelegten Interpretationen 
zahlreicher Reisebriefromane aus unterschiedlichen europäischen Kulturräumen – v. a. aus dem 
»westlichen Teil Zentraleuropas« (31) – sowie in der Vielfalt der berücksichtigten historischen 
Quellen, die zur Kontextualisierung der Romane herangezogen werden. Spannend werden die 
Lektüren nicht zuletzt dadurch, dass sowohl mittlerweile als kanonisch zu betrachtende Texte, wie 
Oliver Goldsmiths The Citizen of the World (1762) und Montesquieus Lettres persanes (1721), als auch 
bislang von der Forschung wenig beachtete Reiseromane, so etwa Johann Pezzls Marokanische 
Briefe aus dem Jahre 1784, berücksichtigt werden. Bedauernswerterweise finden Reisebriefromane 
von Autorinnen kaum Beachtung, weshalb auch die folgenreiche, sich im 18. Jahrhundert verfesti-
gende Korrelierung von Gender und Nation nicht in den Blick geraten kann. Fragen nach Auto- 
und Heterostereotypen, den Beziehungsverhältnissen zwischen den fiktiven Korrespondenten, den 
Gattungsmerkmalen, der Literarisierung des kulturellen Wissens sowie der aufklärerischen Einbe-
ziehung des Lesers strukturieren die Interpretationen. Dabei gelangt die Verfasserin immer wieder 
zu spannenden Erkenntnissen, etwa wenn sie die Variabilitiät von Fremdzuschreibungen darlegt und 

1 Vgl. Die Erzählung der Aufklärung. Beiträge zur DGEJ-Jahrestagung 2015 in Halle a. d. Saale. Hg. Frauke 
Berndt, Daniel Fulda. Hamburg 2017 (= Studien zum achtzehnten Jahrhundert, 38).

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


132

herausarbeitet, wie breite, homogenisierende Konstrukte vom Orient durch die Übermittlung von 
alternativem Wissen, gewonnen etwa aus dem Koran oder der konfuzianischen Lehre, dynamisiert 
werden. Insgesamt hätte man sich allerdings eine größere Berücksichtigung der Ambivalenz literari-
scher Formgebung und der Offenheit des Textes gewünscht. Allzu häufig verschwinden ästhetische 
Mehrsinnigkeiten und semantische Polyvalenzen hinter starren Kategorisierungen, etwa zum 
»Kulturvergleich nach Müller« (253) oder den »[k]ulturelle[n] Merkmale[n] nach Hofstede« (267).

Dennoch: Dies ist eine lesenswerte Studie zum Reiseroman des 18. Jahrhunderts, die der weiteren 
Forschung insbesondere durch die Bereitstellung vieler Differenzierungen zentrale Impulse ver-
leihen kann. Es bleibt zu hoffen, dass diese aufgegriffen und durch stärkere Fokussierung auf die 
Literarizität der Reisebriefromane dynamisiert werden. 

Birgit Neumann, Düsseldorf 

Christoph Willmitzer : »Der Frühling« Ewald Christian von Kleists. Themen und Poetologie im 
Kontext des Gesamtwerks. Berlin, Boston: de Gruyter 2016 (= Hallesche Beiträge zur Europäischen 
Aufklärung, 57), viii, 238 S. 

Im Zentrum der kompakten Studie Christoph Willmitzers steht ein Werk, dessen Resonanz zu 
Lebzeiten seines Autors und einige Jahrzehnte darüber hinaus beachtlich war: Der Frühling Ewald 
Christian von Kleists. Ein Text, dem zwar noch Johann Joachim Eschenburg in seiner 1789 publi-
zierten Beispielsammlung (III, 291) »unter den beschreibenden Gedichten der Deutschen den ersten 
Rang« zusprach, der aber nichtsdestotrotz seit geraumer Zeit eher als der am wenigsten unbekann-
te eines ansonsten vergessenen Œuvres gelten kann. Kleists dichterischer Nachruhm war, soviel lässt 
sich konstatieren, trotz der vielfältigen publizistischen Freundschaftsdienste seines durch dessen 
Todesumstände zutiefst bestürzten Umfelds kaum nachhaltig. Die tieferen Ursachen hierfür mögen 
nicht zuletzt in den hochgradig zeitalterspezifischen und -verhafteten Gattungs- und Stilprä-
ferenzen des Autors gelegen sein und dazu in seinem bescheidenen Auftreten: Angestrebt habe er 
»niemahls den Namen eines Dichters, sondern bloß den Namen eines Freundes der schönen Wis-
senschaften«, so lautete jedenfalls die im Kern sicherlich zutreffende Beschreibung des Nebenstun-
den-Zeitvertreibs des Soldaten Kleist in der »Vorrede« zu den Gedichten von 1756. Mit anderen 
Worten: So sehr die Zeitgenossen »beschreibende Gedichte« von Denham, Saint Lambert, Pope, 
Dyer, Thomson, Haller oder Brockes bewunderten, so schwer fällt es heutigen Lesern, die seinerzeit 
gerühmten Bildwelten und Schönheiten als sprachliche Kunstwerke zu goutieren und sich auf die 
Genreerwartungen früherer Epochen einzulassen. Ein Sachverhalt, der eben auch Kleists Frühling 
zu einer Art Waisenkind der ansonsten ja blühenden Dixhuitièmistik gemacht hat.

Um nun der kaum bezweifelbaren literaturgeschichtlichen Relevanz gerade dieses Textes gerecht 
zu werden, legt der Verfasser, so seine Formulierung, »eine nach 66 Jahren erstmals wieder dem 
Forschungstand angemessene und umfassende Interpretation« (211) vor. In erster Linie geht es ihm 
dabei offenbar darum, einen (vermeintlichen), hier jedoch sehr entschlossen postulierten wissen-
schaftsgeschichtlichen Irrweg zu korrigieren, indem der Mensch und sein Werk möglichst systema-
tisch separiert werden. Die »unscharfe Trennung von Autor und Text« (2) habe gerade im Falle 
Kleists adäquate Interpretationsleistungen verunmöglicht. Mehr noch: Die »Person« Kleist (mit-
samt dem zugehörigen »Kult[ ]«) sei »das vielleicht größte Hindernis für die Beschäftigung mit 
seinen Werken« (ebd.). Ein solcher Ansatz mag zwar der Konzentration auf eine textnahe Inter-
pretation förderlich sein, leistet zugleich aber auch einer grenzwertigen Komplexitätsreduktion bzw. 
unzulässigen Verkürzungen Vorschub. Die als methodisch erfolgversprechender Weg zur 
»angemessene[n]« Exegese beschriebene weitgehende Ausblendung von konkreten lebensweltlichen, 
editions- und forschungsgeschichtlichen Kontexten zugunsten der Einblendung von abstrakteren 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


133

Diskurskontexten (wie »Philosophie«, »Religion«, »Anthropologie«), sofern sie dem Verfasser als 
»analyserelevante Kriterien« (4) gelten, wird man daher durchaus skeptisch betrachten können: 
Weitgehend unverstellt von der (Literatur-)Geschichte, von Rezeptionswegen, als störend empfun-
denen Instrumentalisierungen und der Erfordernis, den Forschungsstand kleinteilig zu rekapitulie-
ren, der dementsprechend hier als selektiv-summarischer, vornehmlich editorische Leerstellen und 
Desiderate verzeichnender »Forschungsüberblick« auf kaum vier Seiten untergebracht, kaum aber 
in die Argumentation einbezogen wird, soll man sich derart ›ballastbefreit‹ und gewissermassen 
ungestört dem ›close reading‹ widmen können. Lediglich im Abschnitt über die »Probleme biogra-
fistischer Kleistforschung« (102 ff.), in dem Kleists willentliche und unwillentliche Inszenierungen 
seiner Schwermut thematisiert werden, wird dieser Ansatz punktuell sistiert.

Um nicht missverstanden zu werden: In den Kapiteln 2 bis 7 werden zahlreiche, ebenso wert volle 
wie interessante Einblicke gewährt und vielfältige wichtige und neue Erkenntnisse geboten – von 
ihnen wird noch zu handeln sein. Zu bedauern ist es dennoch, dass diese sehr gute Gelegenheit 
nicht vollumfänglich genutzt worden ist, auf eine ›runde‹, eine ausgewogene und damit auch die so 
entschlossen beiseitegelassenen Aspekte einbeziehende Interpretation abzuzielen. Darüber hinaus 
vermisst man im Quellen- und Literaturverzeichnis bzw. im Register manche Namen, die den Blick 
auf Kleists Kontaktnetz hätten schärfen können, und manche Texte (wie etwa die ›Ehrengedächt-
nisse‹ bis hin zum Pantheon berühmter deutscher Dichter, 1798, oder Wilhelm J. Wiedemanns 
Frühlingsschilderungen der Deutschen, Engländer und Franzosen […], 1804)), die womöglich ihrerseits 
dazu hätten dienen können, den veralteten Forschungsstand à jour zu bringen und neue Impulse 
zu geben. Bei einem derart verengten Fokus wäre es zudem wohl nicht gänzlich abwegig gewesen, 
die das Vorhandene zusammenfassende und damit resümierende bibliographische Vollständigkeit 
anzustreben. Nicht ganz nachvollziehbar ist es außerdem, dass einerseits mehrfach ein Forschungs-
defizit in Bezug auf Hans Caspar Hirzel (1725-1803) konstatiert wird, andererseits aber die durchaus 
vorhandenen bibliographischen Grundlagen nicht vollständig mitgeteilt werden. Hirzel an Gleim 
über Sulzer den Weltweisen (1779) findet sich ebenso wenig wie Salomon Hirzels Angedenken meines 
Bruders (1804) oder Christoph Mörgelis Hirzel-Artikel im Historischen Lexikon der Schweiz. Auch 
wäre es wünschenswert gewesen, die in diesem Fall doch so offenkundig relevante Kulturtransfer-
Thematik, für die die ansonsten erhellenden Passagen zu Brockes und Thomson der rechte Ort 
gewesen wäre, explizit(er) zu thematisieren.

Jenseits von solchen Einwänden bietet die Interpretation des Frühling im engeren Sinne eine 
Fülle von akribisch erarbeiteten und gut durchdachten Stellenkommentaren mitsamt der Ein-
bettung in zeitgenössische philosophische, ästhetische und naturrechtliche Diskurse. Manche dieser 
Zuordnungen, bei denen durch ein »könnte« (15, 24) das nicht Zwingende der Bezugnahme signa-
lisiert wird, liegen zwar nahe, überzeugen dennoch aber nur bedingt, weil der Beweis aufgrund von 
Quellenstudien nicht erbracht wird bzw. werden kann. Die Grenzen solcher Einflußforschung, wie 
sie hier mittels Einbezug der relevanten Theorien und Theoretiker dokumentiert werden, treten bei 
Kleist, einem Eklektiker im besten und weitesten Sinne, offen zutage.

Hervorhebenswert ist schließlich die Sorgfalt, mit der der Verfasser die Sinn- und Deutungs-
potentiale des Frühling zusammenträgt: Er erkundet die Bildwelten Kleists; er bildet den Bauplan des 
Werks mitsamt dem zugrundegelegten metrischen Konzept ab; er durchleuchtet die Sprache der 
Jahreszeiten-Thematik bis auf Einzelwort- und Motiv-Ebene hinab. Dabei verliert er weder die zeit-
genössische Melancholie-Diskussion, relevante moralphilosophische Strömungen (wie den Neo-
Stoizismus), den Bezug zur traditionellen Landlob-Literatur, zu politischen Utopien, zur poetischen 
Antike-Rezeption noch Aspekte des persönlichen Religionsverständnisses aus den Augen. Der Ver-
fasser fokussiert damit ein für die Charakteristik des Werks adäquates Themenspektrum, wobei der 
affekttheoretisch grundierten und stilmittelbezogenen Natur-Betrachtung das Haupt interesse gilt. 
Dass sich im Frühling verschiedentlich Reflexe auf die seinerzeit aktuelle, Kleist offenbar von Hirzel 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


134

nahegelegten Texte der »agrarwissenschaftlichen Volksaufklärung« (61) finden, veranschaulicht den 
enormen Voraussetzungsreichtum dieser Art von Poesie. Was nicht übersehen lassen sollte, dass 
derartige Einsprengsel die gattungsbedingte, aus der Nähe zur Lehrdichtung resultierende Sprödig-
keit des Werkes aus heutiger Sicht eher noch erhöhen. Den Ausführungen über die Spuren der phi-
losophischen Studien Kleists wie auch seines Verständnisses des Tugendbegriffes im poetischen 
Schaffen, wie sie sich anhand von Mitschriften partiell rekonstruieren lassen (64 ff.; 74 ff.), kommt 
dabei zweifelsohne ein besonderer Stellenwert zu: Doch selbst dort, wo solche einschlägigen Quellen, 
nämlich die »Collectaneen« vorhanden sind, lässt sich Kleists Bezugnahme auf Vorbilder wie Tho-
masius »[…] meist auch nur implizit« (67) belegen; ein Sachverhalt, der natürlich ein wenig unbe-
friedigend ist und doch zugleich dem Wesen dieser Art von amalgamierender Dichtung entspricht.

Die im 8. Kapitel gebotenen ›Funde‹ bzw. bisher nicht ausgewerteten und (bisweilen allzu) 
sparsam kommentierten Quellen stehen zwar nicht durchweg in direktem Konnex zur Argumen-
tation, runden diese jedoch in ausnehmend nützlicher Weise ab: Mitgeteilt werden hier sowohl 
verschiedene »unveröffentlichte Gedichtfassungen« (195 ff.) als auch Briefe, in denen namentlich 
»das enge Vertrauensverhältnis Kleists und Hirzels« (198 ff.) wie auch mehr oder minder private 
Befindlichkeiten Kleists dokumentiert werden.

Ob auf diese Weise die ›Ehrenrettung‹ des Kleistschen Frühling als epochentypisches sprachlich-
gedankliches Kunstwerk gelingen kann? Eher nicht, möchte man meinen. Zu den (in ihr zwar 
ausgesparten und dabei für den Nachruhm gerade dieses Autors doch so wichtigen) ›Ehrengedächt-
nissen‹ für Ewald Christian von Kleist lässt sich die Studie Christoph Willmitzers gleichwohl und 
mit guten Gründen rechnen.

Anett Lütteken, Zürich

Roger Paulin : August Wilhelm Schlegel. Biografie. Autorisierte Übersetzung aus dem Englischen 
von Philipp Multhaupt. Paderborn: Schöningh 2017, 370 S.

Einen Höhepunkt unter den Publikationen zum 250. Geburtstag von August Wilhelm Schlegel 
bildet Roger Paulins 2016 erschienene Biographie The life of August Wilhelm Schlegel. Cosmoplitan 
of Art and Poetry1, die nun auch in deutschsprachiger Übersetzung vorliegt. Schlegel darf sicherlich 
als einer der bedeutendsten Intellektuellen seiner Zeit gelten, doch anders als bei seinem Bruder 
Friedrich hat sich die germanistische Forschung mit ihm schwer getan. Die einzige halbwegs voll-
ständige und bis heute maßgebliche Werkausgabe hat Eduard Böcking 1846 herausgegeben; trotz 
eines Nachdrucks wurden die fehlenden Teile, besonders die Schriften zur Indologie, bislang nicht 
ergänzt.2 Allerdings scheint sich das Blatt ein wenig zu wenden: So schreitet u. a. Arbeit an der 
historisch-kritischen Ausgabe der Vorlesungen mit beeindruckenden Ergebnissen voran3, das DFG-
Projekt der Digitalisierung und elektronische Edition der Korrespondenz August Wilhelm Schlegels 4 
bietet mittlerweile einen komfortablen und hervorragend indizierten Zugang zur umfangreichen, 
aber nur verstreut oder gar nicht publizierten Korrespondenz. Schließlich hat das Frankfurter 
Goethe-Museum die Wanderausstellung Aufbruch ins romantische Universum: August Wilhelm 

1 Roger Paulin: The life of August Wilhelm Schlegel. Cosmopolitan of Art and Poetry. Cambridge 2016. Als freie 
elektronische Ressource greifbar 〈https://www.openbookpublishers.com/reader/25page/12/mode/2up〉 
[15.02.2019].

2 August Wilhelm Schlegel: Sämmtliche Werke. Hg. Eduard Böcking. 16 Bde. Leipzig 1846-1848; Nachdruck: 
Hildesheim 1971/1972.

3 August Wilhelm Schlegel: Kritische Ausgabe der Vorlesungen. Paderborn 1989 ff.
4 Vgl. 〈https://august-wilhelm-schlegel.de/briefedigital/〉 [15.02.2019].

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


135

Schlegel konzipiert, deren Katalog Schlegels abwechslungsreiches Leben durch lesenswerte Artikel 
und spannendes Bildmaterial anschaulich macht.5

Dennoch fehlte eine Biographie Schlegel, die sein Leben und Werk wirklich umfassend im 
Kontext seiner Zeit vorstellt. Meist wurden nur einzelne Aspekte, wie sein Leben mit Madame de 
Staël oder sein Aufenthalt in Bonn, behandelt. Die beiden Pionierarbeiten von Pauline de Pange und 
Bernhard von Brentano6 sind weitgehend populärwissenschaftlich angelegt und eher als verklärte 
›Geschichte eines romantischen Geistes‹ zu lesen, dessen Leben aus einer Reihe »Mini-Katastrophen 
(Ruth Schirmer)«7 bestand. Roger Paulin, dessen Tieck-Biographie8 schon Maßstäbe setzte, hat 
diese Lücke nun gefüllt. Schon zu Beginn seiner Arbeit wies er 2008 auf die Schwierigkeiten und die 
Herausforderungen hin, die sich mit einem solchen biographischen Projekt verbinden: »Der poten-
zielle Schlegel-Biograph müsste den Leser mit dem Universalismus Schlegels konfrontieren und 
bereit sein, dessen jeweiligen Stellenwert auf den verschiedensten Gebieten des Geistes anzuerken-
nen, sich aber nicht von ›Philologie‹ abschrecken lassen. Er müsste den Weg finden zwischen den 
Klippen des Geistes der wissenschaftlichen Biographie, der literarischen Biographie, müsste ent-
scheiden, ob das Muster ›Leben-Werk-Zeit‹ richtiger ist als ein ›Zeitpanorama‹. Bei alledem wäre die 
Gefahr, enzyklopädisch zu verfahren und den Leser mit Fakten zu erdrücken, ja das Phänomen der 
heute um sich greifenden biographischen Hypertrophie, nach wie vor sehr groß.«9

In seinem Buch über Schlegel gelingt es Paulin, diese Klippen bravourös zu umschiffen: Seine 
Biographie teilt sich in insgesamt fünf größere Kapitel und zahlreiche Unterkapitel, die den Lebens-
stationen Schlegels und damit auch intellektuellen Entwicklungsgang detailliert folgen. Das Fun-
dament der Entwicklung liefert die Darstellung von Familie, Kindheit und Jugend, in der nicht nur 
die Grundlagen der Schlegelschen Bildung, seine familiäre und intellektuelle Herkunft vorgestellt 
werden, sondern das in der zentralen Konstellation seines Lebens mündet: Du, Caroline und ich. 
Friedrich Schlegel. Denn, so Paulin: »Schließlich muß eine Biografie über August Wilhelm Schlegel 
auch teilweise ein Lebensbericht über seinen Bruder Friedrich sein. Ihre verschiedenen Lebenskur-
ven, die Divergenzen ihrer Rezeption […] führten dazu, dass August Wilhelm unweigerlich in den 
Schatten des Bruders gestellt wurde. In meiner Darstellung erscheinen die Brüder als gleichwertig, 
mit allen Verwicklungen und Spannungen ihrer Beziehungen.« (15) Hinzu kommt, besonders in 
den romantischen Jahren von 1795 bis 1804, die Rolle von Schlegels Ehefrau Caroline, die nicht nur 
bei der Shakespeare-Übersetzung, sondern auch bei kunsttheoretischen Aufsätzen wie dem Dialog 
über ›Die Gemälde‹ maßgeblich mitarbeitete. Die verschiedenen Stationen dieser Zeit in Jena und 
Berlin, das Zustandekommen und die Umstände der verschiedenen Projekte werden umfassend in 
ihren Kontexten vorgestellt. Vieles ist bekannt, da besonders dieser Teil seines Lebens von der  
germanistischen Forschung gut aufgearbeitet ist.

Aber im Kontext der Biographie, die ja nicht nur eine bestimmte Phase, sondern ein Leben als 
Gesamtheit wahrnehmen muß, wird diese Zeit zu einer zentralen Stufe auf dem Weg zum eigent-

5 Aufbruch ins romantische Universum. August Wilhelm Schlegel. [Ausstellung im Freien Deutschen Hochstift. 
Frankfurter Goethe-Museum, 6. Sept. bis 12. Nov. 2017]. Hg. Claudia Bamberg, Cornelia Ilrig. Göttingen 
2017. 

6 Bernhard von Brentano: August Wilhelm Schlegel. Geschichte eines romantischen Geistes. Stuttgart 1943; 
Pauline de Pange: August Wilhelm Schlegel und Frau von Staël. Eine schicksalhafte Begegnung. Nach unveröf-
fentlichten Briefen erzählt. Deutsche Ausgabe von Willy Grabert. Hamburg 1940; Ruth Schirmer: August 
Wilhelm Schlegel und seine Zeit. Ein Bonner Leben. Bonn 1986.

7 Zit. nach: Roger Paulin: »August Wilhelm Schlegel: Die Struktur seines Lebens«. In: Der Europäer August 
Wilhelm Schlegel. Romantischer Kulturtransfer – romantische Wissenswelten. Hg. York-Gotthart Mix, Jochen 
Strobel. Berlin u. a.: 2010, 309-318, hier: 318.

8 Roger Paulin: Ludwig Tieck: Eine literarische Biographie. München 1988.
9 Paulin: »August Wilhelm Schlegel: Die Struktur seines Lebens« (= Anm. 7), 318.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


136

lichen Zentrum des Buches, das in dieser Form bislang nicht geschrieben wurde: Schlegels Jahre mit 
Madame de Staël (1804-1817), die Paulin als lange Doppelbiographie einer intensiven wechselseitigen 
Beziehung angelegt hat. Von der Kommunikationssituation in Coppet ausgehend, weitet sich ihr 
gemeinsamer Lebenskreis im Laufe der Jahre aus verschiedenen Gründen über ganz Europa aus: 
Über Rom, Neapel und Wien bis hin nach St. Petersburg entwirft Paulin das Bild eines intellektu-
ellen Miteinanders, von dem beide gleichermaßen profitierten und das mit dem Tod Germaine de 
Staëls abrupt endet. Der Erfolg von Schlegels Wiener Vorlesungen ist ihr ebenso zu verdanken, wie 
das Zustandekommen und die grundsätzliche Konzeption von De l’Allemagne nicht ohne Schlegels 
Unterstützung zu denken ist. Abhängigkeiten gibt es, zumindest auf materieller Ebene, sicherlich 
auch, aber intellektuell besticht diese Beziehung durch ihr Miteinander, ihre Gemeinsamkeit, in der 
die Unabhängigkeit des Einzelnen geachtet wird. Im Blick auf Schlegels zahlreiche Rezensionen, die 
in der Zeit mit Madame de Staël entstanden, betont Paulin: »Was in diesen Rezensionen vorliegt, 
geht im Wesentlichen auf Schlegels eigene Initiative zurück und ist mit seinem Schaffen verbunden. 
Es sind Bausteine zu dem nie vollendeten enzyklopädischen Werk […]« (245), das Schlegel schon 
in Berlin andachte und das ihn Zeit seines Lebens begleiten wird. So sind auch die anschließenden 
Bonner Jahre in Paulins Darstellung nicht mehr nur eine Ansammlung von Anekdoten über ein 
sehr erfolgreiches Leben als Indologe und Professor in Bonn, dessen private Seite u. a. auch durch 
die vernichtende Darstellung Heines in ein schiefes Licht geraten ist. Für Paulin sind es gerade 
diese Jahre, in denen Schlegel zu dem ›Weltphilologen‹ (314) werden sollte, der im Mittelpunkt 
seiner Biographie steht. Gerade am Kapitel über Bonn wird die Grundlagenarbeit deutlich, die 
Paulins Biographie leistet, immerhin sind Schlegels u. a. indologische Arbeiten bislang nicht ediert 
worden und zu großen Teilen nur im Dresdner Nachlaß zugänglich. Das abschließende fünfte 
Kapitel weitet den Blick nochmals auf Schlegels Leben jenseits der Universität, auf die Verwerfun-
gen der späten Jahre: Sein privater Dissens mit dem Bruder Friedrich, die schwierige Übergabe der 
Shakespeare-Übersetzung an Ludwig Tieck, die skeptische Aufnahme durch Goethe, Heines hä-
mische Darstellung seines Bonner Professors und schließlich die letzten Jahre in Bonn bis hin zu 
seinem Tod 1845, in denen, entgegen aller Probleme in Deutschland und mit Deutschen, der Ruhm 
seines Werkes ihm zumindest internationale Ehren einbrachte. 

Paulins Biographie ist sicherlich keine leichte Lektüre, das komplexe Wechselspiel zwischen  
einem sehr detailreichen Text und den zahlreichen (notwendigen) Fußnoten fordern auch einen 
geübten Leser. Der wird freilich durch einen immensen Zuwachs an Wissen belohnt und erlebt 
Schlegel nicht nur einen Exponenten der Romantik, sondern als eine zentrale Figur der transnatio-
nalen europäischen Kultur in der Sattelzeit. Schlegels umfangreiches und vielschichtiges Werk kann 
in seiner Vielfalt, seiner philologischen Fundiertheit und Strukturiertheit in dieser Zeit seines 
Gleichen suchen. Die englische Ausgabe macht angesichts der komplexen und umfassenden Mate-
rie, die Paulin vorlegt, vieles richtig: Sie bietet anschauliches Bildmaterial, das den Text nicht nur 
illustriert, sondern einen wichtigen Teil der materiellen Diskursebene ergänzt. Dem Text sind eine 
Reihe von Kurzbiographien nachgestellt, die einen besseren Überblick über das doch recht umfang-
reiche Personal ermöglichen – auch wenn hier sicherlich Lücken und vor allem Redundanzen im 
Hinblick auf den Text zu beklagen sind. Das Register führt diese Arbeit fort und liefert weitere 
kurze Hinweise auf die Profession und auch wichtige Schriften der zahlreichen erwähnten Personen. 
Das Literaturverzeichnis spiegelt die langjährigen und beeindruckenden Bemühungen Roger Pau-
lins; hier hätte lediglich eine Übersicht über die (jetzt recht versteckten) Abkürzungen gut getan.

Die deutsche Ausgabe ist weit davon entfernt, diesen Standard zu erreichen. Titel und Titelbild, 
im englischen Original gleichsam eine plakative These für den »Cosmopoliten der Europäischen 
Cultur«10 Schlegel, werden auf ›August Wilhelm Schlegel. Biografie‹ und das Tischbein-Porträt von 

10 August Wilhelm Schlegel: »Vorrede / Introduction«. In: Handbibliothek der Deutschen Litteratur, enthaltend 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


137

1793 reduziert. Auf die Abbildungen im Text wird verzichtet, die Übersetzung gibt sich holprig. 
Schlimmer als diese Äußerlichkeiten sind jedoch die erheblichen Kürzungen: Von den 2195 Fuß-
noten des Originals, die der interessierte Leser dieses Kompendiums bei einer intensiven Lektüre 
dankend nutzt, sind 624 weggefallen. Das hat Folgen: Beim Lektüreprozeß stößt man immer wie-
der auf Nachweislücken, die man sich zunächst nicht richtig erklären kann. Erst wenn man wieder 
das 662 Seiten umfangreiche englische Original neben die 370 Seiten der deutschsprachigen Fas-
sung legt und vergleicht, fällt auf, daß die deutsche Fassung nicht nur Fußnoten, sondern auch ca. 
ein Viertel des Textes streicht. Das Register dagegen verzeichnet Namen, die in der gekürzten 
deutschen Ausgabe nicht mehr vorkommen, und verortet diese auch noch an der falschen Stelle.11 
Diese Praxis der selektiven Übersetzung, die vor allem im 18. Jahrhundert, aber auch bis in die 
1980er Jahre12 gängig war, ist bei einem solchen Buch aus verschiedenen Gründen mehr als ärgerlich: 
Zum einen weil August Wilhelm Schlegel gerade im Bereich der Übersetzung Maßstäbe gesetzt hat. 
Dann aufgrund der Singularität von Paulins Studie, die für lange Zeit die Grundlage aller weiteren 
Beschäftigung mit August Wilhelm Schlegel sein wird. Und schließlich für einen Verlag, der u. a. 
für die historisch-kritische Ausgabe der Vorlesungen August Wilhelm Schlegels verantwortlich 
zeichnet. Ob die Kürzungen tatsächlich durch Roger Paulin ›autorisiert‹ sind, sei einmal dahin-
gestellt; es ist kaum zu glauben, zumal die Ausgabe jeden weiteren Hinweis darauf vermissen läßt. 
Letztlich läßt die deutschsprachige Ausgabe nur den Schluß zu, den Leser vor dieser Ausgabe zu 
warnen und auf die englischsprachige Ausgabe als maßgebliche Lektüre zu verweisen.

Peter Goßens, Bochum

Harz und Arkadien. Pascha Johann Friedrich Weitsch (1723-1803). Landschaftsmaler der Aufklärung. 
Katalog zur Ausstellung im Gleimhaus Halberstadt. Hg. Reimar F. Lacher. Halle: Mitteldeut-
scher Verlag 2017, 152 S., ca. 100 Farbabb.

Der Katalog der Ausstellung, die das Gleimhaus in Halberstadt dem Maler Pascha Johann Friedrich 
Weitsch widmete, fußt zwar, was Biographie und Œuvre betrifft, auf der 1973 publizierten, grund-
legenden Monographie von Annedore Müller-Hofstede1, setzt aber wichtige neue Akzente, nicht 
zuletzt deshalb, weil sie gleichberechtigt Weitschs Gemälde und seine ›kunstgewerblichen‹ Arbeiten 
nebeneinanderstellt, die der Künstler für die Fürstenberger Porzellanmanufaktur und die Stobwas-
sersche Lackwaren-Manufaktur fertigte. Damit entspricht sie dem im Titel formulierten Anspruch, 
Weitsch als »Landschaftsmaler der Aufklärung« zu zeigen und präzisiert genauer als die 1998/99 
gezeigte Schau im Braunschweiger Herzog-Anton-Ulrich-Museum den historischen Kontext seines 
Schaffens, war doch die Karriere des Künstlers eng verknüpft mit den merkantilistischen Bestrebun-

eine Auswahl der vorzüglichsten Werke Deutscher Schriftsteller aus allen Fächern der Litteratur, welche um die 
beigefügten Preise zu haben sind bei J. H. Bothe. 1ster Theil mit einer Vorrede von August Wilhelm von Schle-
gel. London 1825, iv-xxiii, hier: vi.

11 So wie z. B. der Eintrag zu Karl (Carl) Ritter, der in der deutschsprachigen Ausgabe fälschlich auf S. 98 
indiziert wird, bei Johann Wilhelm Ritter. Im englischen Original wird Carl Ritter auf S. 487 erwähnt, das 
würde der deutschsprachigen Ausgabe ca. S. 299 entsprechen. Hier sind jedoch weite Teile des englischen 
Textes ausgelassen. 

12 Erinnert sei hier an die erste deutschsprachige Ausgabe von George Steiners Nach Babel (Frankfurt am 
Main: Suhrkamp, 1981), bei dem die Kürzungen immerhin kurz angesprochen wurden und in einer späteren 
Ausgabe (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2004) zurückgenommen wurden.

  1 Annedore Müller-Hofstede: Der Landschaftsmaler Pascha Johann Friedrich Weitsch 1723-1803.Braunschweig 
1973.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


138

gen Herzogs Carls von Braunschweig-Wolfenbüttel, Wissenschaft und Wirtschaft in seinem Ter-
ritorium zu fördern.2

Die Biographie des Künstlers kennen wir aus einem vielleicht von einem Familienmitglied ver-
fassten Manuskript.3 Weitsch begann seine berufliche Laufbahn zunächst als Schreiber, erst ab 1738 
bei einem Kreisamtmann in Wolfenbüttel, dann 1741 als Musterschreiber eines Regiments, in das 
er 1744 eintrat. Erst um das Jahr 1750 entdeckte man sein künstlerisches Talent, das er autodidak-
tisch durch Kopieren nach holländischen Landschaftsgemälden weiterentwickelte. Dabei half ihm 
die Bekanntschaft mit Ludwig Wilhelm Busch, dem Inspektor der bedeutenden Salzdahlumer 
Gemäldegalerie. 1757/58 konnte er auf Vermittlung des Ministers Heinrich Bernhard Schrader von 
Schliestedt seinen Abschied nehmen. Er trat eine Anstellung in der 1747 von Carl I. gegründeten 
Porzellanmanufaktur an, doch die Auftragslage war wegen des Siebenjährigen Krieges dürftig und 
Weitsch malte zum Verkauf kleinformatige Landschafts- und Viehstücke in der Art der nieder-
ländischen Gemälde, die er in der herzoglichen Gemäldegalerie studieren konnte.4 

Eine Wende brachte der Plan Carls I., ein Tafelservice in Auftrag zu geben. Weitsch reichte einen 
Probeteller mit einer Ansicht der Braunschweiger Umgebung ein, der dem Herzog so gut gefiel, dass 
er ihm den Auftrag gab, alle Stücke mit genauen Darstellungen von Städten, Dörfern und Land-
schaften seines Territoriums zu gestalten. Die 1988/89 in Münster und Braunschweig gezeigte Aus-
stellung über die Fürstenberger Porzellanmanufaktur hatte das lange verloren geglaubte, aber von 
Müller-Hofstede in Windsor Castle wiederentdeckte Service erstmals ausgestellt und auch in dem 
Braunschweiger Weitsch-Katalog widmete Alfred Walz den Porzellanmalereien ein längeres, vor 
allem technisch und stilkritisch orientiertes Kapitel.5 Doch erst Christian Lechelt verweist in sei-
nem knappen, aber höchst informativen Beitrag im Katalog des Gleimhauses auf den historisch-
politischen Kontext, indem er das von Carl I. bestellte Service als eines der ersten enzyklopädischen 
Service der europäischen Porzellankunst hervorhebt, das etwa bei einem Festbankett das herzogliche 
Herrschaftsgebiet vor Augen führen konnte.6 Solche gewissermaßen programmatisch repräsenta-
tiv-wissenschaftliche Ensembles finden sich vor allem im 19. Jahrhundert7, so dass die kunst- und 
kulturgeschichtliche Bedeutung des Fürstenberger Service gar nicht hoch genug eingeschätzt wer-
den kann und auch im Kontext der der aufklärerischen Projekte Carls I. verstanden werden muss. 

Auch für Weitschs malerisches Werk erwies sich dieser Auftrag als entscheidend, denn nun 
entstanden auch zahlreiche Gemälde mit Harz-Motiven, die gewissermaßen zu seinem Marken-
zeichen wurden, bis dann ab Mitte der 1770er Jahre die Eichenwälder zu seinem beliebteste Sujet 
avancierten. Als Grundlage dienten Zeichnungen, die Weitsch auf seinen Wanderungen vor Ort 
anfertigte. Eine große Zahl dieser Blätter hat sich insbesondere im Herzog Anton Ulrich-Museum 
erhalten, doch bleibt eine genauere Untersuchung bislang ein Desiderat, das auch der Katalog der 

2 Vgl. Ausst. Kat. »Glückwunsch, Carl!«: Luxus aus Braunschweig. Braunschweig: Städtisches Museum 2013.
3 Abgedruckt und ausführlich kommentiert von Reinhold Wex im Ausst. Kat. Nichts als Natur und Genie. 

Pascha Weitsch und die Landschaftsmalerei in der Zeit der Aufklärung. Braunschweig: Herzog Anton Ulrich-
Museum 1998/99, 9-24.

4 Justus Lange: »Vom fürstlichen Auftrag zum Bürgerlichen Wandschmuck. Der Harz als Motiv in der Male-
rei von Pascha Weitsch bis Carl Heel«. In: Literarische Harzreisen. Bilder und Realitäten einer Region zwischen 
Romantik und Moderne. Hg. Cord-Friedrich Berghahn u. a. Bielefeld 2008, 333-365, hier: 346.

5 Alfred Walz: »Der Porzellanmaler Pascha Johann Friedrich Weitsch«. In: Nichts als Natur und Genie 
(= Anm. 3), 36-42. Vgl. auch Ausst. Kat. Weißes Gold aus Fürstenberg. Westfälisches Landesmuseum Münster 
und Herzog Anton Ulrich-Museum Braunschweig 1988/89. Münster, Braunschweig 1988, bes. 81-87. 

6 Das Service wurde allerdings nicht nach dem ursprünglichen Konzept vollendet, sondern mit anderen 
Landschaften von Weitsch und Ahrend August Hartmann ergänzt.

7 Vgl. Samuel Wittwer: Raffinesse und Eleganz. Königliche Porzellane des frühen 19.  Jahrhunderts aus der  
Twinight Collection New York. München 2007, 73 f.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


139

dort gezeigten Ausstellung ignorierte. Zwar hat etwa Alfred Walz in seinen minutiösen Beschrei-
bungen der auf Porzellan gemalten Landschaften durchaus die Unterschiede zwischen Zeichnungen 
und gemalten Veduten benannt, die u. a. darauf abzielen, für die Dekore bildmäßig geschlossene 
Kompositionen zu schaffen, ohne daraus jedoch weiterführende Schlüsse zu ziehen. So stellt Reimar 
F. Larcher in seiner ebenso knappen wie gründlichen Einführung, die auch den Forschungsstand 
resümiert, zu Recht die Frage nach den Vorbildern und Modellen, denen Weitsch gefolgt sein 
könnte und verweist etwa auf Matthäus Merians Topographia Germaniae, deren fünfzehnter Band 
aus dem Jahr 1654 den Herzogtümern Braunschweig und Lüneburg gewidmet war. Dass Weitsch 
sich durchaus mit Plänen zu einem umfassenderen Projekt trug, lässt der Umstand vermuten, dass 
er 1765 dem in Paris tätigen Kupferstecher und Kunsthändler Johann Georg Wille Harzansichten 
geschickt hatte. 1780 griff Weitsch erneut die Idee einer Graphikserie mit Harzlandschaften auf, 
diesmal mit seinem Schüler Johann Heinrich Ramberg, doch eigneten sich die Zeichnungen, so ein 
zeitgenössischer Rezensent, nicht für die Umsetzung in die Druckgraphik, so dass es nur bei einer 
einzigen publizierten Radierung blieb.8

Larcher betont jedoch zurecht, dass Weitschs Landschaften den Beginn der Harzbegeisterung in 
der deutschen Landschaftmalerei markieren und Justus Lange nennt in seinem 2008 publizierten 
Aufsatz »Der Harz als Motiv in der Malerei« eine Reihe bürgerlicher Sammlungen, die gleich 
mehrere Gemälde von Weitsch besaßen.9 Jost Hermand hatte schon 1983 der ›touristischen Er-
schließung des Harzes im 18. Jahrhundert‹ einen Aufsatz gewidmet, in dem er zeigte, das mit der 
infrastrukturellen Erschließung des Harzes seit den dreißiger Jahren des 18.  Jahrhunderts die 
»schwarze Sicht des Harzes« dem aufgeklärten Interesse an naturwissenschaftlichen und technischen 
Fragen weicht.10 Über die Harzreisenden und ihre teils authentischen, teils durch die einschlägige 
Reiseliteratur vorgeprägten Eindrücke geben die Einträge in den seit 1753 geführten Brocken-
büchern Auskunft. Zum nationalen Identifikationsort wird der Harz dann durch Klopstock, der 
1769 seine Hermanns Schlacht mehr oder minder offensichtlich dorthin verlegte, eine Idee, die vor 
allem die Dichter des Göttinger Hainbundes aufgriffen. Schon Müller-Hofstede hatte auch 
Weitschs Interesse an Harzlandschaften und Eichenwäldern in diese Kontext gestellt. Larcher hin-
gegen sieht diesen engen Zusammenhang nicht. Weder bei Weitsch, noch bei dem mit dem 
Künstler befreundeten Johann Wilhelm Ludwig Gleim erkennt er ein vorherrschendes national 
gefärbtes, vaterländisches Interesse. Zu Recht betont er, dass »die Kunst und zumal die Landschafts-
malerei […] nicht Bildungswissen [transportierte], sondern […] Empfindungen wecken [wollte], 
sie wollte rühren und gefallen. Ihre ästhetischen Instanz war der empfindsame Betrachter und 
diesen sprach in Weitschs Eichenwäldern das Erhabene an.« (25) Das gilt auch für die 1769 gemalte 
Ansicht der Rosstrappe im Herzog Anton Ulrich-Museum, deren verschollen geglaubte Vorgänger-
version in Halberstadt erstmals präsentiert wurde. Der Vergleich der beiden Fassungen zeigt deut-
lich, wie intensiv sich Weitsch um die Verstärkung des stimmungshaften Charakters bemühte, 
insbesondere in der raffinierten Lichtregie des Braunschweiger Bildes. 

Zu dieser Einschätzung passt, dass Weitsch nicht nur für die Fürstenberger Porzellamanufaktur 
arbeitete, sondern auch für die von Johann Heinrich Stobwasser gründete und von Carl I. nach 
Braunschweig geholte und geförderte Lackwaren-Manufaktur tätig war11, ein Aspekt des Weitschen 

   8 Müller-Hofstede: Der Landschaftsmaler (= Anm. 1) 146-159.
  9 Lange: »Vom fürstlichen Auftrag zum Bürgerlichen Wandschmuck« (= Anm. 4) 347.
10 Jost Hermand: »Die touristische Erschließung und Nationalisierung des Harzes im 18. Jahrhundert«. In: 

Reise und soziale Realität am Ende es 18. Jahrhunderts. Hg. Wolgang Griep, Hans-Wolf Jäger. Heidelberg 1983, 
169-187; wieder abgedr. in: Nichts als Natur und Genie (= Anm. 3) 43-50.

11 Detlev Richter: Stobwasser. Lackkunst aus Braunschweig und Berlin. 2 Bde. München u. a. 2005, bes. Bd. 1, 
70-72.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


140

Schaffens, den die Ausstellung im Gleimhaus erstmals thematisiert. Detlev Richter resümiert im 
Katalog nicht nur die Geschichte der Stobwasserschen Manufaktur, sondern hebt die Bedeutung 
von Weitschs Landschaftsmalerei für die Dekore der Lackwaren hervor. Der Künstler verzierte nicht 
nur selber Stücke mit idealen Harzlandschaften, sondern unterrichtete seit 1771 in der sogenannten 
Bammelsburg zahlreiche Schüler, die zum Teil ihrerseits für Stobwasser tätig wurden und dem  
Typus der Weitschen Harzlandschaft weite Verbreitung sicherten.

Die allgemeine Anerkennung, die Weitsch als Maler genoss, spiegelt sich auch in der 1784 erfolg-
ten Ernennung zum Professor der Düsseldorfer Kunstakademie12, der Ernennung zum Inspektor 
der Salzdahlumer Gemäldegalerie 1788 und der Aufnahme in die Berliner Kunstakademie 1795. Der 
Ausstellungskatalog schließt mit einem Abdruck aller bekannten Briefe Weitschs, die unter ande-
rem an Karl Heinrich von Heinecken, Daniel Nikolaus Chodowiecki sowie in freundschaftlicher 
Verbundenheit an Gleim gerichtet sind. Auch damit erweist sich der Band als wichtiger Beitrag zur 
Landschaftsmalerei der Aufklärung.

Sylvaine Hänsel, Münster

Gaëtane Maës : De l’expertise artistique à la vulgarisation au siècle des Lumières. Jean-Baptiste Des-
camps (1715-1791) et la peinture flamande, hollandaise et allemande. Turnhout: Brepols 2016, 608 S., 
89 s/w und 28 farb. Abb., 8 Tafeln.

Jean-Baptiste Descamps, 1715 im damals französischen Dünkirchen geboren und 1791 in Rouen 
gestorben, gehört nicht zwangsläufig zu den Künstlern und Autoren, die im deutschsprachigen 
Raum sehr bekannt sind. Dennoch sollte er, wie es Gaëtane Maës ihren Lesern stringent vor Augen 
führt, zu den Schlüsselfiguren der europäischen Aufklärung gezählt werden. Nach einer Maleraus-
bildung in Flandern ging er 1739 nach Paris, wo er im Atelier von Nicolas de Largillierre arbeitete 
und die Erlaubnis erhielt an der Académie royale de peinture et de sculpture zu zeichnen. Ein Jahr 
später lässt er sich in Rouen nieder, erteilt dort Zeichenunterricht und baut eine öffentliche Zei-
chenschule auf. Seinen Ruhm als Autor begründet er zwischen 1753 und 1763 mit seinem vierbän-
digen Werk La vie des peintres flamands, allemands et hollandois. Diesem folgt 1769 die Voyage pitto-
resque de la Flandre et du Brabant als eine Art Kunstreiseführer für die Regionen Flandern und 
Brabant. Zwischen beiden Veröffentlichungen liegt das wohl wichtigste Ereignis seiner Karriere, die 
Aufnahme an der Académie royale im Jahre 1764. Ungewöhnlich daran ist, dass Descamps dies nicht 
seiner Leistung als Maler zu verdanken hatte, sondern seiner Tätigkeit als Autor. Sein künstlerisches 
Oeuvre hingegen war selbst unter Zeitgenossen wenig bekannt und gehörte qualitativ – wie die 
Autorin an mehreren Stellen betont – definitiv nicht zur Elite. Aus heutiger Sicht ist der Blick auf 
diesen Umstand lohnend, weil Descamps bewusst einer breiten Öffentlichkeit den Zugang zu 
Kunstkenntnissen eröffnet, eine vermittelnde Brücke zwischen Spezialistentum und Allgemeinheit 
baut und dafür institutionelle Anerkennung erfährt.

Die bisherige Forschung zu Descamps konzentriert sich auf wenige Forscherinnen und Forscher 
aus dem französischsprachigen Raum wie Christian Michel, Frédéric Morvan-Becker, Aude Henry-
Gobet und Gaëtane Maës. Letzterer verdanken wir nun eine der tiefgreifendsten Studien zu dem 
»homme de double culture« (13). Die Existenz Descamps’ zwischen und in zwei Kulturen stellte 
nicht nur seine Zeitgenossen vor Orientierungsprobleme, sondern birgt auch für die heutige For-
schung besondere Herausforderungen. In Übereinstimmung mit dem, was Descamps zu Lebzeiten 
praktizierte, demonstriert Gaëtane Maës hier auch auf der Metaebene, welche fundamentalen An-

12 Ein erstes Angebot zur Anstellung in Düsseldorf hatte Weitsch 1770 abgelehnt.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


141

sichten sich aus einem von Interdisziplinarität, kultureller Diversität und Transnationalität ge-
prägten Forschungsansatz gewinnen lassen.

Wie viele andere zur Aufklärung Forschende, muss die Autorin mit der Schwierigkeit umgehen, 
dass heute die Werke einiger weniger Literaten des 18. Jahrhunderts, hier insbesondere die Diderots, 
weitaus bekannter sind als diejenigen von damals ebenso erfolgreichen Autoren. Diese Verzerrung 
wurde zu einem nicht geringen Teil von der Forschung selbst begründet und gepflegt. Nähert man 
sich nun wieder dem ursprünglichen Zustand und untersucht die Rezeptionsgeschichte von Wer-
ken, so ist diese unweigerlich mit der Forschungsgeschichte verzahnt, was eine vielschichtige Auf-
arbeitung erfordert. Neben dieser Problematik bewältigt die Autorin noch eine weitere Schwie-
rigkeit scheinbar mühelos: Die Studie zu Descamps ist monografisch angelegt. Allerdings werden 
Leser, die nun sein malerisches Werk erörtert sehen wollen, enttäuscht sein, denn die Autorin be-
nutzt für ihre Spurensuche im Wesentlichen die zwei oben genannten Schriften. Diese bilden ei-
nerseits den Ausgangspunkt für Überlegungen zum Leben und Wirken von Descamps, andererseits 
zeichnet die Autorin mit ihnen ein detailliertes Bild des künstlerischen und geistigen Lebens um die 
Mitte des 18. Jahrhunderts in Europa nach und stellt damit auch die großen Fragen der Kunst-
geschichte.

Insgesamt gliedert sich die umfangreiche Studie in vier Teile, wovon der erste dem Leben und 
der beruflichen Karriere von Descamps gewidmet ist. Die Lebensstationen werden zum einen an-
hand von schriftlichen Äußerungen der Zeitgenossen und zum anderen aus Archivmaterial rekon-
struiert. Der kurzen Vorstellung des künstlerischen Oeuvres folgen eine Analyse zu den verschie-
denen sozialen Kreisen, in denen Descamps agierte, sowie eine Betrachtung zu seiner Aktivität als 
Kunsthändler. In einem größeren Rahmen gedacht vermag dieser erste Teil vier grundlegende Ge-
danken zu erörtern: Die Autorin weist erstens nach, dass dem Bestreben von Descamps in die Pa-
riser Académie royale aufgenommen zu werden eine quasi-unternehmerische Strategie und begüns-
tigende sozioökonomische Rahmenbedingungen zugrunde liegen. Zweitens findet der individuelle 
Lebensweg von Descamps, worin zwei Kulturen ebenso wie Traditionen und Innovationen mitein-
ander verschmelzen, sein Pendant auf der kollektiven Ebene, wo Kulturen sich zunehmend überla-
gern oder vermischen und bahnbrechende Neuerungen in allen Lebensbereichen hervorgebracht 
werden. Drittens eröffnet die Studie einen frischen Blick auf das europäische Netz der Zeichen- und 
Kunstakademien, das sich eben nicht allein aus dem Vorbild Paris heraus entwickelt hat. Die Rolle 
der französischen Provinz muss demnach gänzlich neu definiert werden. Gerade am Beispiel von 
Brügge, Rouen und Antwerpen wird deutlich, wie stark die gegenseitige kulturelle Beeinflussung 
über Ländergrenzen hinweg und unabhängig von Paris funktionierte. Auf diese Erkenntnisse auf-
bauend werden viertens die Vielfältigkeit der intellektuellen und künstlerischen Netzwerke sowie 
sich daraus entwickelnde Dynamiken veranschaulicht. Hierbei kann die Autorin sehr gut an For-
schungsarbeiten wie die von Elisabeth Décultot zu Johann Georg Wille anknüpfen.

Die beiden folgenden Abschnitte der Studie beschäftigen sich mit Descamps’ Schrift La vie des 
peintres flamands, allemands et hollandois. Im zweiten Teil widmet sich die Autorin zuerst dem 
Texttypus sowie der Textgenese, beschreibt die Arbeitsmethoden von Descamps und erörtert die 
niederländischen, deutschen und französischen Quellen sowie deren Verwendung. Der dritte Teil 
bleibt der inhaltlichen Analyse des Textes vorbehalten. La vie des peintres knüpft zwar an die seit der 
Renaissance bestehende Tradition der Vitenschreibung an, birgt jedoch auch Merkmale der Schrif-
ten zum connoisseurship. In erster Linie sind diesbezüglich die breite Zielgruppendefinition von 
Descamps zu benennen und die inhaltliche Integration von biografischen Details, Werk- und 
Stilbesprechungen mit maltechnischen Ausführungen sowie die Benennung von Ausstellungsorten 
der Kunstwerke in Frankreich. Die Wissensvermittlung richtet sich sowohl an Kunstsammler als 
auch an Amateure und Kunstschüler und damit an Anbieter und Nachfrager auf dem Kunstmarkt 
sowie an zukünftige Kunstproduzenten. In Sachen Kunstbeurteilung verteidigt Descamps den 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


142

Status der Künstler, was vor dem Hintergrund der sich ab den 1730er Jahren sehr rasch entwickeln-
den journalistischen und literarischen Kunstkritik durchaus verständlich ist und dennoch im Wi-
derspruch zu seinem Ansatz steht, Menschen ohne künstlerische Ausbildung in die Lage zu ver-
setzen Kunst zu erfassen und zu beurteilen. Letztlich geht es in diesem sehr konkreten Fall um die 
Rolle der Kunst in der Neuordnung des Wissens im Zeitalter der Aufklärung und darum, dass das 
Verhältnis von Wissenschaft und Kunst neu austariert wird.

Descamps bespricht in chronologischer Anordnung Maler vom ausgehenden 14. Jahrhundert 
bis 1706, d. h. noch lebende Künstler werden von vornherein ausgeschlossen. Neu an seiner Dar-
stellung ist der Fokus auf die Malerschulen des nördlichen Europa. Hier besetzt Descamps eine 
Nische, da die französische Leserschaft bis dato mit den Entwicklungswegen der flämischen, hol-
ländischen und deutschen Malerei kaum vertraut war. Hingegen darf der Leser von Descamps 
keine historische Abhandlung über die Malerschulen erwarten. Seine Schrift bleibt ein Handbuch, 
liefert nur das ›Rohmaterial‹ zur Geschichtsschreibung. Von einer Selektion nach Wertigkeitskri-
terien oder gar einer systematischen Quellenkritik ist Descamps noch weit entfernt. Insofern hält 
das Werk auch einem Vergleich mit Winckelmann nicht stand, denn die Ansätze beider Autoren 
sind grund verschieden. Die Bedeutsamkeit der Viten lässt sich am Beispiel der deutschen Maler 
sehr gut erläutern. Bis weit ins 18. Jahrhundert wurden sie und ihre Werke mit dem »goût go-
thique« (169) gleichgesetzt. Hier arbeitet Descamps der negativen Wahrnehmung entgegen und 
entwirft dem französischen Publikum ein Bild von einer sich insbesondere seit dem 17. Jahrhun-
dert erneuernden Malschule. Inhaltlich stützt er sich auf Christian Ludwig von Hagedorn und 
Johann Caspar Füssli, kultureller Vermittler dürfte aber bezüglich beider Quellen Johann Georg 
Wille gewesen sein. Gaëtane Maës arbeitet im dritten Teil ihrer Studie zudem die ästhetische und 
künstlerische Auf fassung von Descamps heraus, die eine große Nähe zu der von Charles-Nicolas 
Cochin und Jean-Baptiste Oudry aufweist, v. a. in der starken Betonung der malerischen Ausfüh-
rung eines Bildes im Vergleich zu dessen Sujet. Dies hat zur Konsequenz, dass Maler unterschied-
licher Genres und Epochen unvoreingenommen beurteilt werden können. Natürlich ist hier eine 
Parallele zu Descamps’ Tätigkeit als Kunsthändler und als Zeichenlehrer an einer öffentlichen 
Zeichenschule zu sehen, aber gleichzeitig auch eine zur generellen Entwicklung im Kunstleben der 
zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts. Schade ist an dieser Stelle, dass die Rezeptionsgeschichte zu 
La vie des peintres nur kurz in der Zusammenfassung des dritten Teils angesprochen wird, denn 
diese hätte vor dem Hintergrund der Leistung von Descamps durchaus etwas mehr Aufmerksam-
keit verdient.

Der vierte Teil der Studie befasst sich schließlich mit der Voyage pittoresque de la Flandre et du 
Brabant. Descamps versteht Reisen als visuelle Erfahrung von Kunstwerken und gibt seinen Lesern 
– seien es angehende Maler oder Kunstliebhaber – einen Reiseführer an die Hand, worin Sehen, 
Denken und Urteilen geschult werden. Er trägt damit wesentlich dazu bei, dass sich Flandern neben 
Italien als Destination für Bildungsreisen etabliert. Seine Werkbesprechungen konzentrieren sich 
auf öffentlich ausgestellte Werke im religiösen Kontext und folgen einem festen Streckenverlauf. 
Künstlerisch besonders wertvolle Werke sind mit einem Sternchen markiert, ein noch heute verbrei-
tetes Charakteristikum von Reiseführern, das Descamps hier auf Anraten Cochins einführt. Im 
Vergleich zu La Vie des peintres verändert sich der Status der behandelten Kunstwerke für Descamps: 
Von einem im individuellen Rahmen konsumierten Wirtschaftsgut wird der Blick auf ein kollek-
tives Gut gelenkt. Gaëtane Maës verortet völlig zu Recht in diesem Gedankengang eine frühe 
Ausformulierung des Kulturerbebegriffs. Descamps stellt die Forderungen auf, dass öffentliche 
Werke dem Publikum zugänglich sein müssen und dass deren Konservierung bzw. Restaurierung 
von den jeweiligen Kommunen zu gewährleisten sind. Kunstwerke sollten in ihrem Ursprungskon-
text verbleiben und gepflegt werden. Dies steht natürlich im Gegensatz zu den in La Vie des peintres 
verfolgten Absichten, erklärt sich aber über Descamps’ gedankliche Trennung zwischen öffentlicher 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


143

und privater Kunst. Paradoxerweise diente die Voyage pittoresque nur wenige Jahre später in den 
Säkularisierungswellen von 1773 und 1783 sowie bei den Kunstbeschlagnahmungen durch die 
französischen Truppen in Belgien 1794 quasi als Handreichung für die Ausfuhr unzähliger Kunst-
werke. Die in der Folge in Frankreich diskutierte Frage, ob die besagten Werke nicht im Pariser 
Louvre besser aufgehoben sind, weil sie dort für ›alle‹ zugänglich seien, oder ob sie im Rahmen einer 
Restitution an ihre Ursprungsorte zurückgeführt werden sollten, erscheint dem heutigen Leser er-
staunlich aktuell, spricht sie doch ähnliche Problematiken an, wie sie sich in Bezug auf das Hum-
boldt Forum oder andere Museen in postkolonialer Zeit stellen. Die Autorin schließt diesen letzten 
Teil mit einem Kapitel zur Rezeptionsgeschichte der Voyage pittoresque und zeichnet eindrucksvoll 
den Weg des Textes von einem Reiseführer zu einem historischen Dokument nach.

Im Anschluss an den Textteil finden sich exzellent zusammengestellte und minutiös aufgearbei-
tete Anhänge. Es bleibt der wirklich vorbildlichen Studie nur zu wünschen, dass sie ebenso inter-
disziplinär und transkulturell, wie sie auch konzipiert ist, rezipiert wird. Die einzelnen Teile sind so 
in sich geschlossen, dass sie einzeln gelesen werden können, mehr Vergnügen bereitet jedoch die 
Lektüre im Gesamtzusammenhang. In ihrer Arbeitsweise bleibt die Autorin der Kunstgeschichte 
eng verhaftet und sie verdeutlicht ihren Lesern auf überzeugende Art und Weise, welche Bedeutung 
Künstlerschriften für die Werkrezeption und damit für die Quellenarbeit in der Kunstgeschichte 
haben. Sinnvoll wäre daher auch die Auseinandersetzung mit diesem Thema aus literaturwissen-
schaftlicher Sicht. Ein erster folgerichtiger Schritt ist die im Juli 2018 ebenfalls von Gaëtane Maës 
veröffentlichte kritische Ausgabe der Voyage pittoresque.

Dorit Kluge, Berlin

Dorothea E. von Mücke: The Practices of the Enlightenment. Aesthetics, Authorship and the  
Public. New York: Columbia University Press 2015, 292 S., 13 Abb.

Das vorliegende Buch hat bereits in zahlreichen Rezensionen großes Lob, aber auch Tadel erfah-
ren.1 Das bereits Gesagte möchte ich weder referieren noch diskutieren, sondern stattdessen zur 
Würdigung der anregenden Studie schlaglichtartig drei überraschenden Beobachtungen nachgehen. 
Der zentrale Ansatzpunkt Dorothea von Mückes, soviel sei wenigstens vorweggeschickt, besteht 
darin, den Ursprung der Aufklärung (insbesondere, wie die analytische Schwerpunktsetzung des 
Buches nahelegt, ihrer Ästhetik) aus dem Geiste der Religion zu rekonstruieren. ›Aufklärung‹ wird 
daher nicht als Säkularisierungsbewegung verstanden, wie es der üblicherweise betonte rationalisti-
sche Deutungsanspruch nicht zuletzt in Fragen der Theologie erwarten lässt, sondern als genuin 
religiös verankertes Dispositiv. Daher stehen am Beginn der Überlegungen nicht etwa Akteure wie 
Baumgarten oder Wolff, sondern Spener und Arndt.

Die erste Überraschung des Buches erzeugt sein Titel, The Practices of the Enlightenment, der im 
Untertitel konkretisiert wird durch die Aspekte Aesthetics, Authorship, and the Public, die zugleich 
die Gliederung in drei analytische Hauptteile organisieren. Wenn eine Studie zu den (nicht etwa 
einzelnen oder speziellen) Praktiken der Aufklärung angekündigt wird, so könnte man womöglich 
Typologien, Systematiken oder Matrizes von Aktivitäten erwarten, die zum Prozess der Aufklärung 
beitragen. Nicht zuletzt lautet eine wichtige These der Arbeit, dass die Aufklärung als »deeply 
committed to specific practices« ([xiii]) zu verstehen sei, darunter insbesondere die – freilich nicht 
traditionslosen – Imperative »Think for yourself ! Put yourself in the position of everybody else ! 
Think consistently !« (ebd.) Die Einsicht, dass es sinnvoll ist, die Kulturgeschichte der Aufklärung 

1 Vgl. als Beispiel für ersteres Anne Fleig in: MLN 131 (2016), H. 3, 821-824, als Beispiel für letzteres John A. 
McCarthy in: Monatshefte 108 (2016), H. 4, 645-648.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


144

nicht allein an Ideen, sondern mindestens ebensosehr auch an Praktiken festzumachen, gewinnt in 
der Dixhuitièmistik seit einiger Zeit an Bedeutung. So wurde u. a. auf die wissenschaftliche Re-
levanz von Individuen und ihren Aktivitäten in einer prozesshaft verstandenen Aufklärung hin-
gewiesen2, auf die materielle Dimension von Aufklärung3, und auf methodologische Implikationen 
einer praxeologischen Sichtweise.4

Im Blickpunkt des Buches stehen indes nicht die Praktiken der Aufklärung schlechthin, sondern 
der Pietismus mit seinen »religious practices« (xiv), darunter insbesondere die kontemplative Na-
turbetrachtung. Mit diesem im Verhältnis zum Titel deutlich präzisierten Fokus werden pietistisch 
verankerte Muster der Selbst- und Weltdeutung als Parameter für die »reconceptualization of artis-
tic production« im Zeichen des Geniegedankens, für die Sprache und Formen autobiographischen 
Schreibens im Zeichen der Subjektivität sowie für die »imagination of a critical public audience 
(xv f.) fruchtbar gemacht.

Ein weiteres Moment des Überraschenden liegt vor diesem Hintergrund im Umschlagbild, das 
die Reproduktion einer Erwin von Steinbach zugeschriebenen Entwurfsskizze für die Westseite des 
Straßburger Münsters aus dem 13. Jahrhundert zeigt. Wie ist die darin vergegenwärtigte Institution 
›Kirche‹ mit der zutiefst protestantischen Privatfrömmigkeit des Pietismus zusammenzudenken? 
Die Verbindung zur katholischen Sakralarchitektur erfolgt über das genialische Kunstverständnis, 
das Goethe in seiner frühen Prosaschrift Von deutscher Baukunst (1772) am Beispiel seiner Eindrücke 
vom Straßburger Münster entwickelt. In dieser Abhandlung fungiere die gotische Kathedrale nicht 
»as an actual building for specific purposes and collective use«, sondern vielmehr als »work of art«, 
dessen »powerful effects on the subjectivity of the beholder« (63) herausgestellt werden. Das Um-
schlagbild steht insofern illustrativ für die sich im 18. Jahrhundert zunehmend verbreitende Auf-
fassung von ästhetischer (Kunst-)Schöpfung als Analogon zur göttlichen (Natur-)Schöpfung. Von 
Mücke spricht in diesem Zusammenhang von einer besonderen Theophanie – sie sei »not that of a 
divinity but rather that of the creative genius of the cathedral’s architect« ([73]). Das überzeugt nicht 
nur aus der Textanalyse heraus, sondern erscheint auch insofern schlüssig, als Goethe auch andere 
vormoderne Künstler wie z. B. den Florentiner Goldschmied Benvenuto Cellini (1500-1571) für 
dahingehende Theoriebildungen heranzog.5

Drittens übergeht die ungemein erhellende Studie merkwürdigerweise einen Exponenten der 
deutschsprachigen Aufklärung, dessen literarische, theologische und publizistische Aktivitäten ge-
radezu paradigmatisch für viele der aufgestellten Thesen stehen könnten: den Hamburger Rats-
herrn Barthold Hinrich Brockes (1680–1747). Die zahlreichen Gedichte, die Brockes über knapp 
drei Jahrzehnte hinweg im Jrdischen Vergnügen in Gott sammelte, lassen sich unter den Vorzeichen 

2 Siehe z. B. John A. McCarthy: »Enlightenment as Process. How Radical ist That? On Jonathan Israel’s Con-
cept of Radicalism«. In: The Radical Enlightenment in Germany. A Cultural Perspective. Hg. Carl Niekerk. 
Leiden, Boston 2018 (= Internationale Forschungen zur Allgemeinen und Vergleichenden Literaturwissenschaft, 
195), 46-79.

3 Vgl. z. B. Frauke Berndt, Daniel Fulda: »Praxis und Programm – Die doppelte Aufklärung«. In: Dies. 
(Hg.): Die Sachen der Aufklärung. Matters of Enlightenment. La cause et les choses des Lumières. Hamburg 2012 
(= Studien zum 18. Jahrhundert, 34), xiii-xxvi, bes. xviii-xx.

4 Vgl. z. B. Daniel Fulda: »Kultur, Kulturwissenschaft, Kulturmuster – Wege zu einem neuen Forschungs-
konzept aus dem Blickwinkel der Aufklärungsforschung«. In: Ders. (Hg.): Kulturmuster der Aufklärung. 
Halle 2010 (= Kleine Schriften des IZEA, 2/2010), 7-33; sowie Stefanie Stockhorst: »Doing Enlightenment. 
Forschungsprogrammatische Überlegungen zur ›Aufklärung‹ als kultureller Praxis«. In: Das achtzehnte Jahr-
hundert 42 (2018), H. 1, 11-29.

5 Vgl. Stefanie Stockhorst: »Rinaszimentales self-fashioning in der Wahrnehmung um 1800. Zur Formie-
rung des neuzeitlichen Geniebegriffs am Beispiel der Vita Benvenuto Cellinis«. In: Euphorion 109 (2015), 
H. 1, 1-22.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


145

einer in der empirischen Religionserfahrung gründenden Ästhetik durchaus ergiebig lesen. Auf 
diese Weise könnten vordergründige Deutungen der physikotheologischen Naturlyrik durch »ad-
ditive Empirie«6 oder »naiven Sensualismus«, der »zu sehen meint, was er schon lange glaubt, und 
der seine Rechtfertigung eher aus theologischen Traditionen als aus erkenntniskritischen Überle-
gungen holt«7, grundlegend revidiert werden. Ergiebig erschiene zudem ein Blick auf Fragen der 
Autorschaft und Publizistik bei Brockes, denn er gab von 1724 bis 1726 gemeinsam mit Fabricius, 
Richey und anderen Hamburger Intellektuellen die exzeptionell wirkmächtige Moralische Wochen-
schrift Der Patriot heraus. Vor einem zutiefst religiösen Hintergrund wollte dieses Blatt nicht nur 
die ästhetischen und moralischen Kompetenzen seines Publikums fördern, sondern dokumentiert 
auch einen staatsbürgerlich gedachten Patriotismus, der schon vor den qualitativen Neuerungen in 
und nach dem Siebenjährigen Krieg (dazu 187-205) programmatisch ausgerufen wird.

Die in vorliegender Studie behandelten Gegenstände, Autoren und Texte sind überwiegend sehr 
gut erforscht. Ihr eigentliches Verdienst liegt daher im Bereich einer innovativen Denkleistung: 
Diese besteht in der Engführung von Ästhetik im ursprünglichen Sinne der sinnlichen Wahrneh-
mung einerseits und einer religiös gegründeten Naturbetrachtung andererseits, die auf äußerst 
ambitionierte Weise in ihren Implikationen für die künstlerische Produktion, für die Subjektivität 
im Text und für eine bürgerliche Öffentlichkeit weitergedacht wird. Der hier stark gemachte Begriff 
von aufklärerischer Öffentlichkeit als »an audience that shares the same time and space as the 
written texts to which it can potentially reply in public« (229) erscheint in besonderem Maße anre-
gend und plausibel. Insgesamt lässt sich sagen, dass die mit Gegenständen des 18. Jahrhundert be-
fasste Wissenschaftsgemeinde durch die vorliegende Studie reichlich beschenkt wurde: Nicht nur 
enthält jeder der drei Hauptteile Thesen in einer Fülle, die jeweils eigene Monographien tragen 
könnten. Sondern auch die darin jeweils modellhaft und exemplarisch vorgeführten Überlegungen 
verdienen es, in ihrer Komplexität nachvollzogen und in anderen Kontexten analytisch erprobt zu 
werden.

Stefanie Stockhorst, Potsdam

Leonhard Euler : Correspondance avec des savants suisses en langue française. Hg. Siegfried 
Bodenmann, Vanja Hug, Mirjana Ilič, Andreas Kleinert. Basel: Birkhäuser 2017 (= Euler : Opera 
Omnia, Series Quarta A: Commercium Epistolicum, 7), xii, 621 S., 24 s/w Abb., 3 Farbabb.

In dem vorliegenden Band werden Eulers aus der Schweiz stammende Korrespondenten vorgestellt. 
Bis auf zwei Ausnahmen wurden alle hier edierten Briefe in französischer Sprache verfasst; nur der 
erste Brief von Castillon an Euler vom 24. Sept. 1745 ist im Original in Latein geschrieben, er wird 
aber auch in einer französischen Übersetzung präsentiert (138-140), der Brief von Euler an Haller 
vom 31. Mai 1755 wurde in Deutsch verfasst (275-276). Französisch ist auch die Sprache aller den 
Band begleitenden Texte.

Dieser Band hat bereits eine lange Vorgeschichte. Die zunächst vorgesehenen Herausgeber Adolf 
P. Juškevič und René Taton verstarben 1993 bzw. 2005. Pierre Speziali bearbeitete Eulers Korrespon-
denz mit Gabriel und Philibert Cramer, aber Pierre Speziali starb 1995. Auch andere Briefwechsel, 
die in diesen Band Eingang fanden, wurden schon früh in Angriff genommen, aber die Bearbeiter 

6 Gunter E. Grimm: »Erfahrung, Deutung und Darstellung der Natur in der Lyrik«. In: Aufklärung. Ein 
literaturwissenschaftliches Studienbuch. Hg. Hans-Friedrich Wessels. Königstein 1984, 206-244, hier: 213.

7 Uwe-K. Ketelsen: Die Naturpoesie der norddeutschen Frühaufklärung. Poesie als Sprache der Versöhnung: alter 
Universalismus und neues Weltbild. Stuttgart 1974 (= Germanistische Abhandlungen, 45), 140.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


146

starben vorzeitig.1 So war es die Aufgabe der gegenwärtigen Bearbeiter, auf der Grundlage von 
zahlreichen Torsi einen neuen, einheitlichen Band zu konzipieren, was ihnen auf das Vorzüglichste 
gelungen ist.

Den Anfang macht das von Emanuel Handmann gegen 1756 erschaffene Euler-Portrait, das 
Original hängt im Deutschen Museum in München. Ferner schmücken Portraits von Charles Bonnet 
aus dem Jahre 1777 (46) und von Gabriel Cramer (152) sowie Faksimiles eines Briefes von Bertrand 
an Euler vom 25. Okt. 1752 (10), eines Briefes von Lesage an Euler (290) sowie des ersten Briefes 
von Wettstein an Euler vom 2. Juni 1747 (336) diesen Band.

Insgesamt werden hier elf Briefwechsel vorgestellt, in die 138 Briefe Eingang fanden. Der hier 
vorzustellende Band beginnt mit einem Vorwort (ix-xii) und einer ausführlichen und richtungs-
weisenden Einleitung (1-8). Alle elf hier edierten Briefwechsel werden mit einer speziellen Ein-
leitung versehen, gefolgt von der Liste der vorgestellten Briefe sowie einer Präsentation der Briefe 
selbst. Diese werden sehr reichhaltig und mit großem Sachverstand kommentiert; hier waren nur 
Spezialisten am Werk, die sowohl hinsichtlich einer kritischen Edition, als auch hinsichtlich des 
Eulerschen Umfeldes auf das Beste Bescheid wissen. 

Hier die elf Briefwechsel im Detail: 1. Louis Bertrand (1731-1812), 11 Briefe von Bertrand an 
Euler aus den Jahren 1752 bis 1768 (9-44). – 2. Charles Bonnet (1720-1793), 19 Briefe aus den Jahren 
1760 bis 1783 (45-111), darunter 8 Briefe von Bonnet an Euler, 6 Briefe von Euler an Bonnet, 2 
Briefe von J. A. Euler an Bonnet, 2 Briefe von Bonnet an J. A. Euler und 1 Brief von C. F. Wolff an 
J. A. Euler. – 3. Marc-Michel Bousquet (1696-1762), 1 Brief von Bousquet an Euler aus dem Jahre 
1743 (113-123). – 4. Jean de Castillon (1708/1709-1791), 6 Briefe von Castillon an Euler aus den 
Jahren 1745 bis 1765, (125-150), ferner ein Rapport, eine Proposition und ein Avis. – 5. Gabriel 
Cramer (1704-1752), 19 Briefe aus den Jahren 1743 bis 1751 (151-251), darunter 10 Briefe von Euler an 
G. Cramer sowie 9 Briefe von G. Cramer an Euler. Dieser Briefwechsel ist vor allem mathema-
tischen Themen gewidmet und ist daher für Mathematikhistoriker von besonderem Interesse. – 
6.  Philibert Cramer (1727-1779), 3 Briefe von Ph. Cramer an Euler aus dem Jahre 1752 (253-260). –  
7.  Gaspard Cuenz (1676-1752), 1 Brief von Cuenz an Euler aus dem Jahre 1749 (261-266). – 8. Al-
brecht von Haller (1708-1777), 11 Briefe aus den Jahren 1744 bis 1755 (267-287), darunter 7 Briefe 
von Euler an Haller und 4 Briefe von Haller an Euler. – 9. Georges-Louis Lesage (1724-1803), 
9  Briefe aus den Jahren 1761 bis 1776 (289-323), darunter 6 Briefe von Lesage an Euler und 3 Briefe 
von Euler an Lesage. In diesem Briefwechsel wurden vor allem physikalische Themen behandelt. – 
10. Johann Michael von Loen (1694-1776), 1 Brief von Loen an Euler aus dem Jahr 1752 (325-334). – 
11. Johann Caspar Wettstein (1695-1760), 57 Briefe aus den Jahren 1746 bis 1759 (335-508), davon 56 
Briefe von Euler an Wettstein und 1 Brief von Wettstein an Euler; ferner als Anhang ein Brief von 
Euler an Folkes. Der Briefwechsel Euler-Wettstein ist in dieser Edition der einzige, der bereits im 
Vorfeld fast vollständig veröffentlicht war, und zwar von Adolf P. Juškevič und Eduard Winter.2 Der 
damaligen Edition lagen allerdings fast nur Abschriften der Briefe zugrunde, die sich in St. Peters-
burg befinden. Bei der hier vorgestellten Neuedition konnte man sich jedoch in fast allen Fällen auf 
die in London neu aufgefundenen Originale stützen. Nicht erwähnt wurde in dem vorliegenden 
Band, dass dieser Briefwechsel Euler – Wettstein von John Glaus ins Englische übersetzt wurde; 
darüber hinaus existieren zu jedem Brief Regesten, ebenfalls in englischer Sprache.3 – Als Supplé-

1 S. Andreas Kleinert, Martin Mattmüller: »Leonhardi Euleri Opera Omnia: a centenary project«. In: News-
letter of the European Mathematical Society, September 2007, 25-31, hier: 31.

2 Adolf P. Juškevič; Eduard Winter: Die Berliner und die Petersburger Akademie der Wissenschaften im Brief-
wechsel Leonhard Eulers. Teil 3: Wissenschaftliche und wissenschaftsorganisatorische Korrespondenzen (1726-
1774). Berlin 1976, 256-366, Briefnummern 247-303.

3 〈http://eulerarchive.maa.org/correspondence/correspondents/Wettstein_en.html〉 [15.02.2019].

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


147

ment zum Band IV A 5 wurde ein Brief vom 2. Okt. 1746 von Euler an Jean Le Rond D’Alembert 
aufgenommen (509-518).

Wie bei den Opera omnia von Euler üblich, folgen nunmehr ein Index der »Publications d’Euler 
mentionnées« (519-525), eine Bibliographie (527-570) sowie ein »Registre des noms de personnes« 
(571-615), wobei auch die Lebensdaten genannt sowie eine kurze Lebensbeschreibung vorgestellt 
werden. Leider wurde auf ein Sachregister verzichtet. Am Ende befindet sich eine »Liste des ab-
bréviations« (617-621).

Dieser Band, ausgestattet nach allen Regeln der Kunst, ist eine großartige Bereicherung der Eu-
leredition. Man darf nunmehr nur noch auf zwei weitere Bände der Correspondance gespannt sein.

Karin Reich, Hamburg

Immanuel David Mauchart: Anhang zu den sechs ersten Bänden des Magazins zur Erfahrungs-
seelenkunde. In einem Sendschreiben an die Herren Herausgeber dieses Magazins Herrn Professor 
C. P. Moritz und Herrn C. F. Pockels. Stuttgart 1789 bey Erhard und Löflund. Hg. Sheila Dickson. 
Nürtingen, Frickenhausen: Sindlinger-Burchartz 2017, 126 S.

Das Magazin zur Erfahrungsseelenkunde hat über einen Zeitraum von zehn Jahren von 1783 bis 1793 
kontinuierlich eine Vielzahl an psychologischen Falldarstellungen publiziert, mit dem Ziel, dadurch 
einen Beitrag zur Kenntnis des Menschen zu leisten. Das von Karl Philipp Moritz initiierte Projekt 
einer fortlaufenden psychologischen Fallsammlung ist von der Idee geleitet, dass eine Sammlung 
von psychologischen Beobachtungen möglichst vieler verschiedener Autoren – die u. a. aus ihrer 
Praxis als Seelsorger, Pädagogen, Ärzte oder Juristen berichten oder auch psychologische Selbst-
beobachtungen anstellen – prospektiv als Basis einer psychologischen Wissenschaft dienen könnte. 
Für das im Vergleich zu anderen seelenkundlichen Zeitschriften ausgesprochen langlebige Projekt 
hat die Sammlung von Erfahrungen Priorität, ausgehend von der Annahme, dass eine psychologi-
sche Theorie erst auf der Basis empirischer Sammlungen entstehen könne. Zwar ist das Magazin zur 
Erfahrungsseelenkunde nicht das einzige psychologische Periodikum am Ende des 18. Jahrhunderts1, 
aber dasjenige, das eine kaum zu überschätzende Wirkung ausübt: Zum einen findet die Sammlung 
von Erfahrungen und Fällen breite Anerkennung, zugleich wird aber auch der programmatische 
Verzicht auf theoretische Einordnung der psychologischen Beobachtungen vielfach kritisch be-
urteilt. 

Zu den zahlreichen Autoren des Magazins zur Erfahrungsseelenkunde zählt auch der württember-
gische Theologe Immanuel David Mauchart, bereits im zweiten Band ist er mit zwei Beiträgen 
vertreten. Darüber hinaus wird Mauchart in den 1790er Jahren mit vielfältigen psychologischen 
Publikationen in Erscheinung treten und ab 1792 selbst eine psychologische Zeitschrift herausge-
ben, und zwar das Allgemeine Repertorium für empirische Psychologie und verwandte Wissenschaften.2 
Mauchart kann bei seinen psychologischen Studien auch auf seine Erfahrung als Seelsorger und 
Pädagoge zurückgreifen. Im Unterschied zum Magazin zur Erfahrungsseelenkunde, das in weiten 
Teilen aus Originalbeiträgen besteht, greift Mauchart auch bereits publizierte Fälle auf. Sein pri-
märes Anliegen besteht darin, psychologische Kenntnisse einem breiteren Publikum bekannt zu 
machen.

1 Vgl. dazu: Georg Eckardt, Matthias John, Temilo van Zantwijk, Paul Ziche: Anthropologie und empirische 
Psychologie um 1800. Ansätze einer Entwicklung zur Wissenschaft. Köln, Weimar, Wien 2001.

2 Zu den psychologischen Arbeiten Maucharts vgl. die umfassende Studie von Peter Sindlinger: Lebens-
erfahrung(en) und Erfahrungsseelenkunde oder Wie der Württemberger Pfarrer Immanuel David Mauchart die 
Psychologie entdeckt. Nürtingen, Frickenhausen 2010 (s. Rez. in: DAJ 36.1, 2012, 125-128).

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


148

Mit seiner 1789 veröffentlichten Publikation Anhang zu den sechs ersten Bänden des Magazins zur 
Erfahrungsseelenkunde knüpft Mauchart nahtlos an seine Beiträge für das Magazin zur Erfahrungs-
seelenkunde an. Die selbstständige Publikation beginnt mit einem Schreiben an Moritz und Pockels 
als den Herausgebern des Magazins. Mauchart markiert seine Publikation – im Untertitel klassifi-
ziert als »Sendschreiben« an die Herausgeber – als Fortsetzung seiner Einsendungen an das Magazin 
und begründet diesen Wechsel von der Zuschrift zur eigenen Veröffentlichung mit Schwierigkeiten 
der postalischen Übermittlung. Mauchart stellt sich mit dieser Publikation, die 20 Beiträge umfasst, 
dezidiert in die Tradition des Magazins, er übernimmt nicht nur dessen Rubrizierung in ›Seelen-
krankheitskunde‹, ›Seelenheilkunde‹, ›Seelennaturkunde‹ und ›Seelenzeichenkunde‹, sondern be-
kennt sich auch explizit zum Primat der psychologischen Erfahrung: »Ich stimme ganz Ihrer Be-
hauptung bey […], daß nemlich in der Seelenlehre besonders Theorie ohne Erfahrung nichts trägt, 
und jedes Räsonnement über die menschliche Seele, das nur auf spekulative Theorie, nicht auf 
Erfahrung sich gründet, äußerst unsicher und unzuverläßig ist, und ich getraue mir noch dazu zu 
sezen, daß überhaupt die empirische Psychologie einen grössern und ausgebreitetern Nuzen hat, als 
die spekulative.« (6) 

Die Vorrede zu diesem Anhang lässt eine uneingeschränkte Zustimmung zu Moritz’ Projekt der 
Sammlung von Beobachtungen erkennen. Die enge Verbindung zum Magazin wird ferner dadurch 
betont, dass die ersten drei Beiträge des Anhangs bereits im Titel auf Beiträge des Magazins Bezug 
nehmen, zu denen sie parallele Beobachtungen liefern.3 Solche Formen der gegenseitigen Bezug-
nahme und Diskussion von Beiträgen kann als besonderes Merkmal des Magazins zur Erfahrungs-
seelenkunde gelten. Einzelne Artikel aus Maucharts Anhang werden zusätzlich im dritten Stück des 
siebten Bandes des Magazins 1789 in leicht variierter Form veröffentlicht, nämlich die »Beiträge zur 
Zeichnung jugendlicher Charaktere«, das »Beispiel eines ungewöhnlichen Gedächtnisses« sowie 
»Eine Geschichte eines unglücklichen Hangs zum Theater«.

Die von Sheila Dickson herausgegebene Ausgabe von Maucharts Anhang zu den sechs ersten 
Bänden des Magazins zur Erfahrungsseelenkunde bietet einen Wiederabdruck der Ausgabe von 1789, 
die bisher nur als Digitalisat der Bayerischen Staatsbibliothek leicht zugänglich war, und hat diese 
mit Annotationen versehen. Die Anmerkungen beinhalten ausführliche Personen- und Sacherläu-
terungen sowie Erklärungen und Querverweise, die die Beiträge in den Kontext des Magazins zur 
Erfahrungsseelenkunde einordnen. Darüber hinaus ergänzen die Anmerkungen die einzelnen Beiträ-
ge durch Hinweise auf Leben und Werk Maucharts. Das Nachwort der annotierten Ausgabe bietet 
zudem Informationen zum Autor, zum Magazin zur Erfahrungsseelenkunde und zum Anhang selbst 
sowie zu weiteren psychologischen Schriften von Mauchart. 

Susanne Düwell, Köln

Jean-Marie Valentin: Le Théâtre à Strasbourg de S. Brant à Voltaire (1512-1781). Études et Docu-
ments. Pour une histoire culturelle de l’Alsace. Paris: Klincksieck 2015 (= Germanistique, 15), 875 S., 
8 Abb. 

Der Untertitel des zu besprechenden Bandes gibt leider nicht adäquat wieder, welch immenser lite-
ratur- und theatergeschichtlicher Schatz von Valentin auf rund 850 Seiten ausgebreitet wird. Zwar 
sind im Titel die Zeitspanne formuliert und die zwei wichtigen Dramatiker genannt, welche Anfang 

3 »1. Noch eine Geschichte eines unglücklichen Hangs zum Theater, ein Pendant zu der 3ten Bs. 1. Stück. 
S. 117 ff. u. 4. B. 1. St. S. 85. des Magazins erzählten Geschichte«, »2. Noch ein Beispiel einer ausserordent-
lichen Vergessenheit als Pendant zu III. B. 3. St. S. 1 ff. des Magazins« und »3. Auch noch etwas zur Erklä-
rung der Beuterischen Erscheinungen«.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


149

und Ende der Darstellung des Theaters in Straßburg markieren; doch ist der Umfang des präsen-
tierten Materials derart reichhaltig, dass eine Rezension des Bandes kaum in der gebotenen Kürze 
möglich ist. Daher sollen im Folgenden nur kurz der Aufbau und die Materialpräsentation im 
Ganzen resümiert werden, wobei einige spätere Kapitel auch detaillierter beschrieben werden, da 
das in ihnen präsentierte Material besonders interessant für die Erforschung des Theaters im 
18.  Jahrhundert ist. 

Die Studie ist in sieben Bücher untergliedert, die von einer Einleitung und einer Schlußfolge-
rung flankiert werden. In seiner Einleitung legt Valentin dar, dass er seine Studie zu »une histoire 
culturelle de l’Alsace« folgerichtig in kulturwissenschaftlicher und daher auch zweisprachiger Per-
spektivierung angelegt hat, um nicht nur dem theatergeschichtlichen Geschehen angemessen 
Rechnung tragen zu können, sondern um auch die wechselhafte Geschichte der politischen Zuge-
hörigkeit Straßburgs und des Elsaß zum Heiligen Römischen Reich und zu Frankreich stets mit zu 
reflektieren. Das 1. Buch widmet sich dem humanistischen Theater und vor allem Sebastian Brants 
Tugent Spyl, dem »Hübsch / Lustig Vnd Nutzbarklich Spyl«, dessen Entstehung und Kurzanalyse 
eine gute Hinführung zu den Werkausschnitten sind, die Valentin sodann in deutscher Sprache 
präsentiert. Das 2. Buch behandelt das Gymnase Jean Sturm, dessen Geschichte und theologische 
Relevanz im Hinblick auf das Theaterspiel erläutert werden. Aus diesem Grunde druckt Valentin 
sechs »Argumenta« ab, die zwischen 1596 und 1608 aufgeführt wurden. Im 3. Buch geht es um das 
Jesuitentheater in Ensisheim, das laut Valentin als »offensive du camp catholique« (189) auf das 
Theater des Gymnase Jean Sturm reagiert. Auch in diesem Teil erfolgt eine kulturgeschichtliche 
Kontextualisierung des Theaters, bevor fünf maßgebliche Aufführungen der Jahre 1615 bis 1630 
erläutert und in ihrer Textform – auf Deutsch und auf Latein – vorgelegt werden; weitere Auffüh-
rungen und Stücke aus Molsheim und später aus Straßburg vervollständigen die Darstellung des 
jesuitischen Schultheaters und belegen schließlich, wie das Königreich Frankreich dieses regionale 
Betätigungsfeld durch die Annexion Straßburgs im Jahre 1681 übernimmt und es institutionell und 
inhaltlich nach dem Vorbild des Pariser Collège Louis-le-Grand ausrichtet – eine Neuausrichtung, 
die von Valentin sehr detailreich beschrieben und durch überaus interessantes kulturgeschichtliches 
Wissen und Material – nunmehr eine große Anzahl von Tragödien, Spektakeln und Balletten in teils 
deutscher, teils französischer Sprache – ergänzt wird. Einige aristokratische Stücke, womit Valentin 
Schauspiele meint, die zu Ehren adliger Familien verfasst wurden, belegen zudem den Wechsel zum 
Französischen als Sprache der kulturellen Elite. Das 4. Buch zeigt dagegen eindrucksvoll, wie vor 
allem die deutschen Wanderbühnen ab Anfang des 18. Jahrhunderts das Theater in Straßburg prä-
gen. Folgerichtig widmet Valentin zunächst Friederike Caroline Neuber ein umfangreiches Kapitel, 
in dem er ihr Schaffen erst allgemein kontextualisiert, dann auf ihr Straßburger Wirken fokussiert 
darstellt und mit ihrem Stück Die Verehrung der Vollkommenheit durch die gebesserten deutschen 
Schauspiele von 1737 unterfüttert. Das gesamte Kapitel ist eine gelungene Theatergeschichte der 
Stadt Straßburg, in der die Verwendung des Deutschen und/oder des Französischen als Sprache des 
Theaters reflektiert wird. Ein weiteres Kapitel ist Konrad Ernst Ackermann gewidmet, dessen 
Truppe, Schauspieler und Repertoire sowie einige Berichte über das Schaffen der Truppe ausgebrei-
tet werden. Anschließend analysiert Valentin die Straßburger Aufführung von Lessings Minna von 
Barnhelm im Jahre 1771. Dabei kann man den »Prolog zur Minna, gesprochen bei einer Privat-
vorstellung derselben zu Strassburg im Jahr 1771« (488 f.) lesen. Im 5. Buch würdigt Valentin das 
Wirken des Straßburger Theaterdirektors Villeneuve, der wichtige französische Stücke etwa von 
Beaumarchais und Rousseau zur Aufführung brachte. Insbesondere seine Inszenierung von Rous-
seaus Singspiel Le devin du village im Jahre 1765 ist von großer literatur- und musikgeschichtlicher 
Bedeutung, belegt sie doch einmal mehr, dass Rousseau im 18. Jahrhundert vornehmlich als Musiker 
und Komponist wahrgenommen wurde. Valentin druckt eine Reihe von Rousseaus Briefen über 
diese Straßburger Aufführung von Le devin du village ab, die eindrücklich belegen, welch großes 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


150

Interesse Rousseau an dieser Darbietung seines Werkes hatte. Ein sich anschließendes Kapitel beleuch-
tet Goethe als Zuschauer des Straßburger Theaters und die Debatte über die Reform der Schauspiel-
kunst, wie sie unter anderem Jean-François Riccoboni und Diderot um 1750 angestoßen haben. 

Das 6. Buch stellt das französische Theater in Straßburg zwischen 1770 und 1773 dar und breitet 
unter dem Titel »Les notes du greffier« einen interessanten Katalog aller in Straßburg aufgeführten 
Stücke aus (546-723). Dieser Katalog, der neben Aufführungsdaten auch jeweils eine Inhaltsangabe 
der Stücke enthält, ist sicherlich eine wichtige Fundgrube für weitere Forschung zur Spielplan-
gestaltung in Straßburg im letzten Drittel des 18. Jahrhunderts; die sich anschließendes Auflistung 
des »Pièces et auteurs du répertoire« (725-760) vervollständigen das zur Verfügung gestellte Mate-
rial, dem zudem eine Darstellung des Theaterlebens beigefügt ist. Das 7. und letzte Buch widmet 
sich den »weltlichen« Festlichkeiten des Jahres 1781, an denen die Truppe Koberweins teilhatte und 
die durch Rochon de Chabannes Stück La Tribu illustriert wird, ein Stück, das den aufschlußreichen 
Untertitel »Comédie en un acte / Pour les réjouissances de Strasbourg / En l’honneur de la Fête  
séculaire de la soumission de la Ville à Louis XIV« (817) trägt. Auch die Gestaltung einer Auffüh-
rung anläßlich der Geburt den Kronerben wurde der Koberweinischen Gesellschaft übertragen; den 
Text druckt Valentin ab. Die Schlußfolgerungen des gesamten Bandes sind auf das 18. Jahrhundert 
fokussiert. Eine Bibliographie, ein Namensregister und acht Abbildungen, darunter diejenigen von 
F. C. Neuber, zwei Schauspielern in Voltaires Stücken, einer Arlequinfigur des 18. Jahrhunderts und 
einer Abbildung von Beaumarchais’ Mère coupable, runden den Band ab.

In der Tat ist Valentins Studie gerade für die Erforschung des deutschen und französischen 
Theaters in Straßburg im 18. Jahrhundert besonders aufschlußreich. Es wäre zu wünschen, dass 
dieser sorgfältig redigierte Band, der wegen seiner enormen Fülle an interessantem Material und an 
literatur- sowie theatergeschichtlichem Hintergrundwissen eine ganz besondere Bereicherung für 
diese deutsch-französische Theatergeschichte ist, auch weitere Impulse für die Forschung gibt.

Cerstin Bauer-Funke, Münster

Principia rationis. Les principes de la raison dans la pensée de Leibniz. Sous la direction de Arnaud 
Lalanne. Bordeaux: Presses Universitaires de Bordeaux 2018 (= lumières 29, 2017), 208 S., 3 Abb.

Unter den zahlreichen wissenschaftlichen Veranstaltungen aus Anlass der 300. Wiederkehr des 
Todestages von Gottfried Wilhelm Leibniz im Jahr 2016 ging die in Bordeaux am 25. und 26. No-
vember 2016 abgehaltene1 den Facetten und Ausformungen von Leibniz’ vielberufenem ›Rationa-
lismus‹ nach. Damit führte sie die Fragestellung: ›Leibniz: What Kind of Rationalist?‹ fort, die 
schon den Beiträgen des von Marcelo Dascal herausgegebenen, gleichnamigen Sammelbandes2 
zugrunde lag. Auch die hier vorzustellenden Ergebnisse dieser Tagung von Bordeaux sind mit ihren 
Beiträgern aus fünf Nationen ein beeindruckender Beleg für den inzwischen erreichten, hohen 
Grad der internationalen Zusammenarbeit auf dem Feld der Leibnizforschung.3 Dies ein Um-

1 Unter dem Titel Principia rationis. Les principes de la raison dans la pensée de Leibniz. Ermöglicht durch die 
Zusammenarbeit des Centre de recherche SPH (Sciences, Philosophie, Humanités) – Université Bordeaux 
Montaigne, den Universitäten Mailand und Montreal, der Bibliothèque Universitaire de Lettres et de  
Science Humaines (Bordeaux), der Bibliothèque municipale (Bordeaux), der Société d’Études Leibniziennes 
de Langue Française (SELLF) und mit Unterstützung des Deutschen Generalkonsulats in Frankreich und 
des Goethe-Institutes.

2 Leibniz: What Kind of Rationalist? Hg. Marcelo Dascal. [Berlin:] 2009.
3 Vgl. dazu: Komma und Kathedrale. Tradition, Bedeutung und Herausforderung der Leibniz-Edition. Hg. Wen-

chao Li. Berlin 2012, bes. die Beiträge, 147-233: Leibniz-Edition International.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


151

stand, so der Herausgeber Arnaud Lalanne in seiner Einleitung, der Leibniz’ Intentionen in direkter 
Linie fortführt: hatte sich dieser selbst doch nicht nur in einem immensen Briefwechsel mit Kor-
respondenten aus ganz Europa (und besonders mit solchen aus Frankreich) ausgetauscht, sondern 
auch einige seiner wichtigsten philosophischen Texte in französischer Sprache verfasst, die er seit 
seinem mehrjährigen Paris-Aufenthalt (1672-1676) fließend beherrschte.

So wird der Band denn auch mit dem Abdruck eines für die Rezeption im weiteren 18. Jahrhun-
dert bedeutenden historischen Dokumentes eröffnet: mit der im Jahr 1718 veröffentlichten (und im 
Jahr 1720 ins Deutsche übersetzten) Éloge de M. Leibnitz, dem offiziellen Nachruf der Académie 
Royale des Sciences zu Paris auf ihr im Jahr 1716 verstorbenes Mitglied Leibniz, aus der Feder ihres 
Sekretärs, Bernard Le Bovier de Fontenelle. Der die Tagung eröffnende Leitvortrag von François 
Duchesneau (Montréal) knüpft an diesen Text des 18. Jahrhunderts an, indem er resümierend und 
zustimmend die dort vorgenommene Charakterisierung Leibnizens als einen der bedeutendsten 
Vertreter und Innovator verschiedener Wissenschaftssparten (Historie, Jurisprudenz, Mathematik, 
Physik und Metaphysik) einerseits bestätigt. Andererseits kann er auf weitere Leistungen Leibnizens 
in Wissenschaftsbereichen verweisen, wie etwa der Linguistik, der Logik und Mathematik, der 
Medizin, der Physik und der neuerdings so genannten Lebenswissenschaften (zu den beiden letzte-
ren ist Duchesneau selbst mit einschlägigen Veröffentlichungen hervorgetreten) – Leistungen, die 
erst durch die sukzessive und noch im Gange befindliche Publikation von Leibniz-Manuskripten 
in den Blick der Forschung haben kommen können. Doch mehr noch als mit diesen Einzelleistun-
gen sieht Duchesneau die Bedeutung Leibnizens mit seiner Methodologie markiert, die im rationa-
len, gleichsam architektonischen Zugriff auf die Gesamtheit der Wirklichkeit sich nicht scheut, 
Hypothesen zu bilden (hier liegt eine anti-newtonianische Pointe), um diese dann im Rückgriff auf 
die Erfahrung zu bestätigen. Schon dieser Befund macht deutlich, daß eine pauschale und globale 
Etikettierung Leibnizens als ›Rationalist‹ zu kurz greifen könnte.4

Die beiden folgenden Beiträge (unter dem Obertitel La causalité en question zusammengefasst) 
behandeln grundsätzliche Fragen: Stefano Di Bella (Mailand) geht der Frage nach, ob sich Leibniz 
– wie oft behauptet – wirklich einer illegitimen Ineinssetzung von causa im (Sinne eines Realgrun-
des) und ratio (im Sinne einer logisch-epistemischen Verknüpfung) schuldig macht. Di Bella kann 
zeigen, daß sich Leibniz des Unterschiedes stets sehr genau bewusst geblieben ist, trotz der engst-
möglichen Verzahnung von Ontologie und Epistemologie, die sein Rationalitätsmodell kenn-
zeichnet und die für die folgende philosophische Generation zum großen Problem werden sollte.5 
Auch Ansgar Lyssy (München) geht den Bedeutungen und dem Verhältnis von causa und ratio bei 
Leibniz nach. Für ihn stellt sich dieses Verhältnis in verschiedenen Phasen der philosophischen 
Entwicklung Leibnizens unterschiedlich dar: Die jeweiligen Kontexte eines frühen Versuches einer 
Formalisierung der Ontologie, die Theorie der Kräfte in einer mittleren Phase und die späte Subs-
tanztheorie (Monadologie) sind dabei zu berücksichtigen.

Obwohl der Vernunftbegriff bei Leibniz als durchaus einheitlicher gedacht ist, kann er im Plural 
von »principes de la raison« / »principia rationis« sprechen. Damit – so Arnaud Lalanne (Bordeaux) 
in seinem, die Abteilung Principes de raison ou du raisonnement eröffnenden Beitrag – ist nicht eine 
etwa unscharfe terminologische Umschreibung des ›Prinzips des zureichenden Grundes‹ gemeint, 
sondern im weiteren die Anwendungsmöglichkeiten rationalphilosophischer Verfahren in verschie-

4 Die Leibnizsche »Konzeption der systematischen Vermittlung zwischen Erfahrung und Vernunft« rekon-
struiert schon Hans-Jürgen Engfer: Empirismus versus Rationalismus? Kritik eines philosophiehistorischen 
Schemas. Paderborn, München, Wien, Zürich 1996, 158-183 (Kap. VIII. Gottfried Wilhelm Leibniz).

5 Hier hätte Di Bella verweisen können auf Michel Puech: Kant et la causalité. Étude sur la formation du  
système critique. Paris 1990, der, anders als der bescheidene Titel vermuten lässt, eine Geschichte der deut-
schen Philosophie von Leibniz bis Kant entlang dem Leitfaden der Kausalitätsproblematik vorlegt.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


152

denen Kontexten, wie etwa in dem der natürlichen Theologie und der Epistemologie, womit sie sich 
als »principes des verités« auch deshalb erweisen, weil sie sowohl im Bereich der kontingenten als 
auch der notwendigen Wahrheiten Geltung beanspruchen sollen. Mattia Brancato (Mailand) weist 
die entscheidende Rolle auf, die das ›Prinzip des Widerspruchs‹ beim jungen Leibniz ab 1672 in 
sowohl seinen mathematischen Studien als auch bei seinen Bemühungen um eine modaltheore-
tische Klärung der ›Möglichkeiten‹ (deren ontologischer Status von ihrer widerspruchsfreien 
Denkbarkeit abhängt – das wird später bei seiner Vorstellung der Wahl Gottes zwischen möglichen 
Welten wichtig werden) spielt. Juan A. Nicolas (Granada) schlüsselt die von Leibniz häufig  
gebrauchten Metapher6 des ›Labyrinthes‹ zur Kennzeichnung von gedanklich schier undurchdring-
lichen Komplexen wie etwa ›Unendlichkeit‹ und ›Kontinuum‹ auf, um die Leibnizsche Rationalität 
als einen ›Ariadnefaden‹ deuten zu können.

Unter dem Abteilungstitel Les principes de la raison et leur application à la physique befasst sich 
zunächst der Beitrag von Christian Leduc (Montréal) mit den beiden Prinzipien des ›zureichenden 
Grundes‹ und der ›Identität des Ununterscheidbaren‹ wie Leibniz sie in seiner brieflichen Ausein-
andersetzung, die er mit dem Newtonianer Samuel Clarke in den Jahren 1715 bis 1716 führte, ver-
wandte. In diesen Briefen, die dem 18. Jahrhundert bestens bekannt waren, betont Leibniz – wie 
Leduc zeigen kann – an bestimmtem Stellen den engen Zusammenhanges beider Prinzipien, um an 
anderen Stellen ihre Unabhängigkeit voneinander zu behaupten. Dieser, sicher auch der konkreten 
Kontroverssituation7 geschuldete Umstand beeinträchtigt die systematische Kohärenz seiner Argu-
mentation merklich: Metaphysisch-apriorische Erwägungen kommen dabei in der Folge gegen eine 
eher empirische Methodologie zu stehen. Um die Anwendung rationaler Prinzipien auf dem spezi-
ellen Gebiet der Optik geht es im Beitrag von Federico Silvestri (Mailand). Leibniz unterstellt bei 
den Gesetzen der Optik zunächst das Prinzip der »voie la plus simple«, um dieses seit dem Tentamen 
anagogicum (1695) durch das von dem Jesuiten André Tacquet angeregt Konzept der »voie la plus 
déterminée« zu ersetzen – ein Prinzip, das sich für dieses spezielle Gebiet der Physik dann in Leibniz’ 
allgemeineres Konzept einer vorgängigen göttlichen Wahl der späten Schriften einpasst. Gianfranco 
Mormino (Mailand) zeigt, wie Leibniz in seine späten Schriften durch den Rückgriff auf eine teleo-
logisch gedachte »force passive primitive« die physikalischen Probleme des Widerstandes und der 
Undurchdringlichkeit zu lösen versucht. Diese Begrifflichkeit verdankt sich der Rezeption von 
Gedanken früherer Denker (Philopon, Hasdaï Crescas u. a.) durch Leibniz und dient ihm zur 
Vermeidung sowohl atomistischer als auch voluntaristischer bzw. occasionalistischer Vorstellungen 
in der Physik. 

Die vorliegenden Beiträge zeigen auf fachlich höchstem Niveau die beeindruckende Geschlos-
senheit des Leibnizianischen Prinzipes der »ratio«8 und die Konsequenz, mit der er dieses bis in die 
einzelnen Verästelungen der Wissenschaften hinein verfolgt und anwendet. Sie heben auf Aspekte 
der Leibnizschen Entwicklungsgeschichte dabei ebenso ab, wie auf solche Elemente seines Denkens, 
die für das weitere 18. Jahrhundert virulent werden. Sie tragen dazu bei, einer Etikettierung des 

6 Zur Metaphorik bei Leibniz vgl. Cristina Marras: Metaphora translata voce: prospettive metaforiche nella 
filosofia di G. W. Leibniz. Florenz 2010.

7 Vgl. Stephan Meier-Oeser: »›Adieu le Vuide, les Atomes, et toute la Philosophie de M. Newton‹. Zur 
Leibniz-Clarke-Kontroverse«. In: 1716 – Leibniz’ letztes Lebensjahr. Unbekanntes zu einem bekannten Uni-
versalgelehrten. Hg. Michael Kempe. Hannover 2016 (= Forschung. Gottfried Wilhelm Leibniz Bibliothek, 2), 
293-317.

8 Vgl. Rainer Specht: »Einleitung«. In: Geschichte der Philosophie in Text und Darstellung. Bd. 5: Rationalismus. 
Hg. Rainer Specht. Stuttgart 1990, 11-21, und Lothar Kreimendahl: »Einleitung. Einige Charakteristika der 
Philosophie des 17. Jahrhunderts«. In: Philosophen des 17. Jahrhunderts. Eine Einführung. Hg. Lothar Krei-
mendahl. Darmstadt 1999, 1-22, hier: 3-5.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


153

Denkens Leibnizens als ›Rationalismus‹ eine schärfere Kontur zu verleihen: Sie tun dies (entspre-
chend den Forschungspräferenzen der Beiträger) allerdings vorwiegend für die Felder der Metho-
dologie, der Mathematik und der Naturwissenschaften und streifen nur am Rand die Anwendung 
der »principia rationis« durch Leibniz in anderen Kontexten, wie etwa dem des Naturrechtes9, der 
Ethik oder dem der Religion10. Diesen letzteren Bereich hatte Leibniz selbst als entscheidend und 
zentral markiert11 und die von ihm in der Theodizee (1710) vorgenommene Verhältnisbestimmung 
von Glaube und Vernunft12 bei Betrachtung des Übels ist es, die das weitere 18. Jahrhundert in nicht 
geringem Maße beschäftigen wird.13 Allerdings zeigen die Beiträge des vorliegenden Bandes auch, 
daß man gut daran täte, die Leibniz selbst umtreibenden Probleme und die von ihm dafür vor-
geschlagenen Lösungen als tief in einer Epoche verwurzelt zu sehen, die Wolfgang Hübener als 
»Prämoderne«14 bezeichnet hat. Die Wirkung Leibniz’ auf das 18. Jahrhundert ist gewiss kaum zu 
überschätzen, ihn selbst der Aufklärung zuzurechnen, wie dies vielfach geschieht, erscheint zumin-
dest aus Sicht der philosophiegeschichtlichen Forschung als problematisch.

Stefan Lorenz, Münster

Gottfried Wilhelm Leibniz : Briefe über China (1694-1716). Die Korrespondenz mit Barthélemy 
des Bosses und anderen Mitgliedern des Ordens. Hg. Rita Widmaier, Malte-Ludolf Babin. 
Hamburg: Meiner 2017 (= Philosophische Bibliothek, 693), clxxi, 660 S.

Der wie gewohnt schön ausgestattete Band der Philosophischen Bibliothek schließt an den voraus-
gegangenen Band des ebenfalls von Rita Widmaier herausgegebenen Briefwechsel mit den Jesuiten in 
China von 2006 an1 und beschließt damit das Konvolut der Materialien aus Leibniz’ Nachlaß zur 
Ritenfrage. Er enthält einen beträchtlichen Teil von Material, der nicht in die Akademie-Ausgabe 
aufgenommen wird, da er nicht von Leibniz selbst, sondern von seinen Korrespondenten stammt. 
Insofern ist der Haupttitel »Leibniz: Briefe über China« etwas irreführend, und erst der Untertitel 
Die Korrespondenz mit Barthélemy des Bosses und anderen Mitgliedern des [Jesuiten-]Ordens verrät, 
was der Leser von diesem Band erwarten kann. 

Es handelt sich um 108 Briefe, davon 43 von Leibniz selbst, sowie um 65 Briefe und Beilagen zu 
Briefen seiner Korrespondenten. Zahlreiche dieser Dokumente bestehen nur aus wenigen Zeilen. 
Die meisten sind in Latein abgefaßt, durchweg jedoch parallel ins Deutsche übersetzt und jeweils 
auf gegenüberliegenden Seiten abgedruckt. Das gilt ebenso für einige in Italienisch und Französisch 
verfaßte Dokumente. Diese vorzüglich gelungenen Übersetzungen stammen sämtlich von dem 
Mitherausgeber Malte-Ludolf Babin. 

 9 Vgl. »Das Recht kann nicht ungerecht sein …«. Beiträge zu Leibniz’ Philosophie der Gerechtigkeit. Hg. Wenchao 
Li. Stuttgart 2015 (= Studia Leibnitina. Sonderhefte, 44).

10 Vgl. Günter Gawlick: »Rationalismus«. In: Historisches Wörterbuch der Philosophie. Hg. Joachim Ritter, 
Karlfried Gründer. Bd. 8. Basel 1992, 44-47.

11 Leibniz spricht von »théologiens rationaux et non rationaux, distinction de parti dont M. Bayle fait souvent 
mention, se déclarant enfin contre les premiers; mais il ne paraît pas qu’on ait encore bien donné les règles 
précises dont les uns et les autres conviennent ou ne conviennent pas à l’égard de l’usage de la raison dans 
l’explication de la sainte Ecriture«. Leibniz: Essais de Théodicée. Discours préliminaire, § 14.

12 Vgl. Paul Rateau: La question du mal chez Leibniz. Fondements et élaboration de la Théodicée. Paris 2008.
13 Vgl. Stefan Lorenz: De mundo optimo. Studien zu Leibniz’ Theodizee und ihrer Rezeption in Deutschland. 

Stuttgart 1997 (= Studia Leibnitiana. Supplementa, 31).
14 Wolfgang Hübener: Zum Geist der Prämoderne. Würzburg 1985.
  1 Gottfried Wilhelm Leibniz: Der Briefwechsel mit den Jesuiten in China (1689-1714). Hg. Rita Widmaier, 

Malte-Ludolf Babin. Hamburg 2006 (= Philosophische Bibliothek, 548).

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


154

Vorangestellt ist den Briefen die »Vorrede zu den Novissima Sinica (1697/99)« von Leibniz. Sie 
bilden zusammen mit den Briefen das Zentrum des Bandes (3-409). Voran steht ein Vorwort, eine 
Einleitung und eine editorische Vorbemerkung (xvii-clxxi). Danach folgen »Anmerkungen« 
(411-568), Glossar der chinesischen Begriffe und Eigennamen (569-571), Verzeichnis der Siglen und 
Abkürzungen (572), Verzeichnis der abgekürzt zitierten neueren Literatur (573-584), Schriften-
verzeichnis (585-600), Personenverzeichnis (601-623) und Sachregister (624-653) nebst »Addenda et 
Corrigenda zum Vorgängerband ›Der Briefwechsel mit den Jesuiten in China (1689-1714‹«). Die 
Literatur- und Schriftenverzeichnisse erschließen jedoch nicht alles verwendete Material, und die 
Personen- und Sachregister registrieren nur die wichtigsten ›handelnden‹ Personen und die promi-
nenten Themen zu Leibniz. 

Die Herausgeberin, langjährige Mitarbeiterin an der Leibniz-Abteilung der Staatsbibliothek in 
Hannover, hat zu dem Band fast die Hälfte des Textvolumens selbst beigetragen: ein Resultat ihrer 
Lebensarbeit.

Das zentrale Thema ist der sogenannte Ritenstreit im 17. und beginnenden 18. Jahrhundert in-
nerhalb der jesuitischen Chinamission und zwischen den übrigen Orden der katholischen Kirche 
und der Kurie. Neben dem chinesischen hat es übrigens auch einen indischen Ritenstreit in der 
katholischen Kirche gegeben. Mit den Riten sind in erster Linie die konfuzianischen häuslichen und 
staatlichen Zeremonien des Ahnenkultes und der regelmäßigen Darbringungen von Opfern für die 
Ahnen und die Naturkräfte des Himmels und der Erde gemeint. Damit verbunden sind auch die 
philosophischen Schulmeinungen, besonders der damals vorherrschenden Neokonfuzianer, die zur 
Begründung der Riten dienen und die maßgeblichen ›philosophischen‹ Begriffe davon entwickelt 
haben. Streitig gestellt war daran so ziemlich alles. Und das kann angesichts der in jener Zeit gerade 
erst aufkeimenden Kenntnisse über China in Europa nicht verwundern. Im Vordergrund stand die 
Frage, ob die in allen philosophischen Schulen in China verwendeten chinesischen Ausdrücke wie 
›Himmelsherrscher‹ (Tian Zhu) oder ›Über-Kaiser‹ (Shang Di) als Entsprechungen, Analogien oder 
Metaphern des christlichen Gottesbegriffs dienen sollten und könnten, oder ob es in China über-
haupt kein Äquivalent zu abendländischen Gottesvorstellungen gäbe. Streitig war auch, ob mit den 
chinesischen Bezeichnungen für Geister oder Dämonen (Shen) so etwas wie ›unsterbliche Seelen‹ 
gemeint sein konnten, oder ob die Dämonenlehren als Gespensterglauben abzulehnen seien. 
Schließlich auch, ob der Konfuziuskult als Übergangsstufe zur christlichen Heiligenverehrung ge-
nutzt werden könnte.

Solche Fragen stellten sich von vornherein bei allen Übersetzungsversuchen der religionsaffinen 
Terminologie in China. Sie schürzten sich zusammen in der den ganzen Ritenstreit auslösenden 
Problematik, ob man an diese einheimischen Vorstellungen bei der Mission anknüpfen sollte, wie 
es der früheste jesuitische Chinamissionar Matteo Ricci S. J. (gest. 1610) empfahl und praktizierte, 
oder ob die ›Akkomodation‹ an solche chinesischen Kulturelemente grundsätzlich abzulehnen und 
damit die Chinamission aufzugeben sei, wie es am Ende des Ritenstreits durch Papst Benedikt XIV 
im Jahre 1742 beschlossen wurde. Zur Gesamtentwicklung des Ritenstreits sind besonders auf-
schlußreich die Anmerkungen zu Brief 16 und 17 (461-464). Das auslösende Akkomodations-
problem blieb während des ganzen Ritenstreits virulent. Die Jesuiten haben nie die Hoffnung auf-
gegeben, sich mit ihrer Missionspolitik der Akkomodation an die Riten durchzusetzen, wie aus dem 
gesamten Briefwechsel hervorgeht. Aber die Gegner, meist aus dem Franziskaner- und Dominika-
nerorden, behielten letztlich die Oberhand in der Sache und bei der Kurie. Dies umso mehr, als die 
katholische Kirche bei der von den Portugiesen initiierten Japanmission im voraufgehenden Jahr-
hundert schon die Erfahrung gemacht hatte, daß alle christlichen Missionare aus dem Lande ver-
trieben oder getötet worden waren. So war man sich bewußt, daß diese Gefahr auch in China 
ständig über dem ganzen Missionsunternehmen schwebte. Das geht auch aus einem Edikt des 
chinesischen Kaisers Kang Xi vom 5. April 1707 hervor, mit dem er den Europäern insgesamt Re-

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


155

pressalien androhte, wenn sie es mit ihrer Anti-Konfuzius-Kampagne im Ritenstreit zum Äußersten 
treiben sollten.2 

Aber der Ritenstreit war nur ein Teil eines umfassenderen Kontakts und Kulturaustausches, von 
dem aus vieles in die Missionspolitik einwirkte. Neben dem aufblühenden Chinahandel ging es um 
Weltpolitik und um das Herausfinden von dem, was dafür förderlich sein könnte. Es war diese 
Ebene, auf der Leibniz eine herausragende Rolle spielte, über die im vorliegenden Buch wichtige 
und z. T. bisher unbekannte Tatsachen dargeboten werden. 

Leibniz’ Ansehen als Philosoph, Wissenschaftler und Diplomat war so groß, daß er es sich leisten 
konnte, nicht nur mit fast allen bedeutenden Gelehrten seiner Zeit in briefliche und manchmal 
direkte Verbindung zu treten ohne abgewiesen zu werden, sondern ebenso den Herrschern und 
Fürsten in aller Welt und nicht zuletzt auch dem Papst politische Ratschläge und Empfehlungen zu 
erteilen. Damit hatte er zwar in keinem Falle Erfolg, doch bewirkte das, daß seine Pläne und Pro-
jekte an den Höfen Europas bekannt und diskutiert wurden. So fällt es auf, daß er jedenfalls den 
chinesischen Kaiser Kang Xi nicht direkt angeschrieben zu haben scheint. Sein eigener Standpunkt 
zur Ritenfrage als Lutheraner und ›Metaphysiker‹ geht wohl am deutlichsten aus einer Beilage zu 
einem Brief vom 12. August 1709 an seinen Hauptkorrespondenten Des Bosses hervor. Die Beilage 
trägt die Überschrift »Über den Kult und die Religion der Chinesen« (Nr. 24, 111-123). In diesem 
lateinischen Text zieht er gleichsam die Summe aus Lektüren früherer Veröffentlichungen von  
Jesuitenmissionaren im Journal des Sçavans, wobei er deren wichtigste Interpretationen der chine-
sischen Klassiker referiert.3

In dem Bericht des Missionars Longobardi S. J. über die chinesischen Konzeptionen vom Tai Ji 
(Ursprungsprinzip), von Li (Idee) und Qi (Luft, Materie), die in einem berühmtem Diagramm (Tai 
Ji Tu) dargestellt und in China in Umlauf waren, findet Leibniz »Entsprechungen zur Trinität der 
Christen wie der Platoniker in gewissem Umfang vorhanden.«4 Daraus kann man entnehmen, daß 

2 »Ihr verehrt nicht Konfuzius, ja ihr untersagt seine Verehrung; wenn von nun an Europäer noch angetrof-
fen werden, die derartige Torheiten äußern, sollen sie allesamt getötet werden. […] Solltet ihr nach einer 
eventuellen Tötung Tolos (Giovanni Batista Tolomei, Generalprokurator für die Chinamission der Jesuiten, 
der sich damals in China aufhielt) nicht mehr gestatten, das Gesetz Gottes in China zu verkündigen, und in 
Zukunft kein Europäer mehr nach China kommen, wäre das umso besser. Die Europäer, die jetzt in China 
leben, auch wenn sie nicht das Gesetz verkündigen, könnten in diesem Fall (auch künftig) in ihren Kirchen 
ihre Religion ausüben. Sollten aber andererseits eure Europäer mit Truppen (nach China) kommen, wer-
den die chinesischen Truppen gegen sie kämpfen. Wenn eure Soldaten 9000 Meilen auf dem Weg hierher 
überwinden könnten, sollten dann nicht unsere Soldaten auch dorthin (nach Europa) gelangen können?« 
Beilage zu Nr. 26, 128-131.

3 Weiter heißt es dazu: »Ich neige zu der Auffassung, dass viele Philosophen des Ostens ebenso wie die Pla-
toniker und Stoiker in Gott die Weltseele gesehen haben oder eine allen Dingen innewohnende universale 
Natur. Die übrigen Geister hätten sie dann ebenfalls mit Körpern ausgestattet, und einige hätten auch 
die Seele als ein Teilchen der göttlichen Aura angesehen, die nach dem Tode des Körpers in den Ozean 
der Seelen zurückkehrte. Auch ich würde nicht ausschließen, dass dies die Auffassung vieler chinesischer 
Philosophen gewesen ist; da aber die chinesische Philosophie niemals zur Wissenschaft gemacht worden ist, 
ja es ihr sogar an einer philosophischen Terminologie mangeln dürfte, hindert nichts, die Lehren der alten 
Chinesen über göttliche und geistige Dinge im besseren Sinne zu interpretieren« (119).

4 Leibniz fährt fort: »Danach wäre taiji die ›Potenz‹ oder der ›Uranfang‹, li die Weisheit, welche die Ideen 
oder Wesenheiten der Dinge umfasst, die ›Urluft‹ [qi] der Wille oder die Liebe, d. h. unser ›Geist‹, aus dem 
Wirken und Schaffen ihren Anfang nehmen. Und nicht ohne Grund heißt es, dass aus dem li die Tugenden 
hervorgehen, dieses also als Quelle des Wahren und Guten angesehen werden kann. Dass sie aber sowohl das 
li als auch den Geist als Urmaterie auffassen, ist aus den Formulierungsschwierigkeiten erklärlich, mit denen 
ein Volk zu kämpfen hat, dem es an einem metaphysischen Vokabular mangelt. Vielleicht auch räumten 
die alten Autoren ein, dass jedes Ding seine Realität und Vollkommenheit von Gott hat, auch wenn sie die 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


156

Leibniz meinte, die chinesischen Klassiker seien durchaus auf dem Wege zu denselben metaphy-
sischen und theologischen Einsichten gewesen, die er selbst in seiner Metaphysik, die ja zugleich 
eine ›natürliche Theologie‹ sein sollte, erarbeitet haben wollte. Daß das keineswegs mit der katho-
lischen Lehre von den ›übervernünftigen Credibilia‹ übereinstimmte, auf die auch seine jesuitischen 
Korrespondenten verpflichtet waren, liegt auf der Hand, und daß kaum einer seiner Korresponden-
ten an seiner Überzeugung Anstoß nahm, muß verwundern. 

Aber Leibniz geht noch darüber hinaus, wenn er abschließend an seine mathematische Erfin-
dung des dyadischen bzw. binären Zahlensystems erinnert, seine Theorie recht ausführlich darstellt 
und sie als Wiederentdeckung einer uralten chinesischen Weltschöpfungslehre hinstellt, deren 
wahren Sinnes sich die Chinesen niemals bewußt gewesen seien. Hier handelt es sich um das 
Grundwerk chinesischer Naturphilosophie, das Buch der Wandlungen (Yi Jing), das die chinesischen 
Naturphilosophen dem sagenhaften Fu Xi (reg. angeblich 2852-2838 v. Chr.), dem ersten Kaiser der 
frühesten chinesischen Dynastie (heute 21.-16. Jh. v. Chr. angesetzt) zuschrieben.5 Schon früher 
hatte Leibniz diese Interpretation der Yi Jing-Zeichen dem Generalprokurator des Jesuitenordens 
in China Giovanni Batista Tolomei mitgeteilt (Brief Nr. 3 vom 15 Okt. 1703), sie aber nicht als seine 
eigene Idee, sondern als Erkenntnis seines Chinakorrespondenten Joachim Bouvet S. J. dargestellt.6 

Weit über diese Ingredienzen des Ritenstreits hinaus geht die Verfasserin in ihrer großen Ein-
leitung auf die Kulturbeziehungen zwischen Europa und China ein. Daß Europa aus China schon 
lange Tee, Seide, Porzellan und Kunstwerke bezog, sich an den sogenannten Chinoiserien ergötzte 
und dabei die Stabilität und Moral des Landes bewunderte, ist wohlbekannt. Ebenso, daß es China 
durch seine dahin entsandten Wissenschaftler, besonders Mathematiker und Astronomen, durch 
Architekten, Musiker, Maler und Instrumentenmacher, insbesondere Uhrmacher, mit den moder-
nen wissenschaftlichen und technischen Errungenschaften des Abendlandes bekannt machte und 
unterstützte. 

Das alles hat Leibniz befürwortet und nach Kräften gefördert. Wie er das tat, erfahren wir in 
ausführlichen Darstellungen und Interpretationen seiner Pläne und philosophischen Initiativen. So 
handelt die Verfasserin über Leibnizens »Wahre Philosophie und Natürliche Theologie«, seine 
Studien über chinesische Sprache, Schriftzeichen und Geschichte, vor allem auch über seine Über-
legungen »zur Frage der Übereinstimmung zwischen Philosophie und Theologie«. Manches bleibt 
hier nur Andeutung und Erwähnung, als ob es allzu bekannt und abgesichert wäre, was nicht immer 
der Fall ist. Dafür finden sich über jeden einzelnen seiner jesuitischen Korrespondenten und wei-
tere erwähnte Personen ausführliche Lebens- und Karriereverläufe nebst Werkverzeichnissen auf 
Grund detaillierter Auswertung der bezüglichen Literatur, Archive und Provenienzen, und dies auch 
in einem reichen Anmerkungsapparat. Das macht die Lektüre nicht leicht, aber es erfreut durch 

Art der Entstehung nicht deutlich erklären konnten. Soweit ich bisher sehen kann, halte ich es deshalb für 
möglich, die Substanz der alten chinesischen Theologie zu bewahren, (später) hinzugefügte Irrtümer aus-
zumerzen und die großen Wahrheiten der christlichen Religion hinzuzufügen« (119/121).

5 Es enthält in späteren Fassungen die Konstruktion einer Zeichenpyramide, die von zwei Grundzeichen 
(Yao, die für das lichte Yang und das dunkle Yin stehen), einem durchgehenden und einem unterbrochenen 
Strich ausgehend, in fortgesetzter Zweiteilung und gleichzeitiger Kombination bis zu 64 Kombinations-
figuren führt. Die Chinesen haben sie stets für Vorläufer der Schriftzeichen gehalten und Fu Xi deshalb 
auch für den Erfinder ihrer Schriftzeichen gehalten. Leibniz behauptet dagegen, es handele sich bei den Yi 
Jing-Zeichen um ein Zahlensystem aus den beiden Grundzahlen Eins und Null, die er mit den metaphysi-
schen Begriffen Sein und Nichts gleichsetzte. Durch deren Kombination lasse sich in arithmetischer Weise 
die göttliche Schöpfung der Welt aus dem ›Nichts‹ darstellen. 

6 »(Es) hat P. Bouvet mit Hilfe dieser Erfindung (d. h. der binären Zahlentheorie durch Leibniz) glücklich ein 
seit vielen Jahrhunderten bei den Chinesen selbst ungelöstes Rätsel geklärt: das Rätsel der Charaktere des 
Fuxi, des uralten chinesischen Philosophenkönigs« (49).

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


157

immer wieder überraschende Einzelheiten. Und das gilt auch für den umfangreichen Anmerkungs-
apparat zu den einzelnen Briefen und ihren Beilagen. 

Gewiß wird das vorliegende Buch ein wichtiger Ausgangspunkt für die weitere Beschäftigung 
mit China im Westen bleiben. Das Interesse hält an, wie ein »International Symposium on Chinese 
Western Cultural Interchange in Commemoration of the 400th Anniversary of the Arrival of 
Matteo Ricci, S. J.« (Taipei 1982) und das von Wenchao Li herausgegebene Sonderheft der Studia 
Leibnitiana (52, 2017), Leibniz and the European Encounter with China zeigen.

Aber der Ritenstreit war mit der katholischen Jesuitenmission nicht beendet. Er setzte sich in den 
deutschen protestantischen Milieus noch eine Weile fort und hatte erstaunliche Folgen, wie man 
aus Jakob Bruckers Historia critica Philosophiae in einem Kapitel »De Philosophia Sinensium«7 
ersehen kann.

Christian Wolff in Halle war zu seiner Zeit der wohl beste Kenner der chinesischen Philosophie 
in Deutschland. Als Protegé und Anhänger von Leibniz warb er mit einer Rektoratsrede vom Jahre 
1721 »Über die praktische Philosophie der Chinesen«8 ganz im Sinne von Leibniz für die China-
Studien und den Import der konfuzianischen Ethik in Europa: »Der Lebenslauf des Konfuzius wird 
[…] als eine Fundgrube der Moral- und Staatslehre anzusehen sein, mit der das, was von der grie-
chischen Philosophie auf uns gekommen ist, nicht verglichen werden kann.« Zwei Jahre später, in 
denen Wolff in zahlreichen Veröffentlichungen deswegen als »Atheist, Spinozist, Fatalist und De-
terminist« denunziert worden war9, mußte er auf Weisung des kalvinistischen brandenburgischen 
Kurfürsten und Königs in Preußen Friedrich Wilhelm I »bey Strafe des Stranges« innerhalb von 24 
Stunden das Land verlassen. Wobei er das Glück hatte, vom Landgrafen von Hessen aufgenommen 
zu werden und in Marburg einen neuen Lehrstuhl zu erhalten, bis er im Jahre 1740 von Friedrich 
d. Gr. nach Halle zurückberufen wurde.

Ähnlich erging es Wolffs Schüler Georg Bernhard Bilfinger in Tübingen. Auch er verlor als Pri-
vatdozent seine Lehrerlaubnis und Lehrstelle, weil er ein Specimen doctrinae veterum Sinarum 
(Frankfurt am Main 1724) veröffentlichte, in welcher er wie Leibniz für die chinesischen Studien 
warb, und zwar ausdrücklich »wegen des Bezugs zur chinesischen Philosophie«. Ersichtlich hatte 
Friedrich Wilhelm I wohl verstanden, daß Leibniz und Wolff mit ihrer Propaganda für die kon-
fuzianische chinesische Ethik die Axt an die Wurzeln des feudalen »Gottesgnadentums« legten. So 
war die Vertreibung Wolffs aus den preußischen Landen auch ein Signal an seine Herrscherkol-
legen. 

Nachdem Athanasius Kircher S. J. (1601-1680) von Rom aus die falsche Theorie verbreitet hatte, 
die ägyptischen Hieroglyphen seien die frühesten Vorbilder der chinesischen Schriftzeichen, und sie 
seien zusammen mit der altägyptischen Weisheit des Hermes Trismegistos über Persien und Indien 
nach China gekommen, wurde es Sache der Altphilologen, die ganze chinesische Philosophie als 
Import der vorchristlichen antiken Religionsströmungen zu interpretieren. Das machte sich Johann 
Lorenz von Mosheim (1693-1755), der führende Vertreter der protestantischen Kirchengeschichte 
und einer der Gewährsmänner für die China-Infomationen Bruckers, zu eigen. Nicht zuletzt 
diente auch das Eindringen des Buddhismus von Indien aus nach China in den nachchristlichen 
Jahrhunderten als Bestätigung dieser These. Und so konnte Joh. Heinr. Martin Ernesti in seinem 
Enzyklopädischen Handbuch einer allgemeinen Geschichte der Philosophie und ihrer Literatur nach 
zwei Seiten über die »Sinesen« und 17 Titeln zu ihren »Quellen und Hilfsmitteln« in einer angehäng-

7 Vgl. Band 4/2, 1. Aufl. Leipzig 1744, 846-906, Ergänzungen dazu in Band 6 der 2. Aufl. 1767, 978-999.
8 Christian Wolff: Oratio de Sinarum philosophiae practica. Lat.-dt. Ausgabe des Druckes von 1726. Hg. Mi-

chael Albrecht. Hamburg 1985 (= Philosophische Bibliothek, 374).
9 Vgl. Henrik Jäger: »Konfuzianismusrezeption als Wegbereitung der deutschen Aufklärung«. In: Allgemeine 

Zeitschrift für Philosophie 37 (2012), H. 2, 165-189.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


158

ten Fußnote trocken feststellen: »Man rechnet in der weiteren Bedeutung China oder Sina zu In-
dien: die Philosophie der Sinesen kommt auch mit der Indischen überein«.10

Es begann das Zeitalter der klassisch-humanistischen Altphilologie und der sprachwissenschaft-
lichen Indogermanistik. Dadurch wurde die akademische Befassung mit China an deutschen 
Universitäten für mehr als ein Jahrhundert geradezu blockiert.

Lutz Geldsetzer, Düsseldorf

Riccarda Suitner: Die philosophischen Totengespräche der Frühaufklärung. Hamburg: Meiner 
2016 (= Studien zum achtzehnten Jahrhundert, 37), 276 S.

Begründet worden ist die literarische Kleingattung der Totengespräche im 2. Jahrhundert n. Chr. 
von Lukian, aber das Verdienst, sie auf eine zuvor unbekannte Höhe des literarischen und dialekt-
schen Raffinements geführt zu haben, gebührt indes Fontenelle (vgl. 23 ff.). Sein Vorbild hat zu-
nächst in Frankreich gewirkt, z. B. auf Fénelon (28). Es war jedoch in Deutschland, dass Produktion 
und Lektüre von Totengesprächen zur »regelrechten Mode« ( 27) wurde, die u. a. zurückzuführen 
ist auf den Bienenfleiß, mit dem der Publizist David Faßmann (1683-1744) zwischen 1718 und 1739 
in seinem Journal Gespräche in dem Reiche derer Todten – sage und schreibe – 240 solcher, von ihm 
›entrevuës‹ genannter, Dialoge publizierte. Deren literarische Qualität beurteilt Riccarda Suitner 
zurückhaltend, und das Prädikat ›philosophisch‹ verdienen sie kaum, weil sie vorwiegend biogra-
phisch ausgerichtet sind (wie heute›journalistisch‹ zugespitzte Beiträge zur Ideengeschichte, etwa 
nach der Manier von Philipp Blom). 

Suitners Interesse gilt darum weniger den Dialogen Faßmanns als vielmehr ausgewählten Exem-
plaren einer besonderen Unterklasse von Totengesprächen, denen das Folgende gemeinsam ist: 
Erstens: Die meisten von ihnen sind zwischen 1729 und 1734 im Umkreis der Universitäten in Jena, 
Leipzig und Halle (Saale) anonym erschienen. Zweitens: Als ›philosophisch‹ dürfen sie deshalb 
gelten, weil die in ihnen zu Wort kommenden fingierten Personen, gewissen Philosophen nach-
gebildet sind, die nicht nur Kuriositäten aus ihrer vita zur Sprache bringen, sondern vor allem 
zeittypische philosophisch-theologische Kontroversen. Drittens: Zum Hintergrund der in ihnen 
verhandelten Themen gehört vor allem der hinhaltende Widerstand gegen die seinerzeit noch für 
›neu‹ angesehene Philosophie eines Descartes, Spinoza, Locke oder Leibniz, in pietistischen Kreisen 
sowie in der auch ›protestantische Scholastik‹ genannten Orthodoxie, dessen spektakulärster Aus-
druck die Vertreibung Christian Wolffs aus Halle war.

Die von Suitner näher behandelten Texte entstanden also in einer Situation, die durch »die stu-
dentische Redewendung ›Wenn du nach Halle gehst, wirst du als Pietist oder Atheist zurückkehren‹« 
(225) illustrierbar ist. Sie wurden alle auch schon Faßmann als Autor zugeschrieben, was Suitner 
freilich mit guten Gründen (vgl. 221 ff.) für falsch hält: Stilistische Indizien schlössen aus, dass sie 
alle denselben Verfasser hätten, und die darin angesprochenen philosophischen Themen fehlten in 
den unzweifelhaft von Faßmann stammenden Totengesprächen vollständig. In der Literatur hier 
und da erhobene Ansprüche auf eine Autorschaft Faßmanns sind danach nicht länger aufrecht-
zuhalten.

Wer die betreffenden Texte stattdessen verfasst hat, lässt sich dagegen nur in Ausnahmefällen mit 
einiger Wahrscheinlichkeit ermitteln. Ihre These, die Verfasser entstammten dem näheren Umfeld 
der jeweils jüngeren der verstorbenen Dialogpartner und seien, »in den halb-intellektuellen, studen-
tischen und subakademischen Kreisen« (42) zu suchen, hat Suitner durch umsichtige Prüfung der 
Texte selbst und ihrer intertextuellen Beziehungen teils zueinander, teils zu akademischen Zweck-

10 Lemgo 1807, 169-173.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


159

schriften der Zeit erhärtet. Unter den von ihr detaillierter untersuchten Beispielen sind Gespräche 
zwischen Nikolaus H. Gundling und Johann Franz Budde, Christian Thomasius und August 
Hermann Francke, Leibniz und Budde, Descartes und Andreas Rüdiger, Johann Friedrich Mayer 
und Johann Wilhelm Petersen sowie zwischen Christian Scriver und dem niederländischen Carte-
sianer Balthasar Bekker. Aus dem zeitlichen Rahmen der Jahre 1729-1734 fällt das erst 1745 erschie-
nene Gespräch zwischen Leibniz und Ludwig Philipp Thümming (vgl. 111-131), dessen Reiz schon 
in der Personenkonstellation besteht: Thümming († 1728) trifft im Totenreich auf Leibniz († 1716), 
dessen Ideen Thümmings Lehrer Wolff in jenes System gebracht hatte, das später zumeist als das 
der Leibniz-Wolffischen Philosophie apostrophiert werden sollte. Es nimmt nicht wunder, dass 
die postmortalen Einlassungen des in diesem Gespräch agierenden Leibniz dem Standardbild, das 
man sich von dessen Metaphysik gemacht hat, kaum entsprechen. Anonym blieben die Autoren 
wohl nicht nur, weil die erörterten Themen durchaus heikel waren, sondern auch wegen der »Rea-
lisierungs- und Verkaufsmodalitäten der ›Straßenliteratur‹« (80). Ausführlich legt Suitner die 
Schwierigkeiten dar, auf die stößt, wer über Autoren und Hersteller dieser »Wegwerfliteratur« (201) 
mehr zu erfahren sucht, als die Texte selbst verraten. Allein die Titelkupfer lassen gelegentlich 
Rückschlüsse zu.

Dankenswerterweise hat Suitner mit Querverweisen in den Fußnoten nicht gespart. Diese nen-
nen aber stets nur die Kapitelnummer und gegebenenfalls die des Paragraphen darin. Es hätte die 
Orientierung in dem Werk erleichtert, wenn die lebenden Kolumnentitel außer den Überschriften 
der Kapitel und Paragraphen auch deren Ordnungszahl enthielten. Im übrigen unterscheidet sich 
das Erscheinungsbild des Bandes positiv von dem, was manche Verlage wissenschaftlicher Literatur 
einem im print-on-demand-Verfahren zumuten. Einzelheiten an einer Arbeit zu kritisieren, die das 
Niveau und die Qualität der vorliegenden hat, wäre beckmesserisch. 

Suitners Studie, die bereits vorliegende Arbeiten zur klandestinen Literatur des 18. Jahrhunderts 
ergänzt, ist geeignet, die von vielen Philosophen noch gepflegte Vorliebe für allzu ›idealtypisch‹ 
angelegte ›Rekonstruktionen‹ philosophischer Debatten der Vergangenheit durch eine Analyse des 
tatsächlichen Debattenverhaltens zu korrigieren.

Hans-Peter Schütt, Heidelberg

Reassessing the Radical Enlightenment. Hg. Steffen Ducheyne. Abingdon, New York: Routledge 
2017, xii, 318 S.

Ohne die Arbeiten von Margaret Jacob und Jonathan Israel, die ebenfalls zu den Beiträgern zählen, 
wäre dieser Sammelband sicher nicht zustande gekommen. Auch wenn sich einzelne Autorinnen 
und Autoren zudem auf Leo Strauss, Günter Mühlpfordt und Martin Mulsow beziehen, lässt sich 
kaum bezweifeln, dass die jüngere Forschung zur radikalen Aufklärung Jacob und Israel ent-
scheidende Impulse verdankt. Wenn aber dem seit 2001 in Princeton lehrenden Israel letztlich die 
größere Aufmerksamkeit zuteil wird, so dürfte dies nicht nur dem beeindruckenden Umfang seines 
Œuvres geschuldet sein, sondern vor allem auch der eingängigen Hauptthese, die seinen Arbeiten 
zugrunde liegt: Die radikale Aufklärung artikuliere sich zum ersten Mal im Werk Spinozas, näher-
hin in dessen Religionskritik, Materialismus und Republikanismus, womit er nicht nur Denker wie 
Diderot, d’Holbach und Condorcet, sondern im Grunde schon die Moderne vorwegnehme, wäh-
rend hingegen die gemäßigte Aufklärung – Israel sieht in Locke, Voltaire und Hume, aber auch 
Kant ihre führenden Vertreter – durchgängig auf Kompromisse mit den alten Mächten bedacht 
gewesen sei und sich auf diese Weise um ihre Wirksamkeit gebracht habe.

Eine solche Positionierung fordert Widerspruch geradezu heraus, wie der vorliegende Sammel-
band denn auch eindrucksvoll zeigt. Darüber hinaus ist der Band nicht nur wegen der durchweg 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


160

hohen Qualität, sondern auch der Heterogenität der einzelnen Beiträge hervorragend geeignet, an 
den aktuellen Forschungs- und Diskussionsstand heranzuführen. Zwar verwahrt sich Israel in sei-
nem Essay, dem schon deshalb, weil er unmittelbar dem Vorwort des Herausgebers folgt, eine Art 
Einleitungsfunktion zukommt, gegen Fehldeutungen. So habe er niemals behauptet, dass die radi-
kale Aufklärung in Spinoza ihren Ursprung habe. Dieser sei selbstredend in der »allgemeinen Krise« 
des 17. Jahrhunderts zu finden, die eine Folge der Religionskriege, der Konfessionalisierung, aber 
auch des Siegeszuges der Erfahrungswissenschaften gewesen sei (37). Man wird gleichwohl fragen 
dürfen, ob nicht der Autor eine gewisse Mitverantwortung dafür trägt, dass in der Rezeption seiner 
Schriften – insbesondere der Enlightenment-Trilogie (2001-2011) – immer wieder von einer Renais-
sance der Ideengeschichte die Rede ist.

Es überrascht zumindest nicht, dass die meisten Beiträge zwar mehr oder weniger deutlich ihren 
Respekt vor der stupenden Gelehrsamkeit Israels bekunden, aber doch zugleich für eine Modifizie-
rung seiner Hauptthese plädieren. Dies trifft auch auf Jacob zu, die bei Israel den Einfluss von ihm 
als gemäßigt abqualifizierter englischer Denker unzureichend gewürdigt sieht. Wer sich etwa ein 
Bild von der Rezeption der politischen Philosophie Lockes machen wolle, sollte zur Kenntnis 
nehmen, so Jacob, dass beispielsweise die französische Übersetzung des zweiten der beiden Treatises 
of Government den zentralen Begriff mit »la république« wiedergebe (53). Das war nicht nur termi-
nologisch eine Annäherung an den Republikaner Algernon Sidney.

Gewichtig erscheint sodann auch der Einwand von Harvey Chisick, dass es nicht unproblema-
tisch sei, Materialismus und Republikanismus in einer natürlichen Allianz sehen zu wollen. Sein 
Gegenbeispiel ist ausgerechnet der von Israel hochgeschätzte Materialist d’Holbach, der gegenüber 
aufgeklärten Monarchen eine Position einnehmen konnte, die sich kaum von derjenigen Voltaires 
unterschied, des führenden Vertreters der thèse royale.

Auch die Spinoza-Lektüre Israels bleibt nicht unhinterfragt. Beth Lord analysiert dessen Macht-
begriff, der sich schwerlich mit einem modern verstandenen Egalitarismus vertrage, weil er noch 
ganz auf der tradierten Vorstellung einer scala naturae oder great chain of being beruhe. Ian Leasks 
Ausführungen zum Spinozismus John Tolands am Beispiel der Schrift Origines Judaicae bekräftigen 
allerdings eher die Auffassungen Israels. Dasselbe gilt für den Beitrag Charles Devellennes über den 
Dorfgeistlichen Jean Meslier, dessen Erinnerungen von Voltaire ediert und von diesem ganz im 
Sinne der gemäßigten Aufklärung zensiert worden sind.

Jennifer Davis verweist in ihrem Beitrag, der vor allem Catharine Macaulay und Mary Woll-
stonecraft gewidmet ist, indessen darauf, dass Spinoza Frauen von politischer Mitwirkung aus-
schließt und damit antiken Vorbehalten folgt. Wiep van Bunge liefert schließlich eine lesenswerte 
historische Skizze über den Niedergang des Spinozismus, der nicht nur auf die lokalen politischen 
wie konfessionellen Verhältnisse in der Republik der Vereinigten Niederlande zurückgeführt wer-
den darf, sondern auch auf den Siegeszug der Physikotheologie, die erheblich vom Prestige der 
Newtonschen Physik zehrte und erst durch Darwin obsolet werden sollte.

Eric Palmer macht auf die unzureichend gewürdigte christliche Aufklärung in Frankreich aufmerk-
sam, die unter anderem in Journalen ihre Verbreitung fand, die gelehrten Abbés eine Plattform boten. 
Falk Wunderlich untersucht den gemäßigten Materialismus der Göttinger Universitätslehrer Chris-
toph Meiners und Michael Hißmann, die erstaunlicherweise kaum Repression zu befürchten hatten, 
da – anders als an den protestantischen Universitäten des Nordens – die Göttinger Philosophen nicht 
der Zensur durch ihre theologischen Kollegen unterlagen. Ansonsten vertrug sich ihr Materialismus 
mit moderaten, teilweise sogar anti-aufklärerischen Positionen. Ultán Gillen gelingt schließlich eine 
Beschreibung des irischen Revolutionärs Wolf Tone als eines Aufklärers, der sich mit Hilfe eines radi-
kalen Naturrechts französischer Provenienz gegen das koloniale Regime der Briten in Stellung brachte.

Der Facettenreichtum der hier versammelten Beiträge lässt sich freilich kaum zureichend wieder-
geben. In jedem Fall bezeugt er das ungeheure Anregungspotential, über das Israels Gesamtwerk 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


161

nach wie vor verfügt. So ist es ihm gelungen, mit seinen prononcierten Thesen die Diskussion zu 
beleben – trotz oder auch gerade wegen ihrer Einseitigkeit. Deshalb würde eine Relektüre der Tri-
logie vermutlich auch seine im Einleitungsessay vorgebrachten nachträglichen ›Korrekturen‹ nicht 
unbedingt plausibel erscheinen lassen. Ganz eindeutig plädiert Israel dort an zentraler Stelle – gegen 
François Furet – für die Ideen- und gegen die Sozialgeschichte als bevorzugte Methode der Revolu-
tionsgeschichtsschreibung. Für ihn gilt, wie es an anderer Stelle noch prägnanter heißt: »la philo-
sophie was the primary cause of the Revolution«.1 Den Zeitgenossen sei das ohnehin stets klar ge-
wesen. Die Revolution aber – daran erlaubt er sich keinen Zweifel – habe der Moderne erst zum 
Durchbruch verholfen.

Zu Recht hat bereits Daniel Fulda in dieser Zeitschrift die extreme Fokussierung auf Spinoza 
bemängelt (»Gab es ›die‹ Aufklärung?«. In: DAJ 37.1, 2013, 11-25). Dabei geht es in dieser Kontro-
verse nicht nur um die Rezeptions- und Wirkungsgeschichte Spinozas, sondern auch um grund-
legende Fragen der Deutung, etwa um das Naturzustandskonzept und den Erastianismus des Phi-
losophen, die eine Abhängigkeit von Hobbes erkennen lassen, die von Israel indessen bestritten 
wird. In der Verteidigung der Moderne und ihrer aufklärerischen Wurzeln sind sich gleichwohl alle 
Beiträgerinnen und Beiträger einig.

So weist Winfried Schröder gegen Ende des Bandes bestimmte ›antimodernistische‹ Lesarten des 
Marquis de Sade zurück, wie sie sich etwa bei dem Neo-Aristoteliker Charles Taylor finden, der 
meint, dass der Sensualismus der Aufklärung verheerende Konsequenzen für die moderne Ethik 
gehabt habe. Der Beitrag zeichnet sich nicht nur durch eine hohe argumentative Stringenz aus. Er 
deckt sich durchaus auch mit den Auffassungen Israels. Allerdings erscheint die Art und Weise, in 
der Israel meint, den Materialismus gegen den Vorwurf des Immoralismus verteidigen zu müssen, 
seltsam tendenziös. So möchte er nicht nur La Mettrie der gemäßigten Aufklärung zuschlagen, was 
ihm ja ohne weiteres zugestanden werden mag. Er kann sich auch nirgends dazu entschließen, Di-
derots Roman Le Neveu de Rameau einer gründlichen Analyse zu unterziehen. Der amerikanische 
Literaturkritiker Lionel Trilling nannte ihn einst »modern literature’s original sin«. Der Roman ist 
wohl zugleich dasjenige Werk Diderots, das vielleicht am stärksten über das 18. Jahrhundert hinaus-
weist. Der Verdacht, dass hier ein reduktionistisches Verständnis der Moderne artikuliert wird, 
bleibt in dem vorliegenden Sammelband allerdings unausgesprochen. Ließe er sich erhärten, 
könnte sich daraus der gravierendste Einwand gegen Israels Sicht auf die radikale Aufklärung erge-
ben.

Michael Szczekalla, Aachen und Greifswald

Patrick Stoffel : Die Alpen. Wo die Natur zur Vernunft kam, Göttingen: Wallstein 2018 (= Das 
achtzehnte Jahrhundert. Supplementa, 22), 327 S., 6 Abb. 

Am 23. August 1703 überquerte der Zürcher Stadtarzt und Naturforscher Johann Jakob Scheuchzer 
auf einer dreiwöchigen Alpenreise, vom Engadin kommend, den Julierpass. Auf der Passhöhe öff-
nete er wie üblich das Barometer, um eine Höhenbestimmung vorzunehmen. Sein technisches In-
teresse richtete sich auf ein Alpgebäude, wo das Stossbutterfass mit einem ungewöhnlichen Hebel 
ausgerüstet war, was eine besonders effektive Arbeit ermöglichte. Links und rechts der Landstrasse 
sah Scheuchzer ferner zwei römische Säulen. Obwohl keine Inschriften auszumachen waren, 
wusste der Gelehrte, dass frühere Autoren davon geschrieben hatten, und hielt sich eine Weile mit 
einer möglichen Interpretation auf. Schliesslich wollte noch ein kleiner, ins Engadin entwässernder 

1 Jonathan I. Israel: Democratic Enlightenment, Philosophy, Revolution, and Human Rights 1750-1790. Oxford 
2011, 17.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


162

See genannt sein. »Diesen See mit den Säulen, und gantzer auf dem Julier habender Aussicht, habe 
ich mit Fleiß in Tab. III. vorstellen wollen«, schrieb er 1706 in seiner Wochenschrift. Die wirklich-
keitsgetreue Tafel verfolge auch den Zweck, die Abbildung in einer bekannten Chronik des 
16.  Jahrhunderts zu korrigieren. 

Zwei Jahre später veröffentlichte Scheuchzer die gleiche Alpenreise in London in einer viel be-
achteten, von Newton geförderten lateinischen Ausgabe. Die Kupferstiche oder Radierungen 
wurden nach Zürcher Vorlagen vor Ort angefertigt. Der englische Künstler wählte einen viel enge-
ren Ausschnitt als bei der ersten Version. Die beiden Säulen standen jetzt ganz im Vordergrund und 
gaben dem Bild einen starken Rahmen. Patrick Stoffel beginnt sein grosses Panorama der Alpen-
literatur mit dieser Londoner Version. Nach seiner Meinung inszenierte sie die römischen Über-
bleibsel am Julier als Säulen des Herakles, der in der Antike von vielen als erster Alpenbezwinger 
mit einem Heer betrachtet wurde. Die Bildkomposition orientiere sich aber offensichtlich am be-
rühmten Frontispiz zu Francis Bacons Instauratio Magna von 1620, das den Aufbruch in eine neue, 
offene Welt des Wissens ins Bild setzte (14-23). Vor dem theoretischen Hintergrund der Metapho-
rologie könne man sagen, dass die abgebildeten Julierpass-Säulen auf vier absolute Metaphern, so-
genannten Titelmetaphern, zurückgriffen, nämlich auf: Weg, Grenze, Reise und Berg (51, 57). 

Stoffels Studie will die Wechselwirkung zwischen der Gebirgsnatur der Alpen und der mensch-
lichen Existenz mit ihrem Streben nach Moral und Gesittung ausloten. Sie setzt mit dem Zürcher 
Naturforscher ein, weil dieser massgeblich an einer Neuinterpretation der Alpen beteiligt war. An-
statt ein in der Sintflut entstandenes Mahnmal des Sündenfalls, bildeten die Alpen jetzt einen pri-
vilegierten Ort des aufgeklärten Europa: »Wo vordem eine ohne Sinn und Verstand durcheinander-
geworfene Ansammlung von Gestein von der Irrationalität der Welt nach dem Sündenfall Zeugnis 
ablegte, war fortan nichts mehr überflüssig, alles diente einem höheren Zweck und besaß einen klar 
umrissenen Nutzen. Derart zur Vernunft gekommen, avancierte die alpine Natur zum Experimen-
tiergrund der Aufklärung und bevorzugten Ort der Reflexion eines neuen, modernen Menschen-
bildes und der neu zu bestimmenden Stellung dieses Menschen in der Natur.« (13)

Um diesen Wandel nachzuzeichnen, thematisiert Stoffel in neun chronologisch arrangierten 
Kapiteln und einem Resümee folgende Autoren und Perioden: Johann Jakob Scheuchzer (1681-
1708), Giambattista Vico (1725-1744), Albrecht von Haller (1732), Jean-Jacques Rousseau (1761), die 
Französische Revolution (1789-1795), Friedrich Schiller (1804), Mary Shelley (1818), den deutschen 
Alpinismus und Bergfilm (1924-1949) und Roy Oppenheim (1974). Eingerahmt wird das Panorama 
von Arnold Zweig, der mit seiner Dialektik der Alpen von 1939 den Gebirgszug als letzte Trutzburg 
demokratischer Freiheiten betrachtete, während das NS-Regime in den Alpen gleichzeitig den Sitz 
der deutschen Volksseele und eine Zuchtanstalt für seine Eliten sah (11, 290). Neben diesen das 
Buch strukturierenden Hauptpersonen und -stoffen werden aber zahlreiche andere Autoren er-
wähnt. Das Scheuchzer-Kapitel greift bis in die antike Frühzeit von Textüberlieferung zurück und 
befasst sich auch intensiv mit der englischen Physikotheologie. Im Vico-Kapitel werden weitere 
Engländer, dann auch Franzosen und Spanier angeführt, und so weiter. Insgesamt kommen gut 150 
Autoren zu Wort, häufig unterlegt mit Originaltexten. Wir stehen also nicht zuletzt vor einer 
enormen Fleissarbeit. Es handelt sich um die Buchversion einer Dissertation, die im Rahmen des 
Trinationalen Graduiertenkollegs zu »Gründungsmythen Europas in Literatur, Kunst und Musik« 
2009-2015 an den Universitäten Bonn, Paris IV Sorbonne und Florenz entstand.

So beeindruckend und nützlich dieser kolossale Gang durch die Alpenliteratur ist, in einigen 
Punkten stehe ich ihm skeptisch gegenüber. Der Autor liefert erstens keine methodische Begrün-
dung seiner Textauswahl. Man hätte auch andere Autoren einschliessen können, etwa die grossen 
Klassiker der vorletzen Jahrhundertwende John Grand-Carteret und William Augustus Brevoort 
Coolidge. Wenn man sich mit der Triade Haller-Rousseau-Schiller so eng an den überlieferten 
Kanon der alpinen high texts hält, nimmt sich das Vico-Kapitel eigenartig aus. Die Scienza nuova 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


163

des napolitanischen Gelehrten handelt nicht von den Alpen, sondern allgemein von den Bergen 
(›monti‹), und es ist nicht unproblematisch, seine philosphische Bergwelt als »Die alpine Wohn- 
und Erziehungstätte des Menschen« und »Die alpinen Strukturen der modernen Gesellschaft« 
auszugeben (74, 84). Zweitens: Einige Autoren und Texte sind auf erhellende, differentierte Weise 
dargestellt, bei anderen habe ich mich über die Gewichtung und die Lektüre gewundert. Braucht 
Rousseaus Julie ou la nouvelle Héloïse, behandelt auf knapp vierzehn Seiten (158-171), wirklich ein 
Präludium von über zwanzig Seiten, in welchem berühmte Schriften von Rousseau zur Sprache 
kommen, die nicht speziell auf die Alpen bezogen sind? Ob diesem weit ausholenden Textverlauf 
kann das Hauptthema mitunter abhanden kommen. Und soll man das Diktum von Fernand 
Braudel, die Berge des Mittelmeerraums seien eine »fabrique d’hommes« (zit. 286) wirklich mit 
Vicos montaner Geschichtsphilosophie parallelisieren, welche von den Effekten der Sintflut auf die 
Menschheit handelt? Zur Braudelschen Formulierung gibt es eine umfangreiche Forschungslitera-
tur, die sie mit der frühneuzeitlichen Berg-Tal-Migration verbindet.

Allgemein sind die Alpen für Stoffel ein »Phänomen von erschlagender sinnlich-materieller 
Präsenz« und ein bevorzugter Schauplatz der europäischen Moderne (59). Damit spricht er be-
stimmt für viele und trifft einen wichtigen Punkt. Doch ich bin nicht sicher, ob damit alles gesagt 
ist. Stoffel behandelt das Gebirge vor allem als ›locus philosophicus‹ und befasst sich nicht systema-
tisch mit Stimmen, die nicht in dieses Bild passen. So wie es am Vorabend des Zweiten Weltkriegs 
bei Arnold Zweig und den Nationalsozialisten gegenläufige Alpenbilder gab, stösst man schon 
früher auf vielstimmige Chöre. Scheuchzers Sakralisierung der Alpen wurde von der mächtigen 
Zürcher Geistlichkeit angefeindet und in die heidnische Ecke gestellt. Als die Französische Revolu-
tion ihre ›montagnes sacrées‹ errichtete, um sich mit der Natur zu versöhnen und die künstliche und 
korrupte Monarchie zu bekämpfen, montierte man in Habsburgisch Österreich die ersten grossen 
Gipfelkreuze auf die Alpen. Gleichzeitig begannen die europäischen Monarchien die republikanisch 
aufgeklärte Alpenbastion von Wilhelm Tell zu stürmen und für ihre tradionsverhaftete Herrschaft 
in Anspruch zu nehmen. Last not least könnte man auch fragen, ob die Alpenbevölkerung selbst (um 
1800 schon fast sechs Millionen Personen) sich als ›modern‹ oder ›traditionell‹ empfand und was sie 
von den verschiedenen von aussen herangetragenen Interpretationen hielt.

Jon Mathieu, Burgdorf

Netzwerke gelehrter Mönche. St. Emmeram im Zeitalter der Aufklärung. Hg. Bernhard Löffler, 
Maria Rottler. München: Beck 2015 (= Zeitschrift für bayerische Landesgeschichte, 44), 399 S., 
2 Abb.

»Dieser sonst in jedem Betracht verehrungswürdige Mann ist ein neuer Beweis, daß auch der auf-
geklärteste Mönch sich nie ganz von seinen Mönchsgrillen losreissen kann«1, so porträtiert Johann 
Pezzl in seiner berühmten Reise durch den Baierischen Kreis von 1784 Fürstabt Frobenius Forster von 
St. Emmeram mit spitzer Feder. Den Geruch von Aberglauben und Unvernunft roch Pezzl in den 
Klostergängen St. Emmerams immer noch. Eine 2012 in Regensburg veranstaltete Tagung unter der 
Leitung von Maria Rottler und Bernhard Löffler nahm 250 Jahre nach der Wahl eben jenes Frobe-
nius Forsters zum Fürstabt das gelehrte Netzwerk der späten Blütezeit St. Emmerams in den Blick, 
um eine differenziertere Würdigung vorzulegen. Reiseberichten und der Korrespondenz gelehrter 
Mönche wird dabei ebenso Aufmerksamkeit zuteil wie dem Bibliothekswesen und den klösterlichen 
Naturalienkabinetten. Insbesondere zum Verhältnis von gelehrter, auch naturwissenschaftlicher 

1 Johann Pezzl: Reise durch den Baierischen Kreis. Salzburg u. Leipzig [d. i. Zürich] 1784, 47 f.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


164

Tätigkeit und mönchischem Leben in den Jahrzehnten vor der Säkularisation wirft der Tagungs-
band produktiv Fragen auf. 

Alois Schmids Überblicksbeitrag stellt die führende Rolle der Benediktiner und Prämonstraten-
ser als Träger der Klosteraufklärung heraus. Der auf dem Gebiet der Luftfahrt experimientierende 
P. Ulrich Schiegg in der schwäbischen Reichsabtei Ottobeuren oder der eine nachhaltige Forstwirt-
schaft fordernde P. Candid Huber von Niederaltaich zeigten exemplarisch, dass eine auf Praxis be-
zogene Aufklärung in den Klöstern Oberdeutschlands Fuß fasste. Zweifellos stellte jedoch die Bil-
dungstätigkeit im Schulunterricht das wichtigste Aktionsfeld klösterlicher Aufklärung dar, das eine 
Möglichkeit bot, Standesgrenzen zu überwinden. Schmid hebt hervor, wie die katholische Auf-
klärung sich nicht als Gegenpol zu Kirche und Religion verstand. Anhänger der Französischen 
Revolution seien unter den Mönchen eben nicht nachweisbar; Klosteraustritte und Konversionen 
hingegen könnten als Folgen einer Klosteraufklärung gedeutet werden. Mit einem Fokus auf die 
deutschsprachige Geschichtsschreibung St. Emmerams im 18. Jahrhundert rekonstruiert Stefan 
Benz das Verhältnis der Klosterhistoriographie zur (Früh-)Aufklärung. Edward T. Halls ethnologi-
scher Ansatz, an Personen und Objekte gebundene high context culture einer low context culture ge-
genüberzustellen (die Informationen schriftlich kodiert), soll als Bezugsrahmen dienen, den Wandel 
im Adressatenbezug zu verdeutlichen. Konfessionelle Polemik und Förderung von Geschichtswis-
senschaft stehen dabei nicht im Widerspruch. Dem einwöchigen Besuch der beiden Melker Bene-
diktiner Bernhard und Hieronymus Pez in St. Emmeram 1717 auf ihrer Bibliotheksreise durch die 
Klöster Bayerns und Schwabens würdigt Thomas Stockinger, um einen detaillierten wissenschafts-
geschichtlichen Einblick in die Arbeitsweise der Brüder zu geben (Notatsystem, Korrespondenzen 
auf der Basis von Verzeichnissen z. B.). Sowohl für das von Bernhard Pez betriebene bio-bibliogra-
phische Lexikon Bibliotheca Benedictina generalis als auch für das von Hieronymus Pez ins Auge 
gefasste Geschichtswerk Scriptores rerum Austriacarum wollten die beiden die Bibliothek auswerten. 
Am Beispiel Alberts von Oberaltaich macht Stockinger deutlich, wie sich die Brüder Pez in einer 
langen Reihe kontinuierlicher klösterlicher Gelehrsamkeit sahen. Die Korrespondenzen zwischen 
den Klöstern Melk und St. Emmeram analysiert Irene Rabl. Wieder sind es die Brüder Pez und 
natürlich Frobenius Forster, die für die ›Netzwerkanalyse‹ von besonderem Interesse sind, aber auch 
Oliver Legipont und der Melker Bibliothekar Martin Kropff. Die ausdauernde Suche des publika-
tionsfreudigen Stephan Alexander Würdtwein nach einem festen Verleger kann Franz Stephan 
Pelgen im Kontext seines von der DFG geförderten Projekts zu Würdtwein anhand der Korrespon-
denzen mit St. Emmeram aufzeigen. Pelgen kann das nicht uneigennützige Interesse Würdtweins 
an dem Austausch mit St. Emmeram verdeutlichen: Denn er glaubte, die fürstbischöfliche Drucke-
rei sei an St. Emmeram angebunden und könne auch seine Werke verlegen. Jedoch wurde Würdt-
wein in diesen Hoffnungen enttäuscht. Die bedeutende Rolle benediktinischer Mitglieder in der 
Olmützer Societas eruditorum incognitorum in terris Austriacis streicht Antonín Kostlán hervor: 
Neben den Emmeramer Gelehrten Johann Baptist Kraus und Franz Ignatius Rothfischer sind hier 
natürlich in erster Linie Anselm Desing, Oliver Legipont und Magnoald Ziegelbauer zu nennen. 
Kostlán zeigt auf, wie insbesondere Ziegelbauers Werk Scriptorum rerum Bohemicarum Bibliotheca 
als wichtiger Impuls diente, vom Benediktinerhistoriker Josef Bonaventura Piter weiter aufgenom-
men wurde und so als Quellenwerk zur böhmischen Geschichte für die nationale Wiedergeburt der 
Tschechen im 19. Jahrhundert eine bedeutende Rolle spielte. Ferner sollte die geplante Adelsakade-
mie im benediktinischen Kloster Břevnov gezielt das jesuitische Bildungsmonopol infrage stellen. 
Vor einer Überbewertung der Universitäten Ingolstadt und Salzburg für das gelehrte Netzwerk 
St.  Emmerams warnt der Beitrag P. Stephan Haerings OSB. Für die Reichsabtei St. Emmeram 
stellten beide Universitäten nur in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts »ernstzunehmende Ele-
mente des gelehrten Netzwerks« (242) dar. Den nach wie vor wenig erforschten Beständen benedik-
tinischer Naturalienkabinette geht Georg Schrott am Beispiel St. Emmerams nach. Angesichts so 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


165

bedeutender Förderer wie Frobenius Forster, Cölestin Steiglehner und Placidus Heinrich ver-
wundert es, dass »nicht mit allzuviel Herzblut« (276) in das über den gängigen Handel aufgebaute 
Kabinett floss. Es erfüllte repräsentative Zwecke und wies Züge einer Kunst- und Wunderkammer 
auf. Schott sieht das naturkundliche Interesse nicht mit dem mönchischen Leben verschränkt. Die 
Reisebeschreibungen des Niedernburger Spirituals P. Laurenz Doberschitz in den 1770er Jahren 
wertet P. Amand Kraml OSB aus. Der wenig wundergläubige Doberschitz besuchte zahlreiche 
Klöster (u. a. Fürstenzell, Oberaltaich, Metten) und blickte mit großer Skepsis auf die Ursprünge 
der Deggendorfer Gnad. Seine Berichte über die Naturaliensammlungen der Klöster heben die auf 
Wirkung, auf »Gemütsergötzung« zielende Auswahl der Exponate hervor. Kraml weist abschließend 
auf die großen Schwierigkeiten hin, die aufgelösten Klostersammlungen rekonstruieren zu können. 
Einer kurzen Würdigung des im Bischöflichen Zentralarchiv Regensburgs aufgefundenen Catalogus 
Bibliothecae abbatialis S. Emmerami von Mitte der 1780er Jahre durch Maria Rottler folgt Manfred 
Knedliks Beitrag über die Trauerrede des Prüfeninger Abtes Rupert Kornmann auf Fro benius 
Forster. Quellenkritische Philologie und commercium litterarum im reichhaltigen Brief austausch, 
enzyklopädische Bibliothekskonzeption und Förderung der experimentellen Naturlehre führt 
Knedlik letztlich als Grundlagen aufgeklärter Gottesgelehrsamkeit an. Unter Rückgriff auf seine 
zahlreichen Studien nennt Ulrich L. Lehner die vielschichtigen Gründe, weshalb die Benediktiner 
als der Orden schlechthin gelten, der die Aufklärung in Bayern maßgeblich befördert hat. Immer 
noch werde über die Vernetzung ins Ausland und die Verbreitung benediktinischer Schriften im 
protestantischen Deutschland wenig geforscht, moniert Lehner, und kommt in seinem grundsätz-
lichen Beitrag zum Ende auf die benediktinischen Propagatoren von Toleranz und Ökumene zu 
sprechen. 

Abschließend referiert Maria Rottler ihre positiven Erfahrungen mit dem Blog »Frobenius 
Forster«, der die Tagung vorbereitend online begleitete, sowie dem 2012 eingerichteten interdiszi-
plinären Gemeinschaftsblog »Ordensgeschichte«. Insbesondere die hierdurch in den sozialen 
Netzwerken gesteigerte öffentliche Aufmerksamkeit und die Intensivierung des wissenschaftlichen 
Austausches können als Gewinn für die Forschungsprojekte verbucht werden. Ein hilfreiches Per-
sonen- und Ortsregister ergänzt den Tagungsband.

Franz Fromholzer, Queen Mary University of London

Peter Friedemann: Die Politische Philosophie des Gabriel Bonnot de Mably (1709-1785). Eine Studie 
zur Geschichte des republikanischen und des sozialen Freiheitsbegriffs. Berlin, Münster: Lit-Verlag 2014 
(= Politische Theorie und Kultur, 4) 360 S. 

In Frankreich gehört der Philosoph und Historiker Gabriel Bonnot de Mably (1709-1785) mit 
Montesquieu, Voltaire, Diderot und Rousseau mittlerweile zu den bekannten Aufklärern, die das 
18. Jahrhundert geprägt haben. Der französische Historiker Jules Isaac (1877-1963) betrachtete ihn 
sogar als den ausschlaggebenden Philosoph der Französischen Revolution, denn seine politischen 
Gedanken gelten als weitblickend und bis heute inspirierend. Mit dieser Studie öffnen sich Mably 
und dessen politische Philosophie auch dem deutschen Publikum. Der Historiker und Politikwis-
senschaftler Peter Friedemann gehört – wie die französischen Historiker/innen Florence Gauthier 
und Marc Belissa – zu den Spezialisten Mablys. Zusammen mit dem Aufklärungshistoriker Hans 
Erich Bödeker hat Peter Friedemann schon dessen politischen Texte (1751-1783) 2000 übersetzt (und 
2008 auf französisch herausgegeben). Im vorliegenden Buch fasst er seine bisherigen umfangreichen 
Forschungsergebnisse über den Vordenker der Französischen Revolution zusammen und setzt sich 
zum Ziel, seine Erträge für eine an die heutigen Herausforderungen unserer modernen Industrie-
gesellschaften angepasste Reflektion über den Begriff der ›Republik‹ fruchtbar zu machen. Friede-

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


166

mann vertritt die These, dass Mablys politisches Denken so lebendig und so aktuell sei, dass es zu 
den politischen Debatten unserer Zeit einen Beitrag leisten könnte, denn seine Konzeption von 
»Moral und Politik« und »Tugend und Politik« bieten »hinreichend Gelegenheit politisch histo-
risierende und gegenwartsbezogene Perspektiven zu verbinden« (8). 

Mit dieser Reflektion über die Aktualität von Mablys Ideen beginnt das Buch. Darauf folgt eine 
ausführliche Analyse des Forschungsstandes zur politischen Philosophie der Aufklärung allgemein, 
dann eine Reflektion über die methodischen Probleme der Mably-Forschung zwischen historischer 
Kontextualisierung und späteren Interpretationen seiner politischen Theorien und schließlich ein 
Überblick über den aktuellen Forschungsstand zu Mably. Insgesamt wird auf beträchtliche For-
schungsdefizite hingewiesen, unter anderen im Hinblick auf die Frage der aktiven, partizipatori-
schen Bürgerschaft als Voraussetzung für Gemeinwohl und soziales Frieden (42). Um die Rolle der 
Werte und Überzeugungen der Bürger zu unterstreichen, wird den Begriff des »Bürgerhumanismus« 
verwendet, mit dem zugleich auch die Realisierung einer Zivilgesellschaft als Ziel impliziert wird. 
Je nach dem aus welcher Perspektive Mablys Argumentationsmuster betrachtet werden, könne er 
entweder als konservativ und reaktionär oder als Vorbereiter des frühen Sozialismus oder sogar als 
Förderer autoritärer Machtsysteme des 19. und 20. Jahrhunderts interpretiert werden (44-46). 
Friedemann wählt einen anderen Blickwinkel und entscheidet sich, Mably als visionär, modern und 
noch immer aktuellen Vordenker u. a. des Sozialismus zu betrachten, der die schwerwiegenden 
politischen Fragen unserer heutigen Gesellschaften schon vorgeahnt habe.

In einem ersten Kapitel wird kurz auf Mablys Biographie eingegangen. Dabei ist interessant 
hervorzuheben, dass er ein der Bruder Condillacs war und Rousseau als Präzeptor 1740 engagieren 
konnte, der wiederum auf seine Erfahrung in der Familie Bonnot de Mably in seinem Roman 
Émile und in den Confessions hinwies. Außerdem weisen Mablys Ehe und seine Laufbahn durch 
mehrere Ämter typische Merkmale des sozialen Aufstiegs in den Amtsadel auf. War Mably aber ein 
›Aristokrat‹ oder im Gegenteil ein überzeugter Republikaner? Darüber gehen die Meinungen aus-
einander. Friedemann setzt sich dabei zum Ziel, ein »differenzierteres Bild seiner Vorstellungen, 
seiner Botschaft, eines womöglich zeitlosen Kernanliegens« zu gewinnen (57). Dabei legt der Ver-
fasser viel Wert auf Mablys soziale Mobilität, über die damaligen Kommunikationsnetze wie z. B. 
den Salons und die Kontakte, die ihm dort zur Verfügung standen, sowie auf die materiellen Ver-
hältnisse, die zu seinem sozialen Erfolg auch einen wichtigen Beitrag geleistet haben (62-71).

Das nächste Kapitel behandelt den Entstehungsprozess seiner Schriften und sucht dabei »nach 
republikanischen und sozialen Legitimationskriterien politischer Herrschaft« (73). Friedemanns 
Kenntnisse des gesamten Werkes Mablys und seiner Korrespondenz leiten ihn zu der Schlussfolge-
rung, dass es Mably wie viele anderen Aufklärern darum ging, »die Krise des absolutistischen Sys-
tems vor Augen, Legitimationskriterien politischer Herrschaft zu erkunden, die zu einer Ordnung 
führen könnten, die nachhaltig Stabilität und Sicherheit« verleihen würden (75). Dabei analysiert 
Friedemann Mablys Schriften nicht chronologisch, sondern dem Entstehungsprozess seiner Gedan-
ken folgend: Von einer ›repraesentatio in toto‹ ausgehend bewegte sich Mably allmählich zu einer 
›repraesentatio nationale‹. Dabei interessierte er sich für europäische Außenpolitik und vor allem 
für die Probleme der polnischen Verfassung, kritisierte deren kriegerische Orientierung und die 
daraus entstandene kommerzielle Zivilisation, dabei griff er die physiokratische Schule an; er plä-
dierte für gemischte Staatsformen, für die Gewaltentrennung und weitere institutionelle Grund-
lagen der Verfassung, die er später in den 1760er Jahren aus historischer Perspektive zu legitimieren 
versuchte. Als zusätzliche Schranken der Macht erklärte Mably 1763 die Menschenrechte. Gleichheit 
und soziale Gerechtigkeit betrachtete er als Grundlage der Verfassung. Dabei stellte er sich stets die 
Frage, wie die Sicherheit einer Gesellschaft nachhaltig garantiert werden könnte; seine Antwort 
lautete: durch das Soziale (112). Eine Demokratie müsse, um stabil zu sein, auf der Koexistenz 
zwischen republikanischer und sozialer Freiheit beruhen. Damit rückte ein spezifisches, durch seine 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


167

Vollkommenheit charakterisiertes Menschenbild in Vordergrund, auf dem sein Ideal einer Staats- 
und Regierungsform gründete. Als Zeitgenosse der Unabhängigkeitserklärung der Vereinigten 
Staaten von Amerika interessierte sich Mably sehr für die Gestaltung der dortigen Verfassungsstruk-
turen. Wie Raynal und Diderot projizierte Mably auf Amerika, das Land mit ganz neuen und 
praktikablen Freiheitsvorstellungen, Idealbilder neuer freiheitlicher Verfassungskonzepte. 

In einem weiteren Kapitel »Formale Textanalyse und ihre Grenzen« geht es Friedemann darum, 
durch eine quantitative Analyse der von 1740 bis 1788 erschienenen Werke Mablys die unterschied-
lichen Entwicklungsstufen seines Argumentationsmusters herauszufinden. Konkret wurde dafür 
ausgewählte Begriffe innerhalb der 15-bändigen Gesamtausgabe von 1794/95 numerisch erfasst, um 
daraus semantische Bedeutungsverschiebungen herauszuarbeiten. Die Methode klingt zwar inter-
essant, ergibt schließlich aber wenig Ertrag (133). Dabei wird vor allem bestätigt, dass Mably sich 
überwiegend für verfassungspolitische Fragen interessierte, aber sein Gesellschaftskonzept blieb zu 
abstrakt (135). 

Im nächsten Kapitel stehen die Kriterien der Legitimität politischer Herrschaft aus historischer 
und ideengeschichtlicher Perspektive im Vordergrund. Hier wird Mablys Geschichtsverständnis, 
das sich an übergeordneten Prinzipien in der longue durée, wie z. B. dem Naturrecht in seinen 
zahlreichen Entwicklungsstufen, orientierte. Zugleich fällt auf, dass Mablys Blick immer auf die 
realpolitischen Veränderungen im Europa seiner Zeit gerichtet war. Interessant dabei ist, dass er sich 
von den Vertretern und Befürwortern der absoluten Monarchie absetzte, ohne sich aber mit der 
Krone zu streiten (140). Wie zahlreiche Aufklärer, die sich zu seiner Zeit mit politischen Philosophie 
beschäftigten, war Mably auf der Suche nach neuen verbindlichen Wertemustern u. a. des Völker-
rechts. Deshalb beschäftigte er sich mit Freiheits- und Unabhängigkeitsbewegungen von der Antike 
bis in seine Zeit. Im Mittelpunkt seiner Überlegungen stand das Problem der Sicherheit einer 
Verfassung und ihrer Wertorientierung. Daher spielen in seiner Reflektion über die Volkssouverä-
nität als Legitimationsgrundlage des Staates die individuellen, ethischen, vor allem rationalen und 
konstitutiven Bindungsnormen eine wesentliche Rolle. Deshalb suchte er stets nach Lösungen, 
damit Sicherheit, Stabilität und soziale Frieden auf Dauer gewährleistet werden könnten (157). Um 
die Position Mablys im historischen Kontext besser anzuordnen, weist Friedemann auch auf die 
Staatsräson Machiavellis, auf den Leviathan Hobbes, auf die Verfassungstheorie Lockes und auf das 
Gleichheitspostulat Rousseaus hin. Auch für Mably steht Gleichheit in erster Linie, um aus den 
(noch) Untertanen (neue) aktive politische, von ihren natürlichen Rechten und ihrer Verantwor-
tung für das Gemeinwohl bewusste Bürger (citoyens) zu machen (176).

Im folgenden, politikwissenschaftlich orientierten Kapitel stellt Friedemann die Frage, »welche 
Beiträge Mablys zum Verfassungsstaat der Neuzeit rezipiert werden könnten bzw. sollten« (179). 
Hier wird ausführlich gezeigt, weshalb Mably zu den wichtigsten Vertretern der »demokratischen« 
Strömungen des 18. Jahrhunderts gehörte, und weshalb er einen herausragenden Ruf als Spezialist 
für das Völkerrecht genoss (232). 

Stets ist Friedemann bemüht zu zeigen, welche zukunftweisenden Perspektiven Mablys Ar-
gumentationsmuster bis heute noch anbieten; dies bildet auch das Thema des letzten Kapitels 
(235-268). Friedemann wiederholt hier zunächst, dass das Ziel seiner Studie sei, eine erweiterte ge-
genwartsbezogene Mably-Debatte anzuregen (235). Dafür unterscheidet er zwischen sechs Gesichts-
punkten, unter denen Mablys politische Philosophie zukunftsweisende Aspekte vorzeigen: Erstens 
solle der historiographische Stellenwert der Argumentationsmuster Mablys und seine Kritik der 
»kommerziellen Gesellschaft« berücksichtigt werden. Zweitens geht es um Mablys Gleichheitspos-
tulat und seine Warnung vor der »Maßlosigkeit des Kapitalismus« und drittens um die daraus 
entstandene Funktion des erweiterten historischen Horizonts mit Blick auf die Menschenrechte. 
Viertens geht es um Mablys »ethischen« oder »sozialpolitischen Republikanismus«, der dazu ten-
dieren sollte, den sozialen Frieden in globaler Perspektive zur Zielsetzung zukünftiger politischer 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


168

Strategien zu machen. Fünftens soll uns Mably als ein Vordenker der Französischen Revolution in 
Erinnerung bleiben, dessen Modernität bis heute nicht an Aktualität verloren hat. Er habe stets die 
Monarchie und den Merkantilismus als dominierende europäische Herrschafts- und Wirtschafts-
systeme kritisiert. Dies erfolgte aus verfassungsrechtlichen Überlegungen, aber nicht nur. Er wolle 
vor allem einen radikalen Bruch mit den traditionellen Werten vermeiden, und die Bürger der 
Zukunft von ihren naturrechtlichen Rechten und Pflichten bewusstmachen, um Stabilität und 
Frieden zu garantieren (S. 253). Sechstens lassen seine innovativen Äußerungen zur »Gemeingüter-
lehre« deutliche Verbindungslinien zum vormarxistischen »Frühsozialismus« erkennen (259). 

Auch wenn der/die Leser/in Schwierigkeiten mit Friedemanns Stil haben kann, indem das Buch sich 
eher an ein Fachpublikum richtet, gelingt es Friedemann jedoch, Mably seinen wohlverdienten Platz 
an der Seite viel bekannterer Aufklärer seiner Zeit zurückzugeben und uns von der Modernität seines 
Denkens im Hinblick auf die Herausbildung europäischer Sozialstaatspolitik zu überzeugen.

Isabelle Deflers, Freiburg im Breisgau

Das Problem der Unsterblichkeit in der Philosophie, den Wissenschaften und den Künsten des 18. Jahr-
hunderts. Hg. Dieter Hüning, Stefan Klingner, Gideon Stiening. Hamburg: Meiner 2018 
(= Aufklärung, 29/2018).

»Wir sehen, dass der Mensch als eine besondere Kreatur dazu erschaffen ist, dass er der Göttlichkeit 
und Unsterblichkeit teilhaftig werde« (M. Luther: Weimarer Ausgabe, Bd. 42, 87). Mit diesem Satz 
formulierte Martin Luther 1535 eine damals unstrittige gesamtchristliche Fundamentalüberzeugung. 
Zwei Jahrhunderte später war dieser Konsens in bedrohliches Wanken geraten, und dies nicht allein 
innerhalb, sondern auch und erst recht außerhalb der abendländischen Theologie. Da man den 
Unsterblichkeitsgedanken aber selbst im Zeitalter der Aufklärung nicht umstandslos aufgeben 
mochte, entwickelte sich über die Frage seiner rationalen Plausibilität und stichhaltigen Begründ-
barkeit ein intensiver, in verschiedenen Fächern breit geführter Diskurs. Im Rundblick über die 
europäische Wissenschaftskultur des 18. Jahrhunderts gibt sich diese Unsterblichkeitsdebatte als ein 
gewichtiges Generalthema der Zeit zu erkennen.

Obwohl das damit angezeigte Phänomen von allgemeiner Bedeutung war, vollzog sich dessen 
historiographische Aufarbeitung bevorzugt in fachspezifischer Isolation. Diesem Missstand sollte 
eine international und interdisziplinär ausgerichtete Tagung abhelfen, die sich im Frühjahr 2016 das 
»Problem der Unsterblichkeit der Seele in der Philosophie, den Wissenschaften und den Künsten 
im 18. Jahrhundert« (18) zur Aufgabe machte. Sie zielte gleichermaßen darauf ab, die »Unterschiede 
der Begründung für und wider das Unsterblichkeitstheorem« wie auch »die Gründe für die Einheit 
der […] Problemlage in der Rekonstruktion der systematischen Argumentationsbewegungen« (15) 
herauszuarbeiten. Der vorliegende Band dokumentiert die Ergebnisse dieser ebenso notwendigen 
wie ertragreichen Konferenz.

Eine erste Sektion fasste das wirkungsträchtige Denken Christian Wolffs in den Blick. Dabei 
wurden nicht nur dessen aus rationaler Psychologie entwickelter Unsterblichkeitsbeweis präzise 
gesichert (Paola Rumore), sondern auch die unmittelbaren Folgewirkungen auf den Skeptizismus 
des preußischen Kronprinzen Friedrich (Hanns-Peter Neumann), auf die theoretische Fortentwick-
lung bei Israel Gottlieb Canz (Henny Blomme), ferner auf die kritische Rezeption, die sich in der 
zwischen Thomas Abbt, Moses Mendelssohn und Johann Gottfried Herder in den 1760er Jahren 
ausgetragenen Debatte niederschlug (Anne Pollok), sowie auf die bei Christian August Crusius und 
Immanuel Kant greifbare kritizistische Umformung (Stefan Klingner) kenntlich gemacht.

Die zweite Sektion widmete sich den Transformationen, denen der Unsterblichkeitsgedanke in 
den zusehends breiter werdenden Strömungen des Empirismus und Materialismus ausgesetzt war. 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


169

Exemplarische Bedeutung kam dabei den von Joseph Butler und Thomas Reid bezogenen, am 
Substanzbegriff orientierten Positionierungen zu (Jeffrey Edwards). Die von David Hume dezidiert 
vertretene Ablehnung des von ihm als irrational ausgewiesenen Unsterblichkeitspostulats verdient 
nicht nur innerhalb der damaligen Debattenlage, sondern auch wegen ihrer bis in die Gegenwart 
reichenden Fernwirkung Interesse und Aufmerksamkeit (Dieter Hüning). Diese profunden Werk-
analysen sehen sich durch umsichtig austarierte Feldvermessungen, die für den englischen (Udo 
Thiel), französischen (Günther Mensching) und deutschen Materialismus des 18.  Jahrhunderts 
(Falk Wunderlich) vorgenommen wurden, auf hilfreiche, instruktive Weise ergänzt.

Am Beispiel des in Göttingen lehrenden Orientalisten Johann David Michaelis zeigte der letzt-
genannte Beitrag die partielle theologische Teilhabe an diesem aufklärungsphilosophischen De-
battengang auf. Folgerichtig fragte die dritte Sektion in drei exemplarischen Zugriffen nach den 
Rezeptionen in anderen Wissenschaften und Literatur. Dabei kommt dem in Deutschland geführ-
ten frühneuzeitlichen Naturrechtsdiskurs erhebliche Bedeutung zu, was sich nicht allein an dessen 
klassischen Kombattanten, sondern auch an Christian Fürchtegott Gellert präzise nachweisen lässt 
(Oliver Bach). Überraschende Einblicke gewährt ein von der Palingenesiekonzeption Charles 
Bonnets bis zu der von Gotthold Ephraim Lessing verhalten skizzierten Seelenwanderungslehre 
gezogener Brückenschlag (Gideon Stiening). Im literarischen Bereich erheischt Christoph Martin 
Wieland insofern besonderes Interesse, als ihn die Frage nach der Unsterblichkeit der menschlichen 
Seele zwar zeitlebens umtrieb, er dabei aber trotz vieler unterschiedlicher Positionierungen, die er 
in seinen poetischen und theologischen Texten versuchshalber bezog, niemals über eine ambivalen-
te Einschätzung der Möglichkeit eines postmortalen Lebens hinausgelangte (Hans-Peter Nowitzki).

Naturgemäß kann die protestantische Theologie, die im 18. Jahrhundert der Aufklärung nicht 
etwa, wie in der »Einleitung« (17) suggeriert, gegenüberstand, sich vielmehr als deren authentische 
Sektoralkonkretion manifestierte, auf dem verhandelten Problemfeld genuine Erheblichkeit rekla-
mieren. Innerhalb der als Kernbereich der Aufklärungstheologie angesprochenen Neologie hat zu-
mal deren Meistertheologe Johann Joachim Spalding nachzuweisen versucht, dass dem Unsterblich-
keitsgedanken eine unersetzliche moralische Steuerungs- und Begründungsfunktion zukommt, 
ohne dass sich dessen theologische Plausibilität darin bereits erschöpfen würde (Malte van Spanke-
ren). Eine gegenüber Baruch de Spinoza, Bonnet und Kant äquidistanzierte, geist- und lehrreiche 
Außenseiterposition markierte die Immortalitätsspekulation des theologisch-literarischen Grenz-
gängers Herder (Marion Heinz). In anderer Weise grenzüberschreitend erwiesen sich die theolo-
gisch und philosophisch gleichermaßen wirkmächtigen, hier auf Friedrich Schleiermacher und dort 
auf den Deutschen Idealismus vorausweisenden Überlegungen Friedrich Heinrich Jacobis (Fried-
rich Vollhardt).

Da sich die generelle Linienführung der auf das 18.  Jahrhundert bezogenen Philosophie-
geschichtsschreibung auch in dieser Hinsicht bewährt, lag es nahe, die fünfte und letzte Sektion 
ganz auf die von Kant vorgetragenen Überlegungen zu verpflichten. Dabei kommt dessen vorkriti-
scher Schrift Träume eines Geistersehers (1766) auch hinsichtlich des Seelen- und Unsterblichkeits-
begriffs eine zentrale Schlüssel- und Weichenfunktion zu (Giuseppe Motta), die zumal im Vergleich 
mit dem Paralogismus-Kapitel der Kritik der reinen Vernunft (1781), das an der Sterblichkeit der 
menschlichen Seele keinen rationalen Zweifel erlaubt (Carsten Olk), deutlich hervortritt. Welche 
weiteren Verschiebungen diesbezüglich in Kants Spätwerk zu konstatieren sind, lässt sich beispiel-
haft an der konsequenten Verdiesseitigung, der hierbei die Vorstellung einer moralischen Perfek-
tibilität unterlag, demonstrieren (Andree Hahmann).

Eine Johann Gustav Reinbeck gewidmete Kurzbiographie (Udo Roth, Gideon Stiening) und ein 
Diskussionsvotum zum Postulat der menschlichen Urteilsfreiheit in Jean-Jacques Rousseaus politi-
scher Philosophie (Rainer Enskat) beschließen den gewichtigen Band. Seine Nutzbarkeit hätte sich 
allenfalls dadurch noch steigern lassen, dass die Sektionseinteilung der dokumentierten Tagung im 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


170

Inhaltsverzeichnis aufgewiesen und dem thematisch eindrucksvoll kohärenten Band ein Personen-
register beigefügt worden wäre.

Die vorliegende interdisziplinäre Publikation hat ihr Thema, den im Zeitalter der Aufklärung 
intensiv geführten Unsterblichkeitsdiskurs, seinerseits endgültig als ein interdisziplinäres Phänomen 
ausgewiesen. Sie wird nicht nur die historische Rekonstruktionsarbeit aller einschlägigen Diszipli-
nen nachhaltig anregen, sondern diese zugleich zur Aufnahme und Intensivierung fächerübergrei-
fender Kooperationen ermuntern. Es bleibt zu hoffen, dass künftig auch andere Generalthemen des 
18. Jahrhunderts, etwa die Anthropologie, der Freiheitsdiskurs oder das ordo-Denken, nach dem 
hier vorgelegten beispielgebenden Muster traktiert werden.

Albrecht Beutel, Münster

Karrierestrategien jüdischer Ärzte im 18. und frühen 19.  Jahrhundert. Symposium mit Rundtisch- 
Gespräch zum 200. Todestag von Adalbert Friedrich Marcus (1753-1816). Hg. Gerhard Aumüller, 
Irmtraut Sahmland. Berlin, Bern, Bruxelles, New York, Oxford, Warszawa, Wien: Lang 2018 
(=  Beiträge zur Wissenschafts- und Medizingeschichte. Marburger Schriftenreihe, 4), 351 S., 13 farb. 
Abb., 10 s/w Abb., 1 Tab. 

Im 17. und 18. Jahrhundert erwarben mindestens 418 jüdische Ärzte an einer medizinischen Fakul-
tät einen Doktorgrad, wobei der Großteil dieser Promotionen erst nach 1750 erfolgte. Nur wenige 
dieser Mediziner sind heute noch bekannt. Unter ihnen Marcus Herz, dessen Frau Henriette in 
Berlin einen bekannten literarisch-gesellschaftlichen Salon führte, der ihr den Nachruhm (und in-
direkt auch den ihres Mannes) sicherte. Zumindest unter Medizinhistorikern ist ein weiterer Name 
recht bekannt. Sein Werk und seine Person stehen daher nicht von ungefähr im Zentrum einen 
Symposiums, dass anlässlich seines 200. Todestages im April 2016 in Bad Arolsen stattfand. Adalbert 
Friedrich Marcus (1753-1816), wie er nach seinem Übertritt zum Katholizismus hieß, ist als Begrün-
der des Bamberger Allgemeinen Krankenhauses, in dem sich bereits Ansätze der modernen Klinik 
zeigten, in die Annalen der Medizingeschichte eingegangen.

Die auf diesem Symposium gehaltenen Referate liegen nun dankenswertweise in bearbeiteter 
Form als Aufsatzband vor. Damit wird eine Forschungslücke geschlossen; denn bekanntlich ist die 
Literatur zu jüdischen Ärzten im Zeitalter der Aufklärung bislang recht spärlich, wenn man von 
Eberhard Wolffs Habilitationsschrift (Medizin und Ärzte im deutschen Judentum der Reformära. 
Göttingen 2014) einmal absieht.

Im ersten Teil geht es im Wesentlichen um die beiden miteinander verwandten Ärzte Marcus 
und Stieglitz, die beide aus waldeckschen Hoffaktorenfamilien stammen. Gerhard Aumüller arbei-
tet die Gemeinsamkeiten beider Arztkarrieren heraus. Er verweist unter anderem auf die besondere 
Sorgfalt, die wohlhabende jüdische Familien auf die Ausbildung der Söhne verwandten, wozu nicht 
nur Hauslehrer, sondern auch die Finanzierung eines Studiums an einer modernen Reform-
universität gehörten. Diese moderne Bildung hatte allerdings auch ihren Preis, nämlich die Locke-
rung der religiösen Bindung und damit die Gefahr der Konversion zum Judentum, wenn man sich 
die beiden Karrierewegen von Onkel und Neffe anschaut. Wie man sich damals das Leben in einer 
spätabsolutistischen Residenzstadt wie Arolsen vorstellen muss, zeigt Birgit Kümmel in ihrem 
Beitrag auf. Weiter geht es mit einer weiteren wichtigen Lebensstation: Die Bamberger Zeit Mar-
cus’ (1777-1816). Karin Dengler-Schreiber zeichnet die sozial- und medizinalpolitischen Initiativen 
nach, die Marcus als Leibarzt des dortigen Bischofs entwickelt hat und die heute noch Gegenstand 
medizinhistorischer Studien sind. Aber auch das bislang wenig bekannte Privatleben dieses Arztes 
wird mit einigen Streiflichtern beleuchtet, die auch die Schattenseiten seiner Biographie etwas er-
hellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


171

Der zweite Teil enthält Beiträge, die die Lebensläufe dieser beiden bekannten jüdischen Ärzte aus 
Arolsen in einen breiteren sozialen und akademischen Kontext einordnen. Eberhard Mey stellt das 
Collegium illustre Carolinum in Kassel vor, an dem Marcus, aber auch einige andere jüdische  
Studenten sich auf ein späteres Promotionsstudium vorbereiteten und dort vor allem chirurgisch-
anatomisches Wissen erwarben. Marian Füssel zeigt auf, welche Bedingungen jüdische Medizin-
studenten an den Universitäten Göttingen und Halle vorfanden und wie das Promotionsverfahren 
(mit besonderem Eid) ablief. Hans-Uwe Lammel wirft einen Blick auf das Berliner collegium me dico 
chirurgicum, an dem mindestens 133 jüdische Studenten immatrikuliert waren und nicht 114, wie 
bisher vermutet. In diesem Zusammenhang findet auch die kurzlebige Universität in Bützow  
Erwähnung, an der ebenfalls jüdische Medizinstudenten ihre Ausbildung mit einer Promotion 
abschließen konnten.

Der dritte Teil versammelt Aufsätze, die sich mit den Wirkungsfeldern und dem Berufs-
verständnis jüdischer Ärzte befassen. Werner F. Kümmel geht auf die Bedeutung des Judentums 
für die ebenfalls aus dem hessischen Raum stammenden Ärzte Benedikt Stilling, Leopold Eich-
berg und Jacob Henle ein. Christoph Leder stellt anhand der Biographien von Marcus Herz und 
Elcan Isaak Wolf die Frage, wie damals medizinische Erkenntnisse mit dem jüdischen Glauben in 
Einklang gebracht werden konnten. Dieser Beitrag wird von Eberhard Wolf ergänzt, der am Bei-
spiel von Marcus Herz belegt, auf welchen Feldern ein Dissens zwischen Religion und Medizin 
bestand.

Im vierten Teil wird der soziale und ökonomische Kontext, in den die Arztkarrieren von Hof-
faktorensöhnen einzuordnen sind, untersucht. Friedrich Battenberg liefert ein Forschungsresümee 
zur Rolle der Hofjuden in der frühneuzeitlichen Gesellschaft. Michaela Schmölz-Häberlein ergänzt 
diesen allgemeinen Rahmen durch eine Fallstudie zum weltweiten Netzwerk, das die Brüder von 
Marcus geknüpft haben und das Handelsbeziehungen bis nach Amerika und Russland einschloss. 
Imtraut Sahmland zeigt die Möglichkeiten auf, die ein zum Christentum konvertierter Leibarzt und 
ein Amtskollege mit protestantischem Hintergrund in der Hofgesellschaft der Spätaufklärungszeit 
hatten, um die Gesundheitsfürsorge zu verbessern.

Abgerundet wird diese konzise und lesenswerte Aufsatzband durch die Wiedergabe eines Gesprä-
ches am Runden Tisch, dass noch einmal die Rolle der jüdischen Ärzte in einer Gesellschaft, die 
sich im Umbruch befand, aufzeigt. 

Robert Jütte, Stuttgart

Günter Berger : Wilhelmine von Bayreuth. Leben heißt eine Rolle spielen. Regensburg: Pustet 2018, 
240 S., 5 s/-Abb., 12 Farbabb.

Die Aufmerksamkeit, die dem Leben und der Persönlichkeit der Markgräfin Wilhelmine von 
Bayreuth (1709-1758) in der Vergangenheit in Deutschland entgegengebracht wurde, war perspek-
tivisch im Wesentlichen auf das Verhältnis zu ihrem Bruder, dem preußischen König Friedrich II., 
ausgerichtet. Unter Einbeziehung ihrer Korrespondenz, weiteren umfangreichen – handschrift-
lichen und gedruckten – Quellenmaterials sowie unter Berücksichtigung der einschlägigen Literatur 
hat Günter Berger eine differenzierte Darstellung ihres Lebens verfasst. Nachdem er 2007 eine 
Übersetzung ihrer Memoiren vorgelegt hatte1, war es nunmehr sein Ziel, Wilhelmine von Bayreuth 
aus dem einseitigen Bild »der Lieblingsschwester Friedrichs des Großen« (10), das besonders von der 
Historiographie des 19. Jahrhunderts verbreitet worden war, zu befreien und sie in den verschiede-

1 Memoiren einer preußischen Königstochter. Markgräfin Wilhelmine. Markgräfin Wilhelmine von Bayreuth. Hg., 
Übers. Günter Berger. Bayreuth 2007. Im folgenden zit. mit dem Kurztitel Memoiren in ( ) im Text. 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


172

nen Rollen ihres Lebens zu zeigen – den aufgezwungenen und den selbst gewählten. Dies gelingt 
ihm, indem er unter Verzicht auf ein chronologisches Vorgehen ihr Wirken in verschiedenen the-
matischen Aktionsräumen darlegt. Harmonisch ergänzt werden die Ausführungen durch Abbildun-
gen, die Wilhelmine oder ihr nahestehende Personen zeigen. Der umfangreiche Anhang mit einer 
Zeittafel, den Stammbäumen Wilhelmines und ihres Gatten, Bibliographie und detailliertem Per-
sonenregister erweist sich als zweckvoll.

Zunächst legt der Verfasser die unterschiedlichen Vorstellungen und Erwartungen dar, die der 
Vater, Friedrich Wilhelm I., König in Preußen, und die Mutter, Königin Sophie Dorothea aus dem 
kurfürstlichen Haus Hannover, an ihre älteste Tochter richten. Sie sehen diese, ebenso wie den 
jüngeren Bruder Friedrich, den Kronprinzen, nicht als Individuum, sondern als »Objekt dynastischer 
Ambitionen« (172). Intrigen, Erpressungen und Prügel sind am Hof in Berlin Mittel, mit denen die 
Heiratsprojekte, den unterschiedlichen Ambitionen der Eltern entsprechend, vorangebracht werden 
sollen. Um sich gegen die Fremdbestimmung über ihre Zukunft zur Wehr zu setzen und ihre Vor-
stellungen auszudrücken, nutzte Wilhelmine bereits in dieser Zeit das Rollenspiel, oftmals indem sie 
Unpässlichkeiten vortäuschte. Die Flucht des Kronprinzen und die anschließende Verurteilung sei-
nes Freundes Katte zum Tode sind die tragischen Vorgänge, die in Wilhelmines Leben Memoiren 
weiten Raum einnehmen. Das enge Verhältnis zu ihrem Bruder bestimmte auch weiterhin ihr Leben. 

Nach der Heirat (1731) mit dem Kompromisskandidaten, dem Erbprinzen Friedrich von Bay-
reuth (1711-1763), führt Wilhelmine in den ersten Jahren ein Leben im Spannungsfeld von Geldnot 
und Anspruch auf Macht und höfische Lebensgestaltung. Auch hier werden ihre Fähigkeiten zum 
Rollenspiel anhand ihrer unterschiedlichen Darstellungen dieser Lebenswelt verdeutlicht. Anders 
als in den Briefen an den Vater schreibt sie in ihren Memoiren: »[…] der gesamte Hofstaat setzte 
sich aus beschränkten Köpfen zusammen. Die Mehrzahl hatte nur die Straßen von Bayreuth fre-
quentiert und nicht die leiseste Ahnung vom Rest der Welt« (Memoiren 360).

Wilhelmine wird von dem Verfasser als hochgebildet charakterisiert. Sie lernte »Englisch, 
Italienisch, Geschichte, Geographie, Philosophie und Musik« (22) und entwickelte früh eine 
große Leidenschaft für die Lektüre. Ausführlich stellt Günter Berger die für sie zusammengestell-
te Universalgeschichte ihres Lehrers, des französischen Historikers Veyssière de La Croze, vor und 
nennt Wilhelmines religiöse Toleranz, ebenso ihr Interesse an philosophischen Fragen als Ergeb-
nisse dieses Unterrichts. Die Charaktereigenschaften der von La Croze porträtierten Herrscher 
seien »von den Wertvorstellungen des höfischen Absolutismus geprägt«, die den Herrscher vor 
allem zu Selbstkontrolle sowie überhaupt zu einer moralischen Lebensführung verpflichteten. 
Der Verfasser resümiert : »Zeit ihres Lebens verrät sie in ihrem Denken, Schreiben und Handeln 
diese frühe Prägung.« (33) Das aus La Crozes Unterricht erwachsene Denken Wilhelmines, ihr 
Interesse an Descartes, Wolff und La Mettrie zeigt der Verfasser erst am Ende der Biographie auf. 
Ihre Briefe an Voltaire, mit dem sie ein freundschaftliches Verhältnis verband, und an den Bruder 
zeigen sie als Skeptikerin. Der Verfasser bezeichnet sie – nach der Definition der zeitgenössischen 
Philosophie – als »philosophe« (211), und sie selber hielt sich zugute, »ein wenig aufgeklärt zu 
sein« (Memoiren, 285). Über ihre Bevorzugung der Moralphilosophie schreibt sie : »Die Moral ist 
der wichtigste Teil der Philosophie […] sie ist das Band der Gesellschaft.« (zit. 212)

Als Wilhelmine nach dem Tod ihres Schwiegervaters Georg Friedrich Karl trotz immer noch 
begrenzten Mitteln freier agieren kann, investiert sie in besonderem Maße in Projekte höfischer 
Repräsentation. Hierbei, so der Verfasser, steht sie in intensivem Gedankenaustausch, aber auch 
Wettstreit mit ihrem königlichen Bruder in Berlin. Sinnvoller Weise werden diese Felder ihres 
Wirkens vom Verfasser zusammenhängend vorgestellt; doch misslich wirken die zu ihrer Kenn-
zeichnung als Kapitelüberschriften gewählten Verben – »Bauen«, »Handeln«, »Schreiben«, »Den-
ken« (6 u. 7) –, da sie einander überschneidende Tätigkeiten bezeichnen. 

Eine reichhaltige Quelle der Inspiration für Wilhelmines Aktivitäten war ihre etwa 4000 Bände 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


173

umfassende Bibliothek. Wie der erhalten gebliebene Standortkatalog zeigt, befanden sich dort 
unter den vor der Theologie rangierenden Geschichtswerken auch Memoiren des 17. Jahrhunderts, 
Anekdoten sowie aktuelle französische Romane. Im Bereich der Dramatik waren Werke der franzö-
sischen und antiken Klassik und solche des achtzehnten Jahrhunderts stark vertreten. Die Vorliebe 
für das französische Theater, aber auch für italienische Harlekiniaden kennzeichnet die Auswahl der 
Stücke, die in Bayreuth von einer fest engagierten Schauspieltruppe dargeboten wurden, wobei die 
Markgräfin gern auch selber eine Rolle übernahm. Bei einem Besuch von Friedrich II. war sie 1743 
zusammen mit Voltaire als Roxane und Accomat in Racines Bajazet zu sehen. Von besonderer Be-
deutung war für Wilhelmine, die mit Freude musizierte, komponierte und Libretti schrieb, die 
Aufführung von Opern. Für großartige Inszenierungen, wie sie in Berlin, Dresden und München 
zu erleben waren, schuf sie 1748 in Bayreuth das Markgräfliche Opernhaus, das nach einer Renovie-
rung im Frühjahr 2018 neu eröffnet werden konnte. Zusammen mit anderen von ihr geschaffenen 
Bauten, deren Innenräume sie mit antiken Objekten und Auftragsgemälden reich schmückte, de-
monstriert es die Überzeugung der Baumeisterin, dass »architektonische Vornehmheit« dann ge-
geben sei, wenn sich »Pracht mit Geschmack« verbinde (Memoiren, 332).

Wie Günter Berger nachweist, agierte Wilhelmine auch auf dem Feld der Politik. Sieht man ab 
von ihrer Präsenz bei der Kaiserwahl 1745 in Frankfurt, handelte es sich bei diesem Engagement 
allerdings eher um diskret im Hintergrund gespielte Rollen, deren Medium das Briefgespräch war. 
Latenter Gegenstand sind – besonders im Zusammenhang mit den Schlesischen Kriegen – die In-
teressenkonflikte zwischen Berlin und Bayreuth, die Wilhelmine in Briefen an ihren Bruder zu 
harmonisieren sucht. Die Neutralität des Kurfürstentums zu wahren und gleichzeitig von Frank-
reich Subsidien für die Bereitstellung von Truppen zu erhalten, das war, besonders nach dem Ren-
versement der Allianzen, ein ambivalentes Vorgehen, das Wilhelmine mit den Mitteln der Geheim-
diplomatie unterstützte. 

Gleichsam als geheimdiplomatische Mission sieht der Verfasser die Reise des Markgrafenpaares 
nach Frankreich und Italien. Wie er den Briefen Wilhelmines an ihren Bruder entnimmt, galten die 
»ihr und ihrem Gemahl erwiesenen Aufmerksamkeiten im Grunde dem Preußenkönig selbst« (190). 
Auch bei der Beschreibung des Reiseprojekts zieht Berger zur Gegenüberstellung und Ergänzung 
mehrere Korrespondenzen heran, und trefflich zitiert er Wilhelmines Eindruck von einer Papstmes-
se im Petersdom: »Ich habe in meinem Leben nichts Schöneres gesehen; keine Operndekoration 
hält diesem Schauspiel stand.« (zit. 194) 

Den Verlust des politischen Einflusses, den Wilhelmine befürchtet habe, als der Markgraf eine 
Affäre mit ihrer Hofdame, Wilhelmine von der Marwitz, begann (163), sieht der Verfasser als 
Auslöser dafür, dass Wilhelmine mit der Niederschrift ihrer Memoiren beginnt. Diese Interpreta-
tion muss freilich offen bleiben, zuzustimmen ist der Erkenntnis, dass der Inhalt der Memoiren 
geprägt sei von dem Bewusstsein, in eine Opferrolle gedrängt worden zu sein. Ebenso ansprechend 
wie überzeugend ist die anschließende Analyse des Inhalts und seines Arrangements. Zwar verzich-
te Wilhelmine »im Gestus hochadligen Schreibens auf jede Reflexion über die Poetik der Gattung« 
(161), doch weist der Verfasser nach, dass sie, mit stetem Blick auf eine mögliche Leserschaft, ge-
konnt erzählerische Mittel und Vorgehensweisen anwendet. 

Auch auf die Rezeption der 1810 auf Deutsch (Tübingen) und Französisch (Braunschweig) erschie-
nenen Memoiren geht der Verfasser ein: Während von der preußischen Historiographie der Vorwurf 
der »Nestbeschmutzung« erhoben worden sei, habe der Literaturkritiker Sainte-Beuve die Markgrä-
fin in die Reihe der hervorragenden französischen Autoren des 18. Jahrhunderts eingereiht (176). Ein 
Neuorientierung der Rezeption ist nun durch Günter Bergers Biographie möglich geworden, die – 
geschickt arrangiert und auch für das breitere Publikum gut lesbar – die komplexe Persönlichkeit der 
preußischen Königstochter und Markgräfin von Bayreuth in einer neuen Sicht präsentiert.

Christina Randig, Wilhelmshaven 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


174

Eingegangene Bücher

L’Affaire Giannone face à l’Europe. Vie de Pietro Giannone, Profession de foi et Abjuration. Un 
choix de textes traduits, annotés et commentés par Gisela Schlüter et Giuseppe Ricuperati. Paris: 
Honoré Champion 2019 (= Libre pensée et littérature clandestine, 72).

Anthropologische Ästhetik in Mitteleuropa 1750-1850. Anthropological Aesthetics in Central Europe 
1750-1850. Hg. Piroska Balogh, Gergely Fórizs. Hannover: Wehrhahn 2018 (= Bochumer Quellen 
und Forschungen zum 18. Jahrhundert, 9).

Stefanie Arend: Glückseligkeit. Geschichte einer Faszination der Aufklärung. Von Aristoteles bis 
Lessing. Göttingen: Wallstein 2019 (= Das achtzehnte Jahrhundert. Supplementa, 23).

Gerda Baumbach: Schauspieler. Historische Anthropologie des Akteurs. Bd. 2: Historien. Leipzig: 
Leipziger Universitätsverlag 2018.

Beethoven und andere Hofmusiker seiner Generation. Bericht über den internationalen musikwis-
senschaftlichen Kongress Bonn, 3. bis 6. Dezember 2015. Hg. Birgit Lodes, Elisabeth Reisinger, 
John D. Wilson. Bonn: Beethoven-Haus 2018 (= Schriften zur Beethoven-Forschung, 29).

Fiormichele Benigni: Itinerari dell’Antispinozismo. Spinoza e le metafisiche cartesiane in Francia 
(1684-1718). Firenze: Le Lettere 2018.

Ludwig Coenen: Studien zur Anthropologie und zur Religions-Philosophie von Johann Joachim 
Spalding. Münster: Lit 2018 (= Arbeiten zur Historischen und Systematischen Theologie, 25).

Essen, töten, heilen. Praktiken literaturkritischen Schreibens im 18. Jahrhundert. Hg. Barry Mur-
nane, Ritchie Robertson, Christoph Schmitt-Maaß, Stefanie Stockhorst. Göttingen: Wallstein 
2019 (= Das achtzehnte Jahrhundert. Supplementa, 24).

Leonhard Euler: Briefwechsel mit Johann Andreas von Segner und anderen Gelehrten aus Halle. 
Hg. Andreas Kleinert, Thomas Steiner. Basel: Birkhäuser 2018 (= Euler: Opera omnia. Series 
Quarta A: Epistolicum, 8).

Timo Evers: »… to rescue the science of music from the mysterious darkness in which it was wrap-
ped.« August Friedrich Christoph Kollmann und seine Schriften. Biographie, Theorie und Exper-
tise im Kontext musikalischer Wissensvermittlung um 1800. Hildesheim, Zürich, New York: 
Olms 2018 (= Göttingen Studies in Musicology / Göttinger Studien zur Musikwissenschaft, 8).

Thomas Fässler: Aufbruch und Widerstand. Das Kloster Einsiedeln im Spannungsfeld von Barock, 
Aufklärung und Revolution. Egg bei Einsiedeln: Thesis 2019.

Giovanna Perini Folesani: Luigi Crespi storiografo, mercante e artista attraverso l’epistolario. 
 Firenze: Olschki 2019 (= Biblioteca del CUR AM. Centro Universitario per la Ricerca Avanzata 
nella Metodologia storico-artistica, 3).

Adolf Traugott von Gersdorfs Schweizer Reise 1786. Mit Link zur vollständigen digitalen Edition 
des Tagebuchs (Faksimile und Transkription). Hg. Vanja Hug, Martin Schmid, Gerd Folkers. 
Zürich: Chronos 2018 (= Edition Collegium Helveticum, 10).

Verlegerische Geschäftskorrespondenz im 18. Jahrhundert. Das Kommunikationsfeld zwischen 
Autor, Herausgeber und Verleger in der deutschsprachigen Aufklärung. Hg. Thomas Bremer, 
Christine Haug. Unter Mitwirkung von Helga Meise. Wiesbaden: Harrassowitz 2018 (= Buch-
wissenschaftliche Beiträge, 96). 

Boris Roman Gibhardt: Vorgriffe auf das schöne Leben. Weimarer Klassik und Pariser Mode um 
1800. Göttingen: Wallstein 2019 (= Ästhetik um 1800, 14). 

Linda Gil: L’Édition Kehl de Voltaire. Une aventure éditoriale et littéraire au tournant des Lumières. 
Préface de Christiane Mervaud. 2 vols. Paris: Honoré Champion 2018.

Carl Anton Gruber von Grubenfels: Die Negersklaven. Ein Schauspiel in drei Aufzügen. Mit einem 
Nachwort. Hg. André Georgi. Hannover: Wehrhahn 2019 (= Theatertexte, 66).

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


175

Nicolaus Hieronymus Gundling (1671-1729) im Kontext der Frühaufklärung. Hg. Ralph Häfner, 
Michael Multhammer. Heidelberg: Winter 2018 (= Myosotis. Forschungen zur europäischen 
Traditionsgeschichte, 4).

Theodor Körner: Toni. Ein Drama in drei Aufzügen. Mit einem Nachwort. Hg. André Georgi. 
Hannover: Wehrhahn 2019 (= Theatertexte, 67).

August von Kotzebue: Soldatenstücke in einem Akt. Die Uniform des Feldmarschalls Wellington 
– Die Brandschatzung – Die Rückkehr der Freiwilligen, oder: Das patriotische Gelübde – Das 
zugemauerte Fenster – Das Posthaus in Treuenbrietzen. Mit einem Nachwort. Hg. André  
Georgi. Hannover: Wehrhahn 2018 (= Theatertexte, 59).

August von Kotzebue: Der Wirrwarr oder der Muthwillige. Eine Posse in fünf Akten. Mit einem 
Nachwort. Hg. Fabian Mauch. Hannover: Wehrhahn 2018 (= Theatertexte, 60).

August von Kotzebue: Fünf Schauspiele in einem Akt. Die Quäker – Die Abendstunde – Die 
Selbstmörder – Der kleine Deklamator – Der Hahnenschlag. Mit einem Nachwort. Hg. André 
Georgi. Hannover: Wehrhahn 2018 (= Theatertexte, 61).

August von Kotzebue: Hugo Grotius. Ein Schauspiel in vier Aufzügen. Mit einem Nachwort. Hg. 
André Georgi. Hannover: Wehrhahn 2018 (= Theatertexte, 63).

August von Kotzebue: Der Vielwisser. Ein Lustspiel in fünf Akten. Hg. André Georgi, Alexander 
Košenina. Hannover: Wehrhahn 2018 (= Theatertexte, 64).

August von Kotzebue: Die Unvermählte. Ein Drama in vier Aufzügen. Hg. André Georgi. Mit  
einem Nachwort von Barbara Vinken. Hannover: Wehrhahn 2018 (= Theatertexte, 65).

Ferdinand Kramer, Ernst Schütz: Bayern im Umbruch. Die Korrespondenz der Salzburger Vertreter 
in München mit Fürsterzbischof Hieronymus von Colloredo und Hofkanzler Franz Anton von 
Kürsinger zu Beginn der Bayerischen Erbfolgekrise (Dezember 1777 – April 1778). München: 
Kommission für Bayerische Landesgeschichte 2018 (= Quellen zur neueren Geschichte Bayerns, 
Quellen zur Bayerischen Erbfolgefrage, 6).

Thomas Kuhn: Referenz und Plädoyer für den geometrischen Garten. Das gartenkünstlerische 
Werk des kursächsischen Hofbaumeisters Friedrich August Krubsacius (1718-1789). Berlin: 
Verlag der Universität der Künste Berlin 2018. 

Deutsch-dänische Kulturbeziehungen im 18. Jahrhundert. German-Danish Cultural Relations in 
the 18th Century. Hg. Søren Peter Hansen, Stefanie Stockhorst. Göttingen: Vandenhoeck & 
Ruprecht 2019 (= Schriften des Frühneuzeitzentrums Potsdam, 9).

Le Malebranchisme à l’Épreuve de ses Amis et de ses Ennemis. Actes de la journée de‘étude organi-
sée à Genève par l’Institut d’histoire de la Réformation (27 novembre 2015). Hg. Elena Muceni, 
Maria-Christina Pitassi. Paris: Honoré Champion 2018.

Michael Maurer: Konfessionskulturen. Die Europäer als Protestanten und Katholiken. Paderborn: 
Schöningh 2019.

Georg Friedrich Meier: Über die Unsterblichkeit der Seele. (1) Gedancken von dem Zustande der 
Seele nach dem Tode. (2) Vertheidigung seiner Gedancken vom Zustande der Seele nach dem 
Tode. Hg. Corey Dyck. Reprint: Hildesheim, Zürich, New York: Olms 2018 (= Christian Wolff: 
Gesammelte Werke, III. Abt.: Materialien und Dokumente, 155.1).

August Gottlieb Meißner: Kriminalgeschichten. Skizzen. Dreyzehnte und vierzehnte Sammlung. 
Hg. Alexander Košenina, Sarah Seidel. Hannover: Wehrhahn 2019 (= Die anderen Klassiker).

»Modell« Waisenhaus? Perspektiven auf die Architektur von Franckes Schulstadt. Hg. Thomas Eißing, 
Meinrad von Engelberg, Sabine Heiser, Johannes Süßmann, Holger Zaunstöck. Halle: Verlag der 
Franckeschen Stiftungen 2018 (= Kleine Schriftenreihe der Franckeschen Stiftungen, 17).

Emanuele Levi Mortera: Dugald Stewart. Scienza della mente, metodo e senso comune. Firenze: Le 
Lettere 2018.

Perfektionismus und Perfektibilität. Theorien und Praktiken der Vervollkommnung in Pietismus 

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160


176

und Aufklärung. Hg. Konstanze Baron, Christian Soboth. Hamburg: Meiner 2018 (= Studien 
zum achtzehnten Jahrhundert, 39). 

Deutsche Pornographie in der Aufklärung. Hg. Dirk Sangmeister, Martin Mulsow. Göttingen: 
Wallstein 2018.

Ferenc Rákóczi II: Confessio peccatoris. The confession of a sinner [...]. Transl. and with notes by 
Bernard Adams, preface by Robert Evans, essay by Gábor Tüskés. Budapest 2019. 

Ferenc Rákóczi II: Memoirs. The memoirs of Prince Ferenc Rákóczi concerning the war in Hungary 
1703 to the end. Transl. and with notes by Bernard Adams, essay by Gábor Tüskés. Budapest 2019.

Johann Rautenstrauch: Der Jurist und der Bauer. Ein Lustspiel in zween Aufzügen. Mit einem 
Nachwort. Hg. Matthias Mansky. Hannover: Wehrhahn 2018 (= Theatertexte, 62).

Elisa von der Recke. Aufklärerische Kontexte und lebensweltliche Perspektiven. Hg. Valérie Leyh, 
Adelheid Müller, Vera Viehöver. Heidelberg: Winter 2018 (= Germanisch-Romanische Monats-
schrift. Beihefte, 90).

Elisabeth Reisinger, Juliane Riepe, John D. Wilson in collaboration with Birgit Lodes: The Oper-
atic Library of Elector Maximilian Franz. Reconstruction, Catalogue, Contexts. Bonn: Beetho-
ven-Haus 2018 (= Schriften zur Beethoven Forschung, 30).

Johann Friedrich Schink: Theater über Theater. Schakespear in der Klemme – Die Komödienprobe. 
Mit einem Nachwort und dokumentarischen Anhängen. Hg. Marion Linhardt. Hannover: 
Wehrhahn 2019 (= Theatertexte, 69).

August Wilhelm Schlegel: Hamlet-Manuskript (Kritische Ausgabe). Hg. Kaltërina Latifi. Hildes-
heim, Zürich, New York: Olms 2018 (= Germanistische Texte und Studien, 100).

Reading Swift. Papers from The Seventh Münster Symposium on Jonathan Swift. Hg. Janika  
Bischof, Kirsten Juhas, Hermann J. Real. Paderborn: Fink 2019.

Periodika/Zeitschriften

Archiv für Begriffsgeschichte 59 (2017) (= Themenschwerpunkt: Metaphorologien der Exploration 
und Dynamik (1800/1900). Historische Wissenschaftsmetaphern und die Möglichkeit ihrer 
Historiographie. Hg. Gunhild Berg, Martina King, Reto Rössler).

Aufklärung. Interdisziplinäres Jahrbuch für die Erforschung des 18. Jahrhunderts und seiner Wir-
kungsgeschichte 30 (2019) (= Themenschwerpunkt: Pflicht und Verbindlichkeit bei Kant. 
Quellengeschichtliche, systematische und wirkungsgeschichtliche Beiträge. Hg. Gabriel Rivero).

Estetika. The Central European Journal of Aesthetics. New Series 11 (2018), H. 2.
Geschichtsblätter des Kreises Coesfeld 43 (2018).
Jaarboek. De Achttiende Eeuw (2018) (= Themenschwerpunkt: 250 jaar circus). 
Jahrbuch der österreichischen Gesellschaft zur Erforschung des 18. Jahrhunderts 32 (2017) (= The-

menschwerpunkt: Maria Theresia? Neue Perspektiven der Forschung / […]. Hg. Thomas  
Wallnig, Elisabeth Lobenwein, Franz-Stefan Seitschek).

Jahrbuch für internationale Germanistik 49 (2017), H. 2, 50 (2018), H. 1 und H. 2.
Jahresschriften der Claudius-Gesellschaft 27 (2018).
Journal of the Faculty of Letters, the University of Tokyo. Aesthetics (JTLA) 42/43 (2017/2018).
Lessing Yearbook / Jahrbuch 45 (2018).
Mitteilungsblatt der Internationalen Telemann-Gesellschaft e.V. 32 (2018).
Thewis. Online-Zeitschrift der Gesellschaft für Theaterwissenschaft (2018) (= Themenschwer-

punkt: Flackernde Formen. Theater und Poetik bei J.M.R. Lenz) 〈online-Ressource〉.
xviii.ch. Jahrbuch der Schweizerischen Gesellschaft für die Erforschung des 18. Jahrhunderts / […] 

9 (2018) (= Themenschwerpunkt: Handwerk und Technik in der Schweiz des 18. Jahrhunderts. 
Interdisziplinäre Perspektiven / […]).

https://doi.org/10.5771/9783835343160 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 07:33:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783835343160

	Umschlag
	Impressum
	Impressum
	Inhalt
	Aus der Arbeit der Deutschen Gesellschaft
	Zu diesem Heft (Carsten Zelle)
	»Intersections between Age and Gender in Enlightenment Society«. Deutsch-amerikanisches Panel auf der 50. Jahrestagung der American Society for Eighteenth-Century Studies (ASECS), 21.-23. März 2019, Denver, Colorado (Hanna Nohe)

	Beiträge
	Arne Klawitter: »… aber andern will und muss er unbekannt bleiben.« Über das Programm der Philosophischen Abhandlung von einigen Ursachen des Verfalls der Religion (1773) und ihren bislang unbekannten Verfasser
	Sebastian Meixner: Erkennen und Erzählen. Zu einer historischen Narratologie des 18. Jahrhunderts
	Alessandro Nannini: How a Philosopher Dies. Reason, Faith, and aisthesis in Baumgarten’s ars moriendi
	Andreas Müller: Vom Konversationslexikon zur Enzyklopädie. Das Zedlersche Universal-Lexicon im Wandel seiner Druckgeschichte
	Nicola Kaminski: Kotzebue 1803 – Lesenotizen, Gedanken über Intertextualität und Versuch einer Positionsbestimmung im goethezeitlichen Literaturbetrieb

	Aus der Forschung
	Johannes Rohbeck: Isaak Iselin – die Schriften eines herausragenden Vertreters der Schweizer Aufklärung in neuer Edition. Eine Sammelrezension
	Martin Papenheim über British Freemasonry, 1717-1813. General editor: Róbert Péter. 5 vols. (2016)
	Lucia Aschauer über Paradigmatische Fälle. Konstruktion, Narration und Verallgemeinerung von Fall-Wissen in den Geistes- und Sozialwissenschaften. Hg. Ruben Hackler, Katharina Kinzel (2016)
	Alexander Krünes über Selbstlesen – Selbstdenken – Selbstschreiben. Prozesse der Selbstbildung von »Autodidakten« unter dem Einfluss von Aufklärung und Volksaufklärung vom 17. bis zum 19. Jahrhundert […] Hg. Holger Böning, Iwan-Michelangelo D’Aprile, Hanno Schmitt, Reinhart Siegert (2015)
	Benedikt Brunner über Pietismus. Eine Anthologie von Quellen des 17. und 18. Jahrhunderts. Hg. Veronika Albrecht-Birkner, Wolfgang Breul, Joachim Jacob, Markus Matthias, Alexander Schunka, Christian Soboth (2017)
	Birgit Neumann über Hanna Nohe: Fingierte Orientalen erschaffen Europa. Zur Konstruktion kultureller Identitäten im Reisebriefroman der Aufklärung (2018)
	Anett Lütteken über Christoph Willmitzer: »Der Frühling« Ewald Christian von Kleists. Themen und Poetologie im Kontext des Gesamtwerks (2016)
	Peter Goßens über Roger Paulin: August Wilhelm Schlegel. Biografie. Autorisierte Übersetzung aus dem Englischen von Philipp Multhaupt (2017)
	Sylvaine Häsel über Harz und Arkadien. Pascha Johann Friedrich Weitsch (1723-1803). Landschaftsmaler der Aufklärung. Hg. Reimar F. Lacher (2017)
	Dorit Kluge über Gaëtane Maës: De l’expertise artistique à la vulgarisation au siècle des Lumières. Jean-Baptiste Descamps (1715-1791) et la peinture flamande, hollandaise et allemande (2016)
	Stefanie Stockhorst über Dorothea E. von Mücke: The Practices of the Enlightenment. Aesthetics, Authorship and the Public (2015)
	Karin Reich über Leonhard Euler: Correspondance avec des savants suisses en langue française. Hg. Siegfried Bodenmann, Vanja Hug, Mirjana Ilič, Andreas Kleinert (2017)
	Susanne Düwell über Immanuel David Mauchart: Anhang zu den sechs ersten Bänden des Magazins zur Erfahrungsseelenkunde […] Hg. Sheila Dickson (2017)
	Cerstin Bauer-Funke über Jean-Marie Valentin: Le Théâtre à Strasbourg de S. Brant à Voltaire (1512-1781). Études et Documents. Pour une histoire culturelle de l’Alsace (2015)
	Stefan Lorenz über Principia rationis. Les principes de la raison dans la pensée de Leibniz. Sous la direction de Arnaud Lalanne (2017)
	Lutz Geldsetzer über Gottfried Wilhelm Leibniz: Briefe über China (1694-1716). Die Korrespondenz mit Barthélemy des Bosses und anderen Mitgliedern des Ordens. Hg. Rita Widmaier, Malte-Ludolf Babin (2017)
	Hans-Peter Schütt über Riccarda Suitner: Die philosophischen Totengespräche der Frühaufklärung (2016)
	Michael Szczekalla über Reassessing the Radical Enlightenment. Hg. Steffen Ducheyne (2017)
	Jon Mathieu über Patrick Stoffel: Die Alpen. Wo die Natur zur Vernunft kam (2018)
	Franz Fromholzer über Netzwerke gelehrter Mönche. St. Emmeram im Zeitalter der Aufklärung. Hg. Bernhard Löffler, Maria Rottler (2015)
	Isabelle Deflers über Peter Friedemann: Die Politische Philosophie des Gabriel Bonnot de Mably (1709-1785). Eine Studie zur Geschichte des republikanischen und des sozialen Freiheitsbegriffs (2014)
	Albrecht Beutel über Das Problem der Unsterblichkeit in der Philosophie, den Wissenschaften und den Künsten des 18. Jahrhunderts. Hg. Dieter Hüning, Stefan Klingner, Gideon Stiening (2018)
	Robert Jütte über Karrierestrategien jüdischer Ärzte im 18. und frühen 19. Jahrhundert. Symposium mit Rundtisch-Gespräch zum 200. Todestag von Adalbert Friedrich Marcus (1753-1816). Hg. Gerhard Aumüller, Irmtraut Sahmland (2018)
	Christina Randig über Günter Berger: Wilhelmine von Bayreuth. Leben heißt eine Rolle spielen (2018)
	Eingegangene Bücher


