Konstruktive Dekonstruktion —

Dekonstruktive Konstruktion

JENS BADURA

Dass Orientierung in normativen Fragen — womit hier ethische und politische
Fragen gemeint sind — etwas mit Griinden zu tun hat, ist vermutlich unstrittig.
Was aber ein Grund und was ein Griinden im Rahmen solcher Orientierungsakti-
vitdten ist, dartiber wird viel und heftig gestritten. Mit einer auf den ersten Blick
vielleicht etwas unkonventionellen Heuristik mochte ich nun drei Strategietypen
unterscheiden, mittels derer, mit Bezug auf besagte normative Fragen, Grund und
Griinden konzeptualisiert wird: Auf definitiven Prinzipien als letztem Grund be-
griindende Strategien (in Folge prinzipistisch genannt); dauerhaft sondierende
und ausleuchtende Strategien der Ergriindung (in Folge pragmatische Strategien
genannt) sowie vorfindliche Normen und Normierungspraxen entgriindende Stra-
tegien (in Folge dekonstruktive Strategien genannt).

Prinzipistische Ansitze teilen die Annahme, dass die humane Welt durch
ordnende Prinzipien ausgezeichnet oder auszeichenbar ist, anhand deren sich das
Denken und das Handeln objektiv und definitiv orientieren ldsst. Pragmatische
Ansitze begreifen die humane Welt hingegen als einen durch mannigfaltige Er-
fahrungszusammenhénge konstituierten Raum, in den sich das Menschsein gleich
einer dauerhaften Passage einschreibt, ohne dass sich, unabhingig von den kon-
stellaren Bedingungen je realisierter Lebensformen und Erfahrungshorizonte,
Fixpunkte bestimmen lieen, die ihre Geltung aus einer definitiven, tberzeitli-
chen Konzeptualisierung der humanen Welt ableiten konnten. Jegliche Orientie-
rungsleistung normierender Praxen ist daher fiir pragmatische Ansdtze nur be-
dingt giiltig. Dekonstruktive Ansétze zielen darauf, jede Bezugnahme auf Griinde
als je anders moglich zu kennzeichnen — sie weisen also sowohl die Vorstellung

14.02.2026, 14:40:07.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | JENS BADURA

eines vorfindlichen oder ermittelbaren definitiven Grundes, wie ihn die prinzipi-
stische Strategie unterstellt, als auch jene eines konstellar bestmoglichen Grundes
mit immerhin bedingter Tragfahigkeit, auf den die pragmatischen Strategien bau-
en, zuriick. Die Orientierungsleistung des Denkens wird hier als strikte Kritik
konzipiert und besteht gerade darin, Grundannahmen zu destabilisieren — was
schwerlich mit einem Verstindnis von Orientierung zusammenzubringen ist, das
Auskunft dariiber erwartet, was zu tun ist: Zielt die dekonstruktive Strategie doch
nur auf immer neue Hinweise, wie es nicht getan werden kann.

Nun stehen sich prinzipistische und pragmatische sowie prinzipistische und
dekonstruktive Ansdtze scheinbar frontal gegeniiber: Die dem Prinzipismus
zugrunde liegende Konzeption von aus definitiven Strukturbedingungen der hu-
manen Welt erschlieSbaren Prinzipien ist mit jener eines erfahrungskonstituierten
Raumes, der Geltungsgenese bestenfalls iiber konstellare Kohdrenz ermdglicht,
genauso wenig zusammenzubringen, wie mit der Annahme, dass jedes Denken
von Griinden und damit jede Grundnahme kontingent ist und daher nichts defini-
tiv begriindbar sein kann. Zugleich, so scheint es, teilen pragmatische und dekon-
struktive Strategien immerhin die Diagnose, dass die humane Welt nicht definitiv
prastrukturiert ist — und letztlich kdnnten die jeweils unterschiedlichen Konse-
quenzen, die pragmatische und dekonstruktive Strategien daraus ziehen, als
komplementir gedeutet werden: in dem Sinne, dass im einen Fall Bedingtheit
durch eine konstellare Perspektive, im anderen Fall Unbedingtheit durch eine de-
konstruktive Kritik angezielt wird. Darauf wird zuriickzukommen sein — wenn
einige der bislang nur thetisch postulierten Prémissen erldutert und insbesondere
die Frage diskutiert wurde(n), was ,Begriindung® im Rahmen normativer Orien-
tierungspraxen heiflen kann.

1. Prinzipistische, pragmatische und
dekonstruktive Strategien

Im Falle der prinzipistischen Strategie wird gleich doppelt be-griindet: Zum ei-
nen wird eine konkrete Urteilsbildung anhand eines als giiltig unterstellten Prin-
zips be-griindet — ein Kantianer zieht den Kategorischen Imperativ heran, ein
Utilitarist ein Nutzensummenkalkiil, ein Relativist ein Relativitatsprinzip. So-
dann wird aber auch das Prinzip, das in der Urteilsbildung im Kontext konkreter
Situationen orientieren soll, selbst noch einmal be-griindet bzw. dessen Be-griin-
detheit erwiesen. Die Be-griindung ist dann nicht mehr eine Verhéltnisbestim-
mung von Situation und Prinzip, sondern der Versuch des definitiven Ausweises
von Geltung im Sinne einer Fundamentalitit des je Prinzipiierten, mit der Geste:
,Du siehst es doch, hier ist der Boden hart, hier kann auf festes Fundament ge-
baut werden‘. Die metaphorische Rede von einer Be-griindung tduscht leicht dar-
iiber hinweg, dass es nicht um physische, sondern um symbolische, in der Spra-
che verfasste Griinde geht, auf denen etwas griindet — und genau hier liegt ein

14.02.2026, 14:40:07.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONSTRUKTIVE DEKONSTRUKTION — DEKONSTRUKTIVE KONSTRUKTION | 91

Problem des Verstindnisses von Griindung als Be-grindung: Der Grund des
Mundus (der humanen Welt) wird so gedacht wie der des Globus (des physi-
schen Bodens) und stellt in diesem Sinne eine unabhéngige Dritte Instanz dar, ein
Gegebenes, das fiir die Organisation der humanen Welt durch seine Existenz als
Quelle der Verbindlichkeit zu dienen vermag weil ihm alle gleichermalen ausge-
setzt sind und es daher als gemeinsamen Bezugspunkt anerkennen miissen.'

Pragmatische Strategien dagegen bauen nicht auf einen derart konzeptuali-
sierten festen Boden, der als fertium comparationis zu fungieren vermag, sondern
versuchen, tragfihige Antworten auf problemspezifische Fragen zu produzieren,
die durch ihre konstellare Plausibilitét {iberzeugen konnen und aufgrund dessen
fiir diejenigen, die von ihnen iiberzeugt sind, giiltig sind. Sie griinden anders als
auf festem Boden, sie tragen sich selbst durch ihre Schliissigkeit, indem sie er-
griinden, welche Sicht der Dinge im Sinne einer kohédrenten sprachlichen Dar-
stellbarkeit tragfihig wire, und gewinnen dariiber Aufschluss, indem sie die hu-
mane Welt als Raum moglicher Erfahrungen von Bewdhrung oder Scheitern je
provisorisch etablierter Normierungskonzepte begreifen. Hier fragt sich, wie im
Zuge dieses Ergriindens eine kritische Perspektive Eingang finden kann, die iiber
situative Passung hinaus die Suche nach solchen Passungen selbst leiten konnte —
die also, anders formuliert, der je in actu befindlichen Urteilskraft das kritische
Potential angedeihen liele, welches jenseits einer am Kriterium der Schliissigkeit
zu messenden Reaktion auf konkrete Ereigniswiderstinde eine Orientierung im
substantiellen Sinne mdglich macht.

Dekonstruktive Strategien konstatieren, dass die humane Welt keine defini-
tive Form haben kann, weil sie ein symbolisch konstituierter Raum moglicher
Formen ist und — das ist ein zentraler Aspekt — die immer neue Herstellung sol-
cher Formen und infrastruktureller Weisen ihrer Organisation ein ihr inhdrenter
produktiver Teil dieser humanen Welt ist. Die Konsequenz ist daher, fortlaufend
an der Riickabwicklung dieses konstruktiven Produktivismus zu arbeiten und ihn
in seiner symbolisch-kontingenten Weise kenntlich zu machen. Der normative
Anspruch dahinter ist jener, mittels titiger Dekonstruktion und performativer
Sichtung dessen, was im je Verwirklichten nicht verwirklicht wurde, aber hétte
verwirklicht werden kénnen, zu markieren, dass die humane Welt letztlich ein
Niemandsland bleibt, da keine symbolische Besetzung sich ihrer definitiv be-
miéchtigen kann.> Damit aber sind dekonstruktive Strategien erklirtermafien un-
geeignet, ihrerseits einen konstruktiven Beitrag zur Orientierung praktischen

1 Lateinisch ,Mundus‘ heiit ,Welt, Menschheit® und bezeichnet die humane Welt,
wihrend ,Globus® (Kugel, Haufen) die physische Welt bezeichnet. Diese Unter-
scheidung ist wichtig, weil sie verdeutlichen kann, warum, es nicht evident ist, Me-
taphern aus dem Kontext des Globus einfach auf den Kontext des Mundus zu tiber-
tragen, vgl. dazu Marramao 2006.

2 Orientierung im substantiellen Sinne meint hier dasjenige, was Andreas Luckner als
,Selbstorientierung* beschreibt, vgl. Luckner 2005: 38ff.

3 Zur Thematik Jemandsland/Niemandsland vgl. Badura/Schmidt 2004.

14.02.2026, 14:40:07.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | JENS BADURA

Handelns zu leisten — sie fungieren vielmehr als veruneindeutigende Gegenstro-
mung zum pragmatisch konstruktiven Vektor der Dynamik der humanen Welt.

2. Gegerbter und sich glattender Raum

Stellt man die drei Strategien nebeneinander, so fillt auf, dass genau da, wo der
prinzipistische Ansatz seinen Referenzpunkt bzw. sein Fundament sieht — im
Prinzip als festem Grund — bei pragmatischen und dekonstruktiven Ansétzen in je
spezifischer Weise eine Leerstelle bleibt. Dieser Umstand weist auf etwas hin,
das die Strategien substantiell unterscheidet, und zwar in zumindest zwei Per-
spektiven: Erstens ldsst sich konstatieren, dass die drei Paradigmen Be-, Er- und
Entgriindung auf der Basis einer differenten Konzeptualisierung der von ihnen
adressierten Weltdimension — der humanen Welt, des Mundus, operieren. Wie
diese Welt gedacht wird, ist offensichtlich von zentraler Bedeutung dafiir, wie
man sich die Moglichkeitsbedingungen des Griindens in dieser Welt vorstellt.
Wihrend prinzipistische Strategien Globus und Mundus funktional analog deuten
— als einen préstrukturierten Raum —, postulieren pragmatische und dekonstruk-
tive Strategien fiir die humane Welt eine Logik der Moglichkeiten, die es verhin-
dert, einen festen Grund als die Wirklichkeit dingfest zu machen. In lockerer An-
lehnung an eine Unterscheidung von Deleuze/Guattari® kénnte man mithin die
prinzipistische Konzeption der humanen Welt als jene eines definitiv gekerbten
Raumes begreifen, wihrend es im Falle der pragmatischen und dekonstruktiven
Strategie um eine Konzeption der humanen Welt geht, die als ein sich immer
wieder entziehender, sich gléittender Raum zu denken ist: Dieser sich glittende
Raum wird zwar im Zuge der infrastrukturellen Organisation diverser kultureller
Okonomien ebenfalls ,gekerbt‘, doch besteht diese Struktur nach ihrem Eintrag
nicht einfach fort wie jene des definitiv gekerbten Raumes, sie kann sich verin-
dern, verschwinden, umgestaltet werden etc. Der sich glattende Raum bringt da-
her eine Dynamik der Transformation je realisierter infrastruktureller Konstella-
tionen hervor. Er ist nicht in einem Abbild représentierbar, weil er sich stindig
verdndert — und er bietet daher nicht die Voraussetzungen dafiir, einen Grund zu
bestimmen, auf den begriindet werden konnte. Die Differenz zu dem Konzept ei-
nes definitiv gekerbten Raumes ist evident: Letzterer namlich konstituiert sich
aus dem Gegeben-Sein vorgingiger Strukturen (die nicht der humanen Praxis
entstammende /nfrastrukturen, sondern ihr vorgeordnete Metastrukturen sind), so
dass jedes Vorkommnis immer schon relational zu dieser vorgegebenen Struktur
sich verhlt.

4 Zur Terminologie und dem Raumkonzept vgl. die Uberlegungen von Gilles Deleuze
und Felix Guattari zum ,,Glatten und Gekerbten in Deleuze/Guattari 1992.

14.02.2026, 14:40:07.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONSTRUKTIVE DEKONSTRUKTION — DEKONSTRUKTIVE KONSTRUKTION | 93

Diese beiden hier nun sehr schematisch® gegeniibergestellten Weisen, die hu-
mane Welt zu konzeptualisieren, lassen langsam deutlicher werden, was mit dem
diesen Text leitenden Thema ,Grund‘ und ,Griinden‘ als Problemstellung adres-
siert werden soll: Denn es liegt auf der Hand, dass die Bezugnahme auf Griinde
in einer definitiv gekerbt gedachten humanen Welt anders zu verstehen ist als in
einer sich fortlaufend verdndernden Konstellation.

3. Griinden im Mundus, Griinden im Globus

Wortnah interpretiert bedeutet ,Begriindung® soviel wie ,etwas einen Grund ge-
ben‘ oder, anders formuliert, ,etwas auf ein Fundament stellen‘. Der Begriff
leuchtet dann ein, wenn es einen Grund gibt, auf den man bauen kann: einen
Felsgrund oder ein Betonfundament beispielsweise. Die alltigliche Verwendung
des Wortes ,Be-griindung’ steht aber in einem anderen Kontext als dem der phy-
sischen Welt: ,Be-griindung® sagen wir, wenn es darum geht, die Geltung einer
Behauptung auszuweisen und damit findet der Vorgang des Begriindens seinen
Ort in dem Bereich, der hier als humane Welt bezeichnet wird. Ein Grund im
Mundus ist anders beschaffen als ein Grund in der physischen Welt, dem Globus.
Der Grund des Mundus ist immer ein sprachlicher und damit symbolischer
Grund — der Modus seiner Widersténdigkeit und Tragféhigkeit ist daher, so zu-
mindest ldsst sich vermuten, ein anderer als der des physischen Bodens. Wird al-
so das Sprachbild der ,Be-griindung‘ als Realbild missverstanden und der Vor-
gang des Begriindens aus der physischen Welt in die symbolische Dimension der
Sprache und der humanen Welt eingetragen, dann wird zugleich eine bestimmte,
aus der physischen Welt vertraute, Erwartungshaltung an das ,Begriinden‘ ins
Werk gesetzt: Es wird dann davon ausgegangen, dass Begriindung etwas mit die-
sem festen Stand, dem Fundament, zu tun hat. Das zeigt sich schon in den
Sprachbildern, die in diesem Zusammenhang verwendet werden: Wenn wir von
,Denkgebduden® sprechen, ist die Haus- und Bodenmetapher ebenso préisent wie
im Falle des ,ins Schwimmen kommen* bei einem nicht recht gelingenden Argu-
mentationsversuch. Der Grund als Metapher geht seiner Metaphorizitét verlustig,
und muss sich fortan an dem messen, was das Realbild von festem Grund und
Boden bzw. dem gegebenen Rahmen fordert: ndmlich tragfihig und im stabilisie-
renden Sinne widerstindig zu sein — so beschaffen also, dass er dem Denken in
ursidchlicher Weise einen Anstof gibt. Dieser eigentiimliche Urséchlichkeitscha-
rakter findet seinen sprachlichen Ausdruck im Wort ,Weil‘. Es markiert den
Scharnierbereich von Ursache und Wirkung im etablierten Modell der Begriin-

5 An anderer Stelle habe ich, mit etwas anderen begrifflichen Instrumenten, ausfiihr-
licher zu beschreiben versucht, wie sich die humane Welt als Moglichkeitsraum
darstellen lidsst ohne dabei auBler Acht zu lassen, dass unterstellte Wirklichkeiten ei-
ne notwendige Voraussetzung fiir das Denken von Moéglichkeiten darstellen und mit
diesem in einer unauflgslichen Spannungsbeziehung stehen; vgl. dazu Badura 2006.

14.02.2026, 14:40:07.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | JENS BADURA

dung und erhilt die Autoritit des festen Bodens im symbolischen Raum der
Sprache. Weil etwas so und so ist, habe ich Grund, etwas in bestimmter Weise zu
tun. Diese Redeweise entspricht der géngigen Festlegung des Wortsinns von
,Weil‘ auf einen kausalen Gebrauch — und hat sich heute zu einer Begriindungs-
kultur entwickelt, die neben dem kausalen ,weil es so ist keine anderen Modi
der Geltungsgenese als den Rekurs auf den Grund — und mittelbar den letzten, fe-
sten Grund — mehr zu kennen scheint. Dabei wird aber etwas Entscheidendes un-
terschlagen — denn in seiner Herkunft geht das Wort selbst gar nicht auf einen
konditionalen Gebrauch zuriick. ,Weil* kommt, etymologisch betrachtet, von
,Weile® — und hat erst mit der Zeit seinen urspriinglich temporalen Charakter in
konditionaler Richtung verschoben. Erst durch diese Verschiebung entstand das
(Be-)Griindungs-Wort ,Weil*, als Produkt des leisen Ubergangs von ,wihrend es
so ist‘ zu ,so ist es — oder, anders formuliert: von ,derweil es so ist* zu ,weil es
so ist‘; vom sondierenden Sagen zum Konstatut.®

Im Wort ,Weil‘ stecken also unterschiedliche Motive des Griindens: Im Sin-
ne des ,Solange es so ist® ist es, je nach Blickwinkel ein Er- oder Entgriin-
dungswort (steckt doch im ,solange‘ bereits der Zweifel, dass es so bleiben wird)
— stets mit einem Vorbehalt versehen, in ihm eine ergriindende Bewegung mitzu-
denken: Derweil ist es so, es konnte aber anders werden, lass uns schauen (oder:
Du wirst schon sehen). Das ,Weil im Modus des ,so ist es hingegen wird fest-
gestellt, eine Festigkeit unterstellt, auf ein Konstantes angespielt, durch das bzw.
auf dem man be-griinden kann. Dieses ,Weil® geht von einer der physischen Welt
entlehnten Konzeption der Stabilitit aus. Dieses ,Weil* als ,so ist es‘ fungiert da-
her als Importeur des Realen (im Sinne eines festen Grundes) in das Symbolische
(als Sprache): Eine definite Wirklichkeit (,so ist es‘) bildet den Fluchtpunkt des
Denkens. An diese Unterscheidung schliefit sich nun auch die Vorangegangene
zwischen definitiv gekerbtem und sich glittendem Raum an: Um das ,Weil* als
,80 ist es‘ zu denken, muss man die humane Welt als definitiv gekerbten Raum
perspektivieren, da nur dieser aus der Autoritdt der vorgéngigen Struktur die Ko-
ordinaten des festen Bodens ermessen kann. Was hier méglich ist, wird durch die
vorfindliche (vorgegebene) Kerbung — zumindest den Rahmen betreffend — defi-
niert. Im sich glattenden Raum hingegen lésst sich das ,Weil nur als ein ,derweil
es so ist* verstehen — als momentspezifische Bezugnahme auf die spezifische
Verwirklichung einer Moglichkeit, die man ergriindend fiir vorldufig annehmbar
(wie es die Ergriindung tut) oder aber gerade deshalb fiir unannehmbar (wie es
Be- und Entgriindung tun) erkldren kann. Hier taucht nun eine interessante Par-
allele zwischen Be- und Entgriindung auf: Beide kritisieren die Ergriindung auf-
grund des Umstandes, dass sie bei der Vorldufigkeit ihrer Geltungsanspriiche
stehen bleibt. Die Kritik erfolgt aber aus ganz unterschiedlich scheinenden Moti-
ven: Im Falle der Begriindung muss es defizitir sein, sich mit Vorlaufigem zu-

6 Heidegger weist in seinem Vortrag ,,.Der Satz vom Grund® in dhnlicher Weise auf
diesen Zusammenhang hin; vgl. Heidegger 1997.

14.02.2026, 14:40:07.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONSTRUKTIVE DEKONSTRUKTION — DEKONSTRUKTIVE KONSTRUKTION | 95

friedenzugeben, im Falle der Entgriindung hingegen muss es vermessen erschei-
nen, trotz der Einsicht in die Vorldufigkeit die Idee moglicher Geltung noch wei-
ter zu beanspruchen.

Wie aber lésst sich die Parallele nun verstehen — als zuféllige Konvergenz
oder als eine tiefergehende Gemeinsamkeit in der Sache? Stellt man Be- und Er-
griindung in den Kontext der jiingeren Ideengeschichte, dann wird man schnell
auf das bekannte Raster von Moderne versus Postmoderne gestolen: Da gibt es
eine Moderne des Definitiven, die Modi der Bewdltigung von Moglichkeiten des
Menschseins anhand definitiver MaBstdbe generiert und in diesem Sinne auf die
definitive Begriindung setzt und es gibt dem entgegenstehend eine Postmoderne,
die Modi der Affirmation von Moglichkeiten des Menschseins generiert, und auf
das Entgriinden setzt, um unverwirklichte Moglichkeiten als Moglichkeiten sicht-
bar werden zu lassen. Wie also bei dieser anscheinend so klaren und von Regal-
metern jeweils lagertreuer Literatur konstituierten Abgrenzung eine Parallele er-
klaren? Sowohl Be- und Entgriindung sind auf Unbedingtheit zielende Operatio-
nen, wihrend Ergriindung im skizzierten Sinne eine bedingte Strategie ist, die auf
die Errichtung bestmoglicher Losungen im Rahmen dessen zielt, was ihr jeweils
als konstellar konstituierte Urteilskraft zur Verfiigung steht. Ergriindung in die-
sem Sinne sicht sich dem ,Barwert’ (William James) eines Denkens verpflichtet
und bemisst diesen am Beitrag des je spezifischen Gedankens fiir eine Orientie-
rung zum Handeln. Be- und Entgriindung hingegen zielen vor allem auf Denken
und konkurrieren hinsichtlich der Weise, wie das Denken seinerseits unbedingt
gedacht werden kann. Etwas schirfer formuliert: Der Impuls, Orientierung als
etwas widerstindig-objektives anzusehen, bei dem es nicht vor allem um prakti-
kable Ergebnisse, sondern um die unbedingte Stimmigkeit des Urteils als Urteil
geht, ist das Anliegen von Be- und Entgriindung, auch wenn dieser Bezug auf
Unbedingtheit in den beiden Ansidtzen ganz unterschiedlich hergestellt wird: Die
Unbedingtheit der Begriindung ist eine, die sich dem unterstellten definitiven
Ordnungsrahmen der humanen Welt verpflichtet fiihlt, jene der Enfgrindung
hingegen ist eine, die sich der Zeugenschaft fiir die Unmoglichkeit einer solchen
definitiven Ordnung der humanen Welt verpflichtet fiihlt. Da in der StoBrichtung
auf Unbedingtheit hin verwandt, lieBe sich von Be- und Entgriindung als para-
digmatischen Versionen eines dem alten Schema geméBen modernen und eines
postmodernen Denkens mithin sagen, dass die Kampflinie nicht zwischen Ein-
und Vieldeutigkeit, zwischen Definitivitdt und Kontingenz verlduft, sondern
vielmehr zwischen unterschiedlichen Versionen der Bestimmung eines angemes-
senen Sitzes von Unbedingtheit im Denken und, damit verkniipft, um einen Streit
dariiber, wie die humane Welt als moderne Welt angemessen zu konzeptualisie-
ren ist. Es ginge letztlich darum, eine Charakterisierung der humanen Welt und
der Moglichkeitsbedingungen von Orientierung (der in beiden Fillen eine unbe-
dingte Dimension eingeschrieben wird) vorzunehmen, nicht aber darum, kon-
krete Handlungsoptionen zu be- oder entgriinden. Was zugleich bedeuten wiirde,
dass die Strategie der Ergriindung, angesichts ihres offen bedingten Charakters —

14.02.2026, 14:40:07.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | JENS BADURA

die bestmogliche Losung jetzt und hier — auf einer anderen Ebene angesiedelt
wire und schlicht einen anderen Typ von Orientierung anstrebt als Be- und Ent-
griindung. Und es wiirde nahe legen, dass Be- und Entgriindung gegeniiber der
Ergriindung eine spezifisch kritische Funktion einnehmen in dem Sinne, dass sie
in je unterschiedlicher Weise auf die Legitimitdtsgrenzen pragmatischer Hand-
lungsorientierung hinweisen.

Wie aber ist dieses kritische Verhéltnis zu verstehen, das hier die ,unbedingte
Perspektive* gegeniiber der bedingten einnehmen soll? Ist es ein Subordinations-
verhiltnis in dem Sinne, dass das Unbedingte das Bedingte orientieren soll? Fiir
prinzipistische Strategien liegt diese Lesart nahe, denn gemil ihrer Auffassung
gibt es ja das definitive Prinzip, und dieses stellt als definitive Reprasentation des
Gesollten die Autoritit dar, der sich pragmatische Ergriindung letztlich immer zu
unterwerfen hat. Was aber, wenn diese Strategie aufgrund ihrer fragwiirdigen
Konzeptualisierung der humanen Welt als definitiv gekerbtem Raum untauglich
bleibt — einmal angenommen, die voranstehenden Uberlegungen zur Konstitution
der humanen Welt als infrastrukturell gestalteter, in der Gestaltungsform aber
kontingenter Moglichkeitswelt sind triftig? Dann wire immerhin noch die dekon-
struktive Variante der Kritik im Modus der Unbedingtheit vorhanden. Und diese
dekonstruktive Strategie steht zur Ergriindung offensichtlich in einer Komple-
mentdr- nicht aber in einer Subordinationsbeziehung: Eine Orientierung des
Handelns, koénnte man sagen, erfolgt nun ndmlich im Zuge der bedingten Er-
griindung und bedarf, um zu sich selbst eine kritische Distanz zu erhalten, einer
unbedingten Entgriindung des Ergriindeten. Umgekehrt bedarf das unbedingte
Entgriinden des vorgédngig bedingt Ergriindeten, da es nur mit Bezug auf dieses
operieren kann. Dann wire also nicht von einem Subordinationsverhéltnis zu
sprechen, sondern es gilte, Ergriindung und Entgriindung, Bedingtheit und Unbe-
dingtheit als gleichrangige Denkbewegungen zu verstehen, die im Zuge von Ori-
entierung wirken. En passant wire damit auch ein Blickwechsel auf die gdngigen
Vorwiirfe das sogenannte ,postmoderne‘ Denken betreffend moglich: Denn es
ginge schlieBlich in diesem nicht darum, die Beliebigkeit zu feiern, sondern sich
der Aufgabe zu stellen, in einer als infrastrukturell-kontingent verfassten und in
diesem Sinne als Moglichkeitsraum gedachten humanen Welt eine Idee von Gel-
tung zu entwickeln, die Bedingtheit und Unbedingtheit gleichermallen einschlief3t
und ohne Referenz auf ein Definitives auskommt — eine Konstellation also, die
das Verhéltnis von Kontingenz und Verbindlichkeit ohne festen Boden zu kon-
zeptualisieren versucht.

4. Die komplementdre Dynamik von
Er- und Entgriindung

Die Moglichkeit der Unbedingtheit, die also bleibt, ist jene, das Unvermogen zu
bezeugen, definitive Geltung beanspruchen zu konnen — oder, anders formuliert,

14.02.2026, 14:40:07.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONSTRUKTIVE DEKONSTRUKTION — DEKONSTRUKTIVE KONSTRUKTION | 97

immer neu gegenwértig werden zu lassen, dass es den festen Grund nicht gibt —
angetrieben durch die Sorge um, in Lyotards Worten, die Integritit des Denkens,
also einer Haltung, die auf das Bewusstmachen des Umstandes zielt, dass jedes
Urteil, jede Entscheidung, so sehr sie auch erwogen und reflektiert ist, so not-
wendig sie in einer Situation auch scheinen mag, letztlich kontingent ist, weil die
humane Welt keine Meta- sondern nur transformative Infrastrukturen hat. Diese
Haltung — und es kann sich im Kontext der humanen Welt nicht um mehr als das
handeln — wire als eine Kultur der Sensibilisierung dafiir zu verstehen, dass jeder
(auch der reklamiert vorldufige) Grund ein unterstellter und deshalb kontingenter
Grund ist, der zwar konstellar tragfihig sein kann, dies aber nicht deshalb, weil
er der Grund ist, sondern deshalb, weil diejenigen, die sich auf ihn beziehen, ihn
zu einem Grund gemacht haben und sich an ihn als Grund binden.

Entgriindung ist somit ein komplementérer Vektor zur Er-griindung und bil-
det zusammen mit ihr ein Wechselspiel von konstruktiver und dekonstruktiver
Praxis: Wihrend in der Er-grindung ein handlungsermoglichendes Denken
wirkt, so ist es bei der Entgriindung ein Denken, das den Preis der Vereindeuti-
gung einer jeden handlungsermoglichenden Denkweise ausmisst — ohne dabei
durch einen bestimmten Zweck bedingt zu sein aufler jenem, zu entgriinden. Die
Unbedingtheit der Entgriindung speist sich also daraus, dass sie ihre Intervention
nicht pragmatisch finalisiert, sondern zum Zweck an sich selbst werden lésst. Sie
ist unbedingt deshalb, weil sie bedingungslos auf den, hinter jedem Grund fiir die
Wirklichkeit sich er6ffnenden Abgrund anderer Mo6glichkeiten insistiert.

Die Wechselbeziehung von Er- und Entgriindung treibt daher ein stets fliich-
tiges Fortschreiben von Méglichkeiten des Menschseins in der humanen Welt an.
Da der Grund in der humanen Welt kein fester Grund ist — so wie der Boden an
Bord eines Schiffes nicht fester Grund ist — ist ein Griinden in der humanen Welt
nur relativ stabilisierend, in dem Malf3e, indem das destabilisierende Medium, das
den Grund selbst tragt, konstellar ausgegrenzt werden kann, und zwar in dem
Malfe, in dem die Fliissigkeit des Wassers, auf dem ein Schiff fihrt, durch dieses
Schiff ausgegrenzt wird: Nur durch diese Ausgrenzung und der durch sie ermog-
lichten Absehung nédmlich bietet das Schiff dem Schiffspassagier einen ,Grund".
Da es aber als ganzes ins Schwanken geraten kann, bleibt die Prekaritit dieses
Grundes immer spiirbar und bleibt unausschlieBbar. Der ,feste Boden® an Bord
realisiert sich dann als das, was er — genau betrachtet — ist: ein infrastruktureller
Grund, ein Faktum im Wortsinne, dessen Faktizitidt dort endet, wo die Stabilitit
der Gemachtheit durch die Dynamik der humanen Welt prekarisiert wird.’

Die humane Welt ist also eine Sphire, die nicht in einer definitiven Repré-
sentation zu erfassen ist, sondern immer neu beschrieben werden muss, sie lésst

7 Die Analogie zur Situation auf See hat freilich Grenzen: Eine Schifffahrt ist in der
Regel endlich (selbst die Odyssee war es), man kann nach der Anlandung wieder
festen Boden betreten. Fiir eine Beschreibung der humanen Welt wére diese ,Pas-
sage‘ als auf Dauer gestellt zu denken; vgl. dazu Badura 2005.

14.02.2026, 14:40:07.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | JENS BADURA

sich nicht durch einen Katasterplan des verniinftigen Denkens abbilden.® Das
Operieren mit Griinden obliegt daher der MaBigabe des ,derweil es so ist® und er-
zeugt immer zugleich eine Frage danach, warum es diese und nicht andere Griin-
de sind, die zdhlen sollen, es 6ffnet eine Liicke zwischen dem Wirklichen und
dem Moglichen, die durch keine Reprisentation des Wirklichen geschlossen
werden kann. Auch wenn immer konstellar triftige Antworten moglich sind, ist
doch nie die definitive Antwort moglich. Strukturen zur Organisation der huma-
nen Welt sind immer (historisch gewordene) Infrastrukturen, nicht aber tiberzeit-
liche Metastrukturen. Sie sind einerseits wirklich und wirksam, andererseits kon-
tingent — und in diesem Spannungsfeld muss sich (theoretische und praktische)
Orientierung stets neu vollziehen.

5. A propos Prinzipismus

Diese Vorstellung von der humanen Welt und den nicht eben entlastenden Aus-
sichten, die sich die Orientierungsarbeit betreffend ergeben, hat einen spezifi-
schen Typus der kulturellen Beunruhigung hervorgebracht, der sich spitestens
seit Beginn der klassischen Moderne in mannigfaltigen Formen regt — zu sehr
scheint ein Leben in definitiven Rahmenordnungen alternativiose Moglichkeits-
bedingung eines guten Lebens. Warum? Aufschluss kann hier — und damit kniip-
fe ich an den Ausgangspunkt der Uberlegungen an — eine genauere Analyse der
prinzipistischen Strategie sein. Diese lésst sich ja, wie gezeigt wurde, als deutli-
ches Pliddoyer fiir den festen Grund verstehen, weil nur er als moglicher Garant
der Unbedingtheit gesehen wird und nur auf ihm scheint unparteiliches Urteilen
moglich. Die dahinterliegende Motivation liele sich wohl wie folgt beschreiben:
,Ohne festen Grund in Form eines objektiven Bezugspunktes ldsst sich die Ver-
bindlichkeit von etwas nicht argumentativ ausweisen. Weil in einer humanen
Welt Verbindlichkeit be-griindet sein muss, um ein Zusammenleben von Men-
schen zu erméglichen und es einer Verbindlichkeit bedarf, muss es einen festen
Bezugspunkt geben. In dieser Form vorgetragen, konnte man von einem Sollen-
Sein-Fehlschluss sprechen, da es nicht reicht, dass etwas sein soll, damit es dann
auch ist. Natiirlich konnte man die Formel auch rein normativ lesen und damit
dem Sollen-Sein-Problem entgehen — im Sinne von ,wenn wir Verbindlichkeit
wollen, miissen wir uns einen festen Bezugspunkt geben‘. Das hiilfe aber nur
dann weiter, wenn das ,sich Geben‘ des Grundes seinerseits den soeben skizzier-
ten Rahmenbedingungen der humanen Welt gerecht werden wiirde, also im Sinne
eines ,sich Geben, derweil es so ist® verstanden wiirde — so also, wie es die er-
griindende Strategie téite. Betrachtet man etwa die kantische Tradition, das wohl
populédrste Beispiel einer prinzipistischen Strategie, kann von einem Denken im
Modus des ,derweil es so ist* aber nicht die Rede sein: Hier wird zwar von einer

8 Vgl. dazu Badura 2004.

14.02.2026, 14:40:07.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONSTRUKTIVE DEKONSTRUKTION — DEKONSTRUKTIVE KONSTRUKTION | 99

Selbstgesetzgebung gesprochen, diese aber im Sinne einer Selbstunterwerfung
unter das aus notwendiger Einsicht in seine Geltung erkannte Gesetz der Ver-
nunft konzipiert. Das Gesetz der Vernunft nimmt hier die funktionale Stelle einer
Kerbe oder Metastruktur ein, also einer Prifiguration der humanen Welt, die den
grammatisch-orientierenden Rahmen eines vorfindlichen tertium comparationis
darstellt. Nur durch diese Figur in der Hinterhand kann der Unbedingtheits-
anspruch entstehen, den die prinzipistische Strategie erhebt und der ein An-
spruch darauf ist, den direkten Zugriff auf die definitiven Rahmenbedingun-
gen des Denkens zu besitzen. Denn die deklamierte Gesetzesvernunft definiert
den Bereich des sinnvoll Denkbaren, erldsst Gesetze und ist zugleich Richterin
iber deren Einhaltung sowie die einzig zulédssige Kontrolleurin des Gerichts: So
ist es, so soll es sein, weil es anders nicht sinnvoll sein kann, da der Sinn so ist,
wie es sein muss. Also: Was nicht so ist, wie es gemifl dem Gesetz sein soll,
kann nicht verniinftig sein, soll also auch nicht sein. Unbedingtheit ist hier stets
die Unbedingtheit des Gesetzes, das iiber allem steht. So betrachtet zeigt sich
wiederum, dass die prinzipistische Strategie letztlich eine von der klassischen
Metaphysik bis hin zu den ,groflen Erzdhlungen‘ reichende Denkfigur der gege-
benen, préstabilisierenden Ordnung in Anschlag bringt. Dabei aber produziert sie
ein gefihrliches Versprechen, das im Lichte der vorgetragenen Charakterisierung
der humanen Welt nicht zu halten ist: Die Bindung der Idee der Unbedingtheit an
einen definitiven metastrukturellen Ordnungsrahmen schiirt die Erwartung, dass
es diesen auch gibt. Dies befordert letztlich eine Verweigerung gegeniiber der
Aufgabe der Kultivierung von Kompetenzen, die Kontingenz moderner Lebens-
welten, in denen sich die humane Welt realisiert, auszutragen, anstatt sie zu igno-
rieren oder mittels im Mantel metastruktureller Objektivitit verkleideter Instan-
zen, die letztlich aber eben auch nur kontingente Infrastrukuren sind, zu ,bewil-
tigen‘. Die Herausforderung fiir ein um seine Integritdt bemiihtes Denken ist es
daher vielmehr, infrastrukturelle Wirklichkeit, deren Kontingenz und den Bedarf
an Verbindlichkeit immer neu in ein angemessenes Verhéltnis zu bringen, ohne
sich dabei auf ein hoherstufiges tertium comparationis auszufliichten.

Die Furcht davor, ohne ein im Gestus der Metastruktur présentiertes Prinzip,
das Denken und Handeln im Chaos versinken zu sehen, sollte daher nicht dariiber
hinwegtduschen, dass alle derartigen Prinzipien, die als archimedische Angel-
punkte der humanen Welt deklariert werden, stets nur Feststellungen eine je ak-
tuellen, konstellar etablierten normativen Infrastruktur sind. Nur durch die Meta-
phernvergessenheit des Be-Griindens, das den festen Grund fiir unabdingbar hélt
und von dorther eine fragwiirdige Konzeption der humanen Welt entwirft, nur
vor dem Hintergrund und gekoppelt mit einem Drohszenario also, l4sst sich der
Blick auf diesen Umstand triiben. Und aus dieser Triibheit bezieht die prinzi-
pistische Strategie letztlich ihren zweifelhaften Anspruch auf Verbindlichkeit.

14.02.2026, 14:40:07.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 | JENS BADURA

6. Ethik und Politik

Unbedingtheit ist fiir eine kritische Orientierungspraxis, so wurde oben gesagt,
eine unabdingbare Eigenschaft. Da die prinzipistische Losung, Unbedingtheit zu
konzeptualisieren, nicht tiberzeugen konnte, wurde vorgeschlagen, das unbe-
dingte Denken als Entgriindung zu konzeptualisieren und so als ein notwendiges
Komplement zur bedingten Perspektive im Rahmen des Orientierungshandelns
zu verstehen: Denn Unbedingtheit ohne Bedingtheit bleibt ohne Ansatzpunkt,
Bedingtheit ohne Unbedingtheit hingegen ohne kritische Distanz zu sich selbst.
Diese Unbedingtheit aber ist nicht durch Rekurs auf eine Figur des neutralen
Dritten zu bekommen, der sein Urteil fillt — sie ist nur aus dem auf Dauer ge-
stellten Zweifel zu gewinnen, dass sich hinter jedem Urteil ein Horizont alterna-
tiver Moglichkeiten auftut.

Was heifit dies aber nun fiir die Gestaltung von Orientierungspraxis in den
eingangs genannten Feldern Ethik und Politik — wie kann Er- und Entgriindung
also im Sinne praktischer Orientierung konzeptualisiert werden? Es kann nach
dem Gesagten schwerlich dadurch geschehen, dass die Ethik ein autoritatives
normatives Primat gegeniiber der Politik zugeschrieben bekommt, also den nor-
mativen Grund darstellen konnte, auf den sich die Politik zu begriinden hiétte.
Vielmehr ist jedes wie auch immer geartete Begriindungsverhiltnis zwischen
Ethik und Politik aufzugeben — die Ethik hat nichts zu be- sondern alles zu ent-
griinden; die Politik bedarf keiner Begriindung sondern muss sich als Ergriindung
verstehen. Ethik und Politik sind komplementire Bewegungen im Zuge der indi-
viduellen und kollektiven Selbstorientierung, sie bringen das pragmatische Ergriin-
den bestmoglicher Losungen und das Dekonstruieren der so gewonnenen Orientie-
rungsmarken in ein unauflosliches Spannungsfeld. Dieses Spannungsfeld da-
durch zu kultivieren, dass beides zur gleichen Zeit und in kritisch-komplementé-
rer Wechselwirkung moglich ist, scheint mir die 6ffentliche und kulturelle Auf-
gabe zu sein, die es heute — auch im besagten infrastrukturellen Sinne in einem
umfassenden Wortsinne — anzugehen gilt. Und dabei ist durchaus gefordert, die
Begriffe ,Ethik‘ und ,Politik‘ und die Denkbewegung, die ihnen korrespondiert,
nicht zu eng zu fassen bzw. nicht zu verwechseln mit dem, wofir die Worte ge-
wohnterweise stehen: Ethik als dekonstruktive Entgriindung steht fiir ein En-
semble von Praxen der Indikation des anders Moglichen im je Verwirklichten,
seien sie philosophischer, literarischer oder kiinstlerischer Art. Politik als prag-
matische Ergriindung steht fiir das Ensemble von Praxen zur Schaffung geeigne-
ter Bedingungen dafiir, dass individuell wie kollektiv ein ,gutes Leben‘ moglich
wird — und dazu gehoren staatlich-institutionelle Regelungen genauso wie zivil-
gesellschaftliche Regungen, die moralphilosophische Erarbeitung bestimmter
Regeln oder andere Formen konstruktiven Engagements.

Das skizzierte Spannungsfeld aber ist nicht seinerseits als Effekt einer hoher-
stufigen Dialektik misszuinterpretieren, die in einem synthetischen Ergebnis
miindet (was ja zugleich hiele, der humanen Welt wieder eine metastrukturelle

14.02.2026, 14:40:07.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONSTRUKTIVE DEKONSTRUKTION — DEKONSTRUKTIVE KONSTRUKTION | 101

Konzeption einzuschreiben), sondern reprisentiert vielmehr eine der humanen
Welt immanente Vernunftkultur als ein Orientierungsdenken zwischen Wirklich-
keit und Moglichkeit, die in dieser Immanenz stets in Bewegung ist; einen Mo-
dus der Orientierung in einer von zwei Vektoren geprigten Dynamik, deren Teil
die den Prozess tragenden Akteure und ihre (infra)strukturellen Lebensformbe-
dingungen immer schon sind. Weil die Akteure in diesem Prozess mitwirken, ihn
bedingen und durch ihn bedingt sind, ist die humane Welt aus pragmatischer Per-
spektive keine in jeder Hinsicht kontingente Welt — sie bietet konkrete Wider-
stinde bestehender Infrastrukturen, die im Moment ihrer Realisierung wirklich
und nicht nur moglich sind: Genau diese Haltung, die eben keine ,unvollstin-
dige‘ oder ,uninformierte’ Haltung ist, zeichnet den politischen Modus im hier
gemeinten Sinne aus. Zugleich und in gleichem Mafle aber enthilt die humane
Welt das Potential des Zweifels und der dekonstruktiven Kritik, ein titiges Ver-
mogen, jede pragmatische Sichtweise des Wirklichen zu dekonstruieren und
durch den Aufweis ihres Moglichkeitscharakters zu relativieren — ohne sich des-
halb jedoch iiber die Haltung des pragmatischen Blicks erheben zu kénnen. Die
humane Welt ist somit wirklich und méglich zu gleich — aus der Perspektive des
Urteilenden aber nie gleichzeitig. Einem Vexierbild gleich kann und muss sie als
wirkliche und als mogliche Welt erfahren werden, ohne dass einer Seite ein ho-
herstufig gesichertes ,mehr‘ an Geltung zukdme. Und nur dann lédsst sich das
skizzierte Komplementérverhiltnis von Politik und Ethik verstehen, wenn in ge-
nau diesem energetischen Feld des ,sowohl - als auch® die Eigenart der am Wer-
ke befindlichen Vernunftkultur gesehen wird, einer Kultur, die das Zutrauen ma-
nifestiert, im Spannungsfeld von Er- und Entgriindungsziigen immer weiter-
zumachen mit dem Denken, ohne in pragmatischer Verkiirzung oder nihilisti-
scher Borniertheit zu miinden. Nur wenn es gelingt, diese im konkreten Blick
sich ereignende Januskopfigkeit der humanen Welt anzunehmen und auszutra-
gen, ohne dabei auf irgendeine Erlosung zu schielen, werden Ethik und Politik
ein angemessenes Verhiltnis eingehen und ein lebensdienliches Projekt darstel-
len, das den Anforderungen einer humanen Welt in und als Moderne gerecht
werden kann.

Literatur

Badura, Jens (2004): ,,Niemandsland. Vom Begriinden und Entgriinden®. In: Jens
Badura/Sarah Schmidt (Hg.), Niemandsland - Topographische Ausfliige zwi-
schen Wissenschaft und Kunst, Stuttgart: [ZKT-Schriftenreihe, S. 10-13.

Badura, Jens (2005): ,,Passagen — eine philosophische Passage®. Im Web unter:
http://www.durchdenker.de/htm/c_projekt anz.php?id=9.

Badura, Jens (2006): ,,Heteromundus®. In: Jens Badura (Hg.), Mondialisierun-
gen, Bielefeld: transcript.

Deleuze, Gilles/Guattari, Félix (1992): 1000 Plateaus. Berlin: Merve.

14.02.2026, 14:40:07.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | JENS BADURA

Heidegger, Martin (1997): Der Satz vom Grund. Stuttgart: Neske.
Luckner, Andreas (2005): Klugheit. Berlin/New York: De Gruyter.
Marramao, Giacomo (2003): Passagio a Occidente. Turin: Bollati Boringhieri.

14.02.2026, 14:40:07.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

