ZENTRIFUGALE BEWEGUNGEN IN INDONESIEN:
KONFLIKT, IDENTIFIKATION UND RECHT IM VERGLEICH

Franz und Keebet von Benda-Beckmann

Einleitung

Das Suharto-Regime hinterliel 1998 ein Land, in dem viele latente Spannun-
gen und offene gewalttitige Auseinandersetzungen neue Impulse bekamen.
Diese gewalttiatigen Konflikte wurden durch eine Reihe von Autoren ausfiihr-
lich beschrieben und analysiert.! Sie werden innerhalb bestimmter Regionen
in ihren nationalen und transnationalen Kontexten untersucht. Im Zentrum der
Analyse stehen die politischen und wirtschaftlichen Beziehungen und die Inte-
ressenkonstellationen der am Konflikt beteiligten Akteure. Dabei wird vor al-
lem auf die wichtige Frage eingegangen, in welcher Weise und durch wen
Gruppenidentitdten und -gegensitze mit Berufung auf ethnische Zugehorig-
keit und/oder Religion konstruiert werden, welche Faktoren die Konflikte und
vor allem das Ausbrechen gewalttitiger Auseinandersetzungen innerhalb von
Regionen bedingen und welche Rolle die Beziehungen zwischen Regionen
und dem Zentrum dabei spielen. Ein zentraler Punkt in diesen Analysen ist,
dass die Konflikte nicht unbedingt auf ethnisch-religiosen Gegensitzen beru-
hen und durch damit einhergehende primordiale Gefiihle bedingt werden,
sondern dass es in erster Linie um politische und wirtschaftliche Konflikte
geht, die sich nur eines religidsen, ethnischen oder nationalistischen Diskurses
bedienen (vgl. Chauvel 2001; Robinson 2001).

In unserem Aufsatz bauen wir auf diesen Analysen auf, wollen jedoch eine
Dimension der Konstruktion und Austragung von Konflikten beleuchten, die
in der Literatur weitgehend unberiicksichtigt bleibt. Das ist die Rolle von
Recht in der Strukturierung von Konfliktinhalten und in der Rationalisierung
und Rechtfertigung der Forderungen und des Verhaltens der Konfliktparteien.
Es geht uns in diesem Beitrag vor allem um die Beziehungen zwischen Regi-
onen und dem Zentrum, allerdings werden wir auch auf die Beziehungen in-
nerhalb von Regionen eingehen, da diese ebenfalls Einfluss auf die Beziehun-

1 See u.a. Davidson/Kamman (2002); Davidson (2003); Avonius (2004); Van
Klinken (2001) und die Beitrige in Colombijn/Lindblad (2002); Lloyd/Smith
(2001); Anderson (2001); Wessel/Wimhofer (2001); Budiman/Hatley/Kingsbury
(1999); Vel (2001).

249

am 14.02.2026, 21:38:37. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839402719-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANZ UND KEEBET VON BENDA-BECKMANN

gen zwischen Regionen und dem Zentrum haben.” In unsere vergleichenden
Uberlegungen werden wir Aceh (Nord-Sumatra), West-Sumatra, Ambon und
West-Kalimantan einbeziehen, in denen die Beziehungen zwischen Zentrum
und Region und auch innerhalb der Regionen sehr unterschiedlich sind.

Recht und Konflikt

Die unterschiedlichen Bedeutungen, die Recht in Konflikten haben kann,
werden in den meisten ethnologischen und soziologischen Konflikttheorien
kaum berticksichtigt. Wenn Recht iliberhaupt erwihnt wird, geht es um Recht
als sanktionierte Normen, die primir als Evaluationsmaf3stab fiir abweichen-
des Verhalten dienen oder es geht um rechtliche Verfahren zur Bewiltigung
von Konflikten. Recht als Ausléser und Gegenstand von Konflikten und als
Medium, in dem konfligierende wirtschaftliche, politische oder moralische
Forderungen ausgedriickt werden, spielt praktisch keine Rolle. Recht ist je-
doch mehr als ein Maf3stab, an dem unerlaubtes Verhalten gemessen wird. Da
Recht Positionen und Beziehungen sozialer, wirtschaftlicher und politischer
Macht definiert, verteilt und legitimiert, wird es oft zum Ausloser von Kon-
flikten. Wenn man von rein gewalttdtigen Konfliktaustragungen absieht, geht
es bei den einander widersprechenden Interessen und Werten immer auch um
die legitime Kontrolle und Autoritdt {iber soziale, wirtschaftliche und politi-
sche Organisation und Verteilung von Ressourcen. In den heutigen politischen
Systemen mit ithren demokratischen und rechtsstaatlichen Vorgaben ist die
Ausiibung von Macht und Gewalt zu ihrer Legitimierung primér auf staatli-
ches Recht angewiesen. Das verlangt von Akteuren die Ubersetzung ihrer
Forderungen und Anspriiche und ihrer politisch-moralischen Wertvorstellun-
gen in rechtlich legitimierte Formen, womit Recht zu einem wichtigen Medi-
um in der Interaktion wird.4 Zugleich sind die Kontrolle iiber die Interpretati-
on bestehenden und die Schaffung neuen Rechts wichtige Machtsressourcen,

2 Natiirlich gehen wir nicht davon aus, dass besagte Regionen homogene und mo-
nolithische politische GroBen oder gar ,,Akteure sind. Die verschiedenen Grup-
pierungen, unterschieden nach ethnischen und religidsen, aber auch beruflichen
und politischen Kriterien (Bauern, Wirtschaftsunternehmen, Provinzregierun-
gen, Intellektuelle) haben teilweise unterschiedliche Forderungen an das Zent-
rum, die auch unterschiedlich rechtlich legitimiert werden. In diesem Beitrag
konnen wir jedoch nur eine grobe Skizze vorstellen.

3 Siehe Elwert (in diesem Band) oder Schlee (2003: 98).

4 Die Art, in der zwischen Norm- und Akteurkonflikten unterschieden wird, wie
es Elwert (in diesem Band) beispielsweise macht, ist deshalb auch nicht ein-
leuchtend. Seine Typologie dhnelt den frither in der Rechtsethnologie gingigen
Unterscheidungen zwischen Konflikten um Normen und Konflikten um Fakten
oder zwischen Norm- und Interessenkonflikten. Diese Unterscheidungen be-
riicksichtigen nicht, dass (rechtliche) Normen die Konstruktion von Fakten und
Interessen weitgehend mitpragen (K. von Benda-Beckmann 1984: 66f).

250

am 14.02.2026, 21:38:37. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839402719-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONFLIKT, IDENTIFIKATION UND RECHT

ua1sauopuy : | 3unpjqqy

('P3) SIBMNIO SIOONP3T 1UNSUNSS oﬁUmoﬂ_Qonm_wwm USPINION ZUIAOId @ UdJV ZUIAOId @ ®NC®_@NC_>O_n_ e
m_wmhcmwmmﬁmwmmw,“wﬂw,m__w,wﬁz%mmc UDJUDWIOY ISSM ZUIACI @ Bunjpais [} JZNIYS FTYNOLUVNIIINI = —

pyowng isom zunold - @ IQViS[dvA @ usiseuopy|

001l —

I
@
:

0Ll

NIITvILSNY

Ol —]

‘@ 0SSO

251

am 14.02.2026, 21:38:37.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANZ UND KEEBET VON BENDA-BECKMANN

die in sozialen und politischen Konflikten eingesetzt werden kénnen.” Damit
wird Recht auch zum Gegenstand von Konflikten.

Mit diesen Uberlegungen soll keinesfalls ein Primat fiir die Bedeutung des
Rechts in Konflikten behauptet werden. Auch verdringt diese Perspektive
nicht die Bedeutung von ethnischer oder religioser Zugehdrigkeit. Sie zwingt
nur dazu, einen Unterschied zwischen Ethnizitidt und rechtlich definierter und
relevant gemachter Ethnizitdt oder Religionszugehorigkeit zu machen. Ethni-
zitdt oder Religion kann auch ohne rechtliche Grundlage, als Mechanismus
von Inklusion bzw. Exklusion dienen. Dies ist jedoch wirksamer, wenn mit
einer ethnischen oder Religionszugehorigkeit bereits bestimmte Zugangsmdg-
lichkeiten nach bestehendem Recht verbunden sind, erleichtert oder fiir andere
ausgeschlossen werden bzw. durch ein neues, in diesem Sinne ethnisiertes
Recht gestaltet werden sollen.® Dasselbe gilt fiir religiose Rechte. Ethnizitit
als solche (wie auch immer konstruiert) reicht oft nicht; es muss ein in Ethni-
zitdt begriindetes Recht sein, so wie das bei vielen Rechtsordnungen, die man
meist als Gewohnheits-, Stammes- oder Dorfrechte andeutet, aber auch in
staatlichen Rechtsordnungen der Fall ist.

Dies spielt schon eine Rolle, wenn man davon ausgeht, dass in einer sozi-
al-politischen Organisation nur ein Rechtssystem existiere. In vielen Staaten,
iiber die Elwert gearbeitet hat und auch in den Regionen Indonesiens, die wir
niher betrachten werden, gibt es jedoch eine Pluralitit von unterschiedlichen
Rechten. Diese bietet ein vielschichtiges Repertoire an Organisations- und
Legitimationsstrukturen fiir soziale, wirtschaftliche und politische Beziehun-
gen innerhalb von und zwischen Bevdlkerungsgruppen, wie auch fiir Bezie-
hungen zwischen diesen und dem Staat an. Zugehorigkeit zu einer ethnischen
oder religiosen Kategorie oder Gruppe kann darin einen sehr unterschiedli-
chen Stellenwert haben. Die wichtigsten Elemente dieses Repertoires in Indo-
nesien sind staatliches, religioses, internationales und Gewohnheitsrecht (in
Indonesien Adat oder Adatrecht genannt). Adats sind in hohem Mafe eth-
nisch-historisch begriindet. Andere Rechte wie die Shari’a geben der Zugeho-
rigkeit zu einer Religionsgemeinschaft eine zentrale Rolle, die ethnische und
staatliche Grenzen transzendiert. Die staatliche Rechtsordnung Indonesiens ist
wie in den meisten heutigen Staaten dadurch gekennzeichnet, dass sie die eth-
nische oder religidose Zugehorigkeit ihrer ,,Biirger weitgehend fiir rechtlich
irrelevant erklirt, allerdings noch mit einigen Ausnahmen im Familien-, Erb-

5 Siehe Turk (1978); F. von Benda-Beckmann (1983); Starr/Collier (1989); Nader
(2003).

6 Dies wird in Konflikttheorien oft implizit vorausgesetzt. Schlee zum Beispiel
weist darauf hin, dass ,,recognition as an ethnic minority is advantageous in ma-
ny countries. This might concern seats in parliaments, or hunting and fishing
rights, or property rights to old tribal territories. [...] To be recognised as an
ethnic minority a group must appear in public, must have access to the media
and must bring a certain political influence to bear” (2003: 101). Aber das setzt
ja voraus, dass die Sitzverteilung im Parlament bzw. die Bedingungen, unter de-
nen tribale Rechte anerkannt werden, rechtlich geregelt sind.

252

am 14.02.2026, 21:38:37. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839402719-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONFLIKT, IDENTIFIKATION UND RECHT

und Bodenrecht. Internationales Recht baut weitgehend auf ,,modernen®
Rechtsstrukturen auf, die im Prinzip von der Gleichheit von Staaten und Per-
sonen ausgehen. Es macht jedoch wichtige Ausnahmen zugunsten so genann-
ter ,,indigener Volker” (indigenous peoples) und, weniger ausgepragt, auch
von ,,Minderheiten®, welchen andere politische und wirtschaftliche Rechte
zugesprochen werden als ,,normalen Biirgern“ oder Bevolkerungsgruppen.

Pluralistische rechtliche Repertoires erlauben unterschiedliche Rationali-
sierungen und Legitimierungen politischer und wirtschaftlicher Standpunkte,
Forderungen und Gegensitze und der Ausiibung von offener Gewalt. Dabei
geht es vor allem um die Frage, unter welchen Umstdnden das Potenzial der
unterschiedlichen rechtlichen Ordnungen zur Rationalisierung und Legitimie-
rung von wirtschaftlichen und politischen Forderungen ,,greift”. Wir sprechen
bewusst von einem Potenzial. Zwar beinhalten alle rechtlichen Formen im
Prinzip eine Reihe von Legitimationsmdglichkeiten, aber keiner der rechtli-
chen Ordnungen ist ein ganz bestimmtes oder feststehendes Mobilisierungspo-
tenzial inhdrent. Was plausibel als Waffe in der sozialen und politischen Inter-
aktion fiir bestimmte Zwecke eingesetzt werden kann und was nicht, hingt
von einer Vielzahl von Faktoren ab. Die Frage ist, wie diese Unterschiede zu
erkldren sind. Wir haben die folgenden hauptsichlichen Faktoren identifiziert.
Einmal geht es um die historische Eingliederung der Regionen in weitere poli-
tische Verbande oder Netzwerke, den Kolonialstaat und spédter den indonesi-
schen Zentralstaat, aber auch um transregionale und/oder -nationale Bezie-
hungssysteme. Ferner spielt die ethnische und religiose Zusammensetzung der
Bevolkerung eine wichtige Rolle. Zudem geht es darum, was der Kern des
Streites mit dem Zentralstaat ist und inwieweit dabei der Zugang zu Ressour-
cen eine Rolle spielt. Schlielich geht es auch darum, inwieweit die betreffen-
den Rechtssysteme inhaltlich (in)kompatibel sind. Wir werden zeigen, wie
diese Faktoren zum einen das ideologische Mobilisierungspotenzial der unter-
schiedlichen Rechtssysteme bedingen; zum anderen, inwiefern die jeweils po-
tenziell zur Verfligung stehenden Rechtssysteme sich dazu eignen, bestimmte
Ressourcen zu sichern; und letztlich, inwieweit die jeweiligen Rechtssysteme
die internen Konflikte eher anheizen bzw. ddmpfen konnen.

Konfliktkonstellationen und strategischer Gebrauch
von Recht: Variationen in Indonesien

Auf den ersten Blick scheinen die regionalen Forderungen an den Zentralstaat
ziemlich parallel zu liegen. Der Unmut iiber das korrupte und kleptokratische
politische Zentrum hatte wéihrend des Suharto-Regimes iiberall immer mehr
zugenommen. Die Forderung nach einer nicht korrupten Regierung und Ver-
waltung, die rechtsstaatliche und religiose Werte ernst nehmen miisse, wurde
immer lauter. Dazu kamen Proteste gegen die ungleiche interregionale Vertei-
lung der Einkommen aus Bodenschitzen. Uberall zerrten starke zentrifugale
Kriéfte an der einst sicher gewéhnten staatlichen Einheit. Periphere oder sich

253

am 14.02.2026, 21:38:37. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839402719-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANZ UND KEEBET VON BENDA-BECKMANN

peripher fiihlende Regionen forderten mehr Einfluss auf politische Entschei-
dungen. In manchen Regionen war der Ruf nach Unabhingigkeit nicht mehr
zu liberhdren. Andere Regionen wollten zwar im indonesischen Staat bleiben,
wiinschten sich jedoch eine weitergehende Selbstbestimmung. Auflerdem ver-
langten vor allem die an Bodenschitzen reichen Regionen einen grof3eren An-
teil an deren Ertrag. Sie verstanden nicht, dass 80 % davon nach Jakarta ver-
schwinden sollten, was vor allem einer kleinen politisch-6konomischen Elite
auf Java zugute kam. Schon vor dem Ende des Suharto-Regimes vollzog sich
so ein ziemlich eindeutiger Prozess um mehr wirtschaftliche und politische
Autonomie, ausgeldst von einer politischen Elite, die sich zu lange zu wenig
mit den Gebieten auflerhalb von Jakarta und Java beschiftigen wollte. Diese
politische Introvertiertheit hat zentrifugale Krifte freigesetzt, durch welche
der indonesische Nationalstaat auseinander zu fallen droht. Unter dem Druck
der ausldndischen multilateralen und bilateralen Gebergemeinschaft, (IMF,
Weltbank, IGGI, UNDP, GTZ, USAID, AUSSAID) hat die indonesische Re-
gierung 1999 eine Dezentralisierungspolitik in Angriff genommen, um die
Wucht dieser Entwicklungen aufzufangen. Aus Furcht, mit dieser auf mehr
regionale Autonomie gerichteten Politik sezessionistische Tendenzen noch
weiter zu verstdrken, hat die Regierung (im Gegensatz zu den Geberorganisa-
tionen) nicht die Provinzen, sondern die Distrikte zu den wichtigsten ,,auto-
nomen Regionen® erklirt.” Robinson (2001) und Chavel (2001) argumentie-
ren, dass es, unbeschadet aller ethnischen, religiosen, linguistischen, geogra-
phischen und historischen Unterschiede zwischen den Regionen, vor allem
diese grundlegenden Eigenschaften des New Order Regimes sind, welche an
der Basis der Konflikte und des Widerstandes zu liegen scheinen (Robinson
2001: 214), wobei es nicht nur um die gespannten Beziehungen der Region
mit dem Zentrum geht, sondern diese Aspekte des Regimes auch die intra-
regionalen Konflikte mit beeinflussen.

Bei nédherer Betrachtung der Konflikte in den einzelnen Regionen fillt je-
doch auf, dass die Konflikte mit dem Zentrum auf unterschiedliche Weise
ausgetragen werden. Es werden unterschiedliche Forderungen gestellt, die ei-
ne lange Vorgeschichte haben, welche in jeder Region wiederum einen unter-
schiedlichen Charakter hat. Diese Geschichte hat das Verhéltnis zwischen den
Rechtssystemen in den Regionen stark geprigt und wird zu einem bestim-
menden Faktor bei der Frage, welches Recht zu welchen Zwecken mobilisiert
werden kann bzw. wird.

7 Uber die Dezentralisierung in Indonesien siehe Aspinall/Fealy (2003); Holtzap-
pel (2002); Schulte Nordholt/Asnan (2003); Kingsbury/Aveling (2003); F. und
K. von Benda-Beckmann (2001).

254

am 14.02.2026, 21:38:37. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839402719-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONFLIKT, IDENTIFIKATION UND RECHT

Aceh

Die Region an der Nordspitze Sumatras gehort zu den am frithesten islami-
sierten Gebieten des Archipels.® Ab Beginn des 15. Jahrhunderts wurde von
dort aus der groBte Teil Indonesiens islamisiert, meist mit friedlichen Mitteln,
manchmal auch mit Gewalt. Aceh hat sich lange erfolgreich gegen die Inkor-
porierung in das niederldndische Kolonialreich gewehrt und wurde erst 1906
definitiv Teil der Kolonie. Seitdem ist es eine der unruhigsten Regionen Indo-
nesiens geblieben. Als Teile Indonesiens in den 1950er Jahren gegen die i-
berméchtigen Zentralisierungsanspriiche aus Java rebellierten, waren Aceh
und Minangkabau/West-Sumatra, aber auch Kalimantan unter den fithrenden
Zentren der Rebellion. Robinson (2001) und Chauvel (2001) weisen jedoch
darauf hin, dass die ersten Konflikte nach der Unabhingigkeit nicht auf eine
Unabhédngigkeit von der neuen Republik Indonesien gerichtet waren, sondern
zum Ziel hatten, Indonesien in einen islamischen Staat zu transformieren. Der
Kampf gegen die Hollinder und die japanische Besatzung waren Hand in
Hand mit einer sozialen Revolution gegangen, die durch die militante Jugend
und islamische Geistliche getragen war und die Klasse der Adat-Fiihrer (ulué-
balang) fast ausgeldscht hatte. Diese Darul Islam Rebellion dauerte von 1953
bis 1962. 1965 bekam Aceh seinen Sonderstatus. Die damit einhergehenden
Befugnisse und Versprechungen seitens des Zentralstaates wurden jedoch
nicht eingehalten. Bis dahin gab es eigentlich keine Zweifel an der Loyalitét
Indonesien gegeniiber. Das dnderte sich jedoch 1976 mit dem Aufkommen der
Frei-Aceh-Bewegung. Seitdem erlebt die Provinz ein stindiges Auf und Ab
der Kampfe, getragen durch den Unmut gegen die wirtschaftliche Ausbeutung
der Region und die zentralisierten Entscheidungsprozesse.

Aceh ist reich an Bodenschitzen (Ol, Erdgas) und hat riesige Regenwil-
der, wodurch es sich in den letzten Jahrzehnten industriell stark entwickeln
konnte. Es ist eine der Regionen, die am nachdriicklichsten eine neue Umver-
teilung fordert. Man profitierte jedoch kaum von der Entdeckung und Ausbeu-
tung der groBen Fliissiggasreserven. Die hiermit geschaffenen Arbeitsplitze
wurden weitgehend von Nicht-Acehnesen eingenommen. Auch fiihrte die zu-
nehmende Abholzung des Regenwaldes (eine Pfriinde des Militérs) zu groen
Landenteignungen. Man akzeptiert(e) nicht langer, dass 80-90 % der Ertrige
an die Zentralregierung, (die vielfach mit Java gleichgesetzt wird), abgetreten
werden mussten. Thre Reichtiimer einerseits und der schwelende Guerilla
Krieg andererseits machten die Drohung einer Abspaltung realistisch und ha-
ben Jakarta gezwungen, diese ernst zu nehmen. Nachdem Versuche, Aceh mit
militdrischen Mitteln unter Kontrolle zu bringen, gescheitert waren, hat es
2001 wiederum einen administrativen Sonder-Status bekommen, der der Pro-
vinz eine grofere Unabhéngigkeit ermdglicht. Die wichtigste Konsequenz des
Ausnahme-Status ist, dass 70 % der Ertriige aus Ol und Gas und gut 60 % aus

8 Zu Aceh siehe Chauvel (2001); Ariffadillah (2001); Kell (1995); Wessel (2001);
Robinson (2001). Siehe auch Bowen (2003).

255

am 14.02.2026, 21:38:37. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839402719-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANZ UND KEEBET VON BENDA-BECKMANN

anderen natiirlichen Ressourcen statt der herkdmmlichen 20 % an die Region
zurtickgeleitet werden sollen. Die dafiir erforderlichen Implementierungsrege-
lungen sind allerdings noch nicht verabschiedet. Die Provinz bekommt immer
noch sehr viel weniger als sie erhalten sollte. Auch soll viel Geld statt der
Provinz den michtigen Olfirmen zugute kommen.’ Die durch die Zentralre-
gierung gemachten Zugestindnisse reichen offenbar nicht aus, um den Forde-
rungen der radikaleren Gruppen in Aceh gerecht zu werden. Die militdrischen
Konflikte entflammten im Mai 2004 wieder sehr heftig, und die Armee rea-
gierte mit den tiblichen Repressionen.

Der Sonder-Status sieht auch vor, dass die Provinz Aceh das Recht hat, die
Shari’a einzufithren. Dies war ein wichtiger Punkt fiir die Region, die sich
schon immer primér als islamisch identifiziert hat und in Indonesien als be-
sonders religios gilt. Die Shari’a wurde auch offiziell eingefiihrt, jedoch nur
dort, wie es heifit, ,,wo dies angemessen ist“. Fiir den Bereich des Straf-, Han-
dels- und Verwaltungsrechts gilt nach wie vor staatliches Recht.'® Die Shari’a
gilt somit hauptsichlich im Bereich des Familien- und Erbrechts. Die Einfiih-
rung der Shari’a hat eine grofle symbolische Bedeutung. Sie symbolisiert die
transnationale Verbundenheit mit der islamischen Welt. Zweitens kann, wie
Bowen (2003) fiir das Gayo Hochland, einen Teil Acehs, gezeigt hat, die Sha-
ri’a die erbrechtliche Stellung von Frauen in den &uBerst patrilinearen Lokal-
gesellschaften verbessern, bei denen sie nach Adat nicht erben oder nur sehr
schwache Erbrechte haben. Fiir viele Moslems ist die Tatsache, dass das gen-
der Gleichheitsideal auch mit der Shari’a begriindet werden kann, symbolisch
von grofler Bedeutung. Dies alles verschafft dem Ruf nach der Shari’a eine
verhdltnisméBig breite Zustimmung innerhalb der Bevdlkerung. Islamisches
Recht symbolisiert Zukunftsorientierung und Orientierung nach auflen, weit
iiber die nationalen Grenzen hinaus, wogegen Adat nur regional gilt und mit
der Vergangenheit verbunden wird. Mit dem Islam als primérer Identifikation
positioniert sich Aceh in einen betont transnationalen Kontext. Es hat wichtige
Verbindungen zu Malaysien, das die politischen Entwicklungen bei seinem
unmittelbaren Nachbarn mit gemischten Gefiihlen verfolgt. Und es hat gute
Verbindungen mit der arabischen Welt und islamischen Zentren im Mittleren
Osten.

Im Konflikt mit dem Zentrum werden also Religion und religidses Recht
politisch mobilisiert, um unter der Androhung von Abspaltung, Anderungen
im staatlichen Verfassungsrecht durchzusetzen und um damit auch einen gro-
Beren Teil der lokal vorhandenen Ressourcen unter eigene Kontrolle zu be-
kommen. Wenn Indonesien schon kein islamischer Staat werden kann, dann
kann Aceh mit seinem Sonder-Status auf jeden Fall doch die Shari’a einfiih-
ren.

9 Niksch (2002: 4).

10 In anderen Regionen geht jedoch das Geriicht um, Aceh sei ganz auf die Shari’a
umgestiegen. In West-Sumatra hat das zum Beispiel rege Debatten iiber die Fra-
ge, ob die Shari’a dort auch eingefiihrt werden sollte, ausgeldst, (F. und K. von
Benda-Beckmann 2001).

256

am 14.02.2026, 21:38:37. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839402719-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONFLIKT, IDENTIFIKATION UND RECHT

Adat dagegen hat in der Region kaum (noch) Mobilisierungspotenzial. Es
wird mit der Vergangenheit und der quasi-feudalen und mit der Kolonial-
macht zusammenarbeitenden traditionellen Herrschaft assoziiert. Es kann die
iiberregionale und internationale Einbettung, die iiber Religion abgerufen
wird, nicht leisten. Der Kampf um Rechte an natiirlichen Ressourcen, Land
und Bodenschitzen wird auch nicht, wie zum Beispiel in West-Sumatra, mit
der Berufung auf Adat legitimiert. In Aceh wird auf den verfassungs- und ad-
ministrativrechtlichen Sonder-Status rekurriert, welcher der Verwaltungsein-
heit ausreichende rechtliche Mittel gegeniiber dem Zentralstaat zur Verfiigung
stellt. Eine Berufung auf Adat-Bodenrechte ist deshalb nicht nétig; eine Beru-
fung auf die Shari’a hierfiir nicht geeignet. Allerdings ist die Berufung auf die
Shari’a eine wichtige Legitimation des Sonder-Status geworden. Adat hat
auch nicht die iiberragende Rolle bekommen, andere ethnische Gruppen von
politischen Entscheidungsprozessen und wirtschaftlichen Ressourcen auszu-
schlieBen, da die Region eine relativ homogene Bevolkerung hat. Abgesehen
von den GroBstddten und einigen wenigen javanischen Transmigrationsgebie-
ten gibt es keine groBeren Ballungsgebiete mit Migranten, wie das zum Bei-
spiel in West-Kalimantan und auf Ambon der Fall war. Nach den Gewaltsaus-
briichen der Nach-Suharto-Periode sind viele der in Aceh lebenden und arbei-
tenden Indonesier mit anderer regionaler und ethnischer Herkunft aus Furcht
weggezogen, unter ihnen auch viele Moslems. Wie viele andere Regionen
wurde auch Aceh damit ethnisiert bzw. ethnisch starker homogenisiert. Diese
Prozesse von Ausschliefung werden jedoch auf Grund des verfassungsrechtli-
chen Sonder-Status legitimiert. Ethnisierung muss also nicht zwangsldufig mit
einer groferen Bedeutung von Adat einhergehen.

West-Sumatra

Das Gebiet der Minangkabau in West-Sumatra wurde Anfang des 19. Jahr-
hunderts in das niederldndische Kolonialreich inkorporiert. Anlass dazu war
ein Biirgerkrieg, den eine orthodoxe islamische Gruppierung, die Padri, gegen
die Gesellschaftsstruktur in Minangkabau flihrten. Minangkabau bestand im
wesentlichen aus autonomen Dorfrepubliken (nagari), in denen Gruppenzu-
gehorigkeit, Vermdgensverhiltnisse und politische Amter im wesentlichen auf
der Basis matrilinearer Abstammung organisiert waren. Der Islam wurde zwar
im 17. und 18. Jahrhundert die allgemein akzeptierte Religion, blieb im Be-
reich der sozialen Organisation jedoch weitgehend dem Adat untergeordnet.
Die Padri wollten in ihrer ,,unislamischen Gesellschaft eine islamische The-
okratie einfiihren. Adat-gesinnte Gruppen, die nach wie vor eine auf Adat auf-
bauende Regierungsform bevorzugten, riefen die Holldnder zu Hilfe, die bis
dahin nur an der Kiiste einen Handelsposten hatten. Mit ihrer Intervention e-
tablierten sie sich definitiv im Hochland West-Sumatras.

Die politischen und wirtschaftlichen Beziehungen zwischen West-Sumatra
und innerhalb West-Sumatras kénnen nur im Dreiecksverhiltnis von Adat, Is-

257

am 14.02.2026, 21:38:37. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839402719-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANZ UND KEEBET VON BENDA-BECKMANN

lam und Staat verstanden werden. Dabei dominieren im Verhéltnis zwischen
Region und Zentrum staatliches und Adatrecht. Diese standen sich bei boden-
rechtlichen Konflikten einander feindlich gegeniiber, waren sich aber beide in
dem Bestreben einig, die Geltung islamischen Rechts auszuschlieBen. Das
Verhiltnis zwischen Adat und Islam war von Anfang an gespannt, und diese
Spannung ist bis in die Gegenwart spiirbar geblieben. Diese Spannungen zwi-
schen matrilinearem Adat und Islam bzw. der Shari’a sind im Laufe der Ge-
schichte unterschiedlich verarbeitet worden. Inhaltlich bezog und bezieht sich
diese Spannung vor allem auf das Gebiet des Erbrechts. Nach dem matrilinea-
ren minangkabauschen Adat wurden Land und andere Giiter innerhalb der
matrilinearen Abstammungsgruppen vererbt, iiberwiegend von Frauen auf
Frauen, die auf threm Familienland wohnten und dies zusammen mit ihren
Eheminnern bearbeiteten. Dieses matrilineare Erbrecht fiir Familienland ist
nach wie vor das im Dorf und auch in den staatlichen Gerichten geltende
Recht. Personlich erworbene Giiter von Ménnern werden seit den 1960er Jah-
ren allerdings innerhalb der Kleinfamilie vererbt und nicht mehr, wie friher,
an die Kinder der Schwestern. Diese Verdanderungen werden durch manche als
Anwendung des islamischen Erbrechts interpretiert und als Folge der zuge-
nommenen Bedeutung der Religion generell beansprucht. Andere Gruppen
sprechen jedoch von einer Verdnderung im Adatrecht, und diese ist auch als
»heues Adatrecht durch die staatlichen Gerichte festgestellt (siche F. von
Benda-Beckmann 1979; K. von Benda-Beckmann 1984). Das islamische
Recht hat die Stellung der ménnlichen Mitglieder der Familie somit etwas
verbessert. Fiir die Emanzipation von Frauen, so wie in Aceh, kann es jedoch
nichts leisten, weil ihre rechtliche und wirtschaftliche Stellung nach Adat so
viel starker ist.

Waihrend bei konkreten Entscheidungen im Bereich des Erb- und Famili-
enrechts meist zwischen einander widersprechenden Alternativen gewahlt
werden muss, dominiert im politisch-ideologischen Bereich die Idee der un-
l6sbaren Einheit von Adat und Islam. Hier sind Adat und Islam zusammen
unverdnderliche und unteilbare Elemente der Minangkabauschen Identitét.
Adat beruht auf der Shari’a, die Shari’a beruht auf dem Koran. Shari’a weist
an, Adat fiihrt aus. Die Natur ist unser ,,Lehrer” sind die immer wieder be-
schworenen Ausdrucksformen dieser Einheit, was auch immer sich im tdgli-
chen Leben dahinter verbergen moge.

Die koloniale Regierung hatte seit der Niederschlagung der Padri und
beim Aufbau ihres Verwaltungssystems die Geltung des Adatrechts gegeniiber
dem islamischen Recht unterstiitzt. Der nagari wurde zur Basiseinheit der Lo-
kalverwaltung, und soweit es den kolonialen, wirtschaftlichen und politischen
Interessen nicht widersprach, wurde Adat als Recht anerkannt. Dies ist im
Wesentlichen auch nach der Unabhéngigkeit Indonesiens so geblieben, wenn
auch aus staatlich-rechtlicher Sicht die offizielle Geltung von Adatrecht im-
mer mehr durch uniforme Gesetzgebung zuriickgedrangt wurde.

Die gegen Ende des Suharto-Regimes zunehmend offen ausgetragenen
Konflikte West-Sumatras mit dem Zentrum betrafen und betreffen eine wei-

258

am 14.02.2026, 21:38:37. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839402719-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONFLIKT, IDENTIFIKATION UND RECHT

tergehende politische Autonomie und die Kontrolle iiber natiirliche Ressour-
cen. Bei den gegenwirtigen politischen Konflikten zwischen West-Sumatra
und der Zentralregierung geht es nicht um eine mdogliche Abspaltung. Wéh-
rend der Rebellion der 1950er Jahre hatte man noch mit dem Gedanken eines
sumatranischen Staates gespielt. Seitdem der Aufstand niedergeschlagen wur-
de, wird Unabhingigkeit jedoch nicht mehr als eine realistische Option be-
trachtet (Kahin 1999). Im Gegensatz zu Aceh hat West-Sumatra keine nen-
nenswerten Bodenschitze oder Industrie und kénnte schon deswegen kein un-
abhingiger Staat werden. West-Sumatra hat von den Umverteilungsmafnah-
men des Suharto-Regimes eher profitiert und ist auch weiterhin auf die Sub-
ventionierung durch die Zentralregierung angewiesen. Die meisten anderen
Regionen Sumatras betrachten die Minangkabau heute eher als Mitlaufer des
Suharto-Regimes. Dies hat sicherlich dazu beigetragen, dass sie spiter weni-
ger radikal als die reicheren Regionen gegen das Zentrum aufgetreten sind.
Die reicheren Regionen haben daher wenig Interesse daran, sich mit den Mi-
nangkabau zu verbinden, da sie West-Sumatra auch eher als Zuschussgeschift
sehen.

Es geht in diesem Konflikt um Land und andere natiirliche Ressourcen
(Land, Wasser, Bodenschitze), die Teil des Dorfterritoriums waren, aber nicht
permanent kultiviert wurden, die so genannten ulayat-Ressourcen. Der kolo-
niale Staat hatte 1870-1874 diese Ressourcen als ,,wiistes Land“ (niederldn-
disch: woeste gronden, englisch: wasteland) definiert, an dem es keine eigen-
tumséhnlichen Rechte gab und das deshalb zu Staatsdoménen erklirt und da-
mit quasi in Staatseigentum iiberfiihrt werden konnte. Auf dieser Grundlage
konnten Land oder Holz- und Bergbaukonzessionen an Pflanzer und andere
Betriebe in Erbpacht ausgeben werden. Wihrend der Kolonialzeit war der
Staat in West-Sumatra damit verhéltnisméfig zuriickhaltend umgegangen und
hatte nur wenig Gebrauch von den rechtlichen Méglichkeiten gemacht (siche
F. von Benda-Beckmann 1979; F. and K. von Benda-Beckmann 2004). Das
blieb auch nach der Unabhéngigkeit so, nachdem der Staat im Prinzip koloni-
alrechtliche Struktur und Anspriiche iibernommen hatte. Seit Mitte der 1970er
Jahre dnderte sich das jedoch dramatisch. Vor allem wihrend der letzten 20
Jahre der Suharto-Regierung wurden grofle Land- und Forstgebiete ,enteig-
net” und an der Regierung nahe stehende Personen und Unternehmen iibertra-
gen. Dies geschah oft unter Zwang und ohne bzw. gegen eine viel zu niedrige
Vergiitung. In dieser Zeit waren auch die auf Adat basierenden dorfpolitischen
Strukturen durch die Implementierung der Gesetzgebung von 1979 in 1983
iiber die Lokalverwaltung geschwécht. Dabei wurden in Minangkabau alle
nagari in mehrere reine Verwaltungsdorfer, desa, aufgeteilt.

Die minangkabausche Bevolkerung hat diese Rechte des Staates nie aner-
kannt, ihre Forderungen jedoch lange ruhen lassen, weil es politisch zu ge-
fahrlich war, sich mit dem Staat anzulegen. Dies hat sich seit 1998, dem Ende
des Suharto-Regimes, wesentlich gedndert. Im Zuge der Dezentralisierungs-
politik wurden die desa wieder abgeschafft und die nagari wiedervereinigt.
Damit sind Gemeindeverwaltungseinheiten wieder deckungsgleich mit den al-

259

am 14.02.2026, 21:38:37. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839402719-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANZ UND KEEBET VON BENDA-BECKMANN

ten Dorfeinheiten, die auf die vorkolonialen Strukturen zuriickgehen. Das hat
das Interesse an und die Bedeutung von Adat erheblich gesteigert. Seit dem
Regimewechsel trauen sich viele Dorfverwaltungen wieder, ihre bis dahin ru-
henden Anspriiche 6ffentlich einzuklagen. Diese Anspriiche konnen sie nur
unter Berufung auf Adat einklagen. Damit ist Adat politisch wieder sehr be-
deutend geworden, nachdem es tiber Jahrzehnte ein politisches Schattendasein
gefiihrt hat. Die Adatprotagonisten fiihlen sich zunehmend nicht nur berech-
tigt, sich bei Landforderungen auf Adat zu berufen, sondern auch dazu ge-
zwungen, weil die Dorfer im Rahmen der Dezentralisierung mehr eigenes
Einkommen generieren miissen.

West-Sumatra hat eine recht homogene Bevolkerung.!' Im Gegensatz zu
anderen Gebieten Indonesiens wurde der Handel hier nie v6llig durch Chine-
sen dominiert. Auch die wenigen javanischen Transmigrationsgebiete sind
kaum eine wirtschaftliche Bedrohung fiir die minangkabausche Bevolkerung.
Und beide haben sich mehr oder weniger notgedrungen weitgehend der loka-
len Hegemonie des minangkabauschen Adat angepasst. Ethnisch motivierte
Ausschreitungen wie auf Kalimantan, hat es 1999 und 2000 nur in sehr gerin-
gem Umfang gegeben.'? Das Leben in desa Dérfern hatte den Transmigranten
etwas Unabhingigkeit von minangkabauschen Adatrechtlichen Strukturen ge-
boten. Die ,,Zuriick zum nagari“-Politik hat nun dazu gefiihrt, dass das Adat-
Modell der Dorfverwaltung und der Kontrolle von Ressourcen durch die Dorf-
regierung wieder dominanter geworden ist. Die zunehmende Bedeutung, die
Adat im Rahmen der Dezentralisierungspolitik erhélt, wird dann auch mit
groBer Besorgnis wahrgenommen. Man befiirchtet eine verstirkt zunehmende
Ethnisierung von Positionen im Verwaltungsapparat der Provinz, Distrikte,
Stddte und Dorfregierungen wie auch des Grundbesitzes, passt sich im We-
sentlichen jedoch der neuen Hegemonie von Adat an.

Im Vergleich mit Aceh haben Religion und religidses Recht viel weniger
zu bieten. Sie liefern keine Losung fiir die bodenrechtlichen Probleme. Sie
haben auch emanzipatorisch nicht das Potenzial wie in Aceh, weil islamisches
Recht nach wie vor als potenzielle Bedrohung des matrilinearen Adat und der
relativ starken wirtschaftlichen und sozialen Position von Frauen betrachtet
wird. Als Mobilisierungspotenzial gegen das Zentrum ist Religion ebenfalls
weniger geeignet, weil Minangkabau im Nationalstaat bleiben will und wei-
terhin finanziell stark vom Zentrum abhingig sein wird. Adat dagegen ist die
wichtigste Grundlage fiir Landforderungen gegeniiber dem Zentralstaat und
den Plantagenbesitzern. Und es wird in den Auseinandersetzungen mit nicht-
minangkabauschen Bevolkerungsgruppen erfolgreich eingesetzt. Diese Grup-

11 Das gilt nicht fiir die Mentawei Inseln, die zur Provinz West-Sumatra gehoren.
Mentawei ist im Zuge der Dezentralisierung ein eigener Distrikt geworden, in
dem jetzt das Adat Mentawei eine groBere Rolle spielen soll.

12 Mit einer wichtigen Ausnahme. Auch in West-Sumatra wurden 1999 und 2000
Chinesen angegriffen und ihre Geschifte verwiistet. Im Vergleich zu Java und
anderen Teilen Indonesiens waren die Ausschreitungen jedoch relativ gering.

260

am 14.02.2026, 21:38:37. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839402719-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONFLIKT, IDENTIFIKATION UND RECHT

pen sind zahlenméiBig relativ gering, stellen keine grole Konkurrenz dar und
haben nicht genug Macht, sich dem zu widersetzen.

Ambon

Der Konflikt in Ambon ist im Vergleich mit Aceh und West-Sumatra beson-
ders komplex." Seit der Inkorporierung der Insel in das hollindische Koloni-
alreich zu Beginn des 17. Jahrhunderts ist Ambon ein religios geteiltes Gebiet.
Die Hilfte der Bevolkerung ist moslemisch, die andere Hélfte protestantisch,
aber die meisten Dorfer sind religios homogen. Ambon entwickelte sich zu ei-
nem der stabilsten Stiitzpunkte der Kolonialverwaltung. Die protestantische
Bevolkerung wurde von der Kolonialregierung stark bevorzugt, profitierte
wesentlich mehr als Moslems vom kolonialen Bildungswesen und war in der
Kolonialverwaltung sowie in der kolonialen Armee stark iiberreprisentiert.
Als Indonesien unabhingig wurde, versprach die niederldndische Regierung
den Molukkern, sich fiir ihre Unabhingigkeit einzusetzen. Die ambonschen
Kontingente der Kolonialarmee, zu ca. 90 % Christen, wurden ,,zeitweilig"“
nach Holland gebracht, um dort auf ihre Riickkehr in die versprochene moluk-
sche Republik zu warten. Die niederldndische Regierung konnte ihr Verspre-
chen nicht einhalten, was vor allem in den 1970er Jahren in den Niederlanden
zu groflen Problemen und gewalttitigen Ausschreitungen fiihrte. Die Moluk-
ken, und insbesondere die Insel Ambon, wurden von der indonesischen Regie-
rung mit Argwohn betrachtet und unter strenge militarische Kontrolle gestellt
(siche Chauvel 1990). Der Abspaltungswunsch ist bis in die Gegenwart ein
heikles Thema und préigt das Verhiltnis mit dem Zentralstaat und teils auch
innerhalb der molukschen Gesellschaft, da es vor allem die Christen waren,
die dem Traum der Republik der Molukken anhingen. Bis in die 1980er Jahre
konnten die niederldndischen Molukker nur selten und unter groBen Schwie-
rigkeiten nach Ambon reisen. Seitdem war der Verkehr jedoch sehr rege, bis
er durch den Ausbruch der Gewalttitigkeiten von 1999 wieder stark abnahm.
Uber Telefon und Email werden die Beziehungen zwischen Molukkern in den
Niederlanden und auf Ambon jedoch weiterhin intensiv unterhalten.

Die Konflikte zwischen der Region und dem Zentrum und auch die zwi-
schen den unterschiedlichen ethnischen und religiéosen Bevolkerungsgruppen
Ambons haben sich im Laufe der letzten 25 Jahre immer mehr aufgeladen, bis

13 Wir beschridnken uns hier auf einen Teil der Probleme in den Zentralmolukken.
Ambon ist das Zentrum der Provinz und war auch wegen der Gewiirznelkenpro-
duktion das wirtschaftlich wichtigste Gebiet. In anderen Gebieten, vor allem der
sehr viel grofleren Insel Seram gibt es jedoch seit den 1980er Jahren grofere
Transmigrationsgebiete und Holzkonzessionen, die wie in West-Sumatra und
West-Kalimantan zu groBen Spannungen gefiihrt haben. In diesen Auseinander-
setzungen wird Adat gegen das Zentrum mobilisiert.

261

am 14.02.2026, 21:38:37. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839402719-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANZ UND KEEBET VON BENDA-BECKMANN

dass das Pulverfass (Aditjondro 2001) im Jahre 1999 explodierte.'"* Nachdem
Sukarno 1950 die RMS Rebellion niedergeschlagen hatte, wurden einige Pres-
tige-Entwicklungsprojekte in der Gegend angesiedelt. Diese wurden jedoch
wiahrend der Suharto-Regierung vernachldssigt. Wahrend Indonesien in den
1980er Jahren einen wirtschaftlichen Boom erlebte, fiihlten sich die Ambone-
sen zu Recht als Stiefkinder des Fortschritts (Aditjondro 2001: 104). Dazu
kam, dass die Preise fiir Gewiirznelken in den 1980er Jahren dramatisch fie-
len, nachdem ein Sohn Suhartos die Aufsicht iiber ein parastaatliches Kon-
trollmonopol fiir den Gewiirznelkenhandel erhalten hatte. Die Spannungen mit
dem Zentrum nahmen weiter zu, als die Zentralregierung in anderen Gebieten
der Zentralmolukken Transmigrationsprojekte aufnahm und den Zugang zu
natiirlichen Ressourcen fiir der Regierung verbundene Konglomerate ermog-
lichte.

Die unterschiedlichen Bevolkerungsgruppen wurden jedoch durch diese
Entwicklungen auf verschiedene Weise betroffen. Auch nach der Unabhén-
gigkeit behielten die Christen auf Ambon ihre bevorzugte Stellung. Seit den
achtziger Jahren verlangte jedoch eine zunehmend selbstbewusste islamische
Bevolkerung dem Staat die Gleichberechtigung in der Verwaltung ab. Dies ist
umso wichtiger, da die Provinzverwaltung abgesehen von Landwirtschaft und
Hortikultur weit und breit der wichtigste Arbeitgeber ist, der eine wachsende
Anzahl gut ausgebildeter Jugendlicher absorbieren muss. Der Sturz des Prei-
ses fir Gewiirznelken, der wichtigsten Geld-Einkommensquelle, Ende der
achtziger Jahre machte die bereits angespannte Lage noch schwieriger. Im
Streit um den Zugang zu diesen begehrten Verwaltungsjobs hat die Religions-
zugehorigkeit zunehmend das Verhiltnis zwischen den Ambonesen gespalten.
In diesem Verhiltnis spielt die Religion jetzt fiir die islamische Bevdlkerung
die wichtige und mit Erfolg mobilisierte Rolle, wahrend die Christen mit ihrer
Religion immer mehr in die Defensive gedringt wurden. Im Zuge der Expan-
sion des indonesischen Verwaltungsapparats in den 1970er und 1980er Jahren
wurden auch immer mehr nicht aus der Region stammende und meist mosle-
mische Beamte eingestellt.”’ In diesem Konflikt forderten alle Bevélkerungs-
gruppen die Abschaffung der Korruption und die Verbesserung des Staatsap-
parats. Auflerdem wurde verlangt, dass das Handelsmonopol der Suharto-
Clique an dem wichtigsten Produkt der Insel, den Gewiirznelken, aufgehoben
wird.

Die Konflikte auf Ambon wurden jedoch nicht nur von den Auseinander-
setzungen zwischen ambonesischen Christen und Moslems geprégt. Es gibt —
oder gab, denn die meisten haben die Insel seit 1999 verlassen — groe Bevol-
kerungsgruppen aus verschiedenen Gebieten der Insel Sulawesi. In den landli-
chen Kiistenddrfern hatten sich seit Ende des 19. Jahrhunderts Butonesen nie-

14 Siehe Bartels (2000) fiir Faktoren, die fiir die Konflikte zwischen den Bevolke-
rungsgruppen verantwortlich sind. Siehe auch K. von Benda-Beckmann (2004).

15 Zwischen 1970 und 1980 vervierfachte sich der indonesische Beamtenapparat.
Siehe Evers/Schiel (1988). Fiir die Auswirkungen fiir das Verhéltnis zwischen
Dorf und Staat siehe F. und K. von Benda-Beckmann (1998).

262

am 14.02.2026, 21:38:37. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839402719-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONFLIKT, IDENTIFIKATION UND RECHT

dergelassen, die vom Gemiiseanbau und der Fischerei lebten, denen der Zu-
gang zu den lukrativen Handelsgewédchsen Gewiirznelken und Muskatnuss je-
doch durch die ambonsche Bevolkerung versagt wurde. Die Ambonesen defi-
nieren das Verhiltnis mit den Butonesen betont nach ambonschen Adat, mit
dem der Zugang der ,,Fremden* zu politischen und wirtschaftlich wichtigen
Entscheidungsprozessen abgeblockt wird.'® Die Butonesen berufen sich dage-
gen auf staatliches Recht, um sich als ,,indonesische Biirger” eine gleichbe-
rechtigte Position im Dorf zu sichern. Der zunehmende Druck und Kampf um
Rechte an natiirlichen Ressourcen wurde immer mehr zu einer Zeitbombe, die
vor allem ethnische und wirtschaftliche, und kaum religiose Komponenten
aufwies (F. von Benda-Beckmann 1987: 110). In den islamischen Dorfern un-
terstrich die gemeinsame Religion zwar die religiose und symbolische Einheit
zwischen Ambonesen und Butonesen, dies fiihrte jedoch nicht dazu, dass die
politische und wirtschaftliche Diskriminierung der Butonesen nach Adat auf-
gehoben wurde.

In Ambon-Stadt lebten islamische Buginesen und christliche Torajas. Die-
se wurden in wirtschaftlich guten Zeiten gerne gesehen, in schlechten Zeiten
jedoch immer mehr als wirtschaftliche Konkurrenten betrachtet. Die Gewalt-
tatigkeiten, die seit 1999 auf der Insel veriibt wurden, entziindeten sich an ei-
nem Streit zwischen einem Buginesen und einem (christlichen) Molukker und
wurden zundchst ethnisch definiert. Der urspriingliche Konflikt hatte also
primér ethnischen und wirtschaftlichen Charakter, wobei in dem konkreten
Falle der Unterschied zwischen Christ (Ambonese) und Moslem (Buginese)
lag. Der Konflikt wurde dann jedoch sehr schnell als Religionskonflikt umde-
finiert, was dann sein eigenes Momentum bekam und auf der Insel, die iiber
Jahrhunderte fiir ihre religiose Toleranz der nebeneinander lebenden Christen
und Moslems bekannt war, in unvorstellbar grausame Gewalttdtigkeiten aus-
uferte.'” Obwohl der grofte Teil der nicht-einheimischen Bevolkerung inzwi-
schen aus Ambon geflohen ist, sind die Konflikte nicht riickgéngig. Im Ge-
genteil, sie uferten in weit verbreitete Gewalttitigkeiten unter dem Banner von
Religion aus, worunter auch oft seit Jahren (Jahrhunderten) schwelende
Grenzkonflikte zwischen Dorfern ausgetragen wurden. Die Intensitit dieser
Konflikte ist weitgehend durch externen Einfluss angeheizt worden. Die Ar-
mee und Polizei haben von Anfang an aktiv Partei ergriffen und werden als
wichtiger Teil des Konflikts, und nicht als dessen mogliche Losung gesehen
(sieche vor allem Aditjondro 2001). Ihr illegitimes Auftreten wird 6ffentlich
angeprangert, und der Ruf nach ,.Entfilzung™ der Streitkréfte ist auf den Mo-
lukken laut. Auch haben, in der zweiten Periode der Konflikte ab Mai 2000,
Jihad-Kémpfer (Laskar Jihad) aus Java aktiv in die Kédmpfe eingegriften.
Auch wird verlangt, dass sie kriftiger gegen die freien Milizen, die maligeb-
lich und véllig illegitim an den Ausschreitungen beteiligt waren, auftreten.

16 Siehe F. von Benda-Beclmann (1990); F. von Benda-Beckmann/Taale (1992).

17 Bubandt (2001: 231) nennt es ,religious cascading®, wenn Religion der iiberde-
terminierende Faktor in Identitdtsbestimmung wird, obwohl auch andere und
durchaus anerkennte Gegensétze eine Rolle spielen.

263

am 14.02.2026, 21:38:37. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839402719-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANZ UND KEEBET VON BENDA-BECKMANN

Die Legitimitit dieser Akteure wird einstimmig nach staatlichem Recht ge-
messen; Adat spielt hier keine Rolle.

Der Konflikt, der mittlerweile ausschlieflich als religioser Konflikt defi-
niert wird, wird auf islamischer Seite angeheizt von national und transnational
operierenden islamistischen Gruppen.'® Von den Niederlanden aus wird mit
Bestiirzung und gemischten Gefiihlen reagiert. Dort ist man mit der Uberzeu-
gung aufgewachsen, dass der einheitliche moluksche Adat die religiosen Un-
terschiede relativ unwichtig mache. Vor allem die Molukker in den Nieder-
landen suchen verzweifelt nach Moglichkeiten, Adat als Konfliktlosungsmittel
einzusetzen. Sie miissen jedoch feststellen, dass Adat eigentlich ungeeignet
ist, derartige regionale Konflikte zu 16sen, da es schon seit Jahrhunderten kei-
ne dorfiibergreifenden politischen Adatstrukturen gegeben hat. Das ist seit
Beginn der Kolonialzeit der Bereich des Staates gewesen, womit sich Adat,
und Islam iibrigens auch, nicht zu befassen hatten."’

Im Konflikt mit dem Zentrum stehen somit drei Problemfelder im Mittel-
punkt: Zugang und Verteilung der Positionen in der Verwaltung, das Han-
delsmonopol an Gewiirznelken und neuerdings auch die Position und das
Verhalten der Streitkréfte. Die Religion spielt hier eine wichtige, aber spalten-
de Rolle und hat die Adateinheit, die es einst gab, weitgehend aufgeldst. Staat-
liches Recht wird vor allem angerufen, um sich gegen Korruption und Han-
delsmonopole zu wehren. Die iibergroe Mehrzahl der Bevolkerung will sich
nicht aus dem indonesischen Staat 16sen. Wirtschaftlich wére das auch keine
realistische Option, und die meisten wissen, dass sie weiterhin finanziell vom
Zentrum und von der nationalen Umverteilung abhingig sein werden. Auf die
kleine Minderheit, die Unabhéngigkeit fordert, wird seitens Armee und Zent-
ralverwaltung jedoch immer noch mit groer Empfindlichkeit und Vehemenz
reagiert. Deren Forderungen werden jedoch nicht unter Berufung auf Adat be-
griindet, sondern auf internationale Abmachungen und Versprechen wihrend
der Unabhingigkeit.?’ Fiir die Auseinandersetzungen mit nicht-molukschen
ethnischen Gruppen ist Adat fiir die moluksche Bevolkerung jedoch die ge-
eignete Legitimationsgrundlage, um sich ihre dominante Position zu sichern.
Darin sind sich Moslems und Christen einig. Sie konnen es sich fiir diese

18 Aditjondro geht soweit, die ganzen Konflikte vor allem auf die Manipulation
durch externe Michte zuriickzufiihren, und meint, dass die Gangs und Jihad-
Kémpfer ,.enabled the masterminds of Moluccan violence to ,indegenise’ Ambo-
nese state-sponsored violence (2001: 106).

19 Aditjondro (2001: 104) weist allerdings darauf hin, dass sich auch einheimische
und internationale Milieuorganisationen in die Kritik der zentralistischen Politik
und der Ausbeutung natiirlicher Ressourcen prominent eingeschaltet haben. Da-
bei ist es zu einer Neubewertung und Propagandierung von Adat gekommen, vor
allem von der Institution Sasi, einem Ernteverbot fiir bestimmte Gewéchse und
Meeresressourcen (siche F. and K. von Benda-Beckmann/Brouwer 1995; Zerner
1994).

20 Der Bischof von Ambon hat sich z.B. an die UN um Hilfe gewandt. Eine ent-
sprechende Email wurde im Mai 2004 im Internet versendet.

264

am 14.02.2026, 21:38:37. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839402719-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONFLIKT, IDENTIFIKATION UND RECHT

Zwecke auch leisten, Adat zu mobilisieren, ohne sich den Zorn des Staates
zuzuziehen.

West-Kalimantan?!

Kalimantan ist eine der wenigen Inseln Indonesiens, die eine Landgrenze mit
einem benachbarten Staat (und frither mit einer britischen Kolonie) hat. Das
Verhéltnis zwischen Region und Staat ist in West-Kalimantan dadurch immer
stark beeinflusst gewesen. Zu Beginn des 19. Jahrhunderts wurde das Grenz-
gebiet weitgehend durch chinesische Bergbau-Unternehmen (mining kongsis)
beherrscht, die quasi als Staat im Staat funktionierten. Um deren Einfluss zu
verringern, luden die malaischen Herrscher die Holldnder ein, sich in der Ge-
gend zu etablieren. Das fiithrte 1822-1825 zu den Hollidndischen-Kongsi Krie-
gen, in denen die Holldnder auch viele der einheimischen Dayak als Hilfs-
truppen einsetzten.”? Der Verlust der Kontrolle iiber die Bodenschitze fiihrte
dazu, dass sich viele Chinesen als Bauern auf dem Land niederlieen. Auch
spater, wiahrend der Staatsgriindung von Malaysien, wurde das Verhéiltnis
zwischen Region und Zentralstaat stark durch die politischen Auseinanderset-
zungen geprigt. Als Malaysien gegriindet wurde, fliichteten viele Malayer und
Chinesen aus Sarawak in das benachbarte Indonesien. Sukarno versuchte mit
seiner ,,Politik der Konfrontation* Sarawak davon abzuhalten, sich dem ma-
laysischen Staat anzuschlieBen und bildete dazu chinesische und andere Gue-
rilla-Gruppen zum Kampf aus. Suhartos Coup beendete 1965 dieses Abenteu-
er, aber die Region spiirte seine Folgen noch lange. Die Chinesen, die bis da-
hin relativ friedlich mit den Dayak und anderen Bevolkerungsgruppen zu-
sammengelebt hatten, wurden pauschal zu Kommunisten erklért und 1967 aus
dem Gebiet verjagt. Die Regierung und die Armee brauchten politische Erfol-
ge bei der Unterdriickung der Kommunisten und schufen sich dazu ihre Kon-
flikte. In einer bis heute kaum beachteten und kaum bekannten Episode von
Staatsgewalt wurden lokale Dayak-Bevolkerungsgruppen von der Armee ak-
tiv gegen Chinesen aufgehetzt, um damit die Priasenz der Armee in der Region
zu legitimieren. Die grausame Art der Kriegfiihrung, in der es auch zur Kopf-
jagd kam, wurde mit Hinweis auf den Adat der Dayak entschuldigt (Heidhues
2001: 143). Damit wurde die Region weitgehend ethnisiert, wobei die wirt-
schaftliche Infrastruktur, die vor allem von Chinesen unterhalten wurde, weit-
gehend vernichtet wurde. Die Gebiete, aus denen die Chinesen vertrieben wa-
ren, wurden durch Dayak und Maduresen besiedelt.

In der Zeit nach 1967 kam es lokal zu einer Dayak-Hegemonie. Aber die loka-
len Beziehungen wurden zunehmend durch neue AuBeneinfliisse {iberschattet.

21 Wir beziehen uns in diesem Absatz hauptsdchlich auf Heidhues (2001) und Da-
vidson/Kammen (2002) sowie Davidson (2003).

22 Siehe (Heidhues 2001: 139). Schon die Holldnder hatten nach 1945 einen Pro-
zess des ,,Dayak awakening* eingeleitet (Heidhues 2001: 142).

265

am 14.02.2026, 21:38:37. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839402719-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANZ UND KEEBET VON BENDA-BECKMANN

Nach 1967 wurden die ersten Konzessionen an Logging-Unternechmer abge-
geben, die die Umwelt auf Dauer vernichten wiirden. In der Zeit nahm auch
die Immigration aus Madura zu, welche schon im 19. Jahrhundert begonnen
hatte und bisher iiberaus friedlich verlaufen war. Die neu zugezogenen Madu-
resen profitierten von dem groflen finanziellen Input, der im Rahmen der Er-
schlieBung und Entwicklung West-Kalimantans in die Region floss. Die Im-
migration wurde auch seitens moslemischer Parteien unterstiitzt, die hofften,
dass dann auch die in ihren Augen heidnischen Dayak bekehrt wiirden. Die
Beziehungen zwischen Dayak und Maduresen wurde immer angespannter, um
dann 1997 in einer ungekannten Virulenz auszubrechen. Davidson (2003: 67-
70) macht jedoch annehmbar, dass weder der Widerstand gegen die Logging-
Industrie, noch die staatlichen Transmigrationprogramme, die viele Javaner in
die Region gebracht haben, das AusmaBl an Gewalt erkldren konnen. Beide
sind zwar problematisch und haben sich in ldndlichen Gebieten schwer auf
das Leben von Dayak und deren Umwelt ausgewirkt. Fiir die Beziehungen
zwischen Dayak und Maduresen und die Gewalt bieten diese keine Erklarun-
gen, da in anderen Gebieten Kalimantans die Maduresen weiterhin friedlich
mit der Dayak-Bevolkerung zusammen lebten. Davidson sucht die hauptsich-
liche Erkldrung in der Zunahme von Nicht-Regierungs-Organisationen
(NROs), die sich der Dayak angenommen haben. Diese Organisationen haben
zwar die gewalttitigen Ausschreitungen nicht initiiert, unterstiitzten jedoch
das Gefiihl der Deprivation bei den Dayak und verschafften ihnen die Mog-
lichkeiten, diese Unlust- und Frustrationsgefiihle gegeniiber dem Staat zu arti-
kulieren. Dabei wurde der Prozess einer zunehmenden Ethnisierung weitge-
hend unbeabsichtigt geschiirt.”’ Die Spannungen wegen der zunehmend ver-
nichteten Umwelt und die schwierige Wirtschaftslage in der Region, unter der
Maduresen und Dayak gleichermaBen litten, entluden sich dann in diesen
weitgehend von auflen (Staat, Militdr, NROs) ethnisierten Verhaltnissen.

Als dann 1998 das Suharto-Regime zu Fall gebracht war, konnte eine
selbstbewusste und gut informierte Dayak-Bewegung ihre Forderungen ge-
geniiber dem Staat duern. Dabei geht es (wie auf Ambon) um einen groBeren
Anteil an Posten in der staatlichen Verwaltung, von denen die Dayak bis da-
hin weitgehend ausgeschlossen waren. Weiter geht es um die Anerkennung
ihrer Bodenrechte (wie in West-Sumatra). Diese Forderung wird mit dem
Verweis auf Adat legitimiert. Aber anders als in West Sumatra wird die For-
derung nach Anerkennung auch mit Hinweis auf internationales Recht legiti-
miert. Das hat unter anderem mit der Rolle der in der Gegend titigen NROs
zu tun. Viele haben einen Hintergrund als Aktivisten im Protest gegen die
Logging-Industrie, welche die Umwelt indigener Volker ruiniert oder sie
kommen aus der Bewegung, die sich fiir die Erhaltung indigener Kulturen ein-
setzt. Beide Arten von NROs sind international gut vernetzt, wo das internati-
onale Recht indigener Volker prominent anwesend ist. Manche NROs sehen

23 Davidson zeigt insbesondere, wie NROs Informationen {iber die Gewalttéitigkei-
ten, aber auch tiber gewaltlose Proteste gegen den Staat verbreiteten.

266

am 14.02.2026, 21:38:37. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839402719-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONFLIKT, IDENTIFIKATION UND RECHT

allerdings allméhlich auch ein, dass die starke Betonung von Ethnizitdt viel-
leicht einen zu hohen Preis hat und versuchen nun, die Parteien zur friedlichen
Schlichtung ihrer Konflikte zu bewegen, bislang allerdings ohne grofen Er-
folg.

Im Anschluss an die gewalttitigen Konflikte zwischen Dayak und Madu-
resen wurde auch das ethnische Bewusstsein der Malaier in dem Gebiet ge-
weckt. Es kam auch zu Gewaltsausbriichen zwischen Malaiern und Madure-
sen. Das Suharto-Regime war mittlerweile gefallen, und die Armee suchte ei-
ne neue Legitimation, um sich in der Region zu profilieren. Um die Madure-
sen weiter zu schiitzen, wurden sie in Lagern untergebracht, in der Hoffnung,
dass sie sich wieder frei bewegen konnten, sobald der Frieden wiederherge-
stellt war. Die Region ist mittlerweile so stark ethnisiert, dass dies nicht mehr
gut moglich zu sein scheint. Mit der Ethnisierung der Region kamen die Ma-
laier auch zunehmend in Konflikt mit den Dayak, die ihnen den ,,einheimi-
schen Status strittig machten. Dies wiederum fiithrte dazu, dass Malaier auf
die Suche nach ihren eigenen kulturellen ,,roots“ gingen, was eine Revitalisie-
rung der feudalen Vergangenheit nach sich zog.

Die internen Konflikte zwischen den Bevdlkerungsgruppen sind sehr stark
politisch bedingt und hatten urspriinglich starke Wurzeln im gespannten Ver-
hiltnis zwischen Indonesien und Malaysien. Im Laufe der Zeit und unter Ein-
fluss von Medien und NROs wurde Ethnizitdt ein immer wichtigerer Faktor
zwischen den sich herausbildenden Bevolkerungsgruppen; die Bevolkerung
wurde zunehmend ethnisiert. In diesen Konflikten wurden sowohl Adat (auf
der Seite der Dayak und Malaier) und Religion (auf der Seite der Maduresen)
eingesetzt, um die jeweilige politische Position zu stirken. Religion scheint
jedoch im Laufe der Zeit weitgehend in den Hintergrund getreten zu sein. Im
Gegensatz zu den anderen Regionen, die hier besprochen wurden, wurden in-
ternationale indigene Rechte im Sinne der ILO Konvention 169 immer promi-
nenter. Dies wurde vor allem von international vernetzten NROs gefordert, die
sich fiir den Kampf fiir die Umwelt und den Schutz aussterbender Kulturen
einsetzten.

Neben diesen Konflikten, und davon nur indirekt beriihrt, stehen die Kon-
flikte der lokalen Bevdlkerung mit dem Zentrum. Diese Konflikte gehen um
Autonomie und um Rechte an Land und Waldgebieten, die mit Unterstiitzung
der staatlichen Verwaltung und der Armee vor allem durch die Logging-
Industrie kontrolliert und ausgebeutet wurden. In diesen Auseinandersetzun-
gen hat vor allem Adat ein hohes Mobilisierungspotenzial. Die Berufung auf
Adat hat aber auch die spezifische Konstellation von lokaler Autonomie mit-
gepragt, und dies hat zu einer Zweiteilung der Region in einen von Dayak und
einen von Malaiern dominierten Distrikt gefiihrt. In dieser Region wird es
kaum fiir moglich gehalten, Adat einzusetzen, um die Konflikte zu 16sen, da
Adat ja ethnisch und nicht iiberethnisch verstanden wird. Aber das Vertrauen
in den Staat und in die Armee ist bisher genauso gering.

267

am 14.02.2026, 21:38:37. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839402719-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANZ UND KEEBET VON BENDA-BECKMANN

Schlussbemerkungen

Unser Vergleich der vier Regionen Indonesiens hat gezeigt, dass Konflikte
zwischen Regionen und Zentrum unterschiedlich ausgetragen werden. Dies
hingt in erster Linie vom Inhalt der Konflikte mit dem politischen Zentrum
ab. Zum Teil sind diese Konflikte durch das Recht des Staates hervorgerufen,
das die politische Autonomie der Regionen und die legitime Kontrolle und
Verteilung der natilirlichen Ressourcen und deren Ertrdge sehr ungleich zu
Gunsten des Zentrums festschreibt. Weiter hiangt das mit der regionsspezifi-
schen Konfliktkonstellation und der politischen Geschichte innerhalb der Re-
gion zusammen. Auch die Zusammensetzung der Bevolkerung in ethnischer
und religioser Hinsicht spielt hierbei eine wichtige Rolle. Es hat sich aller-
dings gezeigt, dass die politische und rechtliche Relevanz, welche Ausdiffe-
renzierung und Abgrenzung nach Religion oder Ethnizitit erhalten, keines-
wegs ,.inevitable consequences of primordial sentiment* sind (Robinson 2001:
239; dhnlich auch Chauvel 2001). Vielmehr spielt Recht hierbei eine konstitu-
ierende Rolle. Adat, Religion, staatliches Recht und internationales Recht sind
in allen Regionen theoretisch verfiigbar. Die einzelnen Teilordnungen erhalten
jedoch in Auseinandersetzungen im Streit mit dem Zentrum und auch bei in-
ternen Problemen ein unterschiedliches Gewicht. Ob und mit welchem Erfolg
ein bestimmtes Recht im Konflikt mit dem Zentrum herangezogen wird, hiangt
davon ab, ob es sich inhaltlich als Legitimierungsgrundlage fiir die Kernforde-
rungen gegeniiber dem Zentrum (Abspaltung, groflere Eigenstandigkeit, nati-
onale Umverteilung von Finanzen, Zugang zu natiirlichen Ressourcen, Zu-
gang zu Positionen in der Verwaltung) eignet. Zweitens hdngt es davon ab, ob
das betreffende Recht ein ausreichendes Mobilisierungspotenzial hat. Dies
kann nicht auf inhaltliche Aspekte reduziert werden, sondern hidngt von der
kontext-spezifischen politischen und ideologischen Lage innerhalb der Region
und im Konflikt mit dem Zentrum ab.

Wo man sich zum Beispiel in West-Sumatra bei seinem Streit gegen das
Zentrum weitgehend auf Adatrecht beruft, werden in Aceh in Nord-Sumatra
vor allem die islamische Religion und religioses Recht mobilisiert und spielt
Adat kaum eine Rolle (Bowen 2003). Auf Ambon in den Zentralen Molukken
in Ost-Indonesien ist Religion immer mehr zum Kernpunkt der inner-
regionalen Auseinandersetzungen geworden. Seitens der ambonschen Mos-
lems wird auch in ihren Beziehungen mit dem Zentrum auf die gemeinschaft-
liche Religion mit der — in Jakarta reprisentierten — nationalen Mehrheit ver-
wiesen. Religioses Recht wird dabei jedoch nicht als Legitimationsgrundlage
mobilisiert. Die UN und internationales Recht werden neuerdings in der Hoff-
nung herangezogen, dass mit ihrer Hilfe die Gewaltspirale durchbrochen wer-
den konne, nachdem sich gezeigt hat, dass das religionsneutrale Adat nicht die
erhoffte Einigungsfunktion wahrnehmen kann. Bei der Legitimation regiona-
ler molukscher Interessen gegeniiber dem Zentrum wird vor allem auf staatli-
ches Recht und auf die alten Versprechungen von Unabhiingigkeit bei der U-
bergabe der Souverdnitit, als Indonesien unabhingig wurde, zuriickgegriffen.

268

am 14.02.2026, 21:38:37. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839402719-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONFLIKT, IDENTIFIKATION UND RECHT

In West-Kalimantan wird internationales Recht, vor allem das Recht indigener
Volker auf Selbstbestimmung, herangezogen, um die regionalen Forderungen
gegeniiber Jakarta zu untermauern.

Die Konflikte mit dem Zentrum sind in allen Regionen eng mit intraregio-
nalen Konflikten verkniipft. Diese werden allerdings sehr unterschiedlich aus-
getragen. In manchen Regionen (Aceh, Ambon, West-Kalimantan) geht der
Konflikt mit viel Gewalt einher, in anderen Gebieten, namentlich West-
Sumatra, kommt es kaum zu gewalttitigen Auseinandersetzungen. Diese Kon-
flikte haben zum Teil einen handfesten materiellen Hintergrund, im Sinne ei-
nes internen regionalen Streites um den Zugang und die Verteilung der Res-
sourcen innerhalb einer heterogenen Bevdlkerung, so wie das vor allem in
West-Kalimantan und auf Ambon der Fall ist. Die Relevanz der einzelnen
rechtlichen Ordnungen kann dabei von der Art der Ressource anhédngig sein.
Bei natiirlichen Ressourcen im Verhiltnis zwischen Immigranten und der lo-
kalen Bevolkerung wird Adatrecht relevant, bei Streit um die Verteilung von
Beamtenstellen staatliches Recht. Dabei wird aber sehr deutlich auf die isla-
mische Karte gesetzt; islamisches Recht hat da wenig zu bieten. Wir haben
auch gezeigt, dass die Zusammensetzung der Bevolkerung ein wichtiger Fak-
tor ist. In Regionen mit homogeneren Bevolkerungen wie Aceh und West-
Sumatra geht der Streit mit dem Zentrum eher um eine nationale Umvertei-
lung zwischen Regionen, wobei Aceh und West-Sumatra auf Grund ihres un-
terschiedlichen Reichtums an Bodenschitzen sehr verschiedene Interessen ha-
ben und sich dem Zentralstaat gegeniiber auch anders verhalten.

Wie wir gezeigt haben, spielen das Recht bzw. unterschiedliche Formen
von Recht in diesen Konflikten Rollen, die weit iiber die Rolle als Maf3stab fiir
erlaubtes Verhalten oder als Sanktion bei abweichendem Verhalten hinausge-
hen. Recht ist ein wesentlicher Bestandteil der Konstruktion von Konflikten
und Ein- und AusschlieBungsprozessen. In pluralen rechtlichen Konstellatio-
nen machen unterschiedliche Rechte Ethnizitit und Religionszugehdrigkeit
auf unterschiedliche Art relevant. Recht spielt somit auch eine wichtige kon-
stituierende Rolle fiir Ethnisierungsprozesse. Was diese Rolle ist, hdngt nicht
nur vom Inhalt des jeweiligen Rechts und von der (In-)Konsistenz der unter-
schiedlichen Rechtssysteme ab, sondern auch von der Frage, ob es in der je-
weiligen politischen Konstellation ideologisches Mobilisierungspotenzial hat.
Ob dies der Fall ist, wird wiederum weitgehend durch die politische Geschich-
te der Region, vor allem ihre Inkorporierung in den Kolonial- oder National-
staat bestimmt. Aber transnationale Einfliisse spielen eine immer mehr zu-
nehmende Rolle, wobei in Indonesien der Grad der Einbettung in einer welt-
umspannenden Religion ebenso wichtig wie die Intervention transnational o-
perierender NROs ist.

269

am 14.02.2026, 21:38:37. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839402719-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANZ UND KEEBET VON BENDA-BECKMANN

Literatur

Aditjondro, George J. (2001): ,,Guns, Pamphlets and Handie-talkies: How the
Military Exploited Local Ethno-religious Tensions in Maluku to Preserve
their Political and Economic Privileges®, in: Ingrid Wessel/Georgia Wim-
hofer (Hg.), Violence in Indonesia, Hamburg: Abera Verlag, S. 100-128.

Anderson, Benedict O’ (Hg.) (2001): Violence and the State in Suharto’s In-
donesia, Ithaca: Cornell University Press.

Arifadhillah (2001): ,,The Recent Situation in Aceh after the Joint Understan-
ding on a Humanitarian Pause for Aceh®, in: Ingrid Wessel/Georgia Wim-
hofer (Hg.), Violence in Indonesia, Hamburg: Abera Verlag, S. 317-334.

Aspinall, Edward/Fealy Greg (Hg.) (2003): Local Power and Politics in Indo-
nesia: Decentralisation and Democratisation, Singapore: Institute of
Southeast Asian Studies.

Avonius, Leena (2004): Reforming Wetu Telu: Islam, Adat, and the Promises
of Regionalism in Post-new Order Lombok, Leiden: Leiden University.

Bartels, Dieter (2000): Your God is no Longer Mine. Muslim-Christian
Fratricide in the Central Moluccas (Indonesia) after a Half-millenium of
Tolerant Co-existence and Ethnic Unity. Email article. 9 September 2000
(kontak_salawaku@yahoo.com).

Benda-Beckmann, Franz von (1979): Property in Social Continuity: Continui-
ty and Change in the Maintenance of Property Relationships through Time
in Minangkabau, West Sumatra, The Hague: Martinus Nijhoff.

Benda-Beckmann, Franz von (1987): Agrarisch recht en landbouw in ontwik-
kelingslanden, in: Agrarisch Recht 47, S. 110-117.

Benda-Beckmann, Franz von (1990): Ambonese Adat as Jurisprudence of In-
surgency and Oppression, in: Law and Anthropology 5, S. 25-42.

Benda-Beckmann, Franz von/Taale, Tanja (1992): ,,The Changing Laws of
Hospitality: Guest Labourers in the Political Economy of Legal Pluralism®,
in: Franz von Benda-Beckmann/Menno van der Velde (Hg.), Law as a Re-
source in Agrarian Struggles, Wageningen: Pudoc, S. 61-87.

Benda-Beckmann, Keebet von (1984): The Broken Stairways to Consensus.
Village Justice and State Courts in Minangkabau, Dordrecht/Leiden: Foris
Publications/KITLV Press.

Benda-Beckmann, Keebet von (forthcoming): ,,Law, Violence and Peace Ma-
king on the Island of Ambon®, in: Trutz von Trotha/Marie-Claire Foblets
(Hg.), Healing the Wounds, Oxford: Hart, S. 283-308.

Benda-Beckmann, Franz und Keebet von (1998): ,,Where Structures Merge:
State and Off-state Involvement in Rural Social Security on Ambon, Eas-
tern Indonesia®“, in: Sandra Pannell/Franz von Benda-Beckmann (Hg.), Old
World Places, New World Problems: Exploring Issues of Resource Mana-
gement in Eastern Indonesia, Canberra: The Australian National Universi-
ty, Centre for Resource and Environmental Studies, CRES Publications, S.
143-180.

270

am 14.02.2026, 21:38:37. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839402719-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONFLIKT, IDENTIFIKATION UND RECHT

Benda-Beckmann, Franz und Keebet von (2001): ,,Actualising History for
Binding the Future: Decentralisation in Minangkabau®, in Paul He-
binck/Gerard Verschoor (Hg.), Resonances and Dissonances in Develop-
ment: Actors, Networks and Cultural Repertoires, Assen: Van Gorcum, S.
33-47.

Benda-Beckmann, Franz und Keebet von/Brouwer, Arie (1995): ,,Changing
,Indigenous Environmental Law’ in the Central Moluccas: Communal Regu-
lation and Privatization of Sasi, in: Fkonesia 2, S. 1-38.

Bowen, John R. (2003): Islam, Law and Equality in Indonesia: An Anthropo-
logy of Public Reasoning, Cambridge: Cambridge University Press.

Bubandt, Nils (2001): ,,Malukuan Apocalypse: Themes in the Dynamics of
Violence in Eastern Indonesia®, in: Ingrid Wessel/Georgia Wimhdofer (Hg.),
Violence in Indonesia, Hamburg: Abera Verlag, S. 228-253.

Budiman, Arief/Hatley, Barbara/Kingsbury, Damien (Hg.) (1999): Reformasi.
Crisis and Change in Indonesia, Clayton: Monash Institute.

Chauvel, Richard (1990): Nationalists, Soldiers and Separatists: The Ambone-
se Islands from Colonialism to Revolt 1880-1950, Leiden: KITLV Press.

Chauvel, Richard (2001): ,,The Changing Dynamics of Regional Resistance in
Indonesia“, in: Grayson Lloyd/Shannon Smith (Hg.), Indonesia Today:
Challenges of History, Landham, Boulder, New York: Rowman and Little-
field, S. 146-158.

Colombijn, Freek/Lindblad, Thomas J. (Hg.) (2002): Roots of Violence in In-
donesia, Leiden: KITLV Press.

Davidson, Jamie S. (2003): ,,The Politics of Violence on an Indonesian Pe-
riphery*, in: South East Asia Research 11, S. 59-89.

Davidson, Jamie S./Kammen, Douglas (2002): ,,Indonesia’s Unknown War
and the Lineages of Violence in West Kalimentan, in: Indonesia 73, S. 53-
88.

Elwert, Georg, in diesem Band.

Evers, Hans-Dieter/Schiel, Tilman (1988): Strategische Gruppen : Verglei-
chende Studien zu Staat, Biirokratie und Klassenbildung in der Dritten
Welt, Berlin: Reimer.

Heidhues, May Somers (2001): ,,Kalimantan Barat 1967-1999: Violence in
the Periphery®, in: Ingrid Wessel/Georgia Wimhofer (Hg.), Violence in In-
donesia, Hamburg: Abera Verlag, S. 139-151.

Holtzappel, Coen J. G. et al. (Hg.) (2002): Riding a Tiger: Dilemmas of Integ-
ration and Decentralization in Indonesia, Amsterdam: Rozenberg.

Kahin, Audrey (1999): Rebellion to Integration. West Sumatra and the Indo-
nesian Polity 1926 -1998, Amsterdam: Amsterdam University Press.

Kell, Tim (1995): The Roots of Acenese Rebellion, 1989-1992, Ithaca: Cornell
Modern Indonesia Project.

Kingsbury, Damien/Aveling, Harry (Hg.) (2003): Autonomy and Disintegrati-
on in Indonesia, London, New York: RoutledgeCurzon.

Lev, Dan (1996): ,,Between State and Society: Professional Lawyers and Re-
form in Indonesia®, in: Dan Lev/Ruth McVey (Hg.), Making Indonesia: Es-

271

am 14.02.2026, 21:38:37. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839402719-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANZ UND KEEBET VON BENDA-BECKMANN

says on Modern Indonesia in Honor of George McT. Kahin, Ithaca, New
York: Cornell University Press, S. 144-163.

Klinken, Gerry van (2001): ,,The Maluku Wars of 1999: Bringing Society
Back®, in: Indonesia 71, S. 1-26.

Lloyd, Grayson/Smith, Shannon (Hg.) (2001): Indonesia Today: Challenges
of History, Landham, Boulder, New York: Rowman and Littlefield.

Nader, Laura (2002): The Life of the Law. Anthropological Projects, Berkeley,
Los Angeles, London: University of California Press.

Robinson, Geoffrey (2001): ,,Rawan is as Rawan Does: The Origins of Disor-
der in New Order Aceh®, in: Benedict O’ Anderson (Hg.), Violence and the
State in Suharto’s Indonesia, Ithaca: Cornell University Press, S. 213-242.

Schlee, Giinther (2003): ,,Integration and Conflict”, in: Giinther Schlee/ Betti-
na Mann (Hg.), Max Planck Institute for Social Anthropology Report 2002-
2003, Halle: Max Planck Institute, S. 89-109.

Schulte-Nordholt, Henk/Asnan, Gusti (Hg.) (2003): Indonesia in Transition:
Work in Progress, Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Starr, June/Collier, Jane (Hg.) (1989): History and Power in the Study of Law,
Ithaca, London: Cornell University Press.

Turk, Austin T. (1978): ,,Law as a Weapon in Social Conflict®, in: Charles
Reasons/Robert M. Rich (Hg.), The Sociology of Law: A Conflict, Toronto:
Butterworths, S. 213-232.

Vel, Jacqueline A.C. (2001): ,,Tribal Battle in a Remote Island: Crisis and Vi-
olence in Sumba (Eastern Indonesia)®, in: Indonesia 72, S. 141-158.

Wessel, Ingrid (2001): ,,The Politics of Violence in New Order Indonesia in
the Last Decade of the 20th Century*, in: Ingrid Wessel/Georgia Wimhofer
(Hg.), Violence in Indonesia, Hamburg: Abera Verlag, S. 64-81.

Wessel, Ingrid/Wimhofer, Georgia (Hg.) (2001): Violence in Indonesia, Ham-
burg: Abera Verlag.

Zerner, Charles (1994): ,,Through a Green Lens. The Construction of Custo-
mary Environmental Law and Community in Indonesia’s Maluku Islands®,
in: Law and Society Review 28, S. 1079-1122.

272

am 14.02.2026, 21:38:37. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839402719-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

