
B E I TR  Ä G E  AUS    S I C HERHE     I TSP   O L I T I K  | Stümke, Perspektive eines evangelischen Ethikers 
UN  D  F R I E D ENS   F O RS  C HUN   G

46 | S+F (32. Jg.)  1/2014

would best avoid myopic thinking about the utility of CPGS 
as a silver bullet. It would be preferable to consider more fully 
the broad and unwelcome dangers and policy ramifications 
that could very well result from such narrow thinking.

Finally, the notion of prompt use of a highly precise 
intercontinental-range missile within an hour’s decision time 
powerfully conveys the longstanding American preference 
for dabbling with technological solutions to the exclusion of 
clear-headed strategic thinking. Here, American decision makers 

Militäreinsätze zwischen menschlicher Sicherheit 
und wirtschaftlichen Interessen − Perspektive eines 
evangelischen Ethikers
Volker Stümke*

Abstract: To provide human security is a justified and important political aim. There are different means to achieve it, 
including, ultimately, the State’s monopoly on the use of force. From the perspective of peace ethic, only reluctant use of force 
is acceptable. The use of military force must remain the last resort (ultima ratio), as politics is both legally and morally bound to 
peace. Furthermore, securitization itself can overburden the effectiveness of both the state and politics. Political ethics, however, 
demands that not just political considerations, but also economic, scientific and religious ones, and their implicit acceptance, 
serve as the linchpins of society. No one aspect should dominate, because that would lead to social imbalance.

Military action for economic interests would be an encroachment of politics in economic matters that, although conceivable, 
is prohibited by law and would be morally compromising. As it has always been wrong to further religious beliefs through 
military instead of spiritual means, it is similarly both legally and morally wrong to further economic interests with military 
means instead of trusting economic ones to handle conflict.

Keywords: Ethics, interest, war, military, security, securitization; 
Ethik, Interesse, Krieg, Militär, Sicherheit, Versicherheitlichung

Wozu darf, sollte, müsste Deutschland Streitkräfte 
einsetzen? Es gibt seit dem Völkermord in 
Ruanda eine starke Tendenz zu dem politischen 

Konsens, dass sich aus menschenrechtlichen Verpflichtungen 
entsprechende humanitäre Interventionen als Ultima Ratio 
ableiten und rechtfertigen lassen1. Aber gilt das gleichfalls, 
wenn wirtschaftliche Interessen eines Landes gefährdet sind? 
Erinnert sei an die umstrittene Äußerung des damaligen 
Bundespräsidenten Horst Köhler, „dass im Zweifel, im 
Notfall auch militärischer Einsatz notwendig ist, um unsere 
[wirtschaftlichen] Interessen zu wahren“2. Hatte Köhler, zumal 
er explizit von einem Notfall gesprochen hat, recht? – Diese 

*	 Prof. Dr. Volker Stümke lehrt evangelische Sozialethik an der Führungs­
akademie der Bundeswehr in Hamburg und Systematische Theologie an 
der Kirchlichen Hochschule Wuppertal-Bethel.

	 Dieser Artikel wurde einem anonymen Begutachtungsverfahren (double-
blind peer-reviewed) unterzogen.

1	 Vgl. dazu Bastian Loges, Schutz als neue Norm in den internationalen Be­
ziehungen. Der UN-Sicherheitsrat und die Etablierung der Responsibility 
to Protect, Wiesbaden 2013.

2	 Folgendes Zitat Köhlers aus einem Interview mit dem Deutschlandradio 
Kultur vom 22. Mai 2010 sorgte für Aufsehen: „Meine Einschätzung ist 
aber, dass insgesamt wir auf dem Wege sind, doch auch in der Breite der 
Gesellschaft zu verstehen, dass ein Land unserer Größe mit dieser Außenhan­
delsorientierung und damit auch Außenhandelsabhängigkeit auch wissen 
muss, dass im Zweifel, im Notfall auch militärischer Einsatz notwendig ist, 
um unsere Interessen zu wahren, zum Beispiel freie Handelswege, zum Bei­
spiel ganze regionale Instabilitäten zu verhindern, die mit Sicherheit dann 
auch auf unsere Chancen zurückschlagen negativ, bei uns durch Handel 
Arbeitsplätze und Einkommen zu sichern. Alles das soll diskutiert werden, 
und ich glaube, wir sind auf einem nicht so schlechten Weg.“ – zitiert nach 
Frankfurter Rundschau vom 27. Mai 2010.

Fragen sind nicht nur, aber auch für Soldaten relevant, weil sie 
vom Bundestag und damit im Namen unseres Volkes in solche 
Einsätze gerufen werden3. Indem dies eben in unserem Namen 
als Staatsbürger geschieht, stehen auch wir vor den Fragen, 
ob solche Einsätze rechtlich legal und ethisch legitim wären.

Ich möchte zu diesen Fragen aus der Perspektive eines evan­
gelischen Ethikers Stellung beziehen. Dabei werden zunächst 
die beiden im Titel vorgegebenen Begriffe „wirtschaftliche 
Interessen“ und „menschliche Sicherheit“ präzisiert, denn 
viel hängt davon ab, dass die Kontroversen mit der nötigen 
wissenschaftlichen Klarheit in den Blick genommen werden. 
Die Ethik als Wissenschaft hat Niklas Luhmann folgend „die 
vielleicht vordringlichste Aufgabe […], vor Moral zu warnen“4. 
Sofern damit gemeint ist, Vorbehalte gegenüber einer unge­
zügelten und assoziativen Verwendung moralischer Gefühle 
und gegenüber einem vermeintlichen Wertekonsens, der durch 
plakative Beispiele herbeigerufen wird, zu formulieren, ist dem 
zuzustimmen. Nach der also durchaus moralwissenschaftlich5 

3	 Vgl. Hartwig von Schubert, Die Ethik rechtserhaltender Gewalt, Opladen 2013.
4	 Vgl. Niklas Luhmann, Paradigm lost. Über die ethische Reflexion der Moral, 

Frankfurt/Main 1990, 40f.
5	 Anders als die Frankfurter Schule (von Adorno über Habermas bis zu Forst) 

verwende ich in Übereinstimmung mit den meisten evangelischen Ethikern 
die Begriffe Ethik und Moralphilosophie synonym. Gemeint ist die Lehre 
von der Moral (Personalethik) und von den Sitten (Sozialethik). Es wird also 
davon ausgegangen, dass nicht nur die gesellschaftlichen, sondern auch die 
persönlichen Werte und Normen wissenschaftlich reflektiert und mit guten 
Gründen beurteilt werden können.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2014-1-46 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 03:07:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2014-1-46


Stümke, Perspektive eines evangelischen Ethikers | B E I TR  Ä G E  AUS    S I C HERHE     I TSP   O L I T I K 
UN  D  F R I E D ENS   F O RS  C HUN   G

S+F (32. Jg.)  1/2014 | 47

sind also weder gut noch schlecht – und das gilt für persönliche 
Vorlieben wie für gesellschaftliche Ziele, aber es gilt weder für 
jeden Wunsch noch für jeglichen Affekt12. Moralphilosophisch 
weitaus relevanter ist der zweite Schritt, nämlich die Umsetzung 
des Interesses in entsprechende Handlungen. Denn es kann zu 
Interessenskollisionen kommen, sei es, weil mehrere Personen 
dasselbe Interesse haben und nun in Konkurrenz zueinander 
stehen, sei es, dass umgekehrt in einer Gruppe divergierende 
Interessen favorisiert werden und daher eine Priorisierung 
erforderlich wird. Nunmehr müssen sowohl die Mittel ethisch 
geprüft, als auch die Folgen des Handelns kalkuliert und be­
wertet werden. Weniger die Interessen, wohl aber die Wege, 
sie zu realisieren, sind also ethisch zu analysieren.

Das gilt gleichermaßen für wirtschaftliche Interessen. Auch sie 
sind ethisch zunächst neutral, aber mit welchen Mitteln sie 
umgesetzt und welche Folgen sie zeitigen werden, ist ethisch 
relevant. Allerdings kommt eine neue Schwierigkeit hinzu, die 
schon grammatisch angezeigt wird. Der Genitiv „Interessen der 
Wirtschaft“ kann sowohl objektiv wie subjektiv gemeint sein. Im 
ersten Fall wird ausgesagt, dass wir Interesse an der Wirtschaft 
haben, dass wir ein funktionierendes Wirtschaftssystem wollen 
oder dass wir bereit sind, uns für wirtschaftliche Belange zu 
engagieren. Mit dem subjektiven Genitiv wird nahe gelegt, dass 
die Wirtschaft, obwohl sie ein Abstraktum ist, dennoch eigene 
Interessen habe. So wollen Unternehmer kurzfristig Gewinn 
machen und sich nachhaltig am Markt behaupten. Sicherlich 
sind beide Lesarten berechtigt, sie ergänzen sich. Allerdings in­
sinuieren das „wir“ wie der Kollektivsingular „Wirtschaft“ eine 
Einheit, die im Paradigma der Ökonomie nicht in der Realität, 
sondern erst auf einer Reflexionsebene anzusiedeln ist. 

Es gibt also zwei Ebenen bei der Rede von wirtschaftlichen 
Interessen. Auf der ersten Ebene geht es um den Bezug zur 
Realität. Die Ökonomik geht weitgehend davon aus, dass es 
faktisch Knappheiten an Gütern und Faktoren (Arbeit, Kapital, 
Boden – vielleicht auch Know-how) gibt, deren Allokation am 
effizientesten im freien Handel auf dem Markt geregelt wer­
den sollte13. Hier gibt es keine einheitlichen wirtschaftlichen 
Interessen, sondern Konkurrenz zwischen den handelnden 
Akteuren. Wer nach einer Einheit sucht, wird auf die zweite, 
höhere Ebene verwiesen, namentlich das Miteinander der 
Menschen in einer Polis, die insgesamt nur funktioniert, wenn 
auch der Bereich der wirtschaftlichen Interaktionen (Handel, 
Arbeitsleistung, Dienstleistung) in ihr angemessen abgebildet 
wird. Auf dieser zweiten Ebene gibt es ein gemeinsames Interesse 
der unterschiedlichen wirtschaftlichen Akteure beispielsweise 
an einem freien Handel und an freien Handelswegen – aber 
dieses Interesse steht nun neben den Interessen anderer Akteure 
in der Polis, also beispielsweise den Interessen der Politiker, 
anderer gesellschaftlicher Gruppen und nicht zuletzt den In­

12	 Gegenüber der umgangssprachlichen Behauptung, man habe bspw. ein 
Interesse daran, jemanden zu töten, wird hier behauptet, dass eine solche 
Tat entweder ein Affekt sei oder aber ein (unangemessenes) Mittel, um ein 
Interesse (bspw. an einem Gegenstand, den der andere besitzt) durchzuset­
zen. Das Interesse selbst kann nämlich auch auf anderem Weg (bspw. durch 
Kauf) umgesetzt werden und der wäre ethisch nicht zu beanstanden. Auch 
die Rede, dass man ein Interesse hätte, in andere Galaxien zu reisen, wäre 
gemäß meiner Begriffsdefinition kein Interesse, sondern ein – zumindest 
derzeit – utopischer Wunsch, der aber vielleicht einmal zu einem realen 
Interesse werden kann.

13	 Vgl. zum Folgenden Karl Homann und Andreas Suchanek, Ökonomik. Eine 
Einführung, 2. überarbeitete Auflage, Tübingen 2005.

relevanten Präzision der Begriffe werde ich im dritten Schritt 
auf Argumente aus der evangelischen Theologie zurückgreifen, 
um zu einer Antwort zu gelangen.

1.	Wirtschaftliche Interessen

Begriffsgeschichtlich ist der Ausdruck „Interesse“ mit einer Viel­
zahl von Konzeptionen verbunden6. Er gehört zunächst in den 
Kontext des römischen Rechts und meint den Schadensersatz 
(und später den Zins). Im Mittelalter wird das verallgemeinert, 
Interesse bezeichnet nun das, was Nutzen stiftet. Das kann 
einerseits individuell verstanden werden und meint dann den 
Eigennutz, was vor allem in der christlichen Morallehre pejo­
rativ aufgefasst wurde: Das Interesse des Sünders kreist nur um 
sich selbst, er ist in sich selbst verkrümmt (Martin Luther7). 
In der Aufklärung wurde diese Bewertung zurückgenommen, 
die „Bedürfnisse“ der Menschen sind nunmehr ethisch neutral 
oder dienen sogar dem wirtschaftlichen Fortschritt (Adam 
Smith8). Andererseits entwickelte sich eine politische Inter­
pretation, die das Interesse mit dem Gemeinwohl des Staates 
verband (Thomas Morus9). Schließlich gab es eine psychische 
und später ästhetische Modifikation, nunmehr geht es um 
eine innere Beteiligung, die durch einen Kunstgegenstand 
evoziert wird, der „interessant“ ist. In der Erkenntnistheorie 
wurde der Vernunft ein spekulativer Hang unterstellt, die Welt 
systematisch zu erfassen (Immanuel Kant10); inzwischen wurde 
dieses Interesse in unterschiedliche erkenntnisleitende Frage­
stellungen ausdifferenziert (Jürgen Habermas11). Der Begriff 
„Interesse“ hat also eine rechtliche, eine personalethische, 
eine politische, eine ästhetische und eine erkenntnistheore­
tische Extension. Aber immer bezeichnet er das Ausgerichtet­
sein eines Menschen – ebenso wie die Begriffe „Affekt“ und 
„Wunsch“. Im Unterschied zu einem Affekt ist das Interesse 
allerdings reflektiert und lässt sich mit Gründen plausibilieren, 
der (inhaltlich durchaus divergente) Bezug zur Vernunft gehört 
also konstitutiv zum Interesse, ebenso wie die Relation zum 
Subjekt und das weitgehend aktive Moment dieses Subjekts. 
Im Unterschied zu einem Wunsch, der durchaus utopische 
Ziele in den Blick nehmen kann, ist ein Interesse stärker an 
der (allerdings gestaltbaren, also nicht statisch vorgegebenen) 
Wirklichkeit orientiert.

Dass Menschen wie Institutionen bis hin zu Staaten Interessen 
haben, wird in ethischer Perspektive weitgehend als Sachverhalt 
akzeptiert, der noch nicht bewertet wird. Interessen an sich 

6	 Vgl. zum Folgenden: Hans-Jürgen Fuchs, Art.: Interesse I (bedeutungsge­
schichtlich); in: Historisches Wörterbuch der Philosophie Band 4, hrsg. von 
Joachim Ritter und Karlfried Gründer, Darmstadt 1976, 479-485 und Volker 
Gerhardt, Art.: Interesse II (philosophisch); in: Historisches Wörterbuch 
der Philosophie Band 4, hrsg. von Joachim Ritter und Karlfried Gründer, 
Darmstadt 1976, 485-494.

7	 Vgl. Martin Luther, Römerbriefvorlesung zu Röm 8,3 von 1515/16 (WA 56, 
356, 5f.: „homo incurvatus in se“).

8	 Vgl. dazu Claudius Luterbacher-Maineri, Adam Smith – Theologische Grund­
annahmen. Eine textkritische Studie, Fribourg 2008, 328-364.

9	 Vgl. Thomas Morus, Utopia. Zweites Buch (1516), Stuttgart 2003, vor allem 
58-66.

10	 Vgl. Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, 2. Auflage Riga 1787, 670ff. 
(Werke in zehn Bänden, hrsg. von Wilhelm Weischedel, 5. Auflage Darmstadt 
1983, Band IV, 563ff.).

11	 Vgl. Jürgen Habermas, Erkenntnis und Interesse, Frankfurt/Main 1973, 234ff. 
und ders., Theorie des kommunikativen Handelns. Band 1: Handlungsrati­
onalität und gesellschaftliche Rationalisierung, 4. Auflage Frankfurt/Main 
1987, 15-196.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2014-1-46 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 03:07:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2014-1-46


B E I TR  Ä G E  AUS    S I C HERHE     I TSP   O L I T I K  | Stümke, Perspektive eines evangelischen Ethikers 
UN  D  F R I E D ENS   F O RS  C HUN   G

48 | S+F (32. Jg.)  1/2014

zweiten Ebene bedenken, dass ihre Beförderung wirtschaftlicher 
Interessen zu Lasten anderer gesellschaftlicher Bereiche oder 
Kräfte gereichen kann17 – und weil die Politik sowohl nach 
innen wie nach außen dem Frieden als ihrem Ziel verpflichtet 
ist18, sollte sie solche Belastungen sorgsam prüfen. Inzwischen 
gibt es zudem noch drittens die globale Ebene, weil viele Wirt­
schaftsunternehmen international tätig sind19.

Dass die Politik nunmehr ins Blickfeld geraten ist, soll aber 
nicht besagen, dass sie der einzige Handlungsträger sei. Es gibt 
diesbezüglich unterschiedliche wirtschaftsethische Konzepte, 
die hier nur angedeutet, aber nicht eigens dargestellt noch 
gewürdigt werden sollen20. Manche betonen den Staat als 
maßgebliche Instanz, welche die Rahmenbedingungen für die 
Wirtschaft schaffen muss (Karl Homann21), andere hingegen 
setzen vorrangig auf Unternehmen, die sich selbst (und wechsel­
seitig) auf bestimmte Standards verpflichten (Josef Wieland22), 
wieder andere nehmen die Konsumenten als mündige Bürger 
in die Pflicht, ihr Marktverhalten bewusst zu gestalten und das 
politisch umzusetzen (Peter Ulrich23), und schließlich gibt es 
Konzepte, die auf die intrinsische Motivation setzen (Bruno 
Frey24), um konkrete Veränderungen zu erwirken. Die Politik 
rückt deshalb in den Vordergrund, weil im Hintergrund die 
Frage nach der militärischen Gewaltanwendung lauert – und 
sie ist eindeutig im Bereich der Politik zu verorten.

2.	Menschliche Sicherheit

Dieser hintergründige Bezug auf Militär und Politik wird durch 
den Begriff der Sicherheit im Titel angezeigt. Klassisch meinte 
dieser Begriff im politischen Kontext den Schutz der Bürger 
durch den Staat und durch seine Exekutive25. Während die 
Polizei die innere Sicherheit gewährleisten soll, indem sie Ver­
brechen bekämpft, wird das Militär benötigt, um die äußere 
Sicherheit als Schutz vor dem Angriff durch andere Länder 
herzustellen. Allerdings ist dieses Verständnis seit dem Ende 
des Kalten Krieges mehrfach aufgebrochen und der Begriff 

17	 So wird beispielsweise die Ausweitung der Ladenöffnungszeiten, die aus wirt­
schaftlicher Sicht zumeist befürwortet wird, von anderen gesellschaftlichen 
Gruppen wie Sportvereinen, Kirchen und Gewerkschaften kritisiert, weil sie 
auf der zweiten Ebene gleichsam Benachteiligungen fürchten. Aber es mag 
auch auf der ersten Ebene Unterschiede geben, sofern die verlängerten Ar­
beitszeiten und die damit verbundenen Kosten nicht für alle Unternehmen 
lukrativ sein können.

18	 Diese Friedensnorm der Politik gilt sowohl theoretisch (vgl. dazu Dolf Stern­
berger, Begriff des Politischen [Heidelberger Antrittsvorlesung]; in: ders., 
Die Politik und der Friede, Frankfurt/Main 1986, 69-88) wie in Deutschland 
faktisch (vgl. die Präambel des Grundgesetzes: „dem Frieden der Welt zu 
dienen“).

19	 Dass die Globalisierung erhebliche Auswirkungen für sowohl Wirtschafts­
unternehmen wie Politik hat, steht außer Frage. Vgl. dazu grundlegend 
Christoph Scherrer und Caren Kunze, Globalisierung, Göttingen 2011. An 
dieser Stelle können aber diese Modifikationen nicht vertieft werden.

20	 Vgl. zum Folgenden das Handbuch der Wirtschaftsethik Band 1.2: Verhält­
nisbestimmung von Wirtschaft und Ethik, hrsg. von Wilhelm Korff, Berlin 
2009, 683-780 und 834-883.

21	 Vgl. Karl Homann und Franz Blome-Drees, Wirtschafts- und Unternehmens­
ethik, Göttingen 1992 und Christoph Lütge und Karl Homann, Einführung  
in die Wirtschaftsethik, Berlin 2013.

22	 Vgl. Josef Wieland, Die Ethik der Governance, 5. Auflage Weimar 2007 und 
ders., Die moralische Verantwortung kollektiver Akteure, Wiesbaden 2013.

23	 Vgl. Peter Ulrich, Integrative Wirtschaftsethik. Grundlagen einer lebens­
dienlichen Ökonomie, Bern 1997 und ders., Zivilisierte Marktwirtschaft. 
Eine wirtschaftsethische Orientierung, Bern 2005.

24	 Vgl. Bruno S. Frey, Markt und Motivation. Wie ökonomische Anreize die 
(Arbeits-) Moral verdrängen, München 1997.

25	 Vgl. Harald Kleinschmidt, Legitimität, Frieden, Völkerrecht. Eine Begriffs- 
und Theoriegeschichte der menschlichen Sicherheit, Berlin 2010.

teressen der einzelnen Bürger. Und nunmehr kann es zwischen 
diesen Interessen der unterschiedlichen politischen Akteure zu 
Divergenzen kommen.

Mit dem evangelischen Ethiker Eilert Herms lassen sich auf 
der zweiten Ebene vier Säulen unterscheiden, die allesamt das 
Zusammenleben in einer Polis tragen: Politik, Wirtschaft, Wis­
senschaft und persönliche Sinndimension (bspw. Religion)14. 
Jeder Säule komme dabei eine relative Eigenständigkeit zu. Es 
gebe also jeweils bestimmte Aufgaben und Ziele (Frieden, Le­
bensunterhalt, Naturbeherrschung, Sinn), die erreicht werden 
sollen, und spezifische Mittel, die der jeweiligen Zielverfolgung 
dienlich seien (Recht, Markt, Forschung, Herzensbildung). 
Ihr Miteinander müsse immer wieder austariert werden, und 
immer führten sowohl die Dominanz wie auch das Wegbre­
chen einer Säule zu einer gesellschaftlichen Schieflage. Mit 
Blick auf die wirtschaftlichen Interessen sind also weder ihre 
Vernachlässigung noch ihre Überbetonung aus ethischer Per­
spektive geboten.

Dass den Säulen eine relative Eigenständigkeit zukommen soll, 
schließt wechselseitige Einwirkungen ein. So haben sowohl 
politische wie wissenschaftliche und religiöse Handlungen auch 
wirtschaftliche Effekte. Der Ausbau von Kindergartenplätzen, 
der Kampf gegen Krebs und auch die persönliche Zufrieden­
heit wirken sich auf den Markt aus – aber das sind noch keine 
wirtschaftlichen Interessen, sondern eben gleichsam kollate­
rale Nebenwirkungen. Auch wenn es in der Realität bisweilen 
schwierig ist, solche Effekte von Interessen klar zu unterschei­
den, so müssen sie doch begrifflich differenziert werden – nur 
so kann die analytische Dominanz eines Themenbereichs (bzw. 
einer Säule) mit den entsprechenden ausufernden Deutungen 
bis hin zu Verschwörungstheorien ausgeschlossen werden15. 
Daher werden im Folgenden nicht die Effekte, sondern die 
Interessen im Fokus der Analyse stehen.

Für die ethische Analyse wirtschaftlicher Interessen gilt demzu­
folge, dass sie nicht nur (gleichsam betriebswirtschaftlich) auf 
die Mittel und die Folgen wirtschaftlichen Handelns fokussiert 
sein darf, sondern zudem das Verhältnis des ökonomischen 
Denkens zu den anderen Größen in einer Polis (volkswirt­
schaftlich) zu evaluieren hat. Und jetzt gerät die Politik in den 
Fokus, weil die wirtschaftlichen Interessen der zweiten Ebene 
innerhalb der Polis verhandelt und bestimmt werden. Hier 
geht es darum, ob und mit welchen Mitteln man wirtschaft­
liche Interessen politisch unterstützen darf und soll. Sie hat 
dabei nicht nur zu beachten, inwiefern ihre Maßnahmen im 
internen Konkurrenzkampf auf der ersten Ebene bestimmte 
Parteien unterstützen oder belasten16. Sie muss zudem auf der 

14	 Vgl. Eilert Herms, Grundzüge eines theologischen Begriffs sozialer Ordnung; 
in: ders., Gesellschaft gestalten. Beiträge zur evangelischen Sozialethik, Tübin­
gen 1991, 56-94. Näherhin würden Politik und Wirtschaft das Miteinander 
von Personen als Sicherung des Zusammenlebens und des Lebensunterhalts 
regeln, während die beiden anderen auf individuelle Handlungsgewissheit 
im technischen und im ethischen Bereich zielten.

15	 Damit wird behauptet, dass die Pointe solcher Verschwörungstheorien darin 
liegt, vorab schon von der Dominanz eines Themenbereichs oder eines 
Akteurs überzeugt zu sein – und dies dann in jeglichem Handeln als Effekt 
zu entdecken, der nunmehr zum Interesse aufgeplustert wird.

16	 So sind beispielsweise Subventionen bestimmter Wirtschaftsbranchen (wie 
Kohleabbau) zugleich eine Benachteiligung konkurrierender Unternehmer 
auf der ersten Ebene (der konkurrierenden Energieversorger), die aber auf 
der zweiten Ebene durch politische Ziele (wie Arbeitsplatzsicherung oder 
Energieautarkie) gleichsam übersteuert werden können.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2014-1-46 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 03:07:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2014-1-46


Stümke, Perspektive eines evangelischen Ethikers | B E I TR  Ä G E  AUS    S I C HERHE     I TSP   O L I T I K 
UN  D  F R I E D ENS   F O RS  C HUN   G

S+F (32. Jg.)  1/2014 | 49

die Freiheit von Angst (freedom from fear = enge, kanadische 
Lesart) und die Freiheit von Not (freedom from want = weite, 
japanische Lesart) zählen29. Inzwischen werden teilweise auch 
die durch die Menschenrechte inhaltlich gefüllte Rechtssicher­
heit (the right to have rights) und die auf Bildung zielende Be­
fähigung, für die eigenen Belange einzutreten (empowerment), 
hinzugezählt; sie markieren weitgehend die positive Seite der 
beiden negativen Freiheiten. Entscheidend sind jedenfalls zwei 
Aspekte: zum einen der durchaus emanzipatorische Bezug auf 
den Einzelnen und zum anderen die sich dem immer stär­
ker anpassende Profilierung der Sicherheit30. Dass damit der 
Mensch an sich und nicht erst als Staatsbürger in den Fokus 
auch der klassisch staatszentrierten Sicherheitspolitik gerät, ist 
aus ethischer Perspektive als Fortschritt zu würdigen. Zugleich 
trägt auch die Rede von der menschlichen Sicherheit dazu bei, 
dass nicht mehr Staat und Militär als die einzigen Adressaten 
dieser Forderungen gelten können. Sie sind nicht einmal mehr 
die primären Ansprechpartner, denn es geht darum, möglichst 
allen Menschen Entfaltungsmöglichkeiten zu eröffnen, indem 
entsprechende Hindernisse identifiziert und abgebaut werden 
– und zwar vor allem durch zivile Organisationen und gesell­
schaftliche Institutionen.

Schließlich gibt es neben der Auffächerung des Sicherheitsver­
ständnisses und insbesondere der Individualisierung des Bedarfs­
trägers noch eine weitere Modifikation, die allerdings zumeist 
nur am Rande bedacht wird. Auch der Begriff „menschliche 
Sicherheit“ ist subjektiv wie objektiv lesbar. Auf dem objektiven 
Schutz der Menschen vor Gefahren liegt derzeit das Schwer­
gewicht, während der subjektiven Gewissheit von Menschen 
wenig Beachtung geschenkt wird. Es geht also überwiegend 
darum, die objektiven Faktoren, welche Angst verursachen, 
zurückzudrängen, jedoch kaum darum, subjektive Überzeu­
gungen oder intersubjektive Vernetzungen, welche Vertrauen 
gegen die Angst aufbauen, zu unterstützen31. Sicherlich ist es 
nicht die Aufgabe des Staates in unserer pluralen und säkularen 
Gesellschaft, Sinnfragen zu beantworten – dafür gibt es andere 
Säulen, insbesondere die Religionen32. Aber augenscheinlich 
können sie, anders als die Wirtschaft, ihre Antwortoptionen 
derzeit bei uns nicht sonderlich erfolgreich vermitteln. Je­

29	 Vgl. Tobias Debiel und Sascha Werthes, Menschliche Sicherheit: Fallstricke 
eines wirkungsmächtigen Konzepts; in: Verunsicherte Gesellschaft – über­
forderter Staat. Zum Wandel der Sicherheitskultur, hrsg. von Christopher 
Daase et al., Frankfurt/Main 2013, 319-336.

30	 Vgl. Lothar Brock, Human Security zwischen staatlicher Instrumentali­
sierung und Weltgesellschaftspolitik. Ein Kommentar; in: Verunsicherte 
Gesellschaft – überforderter Staat. Zum Wandel der Sicherheitskultur, hrsg. 
von Christopher Daase et al., Frankfurt/Main 2013, 371-388.

31	 Vgl. Johano Strasser, Gesellschaft in Angst. Zwischen Sicherheitswahn und 
Freiheit, Gütersloh 2013, 171: „In normalen Zeiten kann die Mehrheit der 
Menschen sich mit einer gewissen Gelassenheit damit abfinden, auf die letz­
ten Fragen keine schlüssigen Antworten zu haben, kann sich milde Skepsis 
im Theoretischen mit Zugewandtheit und Vertrauen in der sozialen Praxis 
zu einem tragfähigen Lebenskonzept verbinden. In Umbruchzeiten, wie wir 
sie heute erleben, in Zeiten, da das traditionelle wissenschaftlich-technisch-
ökonomische Fortschrittsmodell, das so lange sinn- und sicherheitsstiftend 
wirkte, an Grenzen stößt und eine allgemeine Zukunftsangst um sich greift, 
ist das für die meisten Menschen offenbar nicht genug“.

32	 Indem die Frage nach dem Sinn des Lebens der Religion zugeordnet wird, 
wird natürlich nicht behauptet, dass die Religion der Politik oder der Wirt­
schaft zuarbeitet. Wohl aber wird betont, dass, indem die Religion auf diese 
Fragen Antworten formuliert, sie dem Menschen Gewissheiten vermitteln 
und damit Kontingenzerfahrungen, aber auch Erfahrungen von Ohnmacht 
und Schuld ebenso wie Freude und Dankbarkeit bewältigen kann. Dass solche 
religiösen Gewissheiten einen gesellschaftlichen Konsens sowohl bestärken 
wie hinterfragen können, also durchaus riskant sind, betont mit Recht Rolf 
Schieder, Sind Religionen gefährlich? Berlin 2008.

der Sicherheit dementsprechend aufgefächert worden. Sehr 
klar hat Christopher Daase diese Erweiterungen dargelegt26. 
Er unterscheidet vier Dimensionen:

1.	Raumdimension: Der Bereich der Sicherheit hat sich vergrö­
ßert, indem nicht mehr nur die Nation, sondern zunächst 
die Region und inzwischen die eine globale Welt der Ort ist, 
der sicher sein soll.

2.	Sachdimension: Als Bedrohung der Sicherheit sind neben 
den militärischen Kräften nunmehr auch ökonomische, 
ökologische und humanitäre Katastrophen in das Blickfeld 
gelangt. Aus wirtschaftlichen Interessen kann demnach eine 
Bedrohung der Sicherheit erwachsen: Wenn in einem Staat 
die Versorgung mit Grundgütern nicht mehr gewährleistet ist, 
dann könnten ein Bürgerkrieg oder ein Angriffskrieg drohen, 
um sich die Güter mit Gewalt zu verschaffen. Aber es könnte 
auch zu starken Migrationsbewegungen kommen, welche die 
aufnehmenden Nachbarländer vor Probleme stellten.

3.	Gefahrendimension: Als Gefährdung der Sicherheit gilt nicht 
erst ein Angriff oder eine Bedrohung, sondern werden in­
zwischen auch schon die Verwundbarkeit und das Risiko 
angesehen.

4.	Referenzdimension: Geschützt werden soll nicht mehr nur der 
Staat, sondern auch die Gesellschaft und sogar der Einzelne.

Dieser Ausdifferenzierung korrespondiert, dass Staat und Mi­
litär nicht mehr allein die Sicherheit gewährleisten können. 
Die Bundeswehr kann unser Land als Raum verteidigen, aber 
kann sie auch die ganze Welt retten? Sie kann der Sache nach 
einen Angriffskrieg abwehren, doch eine Bankenpleite, das 
Abschmelzen der Pole und eine Epidemie reagieren nicht auf 
Waffengewalt. Eine faktische militärische Bedrohung mag 
man durch ein Gleichgewicht des Schreckens ausbalancieren, 
aber zukünftige Risiken kann man nur dann einhegen, wenn 
man sie präzise kennt – und dann sind es eben keine Risiken 
mehr, sondern Bedrohungen. Und noch nie hat es das Militär 
vermocht, wirklich jeden Einzelnen zu beschützen – aber genau 
das besagt die individualisierte Referenzdimension. Aus der 
Differenzierung der Sicherheit folgt also eine Reduktion und 
zugleich Präzision des Aufgabenspektrums der Bundeswehr. 
Dementsprechend wird dort schon seit Jahren eine erweiterte 
und vernetzte Sicherheitskonzeption politisch gefordert und 
militärisch entwickelt, in die andere Akteure neben der Bun­
deswehr einbezogen werden27.

Der Begriff der menschlichen Sicherheit gehört in diesen Kon­
text28. Er wurde in den letzten 20 Jahren zunächst im Ent­
wicklungsprogramm der Vereinten Nationen (UNDP) publik 
gemacht und daraufhin im Kontext der „Entwicklungshilfe“ 
profiliert und besagt, dass zur Schutzbedürftigkeit des Menschen 
(und eben nicht mehr zur Sicherheit des Staates) grundlegend 

26	 Vgl. zum Folgenden Christopher Daase, Von der nationalen zur menschlichen 
Sicherheit. Politische und rechtliche Konsequenzen des erweiterten Sicher­
heitsbegriffs; in: Recht und Politik globaler Sicherheit. Bestandsaufnahme 
und Erklärungsansätze, hrsg. von Andreas Fischer-Lescano und Peter Mayer, 
Frankfurt/Main 2013, 11-42.

27	 Vgl. Vernetzte Sicherheit. Leitidee der Sicherheitspolitik im 21. Jahrhundert, 
hrsg. von Heiko Borchert, Hamburg 2004.

28	 Vgl. zum Folgenden Cornelia Ulbert und Sascha Werthes, Menschliche 
Sicherheit – Der Stein der Weisen für globale und regionale Verantwortung; 
in: Menschliche Sicherheit. Globale Herausforderungen und regionale Per­
spektiven, hrsg. von dens., Baden-Baden 2008, 13-27.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2014-1-46 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 03:07:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2014-1-46


B E I TR  Ä G E  AUS    S I C HERHE     I TSP   O L I T I K  | Stümke, Perspektive eines evangelischen Ethikers 
UN  D  F R I E D ENS   F O RS  C HUN   G

50 | S+F (32. Jg.)  1/2014

leisten könne und dürfe38. Daher werde ich diese Frage hier 
nicht weiter verfolgen. Zum anderen kann man fragen, ob die 
Gefährdung wirtschaftlicher Interessen dazu führen kann und 
darf, auf das Militär und seine Gewaltanwendung zurückzugrei­
fen. Mit dieser zweiten Frage möchte ich mich im Folgenden 
auseinandersetzen.

3.	Für wirtschaftliche Interessen in den Krieg 
ziehen?

Weil ich diese Frage aus der Perspektive der evangelischen Sozi­
alethik analysieren werde, greife ich zurück auf eine klassische 
Kontroverse in der lutherischen Orthodoxie: den interimisti­
schen oder adiaphoristischen Streit. Während Philipp Melanch­
thon einen Kompromiss mit der katholischen Kirche suchte 
und daher im Leipziger Interim 1548 bei Nebensächlichkeiten 
Zugeständnisse einräumte, um einen Krieg zu vermeiden, pro­
testierte der strenge Lutheraner Matthias Flacius Illyricus aus 
Magdeburg gegen diese Nachgiebigkeit und betonte, dass es im 
Bekenntnisfall (status confessionis) keine Nebensächlichkeiten 
geben dürfe und man standhaft bleiben müsse, weil sonst eine 
Selbstaufgabe drohe39. Kontrovers war demzufolge, ob es solche 
Adiaphora (Nebensächlichkeiten) gibt, oder ob nicht vielmehr 
jedes Thema in einem Konfliktfall zu einer Grundsatzfrage 
werden kann, bei der man keinesfalls weichen darf. Diese 
Streitfrage wurde nicht rechtlich, sondern aus der theologisch-
ethischen Perspektive der betroffenen Akteure diskutiert. Als 
ethische Frage formuliert lautet sie: Welchen Stellenwert hat 
ein politischer Kompromiss aus evangelischer Perspektive und 
welche Themen oder Positionen sind nicht verhandelbar?40

Analog kann heute gefragt werden, ob wirtschaftliche Interessen 
so gravierend sein können, dass sie sogar den Einsatz des Militärs 
rechtfertigen oder ob sie nicht vielmehr zu den Nebensächlich­
keiten gehören, für die man sich zwar engagieren darf und soll, 
die aber niemals Gewaltanwendung erlauben. Diese Frage darf 
natürlich den gegenwärtigen völkerrechtlichen Rahmen nicht 
vernachlässigen: Nach der Charta der Vereinten Nationen von 
1945 herrscht in den internationalen Beziehungen ein explizites 
Gewaltverbot (Art. 2.4), sodass Kriege (als typischer Fall einer 
Androhung und Anwendung von staatlicher Gewalt) verboten 

38	 Die Schutzverantwortung besteht nicht nur aus der humanitären Interven­
tion (responsibility to react), sondern umfasst auch und zuerst präventive 
Maßnahmen (responsibility to prevent) sowie die Hilfe zum Wiederauf­
bau (responsibility to rebuild). Zudem ist die Androhung und Ausübung 
militärischer Gewalt selbst innerhalb der reaktiven Maßnahmen nur eine 
Option, der friedliche Maßnahmen (Diplomatie, Schiedssprüche, Boykott) 
vorangehen sollten. Nur in vier Fällen ist gemäß der UN-Resolution 60/1 
von 2005 militärische Gewalt denkbar: Völkermord, schwerste Menschen­
rechtsverletzungen, Kriegsverbrechen, ethnische Säuberungen. Vgl. dazu 
Christopher Verlage, Responsibility to Protect. Ein neuer Ansatz im Völker­
recht zur Verhinderung von Völkermord, Kriegsverbrechen und Verbrechen 
gegen die Menschlichkeit, Tübingen 2009.

39	 Vgl. das Handbuch der Dogmen- und Theologiegeschichte Band 2: Die 
Lehrentwicklung im Rahmen der Konfessionalität, hrsg. von Carl Andresen 
und Adolf Martin Ritter, 2. Auflage Göttingen 1998, 109-113.

40	 Vgl. dazu aktuell Avishai Margalit, Über Kompromisse – und faule Kompro­
misse, Berlin 2011. Er räumt den Kompromiss einen großen Spielraum ein, 
weil und sofern Kompromisse friedensförderlich sind. Der Friede hat für 
Margalit also Priorität gegenüber der Gerechtigkeit (vgl. 95ff.). Die Grenze 
wird jedoch erreicht, wenn Menschen erniedrigt und verachtet werden. 
Dabei rekurriert auch Margalit auf eine theologische Argumentationsfigur, 
indem er ein religiöses Politikverständnis von einem ökonomischen absetzt 
(vgl. 28ff.): Während im Medium des Geldes alles vergleichbar und damit 
verhandelbar sei, kenne die Religion das Tabu, das nicht verhandelbar ist.

denfalls führt die stärkere Gewichtung der objektiven Lesart 
dazu, dass der Staat als Adressat wenig entlastet wird durch 
diejenigen Institutionen der Religion oder der Sinnstiftung, 
die das subjektive Pendant der Sicherheit profilieren könnten.

Die gestiegenen Anforderungen an die zu erbringende Sicherheit 
führen derzeit den Staat und seine Exekutive an ihre Leistungs­
grenze33. So sehr aus ethischer Perspektive die Einbeziehung 
des Einzelnen in den Kontext von Politik und Völkerrecht zu 
begrüßen und so erfreulich es ist, dass die Menschenrechte 
politisch an Relevanz gewinnen, so problematisch ist es, wenn 
die entsprechenden politischen Akteure überfordert und verun­
sichert sind. Wenn einerseits die Sicherheitsmaßnahmen, die 
der Staat ergreifen kann, begrenzt sind, andererseits aber die 
Ansprüche steigen, dann kommt es – wie in der Wirtschaft – zu 
einem Konkurrenzkampf um die knapper werdende Ressource 
Sicherheit. Dieses Phänomen führt Ole Wæver, dem führenden 
Vertreter der Kopenhagener Schule, folgend zur Versicherheitli­
chung (securitization): Demnach werde von unterschiedlichen 
Trägern dafür geworben, dass die von ihnen beobachteten und 
als gravierend eingeschätzten Entwicklungen als Risiken zu be­
werten und damit sicherheitspolitisch relevant und vom Staat zu 
bearbeiten seien34. Folglich kann eine Vogelgrippe35, ein Reaktor­
unfall in Japan, ein Terrorakt36 oder auch die Piraterie am Horn 
von Afrika als Gefährdung der menschlichen Sicherheit auf die 
Agenda der Politik geraten – auch wenn sie im klassischen Sinn 
den Staat kaum oder zumindest nur indirekt gefährden. Weil 
aber inzwischen alles potenziell sicherheitsrelevant ist, nicht 
alles jedoch gleichermaßen Berücksichtigung finden kann, findet 
eine Versicherheitlichung statt, durch die viele Themen in den 
Genuss der politischen Aufmerksamkeit gelangen37.

Als Zwischenergebnis beider Kapitel möchte ich festhalten, dass 
sowohl wirtschaftliche Interessen wie menschliche Sicherheit 
aktuelle Herausforderungen für die Politik und damit auch 
für eine politische Ethik darstellen. Damit steht die Frage im 
Raum, ob und wann die militärische Gewalt als klassischer 
Funktionsträger für Sicherheit auch für die Gewährleistung 
dieser beiden Sicherheitsdimensionen eingesetzt werden darf. 
Zum einen stellt sich also die Frage, ob menschliche Sicherheit 
durch Militäreinsätze gesichert oder wiederhergestellt werden 
darf. Gibt es eine politische Schutzverantwortung (responsibility 
to protect), die in bestimmten Fällen sogar durch das Mittel 
des Militärs gewährleistet werden darf? Bei der Beantwortung 
dieser Frage bildet sich derzeit wohl ein Konsens heraus, dass 
es eine solche Schutzverantwortung geben sollte und dass 
militärische Gewalt – allerdings nur als Ultima Ratio und nur 
in präzise bestimmten Ausnahmefällen – hierzu einen Beitrag 

33	 Vgl. Christopher Daase und Stefan Engert und Julian Junk, Gesellschaftliche 
Verunsicherung als Herausforderung des Staates: Eine Einführung; in: Verun­
sicherte Gesellschaft – überforderter Staat. Zum Wandel der Sicherheitskultur, 
hrsg. von dens., Frankfurt/Main 2013, 9-32.

34	 Vgl. Barry Buzan und Ole Wæver und Jaap de Wilde, Security: A New Fra­
mework for Analysis, Boulder 1998.

35	 Vgl. Tine Hanrieder und Christian Kreuder-Sonnen, Souverän durch die Krise: 
Überforderte Staaten und die (Selbst-) Ermächtigung der WHO; in: Verunsi­
cherte Gesellschaft – überforderter Staat. Zum Wandel der Sicherheitskultur, 
hrsg. von Christopher Daase et al., Frankfurt/Main 2013, 169-186.

36	 Vgl. Peter Waldmann, Sicherheit versus Sicherheitsgefühl: Die politischen 
Auswirkungen des Terrorismus; in: Sicherheit, hrsg. von Nikolaus Werz, 
Baden-Baden 2009, 17-29.

37	 Vgl. Sabine Jaberg, Das Mantra Sicherheit. Reflexionen zu seiner immanenten 
Logik, HSW kontrovers 6, Hamburg 2012.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2014-1-46 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 03:07:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2014-1-46


Stümke, Perspektive eines evangelischen Ethikers | B E I TR  Ä G E  AUS    S I C HERHE     I TSP   O L I T I K 
UN  D  F R I E D ENS   F O RS  C HUN   G

S+F (32. Jg.)  1/2014 | 51

bemerkt, dass unser Wohlstand insbesondere von Ölimporten 
abhängig ist, sodass das Sicherheitsverständnis um den ökono­
mischen Bereich erweitert wurde. Dennoch stand ein Krieg um 
sauberes Wasser damals wahrscheinlich noch nicht im Fokus. 
Inzwischen können wir uns ohne weiteres vorstellen, dass ein 
zur Bewässerung des Ackerlandes oder zur Kühlung von Indus­
trieanlagen gestauter Oberlauf die elementare wirtschaftliche 
Versorgung bei den weiteren Anliegern des Flusses gefährden 
kann. Ebenso könnten das Leerfischen ganzer Meeresgebiete 
oder die Verschmutzung einer Region zu einer Gefahr für die 
wirtschaftliche Grundversorgung eines Landes anwachsen. So­
fern Horst Köhler mit seinem Verweis auf einen Notfall solche 
Szenare im Blick hatte, brachte er etwas Bedenkenswertes zur 
Sprache. Allerdings muss man darauf achten, dass hier nicht 
Notfälle, welche die menschliche Sicherheit gefährden (wie 
das Verdursten eines Volkes), zu wirtschaftlichen Interessen 
erklärt werden46!

Aber es gibt auch eine andere Seite der Medaille: Um einen Krieg 
zu vermeiden, reicht es nicht, nur rhetorisch auf Diplomatie 
und Gespräche zu setzen, man muss auch inhaltlich bereit sein, 
Kompromisse einzugehen, und das heißt eben auch, in manchen 
Positionen nachzugeben und sich wechselseitig anzunähern. 
Und welche Positionen das sein können, sollte durchaus vorab in 
der eigenen Partei diskutiert werden – das ist die kluge Einsicht 
des Wittenberger Reformators Melanchthon. Beratungsresistenz 
und das Beharren auf Maximalpositionen – und die werden ja 
bezogen, wenn man auf die evangelische Wahrheit oder politisch 
auf die freiheitlich demokratische Grundordnung rekurriert – 
verhindern eine Annäherung und verhärten die Fronten. Solche 
Bockigkeit könnte sogar einen Krieg herbeiführen, der wohl 
mehr zerstört, als strittig war. Im angedachten Szenar würden 
ein zerwühltes Ackerland und ein vergifteter Fluss, der den un­
gefilterten Abfall der zerstörten Industrieanlagen transportiert, 
beiden Ländern und ihren Bewohnern schaden. Aus dieser Per­
spektive war die Äußerung des damaligen Bundespräsidenten 
unpassend, weil sie unnötig eskalierte.

Als Zwischenergebnis lässt sich demnach festhalten, dass ein 
Militäreinsatz aus wirtschaftlichen Interessen zwar leider nicht 
apriorisch und für alle Fälle auszuschließen ist, dass es aber 
diplomatisch ungeschickt sein und als militärische Drohung 
aufgefasst werden kann, wenn man ohne konkreten Anlass 
dieses Szenario heraufbeschwört.

Nunmehr sollen die Erkenntnisse aus dem veränderten Sicher­
heitsdiskurs mit einbezogen werden. Dadurch wird sich die 
Kritik an einem militärischen Gewalteinsatz aus wirtschaft­
lichen Gründen noch verschärfen. Durch die Kopenhagener 
Brille betrachtet erscheint die Rede von einer militärischen 
Sicherung oder gar Durchsetzung wirtschaftlicher Interessen 
als der Versuch, die Risiken einer durchgehend globalisierten 
Weltwirtschaft erstens als sicherheitspolitisch äußerst relevant 
einzustufen und zweitens das Militär als kompetenten Player ins 
Spiel zu bringen. Beide Annahmen werden nunmehr analysiert:

46	 Die entsprechende Argumentation würde im angesprochenen Beispiel 
lauten: Wenn das Verdursten eines Volkes notfalls mit militärischer Gewalt 
verhindert oder gestoppt werden dürfe und wenn die Verhinderung eines 
solchen Verdurstens ein wirtschaftliches Interesse (und eben nicht ein Aspekt 
menschlicher Sicherheit) sei, dann wäre der Einsatz militärischer Gewalt für 
wirtschaftliche Interessen legitimierbar.

sind41. Vielmehr verpflichten sich alle Mitglieder dazu, Streitig­
keiten mit friedlichen Mitteln beizulegen (Art. 2.3). Lediglich 
das Recht auf Selbstverteidigung wird zugestanden (Art. 51), 
aber auch diese militärische Gewalt wird doppelt eingehegt, 
indem der Angegriffene seine Maßnahmen dem Sicherheitsrat 
anzuzeigen hat und sie beenden muss, sobald der Sicherheitsrat 
die erforderlichen Maßnahmen getroffen hat. Darüber hinaus 
können (als Ultima Ratio) humanitäre Interventionen vom Si­
cherheitsrat beschlossen werden (Kapitel VII). Es gibt also kein 
freies Kriegführungsrecht der Völker bzw. Herrscher mehr (wie 
zu Zeiten der Reformatoren), sondern ein System kollektiver 
Sicherheit, das einen Krieg aus wirtschaftlichen Interessen nicht 
dulden kann und darf. „Kurz: Wirtschaftskriege sind rechtlich 
nicht zulässig“42.

Jedoch gibt es zum einen interne Spannungen in der Konzeption 
der Vereinten Nationen43, zum anderen externe Veränderungen 
gegenüber 1945 (wie Globalisierung, Migration, Staatenzusam­
menbrüche und neue Kriege44), sodass inzwischen diskutiert 
wird, inwieweit Anpassungsbedarf der Ausführungen der UN-
Charta bestehe – sei es des Wortlauts, sei es der Auslegungs­
praxis. Wer angesichts dieser Spannungen davon überzeugt ist, 
dass Militäreinsätze aus wirtschaftlichen Interessen weiterhin 
nicht sein dürfen, sollte ethisch argumentieren, um das Gewalt­
verbot der UN-Charta zu untermauern – und dazu greife ich 
auf den adiaphoristischen Streit und seine Argumente zurück, 
den ich nunmehr nicht völkerrechtlich, sondern mit Blick auf 
mögliche politische Entwicklungen beurteile.

Die Pointe im adiaphoristischen Streit liegt darin, dass beide 
Positionen etwas Richtiges betont haben. Flacius ist darin zu­
zustimmen, dass man nicht vorab Konfliktfälle ausschließen 
oder verharmlosen kann. Im Bekenntnisfall, wenn es also 
um das Ganze geht – und das war damals die evangelische 
Wahrheit über Gott und Jesus Christus45 – wäre ein Nachgeben 
von einer Selbstaufgabe nicht zu unterscheiden. Wer solche 
vermeintlichen Nebensächlichkeiten vorab festlegt, hat sie 
schon aufgegeben. Mit Blick auf wirtschaftliche Interessen ist 
es dementsprechend illusorisch, bestimmte Interessen vorab 
als beliebig einzustufen. Bereits in den 1970er Jahren wurde 

41	 In der Präambel bekennen die „Völker der Vereinten Nationen“, dass sie 
fest entschlossen seien, „künftige Geschlechter vor der Geißel des Krieges 
zu bewahren, die zweimal zu unseren Lebzeiten unsagbares Leid über die 
Menschheit gebracht hat“ – zitiert nach: Charta der Vereinten Nationen 
und das Statut des Internationalen Gerichtshofs, hrsg. von Hartmut Krüger, 
Stuttgart 1995, 11.

42	 Franz C. Mayer, Außenpolitische Interessen aus rechtlicher Sicht – blinde 
Flecken des Verfassungsrechts?, in: Was sind legitime außenpolitische Inte­
ressen? Unverfügbare Voraussetzungen des säkularen Staates. Umgang mit 
Schuld in der Öffentlichkeit. Werner-Reihlen-Vorlesungen 2010 bis 2012, 
hrsg. von Notger Slenczka, Leipzig 2013, 12-32, 24.

43	 Mit Blick auf die Erlaubnisregelung zur Selbstverteidigung ist für dieses 
Thema vor allem die Frage relevant, was erforderliche Maßnahmen des 
Sicherheitsrates sind, die das Verteidigungsrecht nach Art. 51 limitieren. 
Mit Blick auf das Gewaltverbot wird angefragt, ob es nicht eine Schutzver­
antwortung oder schützenswerte Güter (wie die Menschenrechte) gibt, die 
eine humanitäre Intervention gebieten können, die dann nicht gegen das 
Gewaltverbot der UN-Charta verstießen. Schließlich gibt es das Problem, 
dass der Sicherheitsrat keine eigenen Streitkräfte befehligt – und bei der De­
legation an Mitgliedstaaten können immer auch deren Partikularinteressen 
eine Rolle spielen.

44	 Vgl. beispielsweise Shannon D. Beebe und Mary Kaldor, Unsere beste Waffe 
ist keine Waffe. Konfliktlösungen für das 21. Jahrhundert, Berlin 2012, 13-
54.

45	 Zur Verbindung zwischen dem Beharren auf nicht aufgebbaren Wahrheiten 
und dem religiösen Fundamentalismus vgl. Karen Armstrong, Im Kampf für 
Gott. Fundamentalismus in Christentum, Judentum und Islam, München 
2007.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2014-1-46 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 03:07:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2014-1-46


B E I TR  Ä G E  AUS    S I C HERHE     I TSP   O L I T I K  | Stümke, Perspektive eines evangelischen Ethikers 
UN  D  F R I E D ENS   F O RS  C HUN   G

52 | S+F (32. Jg.)  1/2014

lichem Interesse gefährden, wäre dann eine humanitäre 
Intervention gerechtfertigt?

Diese Fragen sollen aufzeigen, in welche Schieflage unsere 
Exekutive geriete48. Grundlegend gilt: Wenn bestimmte Güter 
für Deutschland sehr wichtig wären, so müsste deutsche Po­
litik in der Tat proaktiv eingreifen, um das eigene wirtschaft­
liche Interesse zu sichern und das korrespondierende Risiko 
zu entschärfen – aber nicht militärisch, sondern zunächst 
mit wirtschaftlichen Maßnahmen, bspw. indem das deutsche 
Unternehmen subventioniert wird, damit es dem potenziellen 
Anbieter einen überzeugenden Preis bieten kann. Des Weite­
ren wäre denkbar, dass die deutsche Politik wissenschaftliche 
Forschungen unterstützt, um Alternativen zu dieser Güterab­
hängigkeit zu entwickeln. Und natürlich gibt es auch andere 
politische Mittel wie Diplomatie, um hier zu einer akzeptablen 
Lösung zu kommen; so dürfte die Androhung eines Boykotts 
der Sportereignisse weitaus effektiver sein als die Androhung 
militärischer Reaktionen. Zudem sollte Deutschland darauf 
reflektieren, inwiefern es selbst durch seine Politik nicht nur 
Opfer und Helfer, sondern auch Mitverursacher oder Verstär­
ker solcher Risiken ist49, um nachhaltige Lösungsstrategien 
verfolgen zu können.

Wer hingegen behauptet, dass Deutschland seine durchaus 
berechtigten wirtschaftlichen Interessen gegebenenfalls 
mithilfe des Militärs durchsetzen müsste, begeht den Fehler, 
dass er die neuen sicherheitspolitischen Herausforderungen 
mit den alten Mitteln meint meistern zu können50. Er macht 
aus wirtschaftlichen Konkurrenten politische Feinde. „Smart 
power“ (Joseph Nye51) sieht anders aus! Damit leugne ich weder, 
dass wirtschaftliche Interessen verfolgt werden dürfen, noch 
spreche ich der Bundeswehr ihr Existenzrecht ab, noch bestreite 
ich, dass es legale und legitime Einsätze der Bundeswehr geben 
kann, nur bezweifle ich, dass militärische Gewalt in diesem 
Szenar hilfreich sein kann. Militärische Gewalt ist ein untaug­
liches Mittel, um wirtschaftliche Probleme zu lösen – und weil 
die Frage nach der Geeignetheit und Verhältnismäßigkeit der 
Mittel zum Analysepotenzial einer politischen Ethik zählen, 

48	 Das aktuelle „Bananenvideo“ der Marine, das insinuiert, die Marine werde 
dazu eingesetzt, den Export von Bananen sicherzustellen und müsse darum 
Piraten bekämpfen, ist ein lehrreiches Beispiel für eine solche argumentative 
Schieflage. Wenn die Beteiligung an der Operation Atalanta vor der Küste 
Somalias nicht dazu diente, die Hilfsleistungen des World-Food-Programms 
sicher zu eskortieren und Geiselnahmen durch Piraten zu verhindern, also 
Verbrechen zu verhindern, sondern dazu, unsere Versorgung mit preiswerten 
Bananen zu gewährleisten, dann wäre dies eine äußerst bedenkliche Aus­
sage. Grundsätzliche Erwägungen zur problematischen Legitimität dieses 
Militäreinsatzes finden sich bei Volker Stümke, Überlegungen zur Legitimität 
der Operation Atalanta; in: Zeitschrift für evangelische Ethik 54, Gütersloh 
2010, 47-57.

49	 Vgl. Sabine Jaberg, Vernetzte Sicherheit? Phänomenologische Rekonstruk­
tion und kritische Reflexion eines Zentralbegriffs im Weißbuch 2006, HSW 
kontrovers 5, Hamburg 2009.

50	 Die Behauptung, dass eine solche Redeweise die Wahrscheinlichkeit eines 
realen Krieges aus wirtschaftlichen Interessen erhöhen kann, kann sich im 
Analogieschluss berufen auf die Dissertation von Markus Kink, Die Spra­
che des Krieges. Zur diskursiven Ermöglichung präventiver Kriegsführung, 
Baden-Baden 2011. Kink arbeitet heraus, dass und wie die Rede vom Krieg 
als Deutungskategorie in den Anfangsjahren des Kalten Krieges sowie in den 
Debatten um den Irakkrieg den sicherheitspolitischen Diskurs beeinflusste 
und 2003 sogar das Führen eines präemptiven Krieges ermöglichte.

51	 Vgl. Joseph S. Nye, Macht im 21. Jahrhundert. Politische Strategien für ein 
neues Zeitalter, München 2011.

(1) Dass wirtschaftliche Interessen ethisch neutral und poli­
tisch relevant sind, wurde bereits festgehalten. Der Vor­
wurf gegen die Kopenhagener Schule, hier würden nur 
Szenare konstruiert, ohne zu bedenken, ob sie auch realen 
Anhalt haben47, läuft ins Leere. Das Problem liegt nicht 
darin, dass die genannten Risiken nur im Kopf (bzw. im 
Reden) ihrer Protagonisten existieren, sondern darin, dass 
es gleichsam mehr Bewerber als Stellen gibt: Es gibt sehr 
viele Risiken, aber nicht alle werden gleichermaßen poli­
tisch berücksichtigt werden können. Damit ein Risiko als 
sicherheitspolitisch relevant anerkannt wird, müssen also 
zwei Hürden genommen werden: Das Risiko muss erstens 
real sein und zweitens müssen die politischen Akteure von 
dessen inhärenter Gefährlichkeit überzeugt werden. Ich 
behaupte, dass beide Bedingungen von dem Risikofaktor 
der wirtschaftlichen Interessen erfüllt worden sind. Die 
Weltwirtschaft ist mit sicherheitspolitisch relevanten Ri­
siken verbunden und diese Risiken sind von der Politik 
auch erkannt und anerkannt. Allerdings wird hierbei ein­
deutig auf den erweiterten Sicherheitsbegriff rekurriert, 
denn der Raum ist die globale vernetzte Welt, der Sache 
nach geht es um ökonomische Bedrohungen, gemäß der 
Gefahrendimension handelt es sich um ein Risiko und 
geschützt werden soll die Gesellschaft. Bereits diese Beob­
achtung lässt die Vermutung aufkommen, dass nicht nur 
und nicht einmal vorrangig der Staat und seine Exekutive 
an dieser Stelle für Sicherheit sorgen können.

(2) Dass militärische Kräfte wirtschaftliche Interessen verteidi­
gen oder schützen können, ist weitaus weniger schlüssig 
– vor allem, wenn weiterhin bedacht wird, was erstens 
mit dem Begriff der wirtschaftlichen Interessen alles ge­
meint ist und dass er zweitens nicht mit der Gefährdung 
menschlicher Sicherheit identifiziert werden darf. Einige 
provokative Fragen zur Verdeutlichung:

�� Soll die Bundeswehr einschreiten, wenn ein Land seine 
Güter nicht an ein Unternehmen aus Deutschland verkau­
fen möchte? Und wer sollte bekämpft werden, das nicht 
verkaufsbereite Land oder dasjenige Land, das stattdessen 
den Zuschlag erhielt?

�� Wenn zwar der Verkauf der Güter klappt, nicht aber der 
Transport, ist dann das Militär oder der Spediteur zuständig? 
Würden militärische Maßnahmen nicht den freien Handel 
unterlaufen, weil bestimmte Unternehmen durch den Staat 
bevorzugt würden? Könnten diese Unternehmer dann nicht 
Kosten externalisieren, die der Staat bei ihnen, nicht aber 
bei ihren Konkurrenten übernähme?

�� Wenn andere Länder nicht an unseren Wirtschaftsgütern 
interessiert sind, weil sie  kaum wirtschaftliche Interessen 
haben, darf die Bundeswehr dann mit Gewalt nachhelfen, 
damit wir Exportweltmeister bleiben?

�� Wenn ein Land oder Unternehmen in diesem Land Arbeiter 
ausbeuten, um möglichst preiswert Sportstätten aufzubauen, 
also die menschliche Sicherheit der Arbeiter aus wirtschaft­

47	 Vgl. Jörg Friedrichs, Sinn und Zweck der Nachhaltigkeitstransformation: Von 
ontologischer Unsicherheit zu sozioökologischer Resilienz; in: Verunsicherte 
Gesellschaft – überforderter Staat. Zum Wandel der Sicherheitskultur, hrsg. 
von Christopher Daase et al., Frankfurt/Main 2013, 259-276.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2014-1-46 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 03:07:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2014-1-46


Vollmer, Europäische Migrations- und Außengrenzpolitik | B E I TR  Ä G E  AUS    S I C HERHE     I TSP   O L I T I K 
UN  D  F R I E D ENS   F O RS  C HUN   G

S+F (32. Jg.)  1/2014 | 53

ist dieser Befund ein ethisch relevantes Ergebnis52. Wirtschafts­
kriege sind also nicht nur rechtlich verboten, sie sind auch aus 
ethischer Perspektive abzulehnen.

52	 Zumindest hinzuweisen ist auf die Gefahr, dass eine solche Argumentation 
die Privatisierung und Finanzialisierung der Gewalt unterstützen könnte 
(vgl. dazu Erhard Eppler, Vom Gewaltmonopol zum Gewaltmarkt? Die 
Privatisierung und Kommerzialisierung der Gewalt, Frankfurt/Main 2002). 
Private Gewaltunternehmer könnten sich als Alternative zum staatlichen 
Gewaltmonopol profilieren und damit könnte Sicherheit von der Finanzkraft 
privater Akteure abhängig werden. Mit dieser Entwicklung würde das wirt­
schaftliche Paradigma über die Politik dominieren. Daher bleibt es Aufgabe 
der Politik, ihr Gewaltmonopol nicht aushöhlen zu lassen – bspw. durch 
klare Rahmenbedingungen. Und an wirtschaftliche Unternehmen müsste 
die Frage gestellt werden, ob sie sich nicht dieser Entwicklung selbst entge­
genstellen sollten, denn eine Schwächung des staatlichen Gewaltmonopols 
würde in der Folge auch die Unternehmen treffen.

Europäische Migrations- und Außengrenzpolitik – Wege 
aus der Sackgasse?
Ruth Vollmer*

Abstract: Increasingly challenged by a growing number of deaths in the Mediterranean and critical public debates, EU policy 
makers continue their more-of-the-same approach regarding external border policies, turning to the prevailing security-focussed 
paradigm for a solution. This paper argues that such an approach will do nothing to solve the problem of deadly and inhumane 
external borders, but may well exacerbate it. Although conceptions of migration vary (development potential, demographic 
necessity, security risk), the European migration and border regime appears to have developed a self amplifying dynamic, while 
real alternatives seem politically blocked. This article argues that central assumptions underlying the current approach do not 
hold and suggests policy alternatives, which would strengthen coherence between the EU’s border policies and human rights 
agenda taking into account inherent tensions between migration and the (welfare) state.

Keywords: EU, borders, migration, externalizaton; 
EU, Grenzen, Migration, Externalisierung

1.	Einleitung

Am 3. Oktober 2013 starben weniger als eine Meile vor der 
Küste Lampedusas mehr als 360 Menschen aus Eritrea und 
Somalia, nachdem ihr Boot mit insgesamt ca. 500 Menschen 
an Bord nach 13 Tagen auf See in Brand geraten war und sank. 
Eines von drei Fischerbooten, die sich während des Brandes in 
Sichtweite des Schiffes aufhielten, leistete Hilfe und konnte 47 
der Flüchtlinge retten, jedoch erst nachdem deren Boot bereits 
gekippt war und alarmierte auch erst dann die Küstenwache, 
die 45 Minuten später eintraf. Die Geretteten wurden zu einer 
Geldstrafe wegen „illegaler Einwanderung“ verurteilt und zu­
nächst im Auffanglager in Lampedusa, das damals etwa viermal 
so viele Personen beherbergte, wie vorgesehen, interniert; die 
Verstorbenen erhielten ein Staatsbegräbnis.1

* 	 Ruth Vollmer hat 2008 ihr Magisterstudium der Politikwissenschaft, Sprach­
wissenschaft und Psychologie an der Universität Bonn abgeschlossen; sie 
arbeitet derzeit am Internationalen Konversionszentrum Bonn (BICC). 

	 Dieser Artikel wurde einem anonymisierten Begutachtungsverfahren un­
terzogen (double-blind peer-reviewed). Die Autorin bedankt sich bei den 
Gutachtern für wertvolle Hinweise und hilfreiche Kommentare.

1	 Perkowski, Nina (2013): No accident. http://opendemocracy.net/5050/
nina-perkowski/no-accident-why-have-19142-died-at-europe%E2%80%99s-
frontiers (eingesehen am 17.1.14).

Lampedusa, eine kleine italienische Mittelmeerinsel mit ca. 5.000 
Einwohnern, die geografisch näher an Tunesien als an Italien 
liegt, ist seither umso mehr zu einem Synonym für das Sterben 
von Menschen an Europas Außengrenzen geworden. Denn an­
ders als unzählige vorhergehende ähnliche Vorfälle2 sorgte diese 
„Tragödie“, möglicherweise aufgrund ihrer Nähe zu Europa und 
der vielen Toten, für ein außergewöhnlich starkes Medienecho 
und einen „unprecedented call for action by EU leaders and citizens,“3 
der darauf zielte, Ähnliches in Zukunft zu verhindern. 

Zwei Monate nach „Lampedusa“ legte die Task Force for the 
Mediterranean ihren Bericht vor, den die zuständige EU-
Kommissarin als eine „truly European response that can make 
a difference“4 ankündigte. Darin wird ein integrierter Ansatz 

2	 Die Internationale Organisation für Migration schätzt, dass seit 1993 20.000 
Menschen an den europäischen Außengrenzen ums Leben gekommen sind. 
Solche Zahlen stehen für eine vermutlich deutlich höhere Dunkelziffer. http://
www.iom.int/cms/render/live/en/sites/iom/home/news-and-views/press-
briefing-notes/pbn-2013/pbn-listing/iom-mourns-lampedusa-shipwreck-v.
html (eingesehen am 17.1.14).

3	 European Commission (2013): Communication from the European Commission 
the European Parliament and the Council on the work of the Task Force 
Mediterranean. COM(2013) 869 final. Brüssel.

4	 Malmström, Cecilia (2013): Preventing deaths in the Mediterranean. 
http://ec.europa.eu/commission_2010-2014/malmstrom/news/
archives/2013/12/20131204_en.htm (eingesehen am 17.1.14).

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2014-1-46 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 03:07:41. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2014-1-46

