
V. Über ein Platonisches Element in Nicolai Hartmanns 
Theorie des Apriori

Stephan Nachtsheim

Helmuth Plessner hat einmal Nicolai Hartmanns systematische 
Philosophie als philosophisches Gespräch mit der Philosophie­
geschichte charakterisiert.1 Tatsächlich war Hartmanns Verhältnis 
zur Philosophiegeschichte überaus eng. Besonders starke und un­
mittelbare Anregungen gingen von den antiken Philosophie aus. 
Das belegen nicht nur die „historischen“ Arbeiten, sondern auch 
die problemgeschichtlichen Bestandsaufnahmen, die seine großen 
Werke zur philosophischen Systematik durchziehen. Kein Zweifel, 
daß Platon einer der wichtigsten Gesprächspartner gewesen ist. 
Die lange Reihe der Veröffentlichungen beginnt 1909, vielleicht 
nicht zufällig, mit einem großen Platon-Buch;1 2 es folgen Abhand­
lungen über „Das Problem des Apriorismus in der Platonischen 
Philosophie“ (1935), „Zur Lehre vom Eidos bei Platon und Ari­
stoteles“ (1941) und über „Die Anfänge des Schichtungsgedankens 
in der alten Philosophie“ (1943, u.a. zu Platons Seelenlehre).3 Die 
Auseinandersetzung mit Platon gibt auch in den systematischen 
Hauptwerken häufig entscheidende Impulse.4 Hartmann ist aller­
dings kein Historiker, sondern Systematiker, der in der Beschäfti­
gung mit der Philosophiegeschichte das eigene Denken prüfen und 
fördern möchte. Stets sind die eigenen systematischen Belange und 
Sorgen bestimmend.

Erhebliches Gewicht hat die Beschäftigung mit Platon für den 
Weg, den Hartmann vom Marburger Neukantianismus über eine

1 Offene Problemgeschichte. In: Nicolai Hartmann. Der Denker und sein Werk. 
Hg. von H. Heimsoeth und R. Heiß. Göttingen 1952, S. 97-104, dort S. 100.
2 Platos Logik des Seins. Gießen 1909.
3 Diese Arbeiten sind abgedruckt in Nicolai Hartmann: Kleinere Schriften. 
Band ff. Berlin 1957, S. 48-85,129-164,164-191.
4 Vgl. S. Nachtsheim: Ideenlehre und kritische Ontologie. Bemerkungen zum 
Platonischen in der Philosophie Nicolai Hartmanns. In: Prima philosophia 3 
(1989), S. 391-411.

187

https://doi.org/10.5771/9783495993705-187 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kritik des Grundlegungsansatzes seiner Lehrer H. Cohen und P. 
Natorp zu einer Neubegründung der Ontologie zurücklegte. Be­
kanntlich war bei den Marburgern neben Kant die Philosophie 
Platons bevorzugter Gegenstand von (heftig kritisierten) Ausle­
gungen und Aneignungen.3 Die Gründe fiir diese Tatsache sind hier 
ebensowenig zu erörtern wie das Marburger Platon-Bild. Natorp 
schreibt jedenfalls über die Marburger kritische Philosophie: 
„Nimmt sie für sich den Ehrentitel des Idealismus, aber des kriti­
schen Idealismus in Anspruch, so fuhrt sie sich damit gleich be­
stimmt zurück auf Plato, den Urheber der Methode der Ideen, und 
auf Kant, der den schon ursprünglich kritischen Sinn dieser Me­
thode zur vollen Klarheit und bisher reinsten Durchführung ge­
bracht hat“.5 6 Solche Interpetationen waren allerdings Hartmanns 
Sache nicht. Er kritisierte später an Natorps Platon-Buch, es deute 
Platon ganz im Sinne des transzendentalen Idealismus und zeichne 
dabei ein Bild, „das sich fast wie ein verkleinertes Bild der Kritik 
der reinen Vernunft“ ausnehme.7 Man könnte Hartmanns Weg zu 
einer neuen Ontologie geradezu an seiner Platon-Deutung und 
deren Differenz vom „Marburger Platon“ exemplifizieren. Tat­
sächlich war es, neben anderem, ein Durchdenken der Platonischen 
Philosophie, das ihm eine Distanz gegenüber dem neukantianischen 
Kritizismus verschaffte.

Hier soll nur eine Einzelheit aufgegriffen werden: die Bedeutung 
Platons für Hartmanns Begriff der Erkenntnis a priori. Es ist kei­
neswegs so, als hätte Hartmann Platons Philosophie auf Erkennt­
nistheorie reduzieren wollen. Aber er findet in dieser eben, neben 
anderem, eine Fassung des Erkenntnis-Apriori, mit deren Hilfe er 
in einem besonders empfindlichen Punkt gegen den logizistischen 
Idealismus argumentieren konnte. Das Problem des Apriorismus 
steht im Mittelpunkt seiner „Grundzüge einer Metaphysik der Er­
kenntnis“ (1921)8, die den Auftakt der neuen Systemfassung dar­
stellen: einer ontologischen Philosophie, einer seinsorientierten 
Theoretischen Philosophie vor allem, die dem Idealismus der Neu­

5 Karl-Heinz Lembeck: Platon in Marburg. Würzburg 1994.
6 Philosophie. Ihr Problem und ihre Probleme. 4. Aufl. Göttingen 1929, S. 22.
' Das Problem des Apriorismus in der Platonischen Philosophie, S. 49.
8 5. Aufl. Berlin 1965; für die zweite Auflage (1925) wurde das Werk über­
arbeitet und um wichtige Stücke erweitert.

188

https://doi.org/10.5771/9783495993705-187 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kantianer (wie übrigens auch dem phänomenologischen Idealis­
mus) eine Herausforderung war.

Dort wird Platon als der „Entdecker der Erkenntnis a priori“ be­
zeichnet.9 Platon habe das Problem der apriorischen Erkenntnis in 
die richtig Fassung gebracht und darüber hinaus dessen sachlich 
allein mögliche Lösung gefunden. Diese kehre sodann in allen 
überhaupt diskutablen Fassungen des Apriorismus von der Antike 
bis zu Kant wieder, allerdings durch wechselnde systematische 
Überformungen verdeckt oder gar verbogen. Insbesondere habe 
Platon habe das Problem so gestellt und auch gelöst, daß sein Ge­
danke diesseits des Gegensatzes von Realismus und Idealismus 
bleibe, also eine überstandpunktiiche Bedeutung besitze.10 11 1935 ist 
dann die Rede von dem „genialen erkenntnistheoretischen Grund­
gedanken Platons“, von einer „philosophischen Entdeckung ersten 
Ranges“; Platon erweise sich darin als „Problemdenker im höch­
sten Sinne des Wortes“ - das denkbar höchste Lob, das Hartmann 
zu spenden hat.11 Wenige Jahre später, 1940, wird die überragende 
Bedeutung Platons für das Problem des Apriorismus nochmals 
bekräftigt.12

Zwar meint Hartmann, daß Platons Einfall auch in Kants „ober­
stem Grundsatz“ den haltbaren Kem ausmache. Doch enthält 
Kants Theorie des Apriori seinen Augen gegenüber deijenigen Pla­
tons eine Reihe von nachteiligen und sogar unhaltbaren Zusatz­
momenten bzw. Verengungen.13 So ist das Apriori Kants allein ein 
solches der Urteile, es ist rein „formal“, erschöpft sich in einer 
Funktion (das Mannigfaltige des Gegebenen durch bestimmte Ar­
ten der Synthesis zur Einheit zu bringen), und es soll subjektiven 
Ursprungs sein.14 In jedem dieser Momente aber tritt die Hart- 

9A.a.O., S. 95.
10A.a.O., S. 357.
11 Das Problem des Apriorismus in der Platonischen Philosophie, S. 53.
12 Der Aufbau der realen Welt. 3. Aufl. Berlin 1964, S. 120f.
13 Zum Problem des Apriorischen heißt es in einer überarbeiteten Nachschrift 
eine Vorlesung des Sommersemesters 1949: „Kant gibt schon eine Art Lösung; 
er ist dem Problem aber nicht auf den Grund gegangen. Ein sehr alter Vorgän­
ger, Platon, war ihm schon einige Schritte voraus“. Nicolai Hartmann: Einfüh­
rung in die Philosophie. Hg. von Karl Auerbach. 7. Aufl. Osnabrück o.J., S. 72.
14 Das Problem des Apriorismus in der Platonischen Philosophie, S. 49-51.

189

https://doi.org/10.5771/9783495993705-187 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mannsche Erkenntnistheorie Kant und mehr noch seinen Nachfol­
gern entgegen.

Der ebenso schlichte wie ,geniale“ Gedanke aber, den Hart­
mann bei Platon ausmacht, sei kurz vorweggenommen: Die Mög­
lichkeit einer Erkenntnis a priori läßt sich erkenntnistheoretisch nur 
denken unter der Bedingung, daß die Prinzipien des Erkennens 
identisch sind mit den Prinzipien der (zu erkennenden) Dinge.

Diese These einer Prinzipienidentität wird in mehreren Platon- 
Analysen herausgearbeitet, am eingehendsten in der Abhandlung 
„Das Problem des Apriorismus in der Platonischen Philosophie“. 
Diese gliedert sich übrigens in auffallender Weise gemäß der Trias 
der Phänomendeskription, Problemanalyse und Behandlung der Er- 
kenntnisaporien, welche die „Metaphysik der Erkenntnis“ be­
herrscht. Dabei geht es Hartmann nicht darum, eine historische 
Darstellung zu geben, sondern „einen erkenntnistheoretischen Pro­
blemgehalt ... greifbar zu machen, der in den bekannten Darstel­
lungen selten einmal gestreift, meist aber gänzlich übergangen und 
sicherlich nirgends zum Gegenstand einer wirklichen Behandlung 
gemacht worden ist“.15

Nachfolgend sollen diese Analysen, notgedrungen knapp, skiz­
ziert werden, um zugleich auf einige deijenigen Momente hinzu­
weisen, die für seine eigene Theorie eine besondere Bedeutung 
haben.

1.

Hartmann findet zunächst bei Platon folgende Beschreibung der 
Erkenntnis a priori:16
Der Mensch weiß mehr von den Dingen, als er seinen Wahmeh- 
mungsvorstellungen verdankt. Das Wahrgenommene gemahnt ihn 

15 A.a.O., S. 61.
16 Es sei bemerkt, daß es Hartmann, hier jedenfalls, nicht um die philosophi­
sche Erkenntnis geht, sondern um das apriorische Moment in der Erkenntnis 
von Erfahrungsgegenständen. Welche Schlüsse aus Platons Lehre für die phi­
losophische Erkenntnis zu ziehen sind, hat er an anderer Stelle untersucht: Pla- 
tos Logik des Seins, passim, bes. S. 256ff.; Systematische Methode. In: Klei­
nere Schriften. Band DL Berlin 1958, S. 1-22; Der Aufbau der realen Welt, S. 
522ff.

190

https://doi.org/10.5771/9783495993705-187 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


an etwas, das der sinnlichen Gegebenheit nicht zu entnehmen ist: 
an die Idee als das Ansich oder Wesen der Dinge. Das Wesen der 
Dinge erfaßt die Seele, indem sie sich aus der Vielheit der Sinnes- 
wahmehmungen zurückzieht, die Blickrichtung gleichsam umwen­
det und in sich selbst hineinblickt. Erkenntnis a priori also ist ein 
inneres Sichbesinnen, zwar anläßlich der gegebenen Einzelföllc, 
aber doch im Gegensatz zum Sinneszeugnis.17

Für Hartmann ist es nicht unerheblich, daß Platon die Erkennt­
nis a priori (proeidenai) als ein „Schauen“ (kathoran, theasthai, 
idein) beschreibt, wobei auch der nous ein Vermögen des Schauens 
des Unsichtbaren ist (Phaidros 247 C)18 - „in schroffstem Gegen­
satz zu Kant“.19 Er findet hierin eine Stütze fiir seinen Protest ge­
gen eine Reduktion des Apriori auf Rationales. Nicht daß er selbst 
es in Anschauung aufgehen ließe. Doch möchte seine „Gnoseo­
logie“ die exklusive Verbindung von Apriorität und Denken bzw. 
synthetischem Urteil (und reinen Verstandesbegriffen) aufbre­
chen.20 Dies wiederum steht in Zusammenhang mit seiner Grund­
these, daß alles Erkennen, auch das apriorische, als „Erfassen“ 
oder Hinnehmen eines unabhängigen Gegenstands zu verstehen ist 
(statt als „Erzeugen“ des Gegenstands durch das „reine Denken“).

Eine Vertiefung der Deskription bietet das Anamnesis-Bild des 
Menon, indem es die Erkenntnis a priori als Sichbewußtmachen 
eines latenten Wissens beschreibt. Aus der Tiefe der Seele soll der 
Erkennende ein verborgenes, nichtempirisches Wissen über das 
Wesen der Dinge heraufholen (analambanein, was in Phaidon 75 
E wiederkehrt - dort ist dieses Wissen zudem als ein ureigenes 
gekennzeichnet und in 74 E mit dem „proeidenai“ identifiziert). So 
stellt das Wissen um die Gleichheit (Phaidon 74 E f.) ein von Er­
fahrung unabhängiges „Vorwissen“ dar; es muß daher aus einer in­
neren Erkenntnisquelle stammen.21

17 Metaphysik der Erkenntnis, S. 95; Der Aufbau der realen Welt, S. 121.
18 Das Problem des Apriorismus in der Platonischen Philosophie, S. 50,56.
19 Metaphysik der Erkenntnis, S. 96. - Zu beachten ist, daß Hartmann hier, wie 
häufig, vermutlich weniger den historischen Kant meint als vielmehr den 
logizistisch „rektifizierten“ der Cohenschen Kant-Bücher.
20A.a.O.,S. 81f.,96f„ 340.
21 A.a.O, S. 95f.; Das Problem des Apriorismus in der Platonischen Philoso­
phie, S. 56f.

191

https://doi.org/10.5771/9783495993705-187 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hartmann wertet das sogleich weiter aus: hier sind ein gegen­
ständlicher und ein (im Neukantianismus dann isolierter) funktio­
naler Aspekt noch vereint. Die Idee der Gleichheit ist einerseits 
etwas Inhaltliches, Gegenständliches, ein bestehendes Sein, das in 
der Besinnung erfaßt, aber nicht erzeugt wird (so gegen neokri- 
tizistische Interpretationen). Andererseits stellt die Besinnung eine 
Methode dar, die auf eine Wahmehmungsgegebenheit bezogen ist 
(Phaidon 76 D).22

Die Hypothesis-Lehre {Phaidon, Staat) bringt eine Ausgestal­
tung der methodologisch-fünktionalen Seite des Apriori. Das in der 
Seele vorhandene Wissen ist ein Inbegriff von logoi (apriorischen 
Erkenntnismomenten), von denen der jeweils passende zugrunde­
zulegen ist. Die logoi sind ebensowenig erzeugt wie das proeidenai 
in der anamnesis.23 Und die Seele erfaßt paradoxerweise im Weg­
schauen von den Dingen und ihrer Gegebenheit vermittels der logoi 
die Wesensbestimmtheit der Gegenstände, die Dinge in ihrer Un­
verborgenheit (aletheia).24

Ein weiteres Moment ist Hartmann an der Hypothesis wichtig: 
ist der „stärkste“ logos einmal gefunden, wird er nicht mehr am 
Gegebenen kontrolliert. Vielmehr bildet er umgekehrt das Krite­
rium für die aletheia des Gegebenen (für das, was in Wahrheit sei­
end ist). Erkenntnis a pnori vermittels der logoi bedeutet also Er­
klärung und Kritik des Sinneszeugnisses. Hartmann hat hierin ei­
nen Anknüpfungspunkt für seine Behandlung des Problems des 
Wahrheitskriteriums gefunden.25
Die Gewißheit des zugrundegelegten logos bedarf ihrerseits der 
Begründung, zuletzt in einem anhypotheton, einem Prinzip, das 
jenseits aller besonderen Ideen steht (Staat, Buch VI). Daraus 
folgt: „Innerhalb des Apriorischen also steht die einzelne Einsicht 
nicht als etwas für sich da, sondern in Abhängigkeit von einem 
Zusammenhang, innerhalb dessen es einen Aufstieg zum Höheren 
gibt, und zwar bis zum absolut Gewissen“.26

Zusammenfassend: nach Hartmann beschreibt Platon das Phä­
nomen der Erkenntnis a priori als Abwendung der Seele von den 

22 Das Problem des Apriorismus in der Platonischen Philosophie, S. 58f.
aA.a.O, S. 60.
24 Metaphysik der Erkenntnis, S. 66,96.
25 A.a.O., S. 420ff.; zu Platon: S. 435f.
26 Das Problem des Apriorismus in der Platonischen Philosophie, S. 61f.

192

https://doi.org/10.5771/9783495993705-187 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sinnesgegebenheiten und Einkehr in das eigene Innere. In dem, was 
die Seele in sich selbst einsieht, findet sie, was an sich ist (Phaidon 
83 A, B, 99 E).

2.

Das eigentliche Problem des Apriorischen deutet sich in seiner Be­
schreibung bereits an: Wie kann im Inneren solches erfaßt werden, 
was für die Dinge gilt?

Im logos soll die Idee erfaßt werden; diese macht das eigentliche 
Wesen der Dinge aus. Die logoi aber finden wir paradoxerweise in 
einer Umwendung des Blicks nach innen. Phaidon 100 A bekräf­
tigt das nochmals: „Denn das gebe ich keineswegs zu, daß der, 
welcher die Dinge in den logoi betrachtet, sie bildlicher betrachtet 
als der, welcher sie in den Tatsachen betrachtet“. Mögen die logoi 
immerhin Repräsentationen der Ideen sein, so sind doch nicht sie 
das an sich Seiende verschleiernde Bilder, sondern gerade die sinn­
liche Gegebenheit, so daß das wahrhaft Seiende nur in der Abkehr 
von dieser offenbar wird. Wie aber ist es denkbar, daß in der Tiefe 
der Seele, in der denkbar radikalen Abwendung von den Erfah- 
rungsdingen, die Unverborgenheit der Dinge gefunden wird (statt 
der Unverborgenheit der Seele selbst)?

Indem er Platons Bilder (Umkehr, anamnesis usf.) emstnimmt, 
findet Hartmann in ihnen die „klassische Ausprägung“ des Pro­
blems, das jede Erkenntnistheorie des Apriori bewältigen müsse.27 28 
Wohlgemerkt: es geht hier, in Hartmanns Terminologie, nicht um 
das Problem einer „immanenten Apriorität“, nicht also um die in­
tersubjektive Übereinstimmung, die ja ohne weiteres eine Über­
einstimmung in Vorurteilen sein könnte. Das Problem ist vielmehr 
die „transzendente Apriorität“, kritizistisch gesprochen: die „objek­
tive Gültigkeit“, der Wahrheitsanspruch der Erkenntnis a priori, 
ihre Möglichkeit, das Seiende zu erfassen.2*

Es kann hier nicht zu verfolgt werden, wie Hartmann das Pro­
blem anhand der Platonischen Hinweise noch weiter zu entfalten 

27 A.a.O., S. 63f.
28 Metaphysik der Erkenntnis, S. 336ff.

193

https://doi.org/10.5771/9783495993705-187 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sucht. Es stellt sich jedenfalls als ein solches der „Zuordnung“29 
zwischen den Inhalten in der Tiefe der Seele (logoi) und den Din­
gen. Die Zuordnung aber bedarf einer Vermittlung.30

3.

Diese Vermittlung hegt in der Stellung der Ideensphäre: „Denn die 
Ideen sind es, die das Inhaltliche der aletheia ton onton ausmachen; 
und die Ideen wiederum sind es, zu deren Vollkommenheit die Din­
ge hinstreben“.31

Wie versteht Hartmann diese Stellung näherhin? Zunächst: Es 
handelt sich hier, wie erwähnt, um die Bedingungen transzendenter 
Apriorität, also, modern gesprochen, um die Frage: „... wie müssen 
Prinzipien beschaffen sein, die einerseits in innerer Schau unmit­
telbar erfaßt werden können und dennoch zugleich das Wesen der 
Gegenstände ausmachen, die uns durch äußere (sinnliche) An­
schauung gegeben sind?“32 Platons Lösung, und darin hegt nun 
Hartmanns Augen ihr spezifischer Vorzug, deckt sich weder mit 
einer realistischen noch mit einer idealistischen (Kantischen, neu­
kantianischen) Auffassung. Sie wird vielmehr erst deutlich, wenn 
man solche anachronistischen Deutungen der Idee femhält.

Sie hegt nämlich in einer Doppelfunktion der Ideen: sie sind 
Prinzipien sowohl mit Bezug auf die onta als auch mit Bezug auf 
die psyche. Deswegen müssen sowohl realistische als auch die- 
alistische Deutungen der Idee femgehalten werden. An letzterem ist 
Hartmann natürlich ganz besonders gelegen. Daß die Ideen in der 
Tiefe der Seele erfaßt werden, kann der Idealismus nicht für sich 
ins Feld fuhren. Denn das muß keineswegs bedeuten, daß sie aus 
der Seele stammen, ursprünglich der Seele zugehören.33 Lägen sie 
nämlich in der Seele, so wäre transzendente Apriorität undenkbar. 
Ebenso unmöglich ist aber eine realistische Auffassung von den 
Ideen (nach der diese bloß Prinzipien der Dinge wären). Sie kann 

29 Vgl. Nicolai Hartmann: Neue Wege der Ontologie, In: Systematische 
Philosophie. Hg. von N. Hartmann. Stuttgart 1942. 2. Aufl. Stuttgart 1947, S. 
305f.
30 Das Problem des Apriorismus in der Platonischen Philosophie, S. 64.
31 A.a.O.
32 A.a.O.
33 A.a.O., S. 65.

194

https://doi.org/10.5771/9783495993705-187 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nämlich nicht begreiflich machen, daß die Seele in sich ein Vor­
wissen über das Wesen (die allgemeine und notwendige Bestimmt­
heit) der Dinge findet. Also: Sind die Ideen lediglich Prinzipien der 
Dinge, nicht aber der Seele, dann bleibt es völlig unverständlich, 
wie die Seele sie in sich erfassen kann.34 Kann jedoch die Seele die 
Ideen in sich erfassen, sind sie jedoch nicht Prinzipien der Dinge, 
dann bleibt es undenkbar, wie die Seele durch sie zur „Unverbor­
genheit der Dinge“ soll kommen können.35 *

Da Platon aber nur ein einziges Ideenreich kennt, ist für die 
Auflösung seines Problems eine Doppelfunktion der Ideen sachlich 
gefordert. Und wirklich denkt er denselben Ideen eine doppelte 
Funktion zu: sie bestimmen einerseits die Dinge, andererseits findet 
die Seele in den logoi Zugang zu den Ideen, so daß die logoi durch 
die Ideen bestimmt sein müssen. Die Dinge und die Seele müssen 
also gemeinsam den Ideen untergeordnet sein.34

Dieser Doppelaspekt ergibt sich für Hartmann zunächst haupt­
sächlich aus rein sachlichen Erwägungen auf Grund des bislang 
Vorhegenden. Die Logik des Sache (des Problems) fordert ihn. 
Aber er weiß zusätzlich Belege anzufuhren, die seine Interpretation 
stützen.

Hier sind bloß die beiden wichtigsten anzuführen. Den ersten 
bildet der Seelenmythos des Phaidros (247 A - 248 B). Dieser im­
pliziert, daß die Ideen nicht ursprünglich in der Seele liegen, denn 
die Seele muß sie erst schauen, und die anamnesis führt auf das 
Geschaute zurück. Mehr noch: die Ideen bestimmen das Seiende 
ganz unabhängig davon, welchen Anteil die Seele an ihnen hat.37

Richtet sich das vornehmlich gegen die idealistische Auffassung, 
so hat der zweite Beleg sachlich größeres Gewicht. Hartmann fin­
det ihn im Staat (507 B - 509 B).38 Denn dort wird das doppelte 
Bestimmendsein der Idee des Guten festgestellt: sie verleiht den 
Erkennenden das Vermögen des Erkennens, zugleich aber verleiht 
sie den Gegenständen des Erkennens die Unverborgenheit. Und am 
Schluß heißt es ausdrücklich: nicht nur das Erkanntwerden des 
Erkennbaren kommt von der Idee des Guten, sondern auch das 

34 A.a.O., S. 66f.
35 A.a.O, S. 67.
34 A.a.O., S. 68.
37A.a.O.,S. 69.
38 A.a.O., S. 70f.

195

https://doi.org/10.5771/9783495993705-187 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sein und Wesen (509 B). Die Idee des Guten ist also dieses beide 
in einem: Prinzip der Erkenntnis und Prinzip der Seiendheit der 
Dinge (Seinsprinzip).

Begreift man nun „das Gute“ als „das Eine“, als den selbst jeder 
besonderen Idee noch vorausliegenden Grund schlechthin,39 und 
dazu tendiert Hartmann, so gewinnt diese Stelle noch erheblich an 
Aussagekraft. Denn dann ist es aus Gründen einsichtig, warum die 
einzelnen Ideen zugleich Prinzipien der Erkenntnis und Prinzipien 
des Einzelseienden darstellen, insofern sie eben ihrerseits durch 
jenes höchste Prinzip bestimmt sind: „Denn die Überordnung 
dürfte ihren Sinn eben darin haben, daß alle besonderen Ideen ihre 
Kraft, sowohl das bestimmte Sein der onta als auch die Erkenntnis 
der onta in der Seele hervorzubringen, von der alles bestimmenden 
Urkraft der einen Idee des Guten her haben“.40

So dient dies als Bestätigung dafür, was Hartmann aus der Ide­
enlehre als erkenntnistheoretische Einsicht mit Bezug auf den 
Apriorismus isoliert: die Erkenntnis a priori hat die Bedingung ich- 
rer Möglichkeit darin, daß der Ursprung des Seins und der Ur­
sprung des Erkennens ein und derselbe ist.41 Die Möglichkeit des 
Apriori beruht auf einer Identität der Prinzipien des Seienden und 
der Prinzipien des Erkennens. „Das ist ein Satz, der sich sehr wohl 
selbst a priori einsehen läßt...“.42 Und in dieser Form ist er nach 
Hartmann auch völlig unabhängig von standpunktlichen Voraus­
setzungen: denn weder ist die Vorstellung a priori durch den gege­
benen Gegenstand, noch der Gegenstand durch die Vorstellung, 
sondern beide sind gemeinsam durch ein drittes bestimmt. Der Satz 
ist in Hartmanns Augen sogar indifferent gegen die speziellen Vo­
raussetzungen und Schwierigkeiten der Ideenlehre, wie z.B. die 
Teilhabe-Frage.43 Und da sie schlicht die Einsicht in die notwen­

39 Karl Albert: Philosophie der Philosophie, Sankt Augustin 1988, S. 50ff.; 
Platon und die Philosophie des Altertums, Dettelbach 1998, S. 69ff.
40 Das Problem des Apriorismus in der Platonischen Philosophie, S. 70f.; Meta­
physik der Erkenntnis, S. 357f.
41 Das Problem des Apriorismus in der Platonischen Philosophie, S. 74f.
42A.a.O., S. 75.
43 Vgl. zu den diesbezüglichen Problemen Hartmanns Ausführungen über Staat 
511 B-C und 521 A-534 E, Parmenides 129 A-135 C und Sophistes 253 A-259 
E: a.a.O, S. 71 ff.; ferner: Platos Logik des Sein, passim; Der Aufbau der realen 
Welt, S. 61f„ 416ff.

196

https://doi.org/10.5771/9783495993705-187 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dige Bedingung des Apriorismus enthält, kehrt die prinzipientheo­
retische These von der Identität der Gründe des Gegenstands und 
der Gründe der Erkenntnis der Sache nach in der Geschichte der 
Philosophie ständig, wenn auch modifiziert wieder.44

4.

Über die Bedeutung, welche Hartmanns Interpretation des Platoni­
schen Apriorismus-Problems für seine eigene Erkenntnistheorie 
hat, ist oben bereits Einiges beiläufig erwähnt worden.
Dem seien noch drei, die Fülle der Bezüge allerdings keineswegs 
erschöpfende Bemerkungen hinzugefügt.
1. Indem Platon die seine Identitätsthese nicht auf Gegenstand und 
Erkenntnis überhaupt gemünzt, sondern auf deren Prinzipien be­
schränkt hat, bleibt darin die für Hartmanns Philosophie geradezu 
entscheidende Transzendenz des Gegenstands gegenüber der Er­
kenntnis gewahrt. Die Identität ist bei Platon auf ein (vorläufiges) 
„kritisches Minimum“ begrenzt - und doch wird die Möglichkeit 
des Apriorismus begreiflich. Denn mehr als eine Prinzipienidentität 
wird für das Problem nicht erfordert. Allen radikal identitätsphilo­
sophischen „Überspannungen“ (von Parmenides bis Hegel), welche 
jene Transzendenz auflieben, ist so das Wasser abgegraben.45
2. Im Sinne der Stoßrichtung der „Metaphysik der Erkenntnis“ ist 
es noch bedeutsamer, daß mithilfe Platons jeglicher noch so sub­
lime Subjektivismus aus der Aprioritätenlehre restlos eliminiert 
und damit der erkenntnistheoretische Idealismus vollends umge­
stoßen werden kann. Zwar hatte Platon auch dem Marburger Neu­
kantianismus als Schutzhelfer gegen unpassende subjektivistische 
Elemente im Idealismus gedient. Das Ergebnis von Hartmanns 
Platon-Studien jedoch lautet (s.o.): das Problem des Apriori erfor­
dert überhaupt keine idealistische Lösung (im neuzeitlichen Sinne), 
also nicht einmal eine Verankerung der Kategorien des Seienden in 
einem überrealen Subjekt („reinen Bewußtsein“). Das hat recht 
weitreichende Konsequenzen. Denn Hartmann kann, so auf Platon 
gestützt, das Subjekt der Erkenntnis als realen Geist, den Gegen­
stand aber als erkenntnisunabhängig, „an sich“ bestimmt, und die 

44 Belege in: Das Problem des Apriorismus in der Platonischen Philosophie, S. 
75ff.
45 Metaphysik der Erkenntnis, S. 353ff.

197

https://doi.org/10.5771/9783495993705-187 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erkenntnis als „Erfassen“ des unabhängig von seinem Erkannt­
werden bestimmten Gegenstandes, und doch die Möglichkeit einer 
apriorischen Erkenntnis neben der aposteriorischen ansetzen - alles 
geradezu Kemthesen seiner Erkenntnislehre.
3. Daher wundert es nicht, wenn er die „Platonische“ These der 
Prinzipienidentität unter dem Titel „kategoriale Grundrelation“ in 
den Mittelpunkt seiner Gnoseologie stellt - im Sinne einer Identität 
von Erkenntnis- und Seinskategorien.46

Allerdings nimmt er eine weitere Restriktion vor, die er bei Pla­
ton nicht nachzuweisen vermag:47 die Prinzipienidentität kann nur 
eine (wechselseitig) partiale sein. Dann lautet die Grundthese: so­
weit die Eikenntnisprinzipien mit den Seinsprinzipien inhaltlich zu­
sammenfallen, kann es apriorische Eikenntnisbestände von objek­
tiver Gültigkeit geben. Weil Gegenstände - wie am Phänomen aus­
weisbar48 - tatsächlich (auch a priori) nicht restlos erkennbar sind, 
kann auch die Identität der Prinzipien nicht eine totale sein, son­
dern sie muß als eine (wechselseitig) partiale gedacht werden. Dies 
betrifft nach Hartmann sogar das Verhältnis zwischen der einzel­
nen Erkenntniskategorie und der einzelnen Seinskategorie.

Dazu wären an sich noch genauere Untersuchungen nötig. Sie 
hätten sich vor allem auch mit dem sachlichen Verhältnis zwischen 
Hartmanns Erkenntniskategorien und Platons logoi zu befassen, 
und darüber hinaus mit dem Verhältnis zwischen den logoi und den 
Ideen einerseits und zwischen Erkenntnis- und Seinskategorien an­
dererseits.

Daß auch hier Korrespondenzen zwischen Platon und Hartmann 
bestehen, ist ohne Zweifel. Sie in wenigen Sätzen anzugeben, ist 
jedoch umso problematischer, als Hartmann zwar eine Differenz 
zwischen logoi und Ideen herausstellt49, aber über deren Natur und 
über die darin doch notwendig liegende Beziehung ziemlich 
schweigsam bleibt. Dieser Umstand mag erklärlich sein, kommt es 
ihm doch auf die prinzipientheoretische Identitätsthese als solche 
an.

Vielleicht läßt sich jedoch andeutend so viel sagen: Die Identität 
der Erkenntnis- und der Seinsprinzipien, soweit sie Wahrheit ver-

46 Metaphysik der Erkenntnis, S. 361 ff.
47A.a.O.,S. 361ff.
48A.a.O.,S. 58fif.
49 Das Problem des Apriorismus in der Platonischen Philosophie, S. 59.

198

https://doi.org/10.5771/9783495993705-187 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bürgt, wird eine inhaltliche Identität sein - und nur eine solche sein 
dürfen. Auch bei Platon sind in der Seele ja gerade nicht Ideen, 
sondern logoi, d.h. aber Repräsentationen der Ideen (Resultate aus 
ursprünglicher Schau der Ideen). Doch sind die logoi gewiß selbst 
durch die Ideen bestimmt (auf die ja bezogen sind). Ordnet man 
nun - versuchsweise - die Hartmannschen Erkenntniskategorien, 
welche ja Prinzipien der Erkenntnis darstellen (und nicht solche des 
Seienden), den Platonischen logoi zu, so gewinnt das Plausibilität 
aus dem, was Hartmann tatsächlich lehrt: die Erkenntniskategorien 
selbst sind Strukturmomente des Erkenntnisgehalts. Als solche 
aber werden sie dann selbst den Charakter von Erkenntnismomen­
ten haben müssen (von Vorstellungen, Begriffen). Seinkategorien 
(oder Ideen) hingegen sind keineswegs Vorstellungen (sondern 
eben Korrelate von Vorstellungen bzw. von logoi). Doch müssen 
die Erkenntniskategorien (zumindest partial) Seinskategorien re­
präsentieren. Insoweit kämen sie also durchaus mit Platons logoi 
überein.

Insoweit nun Erkenntniskategorien Seinskategorien repräsentie­
ren, vermag die Erkenntnis das Seiende in seinen allgemeinen und 
notwendigen Zügen a priori zu bestimmen. Mit Platonischen Be­
griffen: die logoi sind auf die Erfahrungsdinge bezogen, indem sie 
inhaltlich den Ideen als dem Wesen dieser Dinge „entsprechen“; in 
der Begriffssprache Hartmanns: Erkenntnis a priori beruht darauf, 
daß Seinsprinzipien in den prinzipienhaften Strukturmomenten der 
Erkenntnisgehalte inhaltlich wiederkehren. Die wichtigste Frage 
bleibt damit natürlich übrig: wie tritt, wenn überhaupt, die überge­
ordnete Stellung der Ideen bei Hartmann wieder auf? Das ist, wie 
gesagt, hier nicht mehr zu untersuchen. Sie kehrt jedenfalls dort 
wieder, nämlich im Zusammenhang seiner neuen, ontologischen 
Begründung der Erkenntnis.

199

https://doi.org/10.5771/9783495993705-187 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993705-187 - am 25.01.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-187
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

