I. FORSCHUNGSDESIGN



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2026, 08:26:36.


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In der vorliegenden Studie frage ich nach der Bedeutung einer der wich-
tigsten armenischen Erzdhlungen fiir das Selbstverstindnis der Armenier
nicht nur in der Republik Armenien, sondern auch in den Zentren aufSer-
halb des armenischen Staates. Zentraler Gegenstand der Arbeit ist der
Mythos um die Figur Vardan und die damit verbundene Symbolik, die
jahrlich kollektiv wiederauflebt. Untersucht werden die mythische Kon-
struktion der Geschichte Vardans und seiner Gefolgschaft in ausgewihl-
ten armenischen Communities. Wie sich zeigen wird, fihren sie zu einer
spezifischen Selbstdarstellung und Selbstwahrnehmung der Armenier.

Im empirischen Teil untersuche ich insbesondere die rituellen Elemen-
te, die am Vardan-Tag zelebriert werden. Hierbei arbeite ich die jeweilige
Interpretation des Vardan-Mythos in den rituell inszenierten Veranstal-
tungen heraus. Die Fallbeispiele wurden nach dem Prinzip der Kontras-
tierung ausgesucht. Die Erforschung der symbolischen Figur Vardans
und des damit verbundenen Rituals findet in dieser Arbeit in verschie-
denen Sprachraumen und theoretischen Traditionen statt. Die Datener-
hebung habe ich in drei Lindern (Osterreich, Iran, Armenien) durchge-
fuhrt. Die Datenprotokolle liegen hauptsachlich in armenischer Sprache
mit Berticksichtigung jeweiliger Dialekte und Sprachgewohnheiten vor.
Die Arbeit ist in Deutschland entstanden und auf Deutsch geschrieben
worden.

Einfuhrend und ergdnzend zum empirischen Teil meiner Studie gehe
ich der Frage nach der Bedeutung des Vardan-Mythos in den verschie-
denen Etappen der armenischen Geschichte nach, anhand von sekun-
daren Quellen. Indem ich Vardans Bedeutung und die Beschiftigung
mit dem Thema im Spektrum der armenischen Geschichte darstelle, ste-
he ich wiederholt vor der Frage nach dem Selbstverstindnis der Arme-
nier. In diesem Teil habe ich mir Fragen gestellt, die in dieser Weise noch
nicht beantwortet wurden. Die in unterschiedlichen Sprachen und wis-
senschaftlichen Kontexten entstandenen Texte musste ich auf eine ge-
meinsame Linie bringen. Wie so oft sind sie in ihrer Einstellung sehr
unterschiedlich, auch wenn sie in der Regel von derselben Faktenlage
ausgehen. Die Arbeit mit diesen Texten fiihrte auf einen mithsamen Weg
der Reflexion und zu einem standigen Infragestellen des »Selbstverstand-
nisses und des Selbstverstandlichen«. Ich mochte dem Leser mit diesem
Kontext die wichtigsten Etappen und fiir wichtig gehaltene Themen der
Geschichte Armeniens naherbringen sowie die wichtigsten Aspekte von
Vardans Geschichte und deren Entwicklung in jeder Epoche darstellen.
Durch die Rekonstruktion der Wichtigkeit Vardans wird auch der sym-
bolische Inhalt nachvollziehbar und die Falldarstellung wird vorbereitet.

27

2026, 08:26:36.


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSDESIGN

AufSerdem gebe ich zu jeder Falldarstellung eine historische Skizze, die
die jeweiligen strukturellen Besonderheiten offenlegt.

Die in den oben genannten drei Lindern erhobenen Daten habe ich
auf Basis der Prinzipien der wissenssoziologischen Hermeneutik inter-
pretiert und sie im Rahmen der Ritualforschung analysiert. Den Sinn,
den die Feiernden der Feier geben, und die soziale Bedeutung, die das
Ritual bekommt, standen im Fokus der Analyse. Die Fragestellung bette
ich schliefSlich in den theoretischen Rahmen der Symbol- und vor allem
Ritualforschung ein. Die Daten wurden durch die theoretischen Erkennt-
nisse im Bereich Symbol und Ritual ausgewertet. Einzelne Aspekte des
Rituals werden auf theoretischer Ebene dargestellt und die Ergebnisse
der Empirie von diesen Begriffen ausgehend diskutiert. Aus der Spezifik
und strukturellen Besonderheit der jeweiligen Falldarstellung und dem
Datenmaterial wurde eine Interpretationslinie herausgearbeitet, die sich
im Rahmen der Konzepte der Ritualforschung vollzieht. Die Kontrastie-
rung der Fallbeispiele und die Antwort auf die Forschungsfrage schlie-
Ben die Forschungsarbeit.

Die wissenschaftliche Herangehensweise, die Methodik und die ver-
wendeten Begrifflichkeiten sind in westlicher Denktradition entstanden,
wihrend der Gegenstand einer anderen kulturellen Umgebung angehort.
Dies bezieht sich zum einen auf die Pragung dieser Phinomene und zum
anderen auf ihre Bezeichnung. In dieser Studie erforsche ich die armeni-
schen Symbole, einen armenischen Mythos und deren ritualisierte Aus-
drucksformen.

Ritual, Symbol und Mythos haben im Armenischen’ ihr Aquiva-
lent, werden aber kaum als sozialwissenschaftliche Kategorien verwen-
det. Das Wort Araspel — Mythos* wird in der Forschung der Literatur-
wissenschaftler benutzt, das Wort Ces — Ritual wird in der Ethnologie,

1 Fir die entsprechenden Definitionen im Armenischen siehe das Lexikon fiir
das moderne Armenisch: Araspel (Mythos) (Aghayan 1976: 104), Khorbr-
danish (Symbol) (Aghayan 1976: 605) und Ces (Ritual) (Aghayan 1976:
643)

2 Aleida und Jan Assmann haben sieben Bedeutungen fiir das Wort Mythos
herausgearbeitet:

Mi. (polemischer Begriff) bezieht sich auf Mythos als ein tiberwundenes
Stadium kulturhistorischer Entwicklung.

Mz. (historisch-kritischer Begriff) bezeichnet keine pauschal abzuurteilen-
de Mentalitdtsform, sondern nur noch die zeitbedingte Einkleidung einer an
sich zeitlosen Wahrheit. Die mythischen Texte werden nicht verworfen, son-
dern interpretiert.

M3. Fundierende, legitimierende und weltmodellierende Erzihlung. (Reli-
gionswissenschaft, Ethnologie)

My. (Alltags-Mythos) beschreibt mentalitdtsspezifische Leitbilder, die kol-
lektives Handeln und Erleben pragen.

28

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSDESIGN

Volkskunde und Religionswissenschaft, aber auch der historischen For-
schung gebraucht, so auch der Begriff fiir Symbol — Khorbrdanish. Inte-
ressanterweise hat jeder der Begriffe eine armenische Entsprechung, die
allerdings in anderen Bereichen vorkommt. Daher haben wir es mit ei-
ner fiir Armenien untypischen Perspektive auf die Phinomene zu tun.
Im soziologischen Kontext werden in Armenien dhnlich wie in Deutsch-
land die gleichen Bezeichnungen angewendet: die altgriechischen Begrif-
fe »Mythos« und »Symbol« und lateinischer »Ritual«.

Ich wende Mythos als eine »abendlandische Denkgewohnheit«3 auf
den armenischen Kontext an. Wir haben es hier mit einem wenig

M35. (narrativer Begriff) bezeichnet eine integrale Erzihlung mit den struk-
turierenden Konstituenten von Anfang, Mitte und Ende.

Mé. (literarische Mythen) bezieht sich insbesondere auf die europiische
Mythentradition und deren Bedeutung fiir die abendlandische Schriftkultur.
My7. (Ideologien, >grofle Erzdhlungen<) bezieht sich wie M4 auf neue und
nicht narrative Mythen, im Gegensatz dazu aber auf vollbewusste Indivi-
dualschopfungen (Assmann/Assmann 1998: 179). Das armenische Wort fiir
Mythos entspricht M1 und M6, jedoch nicht den anderen fiinf Bedeutungs-
dimensionen.

3 Renate Schlesier fasst die Positionen zum Begriff Mythos zusammen, syste-
matisiert die Herangehensweisen und die Geschichte des Mythos-Begriffs,
zeichnet seine Entwicklung sowie seine Veranderungen nach. Die Geschich-
te des Begriffs fihrt durch die europiische Kulturgeschichte und kommt zu
dem Schluss: Der Mythos sei ein okzidentales Phinomen — eine »abendlan-
dische Denkgewohnheit«. Der Mythos zeigt sich zum einen als eine Verdich-
tung der europdischen kulturgeschichtlichen Tradition antiker Philosophie
grofS und sperrig, zum anderen als eine Verdichtung der christlichen Theo-
logie und rationalistischen Aufkldrung. Nicht zuletzt birgt er die romanti-
schen Sehnsiichte seiner Zeit in sich (Schlesier 1997: 1084). Das Konzept der
»Denkgewohnheit« geht auf die Arbeit von Gerhart von Graevenitz zuriick.
In Mythos. Zur Geschichte einer Denkgewohnbeit analysiert von Graeve-
nitz die Geschichte des Mythos, indem er diese als »kulturgeschichtliche
Fiktion« betrachtet (Graevenitz 1987: IX). Zu Beginn arbeitet er das Kon-
zept und die Position der »Gewohnheit« — als ein Gegenstand, aber auch
eine Methode — in der Wissenschaft und in der Geschichtsschreibung heraus
(Graevenitz 1987: XVI). Wihrend die Konventionen und Konsensformen
als strukturierende Elemente der Geschichte erkannt werden, wird darin
kaum die » Gewohnheit« gesehen (Graevenitz 1987: XVI). Dabei wird vie-
les gerade durch die Gewohnheit bestimmt. Dies bezieht sich unter anderem
auf die Modelle der rhetorisch-poetischen Gattungslehre, die traditionellen
Einheitsformeln, die die Geschichtsbilder in ihrer Tiefenstruktur definieren
etc. So wird von der Gewohnheit bestimmt, was Geschichte heif$t (Grae-
venitz 1987: XXII). Der Autor macht sich zur Aufgabe, die Denktradition
des Mythos-Begriffs in ihrer Breite und Tiefe zu erfassen, den eingebiirger-
ten Einheitsbegriff, aber auch die mit letzterem unvereinbare Heterogenitit

29

2026, 08:26:36.


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSDESIGN

reflektierten Phinomen zu tun, da die Geschichte Vardans im Armeni-
schen nicht als Mythos bezeichnet und auch nicht als solcher wahrge-
nommen wird. Die Perspektive auf Vardan ist durch einen eindeutigen
Realitatsbezug gepragt. Seine Geschichte wird nicht in das Unreale >he-
rabgestuft..

Somit konstruiert die Studie eine ungewohnliche Bedeutungsver-
kniipfung: Sie verbindet die Vardan-Figur mit dem Begriff Mythos. Die
Konstruktion neuer Denkmuster eroffnet den Raum fiir (neue) Inter-
pretationsspielrdume und fiihrt zu einer AufSenperspektive bzw. zu ei-
ner wissenschaftlich uberpriifbaren Perspektive auf das Selbstverstand-
nis durch die Erforschung von verbreiteten Mythen und Ritualen. Der
Forschungszugang erfolgt zwar aus der AufSenwelt, der aber nicht der
Gegenstand angehort, die Symbole, Mythen und Rituale, die hier unter-
sucht werden. Die Konstruktion betrachte ich als eine Moglichkeit, die
Nihe und die notige Distanz zu dem Gegenstand konstruktiv einzuset-
zen und daraus neue Interpretationen und dadurch wertvolle Antworten
auf die gestellten Fragen zu bekommen. Dieses Vorgehen bedarf selbst-
verstandlich einer stindigen Reflexion und vor allem Selbstreflexion, um
potenzielle Konflikte zwischen >Innen< und >AufSen«< zu berticksichtigen
und in die Ergebnisse zu integrieren.

Meine Position als Forscherin spielt in diesem Zusammenhang eben-
falls eine wichtige Rolle. Mit meiner Sozialisation in der Republik Ar-
menien und meinem Studium der Soziologie in Armenien und spiter in
Deutschland bewege ich mich zwischen diesen zwei Welten. Zum einen
bin ich Trigerin der Innenposition als Armenierin, zum anderen habe
ich mir die Aufgabe gestellt, den Mythos meiner Herkunftskultur durch
die Augen der westlich gepragten ethnografischen Forschung und sozial
hermeneutischen Tradition zu betrachten.

In den folgenden Kapiteln werden die Entscheidungen der Forschungs-
konzeption, der methodischen Herangehensweise und Einfithrung in den
Gegenstand und den Forschungsstand genauer erlautert.

des »wechselvollen Denkgeflechts >Mythos«« zu untersuchen und dadurch
die Bestandteile der »Denkgewohnheit« zu rekonstruieren und darzustellen
(Graevenitz 1987: XXIII).

30

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Forschungskonzeption

Meine Studie habe ich vor allem als eine datenorientierte konzipiert, um
Abstand von bereits existierenden Lesarten zu gewinnen und dadurch
neue Akzente setzen zu konnen. Die Daten wurden qualitativ erhoben
und durch hermeneutische Methoden interpretiert. Den zentralen Prin-
zipien der Grounded Theory folgend ist die Herangehensweise kontras-
tiv und auf die erhobenen Daten orientiert (Glaser/Strauss 1998: 107).
Aus den Ergebnissen heraus werden Lesarten entwickelt und in theo-
retische Rahmen eingebettet. Das methodische Vorgehen ist zum einen
durch die qualitativen Methoden der Datenerhebung und Datenauswer-
tung geprigt und zum anderen durch die Ritualanalyse. Drei Ritual-
darstellungen bilden die empirische Basis dieser Arbeit. Die einfiihrende
Darstellung des Vardan-Mythos dient als symbolische Grundlage und
Rahmung des Rituals.

1.1 Theoretischer Rahmen: Mythos, Symbol, Ritual

Die Studie entfaltet sich in einem theoretischen Rahmen, der den sym-
bolischen Formen eine wichtige Rolle in der sozialen Organisation zu-
schreibt. Die Rolle des Mythos als soziales Phanomen, aber auch der
Symbole — vor allem der Kollektivsymbole — sowie der Rituale ist fir
diese Arbeit zentral. Im Folgenden werden nur einige fiir die Studie re-
levante Fragen diskutiert, die fiir die spitere Darstellung von Bedeutung
sind, um diesen Teil auf das Wesentliche zu reduzieren. Das Hauptau-
genmerk liegt auf folgenden Fragen: In welcher Beziehung stehen Sym-
bole und Rituale zueinander? Welche Rolle tibernimmt der Mythos? Wie
funktionieren Rituale?

Mythen sind Geschichten. Es sind geschriebene oder muindlich tradier-
te Erzdahlungen, die einen starken bestindigen narrativen Kern haben,
in ihrem marginalen Ausdruck jedoch variabel sind (Blumenberg 1979
(2003): 194)." Wie das Wort und wie die Sprache sind auch die Mythen

1 Viele Diskussionen entfalten sich um die Definition des Mythos, die eine an-
erkannte Schwierigkeit in der Mythenforschung darstellt. Sie fangt an bei
der Bedeutung des Wortes, die in verschiedenen Sprachen anders konnotiert
wird und mit diversen Phinomenen in Verbindung gebracht wird (Assmann/
Assmann 1998). Mythos ist ein komplexes Phinomen und wurde im Rah-
men einiger Disziplinen untersucht. Philologie, Kulturtheorie, Anthropolo-
gie, Psychologie, Ethnologie, vergleichende Religionswissenschaften und an-
dere Disziplinen setzen sich damit auseinander. Wahrend jede Disziplin eine

31

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

ein Weg, um Erfahrungen in Form von Geschichten zu ordnen und zu
verarbeiten. Genauso wenig wie es eine Kultur ohne Sprache gibt, gibt
es eine Kultur ohne Mythen (Soeffner 1988: 8). In den Mythen werden
die sozialen Erfahrungen objektiviert. Die Aufgabe der Objektivierung
wird ebenso durch Sprache, Kunst erfiillt (Cassirer [1946] 2003). My-
then haben eine besondere Kraft. Denn sie bringen die menschlichen
Gefiihle, Angste und Unsicherheiten zum Ausdruck und reagieren da-
rauf.* Variationsfihigkeit und Verdnderbarkeit verschaffen den mythi-
schen Geschichten grofSe Moglichkeiten. Auch wenn ein Mythos kei-
ne Fragen beantworten kann, kann er alles von allem herleiten, jedoch
nicht alles iiber alles erzihlen. Es kommt nicht darauf an, dass die Ge-
schichte wahr ist, sondern darauf, dass sie wahr sein muss (Blumenberg
1979 (2003): 194). Die Formen und Erzahlweisen des Mythos konnen
sich verandern, aber auch die Wirksamkeit der Mythen verandert sich
je nach Situation. Besonders wirkungsvoll sind Mythen in fir Individu-
en und Gemeinschaften besonders gefihrlichen Situationen. Hoffnun-
gen, Instinkte und Angst kommen in solchen Situationen zum Ausdruck.
Der Mythos kann in Krisen und Notlagen eine mobilisierende und or-
ganisierende Rolle spielen und den Fokus auf die Gefuhle lenken (Cas-
sirer 1946 (2003): 49).3

oder mehrere Erkliarungen fir das Phinomen Mythos hat, indem sie sich
auf ihren eigenen Gegenstand konzentriert — wie die Psychologen die Psyche
des Menschen, Soziologen die Gesellschaft untersuchen etc. — konnen alle
Theorien durch die Fragestellung vereint werden. Ursprung, Funktion und
Thematik sind die drei Richtungen, in denen die zentralen Fragen nach dem
Mythos gestellt werden. Die Theorien unterscheiden sich dadurch, dass sie
sich auf eine dieser Fragen konzentrieren und sie jeweils anders beantwor-
ten (Segal 2007: 9). Christoph Jamme versucht in seiner Arbeit, die Defini-
tion zu umgehen, indem er sich bei der Klarung des Begriffs auf die funkti-
onalistischen Theorien stiitzt. Die Grundfunktionen des Mythos kénnten als
einerseits >kultisch-religios< (Vermittlung heiliger Wahrheiten und Wegwei-
sung zur Frage iiber Schuld und Unschuld); >historisch-sozial< (Erzahlung
tber die Geschichte einer Institution, eines Ritus oder einer gesellschaftli-
chen Entwicklung, tiber den Ursprung detaillierter Formen des sozialen Le-
bens); >politisch« (driicken primar einen kollektiven Narzissmus aus und die-
nen der Autoreprisentation) (Jamme 1991: 1).

2 Ohne alle Theorien in ihrer Haltung zu der Frage hier anzusprechen, weise
ich nur auf die Begriindung durch den menschlichen Deutungszwang hin.
Der Mensch kann seine Gefiithle nur kommunizieren und verstehen, indem
er sie deutet, seine Instinkte beherrscht und sich auf die Bedrohungen der
Auflenwelt einstellt. Dies wird in den Mythen ausgedriickt und festgehalten
(Soeffner 1988: 8).

3 Die Mythenforschung, ich bezieche mich auf Cassirers Uberlegungen, sieht
einen Zusammenhang zwischen den Krisen und der Steigerung der Wirk-
samkeit der Mythen.

32

2026, 08:26:36.


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

In klassischen Werken zum Mythos wird oft die Dunkelheit-Metapher
herangezogen, um die Besonderheiten des Mythos und des Mythischen
zu demonstrieren. Dadurch wird einerseits der Unterschied zum rationa-
len Denken betont: Der Mythos wartet »im Dunkel versteckt« auf sei-
ne Stunde, wenn die rationalen Krifte den alten mythischen Vorstellun-
gen »keinen Wiederstand mehr leisten konnen« (Cassirer 1946 (2003):
49). Andererseits wird mit dem »Dunklen« argumentiert, um das Wesen
des Mythos zu beschreiben. Hans Blumenberg gebraucht die Metapher,
um die Komplexitit der mythischen Geschichten zu betonen: »Er ldsst
auch nicht nur im Dunkeln, was ohnehin im Dunkel wire, sondern er
erzeugt dieses Dunkel, verdichtet es.« (Blumenberg 1979 (2003): 217)
Auch Ernst Cassirer erklart das Wesen des Mythos durch die besondere
Position der »dunklen Seite«: »Was bisher dunkel und undeutlich gefuhlt
wurde, nimmt nun eine bestimmte Gestalt an; was ein passiver Zustand
war, wird ein aktiver Prozess.« (Cassirer 1946 (2003): 44)

An dieser Stelle mochte ich das Prinzip der Apprisentation anspre-
chen, das entscheidend fiir den hier benutzten Begriff des Symbols ist.
Etwas, was nicht zu sehen ist, wird ins Bild gesetzt, indem es apprasen-
tiert wird. Das Unsichtbare wird mitvergegenwirtigt, ohne dass es ge-
genwartig prasent ist (Soeffner 2000b: 189) und wird dadurch wahr-
nehmbar. Das Symbolkonzept der Hermeneutischen Wissenssoziologie
(siehe Schiitz, Luckmann, Soeffner) dient mir als Grundlage. Es basiert
auf der Annahme, dass die Erfahrungen der Wirklichkeit und der All-
tagswelt durch Symbole und symbolische Sprache hervorgebracht und
kommuniziert werden. Wir bewegen uns im Alltag in einer Welt der
Zeichen und Symbole (Berger/Luckmann 1966 (2003): 42). Symbole
werden als Briicken zwischen verschiedenen Wirklichkeitsbereichen ver-
standen (Schiitz/Luckmann 2003: 653). In symbolischen wie in appri-
sentativen Beziehungen generell verweist etwas gegenwartig unmittelbar
Gegebenes auf etwas Abwesendes, das aber in der Erfahrung vermit-
tels dieses Hinweises mitvergegenwartigt wird (Schutz/Luckmann 2003:
653). Das Besondere an der symbolischen Beziehung liegt darin, dass das
Apprisentierte nicht blofS abwesend ist, sondern einem anderen Wirk-
lichkeitsbereich zugehort (Schiitz/Luckmann 2003: 654). Alfred Schiitz
spricht von der Sozialwelt und mannigfaltigen Wirklichkeiten: von der
Wirkwelt des Alltags, aber auch von Traum- und Phantasiewelten, den
Welten der Politik, der Wissenschaft, der Spielwelt des Kindes (Dreher
2007: 465). Nun sind die Symbole eine Verbindung zwischen der All-
tagswelt und einem anderen Bereich der Wirklichkeit. Indem der Bedeu-
tungstrager eine Briicke zu dem anderen Bereich schligt, apprasentiert
er das in der Alltagswelt. AuSerdem gelangt das Abwesende, die Inhalte,
die durch Symbolik erst in Erfahrung gebracht werden, zu seiner eigent-
lichen Prasenz (Soeffner 2000b: 190). Im Unterschied zu einem Zeichen
handelt es sich bei einem Symbol um ein Sinnbild, mit dem kein direkter,

33

2026, 08:26:36.


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

eindeutiger Bezug hergestellt wird. Vielmehr werden mit seiner Hilfe Be-
deutungsschichten assoziiert, welche die Sinnbeziige des alltdglichen Le-
bens >iberschreiten< (Dreher 2007: 463).4 Die sozialen und historischen
Aspekte von Symbolen spielen in diesem Zusammenhang eine zentrale
Rolle. Symbole sind intersubjektiv konstituiert und bilden geschichtli-
che Zusammenhinge, hiufig sogar hierarchisch angeordnete, als Sonder-
wissen institutionalisierte Systeme (Schuitz/Luckmann 2003: 658). Zum
einen ist das Symbol eine Methode, sich an die Umgebung anzupassen.
Das »Symbolnetz« oder Symbolsystem wird zu einem Verbindungsglied
zwischen den Individuen und erschafft eine neue Dimension der Wirk-
lichkeit (Cassirer 1944 (1996): 49). Das Individuum lebt nicht mehr in
einem blof$ physikalischen, materiellen, sondern in einem symbolischen
Universum. Sprache, Mythos, Kunst und Religion sind Bestandteile die-
ses Universums. Sie sind die vielgestaltigen Faden, aus denen das Symbol-
netz, das Gespinst menschlicher Erfahrung gewebt ist. Aller Fortschritt
im Denken und in der Erfahrung verfeinert und festigt dieses Netz (Cas-
sirer 1944 (1996): 50). Zum anderen ermoglichen die Symbole einen be-
sonderen Ausdruck, den symbolischen Ausdruck. In Symbolen bzw. sym-
bolischen Formen des Wissens werden diejenigen sozialen Phanomene
erkannt, die den Zusammenhang von Individuum und Gesellschaft bzw.
Kollektiv etablieren (Dreher 2007: 463). Symbolisierung basiert auf dem
Spannungsfeld zwischen dem Einzelnen und der Gruppe, in welchem der
Einzelne wie auch die Gruppe Identitit erhilt. Die Ebene symbolischer
Bedeutungen, die von den Akteuren geteilt werden, ist zwischen Indi-
viduen wirksam und ermoglicht Kommunikation (Dreher 2007: 464).
Mythos ist somit eine symbolische Form, die das Verhaltnis der Men-
schen zu ihrer Umgebung abbildet. Er tragt in sich ein Konzept von Ver-
héltnissen des Menschen zu seinen Erfahrungen und zu der Welt (Jamme
19971: 2). Genauso wie die anderen symbolischen Formen kann auch der
Mythos auf jeden beliebigen Gegenstand angewendet werden und von
allem ein Abbild sein (Cassirer 1946 (2003): 39). Der Mythos entsteht
aus intellektuellen Prozessen, aber auch aus tiefen menschlichen Emo-
tionen.’ An diesem Punkt, wie von Cassirer betont, ist der Unterschied

4  Wihrend die Bedeutungstrager dem Alltagsbereich zugehoren, stammen die
damit iiberbriickten Bedeutungen aus einem anderen Bereich der Wirklich-
keit. Tiere oder menschliche Korperteile z.B. werden als Symbole fir Ideen
gesehen, die unmittelbar in der Alltagswirklichkeit nicht festzuhalten sind
(Schiitz 1966 (2003): 656). Wihrend etwa Teppiche zunichst einmal ein-
fach Alltagsgegenstinde mit spezifischen praktischen und dsthetischen An-
wendungen darstellen, sind sie fiir die Armenier dariiber hinaus durch ihre
Muster mit vielen anderen Bereichen der Kultur wie der Schriftlichkeit, dem
Christentum bzw. der vorchristlichen Zeit verbunden.

5 In Jammes einfiihrender Arbeit zum Mythos fithrt die Suche nach den Ur-
spriingen des Mythos zu Etappen verschiedener Formen von rationaler

34

2026, 08:26:36.


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

oder das Verhiltnis vom Gefiihl und dessen Ausdruck entscheidend. Der
Ausdruck eines Gefiihls ist ein verbildlichtes Gefiihl, ein Gefiihl, das in
ein Bild gefasst ist. Indem das Gefiithl Konturen bekommt und in ein Bild
verwandelt wird, kommt es zu einem radikalen Wechsel. Das, was hell
war, wird als dunkel abgebildet, was keine Form zu haben schien, be-
kommt eine Form (Cassirer 1946 (2003): 44). Dadurch erhilt der My-
thos zwar die wichtigste Information zu der Gemeinschaft, aber nicht
immer in der >gewiinschten< Form, es kommen auch Seiten zum Aus-
druck, die nicht ausgesprochen waren. Das >Verschwiegene« wird durch
die Apprisentation vergegenwirtigt und in eine symbolische Form >ge-
gossen«. So beinhalten die Mythen vielseitige Informationen iiber die
Gemeinschaft, und dienen als Quelle und Nahrung fiir einzelne Kollek-
tivsymbole, die wiederum Widerspriiche in sich verdichten und die Be-
sonderheiten der Gemeinschaft in konzentrierter Form zum Ausdruck
bringen.

Oft wurde die Frage des Verhiltnisses zwischen Mythos und Ritu-
al diskutiert.¢ Sie spielt auch fur diese Arbeit eine zentrale Rolle. Cassi-
rer beantwortet sie, indem er den Ritus als das Frithere und den Mythos
als das Spitere ansieht. Er setzt das unmittelbare Tun des Menschen in
seinem Affekt und Willen, das Lebendige ins Zentrum, und sieht den
Mythos als eine mittelbare Deutung davon (Cassirer 1954: 51). Zum
Zusammenhang von symbolischen Formen und Ritualen finden sich the-
oretische Richtungen, die eine Losung der Frage durch die Darstellung
der Kollektivphdnomene in der Funktionsweise der Kollektivsymbolik
anbieten. Dies fiihrt zu der folgenden Formel: »Riten sind die Hand-
lungsform von Symbolen« (Luckmann 1999: 11; Soeffner 2004: 61).
Die Besonderheit und die Funktionsweise von Kollektivsymbolen hat
Hans-Georg Soeffner ausgearbeitet (Soeffner 1995). Kollektivsymbole
sind — allgemein charakterisiert — Versammlung, Konzentration und Or-
ganisation individueller Haltungen, Gefiihle und Stimmungen (Soeffner
1995: 150). Sie reprdsentieren und stiitzen historische Mythen, in denen
die wichtigsten Details der lebensweltlichen Erfahrungen zu einer hohe-
ren Bedeutsamkeit zusammengefithrt werden und machen sie >erfahrbar«
als ein Ganzes. Symbole im Allgemeinen und Kollektivsymbole im Beson-
deren sind keine festen und unbeweglichen Konstruktionen. Thre Stabili-
tat und Bestandigkeit werden durch eine immer wieder neue Bestitigung

Daseins- und Lebensangstbewaltigung. Die Wahrnehmung der Wirklichkeit
durch den Menschen hingegen verindert sich (Blumenberg). Diese Veriande-
rung hingt wesentlich ab vom jeweiligen Stand der (technischen) Zugriffe
des Individuums auf die materielle Welt, d. h., der Mythos entwickelt sich
parallel zu den Etappen der Naturbeherrschung (Jamme 1991: 5).

6  Eine Zusammenfassung zum Themenkomplex » Mythos und Ritual« findet
sich in Segals Einfithrung zum Phianomen: Mythos. Eine kleine Einfiibrung
(Segal 2007: 86).

35

2026, 08:26:36.


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

etabliert, die den Bedingungen des Zusammenlebens in Gruppen, Ge-
meinschaften und der Gesellschaft entspricht. Kollektivsymbole konsti-
tuieren das Gemeinschaftsgefiihl und helfen, dessen Fortbestand zu si-
chern. So muss die Gemeinschaft immer wieder durch den Einsatz der
Kollektivsymbole ihr Zusammengehorigkeitsgefiihl wachrufen. Kollek-
tivsymbole haben eine zentrale Eigenschaft: Sie verbinden das Wider-
spriichliche zu einer Einheit. Sie stellen iiber die Zeiten eine simultane
Verbindung her (Soeffner 2010: 36). Das Symbol postuliert seine eige-
ne Wirklichkeit anders als kausal argumentative Konstruktionen, viel-
mehr gegen diese. Das sind ambivalente Wirklichkeitskonstruktionen,
die aber an ihrer Widerspriichlichkeit nicht zerbrechen, sondern davon
leben. Kollektivsymbole bringen den Widerspruch zum Ausdruck und
suggerieren zugleich die Einheit der Widerspriiche (Soeffner 2010: 37).

Das Ritual ist hingegen eine Form, die die kollektiven Empfindun-
gen brauchen, um eine Dauerhaftigkeit zu ermoglichen. Als Aktions-
form des Symbols verlangt das Ritual Tatigkeiten, wo andere Symbo-
le ihre Kraft und Wirkung aus einer fixierten Gestalt ziehen (Soeffner
2010: 42). Die Rituale werden zu Aktionsformen der Kollektivsymbo-
le. In jedem Kollektiv, in jeder Gemeinschaft organisieren sich die kon-
stituierenden Widerspriiche dieser Gemeinschaft in einzelnen, tragenden
Symbolen, die durch die Unterstiitzung der Mythen, die die wichtigsten
Ideen speichern, fiir die Gemeinschaft von identitatsstiftender Bedeutung
sind. Diese Widerspriiche werden in der regelmafSigen Austibung rituel-
ler Handlungen neu erlebt, betont, entschirft und harmonisiert (Soeff-
ner 2010: 35).

Das zentrale strukturelle Merkmal des Rituals liegt darin, dass es ei-
nem kollektiv aktuellen Widerspruch entspricht, der in einem Kollek-
tivsymbol eingeschlossen ist. Die Funktionsfihigkeit des Rituals basiert
vor allem auf diesem Zusammenhang: der nicht zu l6sende Widerspruch,
das Paradox, das einer sozialen Reaktion begegnet, die in einem Kollek-
tivsymbol verankert ist und durch das Ritual eine Form bekommt. Sym-
bole und Rituale erhalten ihre Pragungen bzw. erleben ihre Veranderun-
gen je nach den Verinderungen in der Gesellschaft und den historischen
Umstinden. Diese Perspektive bedingt auch die methodische Herange-
hensweise dieser Arbeit. Ein Ritual wird nach dem von ihm zu [6senden
Widerspruch gelesen.

Um Rituale wie einen Text lesen zu konnen, miissen einige Aspekte
des Rituals angesprochen werden, durch die diese besser verstanden wer-
den und untersucht werden konnen. Erst durch diese Bestandteile ldsst
sich eine Lesart entwickeln und die Antwort auf die zentrale Frage der
Arbeit finden: namlich welche Bedeutung hinter der rituellen Feier Var-
dans in jeder hier untersuchten armenischen Gemeinschaft verborgen
ist, welche Elemente verbindend wirken und welche die drei Konstruk-
tionen voneinander trennen.

36

2026, 08:26:36. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

Strukturelle Besonderheiten, Dynamiken und Ausdrucksformen
eines Rituals

Seit Anfang des vergangenen Jahrhunderts wird die ehemals religiose
Domaine allgemein als eine symbolische Handlung verstanden. Spater
dehnte sie sich auf alle Lebensbereiche aus. Seit Ende der r970er Jahre
hat sich die Forschungsrichtung ritual studies etabliert, die das Phino-
men untersucht. Die Bezeichnung ritual studies wurde zum ersten Mal
1977 benutzt (Krieger/Bellinger 1998: 8). Das Ritual war urspringlich
ein anderes Wort fiir »Gottesdienst«, wird aber seit Anfang des letzten
Jahrhunderts auf symbolische Handlungen ganz allgemein angewendet
und spdter als etwas allgemein Menschliches betrachtet — als etwas, das
in allen Bereichen des kulturellen Lebens zu finden ist. Heute sieht man
es als ein selbstindiges Phinomen an, das eine eigene theoretische Kli-
rung und methodologische Zuginge verlangt (Krieger/Bellinger 1998:
7).

In seinem zusammenfassenden Aufsatz unterscheidet Christoph Wulf
drei Schwerpunkte in der kulturanthropologischen Erforschung von Ri-
tualen und Ritualisierungen. Zum ersten Schwerpunkt zihlt er die Er-
forschung von Ritualen im Zusammenhang mit Religion, Mythos und
Kultus. In diesem Rahmen nennt er die Namen von Max Miiller, Herbert
Spencer, James Frazer, Rudolf Otto. Beim zweiten Schwerpunkt dienten
Rituale dazu, Werte und Strukturen der Gesellschaft zu analysieren; he-
rausgearbeitet wurde der Funktionszusammenhang zwischen Ritual und
Gesellschaftsstruktur. Hierzu gehoren die Arbeiten von Fustel de Cou-
langes und Emile Durkheim. Im dritten Schwerpunkt ist die Herange-
hensweise, die Rituale als Texte zu lesen mit dem Ziel, die kulturelle und
soziale Dynamik der Gesellschaft zu entschliisseln, entscheidend. Die Be-
deutung von Ritualen fiir kulturelle Symbolisierung und soziale Kommu-
nikation standen im Fokus dieser Ritualforschung, zu deren Vertretern
Victor Turner, Clifford Geertz und Marshal Sahlins zihlen (Wulf 1997:
1030). In seinen spiteren Exkursen zur Geschichte der Ritualforschung
figt der Autor noch eine vierte Forschungsrichtung mit einem prakti-
schen, inszenatorischen und performativen Schwerpunkt hinzu (Wulf/
Zirfas 2004: 9). Diese Arbeit folgt iiberwiegend dem dritten Schwer-
punkt, dem auch die Arbeiten zur Symbol- und Ritualforschung von
Hans-Georg Soeffner zugeordnet werden konnen. Das wird im Folgen-
den ersichtlich.

Was sind Rituale? Wie lassen sie sich charakterisieren?

Rituale sind Handlungen. Zu diesem zentralen Satz, mit dem alle For-
scher weitgehend einverstanden sind, fiihren die Versuche, alle gegebenen

37

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

Definitionen des Rituals zusammenzufassen (Michaels 20071: 23). Was
macht aus Handlungen Rituale? Was zeichnet diese Handlungen aus?
In manchen Zusammenhingen charakterisiert man Rituale als Hand-
lungen ohne Worte bzw. eine nicht auf Worte reduzierbare Handlung.
Mit Levi-Strauss verstehe ich Rituale als eine eigene Sprache, die einzel-
ne symbolisierte Handlungen miteinander verkniipft. Die Korperlich-
keit wird in manchen Definitionen hervorgehoben — symbolisch kodierte
Korperprozesse: »Rituale sind korperliche Bewegungen, die einen An-
fang und ein Ende haben, die gerichtet sind und die den Beteiligten eine
Position zuweisen.« (Wulf 1997: 1029) Die einzelnen Handlungen de-
ren Verkniipfung zum Ritual fiithrt, sind jeweils symbolisch und wer-
den zu einem groffen Ganzen zusammengefiigt. Diesen Handlungsket-
ten oder Verkniipfungen ist immer eine interne Ordnung eigen, die dazu
fithrt, dass Rituale als >Handlungstexte« lesbar sind (Soeffner 2004: 62).

Rituale kénnen auch als kulturelle Auflerungsformen dargelegt wer-
den (Braungart 1996: 44). Sie sind geordnet und vorstrukturiert. Soziale
Verhiltnisse, Vorstellungen und Normen — wie Machtverhiltnisse — fin-
den sich in den Ritualstrukturen. Die herrschenden Verhiltnisse, bereits
entstandene Strukturen werden im Ritual reproduziert. Die Rituale sind
selbst intern geordnet und gleichzeitig reflektieren sie die herrschenden
Ordnungen der Gesellschaft. Rituale erhalten und veriandern die sozi-
alen Realitdten, genauso erzeugen und interpretieren sie diese und sind
normativ bestimmt (Wulf 1997: 1029). Die gleichbleibende Struktur des
Rituals ist durch seine dynamischen Aspekte gestiitzt. Rituale sind durch
Wiederholung gekennzeichnet. Sie werden durch Wiederholung besta-
tigt, indem sie immer wieder vollzogen werden und dabei eine gleich-
bleibende Struktur aufweisen. Wiederholungen kommen bei Ritualen
als Ganzes und in ihrer Binnenstruktur vor. Immer wieder treten gleiche
symbolische Strukturen auf, werden miteinander verkniipft und wei-
tergeleitet. Man kann oft die Wiederholung bestimmter Gesten beob-
achten. Bestimmte Bilder und Ausdrucksweisen, Zusammenhange, Ide-
en, und Vorstellungen werden immer wieder eingesetzt. »Sie umfassen
standardisierte Elemente und ermoglichen Abweichungen von diesen«
(Wulf 1997: 1029). Die einzelnen Elemente der durch Wiederholung
gepragten Kette werden mit regulierten und kontrollierten Variationen
versehen und mit sanften Abweichungen, die eigentlich nur zur Besta-
tigung und Verfestigung des Wiederholten dienen. Durch kontrollierte
Abweichung wird so viel Abstand von der Kernaussage des Rituals ge-
nommen, dass die zentrale Aussage anschaulicher und in seiner Bedeu-
tung dadurch noch mehr unterstrichen wird. Das sind dann ebenfalls ri-
tualisierte Abweichungen; sie sprengen den Rahmen des Rituals nicht
(Braungart 1996: 76).

Die zentrale Idee kehrt regelmifSig wieder. Die Pausen und Abwei-
chungen treten im periodischen Wechsel ein und werden alle in einer

38

2026, 08:26:36. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

Kette verbunden. Ein Ritual hat immer einen rhythmischen Verlauf. Die
Rhythmisierung spielt eine wichtige Rolle im Vollzug des Rituals. Denn
durch ihre rhythmischen Wiederholungsstrukturen erfiillen die Rituale
wichtige soziale Bediirfnisse wie Wiedererkennung, Bestitigung, Stabili-
tat, und aufgrund ihrer gleichbleibenden bekannten Struktur haben Ri-
tuale einen affirmativen Charakter. Man konnte Rituale u.a. als Akte der
Zustimmung charakterisieren.” In den Ritualen erfahren die Beteiligten
eine Bestitigung und Zustimmung ihrer Vorstellungen. Zugleich sind sie
zur Zustimmung verpflichtet: Von ihnen wird die Zustimmung zu den
zentralen verbindenden Ideen der Gemeinschaft erwartet. Eine Zustim-
mung im Verlauf des Rituals erfordert von den Teilnehmern nicht zwin-
gend eine aufrichtige Haltung. Die emotionale Distanz und Zuriickhal-
tung sind vielmehr ein funktionales Element des Rituals, und dies birgt
ein konfliktlosendes Potenzial. Rituelle Formen mussen genau durchge-
fithrt werden. Auch wenn die Konfliktparteien nicht auf Interaktion ge-
stimmt sind, bietet ein Ritual Moglichkeiten, Verhandlungen zu fihren
und nach Losungen zu suchen, ohne emotional verletzend zu sein. Die
feste, bekannte und sich wiederholende Form des Rituals in bekannten,
sich wiederholenden Elementen ist eine Moglichkeit zur Entlastung und
Bewiltigung (Braungart 1996: 79). Rituale erlauben, individuelle Gefuh-
le einzuordnen, diese aber auch durch eine kollektive Form zu rahmen,
zu schiitzen und zu entlasten.® Entlastung durch das Ritual heifSt also:
Das Individuum kann sich einer festen Bedeutungsordnung tuberlassen,
die es kennt, die es vorhersagen kann, die eingefiihrt ist (Soeffner 2010:
45). Das Individuum muss die Ordnung nicht selbst hervorbringen. Die

7  Zu den Akten der Zustimmung siehe Joseph Piepers Zustimmung zur Welt.
Eine Theorie des Festes. Darin beschreibt der Autor den affirmativen beja-
henden Charakter der rituell wiederholten Handlungen. Seine Aufmerksam-
keit gilt den festlichen Anladssen (Pieper 1963).

8  Als eine Verbildlichung dieses Phinomens mochte ich den Einsatz von Mu-
sikbegleitung in traditionell durchgefiihrten armenischen Ritualen einfiigen.
Bei Hochzeiten, aber auch Bestattungen wird die musikalische Begleitung
gezielt eingesetzt. Sie soll an den genauen zeitlichen und rituellen Programm-
punkten erklingen und wirkt unmittelbar auf die emotionale Haltung der
Beteiligten. Sie zwingt zu emotionaler Reaktion und entlastet dadurch. Be-
wegend wirkt die Musik bei der Hochzeit, wenn die Braut das vaterliche
Haus verlasst, der Abschied und die Trennung werden betont zum Ausdruck
gebracht, den Gefiihlen eine klare Form verliehen und eine Moglichkeit ge-
boten, diese zu verkraften. Umso mehr bei einer Beerdigung: Wenn in den
letzten Minuten vor dem Abschied von Verstorbenen die traurige Musik er-
tont, sind alle aufgefordert ihre Gefiihle und Trauer im Kollektiv zu offenba-
ren. Gleichzeitig ist jeder durch die Musik dazu eingeladen, in sich zu gehen
und mit seiner Trauer alleine zu bleiben, dem Schmerz auf eine personliche
und individuelle Weise zu begegnen.

39

2026, 08:26:36.


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

Ordnung des Rituals hilft, das »Chaos« in unserem Leben zu ordnen. Ri-
tuale konnen durch ihre Wiederholungsstruktur potenziell konflikttrach-
tige Situationen entschirfen. Auch daraus ldsst sich die soziale regulative
und stabilisierende Funktion des Rituals erklaren (Braungart 1996: 81).

Rituelle Handlungen sind Selbstbestitigungen der Ritualteilnehmer,
die sich darin sicher bewegen, weil sie sich in ihnen auskennen, weil sie
sie gewohnt sind und schon immer praktizieren (Braungart 1996: 78).
Genauso werden die Rituale durch bekannte und gewohnte Elemente ge-
fullt und verfeinert, auch wenn woméglich eine neue Idee oder eine neue
Form eingefiihrt bzw. aufgefithrt wird. Diese Verkniipfungen einzelner
symbolischer Handlungen, die vorstrukturierte Abfolge der Schritte dem
»Handlungsplan« entsprechend, wird im Vollzug des Rituals realisiert
und entfaltet sich in einem Rhythmus (Soeffner 2004: 62). Im Vollzug
bekommt die Rhythmisierung eine besondere Bedeutung.

SchlieSlich ergibt sich eine kohdrente Ganzheit. Kontinuitit und
Kohirenz sind fiir Rituale charakteristisch, weshalb sie auch Kontinui-
tats- und Koharenzerfahrungen ermoglichen. Sie vermitteln Sicherheit.
Das ist ein wichtiger Grund dafiir, dass ihre Teilnehmer sich in ihnen
orientieren konnen und Orientierung erfahren. Diese sozial regulative
und bindende Kraft, die Rituale durch ihre Dynamik und Wirkung be-
kommen, kann auch eine Gefahr fur die Gemeinschaft bergen. Rituale
konnen zu einem machtigen Mittel sozialer Kontrolle werden (Braun-
gart 1996: 78).

Ein weiterer Aspekt des Rituals, der zu den entlastenden Elementen
und zu solchen, die die Kohirenz des Rituals gewahrleisten, beitragt, ist
das innere FlieSen. Den Flow-Begriff hat Mihaly Csikszentmihalyi ge-
pragt (Csikszentmihalyi 1993: 61). Zu den Elementen des Flows, des
Flief3ens, gehoren Verschmelzung von Handlung und Bewusstsein sowie
die Zentrierung der Aufmerksambkeit, Selbstgewissheit und das Gefiihl
der Kontrolle tiber die Umgebung und schliefSlich eine widerspruchsfreie
Handlungsaufforderung. In der kunstlich eingegrenzten Realitit einer
Flow-Episode weifd man genau, was »gut« und was »schlecht« ist. Von
der Person wird nicht erwartet, Dinge zu tun, die miteinander unverein-
bar sind, wie das im tiglichen Leben oft geschieht. Man weifS, welche Er-
gebnisse die verschiedenen moglichen Handlungen haben werden (Csiks-
zentmihalyi 1993: 71). Von der Qualitat des FliefSens hingt es ab, wie
intensiv die Teilnehmer das Ritual erfahren werden (Wulf 1997: 1035).
Sie ermoglichen eine besonders intensive korperliche Selbsterfahrung im
Vollzug der Handlung (Braungart 1996: 83).

Zum einen betrifft das Phinomen des Flieflens die subjektive Ent-
lastung des Einzelnen, zu etwas Groffem und Umfassendem zu geho-
ren und dient dadurch der Ausweitung der Selbstgrenzen und zugleich
der Erfahrung der Kontrolle tiber die Situation (Csikszentmihalyi 1993:
222). Der Fluss des bereits bekannten Rhythmus zieht die Beteiligten in

40

2026, 08:26:36. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

den vorstrukturierten und vorhersagbaren Ablauf und lasst den Einzel-
nen Geborgenheit und Zufriedenheit empfinden. Die Rollen und Positi-
onen sind so verteilt, dass jedes Problem eine Losung zu haben scheint.
So ldsst sich Kohirenz und Entlastung herstellen. Darauf basiert die sta-
bile Struktur des Rituals, die Kontinuitit erlaubt. Diese Balance entsteht
durch die verschiedenen strukturellen Elemente.

Zur Untersuchung und zum Verstindnis der Rituale gehort ein wei-
terer wichtiger Aspekt: die Fragen, wie man in den rituellen Bereich ein-
tritt und welche Prozesse die Beteiligten dabei begleiten. Diesen Aspekt
hat Victor Turner herausgearbeitet. Den prozesshaften Charakter der
Rituale betonend, weist er auf die Veranderungen der beteiligten Indivi-
duen im Ritual hin. In Anlehnung an Arnold Genneps Arbeiten entwi-
ckelt Turner die Etappen des Ritual-Prozesses: Bruch, Krise, Losung und
Reintegration. Dabei gibt es eine Spannung zwischen Struktur und >An-
ti-Struktur<, einen Bogen von den strukturell bestimmten Prozessen in
einen strukturell unbestimmten Zustand und zuriick zur Struktur. Ent-
scheidend sind Rolle und Erfahrung der >Anti-Struktur< (Krieger/Bel-
linger 1998: 13). Auf diese Erfahrung der Veranderung beziehen sich
die zwei zentralen Konzepte von Turners Ritualtheorie (Forster 2003:
706). Zum einen spricht Turner von Schwellenzustand oder Liminalitit
und zum anderen von Communitas. Ein Schwellenzustand entsteht in
Situationen, in denen die sozialen Strukturen ihre Verbindlichkeit ver-
lieren. Am Rande der Gesellschaft entstehen Phinomene, die wieder-
um auf das Zentrum zuriickwirken und Moglichkeiten aufzeigen. Das
sind die Eigenschaften des Schwellenzustandes (der Liminalitdt) oder
von Schwellenpersonen (Grenzgingern). Turner unterscheidet zwischen
den einfachen Gesellschaften mit ihren liminalen Riten und benutzt die
Bezeichnung liminoid fur dhnliche Phinomene in den modernen, star-
ker differenzierten Gesellschaften. Dieser besondere Zustand — fern von
normativen 6konomischen, sozialen und politischen Zwingen — erlaubrt,
das Alltagliche und Selbstverstandliche neu zu bewerten, neue Perspek-
tiven darauf zu entwickeln. Der Schwellenzustand spielt bei den Tatig-
keiten von Kiinstlern, Schriftstellern und Schauspielern eine wesentliche
Rolle (Forster 2003: 706).

» Communitas«® markiert bei Turner einen Zustand, der sich wih-
rend der liminalen Phase zwischen den rituellen Subjekten entwickelt.
Mit dem Begriff »Communitas« — dem lateinischen Wort fir Gemein-
schaft — mochte der Autor die Distanz zu den Sozialbeziehungen im All-
tag betonen (Turner 1998: 252). Schon die Auswahl der Begriffsbezeich-
nung weist also auf die Spezifik des beschriebenen Phanomens hin, das
in Situationen auftritt, die vom Alltag abgehoben sind. Ganz allgemein

9  Zuder Geschichte des Communitas-Konzepts siehe » Victor Turners Ritual-
theorie« von Till Forster (Forster 2003: 706ff.).

41

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

gesprochen, konnte man sagen: Die Communitas entsteht dort, wo es
keine Struktur gibt: in der Anti-Struktur. Dies ereignet sich, indem eine
bestimmte Grenze zum Alltag gezogen und tiberwunden wird. Gleich-
zeitig kann sie sich nur vor dem Hintergrund der strukturierten All-
tagsgesellschaft entwickeln. Es bedarf immer eines Komplements, dem
folgt auch Turner in seiner Ausfithrung und definiert dies anhand von
Gegensatzpaaren (Turner 1998: 253).*° Als eine Erfahrung allgemeiner
menschlicher Gemeinschaft — einer sehr elementaren, offenbar universa-
len Erfahrung menschlicher Sozialitit — bekommt der Begriff eine gro-
Be Attraktivitdt fur viele Disziplinen und in vielen Zusammenhingen.
» Communitas« gehort zu jenen Konzepten, mit denen sich eine Viel-
zahl von sozialen und kulturellen Phianomenen ordnen und deuten lasst
(Forster 2003: 707).

Mit Hilfe dieser Begrifflichkeiten konnen die vorhin beschriebenen
Prozesse der Sicherheit im Ritual, die Uberwindung der Widerspriiche
wie auch die Selbstfindung neu geordnet werden. Erst jenseits der Gren-
ze des alltdglich Strukturierten ergeben sich neue Dynamiken, die durch
inneres Flieen getragen werden. Durch den Ubergang von der gegebe-
nen Struktur zu einem neuen Zustand entsteht ein von Widerspriichen
gereinigter Raum mit einer neuen Qualitdt. Das beschriebene Commu-
nitas-Konzept beinhaltet die genannten Charakteristiken, wie das inne-
re FliefSen und die Entlastung des Individuums, starkt aber auch die An-
nahme, dass im Vollzug des Rituals ein neuer Zustand erreicht wird, der
die existierende Ordnung »korrigiert« und erwiinschte Elemente hinzu-
fuigt, indem er die Widerspriiche harmonisiert.

Inszenierung/Performanz

Die Aspekte der Inszenierung und Performanz werden in der Ritualfor-
schung zentral behandelt und oft scheint der Begriff » Performance« den
des Rituals sogar zu ersetzen (Belliger/Krieger 1998: 10). Zum einen sind
Rituale symbolische Auffiihrungen. Sie lassen sich als solche begreifen,
sind aber im Unterschied zum Theater oder sonstigen Inszenierungen
selbstbezuglich. Sie werden vor allem von und fiir die im Ritual Betei-
ligten veranstaltet. Adressiert werden die Rituale an die, die sie inszenie-
ren (Wulf 1997: 1030). Zum anderen sind Rituale auch unvermeidlich

1o Turner stellt die Eigenschaften des Schwellenzustands im Gegensatz zum
Statussystem dar in solchen Gegensatzpaaren, wie Communitas/Struktur,
Ubergang/Zustand, Statuslosigkeit/Status, Hinnahme von Schmerz und
Leid/Vermeidung von Schmerz und Leid etc., was erlaubt den Communi-
tas-Begriff besser zu fassen. Diese Gegeniiberstellung ist bei Turner (Turner
1969 (2005): 105) und (Turner 1998: 253) und ebenfalls in der Sekundar-
literatur zu Turner hiufig angefithrt (Forster 2003: 708).

42

2026, 08:26:36.


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

Selbstdarstellungen (Wulf 1997: 1034). Aufgefithrt werden die wichtigs-
ten Fragen, Probleme, Entwicklungen, Erfolge und auch die Zielsetzun-
gen der Gemeinschaft. Die Selbstbeziiglichkeit des Rituals ermoglicht es,
auf sich selbst bezogen Probleme zu verhandeln, zu thematisieren, zuzu-
spitzen und zu l6sen. Kurzum: mit dem Widerspruch umzugehen. In den
Inszenierungen lassen sich diverse »symbolische Kimpfe« beobachten:
konkurrierende und verwandte Symbole, sich »verbiindende« Symbole
werden zum Ausdruck gebracht. Durch die Darstellung der unmittelba-
ren »Interaktion wird erkennbar, was den Ritualen basal >heilig« ist: die
Grenzen zwischen einzelnen Menschen, zwischen Eigenem und Frem-
dem, Privatem und Offentlichem, Alltiglichem und Besonderem; zwi-
schen dem Einzelnen und der Gruppe, zwischen Kindern und Erwach-
senen, Gesunden und Kranken, Starken und Schwachen, Jungen und
Alten« (Soeffner 2010: 46). In jeder Situation werden die symbolischen
Ressourcen neu bewertet, sie bekommen eine neue Position und neues
Gewicht. Auf diese Weise werden »Kampfe« fur die Bedeutungshoheit
gefiihrt und Kompromisse geschlossen. Die fiir jede Gemeinschaft wich-
tige Symbolik sammelt sich um den jeweils aktuellen Widerspruch und
versucht im Ritual sich zu platzieren, einen wichtigen Platz zu finden. In
den Inszenierungen wird die symbolische Kraft ein weiteres Mal ausge-
handelt, sobald die richtige Verteilung gefunden ist. Dann entsteht die
gewiinschte Flow-Qualitit und eine ersehnte Anti-Struktur, so dass die
Inszenierung auch die Schwelle zum ritualen Zustand gut iiberwinden
lasst und den harmonisierenden entlastenden Zustand zuginglich und
moglich macht.

Lernprozesse und Nachahmung

Die Inszenierungen setzen Lern- und Nachahmungsprozesse in Gang.
Auch das innere FliefSen Flow setzt eine Nachahmung voraus. Der Fluss
zieht jeden mit, durch Nachahmung kénnen Einzelne zum Teil des Gan-
zen werden. Oft werden einzelne Individuen, ohne dies zu reflektieren
und sich bewusst zu sein, was sie genau machen, in das Geschehen hi-
neingezogen. Materialitit und Korporalitit sind als wichtige Kompo-
nenten der Inszenierung durch Nachahmung tradierbar. Korperliche
Beteiligung wie Aufstehen oder Klatschen wird ebenso wie materielle
Zeichen, d.h. etwa Kleidung oder Schminke, durch Nachahmung repro-
duziert. Dazu gehort auch ein Bezug zum Gebaude oder auch zu Einrich-
tungsgegenstanden, die Bedeutungen tragen und mit Bedeutung versehen
sind (Willems 2012: 335). Indem die Teilnehmer sich >passend< kleiden
und ihr Aussehen, aber auch ihren Bezug zur Materialitdt anpassen, die
Zeiten und Orte nach ihrer Bedeutung einordnen und in ihrer Haltung
und ihren Bewegungen durch Nachahmung reproduzieren, werden sie

43

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

Teil der Inszenierung. Die Nachahmung ermoglicht eine Zugehorigkeit
zur Gemeinschaft. Lernprozesse, die oft auf Nachahmung aufbauen, sind
etwas komplexer. Man erwirbt sowohl praktisches, habituelles Wissen,
lernt aber auch, tiber die Situation zu urteilen, bekommt Deutungen und
verinnerlicht Zuschreibungen, erhilt und verfugt bald tiber ein spezielles
Wissen. Dazu gehoren Modellsituationen, die durch Wiederholung im
Ritual ihren festen Platz fir das Individuum bekommen. Sie entstehen
im Ritual und werden durch das Ritual tradiert. So werden auch Vorbil-
der erzeugt und weitergegeben (Wulf 1997: 1037). Durch symbolische
Konstruktionen werden die tragenden Elemente im Ritual hervorgeho-
ben, und, oft mit Hilfe der grofSen Mythen, werden der Situation entspre-
chende Deutungen fiir einzelne Figuren zurechtgelegt. Empfindungen,
Gefuhle, Wiinsche und Sehnsiichte finden ihren Platz in der Inszenie-
rung und werden in die Symbolik komprimiert, welche durch erfiihlen-
de und harmonisierende Deutungen den Sehnstichten entgegenkommt
und zu Nachahmung und Mitwirkung auffordert. Die erfolgreiche Ba-
lance erreichen die Rituale dann, wenn die Nachahmung und Mitwir-
kung nicht als aufgezwungen empfunden werden, sondern zumindest in
den Ritual-Rahmen eingebettet sind und dadurch ihre Richtigkeit erhal-
ten. Eine »qualifizierte Offenheit«, von der Werner Jetter spricht, soll-
te im Ritual inszeniert und kommuniziert werden. Sie grenzt die rituel-
le Situation zwar von der alltdglichen ab, vermeidet aber dennoch die
Gefahr der Verschlossenheit (Jetter 1978: 145). So werden auch Distanz
und Nihe ausgehandelt: Indem Einzelne durch praktische Beteiligung,
Nachahmung der Handlung oder erlernte Teilnahme an einem Ritual
teilhaben, entsteht eine grofSe Nihe. Gleichzeitig schafft die jeweils indi-
viduelle Ausfihrung eine Distanzierung. Jeder bekommt seinen Raum in
der Nihe, um die notwendige Distanz zu bewahren (Soeffner 2010: 46).

Ritualspezialisten: Autoren und Experten, Organisatoren

Eine Schlusselrolle spielen bei Ritualen Ritualspezialisten, ihre Organi-
satoren, in manchen Fillen auch Autoren. Gemeint sind Personen und
Gruppen in unterschiedlichen Positionen, die mit ihrer Beteiligung die
Gestaltung und Durchfithrung des Rituals entscheidend beeinflussen
konnen. In manchen Fallen handelt es sich um die Organisatoren, welche
sich um die Raumlichkeiten und zeitliche Organisation kummern, in an-
deren sind es Experten in einem bestimmten Bereich, die durch ihre bera-
tende Beteiligung Deutungen festschreiben.** Es konnen Ritualspezialis-
ten sein, deren Beitrag bei der Ausfiihrung des Rituals die Verkorperung

11 Zum Unterschied zwischen Experten und Spezialisten sieche Ronald Hitzlers
Aufsatz »Wissen und Wesen des Experten« (Hitzler 1994)

44

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

der Schliisselrolle oder das Vorlesen eines bestimmten Textes ist, die das
Geschehen lenken. Es konnen aber auch einzelne Autoren der vorgetra-
genen Texte oder des Programms sein. Oft sind Rituale Kooperations-
produkte, die in der Zusammenarbeit einiger Akteure bzw. Trager kon-
zipiert und durchgefiithrt werden. Dabei kann es zu unterschiedlichen
Arbeitsteilungen kommen. Als Begriff firr die Personen, die an einem
Ritual gestaltend beteiligt sind, benutzen Jorg Gengnagel und Gerald
Schwedler die Wortschopfung »Ritualmacher« (Gengnagel/Schwendler
2013: 13). Zu solchen Ritualmachern konnen Menschen gehoren, die
eine neue Feierlichkeit komplett entwerfen und gestalten und in diesem
Sinne einen Anspruch auf Autorschaft erheben konnten. Es gibt aber
auch vollkommen hinter den Kulissen versteckte, unsichtbare Gestalter
und Planer. Sie sind nicht unbedingt Autoren, aber sicherlich verantwort-
lich fur die Durchfithrung sowie Inszenierung und Deutung des Gesche-
hens. Letztlich gibt es Rollen, die unmittelbar mit der Inszenierung zu-
sammenhingen und Teil der Inszenierung sind. Eine besondere Aufgabe
wird den inszenierenden Spezialisten zuteil, denn sie mussen zwar ein
bestimmtes Inszenierungstalent haben, damit sie aber Teil der Veranstal-
tung bleiben, darf ihre Inszenierung nicht iber den Rahmen des Rituals
hinausgehen. Zwischen der Ritual-Situation, der Gemeinschaft und den
darstellerischen Fahigkeiten des Spezialisten muss ein Gleichgewicht be-
stehen. Wenn aber das Schauspiel in der Inszenierung tiberwiegt, droht
der Spezialist, seine Rolle zu verlieren und in seiner Aufgabe zu scheitern
(Soeffner 2010: 48). Die Kompetenz des Spezialisten besteht also darin,
die genannte Balance herzustellen. Die Personen sind dann fiir ein Ritual
spezialisiert, wenn sie eine treffende Vorstellung haben von den Erwar-
tungen der Anwesenden und von den symbolischen Handlungen, die die
Kohirenz des Rituals herstellen und unterstiitzen werden, und wenn sie
diese Vorstellung auch umsetzen konnen.** Die Expertenrolle mag auch

12 Ein Beispiel mochte ich unbedingt hinzuftiigen. Im Kaukasus werden auf al-
len Festen Tischreden gehalten, und es gibt in der Regel einen, der das tut
— der Tamada. Dieses Amt kann nicht jeder ausfiihren, es gibt in jeder Fa-
milie oder Gruppe dafiir anerkannte Spezialisten. Hierzu gehoren selbst-
verstiandlich rhetorische Fahigkeiten, Kenntnisse der wichtigen Inhalte und
deren Reihenfolge, die jedem Anlass nach gesprochen werden muss, Bereit-
schaft und Fahigkeit, die darstellerische Leistung zu erbringen, aber auch
ganz einfach, tiber Informationen zu der Familie oder der jeweiligen anderen
Gruppe der Feiernden zu verfiigen. Diese Person muss die Verwandtschaft
kennen, die zentralen Geschichten und pragende Ereignisse, die Hierarchien
und Wertvorstellungen, die Sprache der Gemeinschaft verinnerlicht haben,
um ihr Amt erfiillen zu konnen. Heute tendiert man dazu, die Hochzeiten
vorher mit allen Einzelheiten soweit zu planen, dass auch fiir die Rolle des
Tamadas ein Schauspieler gebucht wird. Dies entspricht zwar der Erwar-
tung, dass die Hochzeit und die Griindung der Familie noch feierlicher und

45

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

hin und wieder bei der Durchfithrung eines Rituals von Bedeutung sein,
kann die Auswahl der symbolischen Mittel betreffen und einen Einfluss
auf die Dramaturgie oder Choreographie oder sonstigen symbolischen
Ausdruck haben. Allerdings hingt die konkrete Einsetzung dieses oder
jenes Elements vielmehr von den Organisatoren, Autoren, Planern und
Gestaltern und letztlich von den Teilnehmern des Rituals ab.

Verschiedene Titigkeiten, die von den einzelnen Personen wahrge-
nommen werden, spielen in der Vorbereitung und beim Durchdenken
konkreter Rituale eine Rolle. Man ldsst sich und die Teilnehmer beraten.
Ein Handlungsplan wird ausgearbeitet, auf dessen Richtigkeit man ach-
tet (Gengnagel/Schwendler 2013: 17). Die Trager der Rituale (Soeffner
2010: 46) — eine andere Bezeichnung fiir die engagierten Personen und
Gruppen - wie dann auch die Rituale selbst, sind stindig einem Prozess
des Austausches und Aushandelns unterzogen. Dabei entstehen unver-
meidlich Konkurrenzen. Die rituellen Ordnungen und die Dominanz ei-
ner oder anderen Symbolik muss behauptet werden. Zu beobachten sind
die Konkurrenz der Symbole, Rituale und dessen Trager, aber auch Ver-
wandtschaft und ausgehandelte versohnende Losungen (Soeffner 2010:
46). Welche Gruppen als Spezialisten gelten durfen und welches Wissen
und welche Fertigkeiten, welche symbolischen Akzente gesetzt werden,
wird ebenfalls ausgehandelt. Die Triager konkurrieren miteinander und
kdampfen um Dominanz.

Die Texte, denen in der Vorbereitung und Durchfithrung eines Rituals
eine Bedeutung zukommt, sind wie auch der Umgang mit diesen Texten
wichtig fiir das Verstindnis eines Rituals. Welche Texte werden mit dem
Ritual in Zusammenhang gebracht? Welche werden benutzt? Gelangen
mythische Hintergriinde direkt durch die Texte in die Inszenierung? Wie
werden sie Uiberarbeitet und wie zitiert? In welchen Sequenzen werden
die textuellen Passagen iiberhaupt eingesetzt und wie gehen sie mit der
Sprache um? Was wird fiir den speziellen Anlass verfasst? Wer schreibt?
Und warum? Diese Fragen werden je nach Situation unterschiedlich ge-
16st. Von Ritual zu Ritual bekommen die Texte einen anderen Stellen-
wert. Oft wird auch die Frage gestellt, ob das Ganze dokumentiert wird.
In vielen Dokumentationen werden zwar umfangreiche Texte verfasst,
aber dennoch zentrale Fragen aufler Acht gelassen. So stellt sich hiufig
die Frage: Warum wird so Vieles nicht beschrieben? Manchmal werden
in den Ritualen Texte eingesetzt, die von den Autoren in ganz anderen
Zusammenhangen geschrieben wurden. Diese werden dem aktuellen An-
lass angepasst und finden ihren Platz darin. Die Vorbereitung und Auf-
fihrung der Rituale und der relevanten Texte bekommt ihre Wirkung
nicht nur durch die Intentionen und die durchdachten Vorbereitungen,

aufwendiger werden, nimmt aber dem Spezialisten seine Rolle bzw. veran-
dert diese.

46

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

Verhandlungen und Beratungen. Die konkrete aktuelle Situation — das
mag auf die politische Lage zuriickzufithren sein oder auf andere ent-
scheidende Aspekte — kann dem Ganzen eine neue Bedeutung geben,
ungeachtet der ganzen Vorbereitung. Diejenigen Teilnehmer, die weder
Organisatoren noch Spezialisten des Rituals sind, konnen durch ihre Be-
teiligung ebenfalls auf die Auffithrung und den Handlungsablauf einwir-
ken. Auch sie bringen Wissen mit, verfiigen iiber Kenntnisse der Situa-
tion und gehoren fest zur Inszenierung (Gengnagel/Schwendler 2013:
18ff.).

Die Rolle der Texte und ihre Behandlung durch Spezialisten und Be-
teiligte sind unterschiedlich und haben verschiedene Ausdrucksformen.
Manchmal werden Reden gehalten und der gedruckte Text hat eine
wichtige Stellung; manchmal werden textuelle Passagen gesungen und
haben eine begleitende Funktion. In allen Fillen jedoch kann man von
zentralen Texten sprechen. Die mythischen Hintergriinde der fur die Ge-
meinschaft wichtigen Symbolik lassen sich auf einer gemeinsamen my-
thischen Ebene erkennen, was wiederum auf einer textuellen reprisen-
tiert 1st.

Destruktive Elemente und Zerstorung des Rituals

Die letzte Frage in dieser kurzen Einfithrung zu den zentralen und fiir
diese Studie relevanten Aspekten der Ritualforschung ist die Frage nach
der Zerstorung des Rituals. Zerstorung und Ritual konnen auf unter-
schiedliche Weise zusammengehoren. Es gibt Rituale der Zerstorung wie
auch zerstorte Rituale. In beiden Fillen haben wir es mit Zerstérung zu
tun. Die Rituale der Zerstorung konnen auf Vieles zerstorerische Wir-
kung haben und als Folge auch andere Rituale zerstéren, dennoch ha-
ben sie eine rituelle Struktur inne. Der Zusammenfall der Rituale hingt
manchmal gar nicht mit einer zerstorerischen Handlung zusammen. In
diesem Fall sind komplexe strukturelle Storungen vorhanden.

Wann ist ein Ritual gescheitert und wann ist es zerstort? Was kann
destruktiv wirken und was kann die Durchfithrung eines Rituals sto-
ren? Ein gescheitertes Ritual ist noch kein endgiiltig zerstortes. Aber
auch beim Scheitern und Misslingen eines Rituals handelt es sich um
sstrukturelle Storungen<. Der Diskussion dieser Phinomene haben sich
einige wissenschaftliche Arbeiten angenommen. Als erster Urheber die-
ser Diskussion gilt Clifford Geertz mit seiner Studie »Ritual and Social
Change: A Javanese Example« (»Ritual und sozialer Wandel: ein java-
nisches Beispiel«) von 1957.%3 Allerdings diskutiert er in diesem Aufsatz

13 Die Studie von Clifford Geertz wird stets bei der Erforschung des Ri-
tual-Scheiterns als eine der frithesten Forschungen dazu erwihnt und

47

2026, 08:26:36.


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

nicht das Scheitern, sondern kritisiert vielmehr die herrschenden theo-
retischen Perspektiven auf die Religion (Geertz 1973a: 143). Eine ge-
zielte Beschiftigung mit den theoretischen Erklarungen und Versuchen
der Konzeptualisierung des Scheiterns in den Ritualen wurde erst in den
1990er Jahren zum Thema (Schieffelin 2007: 2).

Rituale konnen scheitern oder vollkommen zerstort werden, es kon-
nen aber auch einzelne Fehler auftreten, die nicht unbedingt zum Miss-
lingen fithren. Entscheidend ist dabei, welche Elemente angegriffen sind,
und was diese Veranderung nach sich zieht. Selbstverstandlich gilt, dass
viele »Ritualfehler« nur scheinbar sind. Sie konnen durch leichte Um-
deutung und passende Improvisation zu einem neuen Impuls werden und
zu einer Entwicklung der existierenden Form fiuhren.** Manche Fehler
werden dann zum Impuls oder Quelle einer griindlichen Innovation, an-
dere fithren dazu, dass die existierende Form sich noch weiter verfestigt.
Viele Abweichungen werden tiberhaupt nicht negativ bewertet (Hiisken
2007b: 338). Wenn man so will, ist ein vollkommen fehlerfreier Ablauf
der Veranstaltung schwer vorstellbar. Man schliefst immer Kompromis-
se, sucht nach Alternativen und solange das zentrale Problem dadurch
befriedet ist, kann man von keinem Scheitern sprechen. Was ist in die-
sem Kontext ein Fehler? Je nach Perspektive kann die eine oder andere
Sphire zentral sein, was aber fiir das Kollektiv weniger entscheidend ist.
Mit anderen Worten: Ein Fehler ist nur aus dem aktuellen Kontext zu
erschlielen. Die jeweilige Perspektive spielt eine grofse Rolle. Elisabeth
Rauch bezieht sich in ihrer Forschung zu Sprachritualen auf das Phano-
men Ritualbriiche und -verstofle und stellt fest, dass auf diese Thematik
in der Literatur relativ wenig eingegangen wird. Fiir eine mogliche Erkli-
rung dafiir hilt sie die Unterschiede in der Wirkung der jeweiligen Ver-
stofSe. Die Verstofse seien eher ritualtypspezifisch, und es seien nicht viele
auf alle Ritualtypen zutreffende Aussagen moglich (Rauch 1992: 112).

Rituale, die in einer bestimmten Hinsicht scheitern, konnen durch eine
andere Eigenschaft doch funktional sein und in gewissem Sinne gelingen.
Solche Rituale, die nicht affirmativ oder aus einer anderen Perspektive
wenig gelungen sind, gewinnen ihre Bedeutung aus anderen strukturellen
Elementen. Die Inszenierung nimmt eine neue Form an, die prasentierte
Problematik verschiebt sich. Aus Ritualen, von denen man sich eine Ein-
heit erhofft, wird eine Darstellung der Zerrissenheit etc., was aber nicht
unbedingt bedeutet, dass die Veranstaltung dadurch nutzlos wird. Das

diskutiert, siehe hierzu Bell (Bell 1992: 33), Husken (Hiisken 2007b: 341),
Schieffelin (Schieffelin 2007: 3).

14 Viele Beispiele der >fehlerhaften< Handlungen und Ungenauigkeiten im Ri-
tual werden im Sammelband von Ute Hiisken beschrieben (Hiisken 2007¢).
Thre Bewertung fiihrt in vielen Fillen jedoch zu keinem Kollaps der Ver-
anstaltung, auch wenn einzelne Aspekte des Rituals beeintrichtigt werden
(Hiisken 2007a: 21).

48

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

Ziel dieser Rituale ist weniger die Stiftung einer Gemeinschaft und Be-
hauptung einer Anti-Struktur, sondern die Betonung der Struktur, eine
offensichtliche Demonstration der Grenzen. An dieser Stelle fiihrt man
Begriffe wie » Macht-Rituale« ein, die aus der Perspektive der Macht-
haber weiter inszeniert werden (Collins 2005: 112). Es ist nicht ausge-
schlossen, dass aus dem Kontext neue Entwicklungen dazu fithren, dass
aus einem Macht-Ritual ein Ritual wird, das affirmativ eine Gemein-
schaft stiftet. Es kann aber auch sein, dass dieses unter dem Einfluss der
gesellschaftlichen Veranderungen seine Funktion verliert und nicht mehr
als solches vollzogen wird. Wenn das Ritual ausschlieflich der Macht-
demonstration dient und keine affirmative Bedeutung fiir die Gemein-
schaft hat, kann es bei Veranderungen der Machtstrukturen aus der Pra-
xis ausscheiden. Die zentrale Symbolik, das Problem des Kollektivs und
dessen Losung gelangen in dem Fall nicht zu einer synthetischen Ein-
heit. Die gescheiterten Ritual-Situationen sind allerdings genauso wich-
tig wie die gelungenen.

In seiner Diskussion der Grenzsituationen der Rituale erortert
Hans-Georg Soeffner einige Faktoren, die ein Ritual gefahrden konnen.*s
Die Gefihrdung kann mit Elementen, die von aufSen kommen, verbun-
den sein, aber auch aus dem Inneren eines Rituals und dessen Struktur
herrihren. Im ersten Fall spielt die Krise der tragenden Gesellschafts-
struktur eine Rolle. In dieser Situation werden die Traditionen von den
transformierenden Kriften bedroht (Soeffner 2010: 48). Hierfiir lassen
sich mehrere Beispiele nennen, etwa aus dem Bereich der Literatur. Ich
wihle die Darstellung der Spannungen zwischen dem Siiden und Nor-
den Amerikas, den Biirgerkrieg 1861-1865 und vor allem dessen Fol-
gen, die Margaret Mitchell beschrieben hat. In ihrem beriihmten Roman
Gone with the Wind (Vom Winde Verweht) von 1936 beschreibt sie sehr
genau, wie im und vor allem nach dem Biirgerkrieg traditionelle und
transformationsorientierte Haltungen aufeinanderstofSen. Sie bekdamp-
fen sich gegenseitig. Dabei haben beide Gruppen ihre Ideale, aber auch
ihre Interessen, und haufig ist Konkurrenz die bewegende Kraft. An vie-
len Beispielen wird gezeigt, wie die Transformation — die die Abschaffung
der Sklaverei fordert — der schwarzen Bevolkerung weder Respekt noch
Wertschatzung entgegenbringt. Man hat Angst vor den Schwarzen, man
vertraut ihnen nicht und verachtet sie, auch wenn man fiir ihre Befrei-
ung kampft (Mitchell 1967: 674). Die Autorin weist konsequent darauf
hin, dass die Stidstaatler in vielen alltaglichen Beispielen ihren Sklaven

15 Hier beziehe ich mich insbesondere auf das Kapitel »Ritual« des Buches
Symbolische Formung. Eine Soziologie des Symbols und des Rituals, in dem
die meisten Ideen aus den vorherigen Veroffentlichungen zum Thema in ei-
ner neuen Ausarbeitung zusammengefasst dargestellt sind (Soeffner 2010:

40ff.).

49

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

gegeniiber positiver eingestellt waren als ihre Befreier. Es gab ausgear-
beitete Mechanismen und Systeme, die das Verhiltnis regelten und ei-
nen differenzierten Umgang ermoglichten. Allerdings war diese Struktur
nicht linger haltbar. Schon im Titel des Romans lasst sich die Krise der
tragenden Struktur und deren Unfihigkeit, die Transformation zu tiber-
stehen, erkennen. Bedrohung basiert auf der inneren Krise, wird aber von
Kriften aufSerhalb des Kollektivs angetrieben. Dies fithrt zu einem Kol-
laps der Struktur, zu einer Zerstorung der existierenden Ordnung, dem
Krieg. Nachdem die Struktur mit allen Ritualen und Traditionen zusam-
mengebrochen ist, erfolgt eine neue Anniherung zwischen den Kriegs-
parteien, schliefSlich eine Einigung auf eine neue Ordnung: Im Anschluss
an den Sezessionskrieg fand bis 1877 eine Etappe der sogenannten Re-
konstruktion statt, in der sich alle Staaten wieder zu einer neuen Union
zusammenfanden, die auf neuen gemeinsamen Werten basierte.

Das Phanomen des Aufrechterhaltens der Rituale, die nicht mehr
funktionsfahig sind, sehen wir oft in der Art, wie adlige Herkunft zele-
briert wird — um bei dem Beispiel von Margaret Mitchell zu bleiben —,
wie die Suidstaaten versuchen, ihre alte Ordnung nach dem Krieg wie-
derherzustellen, als Lady und Gentleman zu leben. Erfolgreich und tiber-
lebensfihig sind diese Ordnungen aber nicht (Mitchell 1967: 608). Die
Rituale haben in ihrer Konstruktion keine Balance und verlieren all-
maibhlich ihre Kraft. Sie bleiben weiter beriicksichtigt, werden aber zu-
nehmend zu Zitaten ihrer selbst (Soeffner 2010: 48). Sie verlieren den
Bezug zum Problem des Widerspruchs und gewinnen, unabhingig da-
von, wie sorgfaltig sie ausgefuihrt werden, keine Kraft mehr und sind an-
greifbar, instabil. Einzelne Teile, Elemente mogen noch weiter existieren,
sind allerdings in ihrer Ausfithrung aufSer Kraft gesetzt. Zum Beispiel le-
ben alte Bezeichnungen wie »Ladies and Gentlemen« immer noch wei-
ter, was aber selten die von den Stidstaaten gemeinten Tugenden fur die
so bezeichneten Menschen meint.

Die Zerstorung, wie unvermeidlich und vielleicht sogar konstruktiv
sie in vielen Fillen auch sein mag, stofSt auf bereits entstandene star-
ke und feste Konstruktionen. Das kann einen sehr dramatischen Aus-
gang nehmen, weil die Rituale michtige Konstruktionen sind und sich
»wehren« konnen. An dieser Stelle folge ich dem Beispiel, das Hans-Ge-
org Soeffner zur Demonstration eines gravierenden Zerstorungsmusters
einfithrt. Er weist auf ein Zitat hin, das Thomas Vinterberg in seinem
Spielfilm Das Fest (1998) vorfiihrt. Der Titel des Filmes bezieht sich auf
die Feier des 60. Geburtstags des Familienoberhauptes. In seiner Festre-
de deckt der Sohn frithere Vergehen des Jubilars an dessen unmiindigen
Kindern auf, die in einer ritualisierten wiederholten Form, aber auch in
den anderen Teilen des Familienlebens eingebettet wurden. Diese sind zu
einem festen Teil des Familienlebens geworden. Dies macht es dem Red-
ner sehr schwer, sich Gehor zu verschaffen. Erst durch die Unterstiitzung

50

2026, 08:26:36. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

der Bediensteten, die, wie vermutlich die meisten Anwesenden, von dem
Verbrechen wussten, gelingt es dem Redner sich horbar zu machen. In
immer neuen Anlaufen, in wiederholten und hartniackigen Versuchen
seine Rede abzuschliefSen, gelangt er schliefSlich an sein Ziel. Er zerstort
dadurch mithilfe eines zentralen Rituals den gesamten, bis dahin rituell
gestuitzten Familienmythos (Soeffner 2010: 48). Dies fithrt zwar zur Zer-
storung der Familie, wie sie seit Jahren etabliert ist, ermoglicht aber eine
neue Wahrnehmung der Familienbeziehungen, der Nihe der Geschwis-
ter und ihrer Beziehung zur Mutter. Die Familie ordnet sich neu. In der
Schlussszene sieht man, wie die Machtverhiltnisse sich verindern und
der Zusammenhalt erneut hergestellt wird.*¢

In der Literatur und in Filmen wird dieser Prozess der schwierigen
bis unmoglichen Zerstorung der rituell gefestigten und abgesicherten
Strukturen, die sich gut schiitzen konnen, oft thematisiert, meistens in-
dem tabuisierte Themen und Phianomene behandelt werden.*” Um nur
ein Beispiel aus der deutschen Realitat zu nennen: In der Dokumentation
Geschlossene Gesellschaft (2012)*® wird die Geschichte der hessischen
Odenwaldschule erzahlt und zugleich werden die Aufklarungsgespra-
che zwischen den Lehrern und ehemaligen Schiilern zu den gravieren-
den Missbrauchsfallen in der Schule gezeigt. Der Film stellt mythisiert
die traumhafte Losung der Adoleszenz und hohe Bildung dar, die Frei-
heit des Erwachsenwerdens und eine geheimnisvolle Geborgenheit in der
Welt der Auserwihlten durch wundervolle Bilder von der Landschaft,
das schone Haus, die vielversprechenden Konzepte der Schule. Zugleich
erzihlt er im Kontrast dazu Stiick fur Stiick die entsetzliche Geschich-
te des mafSlosen Verbrechens. Die Aufarbeitung fand in sehr langsamen
und zeitlich weit auseinanderliegenden Schritten statt. Als die ersten Fal-
le 6ffentlich wurden, wollte niemand aus der Institution den guten Na-
men der Schule gefdhrden. Erst 1o Jahre spiter konnte stufenweise —
dhnlich wie in der Film-Dokumentation — die hartnickige ritualisierte

16 Der vollstindige Titel des Filmes lautet auf Deutsch: Das Fest. Jede Familie
hat ein Gebeimnis; der dinische Originaltitel: Festen. Der in Danemark und
Schweden produzierte und mehrfach ausgezeichnete Film wurde nach den
Prinzipen der danischen Gruppe Dogma 95 gedreht. 1998, im Jahr seiner
Erstauffithrung, erhielt er bei den Internationalen Filmfestspielen in Cannes
den Spezialpreis der Jury.

17 Es lassen sich zahlreiche weitere filmische oder literarische Beispiele hinzu-
fiigen, die das Phinomen beschreiben. Meist geht es dabei um geschlosse-
ne Gesellschaften, Dorfer etc. Zu erwihnen wire etwa der Film Top of the
Lake (2013) von Jane Campion und Gerald Lee oder die Beerdigungssze-
ne in Fethiye Cetins biografischem Buch Grofimutter (2008), in dem es um
eine tirrkische Anwiltin geht, die ihre armenische Herkunft entdeckt.

18 Ein Filmbericht von Luzia Schmid und Regina Schilling, Deutschland. 2012,
Stuttgart, SWR u.a.

ST

2026, 08:26:36.


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

Struktur zerbrochen und die mythisierte Aura der Musterschule in Fra-
ge gestellt werden. Bei einem feierlichen Anlass — dem too-jihrigen Ju-
bilaum der Schule — fanden Gespriche tiber den Skandal statt. Die Ver-
anstaltungen zur Aufarbeitung, die Diskussionen wurden gefilmt. Selbst
bei diesen extrem emotionalen und belastenden Schilderungen setzten
sich die stindigen Versuche der Wiederherstellung des alten Bildes hart-
néckig fort. Unter anderem wird auf der Webseite der Schule ein sicheres
Heim fur Schiiler versprochen und eine geschlossene Gesellschaft herauf-
beschworen, was ein giinstiges Klima fiir Verbrechen herstellen wiirde.
Man solle von solchen Formulierungen moglichst Abstand nehmen, pla-
diert der moderierende Psychologe. Der Film behandelt die Zeitspanne
bis zur Jubildumsfeier, die spateren Pressemitteilungen berichten jedoch,
dass die Schule Jahre spiter nach langeren Diskussionen den Folgen des
Skandals und der neuen Missbrauchsfille nicht mehr standhalten konn-
te und doch geschlossen werden musste. Dies geschah allerdings unge-
achtet der Proteste seitens der Schuler und Eltern. Man zieht nun in Er-
wagung, eine neue Schule mit neuem Namen und neuer Geschichte an
Stelle der alten zu errichten.™

Zum Schluss dieser Einfithrung mochte ich noch auf eine Variation
des destruktiven Verhaltens in den Ritualen zu sprechen kommen, die
sich auf Inszenierungen im Ritual bezieht. Das Verhalten der Ritualspe-
zialisten und ihr Umgang mit den Inszenierungen kann zum Misslingen
des Rituals fiithren (Soeffner 2010: 48). Wie bereits hinsichtlich der Ritu-
alspezialisten erwiahnt, ist ihr richtiger Einsatz in der Inszenierung sehr
wichtig. Die Selbstbeztiglichkeit des Rituals muss bei dieser Inszenierung
erhalten bleiben, die Inszenierung muss einen Bezug zum Kollektiv ha-
ben. Performativ-inszenatorische Elemente miissen im Einklang mit der
Problematik des Kollektivs stehen. Wenn das Agieren des Spezialisten zu
einem Schauspiel wird und sich dadurch auf die Kriterien anderer Insze-
nierungen richtet, bringt dies das Ritual aus dem Gleichgewicht. Genau-
so schadet es dem Ritual, wenn die Spezialisten dem Schauspiel tiber-
haupt keinen Wert beimessen, denn in ihrer Performance haben sie die
Aufgabe, diesen oder jenen Elementen und Ideen in ihrer symbolischen
Form Aufmerksamkeit zu verleihen und sie zu verbinden. Diese Arbeit
verlangt performatives und schauspielerisches Geschick: Es mussen die
richtigen Geschichten erzahlt, die richtigen Personen genannt, die rich-
tigen Akzente mit entsprechendem Ausdruck gesetzt werden. Genauso

19 Die letzten Entwicklungen in der Geschichte der Odenwaldschule erfihrt
man aus folgenden Presseberichten: Tim Kummert, »Proteste der Oden-
wald-Schiiler: Wir wollen die Schule Retten«, Spiegel 27 (2015); »In-
solventes Internat: Odenwaldschule steht zu Verkauf«, Spiegel online
(22.02.2016); »Entscheidung tiber die Odenwaldschule« Informationspor-
tal Hessen. Alle Berichte sind im Internet abrufbar (Zugriff: o2.11.2016).

52

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHES SAMPLING: FELDZUSCHNITT UND DATENAUSWAHL

liegt es in der Kompetenz des Spezialisten, fur die Erhaltung der richti-
gen Dynamik eine gewisse Ambivalenz zu vermitteln, die Gemeinschaft
zu vereinen, aber auch eine Offenheit beizubehalten; die Teilnehmer
zu einer Gemeinschaft zu fuhren, aber sie nicht zu Gefangenen des Ri-
tuals zu machen (Jetter 1978: 145); die Losung ihrer Probleme durch
das Ritual anzukiindigen, diese aber nicht ausschliefSlich auf die Durch-
fuhrung des letzteren zu reduzieren. Der Widerspruch 16st sich im Ri-
tual auf, bleibt aber weiterhin in der Gesellschaft bestehen. Ein erfolg-
reich vollzogenes Kollektivritual weist auf die Harmonie und Losung
hin und lasst die Teilnehmer das fiithlen, festigt dadurch aber auch den
Widerspruch.

Diese knappe Zusammenfassung der zentralen theoretischen Begriffe
und vor allem des Rituals soll meine Forschungsarbeit einleiten. Das Ri-
tual ist einerseits die theoretische Rahmung dieser Arbeit, andererseits
nehmen die theoretischen Grundlagen der Ritualforschung eine metho-
disch wegweisende Rolle ein. Das methodische Konzept der Arbeit — hier
»Ritualforschung« genannt — ist darauf ausgerichtet, den zentralen Wi-
derspruch der Gemeinschaft festzuhalten und dessen Ausdruck im Ritual
zu verfolgen. Der Hauptteil der Arbeit behandelt drei Rituale, zeigt de-
ren Besonderheiten auf und fiihrt zu dem zentralen Widerspruch. Diese
Vorgehensweise wird in der Darstellung des empirischen Materials ein-
gehalten. Nach der nachfolgenden Einfiihrung in die Herangehenswei-
se der Arbeit und in die historischen Aspekte des untersuchten Mythos
werden jeweils die Gemeinschaften in ihrer strukturellen Besonderheit
sowie die besondere Art der Ausfithrung des Rituals dargestellt.

1.2 Theoretisches Sampling;:
Feldzuschnitt und Datenauswahl

Wie bereits erwahnt, steht im Zentrum meiner Forschung das von der
armenischen Kirche in den Gemeinden der Diaspora und in der Repu-
blik Armenien jihrlich gefeierte Vardan-Fest bzw. St. Vardan-Fest. Die
unterschiedlichen Formen der Gestaltung dieses Festes wurden mit Erhe-
bungs- und Auswertungsmethoden der qualitativen Sozialforschung un-
tersucht. In diesem Kapitel erldutere ich die Prinzipien, auf deren Basis
ich die Daten erhoben habe. Dies bettet die Arbeit methodisch ein und
bestimmt das Forschungsfeld hinsichtlich der Untersuchungsmethoden.
Der Fokus meiner Arbeit richtet sich auf den symbolischen Ausdruck
des armenischen Selbstverstdndnisses. Das kollektive Symbol — in diesem
Fall die Figur Vardan, die einen zentralen Widerspruch innerhalb der ar-
menischen Gemeinschaften offenbart — betrachte ich im Zusammenhang
mit seiner Handlungsform, dem Ritual. Die empirische Erforschung des

53

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

letzteren setzt ein Modell — ein Sample — voraus, durch das sich die arme-
nischen Gemeinschaften darstellen lassen. Im Folgenden mochte ich als
erstes erlautern, nach welchen Prinzipien die untersuchten Fallbeispie-
le ausgesucht wurden. Die Vielfalt der armenischen Zentren muss dabei
ebenso berticksichtigt werden wie die Spezifik dieser Gemeinschaft. Das
Verstindnis Armeniens und der Armenier als eine einheitliche Nation ist
einerseits sehr stark durch die Staatlichkeit bzw. die Abwesenheit einer
Staatlichkeit, andererseits durch die Existenz von Diaspora-Zentren ge-
pragt. Darauf basiert die Auswahl der untersuchten Einheiten.

Die Sampling-Methode zielt auf eine Zusammensetzung der Fallbei-
spiele, die eine vielseitige Antwort auf die gestellte Frage geben. Die
Vielfalt und Selbststandigkeit der Diaspora-Gruppen und des unabhin-
gigen Staates waren eine grofSe Herausforderung fiir das Sample. Die
drei Fallbeispiele habe ich bei der Ausarbeitung der Fragestellung und
der Forschungskonzeption festgelegt und dadurch vorab bestimmt. Bei
der Ausarbeitung meines Werkzeugs habe ich mich an Erkenntnissen
der Grounded Theory bzw. einigen ihrer zentralen Prinzipien* und For-
schungsstrategien orientiert, die ich dabei weniger als abgrenzbare Me-
thode, sondern eher als eine sozialwissenschaftliche Methodenlehre ver-
stehe (Titscher et al. 1998). So richtet sich die Arbeit zwar nach einigen
Prinzipien der Grounded Theory, geht aber nicht vollstandig in deren
Methodologie auf. Die Abgrenzung vom Theoretical Sampling** ist eines

20 Fir die zentralen Prinzipien der Grounded Theory siehe (Strauss 1994),
(Strauss/Corbin 1990). Eine Zusammenfassung und Diskussion in der Sekun-
darliteratur findet sich bei (Przyborski/Wohlrab-Sahr 2010: 194), (Titscher et
al. 1998: 94) und (Hildebrand 1994).

21 Das Verfahren wurde urspriinglich von Glaser und Strauss (1967) entwi-
ckelt. Dabei werden die zu untersuchenden Fille nicht gleich zu Beginn der
Forschung festgelegt, sondern nach und nach im Wechsel von Erhebung,
Entwicklung theoretischer Kategorien und weiterer Erhebung ausgesucht.
Theoretisches Sampling zielt dadurch in erster Linie auf Theoriebildung. In
einem Prozess der Minimierung und Maximierung von Unterschieden wer-
den die gewonnenen theoretischen Kategorien uberprift, differenziert und
sorgfiltig ausgearbeitet. Ebenfalls wird in diesem Prozess die Varianz des
Feldes durchforscht. Das Ziel liegt darin, am Ende eine theoretische Sit-
tigung zu erreichen (Przyborski/Wohlrab-Sahr 2010: 178). Das Sampling
nach vorab bestimmten und festgelegten Kriterien wird ebenfalls oft ein-
gesetzt, ebenso die Kombination verschiedener Sampling-Verfahren. Die
Samples konnen einander wechselseitig vorbereiten und erganzen. Auch
wenn das Sample vorab bestimmt ist, konnen die inneren Kontraste des
Feldes fir die Forschung leitend sein und dadurch fur die Theoriegenerie-
rung fruchtbar werden (Przyborski/Wohlrab-Sahr 2010: 181). Im Rahmen
meiner Studie wurde das Prinzip der Kontrastierbarkeit bereits bei der Zu-
sammensetzung des Samples beriicksichtigt.

54

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHES SAMPLING: FELDZUSCHNITT UND DATENAUSWAHL

dieser Elemente. Die Kontrastierbarkeit der Fallbeispiele, auf die ich
bei der Fallauswahl geachtet habe, gilt wiederum auch in der Grouded
Theory als zentral: die Methode des kontrastiven Vergleichens. Die
Grounded Theory legt groflen Wert auf dieses Verfahren, um die Eigen-
standigkeit des Einzelfalls besser erfassen zu konnen. Vor allem aber die
Konzentration auf die unmittelbar gewonnenen Daten®* ist ein wichti-
ges Prinzip meiner Arbeit, das von der Grounded Theory inspiriert ist,
ebenso das Wechseln zwischen Datenerhebung und Auswertung. Basie-
rend auf den Daten suchte ich die Ndhe zu den Untersuchungseinheiten
und dem Untersuchungsgegenstand. Die intensive Arbeit im Feld und
mit den Daten ermoglichte mir, die Eigenlogik jedes einzelnen Falls und
seinen Wert als eine autonome Handlungseinheit nachzuzeichnen und
zu beriicksichtigen. Anhand von Daten habe ich jedes der ausgewdihl-
ten Fallbeispiele in seiner Funktionsweise und die Besonderheit jeder
Interpretation des Mythos, wie die Vorbereitung des Rituals und die
jeweiligen Akzente, analysiert. Die Offenheit in der Herangehenswei-
se der Grounded Theory — statt mit unumstofSlichen Theorien mit offe-
nen Begriffen zu arbeiten und durch stindiges Fragen diese neu zu pra-
zisieren und unter Beweis zu stellen — entsprach meiner Absicht, mich
von herrschenden abstrakten Vorstellungen zu entfernen und eine eige-
ne Perspektive auf das Konzept des armenischen Selbstverstandnisses zu
entwickeln. Das Alltagswissen als eine Ressource fiir den wissenschaftli-
chen Prozess anzusehen und es methodisch dafiir fruchtbar zu machen,
spielt nicht nur in der Methode der Grounded Theory eine wichtige Rol-
le, sondern auch in den anderen hier angewendeten Herangehensweisen.
Die bisherigen Untersuchungen zu meinem Forschungsthema sind viel
haufiger aus der Beschiftigung mit den Schriften und geschichtlichen
Quellen entstanden, viel seltener wurde der Alltag zum Untersuchungs-
gegenstand und genauso wenig wurde das Alltagswissen methodisch be-
rucksichtigt und als Werkzeug eingesetzt.>> Dabei lasst sich gerade die

22 Im Rahmen des Verfahrens wird umfangreiches empirisches Datenmateri-
al erhoben, systematisch und intensiv analysiert. Diese datenzentrierte He-
rangehensweise soll dem Forscher helfen, die vielfiltigen Gedanken, die
wihrend der Analyse entstehen, zu organisieren. Die empirischen Daten als
Grundlage der spiteren Theorie liegen der Bezeichnung Grounded Theory
zugrunde (Strauss 1994: 51).

23 Die armenischen Geisteswissenschaften waren weniger bemiiht, gegenwirti-
ge kulturelle Widerspriiche zu analysieren, als sich mit Kulturgeschichte zu
beschiftigen und sich zu verorten. Es gab zwar eine ethnologische Tradition,
die im Fach Geschichte angesiedelt und durch einen russischen Zugang ge-
pragt war. Die Soziologie etablierte sich aber erst in den 1990er Jahren und
war ebenfalls von der Soziologie in Russland geprigt, sei es durch Lehrbii-
cher und russische Ubersetzungen, sei es durch Lehrprogramme, vorherr-
schende Perspektiven etc., unter anderem auch in der Methode. Wie in den

55

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

Verinderung der politischen Umstidnde in Armenien im verdanderten All-
tag auf unterschiedlichen Ebenen sehr gut beobachten und untersuchen.
Ich sehe in diesem Zugang ein grofSes Potenzial nicht nur fiir diese kon-
krete Forschung, sondern fiir einen neuen, frischen Blick auf viele be-
reits bekannte Themen, Veranderungen und aktuelle Herausforderungen
eines Landes. Die post-kommunistische Ara hat nicht nur die Wissen-
schaft, sondern auch das armenische Selbstverstindnis herausgefordert.
Die Kommunikation zwischen den Armeniern in aller Welt veranderte
sich. Mit dem Zerfall der UdSSR wurde Armenien fur alle erreichbar.
Darauffolgende Umstellungen beeinflussten die Situation in den arme-
nischen Zentren wesentlich. Diese Verinderungen lassen sich in vielen
Elementen des Alltags feststellen, was ich auch in meiner Forschung stets
beobachten durfte.

Wichtig ist, noch einmal zu erwihnen, dass dies nur ein Versuch ist,
das armenische Selbstverstindnis mit Hilfe dieses theoretisch-methodi-
schen Werkzeugs zu erfassen, der sich von manchen vorherrschenden
Konstruktionen distanziert, aber auch neue ins Spiel bringt. Bei der Aus-
arbeitung richtete ich mich auf aufSerhalb von Armenien entstandene
Methoden und Konzepte und versuchte, die mir bereits bekannten und
im Alltag und teilweise in der wissenschaftlichen Diskussion kursieren-
den Konzeptionen durch die ersteren zu fassen. Meine Wahrnehmung
des Gegenstandes, meine >Ubersetzungen« lenken und formen diese For-
schungskonzeption. Meine Vorstellung des armenischen Selbstverstand-
nisses ist unvermeidlich ein Teil des vorliegenden Ergebnisses, ebenso
aber auch mein Bestreben, dieses zu hinterfragen.

Drei Fallbeispiele habe ich fiir meine Untersuchung ausgesucht: zwei
Zentren in der Diaspora und eines in der Republik Armenien. Zum ei-
nen wurden die zwei Diaspora-Zentren kontrastiv einander gegeniiber-
gestellt; zum anderen das staatlich organisierte Selbstverstindnis mit
dem der Diaspora konfrontiert. Die folgenden zwei Diaspora-Zentren
habe ich als reprasentativ erachtet und erforscht: 1) ein westliches Dias-
pora-Zentrum mit dem Schwerpunkt Wien, in dem aus den osmanischen
Gebieten stammende Armenier vertreten sind; 2) ein Ostliches Diaspo-
ra-Zentrum, das sich aus den armenischen Gemeinden im Iran gebil-
det hat (Isfahan, Teheran). Die zwei Zentren unterscheiden sich vonein-
ander sowohl historisch als auch hinsichtlich ihrer Kultur, ihrer GrofSe
und ihrer Beziehung zum Aufnahmeland. Im Folgenden mochte ich die

anderen ehemaligen Sowijetrepubliken haben die quantitativen Herange-
hensweisen, praktische Studien, Meinungsumfragen rasch prosperiert. Aber
auch die akademischen Institutionen entwickelten sich. Heute liegt der so-
ziologischen Disziplin in Armenien sehr daran, die Theorien und methodi-
schen Richtungen zu reflektieren und in ihrer Vielfalt wahrzunehmen. Noch
kann man aber von keinen selbststindigen Forschungsrichtungen oder ei-
genen Schulen sprechen.

56

2026, 08:26:36.


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHES SAMPLING: FELDZUSCHNITT UND DATENAUSWAHL

Aspekte, die spezifische geschichtliche und kulturelle Pragung jeder die-
ser Gemeinden erértern.

Verschiedene Traditionen, geschichtliche Pragung,
Kirche und Sprache

Die Unterscheidung zwischen Ost- und Westarmeniern habe ich beriick-
sichtigt und beide einander gegeniibergestellt. Im Laufe der Geschich-
te entwickelte sich die armenische Kultur in die zwei Zweige Ost- und
Westarmenien. Sie waren jeweils in verschiedene GrofSmachte integriert
und standen unter verschiedenen kulturellen Einflussen. Die altarmeni-
sche Sprache (Grabar) hat sich in zwei voneinander getrennte Hochspra-
chen entwickelt: in Ost- und Westarmenisch. Die zwei Diaspora-Zentren
stehen jeweils in einer dieser armenischen Traditionen. Diese Zweitei-
lung spiegelt vor allem die Teilungen wahrend der Geschichte und die
kulturelle Ausrichtung** und lasst sich hauptsachlich an der Sprache und
Literatur ablesen. Die westarmenische Sprache wurde in Konstantino-
pel gesprochen, wo auch die Literatur in dieser Sprache entstand, und in
den Stddten des historischen Westarmeniens. Ostarmenisch ist die Spra-
che des heutigen Armeniens, der Armenier unter persischer und spater
unter russischer Herrschaft. Heute sprechen die Armenier, die in turki-
schen Stidten (vor allem in Istanbul) leben, Westarmenisch, das ebenfalls
in fast allen Diaspora-Zentren gesprochen wird, da es die Sprache der
Opfer des Genozids war, die die heutigen Diaspora-Zentren mafSgeblich
gepragt haben. Ostarmenisch ist die Sprache der Republik Armenien und
der Iran-Armenier, die ebenfalls Ostarmenier sind. Um dieser Aufteilung
gerecht zu werden, die auch das Selbstverstindnis — Ausiibung der Ritua-
le und Interpretation der Symbole — prigt, habe ich Wien und Isfahan als
reprasentativ ausgewdhlt. Das Zentrum im Iran entspricht diesem Aus-
wahlkriterium genau und reprasentiert aufSerhalb des armenischen Staa-
tes lebende Ostarmenier. Von den mehreren europdischen Zentren mit
Armeniern westarmenischer Tradition ist meine Wahl auf Wien gefallen,
das in einer besonderen historischen Beziehung zur armenischen Kultur
und Geschichte steht. Diese zieht sich durch mehrere Jahrhunderte durch
Handelsbeziehungen, Wissensaustausch und Migrationsbewegungen in

24 Einige zentrale Fragen zur Geschichte Armeniens und den Armeniern
werden in Kapitel I.2 behandelt. Mehr zu einzelnen Fragen der armeni-
schen Geschichte findet sich in zahlreichen Publikationen. Um nur weni-
ge —auf Deutsch und Englisch erschienene — zu nennen: die Monographien
von Gerard ]. Libaridian (Libaridian 2004), Razmik Panossian (Panossian
2006), Elisabeth Redgate (Redgate 1998) sowie die Beitrage in den Sam-
melbinden zur Kultur und Geschichte Armeniens (Museum Bochum 19953
Novello 1986).

57

2026, 08:26:36.


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

der k.k.-Monarchie (siehe hierzu Kapitel II.1.1).>5 Wie viele armenische
Zentren in Europa und in anderen westlichen Staaten ist das armenische
Zentrum in Wien heute nicht nur durch Armenier aus westlichen Gebie-
ten gepragt, sondern vermischt verschiedene Traditionen. In Folge der
Migrationswellen aus dem Nahen Osten und den Staaten des Ostblocks
werden die Gemeinden in Europa durch verschiedene Einfliisse geprigt.
Das gilt auch fiir das Zentrum in Wien. Dass es sich kaum eindeutig ei-
ner der beiden Traditionen zuordnen lasst, gilt wohl fiir alle armenischen
Communities in Europa und Amerika. Es sind sowohl politisch, aber
auch wirtschaftlich motivierte Migrationsstromungen, die das Bild der
europdischen Armeniergemeinden pragen. Die Elemente der westarme-
nischen Kultur sind aber nach wie vor fur das Gemeindeleben von ent-
scheidender Bedeutung und werden konsequent praktiziert.

Die Unterschiede im Hinblick auf die Geschichte der beiden unter-
suchten Zentren aufSerhalb des armenischen Staates beziehen sich in ers-
ter Linie auf deren Entstehung: Welche Ereignisse liegen der Entstehung
der Gemeinde zugrunde? Die armenische Gemeinde im Iran unterschei-
det sich von den anderen armenischen Zentren der Welt durch ihre Ent-
stehungsgeschichte und ihre besondere, weitgehend ungefihrdete Stel-
lung in der Mehrheitsgesellschaft. Wahrend im Nahen Osten, in Amerika
und in den westeuropdischen Staaten die Gemeinden aus Armeniern be-
stehen, die aus den osmanischen Gebieten stammen und die unter den
schmerzhaften Folgen des Genozids leiden, wurden die persischen Ar-
menier aus strategischen Grinden in das Zentrum des persischen Rei-
ches umgesiedelt, mit dem Ziel, von ihrer Geschiftstiichtigkeit und ih-
rem kiinstlerischen Kénnen zu profitieren. Die Griindungsgeschichte der
persischen Armenier enthilt auch schmerzhafte Elemente: die Sehnsucht
nach der Heimat, die Schwierigkeiten des Lebens in der Fremde. Sie
sind allerdings von den traumatischen Erlebnissen der Verfolgung und
Vernichtung verschont geblieben, die die Funktionsweise der westarme-
nischen Zentren jahrzehntelang bestimmten. Dieser Unterschied in der
Selbstwahrnehmung pragt auch die Begegnungen dieser beiden Gruppen
in europdischen Zentren.

Die armenische Gemeinde im Iran ist deutlich grofSer als die in Wien
und verfiigt tiber viele alte Institutionen, die das armenische Leben
organisieren und koordinieren. Des Weiteren unterscheiden sich die

25 Im Sample wird kein direkter Bezug auf die Folgen der Migration nach dem
Volkermord 1915 genommen. Nach dem Genozid strandeten die grofSten
Strome der Vertriebenen im Nahen Osten, osteuropidischen Lindern wie
Bulgarien und Ruminien sowie in den Hafenstiddten Frankreichs. Die Lan-
der Nord- und Siidamerikas haben ebenfalls viele Uberlebende und Ver-
triebene aufgenommen. Diese Verteilung ist in meinem Sample nicht be-
riicksichtigt, wire aber sicherlich ein interessanter Ansatzpunkt fiir weitere
Studien.

58

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHES SAMPLING: FELDZUSCHNITT UND DATENAUSWAHL

Aufnahmegesellschaften stark. Das Zentrum in Wien liegt in einer west-
lichen Demokratie in Zentraleuropa. Die Mehrzahl der Osterreicher ge-
hort dem Christentum an. Allerdings sind in Osterreich mehrere Reli-
gionen offiziell anerkannt und etwa der romisch-katholischen Religion
gleichgesetzt. Eingetragene Religionsgemeinschaften sind sowohl die ar-
menischen Katholiken, die Mechitaristen (seit 1810) als auch die Arme-
nische Apostolische Kirche (offiziell anerkannt seit 1972).2¢ Das arme-
nische Zentrum im Iran liegt hingegen in einer islamischen Republik.
Auch wenn der armenisch-christlichen Minderheit fir die Austibung ih-
rer Religion einige Moglichkeiten zugestanden werden, sind die islami-
schen Glaubensregeln fiir alle Bewohner des Landes verpflichtend. Die
Bedingungen, unter denen die beiden untersuchten Zentren ihre Tatig-
keiten entfalten, sind dadurch kontrastierbar. Beide Staaten unterschei-
den sich in ihrem Bezug zu Armenien und zur armenischen Kultur. Die
christliche Religion und die Anwesenheit der armenischen Katholiken
in Wien haben zwar einige Verbindungen gestiftet, in ihrer kulturellen
Auspriagung stehen die Armenier jedoch dem Iran und persischer Kul-
tur niher als Osterreich. Diese Aspekte werden in den entsprechenden
Kapiteln dieser Arbeit (siehe die Kapitel II.t.1 und II.2.1) im Detail dar-
gestellt und diskutiert.

Die Auswahl der Fallbeispiele tragt in vielerlei Hinsicht dem armeni-
schen multizentralen Netzwerk Rechnung. So wie die Sprache in zwei
Hochsprachen getrennt ist, hat auch die Kirche eine Doppelspitze. Die
armenische Kirche hat zwei Zentren (Etschmiatzin in Armenien und
Antilias im Libanon) sowie zwei Kirchenoberhdupter mit etwas unter-
schiedlichen Befugnissen, aber jeweils eigenen Verwaltungen. Die ausge-
wihlten zwei Diaspora-Zentren gehoren jeweils einem dieser Zweige an.
Iran untersteht dem Katholikos von Kilikien in Antilias, Wien gehort zu
dem Katholikos aller Armenier in Etschmiatzin. Diese Teilung bestimmt
die Auswahl der geistigen Fithrung der Gemeinde. Der jeweilige Katho-
likos entscheidet, welche Geistlichen die Gemeinde betreuen, und dem-
ensprechend werden die jeweiligen Einflusse verbreitet. Das Prinzip der
doppelten Spitze, einer zweiteiligen Kultur und mehrerer Zentren ist sehr
reprasentativ fur die Konstruktion und Funktionsfahigkeit der armeni-
schen Zentren. Ein dezentralisiertes Netzwerk bildete sich um die Ide-
en, kulturellen Muster und Institutionen, die durch ihren einzigartigen
Charakter (die armenische Kirche, Sprache und Schrift) ein Tatigkeits-
feld anbieten und alle ihre Mitglieder verbinden.>”

26 Zu den anerkannten Religionsgemeinschaften in Osterreich siehe https://
www.bka.gv.at/kirchen-und-religionsgemeinschaften (Zugriff: or.02.2017).
27 InKevorkians Schilderung der Geschichte des armenischen Buchdrucks vom
16. bis ins 19. Jahrhundert lassen sich diese Prozesse eindriicklich an einem
Beispiel nachvollziehen: Die Kunst des Buchdrucks gelangte im Verlauf des

59

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

Diesem dezentralisierten Netzwerk wirkt die Vorstellung eines Mut-
terlandes entgegen. Der heutige armenische Staat ist der einzige Repri-
sentant des ehemals grofsen Mutterlandes und dessen Geschichte. Arme-
nien ist die Einheit, die auf den historischen Gebieten weiter bestehen
konnte und als solche auch von der Aufsenwelt anerkannt wird. Der
heutige Staat entstand auf einem Teil der ostarmenischen Gebiete, der
ehemals unter persischer und spater russischer Herrschaft stand. Die
unabhingige Republik Armenien ist die Nachfolgerin der armenischen
Sowjetrepublik. Die letztere ist einerseits die Vorstufe des heutigen Staa-
tes, steht aber andererseits fiir eine politische und kulturelle Entwick-
lung, die den heutigen Staat von der Diaspora unterscheidet.*® Der ar-
menische Staat befindet sich auf dem Territorium, wo das Armenier-Sein
selbstverstandlich ist. Armenier bilden in Armenien die absolute Mehr-
heit (ca. 95 %).> Das Besondere am armenischen Staat als Fallbeispiel
liegt zum einen in der Staatlichkeit als Organisationsform, zum ande-
ren in der Komprimierung der kulturellen und geschichtlichen Elemente
auf eigenem (als solches verstandenem) Gebiet, die in Etappen zu einer
staatlichen Organisation iibergegangen ist. Insofern spricht man von be-
stimmten Eigenschaften des Kernlands. In manchen Aspekten wird man
dabei >den Kern« der Armenier in Armenien finden, in anderen nicht.
Das Wort Hajrenik — auf Deutsch >Heimat., >Vaterland<, -Mutterland°

16. Jahrhunderts nach Armenien. Sie konnte sich aufgrund der unsicheren
und unguinstigen politischen Umstande nur abseits von Armenien entfalten.
Die Moglichkeiten aufSerhalb von Armenien wurden genutzt. Dies geschah
auf die Initiative der Kirche hin und wurde durch die armenischen Hind-
ler in den unterschiedlichen Landern der Welt unterstiitzt (Kevorkian 1995:
283). Spidter sah man den Buchdruck als eine Verdienstmoglichkeit von
Handwerkern an. Armenische Monche in Europa (Venedig, Triest, Wien)
waren mafSgeblich an der weiteren Entwicklung beteiligt. Auch einzelne rei-
che Unternehmer in verschiedenen Stiddten partizipierten weiterhin an den
Unternehmungen. Das historische Armenien selbst — damals wenig urbani-
siert — kam hingegen, mit der Ausnahme von zwei Zentren (des Katholikos-
sats Etschmiatzin und Schuschi), kaum mit der Entwicklung des Buchdru-
ckes in Berithrung (Kevorkian 1995: 287).

28 Dies hat zu tun mit dem jahrzehntelangen engen Kontakt mit der russischen
Sprache und Kultur, wie auch mit der Kulturpolitik und Reformen, die in
Sowjetarmenien durchgefithrt wurden. Ein Beispiel ist etwa die Rechtschrei-
bung: In Armenien wird zwar Ostarmenisch geschrieben und gesprochen,
man bedient sich aber einer eigenen Rechtschreibung, die sich von der in
der Diaspora unterscheidet.

29 Diese Zahl findet sich in verschiedenen statistischen Berichten. Kurden, Rus-
sen, Jesiden als ethnische Minderheiten des Landes bilden ca. 5 % siehe
http://www.lexas.de/asien/armenien/index.aspx (Zugriff: 02.02.2017).

30 Alle drei Worter >Heimat« (Andreasjan 1976: 325), Mutterland< (Andreas-
jan 1976: 480), >Vaterland« (Andreasjan 1976: 740) werden ins Armenische

60

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHES SAMPLING: FELDZUSCHNITT UND DATENAUSWAHL

—, das nur fiir Armenien und die ehemals armenischen Gebiete in der
(heutigen) Turkei verwendet wird, basiert auf dem Ursprung des Volkes
und einem Boden, auf dem die Kultur entstanden und gewachsen ist.3"
In der Fremde lebende armenische Gruppen stammen zum grofSten Teil
nicht aus dem armenischen Nationalstaat.’* In diesem Punkt wird Arme-
nien der Bezeichnung >Kernland« nicht ganz gerecht, weil es nicht immer
der Kern oder der Ursprung der Diaspora-Armenier ist. Dennoch soll es
diesen Kern oder Ursprung reprasentieren. Trotz der geographisch ab-
gegrenzten und konsequent gepflegten Vorstellung eines Mutterlandes
bildete sich eine in vielerlei Hinsicht ambivalente Haltung zum Territo-
rium. Die Entfernung von und die Nihe zu ihm scheinen gleichermafsen
wichtig zu sein.

Die Fallauswahl stellt den armenischen Staat und die armenische Di-
aspora als zwei unterschiedliche Organisationsmodelle einander gegen-
uiber: die politische Einheit und der armenische Staat als international
anerkannte souverane Einheit und die Diaspora-Zentren, die sich auf
Basis kultureller Eigenschaften von der Mehrheitsgesellschaft abgren-
zen und durch ihre interne Organisation verwaltet werden. Hierbei un-
terscheiden sich sowohl die Verwaltungsmechanismen als auch die Zu-
gehorigkeitsmerkmale. Wahrend die Zugehorigkeit zum Staat durch

zunichst mit Hajrenik tibersetzt, fiir die ersten beiden gibt es noch weitere
Begriffe, nicht aber fiir die Ubersetzung von >Vaterland«. Das deutsche Wort
>Heimat« steht unter anderem fiir eine emotionale Bindung zu einem neu-
en Ort, eine starke emotionale Bindung an eine Gegend (sehr allgemein),
und das Wort »Vaterland« wird zwar als ein Synonym fiir das Wort Heimat
gesehen, wird aber in der gehobenen Sprache oft ironisch verwendet (siehe
Duden, im Internet abrufbar, http://www.duden.de/rechtschreibung/Heimat,
Zugriff: 25.11.2016). Die Bedeutungen des Wortes Hajrenik finden sich
bei (Aghayan 1976: 815), zusitzlich sind die Ubersetzungen ins Englische
und Russische online abrufbar unter: https://bararanonline.com (Zugriff:
06.02.2017). Der Begriff ist sicherlich gepragt von Kontakten mit Russen,
der sowjetischen Phase und dem Vaterlidndischen Krieg.

31 Dies wird durch Mythen noch verstarkt: Der berithmte Mythos von der
Griindung Armeniens besagt, dass Hayk — der Griindungsvater — an diesem
Ort seinen Gegner Bel besiegt hat und dort Hajq — eine andere Bezeichnung
fir Armenien — gegriindet hat. Die Geschichte hat Moses von Choren im §.
Jahrhundert nach Christi niedergeschrieben.

32 In der ersten Linie sind es die Nachkommen von Uberlebenden des Geno-
zids, die aus Ost-Anatolien stammen. So wird Armenien aufSerhalb oft le-
diglich als >Ersatzheimat« gesehen, zu einem Ersatz fiir eine verlorene Hei-
mat. Der Begriff wurde mir von Mihran Dabag (Institut fiir Diaspora- und
Genozidforschung, Universitit Bochum) vor allem auf Deutsch dargestellt.
Eine armenische Bezeichnung ist nicht weit verbreitet, weil sie der im post-
sowjetischen Armenien etablierten Vorstellung einer einzigen armenischen
Heimat nicht entspricht.

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

Staatsbiirgerschaft erfolgt, sind die Diaspora-Armenier vor allem durch
die Zugehorigkeit zur Kirche oder durch eine gewisse Kultur- oder Fa-
milienzugehorigkeit einzuordnen. Fiir Armenier in Armenien ist Arme-
nier-Sein etwas, das durch das Umfeld gegeben und durch die Staats-
angehorigkeit bestitigt ist. Fiir die Armenier in der Diaspora ist es eine
»zusdtzliche Arbeit«33 und Konstruktion, die Zugehorigkeit zu Arme-
nien aufrechtzuerhalten. Dies bezieht sich auf unterschiedliche Ritua-
le und symbolische Arbeit — etwas, das die jeweils andere Partei nicht
wahrnimmt.

Die Organisationsform der Gemeinde und die Gestaltung des kultu-
rellen Lebens in der Diaspora basieren auf der Zentralitdt der Institution
Kirche und der Diozese. Da die Kirche erst nach dem Zerfall der Sow-
jetunion und der Unabhingigkeit Armeniens eine Rolle spielte, wurde ihr
und der Religion in Armenien eine weniger bedeutende Rolle zuteil als in
der Diaspora. Wihrend die kulturellen Elemente in den fremdbestimm-
ten Staaten eine von der Mehrheit abgrenzende Rolle spielen, wird in
Armenien nun alles in einer Einheit vereint und durch Staatsgrenzen ab-
gesichert. Der armenische Staat — auf den Triimmern der Sowjetrepublik
gebaut, bereits mit einigen staatlichen Attributen versehen — erzeugte
eine entsprechende Position und ein Selbstverstindnis der Biirger Arme-
niens, demgemafS Armenien das Zentrum aller Armenier ist. Diese Vor-
stellung wurde durch eine entsprechende Kulturpolitik noch sowjetar-
menischer Intellektuellen erzeugt und getragen (Panossian 2006: 338).34

Doch ist Armenien einerseits das Kernland, andererseits lediglich ei-
nes der Zentren, das durch die anderen unterstiitzt und gestarkt wurde.
Sowjetarmenien, wenn auch sprachlich und kulturell in vielerlei Hinsicht
souverdn, war allerdings nur ein Teil eines grofSeren Staates und unter-
lag einer Zentralregierung. Letztere verfolgte eine Politik, die vor allem
religiose, aber auch nationale Institutionen und Aktivititen einschrank-
te. In der Diaspora hingegen wurden kulturelle Elemente kontinuierlich
weitergegeben, vor allem die religiosen Rituale. Es sind abwechselnd

33 Diesen Ausdruck entnehme ich meiner Feldforschung in Diaspora-Zentren,
einem Interview mit einem Armenier in Buenos Aires, gefithrt 14.08.2012.

34 In seinem Buch Armenians. From Kings and Priests to Merchants and Co-
missars beschreibt Panossian, wie in Sowjet-Armenien die nationale Idee
konstruiert wurde. Indem er die Rolle der Kunst und Literatur in diesem Zu-
sammenhang untersucht, macht er die Wirkung der Dichter aus Armenien
im Land und in der Diaspora deutlich. Sie reisten in die Diaspora-Zentren,
starkten dadurch die Verbindung zwischen Mutterland und auswirtigen
Zentren und hielten diese aufrecht, indem sie eine zentralisierte Konstrukti-
on erzeugten, an der sie festhielten (Panossian 2006: 33 3ff.). Innerhalb der
geschlossenen Grenzen Armeniens und der zentrumsorientierten Politik der
UdSSR war diese Erklirung iiberzeugend und wirkte stirkend auf die klei-
ne Sowjetrepublik.

62

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHES SAMPLING: FELDZUSCHNITT UND DATENAUSWAHL

Starken und Schwichen, die in einzelnen Zentren bestehen und sich ge-
genseitig erganzen konnen. Die ausgewihlten drei Zentren reflektieren
verschiedene Aspekte der Entwicklung der armenischen Kultur, verschie-
dene Formen des Bestehens und haben auch zum historischen Mutter-
land jeweils einen anderen Bezug.

Zuletzt bestehen einige Unterschiede zwischen den ausgewihlten Zen-
tren hinsichtlich des untersuchten Mythos und Kollektivsymbols. In die-
sem Zusammenhang sorgen die Iran-Armenier fiir besondere Reibungs-
punkte: Die Avarayr-Schlacht, in der Vardan kdampfte, wird zwar nicht
eindeutig lokalisiert; einige Quellen verorten sie allerdings im Gebiet des
heutigen Irans. Die im Iran lebenden Armenier verhalten sich eindeutig
dazu, pflegen einen ritualisierten Umgang, unternehmen jahrliche Pil-
gerreisen’’ etc. In Persien lokalisierte armenische Gemeinden haben den
Anspruch einer territorialen Nihe zu einem mythischen Ort, der aufSer-
halb des armenischen Staates liegt und dort auch nicht zelebriert wird.3¢

35 Inder Nihe der iranisch-armenischen Grenze befindet sich auf der iranischen
Seite, unweit der Stadt Maku, das Kloster Tadei Vank (Kloster Sankt Thad-
dius). Der Tradition der Iran-Armenier nach soll hier das Avarayr-Feld lie-
gen, auf dem Vardan gekampft hat und gefallen ist. Zu dem Kloster werden
jahrlich Pilgerreisen aus Stidten mit armenischer Bevolkerung im Iran orga-
nisiert. Diese gehoren zu den wichtigsten Ereignissen des Kirchenjahrs. Die
Pilgerreise mit einem dreitagigen Aufenthalt beim Kloster ist dem Gedenktag
des Heiligen Taddadus und der Jungfrau Sanducht gewidmet. Das Fest wird
an einem Wochenende im Juli gefeiert und findet am auf das Fest der Verkla-
rung (Pajtsarakerpjun, Vardavar) folgenden Samstag statt. Die armenische
Kirche gedenkt dem Heiligen Thadddus mehrmals im Jahr: zusammen mit
anderen Aposteln, im Juli mit der Jungfrau Sanducht und im Dezember mit
dem Heiligen Bartolomeo (http:/www.qahana.am/en/holidays/2026-07-18/1,
Zugriff: 14.05.2018). Das Kloster zihlt zu den iltesten Kirchen. Der Uberlie-
ferung nach hat es der Heilige Thaddaus selbst gebaut. Dieser gilt als einer
von zwei Aposteln, die das Christentum nach Armenien gebracht haben. Im
Kloster werden seine Uberreste aufbewahrt. Das Gebiude des Klosters wur-
de durch ein Erdbeben zerstort und wieder neu aufgebaut. Heute ist es zwar
nicht in Betrieb, aber man feiert einmal im Jahr an dem benannten Festtag ei-
nen Gottesdienst dort. Die sogenannte »schwarze Kirche« wurde 2009 in die
Liste der Stitten des UNESCO Weltkulturerbes aufgenommen (RAA 2002:
42) online abrufbar unter http://www.deutscharmenischegesellschaft.de/wp-
content/uploads/2009/11/4_rkuktr.pdf, siehe auch http://www.weltkulturerbe.
com/weltkulturerbe/asien/kloster-sankt-thaddaeus.html, http://whc.unesco.org/
en/statesparties/ir, und https://ourhamaynk.wordpress.com/2008/07/08/
tadeivank-1/ (i.O. armenisch), (Zugriff jeweils: 10.02.2017).

36 Auch in Armenien wird das Kloster als heiliger Ort anerkannt, aber nicht
unmittelbar mit der Figur Vardan in Verbindung gebracht. Seit einigen Jah-
ren schlieffen sich auch Pilgergruppen aus Armenien an, allerdings hat es
nicht die soziale und ritualisierte Bedeutung wie fiir viele Iran-Armenier.

63

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

Dafir wird eine intellektuelle Beziehung zu allen Elementen des Mythos
aufgebaut; nicht nur zu der Etymologie des Wortes >Avarayr« kann man
eine wissenschaftliche Auseinandersetzung finden (Karagjosyan 2003).
In Armenien selbst liegen allerdings zahlreiche andere Verehrungsstit-
ten Vardans. In Wien hingegen finden sich weder direkte Spuren Vardans
noch ein unmittelbarer Bezug zu mythischen Gebieten, sondern die kul-
turellen Elemente mussen diese Verbindungen herstellen. Letztlich wer-
den im Mythos die Perser, die Vorganger der heutigen Iraner, als Gegner
angesehen. Auch wenn sich die Eigenschaften der sassanidischen Per-
ser auf die heutigen Iraner nicht tibertragen lassen, bekommen die Iran-
Armenier einen besonderen Einblick in die Geschichte durch ihre Nihe
zu den vermeintlichen Antagonisten. Ob durch Texte, Orte oder ande-
re symbolische Beztige pflegen alle drei Zentren ihren eigenen Umgang
mit dem Mythos. Um deren genaueren Ausdruck herauszufinden, ist die
vorliegende Studie durchgefithrt worden.

In dieser Arbeit beabsichtige ich, mit der Hilfe dieses Samples die Be-
sonderheiten des jeweiligen Falls zu erfassen und die gestellte Frage mog-
lichst umfassend zu beantworten. Das Sample wiederum hat seine Gren-
zen und Einschrinkungen. Zum einen ist es schwierig, anhand von nur
zwei Diaspora-Zentren die Vielfalt der armenischen Zentren darzustel-
len. Die Diaspora ist viel breiter, die Zentren in Amerika und in Osteu-
ropa funktionieren z.B. anders, auch wenn sie auf dhnlichen Prinzipien
beruhen wie die zwei ausgewiahlten Fallbeispiele. Die Sprache spielt in
meiner Arbeit insgesamt eine grofSe Rolle, aber insbesondere in der Fra-
ge der Fallauswahl. Zum einen sind die armenischen Dialekte, die in der
Diaspora gesprochen werden, viel vielfaltiger als nur die zwei Hochspra-
chen, die ich beruicksichtigt habe. Zum anderen spielt mein Verhaltnis
zum jeweiligen Aufnahmeland eine Rolle: Wihrend ich in Osterreich kei-
ne Schwierigkeiten mit der Landessprache hatte, musste ich mich im Iran
auf die Sprache des Feldes beschranken, da ich kein Persisch spreche.
Diese Herausforderungen habe ich versucht, durch verschiedene Wege
zu losen und zu jedem Fall einen geeigneten Zugang zu finden, gegebene
Schwierigkeiten zu meistern und fiir die Forschung fruchtbar zu machen.

Die drei Fallbeispiele werden durch einzelne Beobachtungseinheiten
erfasst. Dieses Vorgehen erlaubt es, an einer Einheit die entscheidenden
Merkmale - in diesem Fall die Funktionsweise des jeweiligen Gemein-
dezentrums in der Diaspora — zu untersuchen und dadurch die fiir die
Fragestellung relevanten Aspekte zu erfassen (Przyborski/Wohlrab-Sahr
2010: 176). In der Diaspora wurden jeweils die Stadte mit hochsten ar-
menischen Bevolkerungs- und Traditionsanteil ausgewihlt: Wien in Os-
terreich und Isfahan und Teheran im Iran. Fiir das Diaspora-Zentrum
in Wien wurde die Arbeit des armenischen Gemeindezentrums in den
Blick genommen, aber auch die alte Katholisch-Armenische Kirche. Da
sich die Feierlichkeiten des Vardan-Festes jedoch auf einen Ort in der

64

2026, 08:26:36. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHES SAMPLING: FELDZUSCHNITT UND DATENAUSWAHL

Gemeinde der Armenisch-Apostolischen Kirche konzentrierten, wurde
diese dadurch zur zentralen Beobachtungseinheit. In dem weit verzweig-
ten Netz der Armenier im Iran lag der Fokus auf dem Fest in Isfahan,
wobei die zusitzlichen Einheiten in Teheran und auch in Shiraz ergin-
zend hinzugezogen wurden. In Armenien standen die Feierlichkeiten in
der Hauptstadt Eriwan im Mittelpunkt. Die fir die Feier zustdndige Kir-
chengemeinde wurde ebenfalls zu einer Beobachtungseinheit. Im Ver-
gleich zur Diaspora war in Armenien die Lokalisation weniger eindeu-
tig. Denn zusitzlich zur Gemeinde wurden viele andere wichtige Akteure
in die Organisation und Durchfiihrung des Festes einbezogen. Das Feld
war weniger klar abgegrenzt. Der Umgang mit dem Thema, die Meinun-
gen zur Feierform eroffneten noch ein zusatzliches Forschungsfeld. Die
Texte zu Vardan und zum Vardan-Fest, die Kunstdenkmaler etc. waren
eine Ebene, die bei der Untersuchung des Falles ebenso wichtig waren
wie letztendlich alle, die mit dem Fest zu tun hatten — Teilnehmer, Orga-
nisatoren, Beobachter und auch Experten fiir das Fest und fiir den Um-
gang mit der Thematik, Ethnologen, Geschichtswissenschaftler etc. Diese
Unterschiede sind sowohl durch die Besonderheit des jeweiligen Fall-
beispiels als auch durch die jeweilige Feierform bedingt. Wahrend beide
Diaspora-Zentren durch kleine geschlossene Veranstaltungen das Fest
begehen, verlduft in Armenien eine Prozession durch die Stadt, die ein
moglichst grofles Publikum ansprechen soll. AufSerdem ist zu bedenken:
Wihrend die Diaspora-Zentren mit diesem Fest und dieser Feierform seit
Langem vertraut sind, war dies in Armenien etwas Neues, das sich erst
in der Entstehung befand. Jeder Fall wies eine eigene Logik auf, die ich
durch die Aufmerksamkeit auf die Daten und die Konzentration auf die
strukturelle Besonderheit jedes Falls zu 1osen versuchte.

Letztlich sind die Beobachtungseinheiten im engeren Sinne nicht un-
bedingt Gruppen oder sonstige kollektive Einheiten. Es sind symbolische
Formen und Strukturen, die adiaquat erfassen, was im Licht der Frage-
stellung an der Sampling-Einheit wichtig ist (Przyborski/Wohlrab-Sahr
2010: 176). In meiner Arbeit ist das Ritual in jedem Fall die zentrale Be-
obachtungseinheit. Die jeweilige Feierform des Vardan-Festes und die
damit verbundenen Akteure, aber auch die Interaktionsprozesse und de-
ren einzelne Sequenzen, mogliche Einblicke in den Alltag der Gemeinden
liefern Zugange und Hinweise zum Verstandnis des Rituals.

Ferner mochte ich noch den Einstieg in die Feldforschung skizzie-
ren, die Art und Weise, wie ich das Feld erschlossen habe und welche
Besonderheiten sich in jedem Fall ergeben. Denn dies bestimmte in vie-
len Fillen auch die Auswahl der Interviewpartner, des Datenmaterials
und des weiteren Vorgehens. Kontaktpersonen und das Schneeballver-
fahren als eine hilfreiche Technik, um relevante Personen eines Feldes
ausfindig zu machen, waren in vielen Fillen sehr ergiebig: durch Ket-
ten von Gesprichen und Bekanntschaften neue Hinweise auf potenzielle

65

2026, 08:26:36.


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

Interviewpartner zu finden. Dennoch ist man stets mit der Gefahr kon-
frontiert, in bestimmten Netzwerkstrukturen verhaftet zu bleiben und
das Feld nur aus deren Sicht zu erfassen.’” In allen drei Fillen spielten
Kontaktpersonen fiir den Feldzugang eine entscheidende Rolle. Soweit
moglich habe versucht, dies durch andere Wege in das Feld zu ergin-
zen. In Wien habe ich zusitzlich zu der Person, die mich mit weiteren
Kontakten versorgte, durch die offizielle Webseite, Telefonnummern und
E-Mail-Adressen die zustindigen Stellen kontaktiert, Termine wahrge-
nommen und 6ffentliche Veranstaltungen besucht. Teilweise iberkreuz-
ten sich die Kontakte, teilweise wiesen sie mich auch auf innere Konflikte
und Spannungen in der Gemeinde hin. Indem ich verschiedene Zuginge
zum Feld kombinierte, eroffnete sich mir ein fruchtbarer Zugang zur in-
neren Strukturierung des Feldes und zu den Kontrasten im Feld. AufSer-
dem habe ich die Moglichkeiten wahrgenommen, mit Akteuren zu spre-
chen, die nicht zur Gemeinde gehoren, aber durch ihre Arbeit mit ihr in
Kontakt gekommen sind. Dies diente mir allerdings nur als zusitzliche
Informationsquelle. In Armenien bin ich genauso vorgegangen.

Wihrend ich nach Wien und Eriwan wiederholt einreisen konnte, war
meine Freiheit im Iran weit starker eingeschrinkt. Ich durfte nur ein ein-
ziges Mal einreisen, hatte vor Ort weniger Freiheiten und war viel mehr
auf direkte Kontakte angewiesen. Diese strikte Anpassung an die ortli-
chen Gegebenheiten hat mir einen konzentrierten Blick auf den Alltag
der Iran-Armenier verschafft. Durch die Kontaktpersonen, die sich um
mich kiimmerten und mich von >Hand zu Hand« tibergaben, gelangte
ich direkt in die existierenden Netzwerke, lernte dabei innere Reibun-
gen kennen, ihre Art, miteinander zu kommunizieren, worauf sie Wert
legen etc. Da ich so sehr von ihnen abhing, musste ich auch ihre Perspek-
tive wahrnehmen und gegebenenfalls annehmen. AufSerdem habe ich die
Moglichkeit, die sich teilweise vor Ort ergeben hat, genutzt, um in drei
Stadten zu forschen und dadurch etwas mehr Vielfalt zu beobachten. Es
war eine konzentriertere, einmalige Forschungsreise, um den Alltag der
Iran-Armenier zu erkunden, ohne die Moglichkeit, dabei vollkommen
selbststandig vorzugehen.

Die Erfassung der Beobachtungseinheit in Armenien verlief etwas an-
ders als in den zwei anderen Untersuchungsfeldern. Wahrend ich in den
Jahren 2008 und 2009 das Fest in den Diaspora-Zentren beobachtete,
fanden die ersten grofSen Prozessionen anlasslich des Vardan-Festes in
Eriwan statt. 2010 fand dort hingegen ohne Begriundung keine Prozes-
sion mehr statt, ebenso 20171, die niachste und bis auf den heutigen Tag

37 Uber die Vorteile und Grenzen des Schneeballverfahrens informiert (Flick
1995: 76), eine Diskussion zu Strategien der Gewinnung von Interviewpart-
nern findet sich in (Przyborski/Wohlrab-Sahr 2010: 72) und (Przyborski/
Wobhlrab-Sahr 2010: 180f.).

66

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORETISCHES SAMPLING: FELDZUSCHNITT UND DATENAUSWAHL

letzte Prozession fand 2012 statt. Diese UnregelmafSigkeit in der Durch-
fithrung der Prozession dauerte auch die darauffolgenden Jahre an, was
mir einen direkten Zugang zur Prozession unmoglich gemacht hat. Ich
konnte aber umfangreiches Material zu den Prozessionen in den Jah-
ren davor sammeln, Interviews mit den Verantwortlichen und Beteilig-
ten fithren sowie Fotografien aus dem Jahr 2008 von anderen Forschern
verwenden. Bilder von 2009 wurden in meinem Auftrag aufgenommen.
So besaf$ ich Bildmaterial aus zwei Jahren und die Information, dass die
Prozession im darauffolgenden dritten Jahr nicht stattfinden wiirde. Da-
durch konnte ich einige Dynamiken erfassen, ohne unmittelbar am Fei-
ertag vor Ort gewesen zu sein. Berichte und Diskussionen tiber die Pro-
zession berticksichtigte ich zusatzlich. AufSerdem reiste ich mehrmals
zur eigenen Datenerhebung nach Armenien und vertiefte dabei die fiir
die Prozession relevanten Punkte zusitzlich. Fur den ethnografischen
Teil zur Dynamik der Kirchengemeinde brauchte ich in Armenien ei-
nen Einstieg in die Welt der Kirche. Der Einblick in das Leben der Kir-
chengemeinde bildete die eigentliche Herausforderung in Eriwan, in ihre
Raumlichkeiten, ihre innere Organisation und Leitung, ihre Arbeitswelt.
Auch in diesem Fall ndherte ich mich dem Feld auf zwei Wegen: Ich liefs
mich durch die Kontaktpersonen einfiihren und informierte mich selbst
als Kirchenbesucherin durch Informationen und Aushinge. Ich konn-
te mir dadurch ein Bild von der Organisation und Wahrnehmung des
Festes machen, daruiber, wie die Rollen verteilt sind, wer verantwortlich
ist und welchen Alltag das Fest umgibt. Zusitzlich zur Erkundung des
Gemeindelebens und der am Fest beteiligten Akteure waren Experten
zum Thema wichtige Quellen fiir mich. Denn wie das Land selbst be-
fand sich auch die Wahrnehmung der nationalen Helden im Umbruch.
Um die aktuelle Situation addaquat zu fassen, wollte ich die Aussagen der
Deutungsstifter zur Kenntnis nehmen. Das wiirde mir ermoglichen, die
Wendung zu begreifen und einen besseren Zugang zu den Daten rund
um das Ritual zu erhalten. Zum einen habe ich Wissenschaftler und
Kinstler befragt, die unter anderem die vor der Unabhingigkeit eta-
blierten Deutungen vertreten und reflektieren, zum anderen die Geist-
lichen, deren Wirkmacht nach der Unabhingigkeit wesentlich grofSer
wurde. Ich konnte im Archiv der Mutterkirche in Etschmiatzin recher-
chieren und Materialien zu aktuellen und fritheren kirchlichen Feierfor-
men in Armenien sichten, um die gegenwartige Feierform in ihrer Be-
sonderheit charakterisieren zu konnen. In einem letzten Schritt auf dem
Weg zur Deutung der in Prozession zu Tage tretenden Symbolik wand-
te ich mich an das Kotschar-Museum, das die Werke des Kiinstlers und
Bildhauers Jerwand Kotschar (1899-1979) beherbergt, der in Eriwan
ein Vardan-Denkmal geschaffen hat. Ein Besuch des Museumsarchivs
sowie Gespriche mit Museumsmitarbeitern, Kuratoren und Nachkom-
men von Kotschar bildeten die letzte Phase meiner Erhebung in Eriwan.

67

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

Die Datenerhebung in Eriwan ist mehr als die in Wien durch mehrmali-
ge Riickkehr zu den Orten und relevanten Personen gekennzeichnet, um
der Komplexitat dieses Falls gerecht zu werden, in einem Wechselprozess
von Datenerhebung und Auswertung.

Das erhobene Datenmaterial besteht aus Interviews, Beobachtungs-
protokollen, Tagebtichern, Berichten, Selbstdarstellungen aus dem un-
tersuchten Feld und Bildmaterial (vorwiegend Fotografien). Die Beob-
achtung und das Material, das unmittelbar wihrend der Feier entstand,
bilden den Kern des interpretierten Materials. Es wurde durch einzelne
Interviews und anderes Material erginzt. Alles, was das Geschehen do-
kumentierte und einen Bezug dazu herstellen liefs, wurde fiir die Ana-
lyse des Rituals herangezogen. Die Information zur Vorbereitung und
Deutung der einzelnen Punkte und verwendeten Symbole, Ideen, die die
Beteiligten in den Interviews dufSerten, wurden ebenfalls beriicksichtigt.
Bei der Analyse der inneren Strukturen der jeweiligen Gemeinschaften
spielten die Materialien, Beobachtungsergebnisse, Bilder und ethnogra-
fische Dokumente eine wesentliche Rolle. Das Datenmaterial unterschei-
det sich von Fall zu Fall, aber es gibt auch unmittelbar vergleichbare
Elemente. In allen drei Fillen sind das ein Interview mit dem jeweili-
gen Priester, mit Organisatoren, Bildmaterial zum unmittelbaren Fest,
der Ablauf und das Programm des Festes. Das tibrige Material ist unter-
schiedlich zusammengesetzt.

1.3 Methodik

Die vorliegende Studie wurde, wie bereits erwahnt, mit qualitativen Me-
thoden der Sozialforschung durchgefiihrt. Die Datenerhebung erfolgte
vornehmlich im Rahmen ethnographischer Feldaufenthalte. Die Auswer-
tung dieser Daten ist als Ritualanalyse auf der Basis von Verfahren der
wissenssoziologischen Hermeneutik konzipiert worden.

Folgende Fragen waren fur die Studie zentral:

e Welche Inhalte sind fiir die anhaltende Popularitit des Vardan-My-
thos verantwortlich; worin besteht sein Wirkungspotenzial; welche
Elemente des Mythos sind fiir heutige Armenier noch relevant?

®  Welche Variationen des Mythos finden sich in den erhobenen Daten;
in welchen Auspriagungen wird er in den verschiedenen Kontexten
manifest und ladsst sich identifizieren und rekonstruieren?

e Welche Elemente der mythischen Geschichte werden zu kollektiven
Symbolen? Welche Bedeutung hat die Figur Vardans als ein Kollek-
tivsymbol fir die untersuchten armenischen Zentren?

68

2026, 08:26:36.


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODIK

*  Wie dufSert sich das im Kollektivsymbol verborgene Potenzial in den
Ritualen zu Vardan? Welche Ausdrucksformen hat das Ritual, wel-
che Charakteristiken, welche Dynamiken?

e  Wie unterscheiden sich die Rezeption des Vardan-Mythos und ri-
tuelle Formen in der Republik Armenien von derjenigen in der Di-
aspora; auf welche strukturellen Ursachen konnen die Differenzen
zuriickgefiihrt werden?

1.3.1 Erhebungsverfahren

Die Datenerhebung wurde anhand der ethnografischen Methode durch-
gefiihrt; ich habe teilnehmend beobachtet, ethnografisches Material er-
hoben und Interviews gefithrt. Das von Hubert Knoblauch (Knoblauch
2001) ausgearbeitete Verfahren der fokussierten Ethnografie rahmt die
Vorgehensweise. Knoblauch distanziert sich in einigen Punkten von der,
wie er sie nennt, konventionellen oder herkommlichen Ethnografie. Von
der Ethnografie im herkémmlichen Sinne unterscheidet sich das fokus-
sierte Verfahren durch den geringeren Zeitaufwand und eine Niahe zum
Gegenstand, die durch den Einsatz technischer Mittel erzeugt wird, aber
auch durch Fokussierung und Intensitit bei der Auswertung durch In-
terpretationen mit den Fremden.>® Durch die Konzentration auf ein be-
stimmtes Feld, die Intensitit bei der Erhebung und den Umfang der er-
hobenen Daten, kombiniert mit den Analysemethoden sowie mit der
Einbeziehung eigenen Hintergrundwissens wird der Fokus immer schir-
fer. Die Aufmerksamkeit fiir Details, die durch dieses Vorgehen entste-
hen mag, sowie Auswertungsverfahren ermoglichen, zu den erwitinschten
umfassenden Ergebnissen zu gelangen. Somit ist meine Herangehenswei-
se in dieser Arbeit durch eine konzentrierte Detailinterpretation gepragt.
Die Verfahren sind datenintensiv und anfangs von dem in der Groun-
ded Theory angelegten Prinzip der Datenkonzentration geprigt gewesen.

Die Nihe zum Gegenstand ist fiir das Verfahren der fokussierten Eth-
nografie ebenfalls von Bedeutung. In gewissem MafSe wird vorausgesetzt,
dass man den Rahmen des Feldes kennt. Dies basiert auf der Annahme,
dass der Beobachter die Gesellschaft kennt, in der er lebt und sozialisiert
wurde. Auch das erzeugt den Fokus und erlaubt, in kurzer Zeit doch tief-
gehend zu forschen. Selbstverstandlich begegnet der Forscher in der For-
schung einzelnen exotischen Bereichen, die noch erfasst werden mussen.
Allerdings ist das Verhaltnis von Vertrautheit und Fremdheit anders als
im Fall einer vollkommen fremden Kultur (Knoblauch 20071: 134). Be-
zogen auf meine Studien ist noch anzumerken: In jedem Feldaufenthalt

38 In Form einer Grafik vergleicht Knoblauch kontrastiv konventionelle und
fokussierte Ethnografie (siehe (Knoblauch 2001: 129)).

69

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

gab es Aspekte, die mir vertraut und solche, die mir unbekannt waren.
Durch Beobachtung und Interviews suchte ich bei jeder Forschungsreise
den richtigen Fokus durch datenintensive und analyseintensive Arbeit.
Durch Analyse und Mitarbeit der Forschungsgruppen entstanden auf
der analytischen Ebene sowohl Distanz als auch Fokus, und ich war in
der Lage, auch theoretische Begriffe hinzuzufiigen. Im Folgenden moch-
te ich die Etappen meiner Datenerhebung und die wichtigsten Schritte
darstellen. AnschliefSend erlautere ich, wie ich bei der Datenauswertung
vorgegangen bin.

Die ersten empirischen Daten zu meiner Arbeit habe ich in Eriwan er-
hoben. Ich habe dort vier Experteninterviews und zwei kurze Gesprache
zur Wahrnehmung von Vardan und seiner Geschichte mit einigen Geis-
teswissenschaftlern (Historikern, Literaturwissenschaftlern, Schriftstel-
lern aus Armenien und der Diaspora) durchgefiihrt. Schon in dieser fru-
hen Phase konnte ich einige richtungweisende Anregungen bekommen,
vor allem was die unterschiedlichen Deutungen Vardans in Armenien
und den Zentren im Ausland betrifft.

Erste Phase: Forschungsaufenthalte in Wien, Osterreich
(zwischen Dezember 2007 und Februar 2008)

Die erste Phase der ethnografischen Untersuchung in der Gemeinde Wien
habe ich im Winter 2007/08 durchgefiihrt. Ich wollte dabei moglichst
viel iiber die Struktur, Dynamik und Prozesse der Gemeinschaftsbildung
erfahren, um auf dieser Grundlage die Bedeutung des Vardan-Mythos
fir die Identitdtsbildung der Diaspora-Armenier zu analysieren. Als Me-
thoden wihlte ich teilnehmende Beobachtungen, offene Interviews sowie
Gruppengespriche. In diesem Rahmen konnte ich umfangreiches Daten-
material sammeln und ordnen. Die Datenerhebung fand in den zentralen
Institutionen und Organisationen statt: zum einen in den zwei armeni-
schen Kirchen (im Mechitaristen-Orden und in der Armenischen Apos-
tolischen Kirche), im Administrationsbiiro der Gemeinde; zum anderen
in der Samstagsschule?® (Interviews mit der Schuldirektorin und mit Leh-
rerinnen, Gruppengespriche mit Schiilern und Eltern). Das Vardan-Fest
in der Wiener Gemeinde wird seit einigen Jahren von der Samstagsschu-
le organisiert. Auch im Jahr 2008 fand es statt, und die Schiiler nahmen
daran teil. Die Vorbereitungen fiir den Feiertag und die Feierlichkeiten
habe ich teilnehmend beobachtet und protokolliert.

39 Die Samstagsschule ist die wichtigste Bildungsorganisation der armenischen
Gemeinde in Wien: Jeden Samstag werden den Schiilern Unterrichtsstunden
auf Armenisch in verschiedenen Fachern angeboten (mehr dazu im Kapitel
IL.1.2, Seite 153).

70

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODIK

Die Vertrautheit und Fremdheit im Feld ergaben eine produktive
Spannung. Ich betrat das Feld als jemand, der aus Armenien stammt
und schon seit einigen Jahren in Deutschland lebte. Einblicke in das Di-
aspora-Leben der armenischen Gemeinden in Europa hatte ich bereits
gewonnen. Die Kenntnisse der Sprache und des Kontexts waren nicht
nur fir den Zugang ins Feld entscheidend, sondern auch fiir die Kom-
munikation. Das eigentliche Leben in einem Gemeindezentrum, in dem
nicht nur Studenten aus Armenien — wie ich —, sondern auch Menschen
mit anderem Migrationshintergrund, Interessen und Anliegen zusam-
menkamen, war mir jedoch fremd. Armenische Zentren im Ausland ha-
ben meine primire Sozialisation ebenso wenig geprigt wie die Bildung
der Zugehorigkeit und Identifikation mit Armeniern. Die Samstagsschule
als Moglichkeit, die Sprache zu lernen und die Kultur zu verstehen, war
mir fremd. GrofStenteils verbrachten die Gemeindemitglieder ihr ganzes
Leben in der Diaspora, fern vom Kernland. Dies setzt Prinzipien des Zu-
sammenlebens und des Tradierens voraus, die ich zu untersuchen hatte
und die unter anderem im Vardan-Fest ihren Ausdruck fanden. Genau-
so waren mir einzelne Spannungen innerhalb der Diaspora unbekannt.

Meine Rolle als Forscherin, die eine Arbeit iiber die Gemeinde schreibt,
war grundsitzlich vorteilhaft fiir den Zugang zum Feld. Sie wirkte sich
auf einzelne Begegnungen allerdings auch nachteilig aus. Je nach Her-
kunft, Alter und Funktion reagierten die Gespriachspartner in der Ge-
meinde unterschiedlich auf mich. Diejenigen, die aus Armenien ausge-
wandert waren, positionierten sich mir gegeniiber anders als diejenigen,
die aus den anderen Diaspora-Zentren stammten. Sie hatten einen an-
deren Bezug zu mir, zu meiner Forschung und zur Fragestellung. Dies ist
mit den unterschiedlichen Positionen und Rollen in der Gemeinde selbst
zu erkldren, aber auch mit den Bediirfnissen und Vorstellungen, die die-
se Gruppen mit der Gemeinde verbinden.

Die Migrationsgriinde sind von Gruppe zu Gruppe unterschiedlich: So
variieren etwa ihre Erfahrungen vor der Auswanderung ebenso wie ihre
Erfahrungen als Armenier im Herkunftsland und entsprechend ihre Er-
wartungen an die Gemeinde und deren Gaste. Fir manche war die Be-
gegnung mit mir interessanter als fiir die andere, und auch das erlaubte
mir, die inneren Strukturen, Hierarchien und Dynamiken der Commu-
nity im Allgemeinen zu erkennen.

Neben dem alltiglichen Gemeindeleben interessierten mich vorwie-
gend die Akteure, die in die Entscheidungen beziiglich des Festes in-
volviert waren. Ich habe mit der Biiromitarbeiterin der Gemeinde, dem
Seelsorger, der Schulleiterin und anderen Lehrerinnen sowie mit weite-
ren Gemeindemitgliedern Kontakt aufgenommen. Im Lehrerzimmer bin
ich im Wesentlichen den wichtigsten Spezialisten bzw. Spezialistinnen
fiir das Vardan-Fest begegnet. Der geistliche Fithrer der Gemeinde, der
strukturell die wichtigste Position innehat, war zu der Zeit viel weniger

71

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

in die Entscheidungsprozesse und die Gestaltung des Festes eingebun-
den als die Schulleitung.

Schliefslich stand das Vardan-Fest selbst im Fokus meiner Aufmerk-
samkeit. Die Feierlichkeiten wurden durch die Beobachtungssituation
unwesentlich beeinflusst. Das Vardan-Fest ist im Endeffekt ein Biih-
nenprogramm, und die Zuschauer sind ein fester Bestandteil der Ver-
anstaltung. Somit konnte ich als Zuschauerin das Geschehen nicht di-
rekt beeinflussen. Eine Person, die Notizen und Aufnahmen macht,
bleibt allerdings nicht unbemerkt. Intensive Beschaftigung, Notizbuch
und Aufnahmegerit sind ebenso auffillig wie ein unbekanntes Gesicht
im Zuschauerraum einer dermaflen tiberschaubaren Gemeinschaft. Die
Rolle der Besucherin gehort jedoch fest zum Alltag solcher Gemein-
den. Viele sind auf der Durchreise in Wien und besuchen einige Male
die Gemeinde, andere verbringen vielleicht ein Jahr dort. In dieser Zeit
nehmen sie Einfluss auf die Geschehnisse, anschliefSend verlassen sie
das Land und die Gemeinde wieder. Noch deutlicher war meine Anwe-
senheit im Unterricht der Samstagsschule. Es gab zwei Situationen, in
denen ich direkt in das Geschehen involviert wurde: bei den Fichern
Religion und Armenisch. Im ersten Fall wurde ich zum Mitdiskutieren
aufgefordert und habe sofort eine klare Position bezogen. Der Lehrer
hatte eine Diskussionsrunde iiber Vardan eroffnet, und ich war plotz-
lich auch eine aktive Teilnehmerin mit einem eigenen Beitrag. Im zwei-
ten Fall wurden die Schiiler aufgefordert, sich gut zu benehmen, weil
eine Fremde, ein Gast, eine Beobachterin anwesend war, so wurde ich
als Druckmittel auf die Schiiler instrumentalisiert. In diesem Fall hatte
ich keine Handlungsfreiheit. In anderen Fillen blieb ich hingegen >un-
bemerkt«, wurde im Unterricht nicht erwihnt oder miteinbezogen. Ich
fiihlte eine grofSere Distanz zu den jingeren Mitgliedern aufgrund un-
serer unterschiedlich guten armenischen bzw. deutschen Sprachkennt-
nisse. Diese Erfahrung lief§ sich jedoch ebenfalls als Datum in das Ge-
samtbild integrieren. Der Kontakt zu den Eltern und Erwachsenen
verlief grundsatzlich reibungsloser als zu den Kindern. Ich erfuhr gro-
3e Hilfsbereitschaft und emotionale Zuwendung im Feld. Man sprach
gerne mit mir, um uberhaupt Gespriche auf Armenisch zu fihren, und
sich dabei die wichtigsten Fragen vor Augen zu fithren und zu disku-
tieren, als ein Akt der Selbst-Bestitigung, der Bestatigung der eigenen
Sichtbarkeit und Prisenz. Auch die wissenschaftliche Absicht wurde
begrufst und unterstiitzt. Mein Interesse, die gestellten Fragen, die Auf-
merksamkeit nahm man grofStenteils als bestatigend fur das Konzept
der Gemeinde wahr.

Der Kontakt zum Feld kann wie jeder Feldaufenthalt als Austausch
angesehen werden. Der Forscher bekommt Antworten auf seine Fra-
gen und gibt dem Feld etwas zuriick. Die armenische Gemeinde in Wien
konnte zwar nicht materiell von meiner Forschung profitieren, bekam

72

2026, 08:26:36. [E—


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODIK

durch mich aber erwiinschte Aufmerksamkeit. Sie fuhlte sich fir ihre Ta-
tigkeit anerkannt und gestarkt und konnte mit mir dartber reflektieren.
Meine Person reprisentierte fiir die Gemeindemitglieder einerseits die
Forschung, andererseits einen Bezug zu Armenien, was fiir die Diaspora
immer bestitigend wirkt, als Moglichkeit, durch Gastfreundschaft So-
lidaritdt zwischen Armeniern (das Netzwerkdenken) zu zelebrieren und
zu pflegen. Einzelne Begegnungen hatte ich auch mit Armeniern, die an
den Veranstaltungen der Gemeinde aus verschiedenen Griinden nicht
teilnahmen, seien es Missverstandnisse oder Streitigkeiten mit dem Vor-
stand oder einfach Desinteresse am Gemeindeleben etc. Dennoch liefSen
sie sich auf ein Gesprach mit mir ein, um ihren Beitrag fiir mein Anlie-
gen zu leisten. Zu einer Ergianzung meiner Daten wurde die Begegnung
mit einem Theologie-Professor der Universitit Wien — einem Experten,
der nicht zur Gemeinde gehort. Univ.-Prof. i.R. Martin Jaggle hat eine
Publikation zu den religitsen Gruppen in Osterreich herausgegeben,*
in der auch das Vardan-Fest als ein wichtiges Gemeindeereignis von ei-
ner armenischen Schiilerin beschrieben wurde. Durch das Gesprach und
die Publikation vermochte ich die Gemeinde in einem weiteren Kontext
wahrzunehmen. GrofStenteils stammen die Publikationen und Studien zu
Armeniern in Osterreich von Armeniern selbst.

Zweite Phase: Forschungsaufenthalt in Eriwan, Armenien
(August 2008)

Mein Untersuchungsfeld in Eriwan war eine Kirchengemeinde mit dem
Namen »Surb Sargis« (Heiliger Sargis), die zu den aktivsten Kirchenge-
meinden in Armenien gehort. Sie ist u.a. fiir die Organisation und eine
Neukonzeption des Vardan-Festes bekannt.

Im Zuge der Untersuchung wurden Daten zur Organisation und zur
Durchfithrung des Vardan-Festes erhoben. Durch Interviews, teilneh-
mende Beobachtungen sowie Quellenstudien konnte ich Einstellun-
gen und Meinungen der Gemeindebiiromitarbeiter, der Organisatoren
und Verantwortlichen des Festes sowie der Jugendorganisation in Er-
fahrung bringen. Ferner beobachtete ich den festlichen Gottesdienst des
Maria-Festes, das Mitte August zelebriert wird, und die dazugehorigen
Vorbereitungsarbeiten, wodurch ich einen Einblick in den Umgang mit
kirchlichen Feierlichkeiten in dieser Gemeinde gewann.

40 Die vollstindige Bezeichnung der Publikation lautet: Martin Jaggle mit Th.
Krobath (Hrsg.), Ich bin Jude, Moslem, Christ. Junge Menschen und ihre
Religion, Innsbruck/Wien 2002. Die Armenisch-Apostolische Kirche und
das Gemeindeleben werden auf den Seiten 30-45 vorgestellt, die Notiz tiber
Vardan (hier »General Vardan« genannt) als wichtige historische Figur fin-
det sich auf S. 33.

73

2026, 08:26:36.


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

Die Gespriche und Interviews konnte ich durch meine Beobachtun-
gen der Raumorganisation, der Interaktionsmuster und auch der beson-
deren Sprachcodes und Umgangsregeln, die im Rahmen dieses Festes
herrschen, erginzen.

Um genauer zu erfahren, welche Bedeutung die Vardan-Feierlichkei-
ten fiir die Teilnehmenden hatten, waren die Schilderungen des Personals
und der Verantwortlichen wichtig. In diesem Zusammenhang fiihrte ich
ein langes Interview mit dem Hauptorganisator Vater Hagob. Anschlie-
Bend hatte ich die Gelegenheit, mit dem Sprecher der Jugendgruppe der
Gemeinde tber das Thema zu reden. AufSerdem habe ich mich mit der
Jugendgruppe, fir die man die offentlichen Veranstaltungen durchfihr-
te, und einer weiteren, die solche Veranstaltungen mitgestaltet, beschaf-
tigt und mir durch die Teilnahme an ihren Versammlungen ein Bild von
der Organisation und ihrer Tatigkeit machen konnen.

Uber das Vardan-Fest existiert eine eigene Monografie, die mir das Or-
ganisationsbiiro zur Verfiigung stellte. Von den Organisatoren des Fes-
tes erhielt ich zudem die Kontaktdaten des Autors, Vardan Devrikyan.
Mit ihm fiihrte ich das nachste Interview. Er geniefSt einerseits in der Ge-
meinde einen Status als Experte, ist andererseits aber auch als Philologe
bekannt, der zu kirchlichen literarischen Quellen arbeitet. Er wies mich
von seinem philologischen und ethnologischen Standpunkt auf aktuelle
armenische Literatur und Forschung zum Thema hin und gewahrte mir
Einblick in die Zeitschrift der armenischen Mutterkirche Etschmiadzin,
deren Redaktion er leitete.

Zusitzlich zur ethnografischen Untersuchung der genannten Kirchen-
gemeinde konnte ich wihrend meines Forschungsaufenthaltes Erhebun-
gen in der Etschmiadzin-Bibliothek durchfiithren. Dank Vardan Devri-
kyan konnte ich sowohl in der Redaktion der Zeitschrift Etschmiadzin
forschen als auch spezifisches Material in der Bibliothek der Mutterkir-
che sichten. Zu den erhobenen Daten gehoren erstens Beitrdge und Auf-
satze zum Vardan-Fest in der Zeitschrift Etschmiadzin aus dem Zeit-
raum von 1947 bis 2008; zweitens publizierte Predigten und andere
Materialien zum Thema aus der Sammlung des Katholikos (Oberhaupt
der Armenischen Mutterkirche).

Die Materialien erlauben, die unterschiedlichen Interpretationen des
Vardan-Festes in der offiziellen Kirchenpresse zu untersuchen, wie sie
wihrend der Sowjetira (bis 1991) und der anschliefenden staatlichen
Unabhingigkeit Armeniens vorherrschten bzw. herrschen. Viele dieser
Texte sind Predigten. An ihnen erkennt man, wie sich die Betonung und
Fragestellung der Geschichte von Vardan je nach den historischen und
politischen Umstianden dndern. Die in Form von Predigtbiichern heraus-
gegebenen Sammlungen sind meistens in der Diaspora erschienen. Die
Predigten bilden eine reichhaltige Informationsgrundlage, um einerseits
die Behandlung des Themas in den Diaspora-Gemeinden zu verfolgen,

74

2026, 08:26:36. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODIK

andererseits das Thema in den allgemeinen kirchlichen Kontext zu stel-
len.

Im Fallbeispiel Armenien waren mir die Aktivitaten, Strukturen und
Routinen der Kirchengemeinde fremd und unbekannt. Sie sind relativ
neu und waren kein Teil meiner frithen Sozialisation. In dieser Form sind
die Priester und Kirchengemeinden erst seit der Unabhingigkeit aktiv.
TIhr Vokabular, ihre Strukturen waren mir nicht vertraut. Ich habe ver-
sucht, mir dieses Wissen durch die Erhebung in Grundziigen anzueignen.

Dritte Phase: Forschungsaufenthalt in Teheran, Isfahan
und Shiraz, Iran (Februar 2009)

Die dritte und letzte Phase der ethnografischen Datenerhebung galt der
armenischen Minderheit im Iran, d.h. der ostarmenischen Diaspora. Im
Unterschied zu den beiden Forschungsfeldern in Wien und Eriwan war
mir in diesem Fall das Land weniger bekannt und der dortige Alltag
nicht vertraut. Als Armenierin hatte ich jedoch keinerlei Sprachprobleme
und konnte mich sehr schnell mit meinen Gastgebern anfreunden und
dadurch den Zugang ins Feld sichern.

Die erste Herausforderung des Forschungsaufenthaltes und der Da-
tenerhebung im Iran war der Mangel an vorab verfiigbaren Informatio-
nen. Kaum etwas lief$ sich vorher planen und gezielt organisieren. Bereits
existierende Bekanntschaften und die armenischen Netzwerke ermog-
lichten es dennoch, den Aufenthalt im Iran gewinnbringend zu gestalten
und das dortige armenische Leben, die Familien und den Alltag der Ge-
meinde kennenzulernen.

Der Forschungsaufenthalt im Iran fand in drei Stadten statt: Teheran,
Isfahan und Shiraz. Ich hielt mich dort von Mitte bis Ende Februar 2009
auf. Das Vardan-Fest fiel in diesem Jahr auf den 19. Februar. Durch den
Vergleich von drei Gemeinden konnte ich die Tradition des Vardan-Fes-
tes und die allgemeinen Konturen des armenischen Lebens im Iran erfor-
schen sowie Informationen zum traditionsreichsten Zentrum (Isfahan;
armenisch: Jugha), zum derzeit grofiten armenischen Zentrum (Teheran)
sowie zu einer kleineren Gemeinde in einer typisch persischen Stadt (Shi-
raz) in mein Datenmaterial integrieren.

In allen drei Stddten haben Armenier ihre eigenen Treffpunkte. Ge-
meindezentren dienen als geschiitzte Territorien, in denen die Austibung
der eigenen Kultur moglich ist: eine Kirche, eine Schule, ein armenischer
Club oder ein »armenisches Haus«. Besonders fiir Teheran ist die Liste
der armenischen Organisationen, Institutionen und Vereine lang.

Sehr aktiv sind die sozialen Netzwerke aus Freunden und Bekannten,
die sich tiber unterschiedliche Stadte und Teile des Landes ausbreiten.
In Teheran wurde ich von einer gastfreundlichen armenischen Familie

75

2026, 08:26:36.


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

aufgenommen. Den Kontakt hatten gemeinsame Bekannte in Armenien
vermittelt. Durch diese Netzwerke war es mir moglich, tiber meine Gast-
geber hinaus auch andere Familien kennenzulernen und in Shiraz und
Isfahan Unterkiinfte zu finden. Die Schwierigkeit, sich selbstindig orga-
nisieren zu konnen, hatte umgekehrt den Vorteil, dass ich sehr viel Zeit
mit den Informanten verbrachte, sie in unterschiedlichen Situationen be-
obachten durfte und das Familienleben miterleben konnte.

In allen armenischen Gemeinden werden die von der Kirche vorgege-
benen Feste gefeiert. Dabei wird der Kirchenkalender mit dem 6rtlichen
Kalender abgestimmt. Das Gesetz erlaubt den Minderheiten, vier zusatz-
liche schulfreie Tage zu bestimmen — daher haben in den armenischen
Schulen die Schuler an Ostern, Weihnachten, zum Vardan-Fest und am
24. April (dem Tag des Gedenkens an die Genozid-Opfer) frei.

Gefeiert wird auf privatem Gelande, in Gemeindehdusern, Schulen,
Kirchen und zu Hause, organisiert durch die Gemeinden oder etwa den
iranisch-armenischen Schriftstellerverein. Meine Beobachtungen be-
schrankten sich auf die Feste, die Ende Februar gefeiert wurden, vor
allem auf das Vardan-Fest. Am Tag des Festes war ich in Isfahan und
habe die Abendveranstaltung beobachtet. AnschliefSend durfte ich an
einer privaten Namenstagfeier teilnehmen. Es handelt sich hierbei um
eine Tradition, die mit dem Vardan-Fest zusammenhingt, denn es wer-
den Namenstage zu Ehren der in der Vardan-Schlacht gefallenen Hel-
den gefeiert. Die Tradition, Namenstage zu feiern, gibt es in der Repu-
blik Armenien nicht. Im Iran hingegen feiern Armenier ihre Namenstage
ausgiebig.

Im Alltag unterscheidet man sehr streng zwischen privaten und 6ffent-
lichen Bereichen. Zu Hause wird Armenisch gesprochen. Enge Freund-
schaften fihrt man mit Armeniern, geheiratet wird nur untereinander.
Mischehen werden nicht toleriert. Im Arbeitsleben sind Beziehungen mit
Iranern jedoch sehr wichtig. Auch um neue Entwicklungen in der Wis-
senschaft zu verfolgen, ist es notig, gut Persisch zu sprechen. Das arme-
nische Gemeindeleben im Iran ist komplexer als in Wien, es gibt viele
Strukturen, die interagieren und im Austausch Einfluss auf die Gestal-
tung des Gemeindelebens nehmen. Die Experten und Spezialisten, die
das Vardan-Fest organisieren und gestalten, stammen aus verschiede-
nen Bereichen. Ich habe Moglichkeiten wahrgenommen, die Spezialis-
ten und Experten in dem einen oder anderen Bereich zu befragen. Diese
Rolle tibernehmen, wie auch die Organisation des grofSen zentralen Var-
dan-Festes, die Leiter der Institutionen, aber auch einzelne Lehrerinnen
in der Schule, Schulleitung, Kindergirten und andere Bildungs- und Kul-
turorganisationen. Die Literatur und Hintergrundkenntnisse zu diesem
Thema werden wiederum von Intellektuellen und Geistlichen verwaltet.
Diese Einfliisse und symbolischen Zusammensetzungen lassen sich auch
in der rituellen Inszenierung erkennen.

76

2026, 08:26:36. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODIK

Die Arbeit an der Datenerhebung im Fall Armenien dauerte am langs-
ten und wurde immer wieder durch neue Einzelheiten ergdnzt. Ein letz-
ter Schritt bestand darin, 2012 das Archiv des Museums von Erwand
Kotschar, des Bildhauers des Denkmals von Vardan in Eriwan, zu besu-
chen. Ich habe die Mitarbeiter des Museums befragt, ihren Bezug zur Ge-
staltung der Feierlichkeit und zu der Statue selbst. Schlieflich erhielt ich
noch einen Einblick in das Museumsarchiv. Fragen zum Vardan-Denk-
mal sowie zur Art der Feier in Eriwan entstanden wihrend der Gruppen-
interpretationen, in der Folge der Prasentationen und Vortrage. Die in-
tensive Interpretationsarbeit an diesem Fall hat lange Zeit keine Losung
gebracht. Erst durch die wiederholte Analyse des Materials und der Da-
tenerhebungen zeigte sich schlieSlich eine Interpretationslinie.

Strukturierung, Systematisierung und Transkription
der erhobenen Daten

Die Aufbereitung des erhobenen Datenmaterials stellte eine zeitintensi-
ve und aufwendige Aufgabe des Dissertationsprojektes dar. Wie die Er-
hebung verlief auch die Aufbereitung des Materials in mehreren Phasen.
Nach jedem Feldaufenthalt wurden die Gesprichs-, Text- und Bilddaten
sowie Feldnotizen und Memos sorgfiltig chronologisch und hinsicht-
lich ihrer thematischen Relevanz geordnet, z.B. wurden Bildserien ange-
legt oder thematisch verwandte Interviews einander zugeordnet. Diese
erste Systematisierung des Materials wahrend und unmittelbar nach der
Datenerhebung erleichtert und fokussiert die Arbeiten in der nachsten
ethnografischen Phase. Ferner wurde das gesamte Datenkorpus den drei
Untersuchungslandern entsprechend systematisiert und katalogisiert, um
den von dem kontrastierenden Ansatz der Arbeit vorgesehenen Vergleich
der einzelnen Fille vorzubereiten.

Alle Interviews sowie ein Teil der natiirlichen Gesprache wurden auf-
gezeichnet. Die forschungsrelevanten Passagen dieser Aufnahmen wur-
den im Anschluss transkribiert. Ubersetzungen einzelner Sequenzen aus
dem Armenischen ins Deutsche fiir die gemeinsame Dateninterpretati-
on in Gruppen, fir den Austausch mit dem Betreuer der Arbeit sowie
schliefSlich auch fiir das Verfassen der Dissertation wurden begleitend
angefertigt. Die Rede- und Predigttexte wurden transkribiert, daneben
Materialien aus Schulbuchern exzerpiert.

Aus Interviews, Beobachtungsprotokollen, Tagebiichern, Berichten,
Selbstdarstellungen aus dem untersuchten Feld und Bildmaterial (v.a. Fo-
tografien) gewonnenes Material wurde durch die Systematisierung, Typi-
sierung und vor allem wihrend der Transkription und Ubersetzung be-
reits einer Interpretation unterzogen. Die Kombination der Sprachen ist
eines der wichtigsten methodischen Elemente bei meiner Untersuchung

77

2026, 08:26:36.


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

und ein sensibler Umgang mit Ausdriicken, Dialekten etc. ist von grofSer
Bedeutung, die Behebung der sprachspezifischen methodischen Schwie-
rigkeiten stellt einen wichtigen Aspekt dar.

1.3.2 Auswertungsverfabhren

Bei der Auswertung des Datenmaterials folge ich der auf der Basis von
Verfahren der wissenssoziologischen Hermeneutik konzipierten Ritu-
alanalyse. Die zentralen Aspekte der Ritualforschung und die Prinzipi-
en des wissenssoziologischen hermeneutischen Verfahrens+' bilden den
Kern dieses Zugangs. Einerseits erfolgt dieser durch die Deskription der
Beobachtung: Von den Daten ausgehend werden die Aspekte und Struk-
turelemente des Rituals beschreibend herausgearbeitet. Die feiernde Ge-
meinschaft in ihren historischen und sozio-kulturellen Strukturen wird
ebenfalls dargestellt. Auf der anderen Seite zeichne ich den subjektiv
entworfenen und gemeinten Sinn der Beteiligten zu den Feierlichkei-
ten nach, deren Vorbereitung und Konzeption. Im Zentrum des Ver-
fahrens liegt aber vor allem die intersubjektive Bedeutung von rituellen
Handlungen (Reichertz 2007: 522). An welchem Punkt seinigen« sich
die Beteiligten tiber den Sinn ihres Handelns, tiber die >Richtigkeit< des
Ablaufes und an welchen Schliisselpunkten gelingt es, das Ritual durch-
zufithren? Auch hier, wie in der verstehenden Soziologie im Allgemeinen,

41 Die urspriinglich an schriftlichen Texten orientierte Lehre vom interpreta-
tiven Vorgehen hat sich zu einer sozialwissenschaftlichen Methodik ent-
wickelt. Heute wird zwischen den zwei Verfahren objektive Hermeneutik
und wissenssoziologische Hermeneutik unterschieden. Zur Diskussion die-
ser Verfahren im Detail siehe (Reichertz 2007). Ich orientiere mich an der
letzteren. Anfangs auch als sozialwissenschaftliche Hermeneutik bezeich-
net, spater unter dem Namen hermeneutische Wissenssoziologie bekannt,
wird die Lehre des wissenschaftlichen Deutens in erganzter und verianderter
Form fiir soziale Phinomene, Kulturerzeugnisse und Interaktion angewen-
det. Wissenssoziologische Hermeneutik geht von einer breiteren Fassung
des zentralen Prinzips der Interpretationslehre aus — der Bindung an Schrift-
lichkeit. Die Fixierbarkeit und dadurch Wiederholbarkeit der Dokumen-
te ist dabei zentral. Als Textmaterial werden nicht nur die Texte und Spra-
che, sondern die menschliche Objektivation jeder Art betrachtet (Soeffner
2000a: 165). Im Wesentlichen geht dieses Verstindnis auf die Arbeiten von
Hans-Georg Soeffner zuriick. Soeffner 1989 und Soeffner/Hitzler 1994 gel-
ten als grundlegend. Die Methodik wird dargestellt und diskutiert in Schroer
1994, Theorie und Methodologie in Hitzler/Reichertz/Schroer 1999; eine
erste systematische Beschreibung findet sich in Schréer 1997, weiterfiihren-
de Literatur in Hitzler/Honer 1997. Vor allem an deutschsprachigen Univer-
sititen wird diese Methodik gelehrt und ausgetibt (Reichertz 2007: 524).

78

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODIK

wird das Vorgehen in Beobachten, Beschreiben, das Beschriebene Ver-
stehen und schliefSlich nach einer Erklarung Suchen aufgeteilt (Soeffner
1991a: 266).

Basierend auf der Annahme, dass das menschliche Wahrnehmen, Er-
kennen und Verstehen durch Konstruktionen geschieht, werden in der
Untersuchung sozialer und kultureller Phinomene Konstruktionen der
ersten und zweiten Ordnung differenziert. Die ersteren — die alltidglichen
Konstruktionen (Konstruktionen erster Ordnung) — werden aus prag-
matischen Griinden entworfen und zielen auf die Uberwindung und Be-
waltigung der Herausforderungen des Alltags. Die Konstruktionen erster
Ordnung sind also Modelle und Routinen, alltagliche Wissensformen,
die stindig produziert und reproduziert werden. Durch Beschreiben und
Verstehen dieser Konstruktionen gelangen wir zu den Konstruktionen
der zweiten Ordnung — den wissenschaftlichen Konstruktionen (Soeffner
1991a: 264). Die Moglichkeit, zu einer Erklarung zu gelangen, liegt hin-
ter der vielfachen Beschreibung einzelner praktischen Voraussetzungen,
situativer Elemente, welche aus der Perspektive jeweiliger historischer
und in ihrer sozio-kulturellen Besonderheit verstanden werden miissen.
Das Beschreiben und die Analyse der alltdglichen Konstruktionen fiihrt
zur Verdoppelung und Vergroflerung einzelner Konstrukte. Die Rekon-
struktion dieser Konstrukte erfordert mehr Aufmerksamkeit, Kategori-
sierungen, idealtypische Annahmen, Modelle werden zur Erklarung he-
rangezogen und Konstruktionen zweiter Ordnung werden entworfen.
Diese sind also verstehende Rekonstruktionen der Konstruktionen ers-
ter Ordnung, allerdings unbedingt kontrollierte, methodisch tiberpriifte
und uberpriifbare (Soeffner 1991a: 264). Denn wenn der Vorgang me-
thodisch nicht kontrolliert wird, besteht die Gefahr, sich in Annahmen
zu verirren und nur alltigliche Konstruktionen anderer Art zu machen,
statt zu wissenschaftlichen Konstruktionen zu gelangen. Die Fragestel-
lung dieser Arbeit, die benutzten Begrifflichkeiten, die Fragen zu Ritu-
al, Mythos etc. sind bereits Konstruktionen zweiter Ordnung. Der Weg,
Antworten auf diese Fragen zu finden, fuhrt tiber die Konstruktionen
erster Ordnung: Die alltiglichen praktischen Erklarungen und Plausi-
bilitaten sollen anhand der gewonnenen Materialien beschrieben, wie-
dergegeben und geordnet werden und im Kontext der sozio-kulturellen
und historischen Strukturen jedes einzelnen Falls gelesen werden. Die
Rituale werden als ein »Handlungstext« gelesen, verstanden und erklirt.

Im Folgenden liste ich einige Themen und Fragekomplexe auf, nach
denen ich das Datenmaterial in meiner Arbeit geordnet habe. Um diese
Themenkomplexe herum habe ich die unmittelbar dokumentierten As-
pekte, in den Daten erhaltene Elemente wie auch ihre Reflexion durch
die Teilnehmer und Organisatoren zusammengestellt: Wie erkldren sie
diese Punkte, wie habe ich diese beobachtet, welche subjektiven Anni-
herungen ergeben sich?

79

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION
Zur Vorbereitung und Rahmung des Festes

Welche Schritte gehen dem Fest voran? Wie wird die Veranstaltung orga-
nisiert? Wie wird das Fest vorbereitet und wer tragt die Verantwortung
dafiur? In welchem (grofSeren) Rahmen findet die Veranstaltung statt?

Raum und Zeit

Wo und wann wird gefeiert? Welche Faktoren spielen bei der Auswahl
der Raumlichkeiten, Gestaltung etc. eine Rolle und wer hat die Entschei-
dungsmacht? Welche Strukturen und welche Kontaktmoglichkeiten er-
geben sich aus der raumlichen und zeitlichen Organisation?

Ablauf

Wann und wie beginnt das Fest und auf welche Weise endet es? Welche
Phasen und Etappen sind zu erkennen, aus welchen Bestandteilen setzt
sich die Feierlichkeit zusammen?

Indem ich den unmittelbaren Ablauf wiedergebe, kann ich Elemen-
te und jeweils wichtige Aspekte eines Rituales zur Sprache bringen und
studieren: Welche Elemente bringen die typische Wiederholung ins Ge-
schehen? Woher kommen Takt und Rhythmus, wie entsteht das FliefSen
des Rituals? Was wird zum Bestandteil der Inszenierung und wie? Wel-
che Aspekte sucht die Gemeinschaft aus, um sich zu inszenieren, welche
Nachahmungs- und Lernprozesse werden moglich? Wie werden im Ri-
tual die Fragen der Abgrenzung und Eingrenzung gelost?

Teilnehmer, Trager der Entscheidungen, Spezialisten etc.

Ich beschreibe die Akteure in ihrer jeweiligen Rolle und symbolischen
Prisenz. Wie inszenieren sich die Personen, welche Institutionen werden
reprasentiert? Die Teilnehmer und ihre Beitrage, die Austauschmoglich-
keiten und Einflussbereiche interessieren mich ebenso wie daraus ent-
stehende Nachahmungskonstellationen, Lernprozesse und die jeweili-
gen Spezialisten in ihrer besonderen Rolle, ihre Position und Haltung.

Symbole

Ritualforschung ist auch Symbolforschung. Da in den Kollektivsymbolen
die individuellen Gefiihle, Stimmungen konzentriert und organisiert sind

8o

2026, 08:26:36.


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODIK

(Soeffner 1995: 150) und ihre Realisation und Handlungsform im Ritual
finden (Soeffner 2004: 61), erlaubt die Beschiftigung mit den Symbolen tie-
fe Einblicke in das Ritual. Welche Symbole sind zentral in der Inszenierung?
Wie sind sie ineinander vertreten? Durch den gemeinsamen Bereich (das Var-
dan-Fest) erkennt man die Problematik der Gemeinschaft, die in jedem wich-
tigen Symbol zu sehen ist. Welche Symbole sind dominant, itbernehmen zen-
trale Bedeutung und welche werden verdriangt? Wie konkurrieren sie und
wie sind sie doch verwandt? Die Untersuchung und Interpretation der Sym-
bolik kostet manchmal viel Zeit und ist bei der ersten Beschreibung nicht un-
bedingt realisierbar. Diese Verbindungen lassen sich mit jeder neu aufgedeck-
ten Ebene noch einmal neu aufzeichnen, bestitigen oder doch verwerfen.

Texte

Die Suche nach den zentralen Texten, die fiir die jeweilige Gemeinschaft
tragende Inhalte reflektieren und die Kollektivsymbolik stiitzen, ist eine
weitere Aufgabe. Diese Texte werden im Ritual entweder direkt zitiert
oder auf eine andere Weise interpretiert. Sie konnen sowohl durch Spra-
che, verbale Thematisierungen oder auch durch Bilder oder andere In-
szenierungen zum Ausdruck kommen.

Die Fragen, die zur Aufdeckung der zentralen Strukturen gestellt wer-
den konnen, sind hiermit sicherlich nicht erschopft, dennoch erlaubt ihre
Beantwortung, einige zentrale Inhalte zu prasentieren. Spater konnen
diese Punkte fiir die Analyse der intersubjektiven Bedeutung der Inter-
aktion hilfreich sein. Einerseits sind es Fragen, die die Entstehung und
Gestaltung des Festes rekonstruieren, andererseits sind es solche, die be-
reits etwas zu erkldren und verstehen versuchen.

Eine weitere Aufgabe fiir das Verstandnis von einzelnen Ritualen ist
die Rekonstruktion der strukturellen Besonderheiten der Gemeinschaft.
Diese betrifft zum einen die historisch bedingten Aspekte, die fur die Fall-
darstellung recherchiert und dargelegt werden, zum anderen die im All-
tag wirksamen Regeln und Routinen (des Handelns) der jeweiligen Ge-
meinschaft, deren Selbstverstandnis wir zu begreifen versuchen (Soeffner
1991a: 265). Auch dies ldsst sich durch zentrale Fragen erfassen: Was
pflegen sie? Wofiir sorgen sie? Was halten sie fir unerlasslich, wichtig, er-
strebenswert? Woruber sprechen sie hingegen nicht? Was lassen sie aufer
Acht? »Die Elemente, die unausgesprochen bleiben, weil ihre Symbolisie-
rung bereits aufSerhalb der Sprache gesichert ist« (Hirschauer 20071: 444)
— damit sind meist Fragen gemeint, die mehr durch Beobachtung als durch
verbal gestellte Fragen zu klaren sind. Durch Interpretationen und Analy-
sen kleiner Details aus dem Alltag der Gemeinde suchte ich die Regel und
Praktiken der Orientierung in jedem einzelnen Fall zu rekonstruieren und
darzustellen. Ein Beispiel dafir ist die Interpretation einer Fotografie des

81

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

Klingelschilds der armenischen Gemeinde in Wien. In diesem kleinen De-
tail des Gemeindealltags liefSen sich einige wichtige Konstruktionen nach-
vollziehen. Zur Aufdeckung des Selbstverstandlichen wird in der Litera-
tur die Fremdheitserfahrung als ein methodischer Zugang vorgeschlagen
(Hirschauer 2001: 445). Oft konnte ich einzelne Ziige, typische Eigen-
schaften, einzelne Aspekte und Elemente der untersuchten sozialen Einheit
in Grundziigen gleich bei den ersten Begegnungen wahrnehmen, als ich
noch fremd war, die sich dann nach und nach prazisierten. Anhand ein-
zelner Beobachtungen und der erneuten Lektiire der Beobachtungsproto-
kolle konnte ich einzelne Tendenzen erkennen, diese verfolgen, Ergebnisse
und zentrale Lesarten weiterentwickeln. Eine Hilfe fur die Erfullung der
Fremdheitsvoraussetzung waren die Gruppeninterpretationen mit Kolle-
gen. Man konnte einzelne Routinen erkennen, die den im Ritual gefeier-
ten Inhalten entsprechen, sie bestitigen oder dazu beitragen, diese weiter
zu interpretieren, um sie genauer erkldren zu konnen. Rituale sind, wie
bereits erwahnt, unvermeidlich Selbstdarstellungen. Die selbstverstandli-
chen, alltiglichen Routinen kommen im Ritual zum Ausdruck und wer-
den zu Bausteinen der Inszenierung. Das Ritual als das verdichtete Bild
bzw. Abbild des Gemeindelebens liefS sich durch die Information zum All-
tag der Gemeinde besser verstehen. Diesen Zusammenhang kann man an
allen Elementen des Rituals deutlich zeigen. Ein Beispiel wire die Funk-
tion der Sprache und der armenischen Schriftlichkeit in der Ritual-Insze-
nierung und in der Gemeinschaft. Im Kontext der jeweiligen Gemeinde
kam dieser Aspekt auf seine jeweils eigene Art zum Vorschein. Jede dieser
Gemeinschaften greift zur Symbolik der armenischen Sprache auf ihre ei-
gene Art, sie verleihen ihr Bedeutung im Alltag und zelebrieren sie in der
Performance. Das Ritual ist nur in dem Kontext, in dem es entstanden ist,
wirksam, weshalb man es im Kontext des Geschehens analysieren muss.
Die konstitutiven Elemente der Gemeinschaft und ihre >Essenz« miissen im
Zusammenhang mit dem Ritual herausgearbeitet werden.

Zur Kontrolle des sozialwissenschaftlichen Verstehens

Ich mochte an dieser Stelle einige Probleme diskutieren, die bei der Pro-
duktion und Interpretation der Daten entstehen konnen, um mich mit Vo-
raussetzungen und Methoden des Verstehens auseinanderzusetzen, was
ein wichtiger Teil des interpretativen Verfahrens ist (Soeffner t991a: 266).
Die empirischen Erhebungen zum Verstandnis eines Rituals werden oft
durch Beobachtungen, Interviews etc. realisiert. Damit etwas interpretiert
und analysiert werden kann, muss es fixiert sein und als Datum der In-
terpretation vorliegen. Dadurch entsteht eine Distanz zum unmittelbaren
Erleben und Abstraktion wird moglich. Die Daten werden zu Spuren des
unmittelbaren Geschehens, welches an sich von sehr kurzer Dauer war

82

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODIK

und nicht wiederholt werden kann. Anhand von Daten wird das Gesche-
hene rekonstruiert: Bilder, Sprach- und Tonaufnahmen, Interviews und
Elemente — Flyer, Flugblatter — die bei der Feier verteilt wurden. Solches
Material ist immer nur ein Fragment der sozialen Situation, die darin fest-
gehalten wurde. So haben wir vor uns ein partielles Bild der zu untersu-
chenden Situation und konnen ausschliefSlich mit einem diskontinuierli-
chen Verstehen rechnen. Die Spuren sind ihrerseits zwangsldufig selektiv.
Und bereits die Festlegung des Datums ist eine Interpretation (Geertz
1973b (1999): 14), eine vorinterpretierte Konstruktion (Soeffner 2000a:
167). Die Daten, durch die wir die Phinomene zu verstehen beabsichti-
gen, entstehen oft unter Zuhilfenahme technischer Gerite oder werden als
Notizen festgehalten. Die Unterscheidung zwischen registrierender Kon-
servierung und rekonstruierender Konservierung hat Jorg R. Bergmann
ausgearbeitet (Bergmann 1985: 305). Zur ersteren gehoren Dokumente,
die durch technische Mittel - jede Art von Aufnahmegerit — festgehal-
ten wurden und zur zweiten die nachtraglich notierten, narrativ rekon-
struierten Daten. Die letzteren sind unvermeidlich deutend und spiegeln
das eigene Erlebnis der fremden Situation wider. Die technisch festgehal-
tenen Daten sind ebenfalls von der Person des Forschers oder einer an-
deren Person, die z.B. fotografiert oder das Aufnahmegerat bedient hat
etc., beeinflusst. Die nicht-menschlichen Eigenschaften der Gerite fligen
den gewonnenen Daten hingegen ihrerseits Eigenschaften hinzu, die un-
ser Deuten beeinflussen konnen. Aufzeichnungen und Transkripte sowie
andere Gerite erzeugen Eigenschaften, die das derart Aufgenommene fiir
die Teilnehmer nicht hat. Die Daten werden dadurch zu Originalen ihres
Selbst, zu etwas Neuem, womit wir arbeiten und woraus wir unsere neu-
en Erkenntnisse schopfen und zu neuen Konstruktionen entwickeln. Au-
Berdem lassen sich die aufgenommenen, fixierten Situationen stindig neu
interpretieren (Hirschauer 2001: 43 4). Die Beteiligten erleben und erken-
nen immer neue Deutungen der von ihnen erlebten Situationen, die die
Forschenden dokumentiert haben. Diese Sichtweisen stimmen nicht un-
bedingt mit der Deutung des Forschers iiberein.+* Die Daten bleiben viel-
stimmig und vieldeutig und in der Form, in der sie uns vorliegen, sind sie
nur fir diesen Zweck existent (Hirschauer 2001: 435).

Ich habe fiir meine Untersuchung unterschiedliche Arten von Daten
interpretiert. Die meisten habe ich selbst erhoben, einige der interpre-
tierten Bilder wurden von anderen Personen aufgenommen. Technisch
erzeugte Daten — z.B. Fotografien — sind einerseits von Menschen ge-
lenkt, die sie mit einer bestimmten Absicht und Qualitat — Licht-Schat-
ten-Verhiltnisse, Komposition etc. — aufgenommen haben. Manche sind

42 Sehr eindrucksvoll ist das Beispiel eines Ehestreits von Stefan Hirschhauer.
Das Ehepaar erkennt immer neue Themen und Konfliktpunkte im aufgezeich-
neten Streit, die dem Forscher nicht zugdnglich sind (Hirschauer 2001: 434).

83

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

asthetisch wertvoll, bei anderen ist die Komposition weniger bemerkens-
wert, auch wenn sie ihren Wert fur die Forschung dadurch nicht verlie-
ren. Es gibt Details, die auf den ersten Blick nicht wahrzunehmen sind,
die aber durch wiederholtes Betrachten, detailliertes Anschauen und Dis-
kutieren zum Gegenstand der Analyse und intensiv interpretiert werden.
Es sind also einzelne Elemente, die den Umgang mit den Daten bestim-
men. Sie bringen Deutungen hervor und schreiben den Daten eine Bedeu-
tung zu, die ohne technische Konservierung nicht denkbar wire und da-
durch womoglich einen kleineren Einfluss auf die soziale Situation hatte.
Wir interpretieren das Bild so, wie es uns vorliegt. Das ist unser Datum
und daraus schliefSen wir auf die soziale Situation. Das gilt auch fur die
Audioaufnahmen von den Festveranstaltungen — diese hielten auch viele
Gerausche fest, die sicherlich die Interpretation beeinflusst haben konn-
ten, die ich aber dennoch als wertvolles Datum verwenden konnte, an-
hand dessen sich der Ablauf des Festes rekonstruieren liefS.
Beschreiben, rekonstruierende Konservierung und Aufschreiben in je-
der Phase der Forschung gehort zu den zentralen Herausforderungen
der interpretativen Soziologie. Die Diskrepanz zwischen Tradierung und
Speicherung der Erfahrung durch die Sprache und dem Erfahrenen selbst
muss wahrgenommen und reflektiert werden. Die Uberpriifung der Dar-
stellungsregeln ist unerlisslich. Fine textuelle Ordnung durch die Uber-
setzung des Handelns in Sprache zu schaffen (Soeffner 1991a: 267),
stofSt oft auf Schwierigkeiten und bedeutet immer einen Verlust und eine
Verdnderung des Beobachteten. Das betrifft sowohl das Problem jedes
Ubersetzers — das Gefiihl, nicht das festhalten und niederschreiben zu
konnen, was wahrgenommen wurde —, genauso aber unbewusst in den
Text uibertragene Denkmuster. Die ersten Notizen werden unmittelbar
wahrend der Beobachtung oder kurz danach gemacht. Manche Aspekte
werden betont und besonders unter die Lupe genommen, fur die anderen
bleibt hingegen wenig Aufmerksamkeit tibrig. Jede nachtrigliche Verge-
genwirtigung eines Ereignisses durch Sprache ist eine Deutung (Berg-
mann/Hirschhauer), bei der Elemente ohne Diskussion >unbemerkt« in
den Text hineingeraten. Im Prozess des Beschreibens#* haben wir es im-

43 Die Uberlegungen von Clifford Geertz haben andere Arbeiten zur Methode
des Beschreibens spiter noch vertieft. Um nur einige wenige zu nennen: Jorg
Bergmann hat sich mit der Methodologie der Aufzeichnung auseinanderge-
setzt und ihre Folgen fiir die interpretative Soziologie diskutiert (Bergmann
1985). Auf die Techniken des Beschreibens und deren Kontrolle kommt
Stefan Hirschhauer in seinem Aufsatz »Schweigsamkeit des Sozialen« zu
sprechen. Er diskutiert die Schwierigkeiten der Versprachlichung in ihren
Formen und die Grenzen des Sagbaren: das Schweigsame, das Unaussprech-
liche, das Vorsprachliche, das Unbeschreibliche, das Selbstverstiandliche, das
Stumme. Darin sieht man das Potenzial des Beschreibens, die Aufgaben und
die Schwierigkeiten. Hirschauer hat spezielle Techniken des Beschreibens

84

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODIK

mer mit einem grofSen Korpus an Hintergrundinformation zu tun, bevor
wir in die Lage kommen, das untersuchte, unmittelbar im Fokus Stehen-
de zu beschreiben und zu verstehen (Geertz 1973b (1999): 14).

Auch meine Haltung als teilnehmende Beobachterin musste tibersetzt
werden, meine vermeintlich >klare« Meinung zu dem Geschehen. Die Si-
tuationen, in denen auch eine emotionale Haltung entsteht, erhalten oft
wertvolle Erkenntnisse, weil wir uns unmittelbar in diesen Konstruktio-
nen befinden und bewegen. Durch deren nachtrigliche Reflexion erlang-
te ich Einblicke in die Konstruktionen der ersten Ordnung und konn-
te diese zu denen der zweiten Ordnung iiberarbeiten. Meine Arbeit ist
grundsitzlich durch Ubersetzung geprigt, was mich zu einer Reflexion
fiihrt, zu Diskussionen mit deutschen Muttersprachlern etwa. Das be-
trifft nicht nur die Ubersetzung von einer Sprache in die andere oder die
zwischen einzelnen Dialekten und Sprachformen, sondern auch solche
zwischen unterschiedlichen Lebensrealititen.

Das Gefiihl, nicht alles Relevante in Sprache tibersetzen zu konnen, ist
ein standiger Begleiter der Beobachter und Forscher. Indem man schreibt,
entfernt man sich nach und nach von den unmittelbaren Eindriicken und
positioniert sich im Text und durch den Text. Auch hier wird durch die
Struktur die innere Bewegung, die das Soziale auch in den Daten hat,
die Vielstimmigkeit und Komplexitit, zu Gunsten einer Erkldrung still-
gestellt. Wie im Bereich der Literatur sind die Ubersetzer mit der Heraus-
forderung konfrontiert, »der Bewegung des Textes« gerecht zu werden,
wobei literarisch hochwertige Texte immer neue Deutungen zulassen,
»sie horen nicht auf sich zu bewegen«, was der Ubersetzung Grenzen
setzen wiirde.# Die Aufgabe war jedoch, das wissenschaftlich Relevante
auszuarbeiten und die Fragestellung der Studie zu beantworten. Die Da-
ten sollten methodisch interpretiert werden, die relevanten Phinomene
erkannt, analysiert und in einen theoretischen Rahmen eingebettet wer-
den. Die Beschiftigung mit dem Material, Dateninterpretationen, Vor-
stellungen und Diskussionen der Arbeit halfen mir, eine narrative Struk-
tur zu erkennen. Die ersten Erfolge der geordneten Erzdhlweise feierte
ich in Kolloquien, in denen ich lediglich mtindlich berichtete und in der
Diskussion auf Strukturen und Erzihlmuster stief3, die mir zu einer neu-
en Perspektive und Textstruktur verhalfen. Ich kam sowohl mit Kreisen,

ausgearbeitet, mit denen sich das Schweigende zum Sprechen bringen ldsst
(Hirschauer 2001). Eine zusammenfassende Diskussion zur Darstellung der
Ergebnisse, Relevanz der Darstellung und des Schreibens findet sich im Ar-
beitsbuch zur qualitativen Sozialforschung (Przyborski/Wohlrab-Sahr 2010:
352). )

44 Dies beschreibt Swetlana Geier in ihren Reflexionen zur Ubersetzungsar-
beit von Dostojewskijs Werken in dem Film »Die Frau mit den 5 Elefanten.
Swetlana Geier — Dostojewskijs Stimme«, Buch und Regie: Vadim Jendrey-
ko, Realfiction, 20710.

85

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

die armenische Belange wissenschaftlich untersuchen, in Armenien selbst
und im Ausland in Kontakt, und konnte meine Arbeit auch in zahlrei-
chen Veranstaltungen zur Untersuchung sozialer Phinomene aus metho-
discher, theoretischer, ethnologischer und ethnografischer Sicht in meh-
reren Landern zur Diskussion stellen. Die formale Struktur dieser Arbeit
ist letztendlich ein Produkt dieses Austausches.+s

Als weitere methodisch anspruchsvolle Herausforderung bei der Ana-
lyse sind Fragen der Distanz und Abstraktion zu beachten. Bei der Unter-
suchung sozialer Phinomene sind wir an den Konstruktionen der ersten
Ordnung interessiert und suchen daher die Nihe zu Einstellungen, die
beim unmittelbaren Erleben der Situation entstanden sind. In der Ausle-
gung ist es aber erforderlich, dass wir eine Distanz dazu einnehmen und
uns dessen bewusst sind. Nur mit einem gewissen Abstand konnen wir
die sozialen Phanomene aus wissenschaftlicher Sicht betrachten. Zum ei-
nen ist die Nihe zu den Handelnden, die unmittelbare Prisenz beim Be-
obachteten, in meinem Fall die Teilnahme an der Feier, von grofler Be-
deutung. Zum anderen ist die Abstraktion, die Einstellung, dass es nicht
mehr um die Menschen geht, sondern um die Modelle, eine neue Ebene,
auf die man gelangen muss. Im Feld war ich oft an Diskussionen betei-
ligt, habe die Sorge der Mitglieder verstanden und konnte die Meinun-
gen mancher meiner Gesprachspartner teilen. Aufgrund dieser Vertraut-
heit konnte ich viele Informationen sammeln. Von dieser Rolle musste
ich mich nach und nach l6sen, um ein neues Verstindnis davon zu ge-
winnen. Besonders in der Analyse zur Republik Armenien, aber auch in
den zwei anderen Fillen, hatte ich oft Miihe, in jeder Meinung, in jeder
Haltung einen Bezug zur abstrakten Ebene zu erkennen und eine Erkla-
rung fiir das Phanomen zu finden, die aufSerhalb dieser Positionen lag.
Von meiner Perspektive und meiner primaren Umgebung in Armenien
zu abstrahieren, war eine grofle Herausforderung. Denn auch wenn die
unmittelbar beobachteten Situationen vergangen sind, leben wir heute
immer noch in ihnen, wir teilen Sorgen und haben eine Haltung dazu.

Erleichternd nutzlich und anregend waren in dieser Hinsicht die zahl-
reichen Gruppeninterpretationen, intensive, fruchtbare Diskussionen im
wissenschaftlichen Bereich. Auf diese Weise konnte ich von meiner Ver-
antwortung entlastet werden, was auch eine wichtige Bedingung der so-
zialwissenschaftlichen Analyse darstellt, die eine Konzentration auf nur
strukturelle Merkmale und Modelle der bereits vergangenen Situation
moglich machte. Die gewtnschte Abstraktion von Menschen auf Mo-
delle von Handelnden ist eine wichtige Bedingung. In dieser Abstraktion

45 Die Diskussion der Textproduktion ist von Grundlagentexten zur sozialwis-
senschaftliche Hermeneutik, die hier oft zitiert werden, geprigt. Die Ausei-
nandersetzung mit der Produktion der Texte findet sich in (Soeffner/Hitzler
1994a: 42), (Soeffner/Hitzler 1994b: 115) und (Soeffner 1991a: 267).

86

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODIK

schreiben wir den Modellen von Handelnden Situationen zu, die nicht
von ihnen selbst definiert sind (Soeffner/Hitzler 1994b:105). Meine Kol-
legen hielten in der Regel die notwendige Distanz ein. Durch methodi-
sches Vorgehen bekam auch meine Haltung im Feld einen Raum zu In-
terpretation, mich als eine Gemeindeangehorige zu betrachten und auch
von meiner Perspektive zu abstrahieren und in Bezug zu modellhaft Han-
delnden zu setzen.

Sicherlich sind auch meine Kollegen von vielen Alltagsvorstellungen
gepragt, die fiir mich zwar eine Distanz bedeuten, mich aber auch be-
einflussen. Auf jeden Fall ermoglichte mir diese Diskussion eine inten-
sive Auseinandersetzung, Ubersetzung und Ubertragung der Perspekti-
ven, eine Reflexion der mir bekannten Einstellungen und eine Ordnung
der Darstellung.

Zur Technik und Konstitution einheitlicher Interpretation

Zum Schluss mochte ich den Weg zu einer einheitlichen Interpretation
in der Erforschung von Ritualen darstellen. Wie oben genannt, sind bei
der Untersuchung von Ritualen konkrete Fragen und Themenkomplexe
zu beachten. Durch deren Beschreibung und wihrend einzelner Rekon-
struktionen — der einzelnen Fragen, wie der Auswahl des Ortes und der
Uhrzeit des Festes oder einzelnen Etappen der Vorbereitung oder des Ab-
laufs — stofSen wir in jedem Fall auf Elemente, die aus der geschilderten
Perspektive inkonsistent sind. Diese Elemente zeigen uns den Weg zur
Aufdeckung der Strukturen, die dem Ritual zu Grunde liegen. Wie im
Abschnitt zum theoretischen Rahmen dargestellt, sind fiir Rituale und
Kollektivsymbole die inneren Widerspriiche der Gemeinschaft entschei-
dend. Diese Prozesse der Markierung und Harmonisierung der Wider-
spriiche sind selbst in einzelnen Interpretationen erkennbar. Sie lassen
sich durch bestimmte Fragen herausarbeiten: Welche Inhalte sind zentral
in der Inszenierung? Wie werden einzelne Symbole aufgestellt, wie wird
der Schwellenzustand erreicht? Im Einzelnen und sequenziell werden die
svertexteten< Elemente untersucht und Lesarten entwickelt. Das konnen
einzelne direkt im Ritual sichtbare Punkte sein oder auch vorher oder
nachher durch Teilnehmende kommentierte Aspekte. Diese Interaktions-
storungen oder Briiche werden zu Hinweisen auf noch tiefere Konsisten-
zeben, die es aufzudecken gilt. Im zweiten Schritt werden diese interaktiv
neu entstandenen Problemlagen rekonstruiert und ein Spektrum mogli-
cher Interpretationen, Bedeutungszuschreibungen daftr wird diskutiert.

Die Licken und Unstimmigkeiten werden auch von den Teilnehmern
und beteiligten Akteuren, Spezialisten etc. thematisiert. Auch dies kann
die Entwicklung und die Suche nach dem umfassenden Sinngeflige an-
stofSen. Das Ziel liegt darin, durch Beschreibung und Rekonstruktion

87

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

einen intersubjektiv giiltigen Sinn zu rekonstruieren. So werden die Pro-
blempunkte aus verschiedenen subjektiv-perspektivischen Sinnzuschrei-
bungen gedeutet. Daraus ergibt sich ein Bereich oder eine Ebene, auf der
sich alle Perspektiven treffen bzw. berithren. Diese gemeinsam ausge-
handelte Fliche gilt es, ausfindig zu machen: »Von allen Beteiligten ge-
meinsam ausgehandelte Interaktionskonfiguration innerhalb eines fiir
alle gemeinsamen Interaktionsprozesses« (Soeffner/Hitzler 1994a: 48).
Die Ausarbeitung dieses » Treffpunktes« ist der Schliissel zu Ritualen,
ein entscheidendes Moment fiir die Interpretation. Denn an dieser Stel-
le kann man die Zusammensetzung, Positionierung und Beteiligung der
einzelnen Akteure und Parteien erkennen. Betrachten wir ein Beispiel
aus meiner Forschung: eine Situation, in der ein Hinweis auf eine Lucke
aus dem Feld stammte. In Isfahan wurde ich von einem armenischen In-
tellektuellen auf die Probleme der armenischen Kultur im Iran im All-
gemeinen und auf viele Unstimmigkeiten in der konkreten Auffuhrung
zum Fest hingewiesen. Er tibte viel Kritik sowohl an der aktuellen Ver-
anstaltung als auch generell an der Gestaltung des Kulturlebens der Ge-
meinde. Eine gekonnte Analyse von einzelnen Unstimmigkeiten, die die
kulturellen Aspekte betraf, habe ich in Form dieser Kritik erfahren diir-
fen. Der Bischof hingegen war zufrieden. Er fand alle Elemente tiberzeu-
gend. An welcher Stelle treffen sich die frustrierten kritischen Stimmen
und solche, die mit dem Stand der Dinge zufrieden sind? Die Antwort
auf die Frage, wie und warum die Feste jedes Jahr veranstaltet werden
und in welcher Form die Tradition weiterlebt, soll auf einer intersubjek-
tiven Ebene stehen. Nach einem intersubjektiv rekonstruierbaren Sinn
zu suchen, wire die Aufgabe. Alle genannten subjektiven Perspektiven
befinden sich in einem Interaktionsprozess. Die gemeinsame Ebene misst
jedoch manchen Inhalten mehr Gewicht bei als anderen. So sind zwar
die Intellektuellen besorgt und interessiert daran, einem hohen Anspruch
gerecht zu werden, werden aber nicht berucksichtigt oder wahrgenom-
men. Die symbolische Verwaltung tibernehmen in diesem Fall konkur-
rierende Parteien. Die Diskussion dieser Interaktionsebene erlaubt es,
viele Prozesse zu erkennen, die sich hier abbilden. Sie zeugt zum Beispiel
auch von der Komplexitit der Situation. Im Vergleich zur Gemeinde in
Wien spielen in Isfahan solche Fragen tiberhaupt eine Rolle. Wenn man
Anspruch auf eine intellektuelle Diskussion erhebt und Alternativen ab-
wiagt, dann ist das ein Zeichen von Bestandigkeit. Andererseits gelingt
es den Teilnehmenden, in einigen Ritualen auf der gemeinsamen Ebe-
ne so zu agieren, dass alle zufrieden sind, die konkurrierenden Aspekte
werden auf ein gemeinsames Einverstandnis hin zur Zufriedenheit aller
ausgehandelt, so dass es auf alle harmonisierend wirkt. In anderen Fil-
len gelingt das nicht.

Um noch ein Beispiel firr die intersubjektive Ebene und die da-
raus folgenden Interpretationsmoglichkeiten zu geben, mochte ich die

88

2026, 08:26:36. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODIK

Konfiguration bei den Feierlichkeiten in Armenien darstellen. Hier wur-
de ein neues Konzept des Vardan-Festes ausgearbeitet und einzelne In-
stitutionen und Ideen wurden von Organisatoren der Veranstaltung in
die neue Feierform eingebunden. Die Uhrzeit und der Veranstaltungs-
ort wurden in dieser Konstellation ausgehandelt, die alle erwiinschten
Gruppen verband und deren Verhiltnisse in vielerlei Hinsicht offenba-
ren kann. Wer legt die Uhrzeit fest und wie? Woran orientiert man sich
dabei? Welche Hierarchien werden beriicksichtigt, wer tibernimmt die
Verwaltung, wer bringt sich ein? Einige der Beteiligten wurden zur Teil-
nahme verpflichtet, andere nur angefragt. Die nicht direkt involvierten
Akteure und Parteien wurden durch Massenmedien und den offentlichen
Charakter der Veranstaltung in das Geschehen involviert. Die Gruppen,
die in der praktischen Durchfithrung ihre Anwesenheit oder ihren Bei-
trag fur die Konzeption und Idee des Festes nicht direkt berticksichtigt
wurden, durch ihre Reaktionen auf das Geschehen waren zur Interak-
tion >eingeladen<. Die direkt involvierten Parteien handelten aus ihrer
Perspektive und Interessenlage heraus und fanden einen gemeinsamen
Rahmen, worauf sie sich im Ritual einigen konnten. Die Parteien, die
das Konzept ablehnten, interagierten ebenfalls durch Kritik oder unzu-
friedene Haltungen, Kommentare und Ahnliches. Letztlich ist die Veran-
staltung fiir alle relevant und wurde dadurch zu einer Art Treffpunkt, ob
durch Lob oder durch Kritik. Als eine zentrale symbolische Figur >ver-
einte« Vardan viele Parteien, und die rituelle Inszenierung spiegelte die
aktuellen Stimmungen in der armenischen Gesellschaft. Die Aufgabe be-
steht darin, eine Interpretation zu finden, die iiber eine Verbindung die-
ser Ebenen eine Erklirung ermoglicht.

Wichtig fiir die Interpretation ist die Beachtung der Sequentialitit: Da-
ten sind in Handlungszusammenhinge integriert und reprisentieren die-
se (Soeffner/Hitzler 1994a: 44). Fur eine interaktionsgerechte Interpreta-
tion ist es notwendig, die Bezlige jeder einzelnen interpretierten Aussage
zum Ganzen und zu daran anschlieflenden oder davon ausgehenden Ele-
menten zu beachten.*® Hierzu mochte ich ebenfalls ein Beispiel diskutie-
ren. Beim Vardan-Fest in Wien und Isfahan werden Lieder gesungen und
Gedichte vorgetragen. Es gibt Texte, die in beiden Konzertprogrammen
der Diaspora-Zentren vorkommen, aber jeweils eine andere Bedeutung
erhalten. Wie lief$ sich das erkennen? Das rezitierte Gedicht betrachten
wir als zu analysierende Sequenz, und als eine Aussage steht das Gedicht
selbst im Fokus. Was wird gesagt, wer ist der Autor (wenn bekannt),
wann wurde der Text geschrieben etc.? Wie wird es vorgetragen, welche

46 Die nachfolgende Diskussion basiert auf fiinf Punkten, anhand derer
Hans-Georg Soeffner und Ronald Hintzler das Prinzip der Sequentialitit
in ihrem Aufsatz » Hermeneutik als Haltung und Handlung« darstellen und
diskutieren (Soeffner/Hitzler 1994a: 44).

89

2026, 08:26:36.


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

Elemente bringt die Interpretation mit, wer ist der Interpret? Darauf auf-
bauend miissen wir Zusammenhinge herstellen: erstens zum Kontext
insgesamt und zweitens zu den vorausgegangenen Auflerungen.

Kontext. Das ist die Veranstaltung selbst: Im Falles eines Konzertes
stellen sich die Fragen: Wann, wo und fiir wen wird das Gedicht vor-
getragen? Welche Rolle kann ein literarischer Text in diesem Kontext
spielen? Ist es ein Kontext, in dem ein Raum fur die literarische Bedeu-
tung des Textes denkbar ist, oder ist eher die Form entscheidend? Wie
gut beherrschen die Anwesenden die Sprache? Was bezweckt die Veran-
staltung?

Was unmittelbar davor und danach passiert oder passieren konnte.
Wenn das Gedicht in ein Konzertprogramm integriert ist, dann wird ers-
teres wahrscheinlich angekiindigt. Wie sieht das aus, welche Erwartun-
gen werden daran gekniipft? Die Reaktion des Publikums und die dem
Aufritt folgenden Elemente konnen die NachfolgedufSerungen sein, die
den Sinn der analysierten Sequenz erklidren konnten.

Handlungs- und Sinnborizont des Interaktionszusammenhanges als
Ganzes. Wie weit reicht diese Handlung? Welche Wirkung und Konse-
quenzen kann die Prasentation haben? Wird etwas Wesentliches im All-
tag der Beteiligten dadurch angesprochen? Handelt es um eine einma-
lige Anregung zum Nachdenken? Wird sie den Bezug zur armenischen
Literatur oder zur Literatur insgesamt verdndern? Welche Interaktion
kann — weit iiber literarische oder kiinstlerische Uberlegungen hinaus —
dadurch geprigt werden, eine Interaktion zwischen den Beteiligten oder
der Bezug der Beteiligten zur Auflenwelt?

Die historisch konkrete Interaktionsstruktur bildet die Basis des Inter-
aktionsprozesses. Letztlich sprechen wir von einer rituellen Handlung,
die immer eine Interaktionsstruktur und jeweils eine historisch konkrete
Rahmung aufweist. Es sind in jedem Fall spezifische Probleme der Ge-
meinschaft, die auf diese Weise zum Ausdruck gebracht werden. So sind
die Texte und deren Darstellungen — ob durch das Lied oder durch Re-
zitation — ebenfalls in diesen Prozessen verortet und konnen zur Abgren-
zung beitragen, zur Integration, zur Selbstbestitigung etc. — was eben in
dieser Situation gerade wichtig ist. So sind es immer neue Bedeutungen,
die einzelnen AufSerungen zugeschrieben werden, die von der Interakti-
on getragen werden, abhangig davon, in welchem Zusammenhang sie
stattfinden.

Die systematische Suche nach jeder denkbaren Lesart und ihre kom-
parative Uberpriifung und Aussondierung bildet den Weg zu der He-
rausarbeitung einer konsistenten Lesart. Prinzipiell wichtig sind die be-
reits erwahnte Distanz des Interpreten zum Geschehen und vor allem
seine Entlastung vom aktuellen Handlungsdruck. Das bezieht sich nicht
nur auf das unmittelbare Geschehen, sondern auch auf dessen Nachar-
beitung. Auch nachdem die beobachtete Situation vergangen ist, ist der

90

2026, 08:26:36. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODIK

Beobachter nicht vollstandig entlastet. In den Interpretationsgruppen
findet er sich hingegen in einer anderen Situation, in einer Forscher-Ge-
meinschaft wieder, die ihm zu einem anderen Zugang verhilft (Soeffner/
Hitzler 1994b:121).

Die hermeneutische Analyse der Bilder+ spielte in meiner Arbeit eine
besondere Rolle, weil sie erlaubte, eine fachkundige, mit der Methode
vertraute Gruppe miteinzubeziehen, die den Kontext nicht kannte und
durch keine Ubersetzung beeinflusst war. Die Bildinterpretation bietet
sich in besonderem Mafe fiir eine Gemeinschaftsarbeit mit nicht-ar-
menischen Wissenschaftlern an, da hier das Sprachproblem weitge-
hend ausgeschaltet ist. Auf diese Weise sind viele hilfreiche Lesarten
entstanden, die die Interpretation gestarkt haben. Bilder wurden in
Reihe, nach und nach interpretiert, mit Riicksicht auf Sequentialitat.
Von allen drei Fallbeispielen liegt jeweils eine Bildreihe vor, die ich in
verschiedenen Sitzungen interpretieren liefs. Zur Illustration beschrei-
be ich im Folgenden ein Beispiel aus der Arbeit mit dem Bildmaterial
aus Wien. Es handelt sich um eine Aufnahme der Biithne, auf der das
Konzert anlisslich des Vardan-Tages aufgefiihrt wurde. Uber der Biih-
ne wurde das bekannte Bild von Vardan aufgehdngt. Das Bild ist in
der Grofle DIN A1, schwarz-weifd und aus allen Winkeln des Raums
sichtbar. Auf fast allen Bildern des Abends ist das Portrait Vardans zu
sehen und klar zu erkennen. Die Art, den Helden darzustellen, haben
meine Mitinterpretierenden als inkonsistent empfunden: Sie sahen ein
Missverhaltnis zwischen der Verehrung des Helden und der Art sei-
ner Darstellung (Fotokopie). Nun wird die Konstruktion dahinter zur
Diskussion gestellt: »Wann mache ich eine Kopie? « Mogliche Antwor-
ten aus dem alltdglichen Regelwissen lauten: »Wenn ich das Original
nicht haben mochte oder kann. Das ist eine schnelle und giinstige Va-
riante. Das gibt mir aber auch die Freiheit, damit umzugehen, wie ich
will. Es ist leicht ersetzbar, man kann es vergroflern oder verkleinern,
eigenen Bedurfnissen anpassen.« Wir entwickeln und testen Lesarten,
dann vergleichen wir sie mit anderen Informationen, die aus dem Bild
abzulesen sind und setzen sie ins Verhaltnis zum Kontext und zu vor-
her und nachher getroffenen Aussagen. Die Lesarten werden abgesi-
chert, schliefSlich werden diese im konkreten Rahmen des Fallbeispiels
gesehen.

47 Die Sozialwissenschaften setzen die Methode der Bildinterpretation und die
Verwendung der visuellen Medien immer haufiger ein (Flick 1995: 168), die
sie auch entsprechend diskutieren. Um nur einige Literaturhinweise zu ge-
ben: die Arbeiten von Stefan Miiller Doohm zur Bildinterpretation als her-
meneutisches Verfahren (Miiller-Doohm 1993) und (Miiller-Doohm 1997),
ferner die Arbeiten von Jirgen Raab zur Videohermeneutik (Raab/Tanzler
2006) und Visuellen Wissenssoziologie (Raab 2008), wie auch der Sammel-
band »Grenzen der Bildinterpretation« (Mueller 2014).

91

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

Dies lasst sich natiirlich nur mit Hilfe vielfacher Alltagskompetenzen
realisieren, was auch einen wichtigen methodischen Aspekt, eine metho-
dische Kompetenz darstellt. Die Ausformulierung von umgangssprach-
lichen Kompetenzen in der konkret diskutierten Interaktion bildet den
Kern des Interpretationsprozesses. Das Regelwissen, das Handelnde in
alltdglichen Konstruktionen immer anwenden, sollte hierbei zum Aus-
druck gebracht werden (Soeffner/Hitzler 1994b:121). Sicherlich verhar-
ren wir oft nur in unserer Realitit, wenn wir Lesarten entwickeln, un-
sere Interpretation ist durch unsere Welt gepragt: Wahrend Kopieren
heute z.B. die gangige Praxis ist und leicht und praktisch erscheint, war
das Drucken und beliebige Vervielfiltigen der gedruckten Texte nicht
immer so einfach. Es kann in manchen Zusammenhingen als etwas Be-
sonderes angesehen worden sein. Sicher treten Selbstverstandlichkeiten
in der Deutung auf, die hinterfragt werden mussen. Oft haben die Inter-
pretierenden Vorurteile gegentiber der zu interpretierenden unbekann-
ten Kultur und ihre Deutungen sind sehr von der eigenen Kultur gepragt.
Dennoch eroffnen solche Interpretationen Moglichkeiten, iiber Elemen-
te nachzudenken und diese neu zu ordnen, die ohne sie nicht aufgefallen
wiren. Durch Interpretation kann eine plausible Erklarung fir die Auf-
falligkeiten und dadurch fur das Grundgeriist der Bedeutungszuschrei-
bung dieser Gemeinschaft sichtbar werden.

Wahrend die Sequenz fiir die Beobachter inkonsistent oder interpreta-
tionswiirdig erscheint, kann sie fiir die Teilnehmer im Gegenteil schliis-
sig sein. Genau darin liegt die Moglichkeit, zu der Sinnkonsistenz zu ge-
langen, die uns zum Relevanzsystem der Gemeinschaft fithrt. Zum einen
muss gefragt werden, was sie in ihrem Alltag fiir relevant halten, und
zum anderen, wie sich dies im Ritual zeigt. Die von den Beteiligten er-
fahrene gemeinsame Wahrnehmungssituation und ein gemeinsames Re-
levanz- und Bedeutungssystem zu rekonstruieren, ist das Ziel. Die Inter-
pretation des Bildes — die Darstellungsart des Kollektivsymbols — enthilt
Informationen dariiber, wie die wichtigen Elemente der Gemeinde zu-
sammengesetzt werden, was mit praktischer Flexibilitit geregelt und was
als eindeutig und indiskutabel angesehen wird. Wie werden diese Ele-
mente kombiniert und wie bewirken sie die Dynamik des Rituals, wie
sind sie in den Strukturen des Gemeindelebens zu finden? Wie erfolgen
die Abgrenzung dieser Gemeinde an diesem Abend und im Alltag im
Allgemeinen und die Harmonisierung ihres inneren Widerspruchs? Das
Sinngefiige, das den Interaktionsrahmen herstellt und die Kommunika-
tion und Entstehung jeden einzelnen Rituals in der gegebenen Form er-
moglicht, ist in der Abfolge der Interaktionsbeitrage stets prasent und
erkennbar. So enthilt schon eine kleine Sequenz Teile der relevanten
Information. Indem wir diese analysieren, erkennen wir die Struktu-
ren dahinter. Das Ritual spiegelt das Selbstverstidndliche jeder Gemein-
schaft auch in der Position einzelner Symbole. Inszenierungssequenzen

92

2026, 08:26:36. [E—


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODIK

sind die wichtigsten Elemente, um zu einem Verstindnis ihrer Komple-
xitit zu gelangen.

Die Ritualanalyse folgt den Regeln der wissenssoziologischer Herme-
neutik, indem Rituale als >Texte« gelesen werden, was durch die Auswer-
tung des vielfaltigen Materials zu leisten ist: aus unmittelbarer Beobach-
tung entstandene Daten, anschliefSend die Gespriche und Interviews mit
den Beteiligten, Materialien zum Ritual. Die Uberpriifung der Lesarten
muss immer im Analysetext als Urtext begriindet sein (Soeffner/Hitzler
1994b:121). Die tragende Lesart muss in Bild und Text gleichermafSen
schliissig und anschlussfihig sein. Den Interpretationen in Gruppensit-
zungen folgte meine selbststindige Arbeit mit weiteren Daten, Aspekten
und Elementen der Feier, ich analysierte etwa weitere relevante Texte
und Interviews. Erginzend fanden texthermeneutische Analysen der eth-
nografischen Daten sowie der Interviewtranskriptionen statt. Das Mate-
rial wurde teilweise mehrmals in unterschiedlichen Gruppen diskutiert,
neue Anregungen gegeben und Lesarten herausgearbeitet.#® Die Ergeb-
nisse wurden verglichen und die Lesarten uberpruft.

Meine Arbeit schopft viel Potenzial aus der Methode des kontrastie-
renden Vergleiches bei der Analyse. So bildeten sich im Laufe der Inter-
pretation immer mehr Problemfelder, die fur den anschlieSenden Ver-
gleich nutzlich sein konnten. Auf diese Weise sind aus den Daten und der
Beschiftigung mit ihnen neue Fragestellungen entstanden, die der Ana-
lyse zugutekamen. Das oben diskutierte Beispiel zu den in zwei Festpro-
grammen benutzten Textpassagen ist nur ein solcher Anstof3: Wie wer-
den die Texte bei den Veranstaltungen eingesetzt? Gibt es welche, die in
allen drei Zentren verwendet werden und wenn ja, dhnelt sich ihr Ein-
satz? Welche Aussagen verbinden und welche trennen diese Performan-
ces? Nachdem jeder Fall in seiner Besonderheit entschliisselt worden
war, konnten die Konstruktionen durch Vergleiche in ihrer Besonder-
heit festgehalten werden.

Durch die Auslegung der sozialen Realitit und deutendes Verstehen
beabsichtigen wir, zu einer Erkliarung zu gelangen. Indem wir die Kon-
struktionen erster Ordnung deutend verstehen und von den beobachte-
ten Personen abstrahierend auf die Modelle der Handelnden tibergehen,
bewegen wir uns immer mehr in den und zu den idealtypischen Kon-
struktionen hin. Hierdurch wird auch eine Erklarung der beobachteten
Situation und der untersuchten Phinomene moglich. Wahrend der Ana-
lyse entfernen wir uns immer mehr von realen Handelnden. Indem wir

48 Interpretationssitzungen wurden mit Kollegen an der Padagogischen Hoch-
schule in Bern (Sozialwissenschaftliche Werkstatt), der Universitit Frankfurt
(Lehrstuhl Prof. Tilman Allert) und der Universitdt Konstanz (Forschungs-
gruppe Wissenssoziologie, Leitung Prof. Hans-Georg Soeffner) durchge-
fithrt.

93

2026, 08:26:36.


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSKONZEPTION

aber eine idealtypische Erklirung fiir den Fall finden, konnen wir auch
das dokumentierte Handeln einzelner Akteure im Verhiltnis dazu erkli-
ren und in seiner Singularitit verstehen (Soeffner T199r1a: 268). Die not-
wendigerweise an einem Einzelfall durchgefiihrte Analyse hat eine ide-
altypische Konstruktion als Ergebnis (Soeffner 1991a: 267). In meiner
Studie habe ich fiir jedes der drei Fallbeispiele ein zentrales Merkmal for-
muliert, welches sich an eine der mythischen Aussagen anlehnt, die ein-
zelnen Aspekte des gefeierten Rituals zusammen bringt und die Gemein-
schaft in ihrer aktuellen Verfassung charakterisiert.

Dargestellt werden die Ergebnisse der empirischen Erhebung und Aus-
wertung in drei Schritten: Erst schildere ich die strukturellen und histo-
rischen Besonderheiten jedes Falls. AnschlieSend folgt die Darstellung
der aktuellen Strukturen der Gemeinde. Zum Schluss werden die drei
Feierlichkeiten im Einzelnen dargestellt. Anhand von allen drei Fall-
darstellungen werden drei spezifische Inhalte ein und desselben Symbols
ausgearbeitet. Diese legen drei Varianten des »armenischen Selbstver-
stindnisses« dar, welche sowohl Gemeinsamkeiten als auch Unterschie-
de deutlich machen, die am Ende im abschlieenden Kapitel diskutiert
werden.

94

2026, 08:26:36. [E—


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Forschungsgegenstand:
Der Vardan-Mythos und das Vardan-Fest
im Kontext der armenischen Geschichte

In diesem Kapitel skizziere ich die Geschichte Armeniens sowie des Var-
dan-Mythos und bette das Vardan-Fest in den historischen Rahmen
ein. Die folgende Darstellung der Geschichte Armeniens orientiert sich
hauptsachlich an zwei Versionen, die jeweils mit etwas anderen Akzen-
ten das geschichtliche Selbstbild der Armenier reprisentieren. Die zwei
Geschichtsschilderungen sind im europdischen Raum unter anderem in
deutscher Sprache erschienen. Thre Verfasser sind der franzosische Wis-
senschaftler Jean-Pierre Mahé (Universitat Laval) und der italienische
Wissenschaftler armenischer Herkunft Boghos Levon Zekiyan, ein in
Istanbul geborener armenischer Katholik, der lange Jahre einen Lehr-
stuhl fir armenische Studien in Venedig innehatte und seit 2014 Titu-
larerzbischof von Amida degli Armeni ist. Mit dieser Auswahl sind zwei
Perspektiven berticksichtigt, die je nach Thema und Problematik zwar
etwas unterschiedliche Einschdtzungen geben, aber grundsitzlich eine
vergleichbare Zusammenfassung der Geschichte bieten. Razmik Panos-
sians Studie zur Entstehung der Armenier als eine Nation spielt insbe-
sondere fiir einzelne Fragen eine wichtige Rolle, ebenso wie die Arbeiten
von Gerard J. Libaridian. Alle genannten Studien sind zwar aufSerhalb
Armeniens entstanden und nicht in armenischer Sprache veroffentlicht
worden, stammen letztlich aber fast alle von Wissenschaftlern armeni-
scher Herkunft in Europa und den USA.

Ich habe anhand dieser Arbeiten die wichtigsten Etappen der arme-
nischen Geschichte herausgearbeitet und die zu Vardan und seiner Ge-
schichte bekannten Informationen in diesen Etappen interpretativ ein-
gebettet. In dieser Hinsicht ist die Arbeit des englischen Wissenschaftlers
Robert V. Thomson (University of Oxford) wegweisend. Die in in seiner
Studie in chronologischer Reihenfolge prasentierten Quellen, Erwidhnun-
gen und Auseinandersetzungen mit der Geschichte Vardans und seiner
Gefolgschaft habe ich mit den Epochen der Geschichte synchronisiert,
mit dem Ziel, den Einfluss der Ereignisse auf Vardans Geschichte nach-
zuverfolgen. Auch Forschungen zu einzelnen Fragen, insbesondere zur
Geschichte des Vardan-Festes, werden in diesem Kapitel mitberticksich-
tigt.

Die historische Skizze umfasst die Anfinge der historischen Erwih-
nungen von Armeniern, ihre frihen politischen Institutionen, kulturel-
len Hohepunkte und historischen Krisen. Sie bleibt allerdings nur eine
knappe Zusammenfassung, vor allem ein Versuch, die Vorgeschichte >des

95

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

heutigen Vardan« zu erzihlen und diese systematisch darzustellen. Eine
grindlichere Untersuchung wire in einem anderen Rahmen denkbar, in
dem man den Quellen und historischen Fragestellungen mehr Aufmerk-
samkeit schenken wiirde. Mein Ziel war es, anhand der Schilderung der
geschichtlichen Perspektive und der Forschung zum Vardan-Phianomen
die symbolischen Strukturen und symbolischen Formen sichtbar zu ma-
chen und die im ersten Kapitel diskutierten Zusammenhinge zwischen
Mythos, Symbol und Ritual nachzuzeichnen.

Die Darstellung der Geschichte ist unter anderem eine weitere Schil-
derung des armenischen Selbstverstindnisses: Die Geschichte der ar-
menischen Konigreiche und selbstindigen Einheiten, genauso wie die
Teilungen, Konflikte und Verstreuungen, die religiose und kulturelle Ent-
wicklung pragen das geschichtliche Selbstverstindnis der Armenier und
sind ihrerseits pragend fur die Symbole, die Armenien darstellen.

2.1 Armenien in der Antike:
Ursprunge, vorchristliche Zeiten

Wihrend die hier zentrale Geschichte Vardans und der Avarayr-Schlacht
dem 5. Jahrhundert nach Christus zugerechnet werden, reicht der Ur-
sprung der Geschichte Armeniens weit in die vorchristliche Zeit zurtck.
In der folgenden Darstellung orientiere ich mich mafigeblich am Uber-
blick der Ethnogenese der Armenier von Jean-Pierre Mahé.

Zu Beginn seines Aufsatzes zeichnet Mahé die geografischen Grenzen
des historischen Armeniens nach, die (wie das geschichtliche Bild vom al-
ten Armenien uberhaupt) bis heute die armenische Selbstwahrnehmung
nachhaltig pragen. Demnach bildet das historische Armenien ein bergi-
ges Gebiet von etwa 400.000 km?, Gebirgsmassiv und Hochebene zu-
gleich, und umfasst den heutigen Osten Kleinasiens und der Senke des
Transkaukasus, angrenzend an den Iran, den Irak, die Tiirkei, Georgien
und Aserbaidschan (Mahé 1995a: 9).

Historiker verorten den Ursprung der Armenier im Konigreich Urartu.
Dieser Staat hatte vom 10. bis zum 6. Jahrhundert v. Chr. die armenische
Hochebene politisch vereinigt und eine Hochkultur entwickelt, die sich
auf assyrische Techniken der Bewisserung, der Baukunst und der Ver-
teidigung grindete. Das Konigreich wurde von den Nachbarn im Stiden
»Urartu« genannt, ist aber gleichzeitig unter dem Namen »Biaina« be-
kannt und wurde durch hurritische Stimme des Bundes von Nairi infol-
ge der erkampften Unabhingigkeit von den Assyrern im 9. Jahrhundert
v. Chr. geschaffen. Die Verbindung zwischen Armenien und Urartu wird
kontrovers diskutiert. Nach der Auffassung von Mahé besteht zwischen
Armenien und Urartu einerseits eine kontinuierliche Entwicklung, aber

96

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ARMENIENS FRUHE STAATSFORM: KONIGLICHE DYNASTIEN

andererseits auch ein Bruch. Es ist ein Bruch unter dem Gesichtspunkt
der Sprache: anders als das Armenische, das eine besondere Varietit des
Indoeuropaischen bildet und weder zur iranischen Sprachfamilie noch
zur anatolischen gehort, ist das Urartdische eng mit dem Hurritischen
verwandt. Doch steht diese Diskontinuitdt im Kontrast mit der dreifa-
chen Kontinuitat der Geografie, Archiologie und Ethnologie. Es lasst
sich weder mit Sicherheit sagen, wo die armenische Sprache zum ersten
Mal gesprochen wurde, bevor sich die Sprachgruppen mit den Urarta-
ern vermischten, noch der Umstand erkldren, wie es ihnen gelang, das
Armenische durchzusetzen. Dieser komplexe Prozess muss langsam und
schrittweise erfolgt sein. Das Konigreich von Urartu scheint zu Beginn
des 6. Jahrhunderts v. Chr. unter dem Druck von Nomadenvélkern zer-
fallen zu sein (Mahé 1995a: 9).

Die danach entstandene ethnisch-politische Volkseinheit, die die grie-
chischen Historiker als »armenioi« bezeichnen, wird das erste Mal in
der antiken persischen Form »armeniya« in der dreisprachigen Inschrift
von Pehistun erwihnt. Dariiber ist man sich heute in der Wissenschaft
einig. Darius 1. (ca. 520) nennt die Armenier hier im Zuge der von ihm
unterworfenen Volker (Mahé 1995a: 10).

2.2 Armeniens frithe Staatsform: Konigliche Dynastien

Die frithesten armenischen politischen Institutionen werden auf das
6. Jahrhundert v. Chr. datiert. Die ersten Herrscher Armeniens waren die
Jerwandiden oder Erwanduni. Thnen folgen die Artaschiden, die Arscha-
kiden, die Bagratiden und die kilikisch-armenische Dynastie der Rube-
niden. Da die Geschichte der armenischen Staatlichkeit durch starke
Briiche gekennzeichnet ist und lange Abschnitte der armenischen Ge-
schichte ohne Staatsform verlaufen sind, haben diese frithen Verfas-
sungsformen eine grofSe Bedeutung fiir die politische Symbolik Arme-
niens. Die Wahrzeichen der genannten Dynastien bilden das offizielle
Staatwappen des heutigen Armeniens.

Fiir die erste armenische Dynastie gibt es mehrere Bezeichnungen:
die Erwanduni, abgeleitet vom Namen Erwand (Eruand), in der grie-
chischen Geschichtsschreibung bekannt als Orontes oder Aroandes. Die
Herrschaft dieser Dynastie war nur von kurzer Dauer. Sie wurde durch
Darius L. gestiirzt, der ihr Land in sein Verwaltungssystem aufnahm und
aufteilte (unter der XIII. und XVIIL. Satrapie). So erscheinen unter den
23 von Darius beherrschten Volkern neben den Medern und den Su-
sern auch die Armenier in Persepolis (Zekiyan 1986: 48). Zur kulturel-
len Entwicklung dieser Zeit betont Mahé, dass die orontidische Dynas-
tie den alten iranischen Elementen der armenischen Kultur eine neue

97

2026, 08:26:36.


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

hellenistische Dimension hinzugefiigt habe. Von nun an stand Armenien
sowohl unter hellenistischen und als auch unter persischen Einflussen.
Das hat sich in unterschiedlichen Bereichen gezeigt. Die Namen der Got-
ter des Olymp standen in Verbindung zu denen der alten mazdaischen
Gottheiten: Aramasd mit Zeus, Mihr mit Hephaistos, Tir mit Apollon,
Anahit mit Artemis, Nane mit Athene, Vahagn mit Herakles. Der Ein-
fluss wirkte sich auch auf die Architektur aus. Stadte hellenistischen Typs
wurden erbaut, die oft den Namen des grindenden Herrschers trugen, so
die neue konigliche Residenz von Erwandaschat oder die landliche Ort-
schaft Erwandakert und vieles andere (Mahé r99s5a: 11).

Die Hellenisierung wurde noch ausgepragter unter der Dynastie der
Artaxiden. Artaxias (Artasches, 188—161 v. Chr.) — der Gruinder der Dy-
nastie — erbaute zwischen sieben Hiigeln auf dem linken Ufer des Araxes
die Stadt Artaxiata (Artaschat), deren hellenistische Architektur gegen-
wirtig erforscht wird (Mahé 1995a: 11). Zekiyan schreibt, dass den ge-
schichtlichen Quellen nach Armenisch zur Landessprache wurde. Er be-
ruft sich dabei auf Strabon (XI, XIV, 15) und sieht dies als Beweis dafiir,
dass bereits seit langer Zeit eine ethnische Einheit in dieser Gegend vor-
herrschte. Es wire sonst undenkbar, dass sich im Verlaufe weniger Jahr-
zehnte die armenische Sprache hitte durchsetzen konnen; andere Spra-
chen wie Persisch oder Griechisch hatten sich wihrend einer viel langer
dauernden Herrschaft nicht behaupten konnen (Zekiyan 1986: 49) .

Der bedeutendste der Artaxiden-Herrscher war Tigran II., der GrofSe
(95-55), Zeitgenosse von Cicero und Pompeius, der ein riesiges Reich er-
oberte, das sich vom Kaukasus bis nach Paldstina und von Kappadokien
bis nach Atropatene erstreckte. Nachdem Tigran 66 v. Chr. von Pompei-
us besiegt worden war, durfte er das gesamte Gebiet Armeniens behalten
und schloss mit Rom einen Biindnisvertrag, der bis zu den arabischen
Invasionen fortbestehen sollte (Mahé 1995a: 11). Die wichtigsten kul-
turellen Ereignisse trugen sich in der Zeit der Arschakiden (Arschakuni)
zu: Zum einen wurde der christliche Glaube fir verbindlich erklart, und
zum anderen wurde das armenische Alphabet geschaffen und zur Amts-
sprache gemacht (Mahé r995a: 12).

In den folgenden Jahrzehnten entwickelte sich Armenien zu einem Ge-
biet, das sowohl fiir die Romer als auch fiir die Parther vor allem von
wirtschaftlichem Interesse war; diese Konstellation fand in Armenien in-
nenpolitische Unterstutzung der Parteien, die den Romern und Parthern
freundlich gesinnt waren. Eine neue politische Ordnung entstand durch
einen romischen Feldzug, der mit dem Vertrag von Rhandeia im Jahre
63 n. Chr. seinen Abschluss fand: In Zukunft sollte Armenien einen Ko-
nig haben, der von den Parthern gestellt wurde, aber von den Rémern
anerkannt und gekront werden musste. Damit begann in Armenien die
Herrschaft der Arschakiden, der Nachfolger einer Nebenlinie der auch
in Persien herrschenden Dynastie (Zekiyan 1986: 50).

98

2026, 08:26:36. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Christianisierung Armeniens und Vardanen-Krieg

Die politischen Konstellationen dnderten sich im Jahre 224 n. Chr. ab-
rupt mit dem Aufstieg der Sassaniden in Persien (Zekiyan 1986: 51). Die
Sassaniden wurden zu Gegnern der armenischen Arschakiden, vor allem
in religiosen Fragen. Das Heidentum Armeniens war in dieser Epoche
zunehmend synkretistisch und hellenisiert worden, die Sassaniden hin-
gegen wollten den zarathustrischen Kult durchsetzen (Mahé 1995a: 12).

Unter diesen Umstidnden trat Konig Trdat III. (298-330) von Arme-
nien zu Beginn des 4. Jahrhunderts n. Chr. zum Christentum uber. Seit
lingerer Zeit bereits gab es Christen im Siiden des Landes, wo der Uber-
lieferung zufolge der Heilige Thaddeus, nach der christlichen Uberlie-
ferung einer der Jiinger Jesu, das Evangelium gelehrt hatte. Den Legen-
den nach, die, wie Mahé schreibt, spiter entstanden sind, gesellt sich
der Apostel Bartholomaus zu ihnen. Wahrenddessen wurde der arscha-
kidische Konig samt seinem Hof durch den Heiligen Gregor den Er-
leuchter (Grigor Lusavoritsch) zum Christentum bekehrt. Diese zentrale
Missionars-Figur der armenischen Christianisierung ist von vielen Le-
genden umwoben. Er war vermutlich parthisch-armenischer Herkunft
und in Kappadokien ausgebildet worden. Armenien wurde somit zum
ersten christlichen Reich der Welt (Mahé 1995a: 12). Bis heute wird die
so frithe Annahme des Christentums als das wichtigste Ereignis der ar-
menischen Kulturgeschichte angesehen. Sie pragt bis heute das politische
Selbstverstindnis und die politische Semantik Armeniens.' Dabei wird
das in Armenien gefeierte Datum der Ubernahme des Christentums im
Jahr 301 von den Wissenschaftlern unterschiedlicher kultureller und na-
tionaler Pragung kontrovers diskutiert: Zekiyan nennt 314 als das Jahr
der Christianisierung. Mahé nennt tiberhaupt kein Jahr, sondern disku-
tiert lediglich den grofSeren zeitlichen Rahmen, in dem die Annahme des
Christentums erfolgt sein konnte. Beim Konzil von Nicda im Jahr 325, so
lesen wir bei Mahé, wurden die Armenier von dem Sohn und Nachfolger
des Heiligen Gregor, dem ersten Katholikos Armeniens namens Arista-
kes, vertreten. Nach Mahé nahmen die Armenier auch die Beschliisse der
okumenischen Konzile von Konstantinopel im Jahre 380 und Ephesus
im Jahre 431 an (Mahé 1995a: 12).

Die verschiedenen militarischen Konflikte zwischen dem Ostromi-
schen Reich und den Sassaniden fuhrten unvermeidlich zur Teilung Ar-
meniens im Jahre 387. Der westliche Teil wurde, wie Zekiyan in seiner
Schilderung betont, von der byzantinischen Herrschaft kulturell und re-
ligios unter Druck gesetzt, der dem der Sassaniden nicht nachstand. Das
fithrte zu Grazisierung eines nicht unerheblichen Teils der armenischen

1 Die Kontinuitdt der Religion wird mit derjenigen der politischen Form
gleichgesetzt, hierzu eine Diskussion in (Yeghiazaryan 2013a).

929

2026, 08:26:36.


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

Bevolkerung. Die ostlichen Regionen hingegen, die unter persischer Kon-
trolle geblieben waren, konnten ihre ethnisch-kulturelle Identitat bewah-
ren. In diesem Zusammenhang war die Entwicklung des armenischen Al-
phabets durch den Moénch Mesrop Maschtoz im Jahre 405 von grofler
Bedeutung, was auch fiir die westlichen, von Byzanz beherrschten Regi-
onen gilt. Mesrop Maschtoz wird als Heiliger der armenischen Kirche
verehrt (Zekiyan 1986: 51).

Mesrop Maschtoz tibersetzte zunichst die gesamte Bibel ins Armeni-
sche. Ferner iibersetzte man auch die Werke der Kirchenviter, der Ver-
teidiger der Konzile und des Glaubens sowie die im Christlichen damals
mafSgebliche Liturgie von Jerusalem. Diese Ubersetzungen markieren zu-
gleich den Anfang der armenischen Literatur und das 5. Jahrhundert
wird bis heute als ihr »Goldenes Zeitalter« bezeichnet. Schon seit dem
zweiten Drittel des 5. Jahrhunderts gaben die Schiiler von Maschtoz ei-
gene Werke heraus. Mahé benennt die wichtigsten und charakterisiert
ihre Entwicklung wie folgt: Nach dem groflen theologischen Traktat des
Yeznik von Kolb Wider die Sekten iiber die Transzendenz Gottes, ent-
standen Chroniken wie Das Leben des Maschtoz von Koriun, auf die
wiederum die erste Version des Lebens des Heiligen Gregor folgte, das
am Anfang der Geschichte von Agathangeghos tiber die Bekehrung Ar-
meniens stand. Zu erginzen sind das Buzandaran (ein Auszug aus den
epischen Uberlieferungen iiber die christlichen Arschakiden-Kénige), die
Werke von Ghazar Parpezi und Yeghische Vardapet tiber die Verfolgun-
gen durch die mazdaischen Perser und die Geschichte der Armenier von
Movses Khorenazi, die von der Arche Noah bis zum Tod des Heiligen
Maschtoz reicht (Mahé 1995a: 12). In letzterer findet sich unter anderem
die Geschichte des armenischen Grindungsvaters Hayk, dessen Namen
sich die Selbstbezeichnung der Armenier als >haj< und das eigene Land
als Hayastan verdankt.

In diesen Kontext von armenischer Zweiteilung und » Goldenem Zeit-
alter« der armenischen Kultur fallen auch die fur diese Arbeit zentralen
Begebenheiten des 5. Jahrhunderts. Sie beginnen mit dem Zwang der Ar-
menier zu religioser Konversion durch den persischen Konig und finden
ihren Hohepunkt in der Schlacht am Avarayr-Feld, in der Vardan gefal-
len ist. Die zentralen Elemente der Geschichte lassen sich wie folgt zu-
sammenfassen:

Im Jahre 450 beschloss Konig Jesgerd (Haskert), dass alle seine Unter-
tanen die Religion Zarathustras annehmen miussten. Dieser Erlass provo-
zierte armenischen Widerstand. Unter der Fithrung des Fiirsten Vardan
Mamikonyan kam es zu einem Aufstand gegen die persische Herrschaft,
den diese mit Kampfelefanten und einer tiberlegenen Zahl schwer be-
waffneter Truppen beantwortete. Vardan und seine Gefolgschaft erlitt
eine blutige Niederlage an der Ebene Avarayr. Die grofSe Schlacht fand
am 26. Mai 451 statt und dauerte nur einen Tag. Auf diesen Tag folgten

I00

2026, 08:26:36. [E—


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CHRISTIANISIERUNG ARMENIENS UND VARDANEN-KRIEG

aber viele Jahre harter Kleinkriege und zihen passiven Widerstandes,
die sich durch die gesamte zweite Hilfte des 5. Jahrhunderts hinzogen.
30 Jahre spater gab der persische Konig Vagharsch schliefslich nach (Ze-
kiyan 1986: 51). Im Jahre 484 wurde ein Friedensvertrag in der Ort-
schaft Nvarsak abgeschlossen. Dies gewihrte den Armeniern mehr Au-
tonomie und religiose Freiheit (Panossian 2006: 48). Alle in der Schlacht
gefallenen Gefihrten Vardans wurden von der armenischen Kirche hei-
liggesprochen und werden noch heute unter dem Namen »Die heiligen
Vardanen« gefeiert (Mahé 1995a: 12). Die Schlacht am Avarayr und die
Haltung Vardans und seiner Gefolgschaft sind als >moralischer Sieg« in
die Geschichte eingegangen. Auf den folgenden Seiten werden sowohl
Fragen zur Entstehung und Rezeption der mythischen Geschichte Var-
dans gestellt als auch die Hintergriinde des Festes zu Ehren Vardans und
seiner Gefolgschaft erlautert.

2.3.1 Yeghische Vardapet und Ghazar Parpezi:
Zwei Berichte iiber den Vardan-Krieg aus der friihchristlichen Zeit

Die Schlacht am Avarayr und die Geschichte von Vardan werden, wie
erwihnt, zeitlich im fiinften Jahrhundert verortet, wie auch die Texte,
die uns von diesen Ereignissen berichten. Sie gehoren zu den ersten in
armenischer Sprache verfassten Schriften und damit zu den ersten Quel-
len der armenischen Geschichtsschreibung iiberhaupt.> Deshalb kommt
den Texten eine herausragende Bedeutung und den Autoren ein beson-
derer Einfluss auf die spatere Darstellung und Rezeption der historischen
Ereignisse zu. Die Inhalte, die im Mythos behandelt werden, gehen auf
zwei historische Schriftstiicke zurtick, die tiber Zeit, Umstinde und Ein-
zelheiten der Auseinandersetzung zwischen Armeniern und Persern im
funften Jahrhundert berichten: Vardan und der Armenische Krieg (Vasn
Vardananz u hajoc paterazmi) von Yeghische Vardapet’ und Geschichte
Armeniens (Hajoc patmutjun tught Vahan Mamikonyani) von Ghazar
Parpezi.* Von persischen oder anderssprachigen Quellen wird nicht be-
richtet (Thomson 1982: 3).

Einer der Autoren, Yeghische, schrieb aus einer » Augenzeugenper-
spektive« und bestimmt als angebliche Zeitzeugenquelle bis heute die

2 Eine Zusammenfassung zu ersten Texten in armenischer Sprache findet
sich in der Einleitung zu einigen deutschen Ubersetzungen bei Simon Weber
mit einer Skizze zur frithen Historiographie (siehe dazu (Weber, S. 1927a:
XVIIIE)).

3 »Vardapet« ist die armenische Bezeichnung einer kirchlichen Position, die
dem lateinischen Magister entspricht.

4 Parp ist die Ortschaft, aus der Ghazar stammt. In manchen Quellen wird
der Name als »Lazar von Parp« tibersetzt.

IOI

2026, 08:26:36.


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

armenische Rezeption der historischen Ereignisse. Es wird angenommen,
dass die erste Schilderung von Yeghische stammt und die von Ghazar
sich an diese anschliefSt. Wann genau Yeghische gelebt und gewirkt ha-
ben soll, wird in der Wissenschaft allerdings kontrovers diskutiert. Man-
che Autoren vertreten die Auffassung, dass er die Erzahlperspektive des
Augenzeugens zwar eingenommen habe, bei den Ereignissen aber nicht
habe anwesend sein konnen. Thnen zufolge ist der Text von Ghazar die
urspriingliche Quelle, derer sich Yeghische spiter bedient haben soll.s
Trotz der Meinungsunterschiede beztiglich der Reihenfolge und der Re-
levanz der ersten Quellen fur die Rekonstruktion der historischen Er-
eignisse, lasst sich durchgehend die Annahme erkennen, dass der Text
von Yeghische grofseren Einfluss auf die spatere Beschiftigung mit der
Thematik und vor allem auf die (Re-)Konstruktion der Ereignisse hat-
te.* Im Rahmen dieser Studie, die sich mit den mythischen Aspekten der
Geschichte auseinandersetzt, wird jedes dieser Werke in seiner Rolle fiir
die Entstehung des Mythos betrachtet. Denn fur den Mythos sind die
Fragen der chronologischen Reihenfolge weniger wichtig. Die Tatsache,
dass es sich um zwei Schriften handel, ist hingegen sehr bedeutsam fiir
den Mythos, da jede dieser Schriften ihren Einfluss auf die Mythologisie-
rung hat und eine noch niher zu bestimmende Funktion erfiillt. Sowohl
die Erkenntnisse tiber diese beiden Personen wie auch tuber ihre Texte
fallen sehr unterschiedlich aus.

Uber das Leben von Yeghische Vardapet ist wenig bekannt. Die ein-
zige Quelle ist eine alte Redensammlung, in der ein Text ohne Angabe
der Autorschaft iiber das Leben Yeghisches berichtet. Der Uberlieferung
nach soll Yeghische zwischen 410 und 415 geboren worden sein und zu
den jiingeren Schiilern von Sahak Partev und Mesrop Maschtoz gehort
haben. Er soll nach seiner Ausbildung bei Vardan Mamikonyan gedient
und als Sekretir gearbeitet haben und wird als einer der Kampfer auf
dem Avarayr-Feld vorgestellt. Nach der Schlacht soll er sich vom welt-
lichen Leben zuriickgezogen haben und Geistlicher geworden sein. Der
Quelle zufolge bekam er den Titel Magister verliehen und verfasste nach
Anordnung Davit Mamikonyans seine berihmte Geschichte sowie eini-
ge weitere religiose Schriften (Kommentare).” Yeghische starb zwischen
470 und 475 (Nalbandian 1987: 210).

5 Inder philologischen Diskussion wurde der Frage des Verhaltnisses der bei-
den Quellen und der Autoren breit diskutiert. Eine kurze Zusammenfassung
bei Srbuhi Hairapetian (Hairapetian 1988: 179f.).

6  Er wurde 6fter in den mittelalterlichen Quellen zitiert (Thomson 1982: 45),
in den spiteren literarischen Bearbeitungen des Themas und in populidren
Darstellungen hiufiger als eine zentrale Figur gesehen.

7 Fiir eine englische Ubersetzung der Werke Yeghisches, die mit den Ereignis-
sen um Vardan nicht verbunden sind, siehe (Egisé 2000) mit Einfiihrung und
Notizen von Thomson (Thomson 2000a). Eine deutsche Ubersetzung einer

I02

2026, 08:26:36.


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CHRISTIANISIERUNG ARMENIENS UND VARDANEN-KRIEG

Im Unterschied zu Yeghische und vielen anderen Personlichkeiten je-
ner Zeit sind aus dem Leben Ghazar Parpezis viele Einzelheiten bekannt.
Bei der Hauptquelle zu seiner Biografie handelt es sich um sein Schrei-
ben an Vahan Mamikonyan,? in welchem er tiber sich selbst Auskunft
gibt. Es bestehen demnach keine Zweifel, dass er im 5. Jahrhundert ge-
lebt hat und ebenfalls im Dienste von Mamikonyan (Vahan) stand. Man
nimmt an, dass er ca. 443 geboren wurde und seine erste Ausbildung
als Kleriker in Armenien erhalten hatte. Spiter reiste er nach Byzanz,
um seine Ausbildung zu vertiefen (Jusbashian 1983: 179). Hier lernte
er Griechisch, beschiftigte sich mit theologischen Schriften und gewann
Einblicke in die philosophischen, ethischen, dsthetischen und 6konomi-
schen Ideen seiner Zeit. Die griechischen Sprachkenntnisse ermoglich-
ten Ghazar sowohl die Lekture christlicher Literatur als auch die Ausei-
nandersetzung mit den Traditionen der vorchristlichen Welt, der Antike.
Viele Autoren betonen, dass Ghazar Parpezi einer der ersten Autoren ge-
wesen sei, der die neuen armenischen Worte auf Basis des Griechischen
bildete, dadurch die armenische Sprache bereicherte und die Uberset-
zung vieler Begriffe leistete. Nach seinem Aufenthalt in Byzanz kehrte
Ghazar zurtick nach Armenien und nahm an den kriegerischen Ausei-
nandersetzungen gegen die Sassanidische Herrschaft 482-484 teil. In
den Jahren danach lebte Ghazar als Geistlicher und bekam den Auftrag,
die Geschichte Armeniens zu schreiben (Jusbashian 1983: 181). Darin
beschreibt er die Schicksale des Landes von 388 bis 485. Sein Werk um-
fasst den grofSen Zeitraum der kirchlichen Reorganisation bis zur Zeit
der Freiheitskriege gegen Persien. Die (Parallel)-Darstellung Yeghisches
entspricht einem Ausschnitt der von Ghazar behandelten Epoche. Dem
Geschichtswerk von Ghazar ist sein Brief an Vahan beigefiigt, das zweite
wertvolle, von Ghazar hinterlassene Werk (Weber, S. 1927a: XX). Dabei
handelt es sich um ein Dokument zur Zeitgeschichte der zweiten Halfte
des flinften Jahrhunderts, das viele Einblicke in das Leben der Gelehrten
und Kleriker der Zeit gibt.

Sowohl Yeghische als auch Ghazar waren gelehrte Kleriker, die die
ersten Texte in der neuen armenischen Sprache verfassten. Es handelt
sich hierbei um die ersten armenischen Texte zum Christentum und zur
Geschichte Armeniens. Beide Chronisten? sollen im Dienste der Ma-
mikonyan-Familie gestanden haben und beiden wird ein biografischer
Bezug zu den historischen Ereignissen zugeschrieben. Yeghische soll

weiteren Schrift von Yeghische (bzw. einer, die ihm zugeschrieben wird), mit
einer Einleitung siehe (Weber, S. 1927b: 273).

8  Vahan Mamikonyan war Vardans Neffe und fihrte nach dessen Tod die Wi-
derstandskampfer an.

9  Im Armenischen steht das Wort patmich, das als »Historiograf«, »Erzihler«
oder »Chronist« tibersetzt werden kann (zu dem armenischen Begriff siehe
https://bararanonline.com, Zugriff: 20.07.2017).

103

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

Augenzeuge des Krieges gewesen sein; Ghazar soll zu dieser Zeit gelebt
haben und in seiner Kindheit von der Stimmung des Widerstandes (ge-
gen die Zwangskonvertierung und die Ablehnung des Christentums) be-
einflusst worden sein (Jusbashian 1983: 180).

In Bezug auf die Schilderungen der Ereignisse zeichnen sich die er-
wahnten Werke sowohl durch Gemeinsamkeiten als auch durch Unter-
schiede aus. Letztere bestehen etwa in der Gewichtung der jeweiligen
Ereignisse. Eine genaue Analyse der beiden Texte findet sich in der Ein-
fithrung zu der englischen Ubersetzung von Yeghisches Werk von Ro-
bert W. Thomson (Thomson 1982: 3). Im Folgenden fasse ich Thomsons
zentrale Punkte zusammen.

2.3.2 Die Berichte im Vergleich: Ein Spannungsraum wird eroffnet

In diesem Abschnitt werden einige dieser Unterschiede vergleichend dar-
gestellt. Uber die Darlegung der Diskrepanz der beiden Schilderungen
wird der Deutungsraum nachgezeichnet, innerhalb dessen sich die my-
thischen Inhalte bildeten. Indem die Unterschiede dieser beiden Texte
diskutiert werden, wird die jeweils unterschiedliche Rolle der beiden
Texte und Autoren fiir den Mythos sichtbar.

Der Vardan-Mythos ist einerseits eine historische Schilderung — sie
bezieht sich auf ein historisch festgehaltenes Ereignis mit Datum, Orts-
bezeichnung und verleiht Einblicke in die Geschehnisse des 5. Jahrhun-
derts. Andererseits besitzt sie einen Allgemeinheitsgrad, ein Abstrakti-
onsniveau, das die erzihlte Geschichte auf viele Situationen tibertragbar
macht. Diese Plastizitdt wurde vor allem durch die Kombination und die
Art dieser zwei Schriften geleistet. Yeghische setzt Akzente, die eine ein-
deutigere und einfache Wahrnehmung erméglichen. Er arbeitet mit kla-
ren Unterscheidungen wie zwischen Gut und Bose, Positivem und Nega-
tivem sowie mit bewegenden poetischen Bildern. In seiner Schilderung
gibt Ghazar dieselben moralischen Bewertungen ab wie Yeghische. Er
verurteilt Vardans Gegenspieler Vasak und betont die positiven Ziige an
Vardan, stellt aber auch komplexere Uberlegungen an. Die Kombination
dieser beiden Erzahlweisen gibt der Geschichte ihre spatere Wirkungs-
kraft. Da grundsatzlich keine anderen Texte uiber die Geschehnisse vor-
handen sind, werden diese zwei Quellen als wechselseitige Referenz und
Beglaubigung des Wahrheitsgehaltes betrachtet.

In beiden armenischen Quellen wird der Aufstand gegen die sassani-
dische Herrschaft in den Jahren 450/t und anschliefend das Schick-
sal der armenischen Gefangenen im Iran beschrieben. Vergleichen wir
die zwei Erzihllinien, sind wir als erstes mit der unterschiedlichen Dar-
stellung des Grundes der Rebellion konfrontiert. Der urspriingliche An-
lass fur die Rebellion wird in beiden Werken auf verschiedene Weise

104

2026, 08:26:36.


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CHRISTIANISIERUNG ARMENIENS UND VARDANEN-KRIEG

beschrieben. Yeghische sieht in dem »bosartigen« Plan Konig Haskerts,
die Armenier zu unterdriicken, den wesentlichen Grund fiir die Rebelli-
on. Haskert wurde dazu von seinen »bosen« intriganten Beratern ange-
stiftet, die im Christentum eine potenzielle Bedrohung, einen potenziel-
len Feind sahen. Fiir Ghazar/Lazar hingegen hatte das Problem seinen
Ursprung in Armenien, in Form eines personlichen Streits zwischen den
Fursten von Sjunik (Vasak), dem Marspan (Gouverneur) von Armenien
und seinem Schwiegersohn Varasvaghan (Varazvalan). Aufgrund einer
nicht spezifizierten Beleidigung seiner Tochter wies Vasak den letzteren
aus Armenien aus. Varazvalans Handeln ist, diesem Verstandnis folgend,
als Racheakt gegen Armenien zu verstehen. Er schwor dem Christentum
ab und bewegte gemeinsam mit dem persischen Hazarapet (Vesier) Has-
kert dazu, Druck auf die Armenier auszuiiben. Im Unterschied zu Gha-
zar betrachtet Yeghische das Ultimatum Haskerts also nicht als eine un-
erwartete, spontane Entscheidung (Thomson 1982: 3).

Die Beschreibung des Anlasses ist der substanziellste Unterschied zwi-
schen diesen zwei Schilderungen der gleichen Geschichte. Ghazar identi-
fiziert einen spezifisch personlichen Groll als Ausloser fiir eine potenziell
explosive Situation. Er zeigt dabei mehr Verstandnis fur die schwierige
Position, in der Vasak als Gouverneur von Armenien sich gegeniiber dem
Schah befand, besonders seitdem seine Sohne in Gefangenschaft waren.
Dabei beschreibt auch Ghazar die Figur Vasak als Verriter. Beide Auto-
ren benutzen Vasak tatsdchlich als Folie fiir den Patriotismus Vardans
(Thomson 1982: 27). Die Ubereinstimmung in dieser Frage wird auch als
bestimmend fiir die spiteren (aktuellen) Darstellungen der Geschichte ge-
sehen; die Unterschiede hingegen, wie die Ausfithrung des Anlasses, wer-
den dabei nicht beachtet. Die weiteren Unterschiede zwischen den zwei
Quellen liegen vor allem in der Lange und in den Details der Schilderung
einiger Elemente. Bei beiden Autoren kommt das finale Ultimatum Has-
kerts in Form eines Briefs oder eines Erlasses. Aber in der Beschreibung
des Autors und der Form des Schreibens unterscheiden sich Ghazar und
Yeghische. Die Grundintention beider Schreiben ist die Konvertierung
der Armenier zum Masdaismus. Bei Yeghische ist der Brief jedoch drei-
mal so lang wie bei Ghazar und beinhaltet zusatzlich diverse sarkasti-
sche Bemerkungen tiber das Christentum, die den persischen Glauben
charakterisieren, wie etwa den Mythos von Zrvan (Thomson 1982: 4).

Die Antwort auf das Schreiben bringt Ghazar kurz und knapp auf
den Punkt: Die persische Religion sei irrig und lacherlich. Die Armenier
wiirden keine Elemente und mehrere Gotter anbeten, sondern nur einen
wahren Gott, der den Himmel und die Erde geschaffen habe. Bei Yeghi-
sche hingegen nimmt das Antwortschreiben zwolf Seiten ein. Er beginnt
mit einer kurzen Abhandlung tiber die Natur Gottes, fahrt fort mit der
Diskussion der materiellen Welt und den vier Elementen, dem freien Wil-
len und der Natur des Bosen, stellt weiterhin die durchdachte gottliche

105

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

und menschliche Natur Christi heraus und schlief$t mit der trotzigen Au-
Berung, die Armenier wirden eher sterben, als Jesus Christus aufzuge-
ben. Allerdings enthalt Yeghisches Replik — abgesehen von Glaubensfra-
gen — in jeder anderen Hinsicht Loyalitatsbekundungen gegeniiber dem
Schah (Thomson 1982: §).

Als Reaktion rief der persische Schah die fithrenden Adligen zu sich.
Diese versuchten ihn davon zu tiberzeugen, dass sie ihm gegentiber bis
auf Religionsfragen die Treue halten wiirden. Die armenischen Fiirsten
mussten jedoch einsehen, dass ihre einzige Uberlebensmoglichkeit im Be-
trug lag: Sie mussten vorgeblich zum Masdaismus konvertieren und die
Forderungen Haskerts akzeptieren. (Hier folgen zwar beide Autoren der
gleichen Grundlinie, Yeghisches Variante ist jedoch elaborierter.)

Ghazar und Yeghische bewerten das Handeln Vardans und Vasaks in
dhnlicher Weise. Indem sie die Haltung Vasaks verurteilen, betonen sie
die Vorbildhaftigkeit Vardans. Dieser Standpunkt markiert den Kern des
Mythos. In zahlreichen Details unterscheiden sich die Autoren jedoch,
beispielsweise in der Art und Weise, wie sie Vardans Haltung darstellen.
Bei der Entscheidung fur die Konvertierung geht Ghazar im Gegensatz
zu Yeghische zum Beispiel sehr umfangreich auf den Widerwillen Vardan
Mamikonyans ein, den Forderungen Folge zu leisten.

In einer weiteren Episode beschreibt Ghazar die Zweifel Vardans.
Als die armenischen Fiirsten, die hinsichtlich der Festigkeit ihres Glau-
bens Schwiche gezeigt hatten, in ihre Heimat zuriickkehrten, wurden sie
dort vom Volk mit Geringschitzung empfangen. In Ghazars Schilderung
wird an dieser Stelle von Vardans Bedenken berichtet. Der unfreundliche
Empfang und der Eifer der Magier (zoroastrische Priester, »Weise des
Morgenlandes«), in Armenien den Feuerkult zu propagieren, brachten
Vardan auf den Gedanken, ins Exil zu gehen: lieber im Exil als Christ zu
leben, anstatt unter persischer Herrschaft abtriinnig zu werden. Vardans
Skrupel finden bei Yeghische hingegen keinen Platz.

Im weiteren Verlauf werden die Emporung tber die Haltung der Ad-
ligen und der Widerstand gegen ihre Entscheidung geschildert. Uber die
schwache Haltung der Adligen waren die Geistlichen emport und began-
nen, gemeinsam mit dem einfachen Volk, sich gewaltsam den Magiern zu
widersetzen. Ghazar zufolge wurde Vardan von den armenischen Adli-
gen uberredet, zurtickzukommen und den Aufstand anzufuhren. Yeghi-
sche hingegen erwahnt Vardans Abwesenheit nicht.

Aus beiden Quellen geht hervor, dass Vasak ein »Verriter« gewesen
ist. Yeghische betont, dass Vasak die persische Religion aufrichtig ange-
nommen habe. Ghazar jedoch lisst nicht aufler Acht, dass der Sohn Va-
saks eine persische Geisel gewesen sei und dies einen Einfluss auf Vasaks
Entscheidung fir die persische Religion gehabt habe. In der Grundhal-
tung werden die Protagonisten in den beiden Quellen dhnlich, im Detail
aber unterschiedlich geschildert (Thomson 1982: 6).

106

2026, 08:26:36. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CHRISTIANISIERUNG ARMENIENS UND VARDANEN-KRIEG

Die armenischen Fiirsten leisteten einen gemeinsamen Eid, und der
daraus hervorgegangene Vertrag (ukht)™ spielt in beiden Schilderungen
eine grofse Rolle. Interessant ist, dass sich in diesem Punkt beide Auto-
ren einig sind. Denn im Konzept des Eides verdichten sich die wichtigs-
ten Elemente des Mythos. Laut Yeghische wurden die Perser in Armenien
attackiert und die Feuerverehrungsstitte zerstort. Ghazars Schilderung
dieses Geschehens fillt kiirzer aus. Beide Autoren berichten von den Hil-
fegesuchen seitens der Armenier an die griechischen Herrscher, die die-
sen aber nicht nachkamen. Yeghische geht auch an dieser Stelle detailliert
auf die Geschichte der Ablehnung ein und fugt zahlreiche Details hin-
zu. Interessant ist diese Stelle aufgrund ihrer Perspektive auf die Auflen-
welt. In den byzantinischen Quellen findet diese Anfrage keine Erwih-
nung (Thomson 1982: 6). Vielmehr wird eine Position der Abgrenzung
und des Auf-sich-selbst-Gestellt-Seins vermittelt. Der Grund, warum die
Bitte um Unterstutzung keine Erwihnung in den byzantinischen Quel-
len findet, kann unterschiedlich interpretiert werden, doch wird dadurch
dieser Eindruck des Auf-sich-selbst-Gestellt-Seins verstirkt, den beide
Autoren dhnlich festhalten.

Bevor es zur Beschreibung der groflen Schlacht kommt, werden Var-
dans militarische Verdienste geschildert: Er fiihrte die Armenier zum
zweiten groflen militarischen Erfolg in Albanien. Das ist eine der weni-
gen Episoden, die Ghazar im Detail beschreibt, wodurch er den Helden-
mut Vardans auf besondere Art hervorhebt. Nach diesen Siegen schlos-
sen die Armenier eine Allianz mit den Hunnen. Die Feldziige des Jahres
450 endeten mit der Nachricht tiber Vasaks Verrat und den Plinderun-
gen der Feuerverehrungsstitten. Im Winter kehrten die Armenier in ihre
Heimat zuriick. Beide Texte stellen die entscheidende Feldschlacht ein
wenig unterschiedlich dar. Sie beginnen jeweils mit der Darstellung des
Fruhlingsanbruchs und den Vorbereitungen und beschreiben anschlie-
Bend die Schlacht selbst. Mit der Schilderung der Feldschlacht aber ist
keines der Werke zu Ende. Die Quellen berichten auch noch tber die
nachfolgenden Ereignisse (Thomson 1982: 7).

Der Fruhlingsanfang 451 wird in den zentralen Quellen unterschied-
lich dargestellt: Wihrend Ghazar mit seiner Schilderung der Ereignisse
unmittelbar bei dem persischen Angriff auf Armenien ansetzt und an-
schliefend zu der entscheidenden Schlacht von Avarayr ubergeht, ist
Yeghisches Schilderung viel ausfiihrlicher: Er beschreibt zuerst, wie die
armenischen Bischofe an ihre »Briider« in Konstantinopel schrieben mit
der Bitte, fiir sie zu beten. Dann fichert er die aus armenischer Sicht du-
biose Politik Haskerts nach den armenischen Erfolgen in Albanien auf.
Er geht dabei auf dessen vorgebliche Giite gegeniiber den Christen und

10 Eine Diskussion zum Konzept Eid und Vertrag (ukht) bei Thomson (Thom-
son 1982: 10f.) und bei Tololyan (T6l6lyan 1993).

107

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

seinen als betriigerisch geschilderten Gnadenerlass ein. Die lange und
detaillierte Beschreibung ldsst gewisse Strukturen erkennen, verteilt und
betont die positiven und negativen Aspekte, bestitigt und untermauert
diese. AnschliefSend geht Yeghische auf die Einzelheiten von Vasaks als
verraterisch qualifiziertem Verhalten ein, etwa wie dieser durch >falsche«
Priester und durch seine Rolle als Informant fiir Persien die Zerstérung
Armeniens betrieb (Thomson 1982: 7).

Die Vorbereitungen fir die Auseinandersetzung auf der Avarayr-Ebe-
ne beschreiben Ghazar und Yeghische ebenfalls unterschiedlich. Ghazar
zufolge trafen die Armenier dort auf die unvorbereiteten Perser, zogerten
jedoch mit dem Angriff, da sie anstelle eines Sieges den Martyrertod an-
strebten. (Den Enthusiasmus fur das Martyrium betont auch Yeghische
mehrmals. Dieser Punkt ist fur beide Schilderungen grundlegend.) Nach
Ghazar hielten der Priester Levond (Ghevond) und General Vardan an
diesem Abend ihre Reden an die Armee. Dabei erinnerten sie an das glor-
reiche Schicksal der frithen christlichen Martyrer einschliefSlich Gregors,
des Erleuchters, und begeisterten die Kampfer dafir, deren Erbe anzu-
treten. Die beiden Reden werden bei Ghazar jeweils in einem Abschnitt
zusammengefasst. Yeghische hingegen legt groflen Wert auf die Inhalte
dieser Reden. Vardan redete ihm zufolge als erster bei der Truppenver-
sammlung, lange vor dem Eintreffen der Perser. Das Thema des himmli-
schen Heldenmutes aufgreifend, forderte Vardan in seiner Rede die Trup-
pen im Namen ihrer Vorfahren und der gottlich verliehenen Religion zu
einem heiligen Tod auf."" Im Anschluss an Vardan sprach Ghevond (Le-
vond) einen Tag vor der Schlacht zu den Truppen. Yeghische widmet
dieser Motivationsrede acht Seiten. Bemerkenswert hierbei ist, dass in
dieser Rede keine christlichen Parallelen vorkommen und die Betonung
auf den altisraelischen kdampferischen Helden liegt. Yeghische fiihrt au-
Berdem noch eine dritte Rede an: die eines persischen Generals, der sei-
ne Soldaten vor dem Desertieren warnt. Wie in vielen zuvor erwahnten
Passagen liefert Yeghische auch hier eine lingere und metaphernreiche
Version (Thomson 1982: 7). An dieser Stelle hat die Erweiterung unter
anderem noch eine wichtige Rolle fiir die Entstehung des Mythos, nim-
lich die Betonung und Ausarbeitung der Reden des armenischen Anfiih-
rers, in ihrer ganzen Breite, die, so wie Yeghische sie darstellt, ein zen-
trales Element des Mythos bilden und bis heute in sehr unterschiedlichen
Kontexten aufgerufen werden. Diese Reden bieten viel Material, Kon-
zepte, Redewendungen, Ansprachen fiir Auffithrungen und sind wirk-
same Kommunikationsmuster, denn sie teilen das Wort des Helden mit.

Uber die schicksalhafte Schlacht selbst macht Ghazar keine detail-
lierten Angaben, Yeghische ist dagegen ziemlich ausfiihrlich. Er widmet

11 Der Mirtyrertod ist ein zentrales Thema im Buch der Makkabier, aus dem
Vardan laut Yeghische der Armee vorgelesen hatte.

108

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CHRISTIANISIERUNG ARMENIENS UND VARDANEN-KRIEG

der Beschreibung der Schlacht etwa eine Seite seines Werkes. Die bluti-
ge Auseinandersetzung kostet den Anfithrer und viele Kampfer ihr Le-
ben (Thomson 1982: 8).

Die Figur Vardan ist zwar sehr wichtig bei der Schlacht, ist jedoch aus
der Perspektive des Gesamttextes nicht von zwangsldufig zentraler Be-
deutung, viel wichtiger erscheint die Figur des geistigen Anfiithrers Ghe-
vond, der im Laufe der gesamten Geschichte agiert. Dennoch wird auch
der letzte Teil der Geschichte, in der Vardan keine Rolle mehr spielt, spa-
ter aus der Perspektive der Schlacht gesehen und als Beweis ihrer Bedeu-
tung im Kontext des weitergefihrten Widerstandes verstanden.

Beide Autoren berichten tiber den schweren verlustvollen Ausgang,
unterscheiden sich aber in der Beschreibung der Folgen, die im Rahmen
dieser Einfuhrung nur ausschnittsweise dargestellt werden sollen. Ich
mochte hier die Passage tiber die Frauen darstellen: Es ist eine Beschrei-
bung der Tugenden (virtue) der armenischen Frauen, mit der Yeghische
seine Schilderung beendet. Hierbei handelt es sich insbesondere um die
Tugenden der Ehefrauen der Gefangenen und der Witwen der Gefalle-
nen, die so viele Jahre zu Hause blieben und auf ihre Ehemanner warte-
ten. Dieses Bild der treuen und mutigen armenischen Frauen gehort, wie
oben erwihnt wurde, zu den bekanntesten. Daran zeigt sich erneut die
bildliche Kraft von Yeghisches Werk, wie auch die breite Akzeptanz und
Popularitit seines Textes (Thomson 1982: 9).

Zusammenfassend ldsst sich an dieser Stelle festhalten, dass die zwei
ersten Quellen, auf denen die spitere Interpretation basiert, sich in der
Darstellung einzelner Stellen und Akzente unterscheiden, aber die we-
sentlichen Ideen teilen: In der Wertung der zentralen Figuren, in der Rei-
henfolge der Ereignisse, dem Ausgang des Krieges und dem Martyrium
als Zentralmotiv. Sie zeichnen sich beide durch einen literarischen Code
aus und liefern die ersten schriftlich fixierten Narrative in armenischer
Sprache, die auch den ersten Selbstdarstellungen zugeordnet werden. Sie
werden von den meisten armenischen Wissenschaftlern als parallele Dar-
stellungen gesehen und als einander ergdnzende wahrgenommen. Den
Unterschieden in den Darstellungen wird wenig Aufmerksamkeit gewid-
met, stattdessen werden sie stets zu einem Ganzen zusammengesetzt.

Die anhand besserer Dokumentation erkennbare zeitliche Zuordnung
Parpezis wird als Kompensation zu Yeghisches ungenauem Zeitbezug
angesehen. Die zahlreichen Details und bildlichen Darstellungen, die
Yeghische bietet, sorgen fir die Wahrnehmung und Identifikation mit
der Sprache, Literatur, der christlich-armenischen Identitit und der spi-
teren Wahrnehmung der Vardan-Geschichte. Bilder, Metaphern und Re-
dewendungen Yeghisches dienten als Inspiration fiir viele Kiinstler, die
sich mit der Geschichte befassten. Yeghisches Werk enthilt zahlreiche
Konzepte, die fiir den Aufbau und die Entstehung des Mythos und Ritu-
als armenischer Selbstvergewisserung dienten. Ghazar lehnt sich mehr an

109

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

historische Tatsachen, schreibt zuriickhaltend, aber ebenfalls in einer an-
spruchsvollen Sprache. Im Werk von Ghasar Parpezi wird die Geschichte
Vardans und der Avarayr-Schlacht in einen grofseren Kontext der arme-
nischen Geschichte eingebunden und gibt Einblicke in die darauffolgen-
den Ereignisse, in die Taten von Vahan Mamikonyan, Vardans Neffen.

2.3.3 Die Unabhingigkeit der armenischen Kirche

Das Jahr 451, in dem gegen den persischen Druck aufbegehrt wurde,
ist aus einer weiteren Perspektive wichtig fiir die armenische Geschich-
te. In diesem Jahr begann die Unabhingigkeit der armenischen Kirche.
Zur selben Zeit, in der sich diese Ereignisse abspielten, wurde in Kon-
stantinopel das Konzil von Chalkedon abgehalten, das ein dauerhaftes
Schisma unter den Christen nach sich ziehen sollte. Anders als das Kon-
zil von Ephesus, das sich 431 um die »Natur des fleischgewordenen Wor-
tes« drehte, lehrte das Konzil von Chalkedon, dass Christus aus »zwei
Naturen« bestehe, einer gottlichen und einer menschlichen, »in ein und
derselben Person«. Lange Zeit umstritten, wurde diese Formulierung erst
mit der Herrschaft des Kaisers Justin I. (518-527) akzeptiert. Zu jener
Zeit standen die Armenier im Konflikt mit den Byzantinern, die einen
grofsen Teil ihres Landes kontrollierten und ein neues Zivilrecht durch-
setzen wollten, das den herkommlichen armenischen Rechtsbriuchen
widersprach. Da manche Armenier im Chalkedonismus ein zusatzliches
Element des griechischen Hegemonialanspruchs sahen, verwarfen vie-
le von ihnen die Beschliisse des Konzils, die sie im Widerspruch zu den
Lehren von Nicda und Ephesus sahen. Auf der anderen gab es auch Kir-
chenvertreter, die sich ebenfalls der Haltung des Konzils anschlossen.
Wihrend des 7. Jahrhunderts war die armenische Kirche zutiefst gespal-
ten (Mahé 1995a: 12).

2.4 Armenien im Mittelalter, Auseinandersetzung
mit der Vardan-Erzahlung und die Anfiange
des Vardan-Festes

Von den arabischen Invasionen zur bagratidischen Erneuerung
Zu Beginn des 7. Jahrhunderts erreichten die Araber den Kaukasus,
was fiir die Armenier eine Befreiung von den beiden alten hegemoni-
alen Grofsmichten bedeutete: das Sassanidenreich zerfiel, und Byzanz

verlor die Kontrolle iiber Agypten, Palistina, Syrien und alle 6stlichen

IIO

2026, 08:26:36.


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ARMENIEN IM MITTELALTER

Provinzen. Teodoros Rschtuni, der Sprecher des armenischen Adels, be-
siegelte im Jahre 661 eine Vereinbarung mit den Muslimen. Diese Ver-
einbarung garantierte den Armeniern eine Unabhingigkeit mit wenigen
Einschrinkungen gegen eine wenig bedeutsame Abgabe.

Das 7. Jahrhundert gilt als eine der armenischen Blutezeiten, ins-
besondere in der Architektur. Unweit der Kathedrale von Etschmiat-
zin (5. Jahrhundert) wurden die Sanktuarien der Martyrerinnen Hrip-
sime und Gayane errichtet sowie die Rundkirche von Svarthnoz (Mahé
1995a: 13). Auf das 7. Jahrhundert wird ebenfalls die Arbeit von Sebeos
datiert, des dritten armenischen Chronisten, der den » Vardan-Krieg« be-
schrieben hat. Er bezieht sich zwar auf die »anderen«, nennt aber we-
der Yeghische noch Ghazar namentlich. Zusammen mit einigen >Erneu-
erungenc« in der Darstellung fithrt Sebeos ein Beiwort fiir Vardan ein. Er
nennt ihn »Roter Vardan« (Karmir Vardan). Dies wird in der moder-
nen Darstellung Vardans stets aufgegriffen: Sowohl in der Literatur, als
auch in den bildlichen Darstellungen ist Rot die Farbe Vardans (Thom-
son 1982: 30).

Im 8. Jahrhundert dnderten sich die Verhiltnisse. Das Kalifat setz-
te eine direkte Verwaltungshoheit durch und die arabische Herrschaft
fuhr mit ihrer Politik der Kolonisierung fort. Zugleich kam es zu Be-
ginn des 8. Jahrhunderts zu einer Vereinigung der tief gespaltenen ar-
menischen Kirche. Katholikos Hovhan Ozneci (717-28) vermochte eine
Lehre durchzusetzen, die sowohl sich auf das Konzil von Ephesus beru-
fende Monophysiten als auch sich auf das Konzil von Chalkedon beru-
fende Anhinger der Lehre der zwei Naturen (Dyophysitismus) akzep-
tieren konnten (Mahé 1995a: 13). Derselbe Katholikos legte auch den
Termin des Vardan-Festes fest. Bis zum 8. Jahrhundert wurden Vardan
und seine Gefolgschaft gemeinsam mit den anderen fur den Glauben
gefallenen Mairtyrern gefeiert. Diese Tradition geht auf den Katholikos
Vrtanes (333-341) zuriick. Dieser hatte angeordnet, dass es einen Fei-
ertag zu Ehren der im Kampf fur den Glauben gefallenen Martyrer ge-
ben solle. Zusammen mit den Makkabiern wurden an diesem Feiertag
die Glaubenskimpfer armenischer Herkunft, die Vachejanner (die Ge-
folgschaft von Vache Mamikonyan), gefeiert. Vardan und seine Kimp-
fer wurden ebenfalls in diese Gemeinschaft der Martyrer aufgenommen
und an einem festen und unbeweglichen Feiertag, am 1. August, gefei-
ert (Vardanyan/Badalyan 2003: 95). Als zu Beginn des 8. Jahrhunderts
jedoch eine innere Einigung der Kirche erreicht wurde und auf die kul-
turelle Bliite eine Unterdriickung seitens der arabischen Herrschaft folg-
te, war die Zeit fur einen eigenen Feiertag des Vardan-Mythos gekom-
men. Aus einer wenig spezifizierten Feier der Glaubenskiampfer raumte
man Vardan und seiner Gefolgschaft eine Sonderstellung ein. Aufler-
dem wurde das Vardan-Fest an das Osterfest angepasst und dadurch in
den beweglichen Zyklus der Feiertage aufgenommen. Der Dienstag vor

III

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

Barekendan (Fasnachtssonntag) wurde als Termin fiir das Vardan-Fest
bestimmt. Seitdem ist das Fest beweglich, jedes Jahr an einem ande-
ren Datum, dem Osterfest entsprechend. Vom 8. bis zum 14. Jahrhun-
dert blieb der Feiertag diesbeziiglich unverandert (Vardanyan/Badalyan
2003: 94).

Durch die Etablierung eines kirchlichen Rituals, welches die Bezeich-
nung » Vardan-Fest« erhilt, konnen wir einerseits die Notwendigkeit fiir
eine symbolische Handlung festhalten und darin andererseits einen An-
fang oder neuen Schub fiir die Entwicklung des Mythos sehen. Die Be-
schiftigung mit den Texten der Kirchenviter tiber Vardan wurde wieder
relevant, der Name Vardans fand seinen Platz im Kirchenkalender. Die
Einigung der armenischen Kirche eroffnete neue Moglichkeiten und liefs
sich in symbolischen Veranderungen festhalten. Gleichzeitig spielte der
steigende Druck der arabischen Herrschaft eine Rolle.

Das Armenien der Bagratiden (Bagratuni) und der Arzruni

Am Ende des 9. Jahrhunderts konnte sich das Konigreich Armenien er-
neut behaupten. Die Fiirsten der Bagratiden iibernahmen die Fithrung
des Reiches (Mahé 1995a: 13). Das 9. Jahrhundert war zum einen von
dem Prozess des fortschreitenden Zerfalls des Arabischen Reiches ge-
pragt, zum anderen von der Veranderung in den hoheren Schichten des
armenischen Adels. Dies betrifft vor allem das Geschlecht der Mamik-
onyan, die Familie, die unter anderem fur den hier behandelten Mythos
eine wichtige Rolle spielt. Fiinf Jahrhunderte lang war dieses Geschlecht
im politischen Leben Armeniens fithrend. Nach der Unterdriickung des
Aufstandes, den Mushegh Mamikonyan anfiihrte, im Jahre 774 ende-
te die Epoche der Mamikonyan. Die Bagratiden, die dagegen eine flexi-
ble Politik gegentiber den Arabern vertraten, erlebten in dieser Zeit ei-
nen schnellen Aufstieg. Eine weitere Furstenfamilie mit Namen Arzruni
stieg nach dem Untergang der Mamikonyan auf, von dem beide Fami-
lien profitierten (Zekiyan 1986: 53). Diese Spannungen und Veriande-
rungen in den herrschenden Dynastien fanden ihren Ausdruck auch in
der Darstellung der Revolte von 451 jener Zeit, da im 1o. Jahrhundert
neue Akteure und neue Erzihlungen aufkamen, in denen die Familie
Arzruni eine signifikante Rolle spielte. Die Geschichte Armeniens nutz-
te der Schreiber der Familie - Thomas Arzruni —, um seine eigene Fami-
lie glorreich darzustellen. Dabei erwihnt er Yeghische mit Namen und
ubernimmt einige von dessen Bildern fiir seine Beschreibungen (Thom-
son 1982: 32).

Beide Familien konnten wahrend ihrer Herrschaft kulturelle Denk-
maler errichten. Die Bagratiden bauten ihre Hauptstadt Ani un-
weit von der heutigen Stadt Gjumri. Diese Stadt wurde als »Stadt der

IT2

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ARMENIEN IM MITTELALTER

tausendundeinen Kirchen« bekannt. Im Jahr 1064 wurde Ani von den
seldschukischen Tiirken eingenommen (Mahé 1995a: 13). Auch im
Reich der Arzruni (9o8-1021) erlebte die Kultur eine Bliitezeit. Gregor
von Narek (951-1010), ein Dichter und Mystiker, wird als wichtigste
kulturelle Figur dieser Zeit angesehen (Zekiyan 1986: 54). Er zdhlt zu
den Vitern der armenischen Liturgie und war zugleich bekannt fiir seine
Poesie, in der er die widerspriichliche Natur des Menschen thematisiert
und nach einem menschlichen Gott sucht. Auch seine Sympathie fir die
Aufstindischen der Bauernbewegung Tondrake, die sich gegen die Kir-
che und die kirchlichen Brauche, gegen die Geistlichkeit und Standespri-
vilegien erhoben, wurde bekannt. Man weif$ allerdings nicht, ob Narek
dieser Bewegung angehorte; man beschuldigte ihn, mit ihr zu sympathi-
sieren (Mkrtischjan 1975: 1066). Narek seinerseits geht in seiner »Inter-
pretation des Hohen Liedes« (» Meknutjun erg ergoc«), geschrieben um
977, auf die ersten Quellen iiber Vardan zuriick und nimmt Bezug auf
den Brief, den der persische Konig an die Armenier geschrieben hatte.**
Den Vardan-Krieg erwihnt er nicht (Thomson 1982: 45).

Das Furstentum und Konigreich von Kilikien (1080-1375): ein
»Diaspora-Konigreich «*3

Nach dem Sturz der Bagratiden und der Besetzung des historischen Ar-
meniens entstand das kleine Reich Kilikien, auch >Kleinarmenien« ge-
nannt, sildwestlich des historischen Armeniens. Fiirst Ruben aus der
neuen Herrscher-Dynastie in Kilikien griindete um ro8o ein Fiirsten-
tum, welches gegen Ende des Jahrhunderts einen raschen Aufschwung
zu einem Konigreich erlebte (Zekiyan 1986). Auf diese Weise konnte die
armenische Kultur sich an einem anderen Ort weiterentwickeln. Denn
von 1236 an war >GrofSarmenien« dem Einfall der Mongolen ausgesetzt
und hinsichtlich kultureller Produktionen stark eingeschrankt. Das ki-
likische Armenien entwickelte sich dank der neuen geografischen Lage,
Kontakten zur Umgebung und Anregungen aus dem Westen rasant

12 Fine kommentierte Ubersetzung Nareks Interpretation des Hoben Liedes
ins Englische siehe (Thomson 1983). An zwei Stellen wird Bezug zu den fri-
hen Schriften genommen: fiir den Hinweis zu weitere Hinweise auf Yegishe
(Elishe) und Ghazar (Lazar) siehe (Thomson 1983: 488). Eine Einfiihrung
zu Narek und einige Ubersetzungen ins Englische siehe auch (Hacikyan et
al. 2002: 274f.).

13 Die Bezeichnung »Diaspora Konigreich« leihe ich mir von Razmik Panos-
sian. So nannte er diese Periode in seinem Buch Armenians. From kings and
priests to merchants and commissars (Panossian 2006: 63). Dieser Aus-
druck beschreibt meines Erachtens sehr gut die Besonderheit der armeni-
schen Strukturen; selbst ein Konigreich hat diasporischen Charakter.

113

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

(Mahé 1995a: 13; Zekiyan 1986: 55). Zu den bedeutendsten Kunst-
werken der kilikischen Zeit zdhlen die prachtvollen Miniaturen des
Thoros Roslin und zahlreicher anderer Meister, neu erbaute und res-
taurierte Festungen wie auch literarische Werke (Zekiyan 1986: 55).
Der Heilige Nerses, genannt Schnorbali (»Begabter«) und sein Neffe,
der Heilige Nerses von Lambron, sind die wichtigsten Namen in der
klassischen Literatur jener Zeit (Zekiyan 1986: 56). Nerses Schnorha-
li (1103-1173) verfasste unter anderem die Lieder zum Vardan-Fest
(Devrikyan 2008: 46). In diesen Liedern finden sich auch patriotische
Elemente, wie besonders an der Hymne »Norahrash Psakavor« deut-
lich wird. Vardan und die anderen Helden der Schlacht werden in die-
sem Text verehrt, die namentlich nicht bekannten Gefallenen werden
in der Hymne angesprochen und gefeiert — ebenso wie die Gruppe, das
Volk und die Bauern, die ihre Herren unterstiitzt und mit ihnen zusam-
men gekampft haben. Diese Texte werden in der Forschung sowohl auf
ihre literarische, religiose und musikalische Bedeutung hin untersucht
(Palyan 2003: 166).

Eine weitere wichtige intellektuelle Figur, Mkhitar Gosh (r120-1213),
bezieht sich im Jahr 1184 auf die frithen Schriften zur Revolte 451. Er
stellte als erster eine Sammlung sikularer Gesetze zusammen und setzte
sie dem religiosen Gesetz entgegen (letzteres war bereits im 8. Jahrhun-
dert festgeschrieben worden). Sein Werk, unter anderem das Gesetzbuch
Datastanagirk, war fur nicht nur in Kilikien und GrofSarmenien, sondern
auch aufSerhalb Armeniens wichtig. Gosh nutzt fir seine Schrift Yeghi-
sches Werk, genauer genommen die Rede Ghevonds, in der der letztere
erwihnt, dass alle kirchlichen Schichten zum Kampf bereit seien. Er setzt
sich mit den Rangordnungen in der Kirche auseinander. Auf das The-
ma der Schlacht oder auf die Figur Vardan Mamikonyans wird in dieser
Schrift nicht weiter eingegangen (Thomson 1982: 45).™

Bemerkenswerterweise spielt Vardan als Gegenstand der Bildenden
Kiinste kaum eine Rolle. Auf den Verzierungen der armenischen mit-
telalterlichen Kirchen findet man rein religiose Figuren wie Christus,
Maria, biblische Figuren, Heilige armenischer oder nicht armenischer
Herkunft oder Figuren der Stifter der Kirche und ihre Begleiter. Bis zum
spaten 15. Jahrhundert taucht Vardan auf den Miniaturen nicht auf.
Die wenigen vorhandenen sollen Kopien fritherer Miniaturen sein. Al-
lerdings treten Bilder mit sikularer Thematik erst im 14. Jahrhundert
in Erscheinung. Aber auch dann werden Vardan und seine Gefolgsman-
ner nicht zum zentralen Thema, viel populidrer war in diesem Zusam-
menhang der Alexanderroman. Da die armenische Miniatur-Kunst in

14 Eine englische kommentierte Ubersetzung von Datastanagirk siehe (Thom-
son 2000b). Eine Einleitung zu seinem Werk und einige weitere ins Englische
tibersetze Werken von Mekhitar Gosh siehe (Hacikyan et al. 2002: 43 1ff.).

114

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ARMENIEN IM MITTELALTER

erster Linie an religiosen Themen orientiert war und weniger an nati-
onalen, darf die geringe Zahl von Vardan-Kunstwerken kein MafSstab
fir die Popularitit von Yeghisches Geschichte sein (Thomson 1982:
49).

Das kilikische Reich und dadurch das letzte armenische Konigreich
hatten nicht lange Bestand. Das Ende dieser Ara markiert das Jahr 1375,
als der letzte Konig Kilikiens seinen Thron verlor (Mahé 1995a: 13).

2.4.1 Entwicklung des Vardan-Festes und die Auseinandersetzung
mit der Vardan-Erziblung im spdten Mittelalter

In der ersten Halfte des 14. Jahrhunderts fand eine weitere Verande-
rung in der Feierform statt: Das Vardan-Fest wurde von Dienstag auf
den Donnerstag der gleichen Woche verschoben. Der Dienstag blieb
aber weiterhin als Feiertag erhalten. An diesem Tag wurden die im Var-
dan-Krieg gefallenen Geistlichen gefeiert. Der Dienstag wurde zum Ge-
denktag fiir die Priester der armenischen Kirche und nach dem religiosen
Anfuhrer des Vardan-Krieges Ghevond » Ghevond-Tag« (Ghevondanz)
genannt. Aus einem Fest zu Ehren des Glaubenskrieges und der Schlacht
am Avarayr wurden somit zwei, und der Bedeutung des Glaubenskrieges
und des Mythos wurde ein grofSerer Raum zugesprochen, indem noch
eine weitere Figur aus Yeghisches und Ghazar s Schilderung in das Ritual
aufgenommen wurde. AufSerdem wurde zwischen der weltlichen und der
geistlichen Beteiligung differenziert. Seit dem 14. Jahrhundert blieb diese
Ordnung unverindert. Auch heute wird am Dienstag der Ghevond-Tag
und am Donnerstag vor dem Fasnachtssonntag, vor dem Beginn der Fas-
tenzeit, das Vardan-Fest gefeiert (Vardanyan/Badalyan 2003: 95). Be-
kannt sind vor allem die Kirchenlieder, die fiir beide Feste verfasst wur-
den. Die Anfinge des armenischen Kirchengesangs gehen bis ins frithe
5. Jahrhundert unmittelbar nach der Erschaffung der Schrift zurtick. In
der Entwicklung des Kirchengesangs werden zwei historische Epochen
genannt: vom §.zum 11. und vom 11. zum 15. Jahrhundert. Die Hym-
ne zum Ghevond-Fest wurde im 11. Jahrhundert von Hovhannes Sar-
kavag Imastaser verfasst. Spezielle Lieder zum Vardan-Tag verfasste, wie
bereits erwahnt, im 12. Jahrhundert der Heilige Nerses Schnorhali, der
ebenfalls Lieder fiir den Ghevond-Tag komponierte (Palyan 2003: 165).

In der armenischen Literatur des Mittelalters ist Vardan fortwihrend
prasent. Die Texte und Quellen haben eine grofse Prisenz und Anwend-
barkeit fiir Chronisten und intellektuelle Figuren. Dabei wird die von
Yeghische und Ghazar festgehaltene Geschichte mit kleinen Erganzun-
gen wiedergegeben, oft ohne die Autoren beim Namen zu nennen. In
den mittelalterlichen Quellen wird hiufig Bezug auf Yeghische genom-
men, ohne dabei tiber Vardan zu sprechen. Genauso wird das Interesse

115

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

an Vardan nicht unbedingt mit Yeghische in Zusammenhang gebracht.
Der georgische Geschichtsschreiber Juansher bezieht sich auf Vardan als
Vater von Schuschanik, erwihnt dabei aber weder Yeghische noch den
Vardan-Krieg. Auch auflerhalb Zentralarmeniens wirkende armenische
Historiker benutzen Yeghisches Schrift fiir ihre eigenen Anliegen und mit
jeweils eigenen Akzentsetzungen. Sie folgen keinem gemeinsamen Sche-
ma (Thomson 1982: 46).

Zugleich treten neue Schilderungen auf, wie jene von Familie Arzru-
ni am Anfang des 1o. Jahrhunderts, in der die signifikante Rolle der fith-
renden Familie (Arzruni) zugeschrieben wird (Thomson 1982: 32). Es
entstehen einige Verwirrungen in den Quellen etwa aus dem 12. Jahr-
hundert, in denen Vardan plotzlich in der Rolle der Gouverneurs (marz-
pan) dargestellt wird, eine Rolle, die in der traditionellen Schilderung
der Verrater Vasak einnimmt (Thomson 1982: 46). Diese alternativen
Schilderungen mit neuer Rollenverteilung und verdnderten Akzenten
aber hatten keine nachhaltige Wirkung. Die Darstellungen Yeghisches
und Ghazars, in denen die Familie Mamikonyan die Schlisselrolle spielt,
wurden am meisten akzeptiert und pragten die spitere Darstellung die-
ser Episode und der Epoche im Allgemeinen. So referiert die Geschichte
von Stephen von Taron (Asoghik), kurz nach 1ooo verfasst, explizit auf
Yeghisches Variante. AufSerdem hat der Autor als Erster Yeghische in die
chronologische Reihenfolge der armenischen Historiografen des 5. Jahr-
hunderts eingeordnet und seine Position nach den anderen beiden Chro-
nisten Agatangeghos, Movses Khorenatsi und vor Ghazar Parpezi festge-
halten (Thomson 1982: 41). Die Liicke beziiglich der Person Yeghisches
wird in den mittelalterlichen Quellen ebenfalls geschlossen. Eine Schrift,
die als Quelle tiber das Leben Yeghisches dient, stammt aus dem Mittelal-
ter: Geschichte vom heiligen Yeghische Vardapet (Magister), eine Schilde-
rung unbekannter Datierung und unbekannten Autors, ist bis heute die
Hauptquelle tiber das Leben und Wirken Yeghisches. Eine knappere Ver-
sion dieser Geschichte wurde auf den Anfang des 14. Jahrhunderts da-
tiert. In der letzteren wird das Todesdatum Yeghisches notiert sowie der
Umstand, dass er der Sekretiar Vardans gewesen sei. Dadurch entstand
eine Erzahlweise, die den Chronisten in seinem personlichen Werdegang,
aber auch in seiner Beziehung zu den anderen Chronisten heraushebt.
Yeghische war der Schuler Mashtoz’ und Sahaks — des Schopfers der
Schrift und der zwei ersten Bibeluibersetzungen, der Autor des Buches
uber die kriegerischen Taten Vardans und sein Martyrium, wie auch eini-
ger homiletischer Arbeiten. Das entstandene Bild tiber den Ursprung der
Vardan-Erzihlung, iiber die Autoren und tiber die Inhalte und Protago-
nisten wird hiermit um das 14. Jahrhundert herum festgehalten (Thom-
son 1982: 42). Auch den armenischen Dichtern war die Geschichte Var-
dans bekannt: Simeon Aparantsi — ein Poet und Geschichtsschreiber des
16. Jahrhunderts — erwihnt Vardan bei der Beschreibung der Eroberung

116

2026, 08:26:36. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONFLIKTE, TEILUNGEN UND ZERSTREUUNG

von Tabriz (eine Stadt im heutigen Iran) durch die Osmanen 1589 und
bezieht sich hier, wie auch in seinen anderen Werken, auf Vardans hero-
ische Taten, wie Ghazar sie dargestellt hat (Thomson 1982: 49).'s

An dieser Stelle lasst sich Folgendes zusammenfassen: Die Geschich-
te Yeghisches und Ghazars wird schriftlich tradiert, hdufig rezipiert und
zitiert. Indem die Texte viele wichtige Gelehrte und Denker der Zeit be-
schiftigten, wird in der Entwicklung der schriftlichen Tradition und des
Denkens immer wieder Bezug auf sie genommen, wodurch die Geschich-
te zur eigenen wird, zu einem Teil der Beschiftigung mit sich selbst. Dies
prégt einige der wichtigen Aspekte des Vardan-Mythos: Die Selbstab-
grenzung durch die Sprache sowie die zentrale Rolle der Schriftkultur
fur die Kultur und das Selbstverstindnis der Armenier, als eine Schrift
von Armeniern tiber Armenier in armenischer Sprache geschrieben; der
Bezug zur Geschichte und die Reflexion der Kontinuitit werden im Mit-
telalter gepragt. Aber auch die einzelnen narrativen Bestandteile der Ge-
schichte werden in dieser Zeit geformt. In Kirchenliedern, Gedichten und
Uberarbeitungen werden immer wieder einzelne Elemente der kriegeri-
schen Auseinandersetzung erwihnt, die Eigenschaften Vardans themati-
sieren. Ebenso sehr sind die Narrative geprigt von der kirchlichen ritu-
alisierten Haltung den mythischen Figuren gegeniiber. Einige Elemente
werden seit dem 14. Jahrhundert bis heute kontinuierlich beibehalten.

2.5 Konflikte, Teilungen und Zerstreuung,
Zellen der Unabhingigkeit und Diaspora

Zum ersten Mal wurde Armenien in den Jahren 384-387 zwischen Rom
und den Parthern fir die nachsten 150 Jahre aufgeteilt. Die zweite Tei-
lung erfolgte zwischen den Byzantinern und den Sassaniden im Jahr
591. Kaiser Mauricius verbannte Tausende von Armeniern auf den Bal-
kan. Vom 3. bis zum 5. Jahrhundert ordneten die Perserkonige eben-
falls Deportationen der Armenier nach Osten an, was deren freiwillige
Migration ins Romische Reich zur Folge hatte. Im 8. und 9. Jahrhundert
fithrten die arabischen Steuerforderungen zu einer Umsiedelung der Be-
volkerung nach Westen. Im 11. Jahrhundert wiederum war Kaiser Nasi-
lius II. fiir die Emigration der Herrscher mit ihrem gesamten Hof, ihren
Soldaten und Dienern nach Kappadokien verantwortlich. Die Einnahme

15 FEine vollstindige Wiedergabe der Uberlieferung der mittelalterlichen Texte
wiirde den Rahmen dieser Arbeit sprengen. Eine umfassende Rekonstruk-
tion anhand der mittelalterlichen Quellen, mit aufmerksamer Priifung der
einzelnen Quellen, hat bereits Thomson geleistet (Thomson 1982: 29ff.).
Meine Aufmerksambkeit galt lediglich denjenigen Aspekten, welche die Ent-
stehung der mythischen Inhalte erkliren konnten.

117

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

von Ani durch die Seldschuken loste eine noch stirkere Zerstreuung
aus, die in ihren historischen Konsequenzen bedeutender war als die ge-
nannten Migrationsbewegungen zuvor, weshalb man sie auch mit dem
Anfang der armenischen Diaspora gleichsetzt. Wichtige Orte mit ar-
menischer Bevolkerung gab es nach 1064 nun auch auflerhalb des ki-
likischen Armeniens in Bulgarien, Thrakien, Mazedonien, Transsylva-
nien, Moldawien, in der Walachei, der Ukraine, in Polen, auf der Krim
und an der Wolga. Vom 16. bis zum 18. Jahrhundert lieflen sich arme-
nische Handler in Italien, Frankreich und Nordeuropa nieder, was je-
doch nicht im Zuge einer grofferen Bevolkerungsumsiedlung geschah.
Die Emigration in den Westen Kleinasiens und nach Konstantinopel be-
gann bereits im 9. Jahrhundert unter den >mazedonischen«< Kaisern ar-
menischer Abstammung und hielt auch unter den Osmanen weiter an.
Vor allem aber im 17. und 19. Jahrhundert bewegten sich viele Arme-
nier in diese Richtung. 1880 zdhlte man in der Hauptstadt Konstantino-
pel 250.000 Armenier. Einen weiteren Zuzug der Armenier verbot Sul-
tan Abdilhamid II. Auch wenn die Emigration Richtung Osten deutlich
geringer ausfiel, entstanden neue armenische Gemeinden in Indien, ins-
besondere in Madras und Kalkutta. Umgekehrt liefSen sich auch frem-
de Siedler dauerhaft auf armenischem Boden nieder. Die abbasidischen
Kalifen forderten die Ansiedlung arabischer Stimme aus der Djezireh
in der zweiten Hailfte des 8. Jahrhunderts. Im 11. Jahrhundert begann
mit der Eroberung durch die Seldschuken die Ansiedlung von Turkvol-
kern, die nach den Invasionen der Mongolen im 13. Jahrhundert noch
zunahm. Mit den Turken kamen Kurden, die sich vom 11. Jahrhundert
an in den Siidprovinzen niederliefSen und nach der osmanischen Erobe-
rung allmahlich im ubrigen Armenien Fuf§ fassten (Mahé 1995a: 15).
Migration, Teilung und Fremdbestimmung sowie das Verbleiben klei-
ner, verstreuter Zentren der Autonomie priagen den Charakter des Fort-
bestehens der armenischen Kultur. Nach dem Untergang des grofSarme-
nischen und kilikischen Reiches konnten einige Fiirstengeschlechter in
ihren uneinnehmbaren Hochburgen uber lingere Zeit hinweg fortbe-
stehen. Diese Autonomie wurde durch verschiedene Faktoren erreicht,
verteidigt und ausgehandelt. Zu den Geschlechtern gehorten die Fiirsten
von Sjunik, einer historischen Region im Siiden Armeniens, sowie die
Fiirsten von Khatchen (das heutige Karabakh) und Hamschen (Hemsin)
an der Schwarzmeerkiiste, dem antiken Pontus. Die letzteren verloren
ihre Autonomie im 18. Jahrhundert im Zuge der Zwangs-Islamisierung,
die bis zum Beginn des 19. Jahrhunderts andauerte. Der alte armenische
Dialekt Hamschen wird heute noch in einigen Dorfern dieser Gegend
gesprochen. Ein weiteres halb-unabhingiges Zentrum war in Sasun siid-
lich der Ebene von Musch in der historischen Provinz Taron, von unzu-
gianglichen Bergen umgeben. Die Bewohner dieser Provinz konnten ihre
Unabhingigkeit finanziell aushandeln: Um ihre innere Autonomie zu

118

2026, 08:26:36. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18. JAHRHUNDERT: MULTILOKALE ENTWICKLUNG

bewahren, leisteten sie dem kurdischen »Bey« vor Ort einen jahrlichen
Tribut. Diese Vereinbarung galt bis zum letzten Jahrzehnt des 19. Jahr-
hunderts und endete mit der blutigen Unterdriickung durch die osmani-
sche Regierung. Eine derartige >Semi-Autonomie« gelang auch weiteren
Zentren in Kilikien: Zeitun, inmitten der Gebirgskette des Anti-Taurus
gelegen, konnte bis 1862 eine unabhingige Selbstverwaltung aufrecht-
erhalten. Auch hier wurde die Unabhingigkeit durch eine jahrliche Ab-
gabe (5.000 Piaster) an den Sultan erkauft. Die kilikischen Fiirstenti-
mer in Hadschin und Thomarza genossen ebenfalls einige Privilegien.
Die Fursten von Hadschin konnten diese Privilegien bis etwa zur Mitte
des 18. Jahrhunderts behaupten, die Fiirsten von Thomarza bis zur Re-
volution der Jungtiirken im Jahr 1908, wenn auch nur in eingeschrank-
ter Form (Zekiyan 1986: 59).

2.6 18. Jahrhundert: Multilokale Entwicklung und
kultureller Aufschwung, neue Formen und Dynamiken

Die Auseinandersetzung mit Vardan lebte wie die ununterbrochene
schriftliche Tradition der Armenier zwar fort. Doch als ein Kollektivsym-
bol in diesen Jahren hatte sich die mythische Figur nicht unbedingt an-
geboten, allein vor dem Hintergrund der Zersplitterung und des multi-
lokalen Charakters der armenischen Zentren. Erst die Entwicklung der
Ereignisse im 18. und 19. Jahrhundert machte dies moglich.

In den Jahren 1386-1403 war Armenien den verheerenden Feldziigen
Timurs ausgesetzt. Die folgenden zwei Jahrhunderte — das 15. und das
16. — werden als die dunkelsten Epochen der armenischen Geschichte
angesehen. Der Eroberung Konstantinopels im Jahr 1453 durch die Os-
manen folgten mehrere Kriege und Plinderungen Armeniens, das sich
durch seine geografische Lage zwischen zwei sich bekimpfenden Rei-
chen befand. Diese Phase fand ein Ende im Jahr 1639, als das Osmani-
sche Reich Frieden mit den iranischen Safawiden schloss (Mahé r995a:
14). Zwischen dem 17. und 19. Jahrhundert wurde durch die Vernet-
zung einzelner verstreuter Zentren ein konstruktiver Austausch mog-
lich. Zu der wichtigsten treibenden Kraft, die dies ermoglichte, wurde
der Handel. Die armenischen Handler konnten an verschiedenen Or-
ten erfolgreiche Geschifte abwickeln und durch ihre Tatigkeit und ih-
ren Reichtum einerseits Verbindungen zu den armenischen Zentren der
Auflenwelt, aber auch untereinander herstellen und aufrechterhalten
(Panossian 2006: 87). Von Tibet aus durch das Osmanische Reich, Russ-
land, Persien, tiber den Indischen Ozean und das Mittelmeer wurden
Seide, Gewurze und andere Produkte des Ostens mit groflem Gewinn
nach Europa gebracht. Der Erfolg der Kaufleute lief§ auch die kulturelle

119

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

Produktion ansteigen und fithrte zu einem Wiederaufbau von Kirchen
und den wichtigsten Klostern. Fiir ihren Wohlstand und Geschick be-
rihmte Handler stammten aus Nor Djugha (Neu-Dschulfa), einer zu Be-
ginn des 17. Jahrhunderts nahe Isfahan gegriindeten armenischen Stadt
(Mahé 1995a: 14). Auch der Druckkunst wird in diesem Prozess eine be-
sondere Rolle zugeschrieben. An verschiedenen Orten entstandene und
durch wohlhabende Armenier finanzierte Druckereien trugen zu Vernet-
zung und Wissensaustausch bei. Das erste armenische Buch wurde zwi-
schen 1511 und 1513 in Venedig dank armenischer Kaufleute gedruckt,
wie auch die erste Druckerei im Jahr 1565 in Venedig gegriindet wurde
und 1567 nach Konstantinopel umzog.1636 wurde die erste armenische
Druckerei in Neu-Dschulfa gegriindet. Die Bibel wurde zwischen 1666
und 1668 in altarmenischer Sprache in Amsterdam gedruckt (Panossian
2006: 91). Die gedruckten Texte unterscheiden sich in Inhalt und Funk-
tion, dienten aber alle dazu, Wissen in die armenische Sprache zu tiber-
tragen und zu archivieren, sowie dazu, die vorhandenen Netzwerke zu
starken (Panossian 2006: 92).

Auflerdem wird der kulturelle Aufschwung des 18. Jahrhunderts mit
der intellektuellen Tatigkeit der armenischen Kleriker in Zusammen-
hang gebracht, wobei die Mechitaristenkongregation eine fithrende Rol-
le spielte. Der im Jahre 1717 von Abt Mekhithar von Sebaste zunichst in
Konstantinopel gegriindete, zwischenzeitlich auf Morea und schliefSlich
in Venedig (auf der Insel San Lazzaro) ansissige Orden machte sich die
Sammlung und das Studium der alten Manuskripte zur Aufgabe. Nach
der benediktinischen Regel arbeitende armenische katholische Monche
edierten die berithmtesten Werke der klassischen armenischen Literatur
und stellten die fur diese Arbeit notwendigen Grammatik-, Worter- und
Geschichtsbiicher zusammen. Auflerdem widmeten sie sich der Uberset-
zung moderner europdischer Literatur ins Armenische und bildeten in
den Schulen ihres Ordens im Osten und in Europa die Elite der armeni-
schen Jugend aus. Die gelehrten Mekhitaristen wurden zu den Begriin-
dern der Armenologie (Mahé 1995a: 14). Durch ihre Werke schufen sie
eine Vorstellung eines armenischen Ganzen und setzten dies in Bezug zu
europdischen Ideen. Sie brachten dem armenischen Lesepublikum euro-
pdische Konzepte nahe. Und schliefslich, vor allem inspiriert durch die
europdische Romantik, verhalfen sie der armenischen Identitit zu einer
Waurzel. Die Harmonie, die der armenischen Gesellschaft dieser Zeit fehl-
te, konnten die Mechitaristen durch ihre Konstruktion einer Einheit er-
setzen und schaffen. Dazu dienten besonders die Werke zur Sprache und
die einheitliche Fassung der armenischen Geschichte (Libaridian 2004:
53). Die »ethno-religiose« Arbeit verhalf den armenischen Katholiken
zur Vorbereitung einer sikularen nationalen Idee, obwohl die armeni-
sche Kirche bereits in ihrer Eigenheit als eine Identifikationskategorie
gilt (Panossian 2006: 101). Wie seine zeitgenossischen Kaufleute baute

I20

2026, 08:26:36. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

19. JAHRHUNDERT: EINE NEUE EPOCHE

Mekhitar eine Briicke zwischen dem Osten, seinem Volk und seiner Hei-
mat, und dem Westen, seiner Religion und zweiten Heimat (Panossian
2006: 109).

Aus der Arbeit der Mechitaristen ging auch Vardan als Held und eine
neue Bedeutungsdimension seines Mythos hervor; vor allem durch die
Klarung seiner Position und seiner wichtigen Rolle in der armenischen
Geschichte. Die erste Fassung der armenischen Geschichte, die im Wes-
ten publiziert wurde, stammt von M. Chamchian. Sein umfangreiches
Werk in drei Banden erschien in Venedig 1784-86. Er schildert die Ge-
schichte Armeniens vom Anbeginn bis zu seinen Tagen, und er benutzt
dafiir primar die armenischen Quellen. Die Revolte von 450/t wird mit
den Worten von Yeghische und Ghazar beschrieben, da Chamchian de-
ren Geschichtsdarstellung fur glaubhaft hielt. Aus zwei Griinden hatte
Chamchians Geschichte grofsen Einfluss auf die Nachwelt: Erstens weil
die kurze Fassung der Geschichte ins Englische iibersetzt und 1827 in
Kalkutta veroffentlicht wurde und somit einen Zugang zur armenischen
Geschichte fiir Nicht-Armenier ermoglichte. Vielleicht noch wichtiger ist
Chamchians Methode, einzelne Quellen ineinander zu >weben< und zu ei-
ner kontinuierlichen Geschichte Armeniens zusammenzufithren. Hiermit
wurde fiir die spateren armenischen Historiker ein Modell geschaffen:
Die Geschichte Vardans wird einfach aus den beiden Quellen — Yeghi-
sches und Ghazars — zusammengestellt und zu einem kontinuierlichen
Narrativ ausgearbeitet (Thomson 1982: 50). Die Helden und Schurken
wurden in eine glorreiche, aber tragische Geschichte der Vergangenheit
eingebunden, und dies, ohne eine revolutionare Idee in den Mittelpunkt
zu stellen. Helden wie Hayk, Tigran oder Vardan erscheinen, obwohl ih-
nen Elemente des Widerstandes und der Kampfbereitschaft eignen, als
neutralisierende Krifte. Sie wurden zu Quellen fur den Stolz der arme-
nischen Leser, ihre Akte von Heldentum, Selbstopferung und Mut wur-
den als Manifestationen von spirituellen Werten dargestellt und nicht als
Taktik, um politische Krisen auszulosen (Libaridian 2004: 55).

2.7 19. Jahrhundert:
Eine neue Epoche nationalistisch-patriotischer Stimmung

Das 18. Jahrhundert wird von Wissenschaftlern Veracnund (»Renais-
sance«) genannt (Zekiyan 1986: 62). Die darauffolgende Periode — der
Zeitraum von ca. 1840-1880 — wird mit dem Begriff Zartonk (»Er-
wachen«) charakterisiert, was auf die intellektuelle und kulturelle Wie-
derbelebung einerseits und die Entstehung des nationalen Bewusst-
seins sowie politischer Forderungen andererseits zuriickgefiihrt wird
(Zekiyan 1986: 63). 1828 fielen persisch-armenische Gebiete mit dem

I2T

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

Friedensvertrag von Turkemchai unter die Herrschaft des Russischen
Reiches (Mahé 1995a: 16). Nunmehr waren die armenischen Gebiete
zwischen dem Osmanischen Reich und dem Russischen Reich aufge-
teilt. In dieser Zeit bildeten sich aus dem zerstreuten multilokalen Netz
zwei intellektuelle Zentren: Das westliche armenische intellektuelle Zen-
trum in Konstantinopel und ein 6stliches in Tiflis und anderen Stidten
des Russischen Reiches, in denen Armenier ihren Tatigkeiten nachgin-
gen. Das Leben in den Provinzen im historischen Armenien entwickelte
sich abseits dieser Zentren (Panossian 2006: 132).

Die Entstehung der neuen Sprache hatte, wie die Erschaffung der
Schrift im 5. Jahrhundert, eine entscheidende Bedeutung fiir die kultu-
relle Entwicklung (Panossian 2006: 134), das neue Selbstverstandnis und
die symbolische Abgrenzung der Armenier. Die neue armenische Schrift-
sprache Ashkharabar (»auf weltliche Weise«) bezeichnet den Weg der Sa-
kularisierung der armenischen Zentren. Gesprochene Dialekte und die
klassische armenische Schriftsprache differenzierten sich in die zwei neu-
en Sprachen Ost- und Westarmenisch aus, in denen die neue Literatur ge-
schaffen wurde. Die zwei neuen Sprachen teilen Wortschatz, Schrift und
Hintergrund, unterscheiden sich jedoch durch Aussprache und Gramma-
tik sowie durch die Einfliisse unterschiedlicher Kulturen. Diese Zweitei-
lung in Ost und West prigt die armenischen Gemeinden bis heute. Sie
haben die gleiche Religion, gleiche Mythen und die gleiche Schrift, aber
die Aktivitaten, Eliten, Hochsprachen, Literaturen, Kulturen, Ideologien
und geografischen Lagen unterscheiden sich (Panossian 2006: 185). Var-
dan wirkte, wie die anderen alten Helden und Mythen, als Verbindungs-
glied und wurde zu einem nationalen Symbol. Der Vardan-Mythos wur-
de auch im 19. Jahrhundert noch einmal >neu geborenc.

Die Idee der Nation wurde relevant fir den Ausdruck verschiede-
ner sozialer Probleme. Die Mittelschicht der Armenier im Osmanischen
Reich sah die Idee einer Nation als Moglichkeit, dem Westen zu begegnen
und durch ihre Kontakte mit Europa als Vermittlerin zwischen den Kul-
turen zu wirken; somit konnte sie eine Position aufSerhalb der religios de-
finierten Hierarchie der armenischen Gemeindestruktur einnehmen. Die
liberale Bewegung bot die Konzeption der Nation als eine Gegensetzung
zur konservativen religiosen Selbst-Definition der Armenier und forder-
te Bildung und kulturelle Entwicklung. Als Solidarititsbasis fur die Na-
tion, des damit neu definierten Kollektivs, wurde die Auslegung der glor-
reichen Vergangenheit gesehen. Das sollte Autonomie ermoglichen, ohne
eine revolutionire Stimmung zu schiiren (Libaridian 2004: §6). Auch die
sozialen Unterschiede zwischen den urbanen Armeniern und denen, die
auf dem Land lebten, sollten durch diese Konzeption verringert werden.
Die Idee der Heimatliebe erlaubte der lindlichen Bevolkerung, die Auf-
merksamkeit auf ihre Belange zu lenken. So wurden auch einige emanzi-
patorische Bewegungen innerhalb der Gemeinden durch die Heimatliebe

I22

2026, 08:26:36. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

19. JAHRHUNDERT: EINE NEUE EPOCHE

legitimiert (Libaridian 2004: 52). In den 188cer Jahren entstanden ar-
menische politische Parteien, die Unabhangigkeit fir Armenien forderten
(Panossian 2006: 200)."* Auch die Parteien brachten Verinderungen in
die alten elitiren Strukturen, neue soziale Gruppen gerieten ins Zentrum
des politischen Geschehens. Ideen wie der Sozialismus hielten Einzug in
die Gedankenwelt, waren aber stets eng mit nationalistischen Interes-
sen verbunden. Die Tdtigkeit der Parteien bewirkte eine Verdnderung in
der Selbstwahrnehmung der Armenier vom demiitigen, wehrlosen Opfer
zum kdmpfenden Rebellen, was auch in der Literatur und historischen
Figuren ihren Ausdruck fand (Panossian 2006: 213). Diese Tendenz zeig-
te sich auch bei Mythos-Darstellungen. Die Funktion und Position des
Vardan-Mythos wurde durch diese Prozesse gestarkt und differenziert.
Vardan wurde vor allem zur Verkorperung des neuen Nationalismus, die
fiir alle armenischen Zentren Gultigkeit besafs.

Die Auseinandersetzung mit der Thematik des Vardan-Mythos und
der Ereignisse am Avarayr nimmt im 19. Jahrhundert vor allem in den
literarischen Werken zu (Muradyan 2003; Yeghiazaryan 2003). Im 18.
und t19. Jahrhundert verlagert sich der Fokus auf die Schlacht und den
Krieg; die Aufmerksamkeit auf die Charaktere und Inhalte differenziert
sich und wichst. Einzelne kimpfende Helden treten in den Vordergrund
der neuen Darstellungen, in denen der Patriotismus dominiert. Zu Var-
dan gibt es Literatur in beiden Sprachen, vor allem in Poesie und Drama.

16 Die erste armenische Partei mit dem Namen Armenakan (»Armenier«)
wurde 1885 in Van, in Armenien, als eine Reaktion auf die Probleme vor
Ort gegriindet (Panossian 2006: 202). Hntchakian (» Trompetenruf«) wurde
1887 von sieben russisch-armenischen Studenten in Genf gegriindet und
vertrat am klarsten eine radikal nationalistische Haltung, in der Ideologie
sozialistisch geprigt. Die Hnchaks betonten sowohl den Klassenkampf als
auch nationalistische Elemente in ihrem Kampf (Panossian 2006: 204). Die-
se Partei verlor bald an Wirkung, was man zum Teil durch die Unvereinbar-
keit der beiden zentralen Ideen erklirte. Allerdings hat die Partei die spa-
tere Sowjetrepublik als eine erfolgreiche Umsetzung ihrer Idee angesehen
und diese wihrend der ganzen Geschichte des Sowjetregimes unterstiitzt
(Panossian 2006: 205). Dashnaktsakan (»Der revolutiondre Bund «) wurde
1890 in Tiflis gegriindet, mit dem zentralen Ziel, die armenischen Gebiete im
Osmanischen Reich zu befreien. Diese bedeutendste revolutionire politische
Partei wollte zwar auch sozialistische mit nationalen Ideen verbinden, gab
letzteren jedoch klar den Vorzug. Sie nutzte die Sprache des Sozialismus
in ihrem Kampf, aber nicht in demselben Ausmaf$ wie die Hnchaks. Nach
1920 wurde diese Partei zu der grofiten politischen Organisation in der Di-
aspora und fungierte als eine Gegenkraft zum Sowijetregime in der Repu-
blik Armenien (Panossian 2006: 206). Im Jahre 1908 wurde die Partei Ram-
kavar (»Volkspartei«) mit liberal-demokratischer Tendenz in Alexandria in
Agypten gegriindet (Panossian 2006: 202).

123

2026, 08:26:36.


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND
Poesie

Einen groflen Anklang finden Vardan und seine Geschichte in der ar-
menischen Poesie dieser Zeit. Zu den wichtigsten Werken gehort Ghe-
vond Alishans Gedicht »Nachtigall von Avarayr« (» Plpuln Avarayri«),
geschrieben 1840. Darin wird die enge Freundschaft zwischen Yeghische
und Vardan thematisiert. Raphael Patkanian (1830-1892) war beein-
flusst von Alishans romantischer Poesie und widmete dem Thema selbst
ein langes Gedicht mit dem Titel »Der Tod des tapferen Vardan Mami-
konyan«. Hier, wie in den anderen Werken von Patkanian, herrscht das
Thema des Patriotismus vor. Alishan schliefSt sein »Plpul Avarayri« mit
dem Vers » Armenien erinnert sich an seinen Roten (Karmir) Vardan«.
Patkanian endet mit dem Gedanken, dass Vardan »die Erde (hogh) von
seinem Mutterland — Das Land Armenien« liebte. Das Ende des ersten
Gedichts greift das bereits erwihnte Bild des Karmir Vardan, des Roten
Vardan, des Chronisten Sebeos (7. Jahrhundert) auf und bringt es in Um-
lauf. Der Schluss des zweiten Gedichts verbindet Vardan mit der Mut-
ter-Erde, mit der Heimat. Weder die rote Farbe noch die Bindung an den
armenischen Boden werden von Yeghische und Ghazar direkt themati-
siert, diese Elemente entstehen erst im Laufe der Beschiftigung mit den
Quellen und verfestigen sich mit der Zeit (Thomson 1982: 51).

Drama

Im armenischen Drama des 19. Jahrhunderts geht es ebenfalls haupt-
sachlich um Patriotismus oder die Liebe zur Heimat, insbesondere fiir die
Mekhitaristen. Zahlreiche Figuren der armenischen Geschichte lieferten
Material fir die Theaterstiicke, die die Vergangenheit glorifizierten: die
vor-christlichen Koénige Armeniens wie Eruand, Artashes oder Tigran;
die frithen christlichen Konige wie Trdat, Arshak, oder Khosrov; bedeu-
tende religiose Figuren wie der Patriarch Nerses oder auch nicht-armeni-
sche Heilige. Vardans Revolte gegen Iran zahlt natiirlich auch zu diesen
patriotischen Themen. 1799 schrieb Vater'” Lukas (Ghukas) Inchichian
ein Stiick mit dem Namen Der Flug des groffen Vardan, und 1818 er-
schien Vater Ephrem Setians Die Anbetung der Magi. Das waren Stii-
cke, die primadr vom und fur ein religioses Publikum verfasst wurden.
Einen eher siakularen Apell formulierten die Stiicke von Narbey — ob-
wohl sie wiederum von einem Priester geschrieben waren.'® Fur Narbey
waren ebenfalls die von dem Geschichtsschreiber Busand beschriebenen

17 »Vater« ist hier als katholischer Priestertitel gemeint.
18 Khoren Galafaian, geboren 1831 in Konstantinopel, studierte bei den Mekhi-
taristen auf San Lazzaro, Venedig.

124

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

19. JAHRHUNDERT: EINE NEUE EPOCHE

Charaktere — er hatte die Geschichte des 4. Jahrhunderts festgehalten —
besonders anziehend, wobei er unter anderem auch ein Stick namens
Vardan schrieb. Sein Wirkungsbereich lag vorwiegend in West-Arme-
nien, in Theodosia und Konstantinopel. In der Mitte des 19. Jahrhun-
derts wurden Dramen zu einem wichtigen Teil des ostarmenischen lite-
rarischen Schaffens. In Tiflis entstanden Komédien und Tragodien, und
die Themen aus der armenischen Geschichte blieben populdr. Hakob
Karinian war der bedeutendste Autor in diesem Bereich. 1860 wurde
sein erstes historisches Stiick Schuschanik aufgefithrt. Es handelt von
Vardan Mamikonyans Tochter Schuschanik, die mit einem abtriinnigen
georgischen Prinzen, Varsken, verheiratet war. Zu seinen spateren Stii-
cken gehoren die Tragodien Nerses der GrofSe und Vardan Mamikonyan
ein. Die spiteren Theaterautoren wenden sich eher zeitgenossischen The-
men zu (Thomson 1982: 52).

Prosa

Die Romanform bot sich ebenfalls an, um Themen und Geschichten aus
der armenischen Vergangenheit zu prisentieren. Die zwei populirsten
Vertreter dieses Genres im 19. Jahrhundert waren Tserenz (1822-1888)
in West-Armenien und Raffi (1035-1888) in Ost-Armenien. Weder der
eine noch der andere thematisiert die Ereignisse um Vardan, was sehr
bemerkenswert ist. Moglicherweise erschien das wohlbekannte Schick-
sal Vardans viel passender fir tragische Biihnenstiicke als fir Romane.
Aber auch auf der Bithne des 19. Jahrhunderts fanden sich eher sikula-
re Figuren, etwa antike Konige, iiber die wenig bekannt war oder Figu-
ren des 4. Jahrhunderts, wie sie im Detail der Geschichtsschreiber Faus-
tos Buzand beschrieben hatte (Thomson 1982: 52).

Vardan und der armenische Krieg, bekannt durch die Geschichten
Yeghisches und Ghazars, wurden natiirlich weder vergessen noch abge-
lehnt. Das Thema war allerdings bei Dichtern und Dramaturgen populi-
rer als bei Romanschreibern. Dass die klassischen Historiografen Yeghi-
sche und Ghazar den rein religiosen Aspekt des Krieges, den Hang zum
Martyrium eher als Kompromiss darstellten, widersprach den sakularen
und politischen Interessen der Schriftsteller des 19. Jahrhunderts, die be-
strebt waren, ihrem Volk patriotische Themen ndherzubringen. Gleich-
zeitig fanden spater die Schriftsteller der atheistischen armenischen So-
wijetrepublik im 20. Jahrhundert doch einen Grund, Vardan erneut zu
einem Nationalsymbol zu machen. Als nationaler Held spielte Vardan
in der armenischen Sowjet-Literatur eine genauso grofse Rolle wie in der
vorkommunistischen armenischen Welt (Thomson 1982: 53).

125

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

2.8 Vardan zwischen dem Religiosen
und dem Sikularen: Flexibilitit und Ambivalenz
eines Schwellencharakters

Aus den prisentierten Uberlegungen, die grofitenteils Thomsons Stu-
die entnommen sind, mochte ich an dieser Stelle die Frage des Sikula-
ren und Religiosen in der Vardan-Erzihlung naher betrachten. Religiose
Elemente haben in diesem Zusammenhang einen erheblichen Stellen-
wert. Um nur einige zu nennen: Die beiden Autoren der ersten Texte
stammen aus einem religiosen Umfeld, und das Christentum nimmt in
ihren Werken eine zentrale Rolle ein. Der gefithrte Krieg tragt einen re-
ligiosen Charakter, die Protagonisten erlitten den Martyrertod. Es sind
allerdings nicht nur rein religiose Texte, denn die Protagonisten stam-
men aus unterschiedlichen gesellschaftlichen Schichten und haben auch
nicht-religiose Probleme.

Interessant ist der oben beschriebene Umgang mit der Thematik.
Wenn man die armenische Kunst des Mittelalters betrachtet, so werden
dort Schlusselfiguren wie Jesus und Maria abgebildet. In diesem Kon-
text erscheinen Vardan und seine Krieger nicht, sie werden als sikular
interpretiert, obgleich sie den Mirtyrern zuzuordnen sind. Genauer ge-
sagt bleiben sie hinter einer Grenze, die sie nicht als religios genug wahr-
nehmen lasst, um auf Kreuzsteinen oder Kirchen abgebildet zu werden.

Im spiteren 18. und 19. Jahrhundert, in der Zeit der nationalen Be-
wegung, der regen Diskussionen und der Suche, einer neuen Bewegung
in der armenischen Literatur, wird das Interesse an den historischen Fi-
guren anders verteilt. Vardan und seine Kampfer werden in der Poesie
und im Drama thematisiert, wahrend der patriotische Roman nach si-
kularen Figuren der armenischen Geschichte sucht, zu denen die Mar-
tyrer Vardan und seine Gefolgschaft nun nicht (mehr) zihlen. In der So-
wjetzeit wiederum, als die Religion keine Rolle zu spielen schien, ist in
Sowjetarmenien der umfangreichste Roman zum Thema mit dem Titel
Vardanank erschienen. Die im Roman dargestellte Interpretation wird
im Kapitel zum Fallbeispiel Armenien niher diskutiert. An dieser Stelle
mochte ich nur die der Figur und der mythischen Geschichte eigene Am-
bivalenz festhalten. Der thematische Zusammenhang impliziert sowohl
eine Nihe zur Religion als auch eine Distanz, wodurch sich immer wie-
der neue Moglichkeiten der Interpretation und Anwendung ergeben. Er
tragt also einen stindigen Widerspruch in sich.

Ein weiterer Aspekt der Beschiftigung mit dem Vardan-Thema im
genannten Zeitraum ist die Aufmerksamkeit in Bezug auf die einzel-
nen Protagonisten, die vor allem in den literarischen Werken zum Aus-
druck kommt. Die genannten Werke von Alishan und Patkanian spre-
chen Vasak — Vardans Antagonisten — nicht an, sondern konzentrieren

126

2026, 08:26:36.


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS VARDAN-FEST UND SEINE FEIERFORMEN

sich ausschliefSlich auf die heldenhafte Figur Vardans. Sie wurde zu ei-
nem Ideal: eine Figur, die ihr Leben fiur die Heimat opfert, war bes-
tens dafiir geeignet, die herrschende nationale Begeisterung auszudrii-
cken (Yeghiazaryan 2003: 104). Am Ende des 19. Jahrhunderts erschien
dann aber doch die erste literarische Thematisierung von Vardans Ge-
genspieler Vasak. Hovhannes Hovhannisian schreibt sein Poem »Sjun-
jac Ishkhan« (»Der Fiirst von Sjunik«). Darin stellt er den Fiirsten von
Sjunik, Vasak, wiederum als einen Verrater dar, beschiftigt sich aber mit
seiner inneren Welt. Zum ersten Mal wird die Aufmerksamkeit von Var-
dan weggelenkt auf das Leiden des Verraters, das heif$t, dessen Trago-
die wird in den Mittelpunkt gertickt. Vasak bereut, und damit wird ihm
eine moralische Starke zugesprochen. In der Auseinandersetzung mit der
Verachtung, in der Vasak sich befindet, neigt Hovhannisian dazu, Vasak
eine andere Auffassung der Kampfstrategie zuzuschreiben, welche sich
von der Vardans unterschied. Nicht Vasaks Intentionen werden als ver-
raterisch angesehen, sondern er wird als Opfer einer Stigmatisierung dar-
gestellt: Vasak ist fur immer als Verrdter gebrandmarkt (Yeghiazaryan
2003: 104,105). Die Diskussion des Antagonisten und eine Auseinander-
setzung mit der Figur fihrten zur Starkung der zentralen Idee des patri-
otischen Helden, und neue Aspekte des Kampfes, alternative Strategien
wurden herausgearbeitet und zur Diskussion gestellt.

Die patriotische Stimmung des 18. und 19. Jahrhunderts beeinfluss-
te die Vardan-Erzdhlung auch in anderen Bereichen. Die Lieder aus dem
Kirchenrepertoire, die traditionell in der Kirche aufgefiihrt wurden, wur-
den zu patriotischen Hymnen. Man singt sie seitdem bei militarischen
Anlissen und bei patriotischen Versammlungen.™ Es kommt also zu ei-
ner Sdkularisierung des Religiosen und gleichzeitig zu einer religiosen
Umformung des Weltlichen. In der im 19. Jahrhundert entstandenen
Konzeption der Nation sind diese Pole und ihre Koexistenz von grofler
Bedeutung. Auf diese Weise bleiben sie im sozialen Leben wirkungsvoll
und finden ihre Objektivierung in der Symbolik. So begriindet sich auch
die Kraft der Figur Vardan, die zwischen den wichtigsten Kategorien der
Gemeinschaft verortet ist, welche sich in diesem Fall als Nation versteht
und auch von der Auflenwelt als solche wahrgenommen wird.

2.9 Das Vardan-Fest und seine Feierformen

Genau diese Ambiguitit und Uneindeutigkeit Vardans im kulturellen
Raum verleiht der Figur die Eigenschaft der Liminalitat; eine Flexibilitat,
die die Vardan-Figur in rituellen Zusammenhingen erneut wirkmachtig

19 Zur musikalischen Aufarbeitung des Vardan-Mythos siehe (Palyan 2003)
und (Navoyan 2003).

127

2026, 08:26:36.


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

macht. Victor Turner spricht von »notwendigerweise unbestimmten Ei-
genschaften, durch das Netz der Klassifikationen, die normalerweise Zu-
stainde und Positionen im kulturellen Raum fixieren, hindurch schliip-
fende Schwellenwesen. Sie sind weder das eine noch das andere, sondern
befinden sich zwischen den vom Gesetz, der Tradition, der Konvention
und dem Zeremonial fixierten Positionen.« (Turner 1998: 251)

Parallel zu den literarischen Ausformungen der Vardan-Erzihlung ent-
faltete sich das Fest zu Ehren Vardans und seiner Gefolgschaft. Dass die
Figur Vardan ihren Ausdruck in der Kunst erfihrt, pragt die sich entwi-
ckelnde Feierform und wird von ihr geprigt. Die Figur Vardan tritt auf
die Theaterbiihne. Auf diese Weise werden sakrale und sidkulare Cha-
rakteristiken aufs Neue verbunden, geordnet und fur Neues fruchtbar.

Das armenische Theater in Venedig wurde 1774 nach westlichem Bei-
spiel gegrundet, um religiose Stiicke aufzufiihren. Es bot aber gleichzei-
tig (wie so oft im Fall Armeniens und der armenischen Kultur) Raum fiir
historisch-patriotische (patma-hajrenasirakan) Themen. So lauten die Ti-
tel von Theaterstiicken: Martyrium von Ghevonden (1795), Der GrofSe
Vardan Mamikonyan (1799), Das Gericht an Vasak aus Sjunik (1801).
Henrik Hovhannisyan (2003 ) nennt seinen Aufsatz »Der Heilige des ar-
menischen Theaters« und stellt die Aufarbeitung der Vardan-Thematik
in der Geschichte des armenischen Theaters dar, diskutiert die Beson-
derheiten der Inszenierungen des Themas im frithen armenischen Thea-
ter und betont die religiosen Elemente der Inszenierung. Seine erste Be-
obachtung und Bemerkung bezieht sich auf das armenische Wort fiir
»Bithne« (Theaterbiihne), denn es ist das gleiche wie fiir den religiosen
Altar. Beide heifSen im Armenischen Bem (ein Begriff, der aus dem Alt-
griechischen iibernommen wurde). Das neue armenische Theater ist als
ein Altar und Opfertisch konzipiert. In diesem Kontext wird auch Var-
dans Darstellung auf der Bithne im 18. und 19. Jahrhundert gesehen
(Hovhannisyan, H. 2003: 177). Mit den Kategorien von Turner kon-
nen wir von einer im Theater entstehenden neuen Anti-Struktur und
Communitas sprechen. Eine in der aktuellen Struktur nichtexistieren-
de Idee nimmt Gestalt an: Vardan wird zu einem Kollektivsymbol in
der Inszenierung der Abwesenheit der Autonomie sowie das Beduirfnis
danach im Rahmen des neuen Rituals verkorpert. Diese Inszenierun-
gen entwerfen das Modell einer noch nicht ausgereiften nationalen Idee.
Hovhannisyan bemerkt, dass Vardan als Theaterfigur und die Stiicke an
sich keinen hohen kiinstlerischen Wert haben. Es entstanden zahlrei-
che Theaterstiicke, die hdufig inszeniert wurden, wobei weder die Texte
noch die Theaterpraxis in die spiatere Wahrnehmung als Kunst eingin-
gen. Das Theater sei keine Kunstbiithne gewesen, sondern habe ein Ri-
tual inszeniert, betont der Autor. Nicht die Kunst, sondern die Rolle an
sich habe die notige Schwellentiberschreitung ermoglicht: Die Darstel-
lung des Konflikts, in dem der Armenier sich gegen eine groflere Macht,

128

2026, 08:26:36. [E—


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS VARDAN-FEST UND SEINE FEIERFORMEN

gegen eine Unterdriickung austibende dominante Einheit wehrt, war be-
reits eine vom Widerspruch gereinigte und vom Alltag entfernte Vorstel-
lung. Dies bestitigten auch die Zuschauerreaktionen: Nicht die schau-
spielerische Leistung des Vardan-Darstellers, sondern die Tatsache, dass
Vardan gespielt wurde, wurde bewertet. Der Figur des Vasak hingegen
wurde Widerwille entgegengebracht. Auch in diesem Bereich wird dem
Antagonisten viel Platz eingeraumt. In diesem Kontext erzdhlt der Autor
vom betonten Ausdruck der Ablehnung des Verriters (Hovhannisyan, H.
2003: 179). Die Idee der Heimatliebe bekommt durch die Inszenierun-
gen differenziertere Zuge, dhnlich wie in der Literatur zu Vardan.

Eine unmittelbare Verbindung besteht zwischen den Theaterstiicken
zu Vardan und den folkloristisch gefeierten Festen am Vardan-Tag. Aus
Hovhannisyans Aufsatz wird ersichtlich, dass die Theaterauffithrungen
den rituellen Festspielen zum Vardan-Tag sehr dhnlich waren. Die Pro-
zessionen oder Spiele zum Vardan-Fest werden auch »Darstellung« oder
»Schau« (cucq oder cucmung) genannt. Die im Rahmen des Theaters
entstandene Inszenierung wurde im Volksfest nicht nur zitiert, sondern
zu grofSen Teilen ibernommen. Vorstellungen gab es in vielen armeni-
schen Zentren, inner- und aufSerhalb der historischen armenischen Ge-
biete, in alten und neuen armenischen Siedlungen. Alle berithmten arme-
nischen Schauspieler der Zeit haben im Laufe ihrer Schauspielkarriere
die Rolle Vardans gespielt, die weniger zur Entwicklung des Schauspie-
lers als Kunstler beitrug als vielmehr fiir seine >Einweihung« und Aner-
kennung sorgte (Hovhannisyan, H. 2003: 178).

Ein Jahrhunderte lang religios gefeierter Martyrer wird zu einem
Symbol aufSerhalb der Kirche und vereint die kollektiven Stimmungen
der bisweilen religios definierten Gemeinschaft. Der Bezug zur Religi-
on bleibt weiterhin bestehen. Die armenische sikulare nationalistische
Idee hat immer weiter an Ideen von Kirche und Religion festgehalten.
Die Trennung war nicht so scharf, sondern Weltlichkeit und Geistlich-
keit ergdnzten sich gegenseitig (Panossian 2006: 194). Das Theater bot
einen Raum fiir die Entwicklung und Variation des Themas, ohne in Wi-
derspruch zur Kirche zu geraten. Die theatralischen Inszenierungen wur-
den in den Prozessionen und Volksfesten benutzt, wie auch die Form
der Buhnenauffithrung in die spatere Feierform des Vardan-Festes ein-
gegangen ist und sie in vielerlei Hinsicht geprigt hat. Die Theatervor-
stellungen zu Vardan verbinden die textuellen Aufarbeitungen des My-
thos mit ritualisierten Formen. An diesem Punkt entsteht eine neue Form
der Selbstdarstellung, in der Vardan weiterhin die Schlisselfigur bildet,
aber die schon seit dem Mittelalter bekannte Geschichte eine neue Wir-
kungskraft erfihrt.

Das Datum, an dem das Vardan-Fest gefeiert wurde, bringt seiner-
seits die symbolischen Verhiltnisse zum Ausdruck. Als verbindende Ein-
heit der armenischen Gemeinschaft iiber lingere Zeit hinweg besteht

129

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

die Kirche konsequent auf ihrer bestimmenden Rolle in dieser Frage. Zu
keiner Zeit wurde das Fest an dem Datum gefeiert, an dem die histori-
sche Avarayr-Schlacht stattgefunden hatte — am 26. Mai, wie es den frii-
hen Quellen iiber die Ereignisse zu entnehmen ist. Das Datum des Fes-
tes wurde durch die Kirche bestimmt und die Abweichung von dem in
den frithchristlichen Schriften festgehaltenen Datum mehrfach begriin-
det. Das Vardan-Narrativ wird in seiner Aussage zur Veranschaulichung
der Idee des christlichen Leidens und der inneren Arbeit angesehen und
in diese integriert. Die symbolische Aufstellung der Kirche und die Inhal-
te der textuellen Quellen werden in Einklang gebracht. Vardan und sei-
ne Gefolgschaft werden in die bestehende religiose Ordnung integriert.
Dass diese Kampfer Heilige der armenischen Kirche sind, hat Vorrang
und nicht die Quellen und Details zur Datierung ihrer Tat. Die symboli-
schen Praktiken werden aus der kirchlichen Ordnung hergeleitet. Gleich-
zeitig wird eine Briicke zu dem Wissenshintergrund geschlagen, der aus
den Texten bekannt ist.

Die erste Erklarung fiir die Abweichung vom historischen Datum geht
auf die Anordnung zuriick, in der Zeit nach Ostern keine Heiligen-Ge-
denktage zu feiern, die der Katholikos Hovhannes Mandakuni (478-
490) bereits Ende des 5. Jahrhunderts eingefiihrt hatte. Eine weitere Er-
klarung rithrt von einer fritheren Regelung her, Heiligen-Feiertage nur
an bestimmten Tagen zu feiern. Erstens sollen keine Heiligen-Feiertage in
der Fastenzeit gefeiert werden, denn diese soll eine Zeit der Trauer sein,
wahrend die Heiligen-Feiertage Tage der Freude sind. Die andere Rege-
lung betraf die Wochentage. Nur die Tage Montag, Dienstag, Donners-
tag und Samstag sind als Heiligen-Feiertage geeignet, da Mittwoch und
Freitag dem Fasten vorbehalten sind (Ashchean 2001: 8).

Die Festsetzung der Feiertage wird ebenfalls mit der grofSen Ehre und
mit dem hohen Verdienst der Gefeierten begrundet, welche nur mit de-
nen der Zeugen Christi verglichen werden konne, und daher miissten
sie auch mit ihnen zusammen geehrt werden. »Sie, die ihr Leben nicht
geschont haben fur ihre Sache, sie miissen zusammen mit den Zeugen
Christi geehrt werden. Also wir sollen sie nicht beweinen, sondern wiir-
devoll ehren mit den Martyrern zusammen«, sprach Vrdanes Katholi-
kos. Ein frohliches Fest muss vor der nachdenklichen und zuriickhal-
tenden Fastenzeit gefeiert werden, ahnlich wie Barekendan (Fasnacht).

Ein weiterer Aspekt wird hervorgehoben: »Diesen Feiertagen (Var-
dan-Fest und Ghevond-Fest) wird die Fastenzeit folgen, die Zeit der
Selbstprifung und des Gebets. Jeder muss den Weg bedenken, der hin-
ter ihm liegt, um in der Zukunft nicht in die gleichen Fehler zu verfal-
len. Der Weg der Viter und die Treue zu ihnen muss in Erinnerung geru-
fen werden. In der Fastenzeit ist es an jedem seinen Weg zu finden und
zu priifen. Dieser ist entweder der Vardans oder der Vasaks. Einen ande-
ren gibt es nicht. Die Fastenzeit ist auch eine Avarayr-Schlacht gegen das

130

2026, 08:26:36. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS VARDAN-FEST UND SEINE FEIERFORMEN

Dunkle.« Dies sagt Ghevond qahana Mailian. Vardan soll also dabei hel-
fen, die Fastenzeit zu tiberstehen, so wie auch jeder in der Fastenzeit zu
Vardan finden kann (Devrikyan 2008: 45). An dieser Stelle wird erneut
die Verschmelzung zweier Ideen deutlich: Sie werden einander zunachst
gegeniibergestellt, schliefSen sich dann zusammen und verschaffen sich
so eine gegenseitige Starkung ihrer Legitimation.

Waihrend in den Schriften der Kirchenviter die Taten Vardans und die
Organisation des christlichen Kalenders aufeinander abgestimmt wer-
den, kommt in der Forschung noch eine Dimension hinzu, ndmlich die
der vorchristlichen Elemente. Teilweise wird argumentiert, dass die Ver-
schiebung des Datums einen verzweifelten Schritt der Kirche in der Be-
kdampfung vorchristlicher Traditionen darstelle. In einer ethnologischen
Studie zum Zusammenhang von tinzerischen, schauspielerischen und
rituellen Elementen in den Vardan-Feierlichkeiten untersucht die Au-
torin Jenja Khachatryan das in einigen Regionen Armeniens (und in
von Armeniern bewohnten Gebieten aufSerhalb des Landes) bis zu den
1960er Jahren gefeierte Vardan-Fest. Sie kommt zu dem Schluss, dass in
diesen Feierlichkeiten vorchristliche Elemente eine entscheidende Rolle
spielten. Die Tatsache, dass als Termin der Donnerstag vor der Fasten-
zeit bestimmt wurde, sieht sie als eine MafSnahme zur Bekampfung der
vorchristlichen Tradition an. Die regional organisierten Feierlichkeiten
spiegeln nach wie vor in hohem Maf3e vorchristliche Ideen, wihrend die
christlichen Elemente eher fragmentiert und aus dem Kontext gelost sind
(Khachatryan 2013b: 105). Eine mogliche Verbindung zur vorchristli-
chen Tradition wird auch von anderen Ethnologinnen vertreten. Nach
Srbuhi Liszian und Emma Petrosyan soll der Tag, an dem das Vardan
Fest gefeiert wird, der Tag des Gewittergottes gewesen sein, der aufSer-
dem der Gott des Wassers und der Saat war und Varda hiefs. Darin las-
se sich eine Verbindung zur vorchristlichen Tradition vermuten (Petro-
syan 2011: I14).

Die These, dass das Ritual dem Mythos vorausgeht, liefe sich anhand
dieser Punkte bestitigen. Aus den unterschiedlichsten Grunden wurde
eine rituelle Praktik entwickelt, eine Feierform, die schlieflich den Na-
men »Vardan« mit Bertcksichtigung der friuhen schriftlichen Zeugnisse
tragt. Einige konkurrierende Ideen und Symbole finden zu einer Art der
Koexistenz. Das gefeierte Datum wird zu einem Treffpunkt verschiede-
ner Ideen: die Uberwindung der rituellen Elemente vorchristlichen Ur-
sprungs, die Fusion der historischen Elemente mit der christlichen Inter-
pretation derselben und die Einbindung der alten schriftlichen Tradition
mit Betonung des Martyriums. Dadurch eroffnen sich Moglichkeiten fiir
Ideen, die dann im Rahmen der Feierlichkeiten zusammengebracht wer-
den konnen.

Die vollstandige Bezeichnung des Feiertages lautet »Srboc Vardananc
meroc 1036 vkaji, vorq katarecan i meci paterazmi« (altarmenisch: »den

I31

2026, 08:26:36.


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

heiligen Vardanen — die 1036 Zeugen, die im grofsen Krieg ihre Pflicht
erfullt haben«) (Devrikyan 2008: 44). Die Bezeichnung ist direkt aus
Yeghisches Text zitiert, in dem die Kampfer und die Zahl 1036 explizit
genannt werden (Poghosyan 2003: 245).

Die Woche vor der Fastenzeit, die in westlichen Kulturen »Karne-
val«, »Fasnacht« oder dhnlich heifSt, trigt im Armenischen den Namen
Barekendan. Das Vardan-Fest wurde in die Zeit der grofSten Vergniigt-
heit platziert. Frohliche Spiele in verkleideten Gruppen, manchmal the-
atralisierte Vorstellungen waren der beliebteste Teil des Barekendans, an
dem sowohl Kinder als auch Erwachsene teilnahmen. Zu den Elementen
des Festes gehoren Festspiele, Maskerade, Verkleidung und Lustbarkeit,
die Gestalt des Teufels, eines Drachens, Kamels etc. Als etwas kompli-
zierteres Rollenspiel wurde unter anderem die eine oder andere Episode
der Geschichte Vardans prasentiert. Heranoush Kharatian schildert das
folgende Beispiel: Die Gruppe teilt sich in » Armenier« und »Perser« auf.
Der auf dem Pferd sitzende Vardan hilt eine ermutigende Rede, sammelt
seine Armee und uberfillt die von der anderen Seite kommenden Per-
ser. Mit Holzschwertern wird die Szene der Schlacht nachgespielt, in der
die Armenier siegen. In der nichsten Szene treten die Perser kiimmer-
lich und bedauernswert auf: Sie tragen Lumpen, sind Gefangene mit ge-
schwirzten Gesichtern, werden mit Steinen beworfen, beschimpft und
hin und her gestofsen (Kharatyan-Aragelyan 2005: 85). Hier wird der
bekannte >moralische Sieg« in einen fassbaren eindeutigen Sieg verwan-
delt, die Schlacht in einen Kampf mit Holzschwertern, der Feind als be-
siegbar gekennzeichnet.

Bis zum Ende des 19. Jahrhunderts hatte in vielen armenischen Regi-
onen eine Feierform, bekannt unter den Bezeichnungen »Schau« (cucq),
»Krieg der Vardanen« oder »Avarayr-Schlacht«, fortgelebt. Ein Pro-
gramm der Vorbereitung eines Spiels am Vardan-Tag aus dem Jahr 1909
im Dorf Ishkhan wird mit folgendem Ablauf geschildert: Zunidchst wur-
de der geplante Ablauf der Schau bekannt gegeben. Dann wurden alle
jungen Minner eingeladen und die Rollen verteilt: Vardan, Ghevond,
Vasak und die Fiirsten, armenische und persische Soldaten. Manche be-
saflen nach jahrelanger Darstellung der gleichen Rolle bereits die entspre-
chenden Kostiime. Fahnen, Wappen und Ahnliches wurde bereitgestellt.
Auch Trauerweiber iibernahmen einige Rollen. Die Veranstaltung wurde
vom Dorfbiirgermeister, Lehrer, Priester und vom Dorfiltesten geleitet.
Der inszenierte Krieg begann mit einer Prozession, die Ghevond anfiihrte.
An seiner rechten Seite ging Vardan, an der linken Vasak. Ihnen folgten
die Soldaten und anschliefSend die ehrenhaften Biirger mit ihren Fahnen
und Wahrzeichen. Die Prozession wurde von traditioneller Musik beglei-
tet. Gespielt wurden militdrische Marsche und Tanzmelodien. 1909 hat-
te die Schau im Dorf Ishkhan die Form einer Schlacht: Armenische und
persische Soldaten kimpften gegeneinander, bis der Kampf so eskaliert

132

2026, 08:26:36. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS VARDAN-FEST UND SEINE FEIERFORMEN

war, dass beide Parteien kaum noch voneinander zu trennen waren. An-
schlieflend traten Trauerweiber auf, die verschiedene Beerdigungsritua-
le durchfiihrten. Das Ganze endete in einem Tanz, wobei nur die Min-
ner tanzten. Diese Tanze wurden entweder von den Geistlichen oder von
dem Darsteller Ghevonds angefiihrt. Den Festtinzen folgten Wettkdamp-
fe, Reiten etc. In der Barekendan-Zeit wurden hiufig Kimpfe und Krie-
ge in Gruppen nachgespielt, in denen die tiblichen volkstiimlichen Vor-
stellungen tiber die Kriege zum Ausdruck kamen: etwa Krieg als sinnlose
Gewalt etc. (Kharatyan-Araqgelyan 2005: 84f.). Aus dieser Schilderung
lassen sich einige zentrale Aspekte der Choreografie sowie der Selbst-
darstellung der Gemeinschaft im Allgemeinen herausfiltern. Die zentrale
Position gehort nach wie vor der Kirche, die anderen Darsteller positio-
nieren sich um sie herum. Burgermeister, Lehrer, Priester und Dorfiltes-
te teilen sich die Rolle der Spezialisten und sind an der Vorbereitung und
Konzeption beteiligt. Die Prozession erzahlt eine Geschichte, indem die
drei mythischen Helden den Umzug anfithren: Die zentrale Position ge-
hort dem geistlichen Oberhaupt, die rechte dem Helden Vardan, die lin-
ke dem Anti-Helden, nach den dreien folgt die Gemeinschaft. Die Dorf-
verhiltnisse werden auf diese Weise erneut geklart und ausgehandelt.

Auch Khachatrian diskutiert ethnografisch erhobene Daten zu den
Feierlichkeiten zum Vardan-Fest und wertet sie aus (teilweise auch
mehrere Berichte zum selben Fest im selben Dorf). Indem sie mehre-
re Berichte und Untersuchungen zum Vardan-Fest sammelt und wie-
dergibt, betont sie den Umstand, dass die Veranstaltung von einer zen-
tralen Miannlichkeitssymbolik geprigt ist. Sie sieht die Feierlichkeiten
zum Vardan-Fest als eine strukturierte Darbietung in fiinf Teilen an. Die
Vardan-Mamikonyan-Schau, die Prozession dazu, das Schlacht-Spiel auf
dem Platz vor der Kirche, die eine Trauer-Zeremonie fiir die Gefallenen
(nabatakneri hishatakin) zihlt sie allesamt zum ersten Teil. Dabei er-
kennt sie in den Klageliedern, die bei den Beerdigungsritualen vorgetra-
gen werden, einen Kontrast zu den literarisch ausgearbeiteten Texten
zum Vardan-Tag. Die folkloristische Ausrichtung der Klagelieder schatzt
Khachatrian als dominant und entscheidend fur die Feierlichkeiten ein.
Zum zweiten Teil des Festes zahlt sie die Erinnerungsakte zu den Ver-
storbenen und Mairtyrern innerhalb der Kirche. Es gibt einen Gottes-
dienst mit den fiir diesen Tag vorgesehenen Kirchenhymnen, wahrend
draufSen Tdnze aufgefihrt werden, denen sich auch die Zuschauer an-
schliefen diirfen. Nachdem die Schauspieler ihre Rolle zu Ende gespielt
haben, nehmen sie an dem Fest des Gedenkens an die Ahnen teil. An die-
sem Punkt vertragen sich die rituellen Elemente des christlichen Teils und
das Volksfest. Eine stindige symbolische Konkurrenz zwischen literari-
schen Bearbeitungen einerseits, alten Volksriten und letztlich der Kirche
andererseits, die eine verwaltende Rolle zu spielen bemiiht ist, wird in
dieser Auseinandersetzung stets erkennbar.

133

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

Im dritten Teil wird die Rolle der Geistlichen bei den 6ffentlichen
Tianzen betont. Die symbolischen Verhiltnisse werden folgendermafsen
inszeniert: Obwohl die Kirche sich prinzipiell dem Tanz gegeniiber ab-
lehnend verhilt, stellt sich die Gemeinde doch durch eine ritualisierte
Tanzvorstellung dar. Der Priester bekommt dabei das Recht, den Tanz
zu verwalten. So widerspricht der Tanz zwar der Einstellung der Kirche,
diese behalt aber ihre fithrende Position in der Gemeinde bei und fugt
sich in die Konstellation der vorchristlichen Riten ein, zu denen neben
dem Tanz auch das anschliefSende Festmahl gehort. In der Geschich-
te des armenischen Tanzes sind aufSer Barekendan (»Karneval«) keine
weiteren Falle bekannt, in denen der Geistliche tanzt, geschweige denn
den Tanz anfuhrt.

Im vierten Teil, im 6ffentlichen Tanz, werden rituelle Feierlichkeiten
zur Ahnenverehrung durchgefiihrt, die alte totemistische Elemente bein-
halten. Es wird ein Hahn gekopft, und zwei unverheiratete junge Man-
ner kaimpfen um den Hahn, umringt von Tanzenden. Die jungen Man-
ner messen sich bei Wettkampfen in Kraft, Geschick und Gelenkigkeit.
Im letzten und fiinften Teil findet schliefSlich ein Festmahl statt, das bis
spat in die Nacht andauert. Wie die Bezeichnung des Festes besagt, wer-
den die Namenstage der 1036 Gefallenen (1036 anvanakochutjun) ge-
feiert (Khachatryan 2013b: 104).

In dieser detaillierten Schilderung wird erneut sichtbar, wie die Ge-
meinschaft in der Inszenierung dargestellt wird. Konflikte und Briiche
werden aufgearbeitet, und die Ordnung wird immer wieder neu herge-
stellt. Eingrenzung und Ausgrenzung werden ebenfalls in jeder Etappe
neu inszeniert. Am Anfang ist das ganze Dorf zur Prozession eingeladen.
Die wichtigsten Rollen bei der Schau sind ausgewihlten Personen vor-
behalten, deren Rangordnung schnell deutlich wird. Die ersten Tanzse-
quenzen haben einen betont langsamen Rhythmus und sind dem Ge-
denken an die Verstorbenen gewidmet, die auf diese Weise zum Teil der
Inszenierung werden. Die Tanze, die auf den Gottesdienst folgen, sind
teilweise nur Minnern vorbehalten, in manchen Fillen diirfen aber auch
alle Anwesenden tanzen. Nach den Hohepunkten im Rollenspiel, festli-
chen Kdmpfen und Tanzen endet das Vardan-Fest mit der Feier der Na-
menstage und des Festmahls, die die Gemeinschaft erneut zusammen-
bringen.

Die Spezialisten und Trager des Rituals treten abwechselnd hervor, sie
treffen sich immer an bestimmten Punkten und gehen an anderen wieder
auseinander. Miannlichkeitsvorstellungen sind in den tapfer kimpfenden
Kriegern und Vardan, den Ahnen und Vorfahren verkorpert, konnen also
in der Erinnerung an Vardan und seine Gefolgschaft ihren Ausdruck fin-
den. Genauso kénnen der Neuanfang und die Uberwindung des Winters
in der Vorfastenzeit als symbolische Erneuerung mit dem Mairtyrertod
der Helden zusammengefithrt werden. Vielleicht noch hiaufiger gehen

134

2026, 08:26:36. [E—


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS VARDAN-FEST UND SEINE FEIERFORMEN

diese Ideen auseinander und demonstrieren Widerspriiche, wie die tan-
zenden Priester oder das Zelebrieren totemistischer Tdnze. Dies wird
aber durch die feiernde Gemeinschaft, die sich in all diesen Elementen
zusammenfindet und in diesen Widerspriichen deren Losung findet, un-
ter einen Nenner gebracht. Dabei spielt das gemeinsame Feiern eine we-
sentliche Rolle; es ist eine Art der Selbstdarstellung, die die Kirche, aber
auch andere Amter miteinander verbindet: Dorfilteste, Lehrer, Gelehrte
etc. Die viel komplexeren Beziehungen zu den Herrschern wurden der-
art auf einfache Rollenspiele heruntergebrochen, in denen der Feind be-
siegt wurde und Priester und Kirche eine fiihrende Rolle spielten. Eine
Konkurrenz zwischen den symbolischen Inhalten wird durch neue Ver-
wandtschaften geregelt. Als »Mannerfest« lasst sich die Feier der gefal-
lenen Helden an deren Namenstag interpretieren. Wenn die wichtigste
Rolle beim Vardan-Fest der Anfthrer des Tanzes spielt, dann tibernimmt
der Anfiihrer der Kirche und der Gemeinde diese Rolle, auch wenn der
Priester ansonsten nicht am rituellen Tanz teilnimmt.

Jenja Khachatryan unterscheidet noch zwischen den Festen in den Re-
gionen unter der osmanischen Herrschaft und den anderen persischen,
spater russischen-armenischen Gebieten. So fanden die Feierlichkeiten
im turkischen Teil an einem spezifischen Ort statt: in der Kirche und
um die Kirche herum. Die von ihr untersuchten und beschriebenen Fes-
te in den persisch-armenischen Gebieten wurden gefeiert dagegen tiber
die gesamte Ortschaft verstreut und beinhalteten verschiedene Elemen-
te. Dabei existiert keine einheitliche oder zentralisierte Feierform, die
in allen Regionen Ost-Armeniens gleich gefeiert wiirde. Manche arme-
nische Siedlungen hatten eine ausgepragte Tradition, andere wiederum
werden nicht erwahnt (Khachatryan 2013b: 99). Einerseits zeigt sich an
diesem Beispiel die Teilung Armeniens: wie in vielen anderen Bereichen
gehen auch hier die Entwicklungen auseinander. Andererseits kann man
sehen, wie unterschiedlich die Lebensbedingungen der Gemeinschaften
waren, ihre Probleme und inneren Widerspriuiche, die auch unterschiedli-
che Ausdrucksformen im Ritual gefunden haben. AufSerdem erwihnt die
Autorin den Unterschied zwischen Stadt und Land. Die stddtische Form
tendiert mehr zu den kleinen Theaterauffihrungen, die auf literarischen
Bearbeitungen der Vardan-Schlacht basieren (Khachatryan 2013b: 1o1).

Auch die miindliche Uberlieferung der Vardan-Erzihlung hat ihre Be-
sonderheiten. Gohar Vardumyan beschreibt die in den verschriftlich-
ten mundlichen Volks-Erzihlungen festgehaltenen Variationen der Ge-
schichte von Vardan und seinen Gefolgsmannern. Diese reflektieren auf
unterschiedliche Weise die Ereignisse, das Heldentum der Minner, vari-
ieren dabei die Orte und andere Hintergrundinformationen. Einige Mo-
tive wiederholen sich und bleiben grundsaitzlich unverandert: Tapfer-
keit, Heldentod, Kampf gegen die Perser. Der Ort des Kampfes sowie
der Ort des Todes variieren hingegen stark und sind jeweils an einen

135

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSGEGENSTAND

anderen heiligen Ort — eine Kapelle, einen Baum, etc. — zu Vardans Ehre
gekniipft. Auch tiber Yeghische und Ghevond werden Sagen und Legen-
den niedergeschrieben. Die im Ritual gefeierten unterschiedlichen Inhal-
te — Fasnacht, Beerdigungsrituale, Ahnenverehrung und die Person des
Vardan — werden auch in der Erziahlung auf plastische Art zusammenge-
bracht. Bezeichnend ist die weite Verbreitung dieser miindlichen Erzih-
lungen, die in unterschiedlichen Regionen des heutigen und historischen
Armeniens meistens Ende des 19. und Anfang bis Mitte des 20. Jahrhun-
derts gesammelt und aufgeschrieben wurden. Entsprechend beziehen sie
sich ortlich nicht nur auf persisch-armenische Gebiete. Die Ereignisse
um Vardan spielen sich in verschiedenen Talern, Feldern und Dorfern
ab, auch am Berg Ararat. Persisch-armenische Gebiete werden wieder-
holt in viele Erzahlungen eingebunden und bleiben zentral (Vardumyan
2003: 240).

Letztlich bringt die Entwicklung der Feierform die neuen sidkularen
Akzente im Selbstbewusstsein der Armenier zum Ausdruck. Im Laufe
des 19. Jahrhunderts wurden in beiden armenischen Gebieten und in
vielen verstreuten armenischen Zentren Schulen eréffnet, die die neuen
sakularen Inhalte vermittelten und auch die Gemeinden erreichten, die
weit von den intellektuellen Zentren entfernt lagen. 1902 wurden 818
armenische Schulen im Osmanischen Reich gezihlt, 56 davon in Kon-
stantinopel und 61 in armenischen Communities in Agypten, Zypern
und Bulgarien; die restlichen befanden sich in den armenischen Provin-
zen (Panossian 2006: 176). Im russischen Armenien wurden 1878 583
Grundschulen und 24 weiterbildenden Schulen gemeldet, und die Zahl
wuchs: 1900 spricht man vom Verhiltnis 1:693 und 51. Die Kirche kon-
trollierte 330 Schulen im Jahre 1885 im Transkaukasus und in Stid-Russ-
land (83 fiir Madchen) (Panossian 2006: 187). So stehen die Feierlich-
keiten zum Vardan-Tag auch mit Bildung und Schule in Verbindung. In
den Quellen zum 19. Jahrhundert werden Berichte tiber Schulveranstal-
tungen am Vardan-Tag erwihnt, die sich deutlich von dem Volksfest un-
terscheiden. In der Veranstaltung wurden Gedichte vorgelesen, Lieder
gesungen und zum Schluss eine theatralisierte Vorstellung auf der Biih-
ne dargeboten (Kharatyan-Aragelyan 2005: 84). Kinder und Jugendli-
che, die Schiiler sind ein zunehmend wichtiger Teil des Festes geworden.
Sie schliipften nach dem Gottesdienst in die Rollen der beiden Arme-
en und ihrer Anfithrer. Vardan ist gefallen, seine Anhianger haben aber
nicht nachgegeben und in der Fortfithrung des Kampfes gegen die persi-
sche Armee einen Sieg errungen (Poghosyan 2003: 246). Ohne dass die
kirchliche Beteiligung nachlisst, wird die nationale sikulare Idee zuneh-
mend in die Feierlichkeit integriert. Das Datum wird nach wie vor von
der Kirche bestimmt. Elemente des Theaterspiels und Rollenspiels blei-
ben weiterhin erhalten, aber dem Aspekt der Bildung, Literatur, Musik,
Kunst kommt als ein Ausdruck des Selbstverstindnisses eine grofSere

136

2026, 08:26:36. [E—



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUSAMMENFASSUNG

Bedeutung zu als Abgrenzungs- und »Kampfmittel«; eine kampfbezo-
gene Interpretation mit einem zwar nicht leicht zu erreichenden, aber
einem durch das Martyrium letztlich klaren Sieg. Die Ambivalenz des
moralischen Sieges wird durch den unnachgiebigen Kampf und die Op-
ferbereitschaft erklart. Diese Idee wurde auch in der patriotischen lite-
rarischen Aufarbeitung vertreten.

2.10 Zusammenfassung

Der narrative Kern des Vardan-Mythos bildete sich im Spannungsraum
der zwei ersten Quellen und deren Rezeption. In seinen schriftlichen
und mundlichen Auspriagungen wurde er den jeweiligen Ereignissen und
situativen Herausforderungen angepasst und entfaltete sich sowohl in
seinem Kern als auch in Variationsmoglichkeiten weiter. Bereits in der
Kombination der beiden ersten Schriften eroffnet sich ein Spannungs-
feld, und in den spateren Abhandlungen bilden sich immer mehr Vari-
ationen. Die ersten zwei Schilderungen enthalten schon einige zentrale
Themen wie Martyrium, Patriotismus, die Idee der kulturellen und re-
ligiosen Autonomie, eine Perspektive auf die AufSenwelt, des Auf-sich-
selbst-Gestellt-Seins etc. Durch die spitere Auseinandersetzung, beson-
ders im Mittelalter, werden einzelne Aspekte weiterbehandelt, vertieft
und mit neuen Elementen versehen. Durch die Kontinuitit der Schrift-
kultur wird die Geschichte von Vardan zu der eigenen. Sie wird zur Ge-
schichte der Armenier und Armeniens, sie ist ein Teil der armenischen
schriftlichen Kultur, frithen Selbstdarstellungen durch die Chronisten
und Historiografen.

Parallel dazu entwickelt sich ein kirchliches Ritual, das Vardan-Fest.
Wihrend die ersten Quellen zum Mythos auf das 5. Jahrhundert datiert
sind, sieht man die Anfinge des Vardan-Festes im 8. Jahrhundert. Es sind
religiose, folkloristische und spiter intellektuelle Auspragungen des Fes-
tes bekannt. Erst spatere rituelle Formen werden reflektiert, die disku-
tierten Beispiele gehen auf das 19. und 20. Jahrhundert zurtick.

Im 18. und 19. Jahrhundert wird die Vardan-Thematik erneut aufge-
griffen und spielt eine wichtige Rolle im Zusammenhang mit der Idee
der Nation. Der bisweilen religios gefeierte Martyrer Vardan wird zu ei-
nem nationalen Symbol. Die symbolische Figur Vardan ist durch ihre
sakulare und religiose Pragung dazu in der Lage, die jeweiligen Wider-
spriiche innerhalb der Gemeinschaft zu verschiedenen Zeiten zum Aus-
druck zu bringen.

137

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Forschungsstand

An dieser Stelle mochte ich die Ergebnisse der wissenschaftlichen Be-
schiftigung mit der Geschichte Vardans zusammenfiithren und verdeut-
lichen, welchen Beitrag die vorliegende Arbeit in diesem Kontext leis-
ten kann.

Die meisten Studien zu Vardan und der Avarayr-Schlacht stammen aus
dem Bereich der Geschichtswissenschaft und Literaturwissenschaft. Zu
unterscheiden sind zunichst Abhandlungen, die auf Armenisch und vor
allem in Armenien verfasst wurden, von solchen, die in den westlichen
Zentren der Armenischen Studien (Oxford, Leiden etc.), wie auch in den
sozialwissenschaftlichen Fakultiten westlicher Universititen entstanden
sind. Sie unterscheiden sich sowohl im Hinblick auf die Fragestellung
als auch im Hinblick auf die Herangehensweise. Fur die westlichen Au-
toren ist diejenige Lesart des Mythos zentral und ausschlaggebend, die
sich an die Geschichte der Makkabier anlehnt. In Armenien hingegen
haben sich zahlreiche Historiker und Literaturwissenschaftler mit den
Texten beschiftigt, ohne eine unmittelbare Verbindung zu den Makka-
baern zu ziehen. Sie konzentrieren sich in ihrer Forschung auf Frage-
stellungen zur Sprache, zur Literatur und zur historischen Bearbeitung
des Mythos. Die bereits in Kapitel 1.2 erwiahnten Unterschiede in der
Wahrnehmung der chronologischen Reihenfolge der ersten Autoren der
Geschichte gehoren ebenfalls zu den grundlegenden Unterschieden zwi-
schen beiden Zugangen und pragen ihre Forschung. Eine detaillierte Be-
arbeitung dieser Frage konnte Gegenstand einer eigenen Studie sein: die
verschiedenen Traditionen und die Herkunft der Wissenschaftler und die
dadurch unterschiedlich vorgepragte Akzentuierung der Forschungsfra-
gen und Ergebnisse.

Auf der Seite der Arbeiten, die nicht in Armenien entstanden sind,
liegt die Forschung von Robert William Thomson (Thomson 1982).*
Sie dient mir in vielen Fragen als Darstellungsgrundlage und soll daher
hier hervorgehoben werden. Thomson sind die Ubersetzungen der ers-
ten zwei Quellen Gber den Vardan-Krieg ins Englische sowie eine um-
fassende Studie zu den Quellen zu verdanken, die sich auf die Figur
Vardan in der Schlacht am Avarayr-Feld berufen. Seine in nur wenigen
armenischen Texten reflektierte Studie liefert eine vollstandige Darstel-
lung und Diskussion der Quellen und Hinweise beginnend vom j5. Jahr-
hundert bis hin zum 20. Jahrhundert. Sie erlaubt es, die Entwicklung
der Vardan-Figur nachzuverfolgen und viele Beztige zu Literatur, Kunst

1 Eine Studie zu Yeghische mit weiteren Ubersetzungen ins Englische und
Kommentaren von Thomson ist im Jahr 2000 erschienen (Thomson 2000a).
Darin finden sich auch erginzende Hinweise zum Thema.

138

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSSTAND

und Geschichtsschreibung herzustellen. Seine Arbeit hat Forschungslii-
cken geschlossen und lasst eine Distanz zu den in Armenien vertretenen
Standpunkten erkennen. Thomson verwendet die gleichen Quellen wie
seine armenischen Kollegen, bearbeitet sie jedoch mit Hilfe anderer theo-
retischer Konzepte und Methoden. Die Bedeutung des Mythos wird von
dem Engliander sorgfiltig herausgearbeitet, der sowohl die Kontinuitit
als auch die Diskontinuitit in der Uberlieferung und Thematisierung der
Geschichte Vardans bespricht.

Die Hinterfragung der Uberlieferung des Mythos wird in Armenien
selten behandelt. Die Forschung in Armenien richtet ihre Aufmerksam-
keit in den meisten Fillen auf den Wert, den die Geschichte, die Quellen,
die Texte fiir die armenische Kultur haben und woran sich dieser zeigt.
Eine entstandene, etablierte, teilweise unantastbare — und stets ununter-
brochen und kontinuierlich gesehene — Position der Geschichte Vardans
wird vorausgesetzt, und die einzelnen Verbindungen und Feinheiten wer-
den detailliert diskutiert.

Thomson untersucht, ahnlich wie die Wissenschaftler Armeniens, die
Bedeutung der Schriften tiber Vardan fiir die armenische Kultur. Er be-
tont ihre Wichtigkeit, indem er Fakten darstellt und Forschungslicken
aufzeigt. In den Texten auf Armenisch hingegen wird oft eine sikula-
re Verehrung (Eghishen Srbutjun e, » Yeghishe ist eine Heiligkeit«) und
eine kanonisierte Herangehensweise zu den in der sikularen Schrift-
kultur entstandenen Vorstellungen erkennbar (Yeghiazaryan 2013b:
63). Diese oft emotionalisierte Haltung darf aber nicht den Eindruck
der Unbrauchbarkeit dieser Texte erwecken. Vielmehr erlauben sie eine
Analyse der unmittelbaren Lesart und der kulturellen Tradition. Selbst-
verstandlich unterscheiden sich die Beitrage untereinander in ihrer Qua-
litit und in der wissenschaftlichen Reflexion. Viele Studien zu Vardan
aus unterschiedlichen Disziplinen sind in dem Sammelband Avarayri
Khorburd (»Die Bedeutung von Avarayr«) (Nazaryan 2003) versam-
melt. Dieser Sammelband entstand aus einer grofSen Tagung zum Jubi-
laum der Avarayr-Schlacht im Jahr 2001. Zu den beteiligten Diszipli-
nen zihlen alle Kunstrichtungen: Musik (Navoyan 2003) und (Palyan
2003), Miniaturenkunst (Hovsepyan 2003), Malerei (Stepanyan 2003),
Theaterkunst (Hovhannisyan, H. 2003), zahlreiche Abhandlungen zur
Geschichte, Sprachwissenschaft (Karagjosyan 2003), Religionswissen-
schaft, zur Kanonisierung des Festes und seiner Position im Kirchenka-
lender (Ashchean 2001; Vardanyan/Badalyan 2003), zu Besonderheiten
der Predigten zu Vardan (Mesropyan 2003 ), miindliche Uberlieferung
(Vardumyan 2003) und Literatur (Yeghiazaryan 2003; Muradyan 2003)
etc. Als Forschungsmaterial reflektieren diese Texte, um nur zwei Bei-
spiele anzufithren: (Harutjuyan 2003) und (Hakobyan 2003), die ak-
tuellen Probleme und Tendenzen der Gesellschaft: die wachsende Frei-
heit der Kirche, die staatliche Unabhingigkeit Armeniens kommen zum

139

2026, 08:26:36.


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSSTAND

Ausdruck, neue Bewertung der Kampfstrategien etc.. Vergleichend und
kontrastierend erlaubt dieser Textkorpus einen Einblick in die Auseinan-
dersetzung mit der Vardan-Thematik und mit dem, was ich in den einzel-
nen Kapiteln meiner Untersuchung erarbeite. Einige Elemente habe ich
in Kapitel II.3 zum Fallbeispiel Armenien dargestellt, die anderen im Ka-
pitel zur Geschichte Armeniens und zum Vardan-Mythos (Kapitel I.2).
Dariiber hinaus sind die ethnologischen Arbeiten in Armenien zum
Vardan-Fest zu erwihnen. Von den oben genannten Forschungsarbei-
ten zur Geschichte Vardans bzw. des Vardan-Mythos unterscheiden sich
diejenigen Studien, die sich mit den Auspriagungen und Entwicklungen
des jahrlich stattfindenden Vardan-Fests aus unterschiedlichen Perspek-
tiven auseinandergesetzt haben. Die Ethnologinnen Srbuhi Lisizian,*
Heranush Kharatian, Jenja Khachatrian und Emma Petrosyan haben
ihre Ergebnisse zu den Urspriingen und Feierformen des Festes darge-
legt. Heranush Kharatian untersucht in ihren Arbeiten die Feierlich-
keiten zum Vardan-Fest im Kontext anderer armenischen Volksfes-
te (Kharatyan-Aragelyan 2005). Ferner diskutiert sie die Rituale der
Vardan-Verehrung und die heiligen Orte der alten kaukasischen Vol-
ker (Kharatyan 2003). Emma Petrosyan (Petrosyan 2o11) behandelt
armenische Feste im Kontext der europaischen Kultur und bespricht
das Vardan-Fest in einem grofSeren Zusammenhang. Jenja Khachatrian
(Khachatryan 20t13a) behandelt die verschiedenen Aspekte des Festes,
insbesondere die Elemente des Tanzes in armenischen Festen und im Var-
dan-Fest im Speziellen. Die Ethnologinnen setzen sich viel weniger — im
Grunde genommen fast gar nicht — mit den textuellen Aufarbeitungen
tiber Vardan auseinander. Thre Aufmerksambkeit gilt den regionalen Un-
terschieden in den Feierlichkeiten, einzelnen Elementen des Festes und
deren Interpretation. Dadurch bekommt ihre Forschung eine etwas an-
dere Richtung und weicht von dem etablierten Diskurs ab. Einige Auf-
sdtze setzen sich auch mit der Aktualitit des Vardan-Symbols in der Re-
publik Armenien nach der Unabhingigkeit auseinander. Diese gehen den
heiligen Vardan-Stddten nach und behandeln einzelne Entwicklungen.
Auch zu der modernen Prozession wurde geforscht (Siekierski 2010).
Eine Monografie zu diversen Aspekten der Vardan-Erzihlung, mit
der Betonung ihrer moralischen Bedeutung, der Geschichte der Familie
Mamikonyan sowie den Ereignissen des 5. Jahrhunderts hat die arme-
nische Kirche selbst herausgegeben (Devrikyan 2008). Der Autor Var-
dan Devrikyan bezieht sich im Wesentlichen auf die ersten Quellen von
Yeghische und Lazar, d.h. auf Vardan und der Armenische Krieg (Vasn

2 Die ethnologischen Arbeiten von Srbuhi Lisizian, die fiir die genannten eth-
nologischen Abhandlungen wegweisend waren, befassen sich mit alten ar-
menischen Tdnzen und theatralischen Vorstellungen und stammen aus dem
Jahr 1956, siehe (Khachatryan 2013a: 99) sowie (Petrosyan 2011: 114).

140

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSSTAND

Vardananz u hajoc paterazmi) und Geschichte Armeniens (Hajoc pat-
mutjun tught Vahan Mamikonyani), aber auch auf spatere literarische
Werke, die das Thema behandeln, das Fest selbst, die Geschichte des Fes-
tes sowie die religiose Begriindung des Festdatums. Viele Aspekte zum
Fest sind im Buch aufgefiihrt, werden jedoch nicht unbedingt kritisch
analysiert. Der Wert dieses Werkes liegt vielmehr darin, dass grundsatz-
liche Informationen zum Thema zusammengetragen wurden und eine
intensive Quellenaufbereitung stattgefunden hat.

Eine weitere Monografie zum Thema, verfasst von Hamlet Davtian
(Davtyan 20035), strebt hingegen eine Entzauberung des Vardan-Mythos
an. Durch eine kritische Auseinandersetzung mit historischen Aspekten
diskutiert der Autor die Rolle der armenischen Kirche in der Geschich-
te Armeniens und sieht diese als einen schwichenden und hemmenden
Faktor an. Er pladiert fur eine neue Bewertung der Revolte von 451. Die-
se Publikation fand durch ihre Einladung zur kritischen Auseinanderset-
zung Eingang in die intellektuelle Diskussion in Armenien.

Wichtige Arbeiten, die die Bedeutung Vardans fiir kollektive Prozesse in
der armenischen Gemeinschaft untersuchen, sind in Deutschland und den
USA entstanden. Darin werden sowohl die Erkenntnisse der westlichen
Sozialwissenschaften reflektiert als auch die armenischen Perspektiven
berticksichtigt und iibersetzt. Dabei kommt den Arbeiten des Institutes
fiir Diaspora- und Genozidforschung in Bochum eine wichtige Rolle zu,
das durch seine eigene Forschung die Perspektive auf das Thema gepragt
hat. Das Bochumer Zentrum stellt dariiber hinaus durch Ubersetzungen,
Publikationen und finanzielle Forderung der Forschung eine Verbindung
her zu den iiber Armenien und Armenier durchgefiihrten Studien (Arme-
nische Studien). In diesem Kontext ist vor allem der Sammelband Iden-
titdt in der Fremde (Dabag/Platt 1993) hervorzuheben, in dem sich Mih-
ran Dabag und Kristin Platt mit der besonderen Rolle des Vardan-Mythos
auseinandersetzen. In ihrem Aufsatz » Diaspora und kollektives Gedicht-
nis« behandeln die Autoren Erfahrungen der Verfolgung und des Leides
als Hauptmotiv der kollektiven Erinnerung, wobei sie ihre Thesen mit
Beispielen aus der jidischen und armenischen Diaspora belegen. Der Ge-
schichte Vardans schreiben sie diesbezuglich eine tragende Rolle zu. Var-
dan und seine Minner, die sich in einer aussichtslosen Situation den Per-
sern im Kampf stellten, um einen Krieg zu kampfen, der »nur verloren
werden konnte«, werden hier als Identifikationsbild herausgearbeitet. Au-
Berdem zeichnen die Autoren den Weg der Ritualisierung der Geschichte
nach: wie die Geschichte in den Liedern der armenischen Revolutionire
in den 8oer und goer Jahren des 19. Jahrhunderts wiederentdeckt wur-
de. Eine eben solche Ritualisierung sehen sie im Umfeld der Schlacht in
Sardarabad im Mai 1918. Auch hier gab es eine parabelhafte Konstella-
tion eines tibermichtigen Gegners, die Parallelen zur Vardan-Erzdhlung
(die Autoren nennen sie hier »Vardan-Legende«) aufweist.

141

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSSTAND

Khachig Tololyan, ein amerikanischer Wissenschaftler armenischer
Herkunft, greift das Thema Vardan seinerseits auf. Er veroffentlichte
zwei Aufsitze zu Prozessen in der Diaspora und brachte sie in Zusam-
menhang mit der Geschichte Vardans: »Martyrdom as Legitimacy: Ter-
rorism, Religion and Symbolic appropriation in the Armenian Diaspora«
(Tololyan 1987) sowie »Traditionelle Identitit und politischer Radika-
lismus in der armenischen Diaspora« (Tololyan 1993) in dem bereits
erwahnten Sammelband Identitit in der Fremde (Dabag/Platt 1993).
Tololyan betrachtet die armenische Gemeinschaft als eine textuelle und
analysiert die gemeinschaftskonstituierende Funktion der mundlichen
und schriftlichen Texte. Er richtet seine Aufmerksamkeit auf den gemein-
samen Kern des Erzahlmusters dieser Geschichten und zeigt, wie diese
»kulturell verankerten« Erzahlungen zur Quelle des Selbstverstindnisses
der Armenier wurden. In diesem Prozess leistete die Kirche eine Schlus-
selrolle: Sie sakralisierte den Kern dieser Geschichten, Nacherzahlungen,
Erweiterungen. Die Geschichte Vardans bekommt in diesem Zusammen-
hang eine besondere Aufmerksamkeit und wird auf seine Aussagen hin
analysiert. Tololyans Auseinandersetzung mit dem Thema fand in den
1980er Jahren vor dem Hintergrund der sich damals formierenden ar-
menischen terroristischen Gruppierungen statt. In seiner Arbeit zieht er
die Verbindung zwischen diesem Phinomen und den kulturell veranker-
ten Erzdhlmustern, auf die sich der armenische Terrorismus berief. In
den Handlungen der Terroristen sah der Autor eine Bezeugung der fort-
dauernden Wirksamkeit der benannten Erzdhlungen. Diese Analyse er-
moglichte, die spezifischen Charakteristika der armenischen Attentater
zu erkennen und einen differenzierenden Zugang zum Verstindnis ihrer
Motivation zu gewinnen.

Die Arbeiten von Tololyan und Dabag leisten einen wichtigen Bei-
trag fiir die Analyse der zentralen armenischen Texte und ihrer Rolle fur
die armenischen Diaspora-Gemeinschaften. Die Auseinandersetzung mit
der Vardan-Erzihlung und ihre Interpretation spielt hierfir eine beson-
dere Rolle. Der Verdienst dieser Arbeiten liegt vor allem darin, die ri-
tualisierte Form der Geschichte zu thematisieren und aufzuzeigen. Da-
durch eroffneten sie das Forschungsfeld fiir einen Perspektivenwechsel.
Die Autoren betonen die spatere Ritualisierung des Vardan-Mythos und
fihren ihre Analysen bis in die Gegenwart und konnen so reflektieren,
was die aktuelle Diaspora ausmacht. Die anderen Pragungen des Fes-
tes und die Vorgeschichte des Mythos lassen sie allerdings aufser Acht.
Sie konzentrieren sich auf die Vardan-Rituale, so wie sie in der Diaspo-
ra begangen werden.

Zu erwihnen sind noch die Arbeiten von Ashot Voskanyan aus Ar-
menien (Voskanian 2006, 2007a, 2007b). Er entwickelt eine Herange-
hensweise, die fiir die Autoren aus Armenien untypisch ist und die sich
auf die deutsche philosophische Tradition bezieht. In dem auf Deutsch

142

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSSTAND

erschienenen Aufsatz »Tod und Anerkennung: Paradoxien des kollekti-
ven Daseins. Zur Phinomenologie des armenischen Geistes« wird die
Figur Vardan mit Hilfe einer in Deutschland entwickelten Methodik
analysiert. Im Wesentlichen greift Voskanyan auf Hegel und die Phino-
menologie zurlick. Im Rahmen einer philosophischen Herangehensweise
diskutiert und analysiert der Autor den Vardan-Mythos und seine Rol-
le. Er schliefSt dabei an die bereits genannten Publikationen von Tololyan
und Thomson sowie an den Sammelband von Dabag und Platt an. Auch
Voskanian geht von der Annahme aus, dass Armenier sich als eine textuel-
le Gemeinschaft bezeichnen lassen, ohne jedoch die Gemeinschaft auf ein
umfassendes Buch oder einen Zentraltext zuriickzufiihren. Er betrachtet
die Geschichte Vardans als eine der drei zentralen Erzahlungen der arme-
nischen Gemeinschaft, die fiir das Selbstverstandnis pragend sind, aber
auch missinterpretiert werden. Er unternimmt den Versuch, den Mythos
zu erkldren und einzuordnen, Widerspriiche aufzudecken und die kol-
lektiven Prozesse, die Wahrnehmung des Kollektiven aus geschichtlichen
Aspekten heraus zu begriinden. Zwei konstruktive Elemente, »den kol-
lektiven Tod« und » Anerkennungx«, zieht er in Betracht. In einer gut re-
cherchierten Auseinandersetzung arbeitet er Aspekte >des Armenischen<
heraus. Anschliefsend bezieht er diese Erkenntnisse auf die Problematik
der Anerkennung des armenischen Genozids.

Die Bedeutung von Voskanyans Arbeiten liegt einerseits in der Me-
thodik, andererseits gelingt es ihm auch, die Ergebnisse der armeni-
schen Forschung und diejenigen aufSerhalb Armeniens zusammenzu-
fithren. Der genannte Aufsatz, wie auch andere Arbeiten von ihm, sind
sowohl in Armenien als auch in Deutschland in deutscher und armeni-
scher Sprache erschienen und dadurch fiir ein breites wissenschaftliches
Publikum zuginglich.

Meine eigene Forschung und Fragestellung kniipfen methodisch wie
thematisch an die Arbeiten von Dabag, Tololyan und Voskanian an.
Auch die vorliegende Arbeit verbindet die armenische Thematik, d.h.
hier insbesondere den Vardan-Mythos, mit der westlichen Wissenschaft-
stradition. Sie unterscheidet sich von den bisherigen oben genannten
Forschungen durch die empirische Herangehensweise, den Feldzuschnitt
und die Erhebungsmethoden. Meine Arbeit kontrastiert die Perspekti-
ven im armenischen Staat und der Diaspora am Beispiel des Vardan-My-
thos. Diese Differenzierung wurde bislang in der Forschung vollig ver-
nachlissigt, denn die bisherigen Studien konzentrierten sich entweder
auf die Prozesse in der Republik oder auf die in der Diaspora. Ziel der
Arbeit ist es, die rituellen Ausdrucksformen (>Gebrauchsformen«) der
Vardan-Erzihlung in der Diaspora und in der Republik Armenien unter
Beruicksichtigung der Bedeutung des Kollektivsymbols und seiner my-
thischen Rahmung sowie des historischen und kulturellen Kontextes he-
rauszuarbeiten.

143

2026, 08:26:36.


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FORSCHUNGSSTAND

Meine Herangehensweise zeichnet sich folglich durch eine empirische,
datenorientierte und kontrastive Methodik aus. Sie verbindet die For-
schung zum Vardan-Mythos mit der Konstanzer hermeneutischen Tra-
dition (Soeffner/Hitzler 1994b; Soeffner/Hitzler 1994a) und mit den An-
satzen der Symbol- und Ritualforschung (Soeffner 199 1b; Soeffner 1995)
sowie (Dreher/Figueroa 2003; Figueroa/Dreher 2004; Figueroa-Dreher
et al. 2o11). Mein Forschungsansatz kniipft an die zuvor genannten em-
pirischen Forschungsarbeiten in dieser Tradition an.

144

2026, 08:26:36.



https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.  Forschungskonzeption
	1.1  Theoretischer Rahmen: Mythos, Symbol, Ritual
	1.2  Theoretisches Sampling: Feldzuschnitt und Datenauswahl
	1.3  Methodik
	1.3.1  Erhebungsverfahren
	1.3.2  Auswertungsverfahren


	2.  Forschungsgegenstand: Der Vardan-Mythos und das Vardan-Fest im Kontext der armenischen Geschichte
	2.1  Armenien in der Antike: Ursprünge, vorchristliche Zeiten
	2.2  Armeniens frühe Staatsform: Königliche Dynastien
	2.3  Christianisierung Armeniens und Vardanen-Krieg
	2.3.1  Yeghische Vardapet und Ghazar Parpezi: Zwei Berichte über den Vardan-Krieg aus der frühchristlichen Zeit
	2.3.2  Die Berichte im Vergleich: Ein Spannungsraum wird eröffnet
	2.3.3  Die Unabhängigkeit der armenischen Kirche

	2.4  Armenien im Mittelalter, Auseinandersetzung mit der Vardan-Erzählung und die Anfänge des Vardan-Festes
	2.4.1  Entwicklung des Vardan-Festes und die Auseinandersetzung mit der Vardan-Erzählung im späten Mittelalter

	2.5  Konflikte, Teilungen und Zerstreuung, Zellen der Unabhängigkeit und Diaspora
	2.6  18. Jahrhundert: Multilokale Entwicklung und kultureller Aufschwung, neue Formen und Dynamiken
	2.7  19. Jahrhundert: Eine neue Epoche nationalistisch-patriotischer Stimmung
	2.8  Vardan zwischen dem Religiösen und dem Säkularen: Flexibilität und Ambivalenz eines Schwellencharakters
	2.9  Das Vardan-Fest und seine Feierformen
	2.10  Zusammenfassung

	3.  Forschungsstand

