
I. FORSCHUNGSDESIGN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


27

In der vorliegenden Studie frage ich nach der Bedeutung einer der wich-
tigsten armenischen Erzählungen für das Selbstverständnis der Armenier 
nicht nur in der Republik Armenien, sondern auch in den Zentren außer-
halb des armenischen Staates. Zentraler Gegenstand der Arbeit ist der 
Mythos um die Figur Vardan und die damit verbundene Symbolik, die 
jährlich kollektiv wiederauflebt. Untersucht werden die mythische Kon-
struktion der Geschichte Vardans und seiner Gefolgschaft in ausgewähl-
ten armenischen Communities. Wie sich zeigen wird, führen sie zu einer 
spezifischen Selbstdarstellung und Selbstwahrnehmung der Armenier. 

Im empirischen Teil untersuche ich insbesondere die rituellen Elemen-
te, die am Vardan-Tag zelebriert werden. Hierbei arbeite ich die jeweilige 
Interpretation des Vardan-Mythos in den rituell inszenierten Veranstal-
tungen heraus. Die Fallbeispiele wurden nach dem Prinzip der Kontras-
tierung ausgesucht. Die Erforschung der symbolischen Figur Vardans 
und des damit verbundenen Rituals findet in dieser Arbeit in verschie-
denen Sprachräumen und theoretischen Traditionen statt. Die Datener-
hebung habe ich in drei Ländern (Österreich, Iran, Armenien) durchge-
führt. Die Datenprotokolle liegen hauptsächlich in armenischer Sprache 
mit Berücksichtigung jeweiliger Dialekte und Sprachgewohnheiten vor. 
Die Arbeit ist in Deutschland entstanden und auf Deutsch geschrieben 
worden.

Einführend und ergänzend zum empirischen Teil meiner Studie gehe 
ich der Frage nach der Bedeutung des Vardan-Mythos in den verschie-
denen Etappen der armenischen Geschichte nach, anhand von sekun-
dären Quellen. Indem ich Vardans Bedeutung und die Beschäftigung 
mit dem Thema im Spektrum der armenischen Geschichte darstelle, ste-
he ich wiederholt vor der Frage nach dem Selbstverständnis der Arme-
nier. In diesem Teil habe ich mir Fragen gestellt, die in dieser Weise noch 
nicht beantwortet wurden. Die in unterschiedlichen Sprachen und wis-
senschaftlichen Kontexten entstandenen Texte musste ich auf eine ge-
meinsame Linie bringen. Wie so oft sind sie in ihrer Einstellung sehr 
unterschiedlich, auch wenn sie in der Regel von derselben Faktenlage 
ausgehen. Die Arbeit mit diesen Texten führte auf einen mühsamen Weg 
der Reflexion und zu einem ständigen Infragestellen des »Selbstverständ-
nisses und des Selbstverständlichen«. Ich möchte dem Leser mit diesem 
Kontext die wichtigsten Etappen und für wichtig gehaltene Themen der 
Geschichte Armeniens näherbringen sowie die wichtigsten Aspekte von 
Vardans Geschichte und deren Entwicklung in jeder Epoche darstellen. 
Durch die Rekonstruktion der Wichtigkeit Vardans wird auch der sym-
bolische Inhalt nachvollziehbar und die Falldarstellung wird vorbereitet. 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28

Außerdem gebe ich zu jeder Falldarstellung eine historische Skizze, die 
die jeweiligen strukturellen Besonderheiten offenlegt.

Die in den oben genannten drei Ländern erhobenen Daten habe ich 
auf Basis der Prinzipien der wissenssoziologischen Hermeneutik inter-
pretiert und sie im Rahmen der Ritualforschung analysiert. Den Sinn, 
den die Feiernden der Feier geben, und die soziale Bedeutung, die das 
Ritual bekommt, standen im Fokus der Analyse. Die Fragestellung bette 
ich schließlich in den theoretischen Rahmen der Symbol- und vor allem 
Ritualforschung ein. Die Daten wurden durch die theoretischen Erkennt-
nisse im Bereich Symbol und Ritual ausgewertet. Einzelne Aspekte des 
Rituals werden auf theoretischer Ebene dargestellt und die Ergebnisse 
der Empirie von diesen Begriffen ausgehend diskutiert. Aus der Spezifik 
und strukturellen Besonderheit der jeweiligen Falldarstellung und dem 
Datenmaterial wurde eine Interpretationslinie herausgearbeitet, die sich 
im Rahmen der Konzepte der Ritualforschung vollzieht. Die Kontrastie-
rung der Fallbeispiele und die Antwort auf die Forschungsfrage schlie-
ßen die Forschungsarbeit.

Die wissenschaftliche Herangehensweise, die Methodik und die ver-
wendeten Begrifflichkeiten sind in westlicher Denktradition entstanden, 
während der Gegenstand einer anderen kulturellen Umgebung angehört. 
Dies bezieht sich zum einen auf die Prägung dieser Phänomene und zum 
anderen auf ihre Bezeichnung. In dieser Studie erforsche ich die armeni-
schen Symbole, einen armenischen Mythos und deren ritualisierte Aus-
drucksformen.

Ritual, Symbol und Mythos haben im Armenischen1 ihr Äquiva-
lent, werden aber kaum als sozialwissenschaftliche Kategorien verwen-
det. Das Wort Araspel – Mythos2 wird in der Forschung der Literatur-
wissenschaftler benutzt, das Wort Ces – Ritual wird in der Ethnologie, 

1	  	Für die entsprechenden Definitionen im Armenischen siehe das Lexikon für 
das moderne Armenisch: Araspel (Mythos) (Aghayan 1976: 104), Khorhr-
danish (Symbol) (Aghayan 1976: 605) und Ces (Ritual) (Aghayan 1976: 
643)

2	  	Aleida und Jan Assmann haben sieben Bedeutungen für das Wort Mythos 
herausgearbeitet:

		  M1. (polemischer Begriff) bezieht sich auf Mythos als ein überwundenes 
Stadium kulturhistorischer Entwicklung. 

		  M2. (historisch-kritischer Begriff) bezeichnet keine pauschal abzuurteilen-
de Mentalitätsform, sondern nur noch die zeitbedingte Einkleidung einer an 
sich zeitlosen Wahrheit. Die mythischen Texte werden nicht verworfen, son-
dern interpretiert. 

		  M3. Fundierende, legitimierende und weltmodellierende Erzählung. (Reli-
gionswissenschaft, Ethnologie)

		  M4. (Alltags-Mythos) beschreibt mentalitätsspezifische Leitbilder, die kol-
lektives Handeln und Erleben prägen. 

FORSCHUNGSDESIGN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


29

Volkskunde und Religionswissenschaft, aber auch der historischen For-
schung gebraucht, so auch der Begriff für Symbol – Khorhrdanish. Inte-
ressanterweise hat jeder der Begriffe eine armenische Entsprechung, die 
allerdings in anderen Bereichen vorkommt. Daher haben wir es mit ei-
ner für Armenien untypischen Perspektive auf die Phänomene zu tun. 
Im soziologischen Kontext werden in Armenien ähnlich wie in Deutsch-
land die gleichen Bezeichnungen angewendet: die altgriechischen Begrif-
fe »Mythos« und »Symbol« und lateinischer »Ritual«. 

Ich wende Mythos als eine »abendländische Denkgewohnheit«3 auf 
den armenischen Kontext an. Wir haben es hier mit einem wenig 

		  M5. (narrativer Begriff) bezeichnet eine integrale Erzählung mit den struk-
turierenden Konstituenten von Anfang, Mitte und Ende. 

		  M6. (literarische Mythen) bezieht sich insbesondere auf die europäische 
Mythentradition und deren Bedeutung für die abendländische Schriftkultur.

		  M7. (Ideologien, ›große Erzählungen‹) bezieht sich wie M4 auf neue und 
nicht narrative Mythen, im Gegensatz dazu aber auf vollbewusste Indivi-
dualschöpfungen (Assmann/Assmann 1998: 179). Das armenische Wort für 
Mythos entspricht M1 und M6, jedoch nicht den anderen fünf Bedeutungs-
dimensionen.

3	  	Renate Schlesier fasst die Positionen zum Begriff Mythos zusammen, syste-
matisiert die Herangehensweisen und die Geschichte des Mythos-Begriffs, 
zeichnet seine Entwicklung sowie seine Veränderungen nach. Die Geschich-
te des Begriffs führt durch die europäische Kulturgeschichte und kommt zu 
dem Schluss: Der Mythos sei ein okzidentales Phänomen – eine »abendlän-
dische Denkgewohnheit«. Der Mythos zeigt sich zum einen als eine Verdich-
tung der europäischen kulturgeschichtlichen Tradition antiker Philosophie 
groß und sperrig, zum anderen als eine Verdichtung der christlichen Theo-
logie und rationalistischen Aufklärung. Nicht zuletzt birgt er die romanti-
schen Sehnsüchte seiner Zeit in sich (Schlesier 1997: 1084). Das Konzept der 
»Denkgewohnheit« geht auf die Arbeit von Gerhart von Graevenitz zurück. 
In Mythos. Zur Geschichte einer Denkgewohnheit analysiert von Graeve-
nitz die Geschichte des Mythos, indem er diese als »kulturgeschichtliche 
Fiktion« betrachtet (Graevenitz 1987: IX). Zu Beginn arbeitet er das Kon-
zept und die Position der »Gewohnheit« – als ein Gegenstand, aber auch 
eine Methode – in der Wissenschaft und in der Geschichtsschreibung heraus 
(Graevenitz 1987: XVI). Während die Konventionen und Konsensformen 
als strukturierende Elemente der Geschichte erkannt werden, wird darin 
kaum die »Gewohnheit« gesehen (Graevenitz 1987: XVI). Dabei wird vie-
les gerade durch die Gewohnheit bestimmt. Dies bezieht sich unter anderem 
auf die Modelle der rhetorisch-poetischen Gattungslehre, die traditionellen 
Einheitsformeln, die die Geschichtsbilder in ihrer Tiefenstruktur definieren 
etc. So wird von der Gewohnheit bestimmt, was Geschichte heißt (Grae-
venitz 1987: XXII). Der Autor macht sich zur Aufgabe, die Denktradition 
des Mythos-Begriffs in ihrer Breite und Tiefe zu erfassen, den eingebürger-
ten Einheitsbegriff, aber auch die mit letzterem unvereinbare Heterogenität 

FORSCHUNGSDESIGN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30

reflektierten Phänomen zu tun, da die Geschichte Vardans im Armeni-
schen nicht als Mythos bezeichnet und auch nicht als solcher wahrge-
nommen wird. Die Perspektive auf Vardan ist durch einen eindeutigen 
Realitätsbezug geprägt. Seine Geschichte wird nicht in das Unreale ›he-
rabgestuft‹. 

Somit konstruiert die Studie eine ungewöhnliche Bedeutungsver-
knüpfung: Sie verbindet die Vardan-Figur mit dem Begriff Mythos. Die 
Konstruktion neuer Denkmuster eröffnet den Raum für (neue) Inter-
pretationsspielräume und führt zu einer Außenperspektive bzw. zu ei-
ner wissenschaftlich überprüfbaren Perspektive auf das Selbstverständ-
nis durch die Erforschung von verbreiteten Mythen und Ritualen. Der 
Forschungszugang erfolgt zwar aus der Außenwelt, der aber nicht der 
Gegenstand angehört, die Symbole, Mythen und Rituale, die hier unter-
sucht werden. Die Konstruktion betrachte ich als eine Möglichkeit, die 
Nähe und die nötige Distanz zu dem Gegenstand konstruktiv einzuset-
zen und daraus neue Interpretationen und dadurch wertvolle Antworten 
auf die gestellten Fragen zu bekommen. Dieses Vorgehen bedarf selbst-
verständlich einer ständigen Reflexion und vor allem Selbstreflexion, um 
potenzielle Konflikte zwischen ›Innen‹ und ›Außen‹ zu berücksichtigen 
und in die Ergebnisse zu integrieren.

Meine Position als Forscherin spielt in diesem Zusammenhang eben-
falls eine wichtige Rolle. Mit meiner Sozialisation in der Republik Ar-
menien und meinem Studium der Soziologie in Armenien und später in 
Deutschland bewege ich mich zwischen diesen zwei Welten. Zum einen 
bin ich Trägerin der Innenposition als Armenierin, zum anderen habe 
ich mir die Aufgabe gestellt, den Mythos meiner Herkunftskultur durch 
die Augen der westlich geprägten ethnografischen Forschung und sozial 
hermeneutischen Tradition zu betrachten.

In den folgenden Kapiteln werden die Entscheidungen der Forschungs-
konzeption, der methodischen Herangehensweise und Einführung in den 
Gegenstand und den Forschungsstand genauer erläutert.

des »wechselvollen Denkgeflechts ›Mythos‹‹« zu untersuchen und dadurch 
die Bestandteile der »Denkgewohnheit« zu rekonstruieren und darzustellen 
(Graevenitz 1987: XXIII). 

FORSCHUNGSDESIGN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


31

1. Forschungskonzeption

Meine Studie habe ich vor allem als eine datenorientierte konzipiert, um 
Abstand von bereits existierenden Lesarten zu gewinnen und dadurch 
neue Akzente setzen zu können. Die Daten wurden qualitativ erhoben 
und durch hermeneutische Methoden interpretiert. Den zentralen Prin-
zipien der Grounded Theory folgend ist die Herangehensweise kontras-
tiv und auf die erhobenen Daten orientiert (Glaser/Strauss 1998: 107). 
Aus den Ergebnissen heraus werden Lesarten entwickelt und in theo-
retische Rahmen eingebettet. Das methodische Vorgehen ist zum einen 
durch die qualitativen Methoden der Datenerhebung und Datenauswer-
tung geprägt und zum anderen durch die Ritualanalyse. Drei Ritual
darstellungen bilden die empirische Basis dieser Arbeit. Die einführende 
Darstellung des Vardan-Mythos dient als symbolische Grundlage und 
Rahmung des Rituals. 

1.1 Theoretischer Rahmen: Mythos, Symbol, Ritual

Die Studie entfaltet sich in einem theoretischen Rahmen, der den sym-
bolischen Formen eine wichtige Rolle in der sozialen Organisation zu-
schreibt. Die Rolle des Mythos als soziales Phänomen, aber auch der 
Symbole – vor allem der Kollektivsymbole – sowie der Rituale ist für 
diese Arbeit zentral. Im Folgenden werden nur einige für die Studie re-
levante Fragen diskutiert, die für die spätere Darstellung von Bedeutung 
sind, um diesen Teil auf das Wesentliche zu reduzieren. Das Hauptau-
genmerk liegt auf folgenden Fragen: In welcher Beziehung stehen Sym-
bole und Rituale zueinander? Welche Rolle übernimmt der Mythos? Wie 
funktionieren Rituale? 

Mythen sind Geschichten. Es sind geschriebene oder mündlich tradier-
te Erzählungen, die einen starken beständigen narrativen Kern haben, 
in ihrem marginalen Ausdruck jedoch variabel sind (Blumenberg 1979 
(2003): 194).1 Wie das Wort und wie die Sprache sind auch die Mythen 

1	  	Viele Diskussionen entfalten sich um die Definition des Mythos, die eine an-
erkannte Schwierigkeit in der Mythenforschung darstellt. Sie fängt an bei 
der Bedeutung des Wortes, die in verschiedenen Sprachen anders konnotiert 
wird und mit diversen Phänomenen in Verbindung gebracht wird (Assmann/
Assmann 1998). Mythos ist ein komplexes Phänomen und wurde im Rah-
men einiger Disziplinen untersucht. Philologie, Kulturtheorie, Anthropolo-
gie, Psychologie, Ethnologie, vergleichende Religionswissenschaften und an-
dere Disziplinen setzen sich damit auseinander. Während jede Disziplin eine 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32

ein Weg, um Erfahrungen in Form von Geschichten zu ordnen und zu 
verarbeiten. Genauso wenig wie es eine Kultur ohne Sprache gibt, gibt 
es eine Kultur ohne Mythen (Soeffner 1988: 8). In den Mythen werden 
die sozialen Erfahrungen objektiviert. Die Aufgabe der Objektivierung 
wird ebenso durch Sprache, Kunst erfüllt (Cassirer [1946] 2003). My-
then haben eine besondere Kraft. Denn sie bringen die menschlichen 
Gefühle, Ängste und Unsicherheiten zum Ausdruck und reagieren da-
rauf.2 Variationsfähigkeit und Veränderbarkeit verschaffen den mythi-
schen Geschichten große Möglichkeiten. Auch wenn ein Mythos kei-
ne Fragen beantworten kann, kann er alles von allem herleiten, jedoch 
nicht alles über alles erzählen. Es kommt nicht darauf an, dass die Ge-
schichte wahr ist, sondern darauf, dass sie wahr sein muss (Blumenberg 
1979 (2003): 194). Die Formen und Erzählweisen des Mythos können 
sich verändern, aber auch die Wirksamkeit der Mythen verändert sich 
je nach Situation. Besonders wirkungsvoll sind Mythen in für Individu-
en und Gemeinschaften besonders gefährlichen Situationen. Hoffnun-
gen, Instinkte und Angst kommen in solchen Situationen zum Ausdruck. 
Der Mythos kann in Krisen und Notlagen eine mobilisierende und or-
ganisierende Rolle spielen und den Fokus auf die Gefühle lenken (Cas-
sirer 1946 (2003): 49).3 

oder mehrere Erklärungen für das Phänomen Mythos hat, indem sie sich 
auf ihren eigenen Gegenstand konzentriert – wie die Psychologen die Psyche 
des Menschen, Soziologen die Gesellschaft untersuchen etc. – können alle 
Theorien durch die Fragestellung vereint werden. Ursprung, Funktion und 
Thematik sind die drei Richtungen, in denen die zentralen Fragen nach dem 
Mythos gestellt werden. Die Theorien unterscheiden sich dadurch, dass sie 
sich auf eine dieser Fragen konzentrieren und sie jeweils anders beantwor-
ten (Segal 2007: 9). Christoph Jamme versucht in seiner Arbeit, die Defini-
tion zu umgehen, indem er sich bei der Klärung des Begriffs auf die funkti-
onalistischen Theorien stützt. Die Grundfunktionen des Mythos könnten als 
einerseits ›kultisch-religiös‹ (Vermittlung heiliger Wahrheiten und Wegwei-
sung zur Frage über Schuld und Unschuld); ›historisch-sozial‹ (Erzählung 
über die Geschichte einer Institution, eines Ritus oder einer gesellschaftli-
chen Entwicklung, über den Ursprung detaillierter Formen des sozialen Le-
bens); ›politisch‹ (drücken primär einen kollektiven Narzissmus aus und die-
nen der Autorepräsentation) (Jamme 1991: 1).

2	  	Ohne alle Theorien in ihrer Haltung zu der Frage hier anzusprechen, weise 
ich nur auf die Begründung durch den menschlichen Deutungszwang hin. 
Der Mensch kann seine Gefühle nur kommunizieren und verstehen, indem 
er sie deutet, seine Instinkte beherrscht und sich auf die Bedrohungen der 
Außenwelt einstellt. Dies wird in den Mythen ausgedrückt und festgehalten 
(Soeffner 1988: 8). 

3	  	Die Mythenforschung, ich beziehe mich auf Cassirers Überlegungen, sieht 
einen Zusammenhang zwischen den Krisen und der Steigerung der Wirk-
samkeit der Mythen. 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


33

In klassischen Werken zum Mythos wird oft die Dunkelheit-Metapher 
herangezogen, um die Besonderheiten des Mythos und des Mythischen 
zu demonstrieren. Dadurch wird einerseits der Unterschied zum rationa-
len Denken betont: Der Mythos wartet »im Dunkel versteckt« auf sei-
ne Stunde, wenn die rationalen Kräfte den alten mythischen Vorstellun-
gen »keinen Wiederstand mehr leisten können« (Cassirer 1946 (2003): 
49). Andererseits wird mit dem »Dunklen« argumentiert, um das Wesen 
des Mythos zu beschreiben. Hans Blumenberg gebraucht die Metapher, 
um die Komplexität der mythischen Geschichten zu betonen: »Er lässt 
auch nicht nur im Dunkeln, was ohnehin im Dunkel wäre, sondern er 
erzeugt dieses Dunkel, verdichtet es.« (Blumenberg 1979 (2003): 217) 
Auch Ernst Cassirer erklärt das Wesen des Mythos durch die besondere 
Position der »dunklen Seite«: »Was bisher dunkel und undeutlich gefühlt 
wurde, nimmt nun eine bestimmte Gestalt an; was ein passiver Zustand 
war, wird ein aktiver Prozess.« (Cassirer 1946 (2003): 44) 

An dieser Stelle möchte ich das Prinzip der Appräsentation anspre-
chen, das entscheidend für den hier benutzten Begriff des Symbols ist. 
Etwas, was nicht zu sehen ist, wird ins Bild gesetzt, indem es appräsen-
tiert wird. Das Unsichtbare wird mitvergegenwärtigt, ohne dass es ge-
genwärtig präsent ist (Soeffner 2000b: 189) und wird dadurch wahr-
nehmbar. Das Symbolkonzept der Hermeneutischen Wissenssoziologie 
(siehe Schütz, Luckmann, Soeffner) dient mir als Grundlage. Es basiert 
auf der Annahme, dass die Erfahrungen der Wirklichkeit und der All-
tagswelt durch Symbole und symbolische Sprache hervorgebracht und 
kommuniziert werden. Wir bewegen uns im Alltag in einer Welt der 
Zeichen und Symbole (Berger/Luckmann 1966 (2003): 42). Symbole 
werden als Brücken zwischen verschiedenen Wirklichkeitsbereichen ver-
standen (Schütz/Luckmann 2003: 653). In symbolischen wie in apprä-
sentativen Beziehungen generell verweist etwas gegenwärtig unmittelbar 
Gegebenes auf etwas Abwesendes, das aber in der Erfahrung vermit-
tels dieses Hinweises mitvergegenwärtigt wird (Schütz/Luckmann 2003: 
653). Das Besondere an der symbolischen Beziehung liegt darin, dass das 
Appräsentierte nicht bloß abwesend ist, sondern einem anderen Wirk-
lichkeitsbereich zugehört (Schütz/Luckmann 2003: 654). Alfred Schütz 
spricht von der Sozialwelt und mannigfaltigen Wirklichkeiten: von der 
Wirkwelt des Alltags, aber auch von Traum- und Phantasiewelten, den 
Welten der Politik, der Wissenschaft, der Spielwelt des Kindes (Dreher 
2007: 465). Nun sind die Symbole eine Verbindung zwischen der All-
tagswelt und einem anderen Bereich der Wirklichkeit. Indem der Bedeu-
tungsträger eine Brücke zu dem anderen Bereich schlägt, appräsentiert 
er das in der Alltagswelt. Außerdem gelangt das Abwesende, die Inhalte, 
die durch Symbolik erst in Erfahrung gebracht werden, zu seiner eigent-
lichen Präsenz (Soeffner 2000b: 190). Im Unterschied zu einem Zeichen 
handelt es sich bei einem Symbol um ein Sinnbild, mit dem kein direkter, 

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34

eindeutiger Bezug hergestellt wird. Vielmehr werden mit seiner Hilfe Be-
deutungsschichten assoziiert, welche die Sinnbezüge des alltäglichen Le-
bens ›überschreiten‹ (Dreher 2007: 463).4 Die sozialen und historischen 
Aspekte von Symbolen spielen in diesem Zusammenhang eine zentrale 
Rolle. Symbole sind intersubjektiv konstituiert und bilden geschichtli-
che Zusammenhänge, häufig sogar hierarchisch angeordnete, als Sonder-
wissen institutionalisierte Systeme (Schütz/Luckmann 2003: 658). Zum 
einen ist das Symbol eine Methode, sich an die Umgebung anzupassen. 
Das »Symbolnetz« oder Symbolsystem wird zu einem Verbindungsglied 
zwischen den Individuen und erschafft eine neue Dimension der Wirk-
lichkeit (Cassirer 1944 (1996): 49). Das Individuum lebt nicht mehr in 
einem bloß physikalischen, materiellen, sondern in einem symbolischen 
Universum. Sprache, Mythos, Kunst und Religion sind Bestandteile die-
ses Universums. Sie sind die vielgestaltigen Fäden, aus denen das Symbol-
netz, das Gespinst menschlicher Erfahrung gewebt ist. Aller Fortschritt 
im Denken und in der Erfahrung verfeinert und festigt dieses Netz (Cas-
sirer 1944 (1996): 50). Zum anderen ermöglichen die Symbole einen be-
sonderen Ausdruck, den symbolischen Ausdruck. In Symbolen bzw. sym-
bolischen Formen des Wissens werden diejenigen sozialen Phänomene 
erkannt, die den Zusammenhang von Individuum und Gesellschaft bzw. 
Kollektiv etablieren (Dreher 2007: 463). Symbolisierung basiert auf dem 
Spannungsfeld zwischen dem Einzelnen und der Gruppe, in welchem der 
Einzelne wie auch die Gruppe Identität erhält. Die Ebene symbolischer 
Bedeutungen, die von den Akteuren geteilt werden, ist zwischen Indi-
viduen wirksam und ermöglicht Kommunikation (Dreher 2007: 464).

Mythos ist somit eine symbolische Form, die das Verhältnis der Men-
schen zu ihrer Umgebung abbildet. Er trägt in sich ein Konzept von Ver-
hältnissen des Menschen zu seinen Erfahrungen und zu der Welt (Jamme 
1991: 2). Genauso wie die anderen symbolischen Formen kann auch der 
Mythos auf jeden beliebigen Gegenstand angewendet werden und von 
allem ein Abbild sein (Cassirer 1946 (2003): 39). Der Mythos entsteht 
aus intellektuellen Prozessen, aber auch aus tiefen menschlichen Emo-
tionen.5 An diesem Punkt, wie von Cassirer betont, ist der Unterschied 

4	  	Während die Bedeutungsträger dem Alltagsbereich zugehören, stammen die 
damit überbrückten Bedeutungen aus einem anderen Bereich der Wirklich-
keit. Tiere oder menschliche Körperteile z.B. werden als Symbole für Ideen 
gesehen, die unmittelbar in der Alltagswirklichkeit nicht festzuhalten sind 
(Schütz 1966 (2003): 656). Während etwa Teppiche zunächst einmal ein-
fach Alltagsgegenstände mit spezifischen praktischen und ästhetischen An-
wendungen darstellen, sind sie für die Armenier darüber hinaus durch ihre 
Muster mit vielen anderen Bereichen der Kultur wie der Schriftlichkeit, dem 
Christentum bzw. der vorchristlichen Zeit verbunden.

5	  	 In Jammes einführender Arbeit zum Mythos führt die Suche nach den Ur-
sprüngen des Mythos zu Etappen verschiedener Formen von rationaler 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


35

oder das Verhältnis vom Gefühl und dessen Ausdruck entscheidend. Der 
Ausdruck eines Gefühls ist ein verbildlichtes Gefühl, ein Gefühl, das in 
ein Bild gefasst ist. Indem das Gefühl Konturen bekommt und in ein Bild 
verwandelt wird, kommt es zu einem radikalen Wechsel. Das, was hell 
war, wird als dunkel abgebildet, was keine Form zu haben schien, be-
kommt eine Form (Cassirer 1946 (2003): 44). Dadurch erhält der My-
thos zwar die wichtigste Information zu der Gemeinschaft, aber nicht 
immer in der ›gewünschten‹ Form, es kommen auch Seiten zum Aus-
druck, die nicht ausgesprochen waren. Das ›Verschwiegene‹ wird durch 
die Appräsentation vergegenwärtigt und in eine symbolische Form ›ge-
gossen‹. So beinhalten die Mythen vielseitige Informationen über die 
Gemeinschaft, und dienen als Quelle und Nahrung für einzelne Kollek-
tivsymbole, die wiederum Widersprüche in sich verdichten und die Be-
sonderheiten der Gemeinschaft in konzentrierter Form zum Ausdruck 
bringen.

Oft wurde die Frage des Verhältnisses zwischen Mythos und Ritu-
al diskutiert.6 Sie spielt auch für diese Arbeit eine zentrale Rolle. Cassi-
rer beantwortet sie, indem er den Ritus als das Frühere und den Mythos 
als das Spätere ansieht. Er setzt das unmittelbare Tun des Menschen in 
seinem Affekt und Willen, das Lebendige ins Zentrum, und sieht den 
Mythos als eine mittelbare Deutung davon (Cassirer 1954: 51). Zum 
Zusammenhang von symbolischen Formen und Ritualen finden sich the-
oretische Richtungen, die eine Lösung der Frage durch die Darstellung 
der Kollektivphänomene in der Funktionsweise der Kollektivsymbolik 
anbieten. Dies führt zu der folgenden Formel: »Riten sind die Hand-
lungsform von Symbolen« (Luckmann 1999: 11; Soeffner 2004: 61). 
Die Besonderheit und die Funktionsweise von Kollektivsymbolen hat 
Hans-Georg Soeffner ausgearbeitet (Soeffner 1995). Kollektivsymbole 
sind – allgemein charakterisiert – Versammlung, Konzentration und Or-
ganisation individueller Haltungen, Gefühle und Stimmungen (Soeffner 
1995: 150). Sie repräsentieren und stützen historische Mythen, in denen 
die wichtigsten Details der lebensweltlichen Erfahrungen zu einer höhe-
ren Bedeutsamkeit zusammengeführt werden und machen sie ›erfahrbar‹ 
als ein Ganzes. Symbole im Allgemeinen und Kollektivsymbole im Beson-
deren sind keine festen und unbeweglichen Konstruktionen. Ihre Stabili-
tät und Beständigkeit werden durch eine immer wieder neue Bestätigung 

Daseins- und Lebensangstbewältigung. Die Wahrnehmung der Wirklichkeit 
durch den Menschen hingegen verändert sich (Blumenberg). Diese Verände-
rung hängt wesentlich ab vom jeweiligen Stand der (technischen) Zugriffe 
des Individuums auf die materielle Welt, d. h., der Mythos entwickelt sich 
parallel zu den Etappen der Naturbeherrschung (Jamme 1991: 5).

6	  	Eine Zusammenfassung zum Themenkomplex »Mythos und Ritual« findet 
sich in Segals Einführung zum Phänomen: Mythos. Eine kleine Einführung 
(Segal 2007: 86).

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36

etabliert, die den Bedingungen des Zusammenlebens in Gruppen, Ge-
meinschaften und der Gesellschaft entspricht. Kollektivsymbole konsti-
tuieren das Gemeinschaftsgefühl und helfen, dessen Fortbestand zu si-
chern. So muss die Gemeinschaft immer wieder durch den Einsatz der 
Kollektivsymbole ihr Zusammengehörigkeitsgefühl wachrufen. Kollek-
tivsymbole haben eine zentrale Eigenschaft: Sie verbinden das Wider-
sprüchliche zu einer Einheit. Sie stellen über die Zeiten eine simultane 
Verbindung her (Soeffner 2010: 36). Das Symbol postuliert seine eige-
ne Wirklichkeit anders als kausal argumentative Konstruktionen, viel-
mehr gegen diese. Das sind ambivalente Wirklichkeitskonstruktionen, 
die aber an ihrer Widersprüchlichkeit nicht zerbrechen, sondern davon 
leben. Kollektivsymbole bringen den Widerspruch zum Ausdruck und 
suggerieren zugleich die Einheit der Widersprüche (Soeffner 2010: 37). 

Das Ritual ist hingegen eine Form, die die kollektiven Empfindun-
gen brauchen, um eine Dauerhaftigkeit zu ermöglichen. Als Aktions-
form des Symbols verlangt das Ritual Tätigkeiten, wo andere Symbo-
le ihre Kraft und Wirkung aus einer fixierten Gestalt ziehen (Soeffner 
2010: 42). Die Rituale werden zu Aktionsformen der Kollektivsymbo-
le. In jedem Kollektiv, in jeder Gemeinschaft organisieren sich die kon
stituierenden Widersprüche dieser Gemeinschaft in einzelnen, tragenden 
Symbolen, die durch die Unterstützung der Mythen, die die wichtigsten 
Ideen speichern, für die Gemeinschaft von identitätsstiftender Bedeutung 
sind. Diese Widersprüche werden in der regelmäßigen Ausübung rituel-
ler Handlungen neu erlebt, betont, entschärft und harmonisiert (Soeff-
ner 2010: 35). 

Das zentrale strukturelle Merkmal des Rituals liegt darin, dass es ei-
nem kollektiv aktuellen Widerspruch entspricht, der in einem Kollek-
tivsymbol eingeschlossen ist. Die Funktionsfähigkeit des Rituals basiert 
vor allem auf diesem Zusammenhang: der nicht zu lösende Widerspruch, 
das Paradox, das einer sozialen Reaktion begegnet, die in einem Kollek-
tivsymbol verankert ist und durch das Ritual eine Form bekommt. Sym-
bole und Rituale erhalten ihre Prägungen bzw. erleben ihre Veränderun-
gen je nach den Veränderungen in der Gesellschaft und den historischen 
Umständen. Diese Perspektive bedingt auch die methodische Herange-
hensweise dieser Arbeit. Ein Ritual wird nach dem von ihm zu lösenden 
Widerspruch gelesen. 

Um Rituale wie einen Text lesen zu können, müssen einige Aspekte 
des Rituals angesprochen werden, durch die diese besser verstanden wer-
den und untersucht werden können. Erst durch diese Bestandteile lässt 
sich eine Lesart entwickeln und die Antwort auf die zentrale Frage der 
Arbeit finden: nämlich welche Bedeutung hinter der rituellen Feier Var-
dans in jeder hier untersuchten armenischen Gemeinschaft verborgen 
ist, welche Elemente verbindend wirken und welche die drei Konstruk-
tionen voneinander trennen.

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


37

Strukturelle Besonderheiten, Dynamiken und Ausdrucksformen  
eines Rituals

Seit Anfang des vergangenen Jahrhunderts wird die ehemals religiöse 
Domäne allgemein als eine symbolische Handlung verstanden. Später 
dehnte sie sich auf alle Lebensbereiche aus. Seit Ende der 1970er Jahre 
hat sich die Forschungsrichtung ritual studies etabliert, die das Phäno-
men untersucht. Die Bezeichnung ritual studies wurde zum ersten Mal 
1977 benutzt (Krieger/Bellinger 1998: 8). Das Ritual war ursprünglich 
ein anderes Wort für »Gottesdienst«, wird aber seit Anfang des letzten 
Jahrhunderts auf symbolische Handlungen ganz allgemein angewendet 
und später als etwas allgemein Menschliches betrachtet – als etwas, das 
in allen Bereichen des kulturellen Lebens zu finden ist. Heute sieht man 
es als ein selbständiges Phänomen an, das eine eigene theoretische Klä-
rung und methodologische Zugänge verlangt (Krieger/Bellinger 1998: 
7). 

In seinem zusammenfassenden Aufsatz unterscheidet Christoph Wulf 
drei Schwerpunkte in der kulturanthropologischen Erforschung von Ri-
tualen und Ritualisierungen. Zum ersten Schwerpunkt zählt er die Er-
forschung von Ritualen im Zusammenhang mit Religion, Mythos und 
Kultus. In diesem Rahmen nennt er die Namen von Max Müller, Herbert 
Spencer, James Frazer, Rudolf Otto. Beim zweiten Schwerpunkt dienten 
Rituale dazu, Werte und Strukturen der Gesellschaft zu analysieren; he-
rausgearbeitet wurde der Funktionszusammenhang zwischen Ritual und 
Gesellschaftsstruktur. Hierzu gehören die Arbeiten von Fustel de Cou-
langes und Émile Durkheim. Im dritten Schwerpunkt ist die Herange-
hensweise, die Rituale als Texte zu lesen mit dem Ziel, die kulturelle und 
soziale Dynamik der Gesellschaft zu entschlüsseln, entscheidend. Die Be-
deutung von Ritualen für kulturelle Symbolisierung und soziale Kommu-
nikation standen im Fokus dieser Ritualforschung, zu deren Vertretern 
Victor Turner, Clifford Geertz und Marshal Sahlins zählen (Wulf 1997: 
1030). In seinen späteren Exkursen zur Geschichte der Ritualforschung 
fügt der Autor noch eine vierte Forschungsrichtung mit einem prakti-
schen, inszenatorischen und performativen Schwerpunkt hinzu (Wulf/
Zirfas 2004: 9). Diese Arbeit folgt überwiegend dem dritten Schwer-
punkt, dem auch die Arbeiten zur Symbol- und Ritualforschung von 
Hans-Georg Soeffner zugeordnet werden können. Das wird im Folgen-
den ersichtlich. 

Was sind Rituale? Wie lassen sie sich charakterisieren?

Rituale sind Handlungen. Zu diesem zentralen Satz, mit dem alle For-
scher weitgehend einverstanden sind, führen die Versuche, alle gegebenen 

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38

Definitionen des Rituals zusammenzufassen (Michaels 2001: 23). Was 
macht aus Handlungen Rituale? Was zeichnet diese Handlungen aus? 
In manchen Zusammenhängen charakterisiert man Rituale als Hand-
lungen ohne Worte bzw. eine nicht auf Worte reduzierbare Handlung. 
Mit Levi-Strauss verstehe ich Rituale als eine eigene Sprache, die einzel-
ne symbolisierte Handlungen miteinander verknüpft. Die Körperlich-
keit wird in manchen Definitionen hervorgehoben – symbolisch kodierte 
Körperprozesse: »Rituale sind körperliche Bewegungen, die einen An-
fang und ein Ende haben, die gerichtet sind und die den Beteiligten eine 
Position zuweisen.« (Wulf 1997: 1029) Die einzelnen Handlungen de-
ren Verknüpfung zum Ritual führt, sind jeweils symbolisch und wer-
den zu einem großen Ganzen zusammengefügt. Diesen Handlungsket-
ten oder Verknüpfungen ist immer eine interne Ordnung eigen, die dazu 
führt, dass Rituale als ›Handlungstexte‹ lesbar sind (Soeffner 2004: 62). 

Rituale können auch als kulturelle Äußerungsformen dargelegt wer-
den (Braungart 1996: 44). Sie sind geordnet und vorstrukturiert. Soziale 
Verhältnisse, Vorstellungen und Normen – wie Machtverhältnisse – fin-
den sich in den Ritualstrukturen. Die herrschenden Verhältnisse, bereits 
entstandene Strukturen werden im Ritual reproduziert. Die Rituale sind 
selbst intern geordnet und gleichzeitig reflektieren sie die herrschenden 
Ordnungen der Gesellschaft. Rituale erhalten und verändern die sozi-
alen Realitäten, genauso erzeugen und interpretieren sie diese und sind 
normativ bestimmt (Wulf 1997: 1029). Die gleichbleibende Struktur des 
Rituals ist durch seine dynamischen Aspekte gestützt. Rituale sind durch 
Wiederholung gekennzeichnet. Sie werden durch Wiederholung bestä-
tigt, indem sie immer wieder vollzogen werden und dabei eine gleich-
bleibende Struktur aufweisen. Wiederholungen kommen bei Ritualen 
als Ganzes und in ihrer Binnenstruktur vor. Immer wieder treten gleiche 
symbolische Strukturen auf, werden miteinander verknüpft und wei-
tergeleitet. Man kann oft die Wiederholung bestimmter Gesten beob-
achten. Bestimmte Bilder und Ausdrucksweisen, Zusammenhänge, Ide-
en, und Vorstellungen werden immer wieder eingesetzt. »Sie umfassen 
standardisierte Elemente und ermöglichen Abweichungen von diesen« 
(Wulf 1997: 1029). Die einzelnen Elemente der durch Wiederholung 
geprägten Kette werden mit regulierten und kontrollierten Variationen 
versehen und mit sanften Abweichungen, die eigentlich nur zur Bestä-
tigung und Verfestigung des Wiederholten dienen. Durch kontrollierte 
Abweichung wird so viel Abstand von der Kernaussage des Rituals ge-
nommen, dass die zentrale Aussage anschaulicher und in seiner Bedeu-
tung dadurch noch mehr unterstrichen wird. Das sind dann ebenfalls ri-
tualisierte Abweichungen; sie sprengen den Rahmen des Rituals nicht 
(Braungart 1996: 76). 

Die zentrale Idee kehrt regelmäßig wieder. Die Pausen und Abwei-
chungen treten im periodischen Wechsel ein und werden alle in einer 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


39

Kette verbunden. Ein Ritual hat immer einen rhythmischen Verlauf. Die 
Rhythmisierung spielt eine wichtige Rolle im Vollzug des Rituals. Denn 
durch ihre rhythmischen Wiederholungsstrukturen erfüllen die Rituale 
wichtige soziale Bedürfnisse wie Wiedererkennung, Bestätigung, Stabili-
tät, und aufgrund ihrer gleichbleibenden bekannten Struktur haben Ri-
tuale einen affirmativen Charakter. Man könnte Rituale u.a. als Akte der 
Zustimmung charakterisieren.7 In den Ritualen erfahren die Beteiligten 
eine Bestätigung und Zustimmung ihrer Vorstellungen. Zugleich sind sie 
zur Zustimmung verpflichtet: Von ihnen wird die Zustimmung zu den 
zentralen verbindenden Ideen der Gemeinschaft erwartet. Eine Zustim-
mung im Verlauf des Rituals erfordert von den Teilnehmern nicht zwin-
gend eine aufrichtige Haltung. Die emotionale Distanz und Zurückhal-
tung sind vielmehr ein funktionales Element des Rituals, und dies birgt 
ein konfliktlösendes Potenzial. Rituelle Formen müssen genau durchge-
führt werden. Auch wenn die Konfliktparteien nicht auf Interaktion ge-
stimmt sind, bietet ein Ritual Möglichkeiten, Verhandlungen zu führen 
und nach Lösungen zu suchen, ohne emotional verletzend zu sein. Die 
feste, bekannte und sich wiederholende Form des Rituals in bekannten, 
sich wiederholenden Elementen ist eine Möglichkeit zur Entlastung und 
Bewältigung (Braungart 1996: 79). Rituale erlauben, individuelle Gefüh-
le einzuordnen, diese aber auch durch eine kollektive Form zu rahmen, 
zu schützen und zu entlasten.8 Entlastung durch das Ritual heißt also: 
Das Individuum kann sich einer festen Bedeutungsordnung überlassen, 
die es kennt, die es vorhersagen kann, die eingeführt ist (Soeffner 2010: 
45). Das Individuum muss die Ordnung nicht selbst hervorbringen. Die 

7	  	Zu den Akten der Zustimmung siehe Joseph Piepers Zustimmung zur Welt. 
Eine Theorie des Festes. Darin beschreibt der Autor den affirmativen beja-
henden Charakter der rituell wiederholten Handlungen. Seine Aufmerksam-
keit gilt den festlichen Anlässen (Pieper 1963).

8	  	Als eine Verbildlichung dieses Phänomens möchte ich den Einsatz von Mu-
sikbegleitung in traditionell durchgeführten armenischen Ritualen einfügen. 
Bei Hochzeiten, aber auch Bestattungen wird die musikalische Begleitung 
gezielt eingesetzt. Sie soll an den genauen zeitlichen und rituellen Programm-
punkten erklingen und wirkt unmittelbar auf die emotionale Haltung der 
Beteiligten. Sie zwingt zu emotionaler Reaktion und entlastet dadurch. Be-
wegend wirkt die Musik bei der Hochzeit, wenn die Braut das väterliche 
Haus verlässt, der Abschied und die Trennung werden betont zum Ausdruck 
gebracht, den Gefühlen eine klare Form verliehen und eine Möglichkeit ge-
boten, diese zu verkraften. Umso mehr bei einer Beerdigung: Wenn in den 
letzten Minuten vor dem Abschied von Verstorbenen die traurige Musik er-
tönt, sind alle aufgefordert ihre Gefühle und Trauer im Kollektiv zu offenba-
ren. Gleichzeitig ist jeder durch die Musik dazu eingeladen, in sich zu gehen 
und mit seiner Trauer alleine zu bleiben, dem Schmerz auf eine persönliche 
und individuelle Weise zu begegnen. 

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40

Ordnung des Rituals hilft, das »Chaos« in unserem Leben zu ordnen. Ri-
tuale können durch ihre Wiederholungsstruktur potenziell konfliktträch-
tige Situationen entschärfen. Auch daraus lässt sich die soziale regulative 
und stabilisierende Funktion des Rituals erklären (Braungart 1996: 81). 

Rituelle Handlungen sind Selbstbestätigungen der Ritualteilnehmer, 
die sich darin sicher bewegen, weil sie sich in ihnen auskennen, weil sie 
sie gewohnt sind und schon immer praktizieren (Braungart 1996: 78). 
Genauso werden die Rituale durch bekannte und gewohnte Elemente ge-
füllt und verfeinert, auch wenn womöglich eine neue Idee oder eine neue 
Form eingeführt bzw. aufgeführt wird. Diese Verknüpfungen einzelner 
symbolischer Handlungen, die vorstrukturierte Abfolge der Schritte dem 
»Handlungsplan« entsprechend, wird im Vollzug des Rituals realisiert 
und entfaltet sich in einem Rhythmus (Soeffner 2004: 62). Im Vollzug 
bekommt die Rhythmisierung eine besondere Bedeutung.

Schließlich ergibt sich eine kohärente Ganzheit. Kontinuität und 
Kohärenz sind für Rituale charakteristisch, weshalb sie auch Kontinui-
täts- und Kohärenzerfahrungen ermöglichen. Sie vermitteln Sicherheit. 
Das ist ein wichtiger Grund dafür, dass ihre Teilnehmer sich in ihnen 
orientieren können und Orientierung erfahren. Diese sozial regulative 
und bindende Kraft, die Rituale durch ihre Dynamik und Wirkung be-
kommen, kann auch eine Gefahr für die Gemeinschaft bergen. Rituale 
können zu einem mächtigen Mittel sozialer Kontrolle werden (Braun-
gart 1996: 78).

Ein weiterer Aspekt des Rituals, der zu den entlastenden Elementen 
und zu solchen, die die Kohärenz des Rituals gewährleisten, beiträgt, ist 
das innere Fließen. Den Flow-Begriff hat Mihaly Csikszentmihalyi ge-
prägt (Csikszentmihalyi 1993: 61). Zu den Elementen des Flows, des 
Fließens, gehören Verschmelzung von Handlung und Bewusstsein sowie 
die Zentrierung der Aufmerksamkeit, Selbstgewissheit und das Gefühl 
der Kontrolle über die Umgebung und schließlich eine widerspruchsfreie 
Handlungsaufforderung. In der künstlich eingegrenzten Realität einer 
Flow-Episode weiß man genau, was »gut« und was »schlecht« ist. Von 
der Person wird nicht erwartet, Dinge zu tun, die miteinander unverein-
bar sind, wie das im täglichen Leben oft geschieht. Man weiß, welche Er-
gebnisse die verschiedenen möglichen Handlungen haben werden (Csiks-
zentmihalyi 1993: 71). Von der Qualität des Fließens hängt es ab, wie 
intensiv die Teilnehmer das Ritual erfahren werden (Wulf 1997: 1035). 
Sie ermöglichen eine besonders intensive körperliche Selbsterfahrung im 
Vollzug der Handlung (Braungart 1996: 83). 

Zum einen betrifft das Phänomen des Fließens die subjektive Ent-
lastung des Einzelnen, zu etwas Großem und Umfassendem zu gehö-
ren und dient dadurch der Ausweitung der Selbstgrenzen und zugleich 
der Erfahrung der Kontrolle über die Situation (Csikszentmihalyi 1993: 
222). Der Fluss des bereits bekannten Rhythmus zieht die Beteiligten in 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


41

den vorstrukturierten und vorhersagbaren Ablauf und lässt den Einzel-
nen Geborgenheit und Zufriedenheit empfinden. Die Rollen und Positi-
onen sind so verteilt, dass jedes Problem eine Lösung zu haben scheint. 
So lässt sich Kohärenz und Entlastung herstellen. Darauf basiert die sta-
bile Struktur des Rituals, die Kontinuität erlaubt. Diese Balance entsteht 
durch die verschiedenen strukturellen Elemente. 

Zur Untersuchung und zum Verständnis der Rituale gehört ein wei-
terer wichtiger Aspekt: die Fragen, wie man in den rituellen Bereich ein-
tritt und welche Prozesse die Beteiligten dabei begleiten. Diesen Aspekt 
hat Victor Turner herausgearbeitet. Den prozesshaften Charakter der 
Rituale betonend, weist er auf die Veränderungen der beteiligten Indivi-
duen im Ritual hin. In Anlehnung an Arnold Genneps Arbeiten entwi-
ckelt Turner die Etappen des Ritual-Prozesses: Bruch, Krise, Lösung und 
Reintegration. Dabei gibt es eine Spannung zwischen Struktur und ›An-
ti-Struktur‹, einen Bogen von den strukturell bestimmten Prozessen in 
einen strukturell unbestimmten Zustand und zurück zur Struktur. Ent-
scheidend sind Rolle und Erfahrung der ›Anti-Struktur‹ (Krieger/Bel-
linger 1998: 13). Auf diese Erfahrung der Veränderung beziehen sich 
die zwei zentralen Konzepte von Turners Ritualtheorie (Förster 2003: 
706). Zum einen spricht Turner von Schwellenzustand oder Liminalität 
und zum anderen von Communitas. Ein Schwellenzustand entsteht in 
Situationen, in denen die sozialen Strukturen ihre Verbindlichkeit ver-
lieren. Am Rande der Gesellschaft entstehen Phänomene, die wieder-
um auf das Zentrum zurückwirken und Möglichkeiten aufzeigen. Das 
sind die Eigenschaften des Schwellenzustandes (der Liminalität) oder 
von Schwellenpersonen (Grenzgängern). Turner unterscheidet zwischen 
den einfachen Gesellschaften mit ihren liminalen Riten und benutzt die 
Bezeichnung liminoid für ähnliche Phänomene in den modernen, stär-
ker differenzierten Gesellschaften. Dieser besondere Zustand – fern von 
normativen ökonomischen, sozialen und politischen Zwängen – erlaubt, 
das Alltägliche und Selbstverständliche neu zu bewerten, neue Perspek-
tiven darauf zu entwickeln. Der Schwellenzustand spielt bei den Tätig-
keiten von Künstlern, Schriftstellern und Schauspielern eine wesentliche 
Rolle (Förster 2003: 706). 

»Communitas«9 markiert bei Turner einen Zustand, der sich wäh-
rend der liminalen Phase zwischen den rituellen Subjekten entwickelt. 
Mit dem Begriff »Communitas« – dem lateinischen Wort für Gemein-
schaft – möchte der Autor die Distanz zu den Sozialbeziehungen im All-
tag betonen (Turner 1998: 252). Schon die Auswahl der Begriffsbezeich-
nung weist also auf die Spezifik des beschriebenen Phänomens hin, das 
in Situationen auftritt, die vom Alltag abgehoben sind. Ganz allgemein 

9	  	Zu der Geschichte des Communitas-Konzepts siehe »Victor Turners Ritual
theorie« von Till Förster (Förster 2003: 706ff.).

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42

gesprochen, könnte man sagen: Die Communitas entsteht dort, wo es 
keine Struktur gibt: in der Anti-Struktur. Dies ereignet sich, indem eine 
bestimmte Grenze zum Alltag gezogen und überwunden wird. Gleich-
zeitig kann sie sich nur vor dem Hintergrund der strukturierten All-
tagsgesellschaft entwickeln. Es bedarf immer eines Komplements, dem 
folgt auch Turner in seiner Ausführung und definiert dies anhand von 
Gegensatzpaaren (Turner 1998: 253).10 Als eine Erfahrung allgemeiner 
menschlicher Gemeinschaft – einer sehr elementaren, offenbar universa-
len Erfahrung menschlicher Sozialität – bekommt der Begriff eine gro-
ße Attraktivität für viele Disziplinen und in vielen Zusammenhängen. 
»Communitas« gehört zu jenen Konzepten, mit denen sich eine Viel-
zahl von sozialen und kulturellen Phänomenen ordnen und deuten lässt 
(Förster 2003: 707).

Mit Hilfe dieser Begrifflichkeiten können die vorhin beschriebenen 
Prozesse der Sicherheit im Ritual, die Überwindung der Widersprüche 
wie auch die Selbstfindung neu geordnet werden. Erst jenseits der Gren-
ze des alltäglich Strukturierten ergeben sich neue Dynamiken, die durch 
inneres Fließen getragen werden. Durch den Übergang von der gegebe-
nen Struktur zu einem neuen Zustand entsteht ein von Widersprüchen 
gereinigter Raum mit einer neuen Qualität. Das beschriebene Commu-
nitas-Konzept beinhaltet die genannten Charakteristiken, wie das inne-
re Fließen und die Entlastung des Individuums, stärkt aber auch die An-
nahme, dass im Vollzug des Rituals ein neuer Zustand erreicht wird, der 
die existierende Ordnung »korrigiert« und erwünschte Elemente hinzu-
fügt, indem er die Widersprüche harmonisiert.

Inszenierung/Performanz 

Die Aspekte der Inszenierung und Performanz werden in der Ritualfor-
schung zentral behandelt und oft scheint der Begriff »Performance« den 
des Rituals sogar zu ersetzen (Belliger/Krieger 1998: 10). Zum einen sind 
Rituale symbolische Aufführungen. Sie lassen sich als solche begreifen, 
sind aber im Unterschied zum Theater oder sonstigen Inszenierungen 
selbstbezüglich. Sie werden vor allem von und für die im Ritual Betei-
ligten veranstaltet. Adressiert werden die Rituale an die, die sie inszenie-
ren (Wulf 1997: 1030). Zum anderen sind Rituale auch unvermeidlich 

10	 	Turner stellt die Eigenschaften des Schwellenzustands im Gegensatz zum 
Statussystem dar in solchen Gegensatzpaaren, wie Communitas/Struktur, 
Übergang/Zustand, Statuslosigkeit/Status, Hinnahme von Schmerz und 
Leid/Vermeidung von Schmerz und Leid etc., was erlaubt den Communi-
tas-Begriff besser zu fassen. Diese Gegenüberstellung ist bei Turner (Turner 
1969 (2005): 105) und (Turner 1998: 253) und ebenfalls in der Sekundär-
literatur zu Turner häufig angeführt (Förster 2003: 708).

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


43

Selbstdarstellungen (Wulf 1997: 1034). Aufgeführt werden die wichtigs-
ten Fragen, Probleme, Entwicklungen, Erfolge und auch die Zielsetzun-
gen der Gemeinschaft. Die Selbstbezüglichkeit des Rituals ermöglicht es, 
auf sich selbst bezogen Probleme zu verhandeln, zu thematisieren, zuzu-
spitzen und zu lösen. Kurzum: mit dem Widerspruch umzugehen. In den 
Inszenierungen lassen sich diverse »symbolische Kämpfe« beobachten: 
konkurrierende und verwandte Symbole, sich »verbündende« Symbole 
werden zum Ausdruck gebracht. Durch die Darstellung der unmittelba-
ren »Interaktion wird erkennbar, was den Ritualen basal ›heilig‹ ist: die 
Grenzen zwischen einzelnen Menschen, zwischen Eigenem und Frem-
dem, Privatem und Öffentlichem, Alltäglichem und Besonderem; zwi-
schen dem Einzelnen und der Gruppe, zwischen Kindern und Erwach-
senen, Gesunden und Kranken, Starken und Schwachen, Jungen und 
Alten« (Soeffner 2010: 46). In jeder Situation werden die symbolischen 
Ressourcen neu bewertet, sie bekommen eine neue Position und neues 
Gewicht. Auf diese Weise werden »Kämpfe« für die Bedeutungshoheit 
geführt und Kompromisse geschlossen. Die für jede Gemeinschaft wich-
tige Symbolik sammelt sich um den jeweils aktuellen Widerspruch und 
versucht im Ritual sich zu platzieren, einen wichtigen Platz zu finden. In 
den Inszenierungen wird die symbolische Kraft ein weiteres Mal ausge-
handelt, sobald die richtige Verteilung gefunden ist. Dann entsteht die 
gewünschte Flow-Qualität und eine ersehnte Anti-Struktur, so dass die 
Inszenierung auch die Schwelle zum ritualen Zustand gut überwinden 
lässt und den harmonisierenden entlastenden Zustand zugänglich und 
möglich macht. 

Lernprozesse und Nachahmung

Die Inszenierungen setzen Lern- und Nachahmungsprozesse in Gang. 
Auch das innere Fließen Flow setzt eine Nachahmung voraus. Der Fluss 
zieht jeden mit, durch Nachahmung können Einzelne zum Teil des Gan-
zen werden. Oft werden einzelne Individuen, ohne dies zu reflektieren 
und sich bewusst zu sein, was sie genau machen, in das Geschehen hi
neingezogen. Materialität und Korporalität sind als wichtige Kompo-
nenten der Inszenierung durch Nachahmung tradierbar. Körperliche 
Beteiligung wie Aufstehen oder Klatschen wird ebenso wie materielle 
Zeichen, d.h. etwa Kleidung oder Schminke, durch Nachahmung repro-
duziert. Dazu gehört auch ein Bezug zum Gebäude oder auch zu Einrich-
tungsgegenständen, die Bedeutungen tragen und mit Bedeutung versehen 
sind (Willems 2012: 335). Indem die Teilnehmer sich ›passend‹ kleiden 
und ihr Aussehen, aber auch ihren Bezug zur Materialität anpassen, die 
Zeiten und Orte nach ihrer Bedeutung einordnen und in ihrer Haltung 
und ihren Bewegungen durch Nachahmung reproduzieren, werden sie 

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44

Teil der Inszenierung. Die Nachahmung ermöglicht eine Zugehörigkeit 
zur Gemeinschaft. Lernprozesse, die oft auf Nachahmung aufbauen, sind 
etwas komplexer. Man erwirbt sowohl praktisches, habituelles Wissen, 
lernt aber auch, über die Situation zu urteilen, bekommt Deutungen und 
verinnerlicht Zuschreibungen, erhält und verfügt bald über ein spezielles 
Wissen. Dazu gehören Modellsituationen, die durch Wiederholung im 
Ritual ihren festen Platz für das Individuum bekommen. Sie entstehen 
im Ritual und werden durch das Ritual tradiert. So werden auch Vorbil-
der erzeugt und weitergegeben (Wulf 1997: 1037). Durch symbolische 
Konstruktionen werden die tragenden Elemente im Ritual hervorgeho-
ben, und, oft mit Hilfe der großen Mythen, werden der Situation entspre-
chende Deutungen für einzelne Figuren zurechtgelegt. Empfindungen, 
Gefühle, Wünsche und Sehnsüchte finden ihren Platz in der Inszenie-
rung und werden in die Symbolik komprimiert, welche durch erfühlen-
de und harmonisierende Deutungen den Sehnsüchten entgegenkommt 
und zu Nachahmung und Mitwirkung auffordert. Die erfolgreiche Ba-
lance erreichen die Rituale dann, wenn die Nachahmung und Mitwir-
kung nicht als aufgezwungen empfunden werden, sondern zumindest in 
den Ritual-Rahmen eingebettet sind und dadurch ihre Richtigkeit erhal-
ten. Eine »qualifizierte Offenheit«, von der Werner Jetter spricht, soll-
te im Ritual inszeniert und kommuniziert werden. Sie grenzt die rituel-
le Situation zwar von der alltäglichen ab, vermeidet aber dennoch die 
Gefahr der Verschlossenheit (Jetter 1978: 145). So werden auch Distanz 
und Nähe ausgehandelt: Indem Einzelne durch praktische Beteiligung, 
Nachahmung der Handlung oder erlernte Teilnahme an einem Ritual 
teilhaben, entsteht eine große Nähe. Gleichzeitig schafft die jeweils indi-
viduelle Ausführung eine Distanzierung. Jeder bekommt seinen Raum in 
der Nähe, um die notwendige Distanz zu bewahren (Soeffner 2010: 46).

Ritualspezialisten: Autoren und Experten, Organisatoren 

Eine Schlüsselrolle spielen bei Ritualen Ritualspezialisten, ihre Organi-
satoren, in manchen Fällen auch Autoren. Gemeint sind Personen und 
Gruppen in unterschiedlichen Positionen, die mit ihrer Beteiligung die 
Gestaltung und Durchführung des Rituals entscheidend beeinflussen 
können. In manchen Fällen handelt es sich um die Organisatoren, welche 
sich um die Räumlichkeiten und zeitliche Organisation kümmern, in an-
deren sind es Experten in einem bestimmten Bereich, die durch ihre bera-
tende Beteiligung Deutungen festschreiben.11 Es können Ritualspezialis-
ten sein, deren Beitrag bei der Ausführung des Rituals die Verkörperung 

11	 	Zum Unterschied zwischen Experten und Spezialisten siehe Ronald Hitzlers 
Aufsatz »Wissen und Wesen des Experten« (Hitzler 1994) 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


45

der Schlüsselrolle oder das Vorlesen eines bestimmten Textes ist, die das 
Geschehen lenken. Es können aber auch einzelne Autoren der vorgetra-
genen Texte oder des Programms sein. Oft sind Rituale Kooperations-
produkte, die in der Zusammenarbeit einiger Akteure bzw. Träger kon-
zipiert und durchgeführt werden. Dabei kann es zu unterschiedlichen 
Arbeitsteilungen kommen. Als Begriff für die Personen, die an einem 
Ritual gestaltend beteiligt sind, benutzen Jörg Gengnagel und Gerald 
Schwedler die Wortschöpfung »Ritualmacher« (Gengnagel/Schwendler 
2013: 13). Zu solchen Ritualmachern können Menschen gehören, die 
eine neue Feierlichkeit komplett entwerfen und gestalten und in diesem 
Sinne einen Anspruch auf Autorschaft erheben könnten. Es gibt aber 
auch vollkommen hinter den Kulissen versteckte, unsichtbare Gestalter 
und Planer. Sie sind nicht unbedingt Autoren, aber sicherlich verantwort-
lich für die Durchführung sowie Inszenierung und Deutung des Gesche-
hens. Letztlich gibt es Rollen, die unmittelbar mit der Inszenierung zu-
sammenhängen und Teil der Inszenierung sind. Eine besondere Aufgabe 
wird den inszenierenden Spezialisten zuteil, denn sie müssen zwar ein 
bestimmtes Inszenierungstalent haben, damit sie aber Teil der Veranstal-
tung bleiben, darf ihre Inszenierung nicht über den Rahmen des Rituals 
hinausgehen. Zwischen der Ritual-Situation, der Gemeinschaft und den 
darstellerischen Fähigkeiten des Spezialisten muss ein Gleichgewicht be-
stehen. Wenn aber das Schauspiel in der Inszenierung überwiegt, droht 
der Spezialist, seine Rolle zu verlieren und in seiner Aufgabe zu scheitern 
(Soeffner 2010: 48). Die Kompetenz des Spezialisten besteht also darin, 
die genannte Balance herzustellen. Die Personen sind dann für ein Ritual 
spezialisiert, wenn sie eine treffende Vorstellung haben von den Erwar-
tungen der Anwesenden und von den symbolischen Handlungen, die die 
Kohärenz des Rituals herstellen und unterstützen werden, und wenn sie 
diese Vorstellung auch umsetzen können.12 Die Expertenrolle mag auch 

12	 	Ein Beispiel möchte ich unbedingt hinzufügen. Im Kaukasus werden auf al-
len Festen Tischreden gehalten, und es gibt in der Regel einen, der das tut 
– der Tamada. Dieses Amt kann nicht jeder ausführen, es gibt in jeder Fa-
milie oder Gruppe dafür anerkannte Spezialisten. Hierzu gehören selbst-
verständlich rhetorische Fähigkeiten, Kenntnisse der wichtigen Inhalte und 
deren Reihenfolge, die jedem Anlass nach gesprochen werden muss, Bereit-
schaft und Fähigkeit, die darstellerische Leistung zu erbringen, aber auch 
ganz einfach, über Informationen zu der Familie oder der jeweiligen anderen 
Gruppe der Feiernden zu verfügen. Diese Person muss die Verwandtschaft 
kennen, die zentralen Geschichten und prägende Ereignisse, die Hierarchien 
und Wertvorstellungen, die Sprache der Gemeinschaft verinnerlicht haben, 
um ihr Amt erfüllen zu können. Heute tendiert man dazu, die Hochzeiten 
vorher mit allen Einzelheiten soweit zu planen, dass auch für die Rolle des 
Tamadas ein Schauspieler gebucht wird. Dies entspricht zwar der Erwar-
tung, dass die Hochzeit und die Gründung der Familie noch feierlicher und 

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46

hin und wieder bei der Durchführung eines Rituals von Bedeutung sein, 
kann die Auswahl der symbolischen Mittel betreffen und einen Einfluss 
auf die Dramaturgie oder Choreographie oder sonstigen symbolischen 
Ausdruck haben. Allerdings hängt die konkrete Einsetzung dieses oder 
jenes Elements vielmehr von den Organisatoren, Autoren, Planern und 
Gestaltern und letztlich von den Teilnehmern des Rituals ab. 

Verschiedene Tätigkeiten, die von den einzelnen Personen wahrge-
nommen werden, spielen in der Vorbereitung und beim Durchdenken 
konkreter Rituale eine Rolle. Man lässt sich und die Teilnehmer beraten. 
Ein Handlungsplan wird ausgearbeitet, auf dessen Richtigkeit man ach-
tet (Gengnagel/Schwendler 2013: 17). Die Träger der Rituale (Soeffner 
2010: 46) – eine andere Bezeichnung für die engagierten Personen und 
Gruppen – wie dann auch die Rituale selbst, sind ständig einem Prozess 
des Austausches und Aushandelns unterzogen. Dabei entstehen unver-
meidlich Konkurrenzen. Die rituellen Ordnungen und die Dominanz ei-
ner oder anderen Symbolik muss behauptet werden. Zu beobachten sind 
die Konkurrenz der Symbole, Rituale und dessen Träger, aber auch Ver-
wandtschaft und ausgehandelte versöhnende Lösungen (Soeffner 2010: 
46). Welche Gruppen als Spezialisten gelten dürfen und welches Wissen 
und welche Fertigkeiten, welche symbolischen Akzente gesetzt werden, 
wird ebenfalls ausgehandelt. Die Träger konkurrieren miteinander und 
kämpfen um Dominanz.

Die Texte, denen in der Vorbereitung und Durchführung eines Rituals 
eine Bedeutung zukommt, sind wie auch der Umgang mit diesen Texten 
wichtig für das Verständnis eines Rituals. Welche Texte werden mit dem 
Ritual in Zusammenhang gebracht? Welche werden benutzt? Gelangen 
mythische Hintergründe direkt durch die Texte in die Inszenierung? Wie 
werden sie überarbeitet und wie zitiert? In welchen Sequenzen werden 
die textuellen Passagen überhaupt eingesetzt und wie gehen sie mit der 
Sprache um? Was wird für den speziellen Anlass verfasst? Wer schreibt? 
Und warum? Diese Fragen werden je nach Situation unterschiedlich ge-
löst. Von Ritual zu Ritual bekommen die Texte einen anderen Stellen-
wert. Oft wird auch die Frage gestellt, ob das Ganze dokumentiert wird. 
In vielen Dokumentationen werden zwar umfangreiche Texte verfasst, 
aber dennoch zentrale Fragen außer Acht gelassen. So stellt sich häufig 
die Frage: Warum wird so Vieles nicht beschrieben? Manchmal werden 
in den Ritualen Texte eingesetzt, die von den Autoren in ganz anderen 
Zusammenhängen geschrieben wurden. Diese werden dem aktuellen An-
lass angepasst und finden ihren Platz darin. Die Vorbereitung und Auf-
führung der Rituale und der relevanten Texte bekommt ihre Wirkung 
nicht nur durch die Intentionen und die durchdachten Vorbereitungen, 

aufwendiger werden, nimmt aber dem Spezialisten seine Rolle bzw. verän-
dert diese. 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


47

Verhandlungen und Beratungen. Die konkrete aktuelle Situation – das 
mag auf die politische Lage zurückzuführen sein oder auf andere ent-
scheidende Aspekte – kann dem Ganzen eine neue Bedeutung geben, 
ungeachtet der ganzen Vorbereitung. Diejenigen Teilnehmer, die weder 
Organisatoren noch Spezialisten des Rituals sind, können durch ihre Be-
teiligung ebenfalls auf die Aufführung und den Handlungsablauf einwir-
ken. Auch sie bringen Wissen mit, verfügen über Kenntnisse der Situa-
tion und gehören fest zur Inszenierung (Gengnagel/Schwendler 2013: 
18ff.). 

Die Rolle der Texte und ihre Behandlung durch Spezialisten und Be-
teiligte sind unterschiedlich und haben verschiedene Ausdrucksformen. 
Manchmal werden Reden gehalten und der gedruckte Text hat eine 
wichtige Stellung; manchmal werden textuelle Passagen gesungen und 
haben eine begleitende Funktion. In allen Fällen jedoch kann man von 
zentralen Texten sprechen. Die mythischen Hintergründe der für die Ge-
meinschaft wichtigen Symbolik lassen sich auf einer gemeinsamen my-
thischen Ebene erkennen, was wiederum auf einer textuellen repräsen-
tiert ist.

Destruktive Elemente und Zerstörung des Rituals 

Die letzte Frage in dieser kurzen Einführung zu den zentralen und für 
diese Studie relevanten Aspekten der Ritualforschung ist die Frage nach 
der Zerstörung des Rituals. Zerstörung und Ritual können auf unter-
schiedliche Weise zusammengehören. Es gibt Rituale der Zerstörung wie 
auch zerstörte Rituale. In beiden Fällen haben wir es mit Zerstörung zu 
tun. Die Rituale der Zerstörung können auf Vieles zerstörerische Wir-
kung haben und als Folge auch andere Rituale zerstören, dennoch ha-
ben sie eine rituelle Struktur inne. Der Zusammenfall der Rituale hängt 
manchmal gar nicht mit einer zerstörerischen Handlung zusammen. In 
diesem Fall sind komplexe strukturelle Störungen vorhanden. 

Wann ist ein Ritual gescheitert und wann ist es zerstört? Was kann 
destruktiv wirken und was kann die Durchführung eines Rituals stö-
ren? Ein gescheitertes Ritual ist noch kein endgültig zerstörtes. Aber 
auch beim Scheitern und Misslingen eines Rituals handelt es sich um 
›strukturelle Störungen‹. Der Diskussion dieser Phänomene haben sich 
einige wissenschaftliche Arbeiten angenommen. Als erster Urheber die-
ser Diskussion gilt Clifford Geertz mit seiner Studie »Ritual and Social 
Change: A Javanese Example« (»Ritual und sozialer Wandel: ein java-
nisches Beispiel«) von 1957.13 Allerdings diskutiert er in diesem Aufsatz 

13	 	Die Studie von Clifford Geertz wird stets bei der Erforschung des Ri-
tual-Scheiterns als eine der frühesten Forschungen dazu erwähnt und 

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48

nicht das Scheitern, sondern kritisiert vielmehr die herrschenden theo-
retischen Perspektiven auf die Religion (Geertz 1973a: 143). Eine ge-
zielte Beschäftigung mit den theoretischen Erklärungen und Versuchen 
der Konzeptualisierung des Scheiterns in den Ritualen wurde erst in den 
1990er Jahren zum Thema (Schieffelin 2007: 2). 

Rituale können scheitern oder vollkommen zerstört werden, es kön-
nen aber auch einzelne Fehler auftreten, die nicht unbedingt zum Miss-
lingen führen. Entscheidend ist dabei, welche Elemente angegriffen sind, 
und was diese Veränderung nach sich zieht. Selbstverständlich gilt, dass 
viele »Ritualfehler« nur scheinbar sind. Sie können durch leichte Um-
deutung und passende Improvisation zu einem neuen Impuls werden und 
zu einer Entwicklung der existierenden Form führen.14 Manche Fehler 
werden dann zum Impuls oder Quelle einer gründlichen Innovation, an-
dere führen dazu, dass die existierende Form sich noch weiter verfestigt. 
Viele Abweichungen werden überhaupt nicht negativ bewertet (Hüsken 
2007b: 338). Wenn man so will, ist ein vollkommen fehlerfreier Ablauf 
der Veranstaltung schwer vorstellbar. Man schließt immer Kompromis-
se, sucht nach Alternativen und solange das zentrale Problem dadurch 
befriedet ist, kann man von keinem Scheitern sprechen. Was ist in die-
sem Kontext ein Fehler? Je nach Perspektive kann die eine oder andere 
Sphäre zentral sein, was aber für das Kollektiv weniger entscheidend ist. 
Mit anderen Worten: Ein Fehler ist nur aus dem aktuellen Kontext zu 
erschließen. Die jeweilige Perspektive spielt eine große Rolle. Elisabeth 
Rauch bezieht sich in ihrer Forschung zu Sprachritualen auf das Phäno-
men Ritualbrüche und -verstöße und stellt fest, dass auf diese Thematik 
in der Literatur relativ wenig eingegangen wird. Für eine mögliche Erklä-
rung dafür hält sie die Unterschiede in der Wirkung der jeweiligen Ver-
stöße. Die Verstöße seien eher ritualtypspezifisch, und es seien nicht viele 
auf alle Ritualtypen zutreffende Aussagen möglich (Rauch 1992: 112).

Rituale, die in einer bestimmten Hinsicht scheitern, können durch eine 
andere Eigenschaft doch funktional sein und in gewissem Sinne gelingen. 
Solche Rituale, die nicht affirmativ oder aus einer anderen Perspektive 
wenig gelungen sind, gewinnen ihre Bedeutung aus anderen strukturellen 
Elementen. Die Inszenierung nimmt eine neue Form an, die präsentierte 
Problematik verschiebt sich. Aus Ritualen, von denen man sich eine Ein-
heit erhofft, wird eine Darstellung der Zerrissenheit etc., was aber nicht 
unbedingt bedeutet, dass die Veranstaltung dadurch nutzlos wird. Das 

diskutiert, siehe hierzu Bell (Bell 1992: 33), Hüsken (Hüsken 2007b: 341), 
Schieffelin (Schieffelin 2007: 3).

14	 	Viele Beispiele der ›fehlerhaften‹ Handlungen und Ungenauigkeiten im Ri-
tual werden im Sammelband von Ute Hüsken beschrieben (Hüsken 2007c). 
Ihre Bewertung führt in vielen Fällen jedoch zu keinem Kollaps der Ver-
anstaltung, auch wenn einzelne Aspekte des Rituals beeinträchtigt werden 
(Hüsken 2007a: 21).

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


49

Ziel dieser Rituale ist weniger die Stiftung einer Gemeinschaft und Be-
hauptung einer Anti-Struktur, sondern die Betonung der Struktur, eine 
offensichtliche Demonstration der Grenzen. An dieser Stelle führt man 
Begriffe wie »Macht-Rituale« ein, die aus der Perspektive der Macht-
haber weiter inszeniert werden (Collins 2005: 112). Es ist nicht ausge-
schlossen, dass aus dem Kontext neue Entwicklungen dazu führen, dass 
aus einem Macht-Ritual ein Ritual wird, das affirmativ eine Gemein-
schaft stiftet. Es kann aber auch sein, dass dieses unter dem Einfluss der 
gesellschaftlichen Veränderungen seine Funktion verliert und nicht mehr 
als solches vollzogen wird. Wenn das Ritual ausschließlich der Macht-
demonstration dient und keine affirmative Bedeutung für die Gemein-
schaft hat, kann es bei Veränderungen der Machtstrukturen aus der Pra-
xis ausscheiden. Die zentrale Symbolik, das Problem des Kollektivs und 
dessen Lösung gelangen in dem Fall nicht zu einer synthetischen Ein-
heit. Die gescheiterten Ritual-Situationen sind allerdings genauso wich-
tig wie die gelungenen. 

In seiner Diskussion der Grenzsituationen der Rituale erörtert 
Hans-Georg Soeffner einige Faktoren, die ein Ritual gefährden können.15 
Die Gefährdung kann mit Elementen, die von außen kommen, verbun-
den sein, aber auch aus dem Inneren eines Rituals und dessen Struktur 
herrühren. Im ersten Fall spielt die Krise der tragenden Gesellschafts-
struktur eine Rolle. In dieser Situation werden die Traditionen von den 
transformierenden Kräften bedroht (Soeffner 2010: 48). Hierfür lassen 
sich mehrere Beispiele nennen, etwa aus dem Bereich der Literatur. Ich 
wähle die Darstellung der Spannungen zwischen dem Süden und Nor-
den Amerikas, den Bürgerkrieg 1861–1865 und vor allem dessen Fol-
gen, die Margaret Mitchell beschrieben hat. In ihrem berühmten Roman 
Gone with the Wind (Vom Winde Verweht) von 1936 beschreibt sie sehr 
genau, wie im und vor allem nach dem Bürgerkrieg traditionelle und 
transformationsorientierte Haltungen aufeinanderstoßen. Sie bekämp-
fen sich gegenseitig. Dabei haben beide Gruppen ihre Ideale, aber auch 
ihre Interessen, und häufig ist Konkurrenz die bewegende Kraft. An vie-
len Beispielen wird gezeigt, wie die Transformation – die die Abschaffung 
der Sklaverei fordert – der schwarzen Bevölkerung weder Respekt noch 
Wertschätzung entgegenbringt. Man hat Angst vor den Schwarzen, man 
vertraut ihnen nicht und verachtet sie, auch wenn man für ihre Befrei-
ung kämpft (Mitchell 1967: 674). Die Autorin weist konsequent darauf 
hin, dass die Südstaatler in vielen alltäglichen Beispielen ihren Sklaven 

15	 	Hier beziehe ich mich insbesondere auf das Kapitel »Ritual« des Buches 
Symbolische Formung. Eine Soziologie des Symbols und des Rituals, in dem 
die meisten Ideen aus den vorherigen Veröffentlichungen zum Thema in ei-
ner neuen Ausarbeitung zusammengefasst dargestellt sind (Soeffner 2010: 
40ff.). 

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50

gegenüber positiver eingestellt waren als ihre Befreier. Es gab ausgear-
beitete Mechanismen und Systeme, die das Verhältnis regelten und ei-
nen differenzierten Umgang ermöglichten. Allerdings war diese Struktur 
nicht länger haltbar. Schon im Titel des Romans lässt sich die Krise der 
tragenden Struktur und deren Unfähigkeit, die Transformation zu über-
stehen, erkennen. Bedrohung basiert auf der inneren Krise, wird aber von 
Kräften außerhalb des Kollektivs angetrieben. Dies führt zu einem Kol-
laps der Struktur, zu einer Zerstörung der existierenden Ordnung, dem 
Krieg. Nachdem die Struktur mit allen Ritualen und Traditionen zusam-
mengebrochen ist, erfolgt eine neue Annäherung zwischen den Kriegs-
parteien, schließlich eine Einigung auf eine neue Ordnung: Im Anschluss 
an den Sezessionskrieg fand bis 1877 eine Etappe der sogenannten Re-
konstruktion statt, in der sich alle Staaten wieder zu einer neuen Union 
zusammenfanden, die auf neuen gemeinsamen Werten basierte. 

Das Phänomen des Aufrechterhaltens der Rituale, die nicht mehr 
funktionsfähig sind, sehen wir oft in der Art, wie adlige Herkunft zele-
briert wird – um bei dem Beispiel von Margaret Mitchell zu bleiben –, 
wie die Südstaaten versuchen, ihre alte Ordnung nach dem Krieg wie-
derherzustellen, als Lady und Gentleman zu leben. Erfolgreich und über-
lebensfähig sind diese Ordnungen aber nicht (Mitchell 1967: 608). Die 
Rituale haben in ihrer Konstruktion keine Balance und verlieren all-
mählich ihre Kraft. Sie bleiben weiter berücksichtigt, werden aber zu-
nehmend zu Zitaten ihrer selbst (Soeffner 2010: 48). Sie verlieren den 
Bezug zum Problem des Widerspruchs und gewinnen, unabhängig da-
von, wie sorgfältig sie ausgeführt werden, keine Kraft mehr und sind an-
greifbar, instabil. Einzelne Teile, Elemente mögen noch weiter existieren, 
sind allerdings in ihrer Ausführung außer Kraft gesetzt. Zum Beispiel le-
ben alte Bezeichnungen wie »Ladies and Gentlemen« immer noch wei-
ter, was aber selten die von den Südstaaten gemeinten Tugenden für die 
so bezeichneten Menschen meint.

Die Zerstörung, wie unvermeidlich und vielleicht sogar konstruktiv 
sie in vielen Fällen auch sein mag, stößt auf bereits entstandene star-
ke und feste Konstruktionen. Das kann einen sehr dramatischen Aus-
gang nehmen, weil die Rituale mächtige Konstruktionen sind und sich 
»wehren« können. An dieser Stelle folge ich dem Beispiel, das Hans-Ge-
org Soeffner zur Demonstration eines gravierenden Zerstörungsmusters 
einführt. Er weist auf ein Zitat hin, das Thomas Vinterberg in seinem 
Spielfilm Das Fest (1998) vorführt. Der Titel des Filmes bezieht sich auf 
die Feier des 60. Geburtstags des Familienoberhauptes. In seiner Festre-
de deckt der Sohn frühere Vergehen des Jubilars an dessen unmündigen 
Kindern auf, die in einer ritualisierten wiederholten Form, aber auch in 
den anderen Teilen des Familienlebens eingebettet wurden. Diese sind zu 
einem festen Teil des Familienlebens geworden. Dies macht es dem Red-
ner sehr schwer, sich Gehör zu verschaffen. Erst durch die Unterstützung 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


51

der Bediensteten, die, wie vermutlich die meisten Anwesenden, von dem 
Verbrechen wussten, gelingt es dem Redner sich hörbar zu machen. In 
immer neuen Anläufen, in wiederholten und hartnäckigen Versuchen 
seine Rede abzuschließen, gelangt er schließlich an sein Ziel. Er zerstört 
dadurch mithilfe eines zentralen Rituals den gesamten, bis dahin rituell 
gestützten Familienmythos (Soeffner 2010: 48). Dies führt zwar zur Zer-
störung der Familie, wie sie seit Jahren etabliert ist, ermöglicht aber eine 
neue Wahrnehmung der Familienbeziehungen, der Nähe der Geschwis-
ter und ihrer Beziehung zur Mutter. Die Familie ordnet sich neu. In der 
Schlussszene sieht man, wie die Machtverhältnisse sich verändern und 
der Zusammenhalt erneut hergestellt wird.16

In der Literatur und in Filmen wird dieser Prozess der schwierigen 
bis unmöglichen Zerstörung der rituell gefestigten und abgesicherten 
Strukturen, die sich gut schützen können, oft thematisiert, meistens in-
dem tabuisierte Themen und Phänomene behandelt werden.17 Um nur 
ein Beispiel aus der deutschen Realität zu nennen: In der Dokumentation 
Geschlossene Gesellschaft (2012)18 wird die Geschichte der hessischen 
Odenwaldschule erzählt und zugleich werden die Aufklärungsgesprä-
che zwischen den Lehrern und ehemaligen Schülern zu den gravieren-
den Missbrauchsfällen in der Schule gezeigt. Der Film stellt mythisiert 
die traumhafte Lösung der Adoleszenz und hohe Bildung dar, die Frei-
heit des Erwachsenwerdens und eine geheimnisvolle Geborgenheit in der 
Welt der Auserwählten durch wundervolle Bilder von der Landschaft, 
das schöne Haus, die vielversprechenden Konzepte der Schule. Zugleich 
erzählt er im Kontrast dazu Stück für Stück die entsetzliche Geschich-
te des maßlosen Verbrechens. Die Aufarbeitung fand in sehr langsamen 
und zeitlich weit auseinanderliegenden Schritten statt. Als die ersten Fäl-
le öffentlich wurden, wollte niemand aus der Institution den guten Na-
men der Schule gefährden. Erst 10 Jahre später konnte stufenweise – 
ähnlich wie in der Film-Dokumentation – die hartnäckige ritualisierte 

16	 	Der vollständige Titel des Filmes lautet auf Deutsch: Das Fest. Jede Familie 
hat ein Geheimnis; der dänische Originaltitel: Festen. Der in Dänemark und 
Schweden produzierte und mehrfach ausgezeichnete Film wurde nach den 
Prinzipen der dänischen Gruppe Dogma 95 gedreht. 1998, im Jahr seiner 
Erstaufführung, erhielt er bei den Internationalen Filmfestspielen in Cannes 
den Spezialpreis der Jury. 

17	 	Es lassen sich zahlreiche weitere filmische oder literarische Beispiele hinzu-
fügen, die das Phänomen beschreiben. Meist geht es dabei um geschlosse-
ne Gesellschaften, Dörfer etc. Zu erwähnen wäre etwa der Film Top of the 
Lake (2013) von Jane Campion und Gerald Lee oder die Beerdigungssze-
ne in Fethiye Cetins biografischem Buch Großmutter (2008), in dem es um 
eine türkische Anwältin geht, die ihre armenische Herkunft entdeckt.

18	 	Ein Filmbericht von Luzia Schmid und Regina Schilling, Deutschland. 2012, 
Stuttgart, SWR u.a.

THEORETISCHER RAHMEN: MYTHOS, SYMBOL, RITUAL

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52

Struktur zerbrochen und die mythisierte Aura der Musterschule in Fra-
ge gestellt werden. Bei einem feierlichen Anlass – dem 100-jährigen Ju-
biläum der Schule – fanden Gespräche über den Skandal statt. Die Ver-
anstaltungen zur Aufarbeitung, die Diskussionen wurden gefilmt. Selbst 
bei diesen extrem emotionalen und belastenden Schilderungen setzten 
sich die ständigen Versuche der Wiederherstellung des alten Bildes hart-
näckig fort. Unter anderem wird auf der Webseite der Schule ein sicheres 
Heim für Schüler versprochen und eine geschlossene Gesellschaft herauf-
beschworen, was ein günstiges Klima für Verbrechen herstellen würde. 
Man solle von solchen Formulierungen möglichst Abstand nehmen, plä-
diert der moderierende Psychologe. Der Film behandelt die Zeitspanne 
bis zur Jubiläumsfeier, die späteren Pressemitteilungen berichten jedoch, 
dass die Schule Jahre später nach längeren Diskussionen den Folgen des 
Skandals und der neuen Missbrauchsfälle nicht mehr standhalten konn-
te und doch geschlossen werden musste. Dies geschah allerdings unge-
achtet der Proteste seitens der Schüler und Eltern. Man zieht nun in Er-
wägung, eine neue Schule mit neuem Namen und neuer Geschichte an 
Stelle der alten zu errichten.19 

Zum Schluss dieser Einführung möchte ich noch auf eine Variation 
des destruktiven Verhaltens in den Ritualen zu sprechen kommen, die 
sich auf Inszenierungen im Ritual bezieht. Das Verhalten der Ritualspe-
zialisten und ihr Umgang mit den Inszenierungen kann zum Misslingen 
des Rituals führen (Soeffner 2010: 48). Wie bereits hinsichtlich der Ritu-
alspezialisten erwähnt, ist ihr richtiger Einsatz in der Inszenierung sehr 
wichtig. Die Selbstbezüglichkeit des Rituals muss bei dieser Inszenierung 
erhalten bleiben, die Inszenierung muss einen Bezug zum Kollektiv ha-
ben. Performativ-inszenatorische Elemente müssen im Einklang mit der 
Problematik des Kollektivs stehen. Wenn das Agieren des Spezialisten zu 
einem Schauspiel wird und sich dadurch auf die Kriterien anderer Insze-
nierungen richtet, bringt dies das Ritual aus dem Gleichgewicht. Genau-
so schadet es dem Ritual, wenn die Spezialisten dem Schauspiel über-
haupt keinen Wert beimessen, denn in ihrer Performance haben sie die 
Aufgabe, diesen oder jenen Elementen und Ideen in ihrer symbolischen 
Form Aufmerksamkeit zu verleihen und sie zu verbinden. Diese Arbeit 
verlangt performatives und schauspielerisches Geschick: Es müssen die 
richtigen Geschichten erzählt, die richtigen Personen genannt, die rich-
tigen Akzente mit entsprechendem Ausdruck gesetzt werden. Genauso 

19	 	Die letzten Entwicklungen in der Geschichte der Odenwaldschule erfährt 
man aus folgenden Presseberichten: Tim Kummert, »Proteste der Oden-
wald-Schüler: Wir wollen die Schule Retten«, Spiegel 27 (2015); »In-
solventes Internat: Odenwaldschule steht zu Verkauf«, Spiegel online 
(22.02.2016); »Entscheidung über die Odenwaldschule« Informationspor-
tal Hessen. Alle Berichte sind im Internet abrufbar (Zugriff: 02.11.2016).

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


53

liegt es in der Kompetenz des Spezialisten, für die Erhaltung der richti-
gen Dynamik eine gewisse Ambivalenz zu vermitteln, die Gemeinschaft 
zu vereinen, aber auch eine Offenheit beizubehalten; die Teilnehmer 
zu einer Gemeinschaft zu führen, aber sie nicht zu Gefangenen des Ri-
tuals zu machen (Jetter 1978: 145); die Lösung ihrer Probleme durch 
das Ritual anzukündigen, diese aber nicht ausschließlich auf die Durch-
führung des letzteren zu reduzieren. Der Widerspruch löst sich im Ri-
tual auf, bleibt aber weiterhin in der Gesellschaft bestehen. Ein erfolg-
reich vollzogenes Kollektivritual weist auf die Harmonie und Lösung 
hin und lässt die Teilnehmer das fühlen, festigt dadurch aber auch den 
Widerspruch. 

Diese knappe Zusammenfassung der zentralen theoretischen Begriffe 
und vor allem des Rituals soll meine Forschungsarbeit einleiten. Das Ri-
tual ist einerseits die theoretische Rahmung dieser Arbeit, andererseits 
nehmen die theoretischen Grundlagen der Ritualforschung eine metho-
disch wegweisende Rolle ein. Das methodische Konzept der Arbeit – hier 
»Ritualforschung« genannt – ist darauf ausgerichtet, den zentralen Wi-
derspruch der Gemeinschaft festzuhalten und dessen Ausdruck im Ritual 
zu verfolgen. Der Hauptteil der Arbeit behandelt drei Rituale, zeigt de-
ren Besonderheiten auf und führt zu dem zentralen Widerspruch. Diese 
Vorgehensweise wird in der Darstellung des empirischen Materials ein-
gehalten. Nach der nachfolgenden Einführung in die Herangehenswei-
se der Arbeit und in die historischen Aspekte des untersuchten Mythos 
werden jeweils die Gemeinschaften in ihrer strukturellen Besonderheit 
sowie die besondere Art der Ausführung des Rituals dargestellt. 

1.2 Theoretisches Sampling:  
Feldzuschnitt und Datenauswahl

Wie bereits erwähnt, steht im Zentrum meiner Forschung das von der 
armenischen Kirche in den Gemeinden der Diaspora und in der Repu-
blik Armenien jährlich gefeierte Vardan-Fest bzw. St. Vardan-Fest. Die 
unterschiedlichen Formen der Gestaltung dieses Festes wurden mit Erhe-
bungs- und Auswertungsmethoden der qualitativen Sozialforschung un-
tersucht. In diesem Kapitel erläutere ich die Prinzipien, auf deren Basis 
ich die Daten erhoben habe. Dies bettet die Arbeit methodisch ein und 
bestimmt das Forschungsfeld hinsichtlich der Untersuchungsmethoden. 
Der Fokus meiner Arbeit richtet sich auf den symbolischen Ausdruck 
des armenischen Selbstverständnisses. Das kollektive Symbol – in diesem 
Fall die Figur Vardan, die einen zentralen Widerspruch innerhalb der ar-
menischen Gemeinschaften offenbart – betrachte ich im Zusammenhang 
mit seiner Handlungsform, dem Ritual. Die empirische Erforschung des 

THEORETISCHES SAMPLING: FELDZUSCHNITT UND DATENAUSWAHL

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54

letzteren setzt ein Modell – ein Sample – voraus, durch das sich die arme-
nischen Gemeinschaften darstellen lassen. Im Folgenden möchte ich als 
erstes erläutern, nach welchen Prinzipien die untersuchten Fallbeispie-
le ausgesucht wurden. Die Vielfalt der armenischen Zentren muss dabei 
ebenso berücksichtigt werden wie die Spezifik dieser Gemeinschaft. Das 
Verständnis Armeniens und der Armenier als eine einheitliche Nation ist 
einerseits sehr stark durch die Staatlichkeit bzw. die Abwesenheit einer 
Staatlichkeit, andererseits durch die Existenz von Diaspora-Zentren ge-
prägt. Darauf basiert die Auswahl der untersuchten Einheiten. 

Die Sampling-Methode zielt auf eine Zusammensetzung der Fallbei-
spiele, die eine vielseitige Antwort auf die gestellte Frage geben. Die 
Vielfalt und Selbstständigkeit der Diaspora-Gruppen und des unabhän-
gigen Staates waren eine große Herausforderung für das Sample. Die 
drei Fallbeispiele habe ich bei der Ausarbeitung der Fragestellung und 
der Forschungskonzeption festgelegt und dadurch vorab bestimmt. Bei 
der Ausarbeitung meines Werkzeugs habe ich mich an Erkenntnissen 
der Grounded Theory bzw. einigen ihrer zentralen Prinzipien20 und For-
schungsstrategien orientiert, die ich dabei weniger als abgrenzbare Me-
thode, sondern eher als eine sozialwissenschaftliche Methodenlehre ver-
stehe (Titscher et al. 1998). So richtet sich die Arbeit zwar nach einigen 
Prinzipien der Grounded Theory, geht aber nicht vollständig in deren 
Methodologie auf. Die Abgrenzung vom Theoretical Sampling21 ist eines 

20	 	Für die zentralen Prinzipien der Grounded Theory siehe (Strauss 1994), 
(Strauss/Corbin 1990). Eine Zusammenfassung und Diskussion in der Sekun-
därliteratur findet sich bei (Przyborski/Wohlrab-Sahr 2010: 194), (Titscher et 
al. 1998: 94) und (Hildebrand 1994).

21	 	Das Verfahren wurde ursprünglich von Glaser und Strauss (1967) entwi-
ckelt. Dabei werden die zu untersuchenden Fälle nicht gleich zu Beginn der 
Forschung festgelegt, sondern nach und nach im Wechsel von Erhebung, 
Entwicklung theoretischer Kategorien und weiterer Erhebung ausgesucht. 
Theoretisches Sampling zielt dadurch in erster Linie auf Theoriebildung. In 
einem Prozess der Minimierung und Maximierung von Unterschieden wer-
den die gewonnenen theoretischen Kategorien überprüft, differenziert und 
sorgfältig ausgearbeitet. Ebenfalls wird in diesem Prozess die Varianz des 
Feldes durchforscht. Das Ziel liegt darin, am Ende eine theoretische Sät-
tigung zu erreichen (Przyborski/Wohlrab-Sahr 2010: 178). Das Sampling 
nach vorab bestimmten und festgelegten Kriterien wird ebenfalls oft ein-
gesetzt, ebenso die Kombination verschiedener Sampling-Verfahren. Die 
Samples können einander wechselseitig vorbereiten und ergänzen. Auch 
wenn das Sample vorab bestimmt ist, können die inneren Kontraste des 
Feldes für die Forschung leitend sein und dadurch für die Theoriegenerie-
rung fruchtbar werden (Przyborski/Wohlrab-Sahr 2010: 181). Im Rahmen 
meiner Studie wurde das Prinzip der Kontrastierbarkeit bereits bei der Zu-
sammensetzung des Samples berücksichtigt.

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


55

dieser Elemente. Die Kontrastierbarkeit der Fallbeispiele, auf die ich 
bei der Fallauswahl geachtet habe, gilt wiederum auch in der Grouded 
Theory als zentral: die Methode des kontrastiven Vergleichens. Die 
Grounded Theory legt großen Wert auf dieses Verfahren, um die Eigen-
ständigkeit des Einzelfalls besser erfassen zu können. Vor allem aber die 
Konzentration auf die unmittelbar gewonnenen Daten22 ist ein wichti-
ges Prinzip meiner Arbeit, das von der Grounded Theory inspiriert ist, 
ebenso das Wechseln zwischen Datenerhebung und Auswertung. Basie-
rend auf den Daten suchte ich die Nähe zu den Untersuchungseinheiten 
und dem Untersuchungsgegenstand. Die intensive Arbeit im Feld und 
mit den Daten ermöglichte mir, die Eigenlogik jedes einzelnen Falls und 
seinen Wert als eine autonome Handlungseinheit nachzuzeichnen und 
zu berücksichtigen. Anhand von Daten habe ich jedes der ausgewähl-
ten Fallbeispiele in seiner Funktionsweise und die Besonderheit jeder 
Interpretation des Mythos, wie die Vorbereitung des Rituals und die 
jeweiligen Akzente, analysiert. Die Offenheit in der Herangehenswei-
se der Grounded Theory – statt mit unumstößlichen Theorien mit offe-
nen Begriffen zu arbeiten und durch ständiges Fragen diese neu zu prä-
zisieren und unter Beweis zu stellen – entsprach meiner Absicht, mich 
von herrschenden abstrakten Vorstellungen zu entfernen und eine eige-
ne Perspektive auf das Konzept des armenischen Selbstverständnisses zu 
entwickeln. Das Alltagswissen als eine Ressource für den wissenschaftli-
chen Prozess anzusehen und es methodisch dafür fruchtbar zu machen, 
spielt nicht nur in der Methode der Grounded Theory eine wichtige Rol-
le, sondern auch in den anderen hier angewendeten Herangehensweisen. 
Die bisherigen Untersuchungen zu meinem Forschungsthema sind viel 
häufiger aus der Beschäftigung mit den Schriften und geschichtlichen 
Quellen entstanden, viel seltener wurde der Alltag zum Untersuchungs-
gegenstand und genauso wenig wurde das Alltagswissen methodisch be-
rücksichtigt und als Werkzeug eingesetzt.23 Dabei lässt sich gerade die 

22	 	Im Rahmen des Verfahrens wird umfangreiches empirisches Datenmateri-
al erhoben, systematisch und intensiv analysiert. Diese datenzentrierte He-
rangehensweise soll dem Forscher helfen, die vielfältigen Gedanken, die 
während der Analyse entstehen, zu organisieren. Die empirischen Daten als 
Grundlage der späteren Theorie liegen der Bezeichnung Grounded Theory 
zugrunde (Strauss 1994: 51).

23	 	Die armenischen Geisteswissenschaften waren weniger bemüht, gegenwärti-
ge kulturelle Widersprüche zu analysieren, als sich mit Kulturgeschichte zu 
beschäftigen und sich zu verorten. Es gab zwar eine ethnologische Tradition, 
die im Fach Geschichte angesiedelt und durch einen russischen Zugang ge-
prägt war. Die Soziologie etablierte sich aber erst in den 1990er Jahren und 
war ebenfalls von der Soziologie in Russland geprägt, sei es durch Lehrbü-
cher und russische Übersetzungen, sei es durch Lehrprogramme, vorherr-
schende Perspektiven etc., unter anderem auch in der Methode. Wie in den 

THEORETISCHES SAMPLING: FELDZUSCHNITT UND DATENAUSWAHL

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56

Veränderung der politischen Umstände in Armenien im veränderten All-
tag auf unterschiedlichen Ebenen sehr gut beobachten und untersuchen. 
Ich sehe in diesem Zugang ein großes Potenzial nicht nur für diese kon-
krete Forschung, sondern für einen neuen, frischen Blick auf viele be-
reits bekannte Themen, Veränderungen und aktuelle Herausforderungen 
eines Landes. Die post-kommunistische Ära hat nicht nur die Wissen-
schaft, sondern auch das armenische Selbstverständnis herausgefordert. 
Die Kommunikation zwischen den Armeniern in aller Welt veränderte 
sich. Mit dem Zerfall der UdSSR wurde Armenien für alle erreichbar. 
Darauffolgende Umstellungen beeinflussten die Situation in den arme-
nischen Zentren wesentlich. Diese Veränderungen lassen sich in vielen 
Elementen des Alltags feststellen, was ich auch in meiner Forschung stets 
beobachten durfte. 

Wichtig ist, noch einmal zu erwähnen, dass dies nur ein Versuch ist, 
das armenische Selbstverständnis mit Hilfe dieses theoretisch-methodi-
schen Werkzeugs zu erfassen, der sich von manchen vorherrschenden 
Konstruktionen distanziert, aber auch neue ins Spiel bringt. Bei der Aus-
arbeitung richtete ich mich auf außerhalb von Armenien entstandene 
Methoden und Konzepte und versuchte, die mir bereits bekannten und 
im Alltag und teilweise in der wissenschaftlichen Diskussion kursieren-
den Konzeptionen durch die ersteren zu fassen. Meine Wahrnehmung 
des Gegenstandes, meine ›Übersetzungen‹ lenken und formen diese For-
schungskonzeption. Meine Vorstellung des armenischen Selbstverständ-
nisses ist unvermeidlich ein Teil des vorliegenden Ergebnisses, ebenso 
aber auch mein Bestreben, dieses zu hinterfragen. 

Drei Fallbeispiele habe ich für meine Untersuchung ausgesucht: zwei 
Zentren in der Diaspora und eines in der Republik Armenien. Zum ei-
nen wurden die zwei Diaspora-Zentren kontrastiv einander gegenüber-
gestellt; zum anderen das staatlich organisierte Selbstverständnis mit 
dem der Diaspora konfrontiert. Die folgenden zwei Diaspora-Zentren 
habe ich als repräsentativ erachtet und erforscht: 1) ein westliches Dias-
pora-Zentrum mit dem Schwerpunkt Wien, in dem aus den osmanischen 
Gebieten stammende Armenier vertreten sind; 2) ein östliches Diaspo-
ra-Zentrum, das sich aus den armenischen Gemeinden im Iran gebil-
det hat (Isfahan, Teheran). Die zwei Zentren unterscheiden sich vonein-
ander sowohl historisch als auch hinsichtlich ihrer Kultur, ihrer Größe 
und ihrer Beziehung zum Aufnahmeland. Im Folgenden möchte ich die 

anderen ehemaligen Sowjetrepubliken haben die quantitativen Herange-
hensweisen, praktische Studien, Meinungsumfragen rasch prosperiert. Aber 
auch die akademischen Institutionen entwickelten sich. Heute liegt der so-
ziologischen Disziplin in Armenien sehr daran, die Theorien und methodi-
schen Richtungen zu reflektieren und in ihrer Vielfalt wahrzunehmen. Noch 
kann man aber von keinen selbstständigen Forschungsrichtungen oder ei-
genen Schulen sprechen. 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


57

Aspekte, die spezifische geschichtliche und kulturelle Prägung jeder die-
ser Gemeinden erörtern. 

Verschiedene Traditionen, geschichtliche Prägung,  
Kirche und Sprache 

Die Unterscheidung zwischen Ost- und Westarmeniern habe ich berück-
sichtigt und beide einander gegenübergestellt. Im Laufe der Geschich-
te entwickelte sich die armenische Kultur in die zwei Zweige Ost- und 
Westarmenien. Sie waren jeweils in verschiedene Großmächte integriert 
und standen unter verschiedenen kulturellen Einflüssen. Die altarmeni-
sche Sprache (Grabar) hat sich in zwei voneinander getrennte Hochspra-
chen entwickelt: in Ost- und Westarmenisch. Die zwei Diaspora-Zentren 
stehen jeweils in einer dieser armenischen Traditionen. Diese Zweitei-
lung spiegelt vor allem die Teilungen während der Geschichte und die 
kulturelle Ausrichtung24 und lässt sich hauptsächlich an der Sprache und 
Literatur ablesen. Die westarmenische Sprache wurde in Konstantino-
pel gesprochen, wo auch die Literatur in dieser Sprache entstand, und in 
den Städten des historischen Westarmeniens. Ostarmenisch ist die Spra-
che des heutigen Armeniens, der Armenier unter persischer und später 
unter russischer Herrschaft. Heute sprechen die Armenier, die in türki-
schen Städten (vor allem in Istanbul) leben, Westarmenisch, das ebenfalls 
in fast allen Diaspora-Zentren gesprochen wird, da es die Sprache der 
Opfer des Genozids war, die die heutigen Diaspora-Zentren maßgeblich 
geprägt haben. Ostarmenisch ist die Sprache der Republik Armenien und 
der Iran-Armenier, die ebenfalls Ostarmenier sind. Um dieser Aufteilung 
gerecht zu werden, die auch das Selbstverständnis – Ausübung der Ritua-
le und Interpretation der Symbole – prägt, habe ich Wien und Isfahan als 
repräsentativ ausgewählt. Das Zentrum im Iran entspricht diesem Aus-
wahlkriterium genau und repräsentiert außerhalb des armenischen Staa-
tes lebende Ostarmenier. Von den mehreren europäischen Zentren mit 
Armeniern westarmenischer Tradition ist meine Wahl auf Wien gefallen, 
das in einer besonderen historischen Beziehung zur armenischen Kultur 
und Geschichte steht. Diese zieht sich durch mehrere Jahrhunderte durch 
Handelsbeziehungen, Wissensaustausch und Migrationsbewegungen in 

24	 	Einige zentrale Fragen zur Geschichte Armeniens und den Armeniern 
werden in Kapitel I.2 behandelt. Mehr zu einzelnen Fragen der armeni-
schen Geschichte findet sich in zahlreichen Publikationen. Um nur weni-
ge – auf Deutsch und Englisch erschienene – zu nennen: die Monographien 
von Gerard J. Libaridian (Libaridian 2004), Razmik Panossian (Panossian 
2006), Elisabeth Redgate (Redgate 1998) sowie die Beiträge in den Sam-
melbänden zur Kultur und Geschichte Armeniens (Museum Bochum 1995; 
Novello 1986). 

THEORETISCHES SAMPLING: FELDZUSCHNITT UND DATENAUSWAHL

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58

der k.k.-Monarchie (siehe hierzu Kapitel II.1.1).25 Wie viele armenische 
Zentren in Europa und in anderen westlichen Staaten ist das armenische 
Zentrum in Wien heute nicht nur durch Armenier aus westlichen Gebie-
ten geprägt, sondern vermischt verschiedene Traditionen. In Folge der 
Migrationswellen aus dem Nahen Osten und den Staaten des Ostblocks 
werden die Gemeinden in Europa durch verschiedene Einflüsse geprägt. 
Das gilt auch für das Zentrum in Wien. Dass es sich kaum eindeutig ei-
ner der beiden Traditionen zuordnen lässt, gilt wohl für alle armenischen 
Communities in Europa und Amerika. Es sind sowohl politisch, aber 
auch wirtschaftlich motivierte Migrationsströmungen, die das Bild der 
europäischen Armeniergemeinden prägen. Die Elemente der westarme-
nischen Kultur sind aber nach wie vor für das Gemeindeleben von ent-
scheidender Bedeutung und werden konsequent praktiziert. 

Die Unterschiede im Hinblick auf die Geschichte der beiden unter-
suchten Zentren außerhalb des armenischen Staates beziehen sich in ers-
ter Linie auf deren Entstehung: Welche Ereignisse liegen der Entstehung 
der Gemeinde zugrunde? Die armenische Gemeinde im Iran unterschei-
det sich von den anderen armenischen Zentren der Welt durch ihre Ent-
stehungsgeschichte und ihre besondere, weitgehend ungefährdete Stel-
lung in der Mehrheitsgesellschaft. Während im Nahen Osten, in Amerika 
und in den westeuropäischen Staaten die Gemeinden aus Armeniern be-
stehen, die aus den osmanischen Gebieten stammen und die unter den 
schmerzhaften Folgen des Genozids leiden, wurden die persischen Ar-
menier aus strategischen Gründen in das Zentrum des persischen Rei-
ches umgesiedelt, mit dem Ziel, von ihrer Geschäftstüchtigkeit und ih-
rem künstlerischen Können zu profitieren. Die Gründungsgeschichte der 
persischen Armenier enthält auch schmerzhafte Elemente: die Sehnsucht 
nach der Heimat, die Schwierigkeiten des Lebens in der Fremde. Sie 
sind allerdings von den traumatischen Erlebnissen der Verfolgung und 
Vernichtung verschont geblieben, die die Funktionsweise der westarme-
nischen Zentren jahrzehntelang bestimmten. Dieser Unterschied in der 
Selbstwahrnehmung prägt auch die Begegnungen dieser beiden Gruppen 
in europäischen Zentren. 

Die armenische Gemeinde im Iran ist deutlich größer als die in Wien 
und verfügt über viele alte Institutionen, die das armenische Leben 
organisieren und koordinieren. Des Weiteren unterscheiden sich die 

25	 	 Im Sample wird kein direkter Bezug auf die Folgen der Migration nach dem 
Völkermord 1915 genommen. Nach dem Genozid strandeten die größten 
Ströme der Vertriebenen im Nahen Osten, osteuropäischen Ländern wie 
Bulgarien und Rumänien sowie in den Hafenstädten Frankreichs. Die Län-
der Nord- und Südamerikas haben ebenfalls viele Überlebende und Ver-
triebene aufgenommen. Diese Verteilung ist in meinem Sample nicht be-
rücksichtigt, wäre aber sicherlich ein interessanter Ansatzpunkt für weitere 
Studien.

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


59

Aufnahmegesellschaften stark. Das Zentrum in Wien liegt in einer west-
lichen Demokratie in Zentraleuropa. Die Mehrzahl der Österreicher ge-
hört dem Christentum an. Allerdings sind in Österreich mehrere Reli-
gionen offiziell anerkannt und etwa der römisch-katholischen Religion 
gleichgesetzt. Eingetragene Religionsgemeinschaften sind sowohl die ar-
menischen Katholiken, die Mechitaristen (seit 1810) als auch die Arme-
nische Apostolische Kirche (offiziell anerkannt seit 1972).26 Das arme-
nische Zentrum im Iran liegt hingegen in einer islamischen Republik. 
Auch wenn der armenisch-christlichen Minderheit für die Ausübung ih-
rer Religion einige Möglichkeiten zugestanden werden, sind die islami-
schen Glaubensregeln für alle Bewohner des Landes verpflichtend. Die 
Bedingungen, unter denen die beiden untersuchten Zentren ihre Tätig-
keiten entfalten, sind dadurch kontrastierbar. Beide Staaten unterschei-
den sich in ihrem Bezug zu Armenien und zur armenischen Kultur. Die 
christliche Religion und die Anwesenheit der armenischen Katholiken 
in Wien haben zwar einige Verbindungen gestiftet, in ihrer kulturellen 
Ausprägung stehen die Armenier jedoch dem Iran und persischer Kul-
tur näher als Österreich. Diese Aspekte werden in den entsprechenden 
Kapiteln dieser Arbeit (siehe die Kapitel II.1.1 und II.2.1) im Detail dar-
gestellt und diskutiert. 

Die Auswahl der Fallbeispiele trägt in vielerlei Hinsicht dem armeni-
schen multizentralen Netzwerk Rechnung. So wie die Sprache in zwei 
Hochsprachen getrennt ist, hat auch die Kirche eine Doppelspitze. Die 
armenische Kirche hat zwei Zentren (Etschmiatzin in Armenien und 
Antilias im Libanon) sowie zwei Kirchenoberhäupter mit etwas unter-
schiedlichen Befugnissen, aber jeweils eigenen Verwaltungen. Die ausge-
wählten zwei Diaspora-Zentren gehören jeweils einem dieser Zweige an. 
Iran untersteht dem Katholikos von Kilikien in Antilias, Wien gehört zu 
dem Katholikos aller Armenier in Etschmiatzin. Diese Teilung bestimmt 
die Auswahl der geistigen Führung der Gemeinde. Der jeweilige Katho-
likos entscheidet, welche Geistlichen die Gemeinde betreuen, und dem
ensprechend werden die jeweiligen Einflüsse verbreitet. Das Prinzip der 
doppelten Spitze, einer zweiteiligen Kultur und mehrerer Zentren ist sehr 
repräsentativ für die Konstruktion und Funktionsfähigkeit der armeni-
schen Zentren. Ein dezentralisiertes Netzwerk bildete sich um die Ide-
en, kulturellen Muster und Institutionen, die durch ihren einzigartigen 
Charakter (die armenische Kirche, Sprache und Schrift) ein Tätigkeits-
feld anbieten und alle ihre Mitglieder verbinden.27

26	 	Zu den anerkannten Religionsgemeinschaften in Österreich siehe https://
www.bka.gv.at/kirchen-und-religionsgemeinschaften (Zugriff: 01.02.2017).

27	 	 In Kevorkians Schilderung der Geschichte des armenischen Buchdrucks vom 
16. bis ins 19. Jahrhundert lassen sich diese Prozesse eindrücklich an einem 
Beispiel nachvollziehen: Die Kunst des Buchdrucks gelangte im Verlauf des 

THEORETISCHES SAMPLING: FELDZUSCHNITT UND DATENAUSWAHL

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60

Diesem dezentralisierten Netzwerk wirkt die Vorstellung eines Mut-
terlandes entgegen. Der heutige armenische Staat ist der einzige Reprä-
sentant des ehemals großen Mutterlandes und dessen Geschichte. Arme-
nien ist die Einheit, die auf den historischen Gebieten weiter bestehen 
konnte und als solche auch von der Außenwelt anerkannt wird. Der 
heutige Staat entstand auf einem Teil der ostarmenischen Gebiete, der 
ehemals unter persischer und später russischer Herrschaft stand. Die 
unabhängige Republik Armenien ist die Nachfolgerin der armenischen 
Sowjetrepublik. Die letztere ist einerseits die Vorstufe des heutigen Staa-
tes, steht aber andererseits für eine politische und kulturelle Entwick-
lung, die den heutigen Staat von der Diaspora unterscheidet.28 Der ar-
menische Staat befindet sich auf dem Territorium, wo das Armenier-Sein 
selbstverständlich ist. Armenier bilden in Armenien die absolute Mehr-
heit (ca. 95 %).29 Das Besondere am armenischen Staat als Fallbeispiel 
liegt zum einen in der Staatlichkeit als Organisationsform, zum ande-
ren in der Komprimierung der kulturellen und geschichtlichen Elemente 
auf eigenem (als solches verstandenem) Gebiet, die in Etappen zu einer 
staatlichen Organisation übergegangen ist. Insofern spricht man von be-
stimmten Eigenschaften des Kernlands. In manchen Aspekten wird man 
dabei ›den Kern‹ der Armenier in Armenien finden, in anderen nicht. 
Das Wort Hajrenik – auf Deutsch ›Heimat‹, ›Vaterland‹, ›Mutterland‹30 

16. Jahrhunderts nach Armenien. Sie konnte sich aufgrund der unsicheren 
und ungünstigen politischen Umstände nur abseits von Armenien entfalten. 
Die Möglichkeiten außerhalb von Armenien wurden genutzt. Dies geschah 
auf die Initiative der Kirche hin und wurde durch die armenischen Händ-
ler in den unterschiedlichen Ländern der Welt unterstützt (Kevorkian 1995: 
283). Später sah man den Buchdruck als eine Verdienstmöglichkeit von 
Handwerkern an. Armenische Mönche in Europa (Venedig, Triest, Wien) 
waren maßgeblich an der weiteren Entwicklung beteiligt. Auch einzelne rei-
che Unternehmer in verschiedenen Städten partizipierten weiterhin an den 
Unternehmungen. Das historische Armenien selbst – damals wenig urbani-
siert – kam hingegen, mit der Ausnahme von zwei Zentren (des Katholikos-
sats Etschmiatzin und Schuschi), kaum mit der Entwicklung des Buchdru-
ckes in Berührung (Kevorkian 1995: 287).

28	 	Dies hat zu tun mit dem jahrzehntelangen engen Kontakt mit der russischen 
Sprache und Kultur, wie auch mit der Kulturpolitik und Reformen, die in 
Sowjetarmenien durchgeführt wurden. Ein Beispiel ist etwa die Rechtschrei-
bung: In Armenien wird zwar Ostarmenisch geschrieben und gesprochen, 
man bedient sich aber einer eigenen Rechtschreibung, die sich von der in 
der Diaspora unterscheidet. 

29	 	Diese Zahl findet sich in verschiedenen statistischen Berichten. Kurden, Rus-
sen, Jesiden als ethnische Minderheiten des Landes bilden ca. 5 % siehe 
http://www.lexas.de/asien/armenien/index.aspx (Zugriff: 02.02.2017).

30	 	Alle drei Wörter ›Heimat‹ (Andreasjan 1976: 325), ›Mutterland‹ (Andreas-
jan 1976: 480), ›Vaterland‹ (Andreasjan 1976: 740) werden ins Armenische 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


61

– , das nur für Armenien und die ehemals armenischen Gebiete in der 
(heutigen) Türkei verwendet wird, basiert auf dem Ursprung des Volkes 
und einem Boden, auf dem die Kultur entstanden und gewachsen ist.31 
In der Fremde lebende armenische Gruppen stammen zum größten Teil 
nicht aus dem armenischen Nationalstaat.32 In diesem Punkt wird Arme-
nien der Bezeichnung ›Kernland‹ nicht ganz gerecht, weil es nicht immer 
der Kern oder der Ursprung der Diaspora-Armenier ist. Dennoch soll es 
diesen Kern oder Ursprung repräsentieren. Trotz der geographisch ab-
gegrenzten und konsequent gepflegten Vorstellung eines Mutterlandes 
bildete sich eine in vielerlei Hinsicht ambivalente Haltung zum Territo-
rium. Die Entfernung von und die Nähe zu ihm scheinen gleichermaßen 
wichtig zu sein. 

Die Fallauswahl stellt den armenischen Staat und die armenische Di-
aspora als zwei unterschiedliche Organisationsmodelle einander gegen-
über: die politische Einheit und der armenische Staat als international 
anerkannte souveräne Einheit und die Diaspora-Zentren, die sich auf 
Basis kultureller Eigenschaften von der Mehrheitsgesellschaft abgren-
zen und durch ihre interne Organisation verwaltet werden. Hierbei un-
terscheiden sich sowohl die Verwaltungsmechanismen als auch die Zu-
gehörigkeitsmerkmale. Während die Zugehörigkeit zum Staat durch 

zunächst mit Hajrenik übersetzt, für die ersten beiden gibt es noch weitere 
Begriffe, nicht aber für die Übersetzung von ›Vaterland‹. Das deutsche Wort 
›Heimat‹ steht unter anderem für eine emotionale Bindung zu einem neu-
en Ort, eine starke emotionale Bindung an eine Gegend (sehr allgemein), 
und das Wort ›Vaterland‹ wird zwar als ein Synonym für das Wort Heimat 
gesehen, wird aber in der gehobenen Sprache oft ironisch verwendet (siehe 
Duden, im Internet abrufbar, http://www.duden.de/rechtschreibung/Heimat, 
Zugriff: 25.11.2016). Die Bedeutungen des Wortes Hajrenik finden sich 
bei (Aghayan 1976: 815), zusätzlich sind die Übersetzungen ins Englische 
und Russische online abrufbar unter: https://bararanonline.com (Zugriff: 
06.02.2017). Der Begriff ist sicherlich geprägt von Kontakten mit Russen, 
der sowjetischen Phase und dem Vaterländischen Krieg. 

31	 	Dies wird durch Mythen noch verstärkt: Der berühmte Mythos von der 
Gründung Armeniens besagt, dass Hayk – der Gründungsvater – an diesem 
Ort seinen Gegner Bel besiegt hat und dort Hajq – eine andere Bezeichnung 
für Armenien – gegründet hat. Die Geschichte hat Moses von Choren im 5. 
Jahrhundert nach Christi niedergeschrieben.

32	 	 In der ersten Linie sind es die Nachkommen von Überlebenden des Geno-
zids, die aus Ost-Anatolien stammen. So wird Armenien außerhalb oft le-
diglich als ›Ersatzheimat‹ gesehen, zu einem Ersatz für eine verlorene Hei-
mat. Der Begriff wurde mir von Mihran Dabag (Institut für Diaspora- und 
Genozidforschung, Universität Bochum) vor allem auf Deutsch dargestellt. 
Eine armenische Bezeichnung ist nicht weit verbreitet, weil sie der im post-
sowjetischen Armenien etablierten Vorstellung einer einzigen armenischen 
Heimat nicht entspricht.

THEORETISCHES SAMPLING: FELDZUSCHNITT UND DATENAUSWAHL

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62

Staatsbürgerschaft erfolgt, sind die Diaspora-Armenier vor allem durch 
die Zugehörigkeit zur Kirche oder durch eine gewisse Kultur- oder Fa-
milienzugehörigkeit einzuordnen. Für Armenier in Armenien ist Arme-
nier-Sein etwas, das durch das Umfeld gegeben und durch die Staats-
angehörigkeit bestätigt ist. Für die Armenier in der Diaspora ist es eine 
»zusätzliche Arbeit«33 und Konstruktion, die Zugehörigkeit zu Arme-
nien aufrechtzuerhalten. Dies bezieht sich auf unterschiedliche Ritua-
le und symbolische Arbeit – etwas, das die jeweils andere Partei nicht 
wahrnimmt. 

Die Organisationsform der Gemeinde und die Gestaltung des kultu-
rellen Lebens in der Diaspora basieren auf der Zentralität der Institution 
Kirche und der Diözese. Da die Kirche erst nach dem Zerfall der Sow
jetunion und der Unabhängigkeit Armeniens eine Rolle spielte, wurde ihr 
und der Religion in Armenien eine weniger bedeutende Rolle zuteil als in 
der Diaspora. Während die kulturellen Elemente in den fremdbestimm-
ten Staaten eine von der Mehrheit abgrenzende Rolle spielen, wird in 
Armenien nun alles in einer Einheit vereint und durch Staatsgrenzen ab-
gesichert. Der armenische Staat – auf den Trümmern der Sowjetrepublik 
gebaut, bereits mit einigen staatlichen Attributen versehen – erzeugte 
eine entsprechende Position und ein Selbstverständnis der Bürger Arme-
niens, demgemäß Armenien das Zentrum aller Armenier ist. Diese Vor-
stellung wurde durch eine entsprechende Kulturpolitik noch sowjetar-
menischer Intellektuellen erzeugt und getragen (Panossian 2006: 338).34 

Doch ist Armenien einerseits das Kernland, andererseits lediglich ei-
nes der Zentren, das durch die anderen unterstützt und gestärkt wurde. 
Sowjetarmenien, wenn auch sprachlich und kulturell in vielerlei Hinsicht 
souverän, war allerdings nur ein Teil eines größeren Staates und unter-
lag einer Zentralregierung. Letztere verfolgte eine Politik, die vor allem 
religiöse, aber auch nationale Institutionen und Aktivitäten einschränk-
te. In der Diaspora hingegen wurden kulturelle Elemente kontinuierlich 
weitergegeben, vor allem die religiösen Rituale. Es sind abwechselnd 

33	 	Diesen Ausdruck entnehme ich meiner Feldforschung in Diaspora-Zentren, 
einem Interview mit einem Armenier in Buenos Aires, geführt 14.08.2012. 

34	 	In seinem Buch Armenians. From Kings and Priests to Merchants and Co-
missars beschreibt Panossian, wie in Sowjet-Armenien die nationale Idee 
konstruiert wurde. Indem er die Rolle der Kunst und Literatur in diesem Zu-
sammenhang untersucht, macht er die Wirkung der Dichter aus Armenien 
im Land und in der Diaspora deutlich. Sie reisten in die Diaspora-Zentren, 
stärkten dadurch die Verbindung zwischen Mutterland und auswärtigen 
Zentren und hielten diese aufrecht, indem sie eine zentralisierte Konstrukti-
on erzeugten, an der sie festhielten (Panossian 2006: 333ff.). Innerhalb der 
geschlossenen Grenzen Armeniens und der zentrumsorientierten Politik der 
UdSSR war diese Erklärung überzeugend und wirkte stärkend auf die klei-
ne Sowjetrepublik. 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


63

Stärken und Schwächen, die in einzelnen Zentren bestehen und sich ge-
genseitig ergänzen können. Die ausgewählten drei Zentren reflektieren 
verschiedene Aspekte der Entwicklung der armenischen Kultur, verschie-
dene Formen des Bestehens und haben auch zum historischen Mutter-
land jeweils einen anderen Bezug.

Zuletzt bestehen einige Unterschiede zwischen den ausgewählten Zen-
tren hinsichtlich des untersuchten Mythos und Kollektivsymbols. In die-
sem Zusammenhang sorgen die Iran-Armenier für besondere Reibungs-
punkte: Die Avarayr-Schlacht, in der Vardan kämpfte, wird zwar nicht 
eindeutig lokalisiert; einige Quellen verorten sie allerdings im Gebiet des 
heutigen Irans. Die im Iran lebenden Armenier verhalten sich eindeutig 
dazu, pflegen einen ritualisierten Umgang, unternehmen jährliche Pil-
gerreisen35 etc. In Persien lokalisierte armenische Gemeinden haben den 
Anspruch einer territorialen Nähe zu einem mythischen Ort, der außer-
halb des armenischen Staates liegt und dort auch nicht zelebriert wird.36 

35	 	In der Nähe der iranisch-armenischen Grenze befindet sich auf der iranischen 
Seite, unweit der Stadt Maku, das Kloster Tadei Vank (Kloster Sankt Thad-
däus). Der Tradition der Iran-Armenier nach soll hier das Avarayr-Feld lie-
gen, auf dem Vardan gekämpft hat und gefallen ist. Zu dem Kloster werden 
jährlich Pilgerreisen aus Städten mit armenischer Bevölkerung im Iran orga-
nisiert. Diese gehören zu den wichtigsten Ereignissen des Kirchenjahrs. Die 
Pilgerreise mit einem dreitägigen Aufenthalt beim Kloster ist dem Gedenktag 
des Heiligen Taddäus und der Jungfrau Sanducht gewidmet. Das Fest wird 
an einem Wochenende im Juli gefeiert und findet am auf das Fest der Verklä-
rung (Pajtsarakerpjun, Vardavar) folgenden Samstag statt. Die armenische 
Kirche gedenkt dem Heiligen Thaddäus mehrmals im Jahr: zusammen mit 
anderen Aposteln, im Juli mit der Jungfrau Sanducht und im Dezember mit 
dem Heiligen Bartolomeo (http://www.qahana.am/en/holidays/2026-07-18/1, 
Zugriff: 14.05.2018). Das Kloster zählt zu den ältesten Kirchen. Der Überlie-
ferung nach hat es der Heilige Thaddäus selbst gebaut. Dieser gilt als einer 
von zwei Aposteln, die das Christentum nach Armenien gebracht haben. Im 
Kloster werden seine Überreste aufbewahrt. Das Gebäude des Klosters wur-
de durch ein Erdbeben zerstört und wieder neu aufgebaut. Heute ist es zwar 
nicht in Betrieb, aber man feiert einmal im Jahr an dem benannten Festtag ei-
nen Gottesdienst dort. Die sogenannte »schwarze Kirche« wurde 2009 in die 
Liste der Stätten des UNESCO Weltkulturerbes aufgenommen (RAA 2002: 
42) online abrufbar unter http://www.deutscharmenischegesellschaft.de/wp- 
content/uploads/2009/11/4_rkukt1.pdf, siehe auch http://www.weltkulturerbe.
com/weltkulturerbe/asien/kloster-sankt-thaddaeus.html, http://whc.unesco.org/
en/statesparties/ir, und https://ourhamaynk.wordpress.com/2008/07/08/
tadeivank-1/ (i.O. armenisch), (Zugriff jeweils: 10.02.2017).

36	 	Auch in Armenien wird das Kloster als heiliger Ort anerkannt, aber nicht 
unmittelbar mit der Figur Vardan in Verbindung gebracht. Seit einigen Jah-
ren schließen sich auch Pilgergruppen aus Armenien an, allerdings hat es 
nicht die soziale und ritualisierte Bedeutung wie für viele Iran-Armenier. 

THEORETISCHES SAMPLING: FELDZUSCHNITT UND DATENAUSWAHL

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64

Dafür wird eine intellektuelle Beziehung zu allen Elementen des Mythos 
aufgebaut; nicht nur zu der Etymologie des Wortes ›Avarayr‹ kann man 
eine wissenschaftliche Auseinandersetzung finden (Karagjosyan 2003). 
In Armenien selbst liegen allerdings zahlreiche andere Verehrungsstät-
ten Vardans. In Wien hingegen finden sich weder direkte Spuren Vardans 
noch ein unmittelbarer Bezug zu mythischen Gebieten, sondern die kul-
turellen Elemente müssen diese Verbindungen herstellen. Letztlich wer-
den im Mythos die Perser, die Vorgänger der heutigen Iraner, als Gegner 
angesehen. Auch wenn sich die Eigenschaften der sassanidischen Per-
ser auf die heutigen Iraner nicht übertragen lassen, bekommen die Iran- 
Armenier einen besonderen Einblick in die Geschichte durch ihre Nähe 
zu den vermeintlichen Antagonisten. Ob durch Texte, Orte oder ande-
re symbolische Bezüge pflegen alle drei Zentren ihren eigenen Umgang 
mit dem Mythos. Um deren genaueren Ausdruck herauszufinden, ist die 
vorliegende Studie durchgeführt worden.

In dieser Arbeit beabsichtige ich, mit der Hilfe dieses Samples die Be-
sonderheiten des jeweiligen Falls zu erfassen und die gestellte Frage mög-
lichst umfassend zu beantworten. Das Sample wiederum hat seine Gren-
zen und Einschränkungen. Zum einen ist es schwierig, anhand von nur 
zwei Diaspora-Zentren die Vielfalt der armenischen Zentren darzustel-
len. Die Diaspora ist viel breiter, die Zentren in Amerika und in Osteu-
ropa funktionieren z.B. anders, auch wenn sie auf ähnlichen Prinzipien 
beruhen wie die zwei ausgewählten Fallbeispiele. Die Sprache spielt in 
meiner Arbeit insgesamt eine große Rolle, aber insbesondere in der Fra-
ge der Fallauswahl. Zum einen sind die armenischen Dialekte, die in der 
Diaspora gesprochen werden, viel vielfältiger als nur die zwei Hochspra-
chen, die ich berücksichtigt habe. Zum anderen spielt mein Verhältnis 
zum jeweiligen Aufnahmeland eine Rolle: Während ich in Österreich kei-
ne Schwierigkeiten mit der Landessprache hatte, musste ich mich im Iran 
auf die Sprache des Feldes beschränken, da ich kein Persisch spreche. 
Diese Herausforderungen habe ich versucht, durch verschiedene Wege 
zu lösen und zu jedem Fall einen geeigneten Zugang zu finden, gegebene 
Schwierigkeiten zu meistern und für die Forschung fruchtbar zu machen.

Die drei Fallbeispiele werden durch einzelne Beobachtungseinheiten 
erfasst. Dieses Vorgehen erlaubt es, an einer Einheit die entscheidenden 
Merkmale – in diesem Fall die Funktionsweise des jeweiligen Gemein-
dezentrums in der Diaspora – zu untersuchen und dadurch die für die 
Fragestellung relevanten Aspekte zu erfassen (Przyborski/Wohlrab-Sahr 
2010: 176). In der Diaspora wurden jeweils die Städte mit höchsten ar-
menischen Bevölkerungs- und Traditionsanteil ausgewählt: Wien in Ös-
terreich und Isfahan und Teheran im Iran. Für das Diaspora-Zentrum 
in Wien wurde die Arbeit des armenischen Gemeindezentrums in den 
Blick genommen, aber auch die alte Katholisch-Armenische Kirche. Da 
sich die Feierlichkeiten des Vardan-Festes jedoch auf einen Ort in der 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


65

Gemeinde der Armenisch-Apostolischen Kirche konzentrierten, wurde 
diese dadurch zur zentralen Beobachtungseinheit. In dem weit verzweig-
ten Netz der Armenier im Iran lag der Fokus auf dem Fest in Isfahan, 
wobei die zusätzlichen Einheiten in Teheran und auch in Shiraz ergän-
zend hinzugezogen wurden. In Armenien standen die Feierlichkeiten in 
der Hauptstadt Eriwan im Mittelpunkt. Die für die Feier zuständige Kir-
chengemeinde wurde ebenfalls zu einer Beobachtungseinheit. Im Ver-
gleich zur Diaspora war in Armenien die Lokalisation weniger eindeu-
tig. Denn zusätzlich zur Gemeinde wurden viele andere wichtige Akteure 
in die Organisation und Durchführung des Festes einbezogen. Das Feld 
war weniger klar abgegrenzt. Der Umgang mit dem Thema, die Meinun-
gen zur Feierform eröffneten noch ein zusätzliches Forschungsfeld. Die 
Texte zu Vardan und zum Vardan-Fest, die Kunstdenkmäler etc. waren 
eine Ebene, die bei der Untersuchung des Falles ebenso wichtig waren 
wie letztendlich alle, die mit dem Fest zu tun hatten – Teilnehmer, Orga-
nisatoren, Beobachter und auch Experten für das Fest und für den Um-
gang mit der Thematik, Ethnologen, Geschichtswissenschaftler etc. Diese 
Unterschiede sind sowohl durch die Besonderheit des jeweiligen Fall-
beispiels als auch durch die jeweilige Feierform bedingt. Während beide 
Diaspora-Zentren durch kleine geschlossene Veranstaltungen das Fest 
begehen, verläuft in Armenien eine Prozession durch die Stadt, die ein 
möglichst großes Publikum ansprechen soll. Außerdem ist zu bedenken: 
Während die Diaspora-Zentren mit diesem Fest und dieser Feierform seit 
Langem vertraut sind, war dies in Armenien etwas Neues, das sich erst 
in der Entstehung befand. Jeder Fall wies eine eigene Logik auf, die ich 
durch die Aufmerksamkeit auf die Daten und die Konzentration auf die 
strukturelle Besonderheit jedes Falls zu lösen versuchte. 

Letztlich sind die Beobachtungseinheiten im engeren Sinne nicht un-
bedingt Gruppen oder sonstige kollektive Einheiten. Es sind symbolische 
Formen und Strukturen, die adäquat erfassen, was im Licht der Frage-
stellung an der Sampling-Einheit wichtig ist (Przyborski/Wohlrab-Sahr 
2010: 176). In meiner Arbeit ist das Ritual in jedem Fall die zentrale Be-
obachtungseinheit. Die jeweilige Feierform des Vardan-Festes und die 
damit verbundenen Akteure, aber auch die Interaktionsprozesse und de-
ren einzelne Sequenzen, mögliche Einblicke in den Alltag der Gemeinden 
liefern Zugänge und Hinweise zum Verständnis des Rituals. 

Ferner möchte ich noch den Einstieg in die Feldforschung skizzie-
ren, die Art und Weise, wie ich das Feld erschlossen habe und welche 
Besonderheiten sich in jedem Fall ergeben. Denn dies bestimmte in vie-
len Fällen auch die Auswahl der Interviewpartner, des Datenmaterials 
und des weiteren Vorgehens. Kontaktpersonen und das Schneeballver-
fahren als eine hilfreiche Technik, um relevante Personen eines Feldes 
ausfindig zu machen, waren in vielen Fällen sehr ergiebig: durch Ket-
ten von Gesprächen und Bekanntschaften neue Hinweise auf potenzielle 

THEORETISCHES SAMPLING: FELDZUSCHNITT UND DATENAUSWAHL

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66

Interviewpartner zu finden. Dennoch ist man stets mit der Gefahr kon-
frontiert, in bestimmten Netzwerkstrukturen verhaftet zu bleiben und 
das Feld nur aus deren Sicht zu erfassen.37 In allen drei Fällen spielten 
Kontaktpersonen für den Feldzugang eine entscheidende Rolle. Soweit 
möglich habe versucht, dies durch andere Wege in das Feld zu ergän-
zen. In Wien habe ich zusätzlich zu der Person, die mich mit weiteren 
Kontakten versorgte, durch die offizielle Webseite, Telefonnummern und 
E-Mail-Adressen die zuständigen Stellen kontaktiert, Termine wahrge-
nommen und öffentliche Veranstaltungen besucht. Teilweise überkreuz-
ten sich die Kontakte, teilweise wiesen sie mich auch auf innere Konflikte 
und Spannungen in der Gemeinde hin. Indem ich verschiedene Zugänge 
zum Feld kombinierte, eröffnete sich mir ein fruchtbarer Zugang zur in-
neren Strukturierung des Feldes und zu den Kontrasten im Feld. Außer-
dem habe ich die Möglichkeiten wahrgenommen, mit Akteuren zu spre-
chen, die nicht zur Gemeinde gehören, aber durch ihre Arbeit mit ihr in 
Kontakt gekommen sind. Dies diente mir allerdings nur als zusätzliche 
Informationsquelle. In Armenien bin ich genauso vorgegangen.

Während ich nach Wien und Eriwan wiederholt einreisen konnte, war 
meine Freiheit im Iran weit stärker eingeschränkt. Ich durfte nur ein ein-
ziges Mal einreisen, hatte vor Ort weniger Freiheiten und war viel mehr 
auf direkte Kontakte angewiesen. Diese strikte Anpassung an die örtli-
chen Gegebenheiten hat mir einen konzentrierten Blick auf den Alltag 
der Iran-Armenier verschafft. Durch die Kontaktpersonen, die sich um 
mich kümmerten und mich von ›Hand zu Hand‹ übergaben, gelangte 
ich direkt in die existierenden Netzwerke, lernte dabei innere Reibun-
gen kennen, ihre Art, miteinander zu kommunizieren, worauf sie Wert 
legen etc. Da ich so sehr von ihnen abhing, musste ich auch ihre Perspek-
tive wahrnehmen und gegebenenfalls annehmen. Außerdem habe ich die 
Möglichkeit, die sich teilweise vor Ort ergeben hat, genutzt, um in drei 
Städten zu forschen und dadurch etwas mehr Vielfalt zu beobachten. Es 
war eine konzentriertere, einmalige Forschungsreise, um den Alltag der 
Iran-Armenier zu erkunden, ohne die Möglichkeit, dabei vollkommen 
selbstständig vorzugehen. 

Die Erfassung der Beobachtungseinheit in Armenien verlief etwas an-
ders als in den zwei anderen Untersuchungsfeldern. Während ich in den 
Jahren 2008 und 2009 das Fest in den Diaspora-Zentren beobachtete, 
fanden die ersten großen Prozessionen anlässlich des Vardan-Festes in 
Eriwan statt. 2010 fand dort hingegen ohne Begründung keine Prozes-
sion mehr statt, ebenso 2011, die nächste und bis auf den heutigen Tag 

37	 	Über die Vorteile und Grenzen des Schneeballverfahrens informiert (Flick 
1995: 76), eine Diskussion zu Strategien der Gewinnung von Interviewpart-
nern findet sich in (Przyborski/Wohlrab-Sahr 2010: 72) und (Przyborski/
Wohlrab-Sahr 2010: 180f.). 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


67

letzte Prozession fand 2012 statt. Diese Unregelmäßigkeit in der Durch-
führung der Prozession dauerte auch die darauffolgenden Jahre an, was 
mir einen direkten Zugang zur Prozession unmöglich gemacht hat. Ich 
konnte aber umfangreiches Material zu den Prozessionen in den Jah-
ren davor sammeln, Interviews mit den Verantwortlichen und Beteilig-
ten führen sowie Fotografien aus dem Jahr 2008 von anderen Forschern 
verwenden. Bilder von 2009 wurden in meinem Auftrag aufgenommen. 
So besaß ich Bildmaterial aus zwei Jahren und die Information, dass die 
Prozession im darauffolgenden dritten Jahr nicht stattfinden würde. Da-
durch konnte ich einige Dynamiken erfassen, ohne unmittelbar am Fei-
ertag vor Ort gewesen zu sein. Berichte und Diskussionen über die Pro-
zession berücksichtigte ich zusätzlich. Außerdem reiste ich mehrmals 
zur eigenen Datenerhebung nach Armenien und vertiefte dabei die für 
die Prozession relevanten Punkte zusätzlich. Für den ethnografischen 
Teil zur Dynamik der Kirchengemeinde brauchte ich in Armenien ei-
nen Einstieg in die Welt der Kirche. Der Einblick in das Leben der Kir-
chengemeinde bildete die eigentliche Herausforderung in Eriwan, in ihre 
Räumlichkeiten, ihre innere Organisation und Leitung, ihre Arbeitswelt. 
Auch in diesem Fall näherte ich mich dem Feld auf zwei Wegen: Ich ließ 
mich durch die Kontaktpersonen einführen und informierte mich selbst 
als Kirchenbesucherin durch Informationen und Aushänge. Ich konn-
te mir dadurch ein Bild von der Organisation und Wahrnehmung des 
Festes machen, darüber, wie die Rollen verteilt sind, wer verantwortlich 
ist und welchen Alltag das Fest umgibt. Zusätzlich zur Erkundung des 
Gemeindelebens und der am Fest beteiligten Akteure waren Experten 
zum Thema wichtige Quellen für mich. Denn wie das Land selbst be-
fand sich auch die Wahrnehmung der nationalen Helden im Umbruch. 
Um die aktuelle Situation adäquat zu fassen, wollte ich die Aussagen der 
Deutungsstifter zur Kenntnis nehmen. Das würde mir ermöglichen, die 
Wendung zu begreifen und einen besseren Zugang zu den Daten rund 
um das Ritual zu erhalten. Zum einen habe ich Wissenschaftler und 
Künstler befragt, die unter anderem die vor der Unabhängigkeit eta-
blierten Deutungen vertreten und reflektieren, zum anderen die Geist-
lichen, deren Wirkmacht nach der Unabhängigkeit wesentlich größer 
wurde. Ich konnte im Archiv der Mutterkirche in Etschmiatzin recher-
chieren und Materialien zu aktuellen und früheren kirchlichen Feierfor-
men in Armenien sichten, um die gegenwärtige Feierform in ihrer Be-
sonderheit charakterisieren zu können. In einem letzten Schritt auf dem 
Weg zur Deutung der in Prozession zu Tage tretenden Symbolik wand-
te ich mich an das Kotschar-Museum, das die Werke des Künstlers und 
Bildhauers Jerwand Kotschar (1899–1979) beherbergt, der in Eriwan 
ein Vardan-Denkmal geschaffen hat. Ein Besuch des Museumsarchivs 
sowie Gespräche mit Museumsmitarbeitern, Kuratoren und Nachkom-
men von Kotschar bildeten die letzte Phase meiner Erhebung in Eriwan. 

THEORETISCHES SAMPLING: FELDZUSCHNITT UND DATENAUSWAHL

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68

Die Datenerhebung in Eriwan ist mehr als die in Wien durch mehrmali-
ge Rückkehr zu den Orten und relevanten Personen gekennzeichnet, um 
der Komplexität dieses Falls gerecht zu werden, in einem Wechselprozess 
von Datenerhebung und Auswertung.

Das erhobene Datenmaterial besteht aus Interviews, Beobachtungs-
protokollen, Tagebüchern, Berichten, Selbstdarstellungen aus dem un-
tersuchten Feld und Bildmaterial (vorwiegend Fotografien). Die Beob-
achtung und das Material, das unmittelbar während der Feier entstand, 
bilden den Kern des interpretierten Materials. Es wurde durch einzelne 
Interviews und anderes Material ergänzt. Alles, was das Geschehen do-
kumentierte und einen Bezug dazu herstellen ließ, wurde für die Ana-
lyse des Rituals herangezogen. Die Information zur Vorbereitung und 
Deutung der einzelnen Punkte und verwendeten Symbole, Ideen, die die 
Beteiligten in den Interviews äußerten, wurden ebenfalls berücksichtigt. 
Bei der Analyse der inneren Strukturen der jeweiligen Gemeinschaften 
spielten die Materialien, Beobachtungsergebnisse, Bilder und ethnogra-
fische Dokumente eine wesentliche Rolle. Das Datenmaterial unterschei-
det sich von Fall zu Fall, aber es gibt auch unmittelbar vergleichbare 
Elemente. In allen drei Fällen sind das ein Interview mit dem jeweili-
gen Priester, mit Organisatoren, Bildmaterial zum unmittelbaren Fest, 
der Ablauf und das Programm des Festes. Das übrige Material ist unter-
schiedlich zusammengesetzt. 

1.3 Methodik 

Die vorliegende Studie wurde, wie bereits erwähnt, mit qualitativen Me-
thoden der Sozialforschung durchgeführt. Die Datenerhebung erfolgte 
vornehmlich im Rahmen ethnographischer Feldaufenthalte. Die Auswer-
tung dieser Daten ist als Ritualanalyse auf der Basis von Verfahren der 
wissenssoziologischen Hermeneutik konzipiert worden. 

Folgende Fragen waren für die Studie zentral:

•	 Welche Inhalte sind für die anhaltende Popularität des Vardan-My-
thos verantwortlich; worin besteht sein Wirkungspotenzial; welche 
Elemente des Mythos sind für heutige Armenier noch relevant?

•	 Welche Variationen des Mythos finden sich in den erhobenen Daten; 
in welchen Ausprägungen wird er in den verschiedenen Kontexten 
manifest und lässt sich identifizieren und rekonstruieren?

•	 Welche Elemente der mythischen Geschichte werden zu kollektiven 
Symbolen? Welche Bedeutung hat die Figur Vardans als ein Kollek-
tivsymbol für die untersuchten armenischen Zentren?

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


69

•	 Wie äußert sich das im Kollektivsymbol verborgene Potenzial in den 
Ritualen zu Vardan? Welche Ausdrucksformen hat das Ritual, wel-
che Charakteristiken, welche Dynamiken?

•	 Wie unterscheiden sich die Rezeption des Vardan-Mythos und ri-
tuelle Formen in der Republik Armenien von derjenigen in der Di-
aspora; auf welche strukturellen Ursachen können die Differenzen 
zurückgeführt werden?

1.3.1 Erhebungsverfahren

Die Datenerhebung wurde anhand der ethnografischen Methode durch-
geführt; ich habe teilnehmend beobachtet, ethnografisches Material er-
hoben und Interviews geführt. Das von Hubert Knoblauch (Knoblauch 
2001) ausgearbeitete Verfahren der fokussierten Ethnografie rahmt die 
Vorgehensweise. Knoblauch distanziert sich in einigen Punkten von der, 
wie er sie nennt, konventionellen oder herkömmlichen Ethnografie. Von 
der Ethnografie im herkömmlichen Sinne unterscheidet sich das fokus-
sierte Verfahren durch den geringeren Zeitaufwand und eine Nähe zum 
Gegenstand, die durch den Einsatz technischer Mittel erzeugt wird, aber 
auch durch Fokussierung und Intensität bei der Auswertung durch In-
terpretationen mit den Fremden.38 Durch die Konzentration auf ein be-
stimmtes Feld, die Intensität bei der Erhebung und den Umfang der er-
hobenen Daten, kombiniert mit den Analysemethoden sowie mit der 
Einbeziehung eigenen Hintergrundwissens wird der Fokus immer schär-
fer. Die Aufmerksamkeit für Details, die durch dieses Vorgehen entste-
hen mag, sowie Auswertungsverfahren ermöglichen, zu den erwünschten 
umfassenden Ergebnissen zu gelangen. Somit ist meine Herangehenswei-
se in dieser Arbeit durch eine konzentrierte Detailinterpretation geprägt. 
Die Verfahren sind datenintensiv und anfangs von dem in der Groun-
ded Theory angelegten Prinzip der Datenkonzentration geprägt gewesen.

Die Nähe zum Gegenstand ist für das Verfahren der fokussierten Eth-
nografie ebenfalls von Bedeutung. In gewissem Maße wird vorausgesetzt, 
dass man den Rahmen des Feldes kennt. Dies basiert auf der Annahme, 
dass der Beobachter die Gesellschaft kennt, in der er lebt und sozialisiert 
wurde. Auch das erzeugt den Fokus und erlaubt, in kurzer Zeit doch tief-
gehend zu forschen. Selbstverständlich begegnet der Forscher in der For-
schung einzelnen exotischen Bereichen, die noch erfasst werden müssen. 
Allerdings ist das Verhältnis von Vertrautheit und Fremdheit anders als 
im Fall einer vollkommen fremden Kultur (Knoblauch 2001: 134). Be-
zogen auf meine Studien ist noch anzumerken: In jedem Feldaufenthalt 

38	 	 In Form einer Grafik vergleicht Knoblauch kontrastiv konventionelle und 
fokussierte Ethnografie (siehe (Knoblauch 2001: 129)).

METHODIK

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70

gab es Aspekte, die mir vertraut und solche, die mir unbekannt waren. 
Durch Beobachtung und Interviews suchte ich bei jeder Forschungsreise 
den richtigen Fokus durch datenintensive und analyseintensive Arbeit. 
Durch Analyse und Mitarbeit der Forschungsgruppen entstanden auf 
der analytischen Ebene sowohl Distanz als auch Fokus, und ich war in 
der Lage, auch theoretische Begriffe hinzuzufügen. Im Folgenden möch-
te ich die Etappen meiner Datenerhebung und die wichtigsten Schritte 
darstellen. Anschließend erläutere ich, wie ich bei der Datenauswertung 
vorgegangen bin.

Die ersten empirischen Daten zu meiner Arbeit habe ich in Eriwan er-
hoben. Ich habe dort vier Experteninterviews und zwei kurze Gespräche 
zur Wahrnehmung von Vardan und seiner Geschichte mit einigen Geis-
teswissenschaftlern (Historikern, Literaturwissenschaftlern, Schriftstel-
lern aus Armenien und der Diaspora) durchgeführt. Schon in dieser frü-
hen Phase konnte ich einige richtungweisende Anregungen bekommen, 
vor allem was die unterschiedlichen Deutungen Vardans in Armenien 
und den Zentren im Ausland betrifft.

Erste Phase: Forschungsaufenthalte in Wien, Österreich  
(zwischen Dezember 2007 und Februar 2008)

Die erste Phase der ethnografischen Untersuchung in der Gemeinde Wien 
habe ich im Winter 2007/08 durchgeführt. Ich wollte dabei möglichst 
viel über die Struktur, Dynamik und Prozesse der Gemeinschaftsbildung 
erfahren, um auf dieser Grundlage die Bedeutung des Vardan-Mythos 
für die Identitätsbildung der Diaspora-Armenier zu analysieren. Als Me-
thoden wählte ich teilnehmende Beobachtungen, offene Interviews sowie 
Gruppengespräche. In diesem Rahmen konnte ich umfangreiches Daten-
material sammeln und ordnen. Die Datenerhebung fand in den zentralen 
Institutionen und Organisationen statt: zum einen in den zwei armeni-
schen Kirchen (im Mechitaristen-Orden und in der Armenischen Apos
tolischen Kirche), im Administrationsbüro der Gemeinde; zum anderen 
in der Samstagsschule39 (Interviews mit der Schuldirektorin und mit Leh-
rerinnen, Gruppengespräche mit Schülern und Eltern). Das Vardan-Fest 
in der Wiener Gemeinde wird seit einigen Jahren von der Samstagsschu-
le organisiert. Auch im Jahr 2008 fand es statt, und die Schüler nahmen 
daran teil. Die Vorbereitungen für den Feiertag und die Feierlichkeiten 
habe ich teilnehmend beobachtet und protokolliert.

39	 	Die Samstagsschule ist die wichtigste Bildungsorganisation der armenischen 
Gemeinde in Wien: Jeden Samstag werden den Schülern Unterrichtsstunden 
auf Armenisch in verschiedenen Fächern angeboten (mehr dazu im Kapitel 
II.1.2, Seite 153).

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


71

Die Vertrautheit und Fremdheit im Feld ergaben eine produktive 
Spannung. Ich betrat das Feld als jemand, der aus Armenien stammt 
und schon seit einigen Jahren in Deutschland lebte. Einblicke in das Di-
aspora-Leben der armenischen Gemeinden in Europa hatte ich bereits 
gewonnen. Die Kenntnisse der Sprache und des Kontexts waren nicht 
nur für den Zugang ins Feld entscheidend, sondern auch für die Kom-
munikation. Das eigentliche Leben in einem Gemeindezentrum, in dem 
nicht nur Studenten aus Armenien – wie ich –, sondern auch Menschen 
mit anderem Migrationshintergrund, Interessen und Anliegen zusam-
menkamen, war mir jedoch fremd. Armenische Zentren im Ausland ha-
ben meine primäre Sozialisation ebenso wenig geprägt wie die Bildung 
der Zugehörigkeit und Identifikation mit Armeniern. Die Samstagsschule 
als Möglichkeit, die Sprache zu lernen und die Kultur zu verstehen, war 
mir fremd. Größtenteils verbrachten die Gemeindemitglieder ihr ganzes 
Leben in der Diaspora, fern vom Kernland. Dies setzt Prinzipien des Zu-
sammenlebens und des Tradierens voraus, die ich zu untersuchen hatte 
und die unter anderem im Vardan-Fest ihren Ausdruck fanden. Genau-
so waren mir einzelne Spannungen innerhalb der Diaspora unbekannt. 

Meine Rolle als Forscherin, die eine Arbeit über die Gemeinde schreibt, 
war grundsätzlich vorteilhaft für den Zugang zum Feld. Sie wirkte sich 
auf einzelne Begegnungen allerdings auch nachteilig aus. Je nach Her-
kunft, Alter und Funktion reagierten die Gesprächspartner in der Ge-
meinde unterschiedlich auf mich. Diejenigen, die aus Armenien ausge-
wandert waren, positionierten sich mir gegenüber anders als diejenigen, 
die aus den anderen Diaspora-Zentren stammten. Sie hatten einen an-
deren Bezug zu mir, zu meiner Forschung und zur Fragestellung. Dies ist 
mit den unterschiedlichen Positionen und Rollen in der Gemeinde selbst 
zu erklären, aber auch mit den Bedürfnissen und Vorstellungen, die die-
se Gruppen mit der Gemeinde verbinden. 

Die Migrationsgründe sind von Gruppe zu Gruppe unterschiedlich: So 
variieren etwa ihre Erfahrungen vor der Auswanderung ebenso wie ihre 
Erfahrungen als Armenier im Herkunftsland und entsprechend ihre Er-
wartungen an die Gemeinde und deren Gäste. Für manche war die Be-
gegnung mit mir interessanter als für die andere, und auch das erlaubte 
mir, die inneren Strukturen, Hierarchien und Dynamiken der Commu-
nity im Allgemeinen zu erkennen. 

Neben dem alltäglichen Gemeindeleben interessierten mich vorwie-
gend die Akteure, die in die Entscheidungen bezüglich des Festes in-
volviert waren. Ich habe mit der Büromitarbeiterin der Gemeinde, dem 
Seelsorger, der Schulleiterin und anderen Lehrerinnen sowie mit weite-
ren Gemeindemitgliedern Kontakt aufgenommen. Im Lehrerzimmer bin 
ich im Wesentlichen den wichtigsten Spezialisten bzw. Spezialistinnen 
für das Vardan-Fest begegnet. Der geistliche Führer der Gemeinde, der 
strukturell die wichtigste Position innehat, war zu der Zeit viel weniger 

METHODIK

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72

in die Entscheidungsprozesse und die Gestaltung des Festes eingebun-
den als die Schulleitung. 

Schließlich stand das Vardan-Fest selbst im Fokus meiner Aufmerk-
samkeit. Die Feierlichkeiten wurden durch die Beobachtungssituation 
unwesentlich beeinflusst. Das Vardan-Fest ist im Endeffekt ein Büh-
nenprogramm, und die Zuschauer sind ein fester Bestandteil der Ver-
anstaltung. Somit konnte ich als Zuschauerin das Geschehen nicht di-
rekt beeinflussen. Eine Person, die Notizen und Aufnahmen macht, 
bleibt allerdings nicht unbemerkt. Intensive Beschäftigung, Notizbuch 
und Aufnahmegerät sind ebenso auffällig wie ein unbekanntes Gesicht 
im Zuschauerraum einer dermaßen überschaubaren Gemeinschaft. Die 
Rolle der Besucherin gehört jedoch fest zum Alltag solcher Gemein-
den. Viele sind auf der Durchreise in Wien und besuchen einige Male 
die Gemeinde, andere verbringen vielleicht ein Jahr dort. In dieser Zeit 
nehmen sie Einfluss auf die Geschehnisse, anschließend verlassen sie 
das Land und die Gemeinde wieder. Noch deutlicher war meine Anwe-
senheit im Unterricht der Samstagsschule. Es gab zwei Situationen, in 
denen ich direkt in das Geschehen involviert wurde: bei den Fächern 
Religion und Armenisch. Im ersten Fall wurde ich zum Mitdiskutieren 
aufgefordert und habe sofort eine klare Position bezogen. Der Lehrer 
hatte eine Diskussionsrunde über Vardan eröffnet, und ich war plötz-
lich auch eine aktive Teilnehmerin mit einem eigenen Beitrag. Im zwei-
ten Fall wurden die Schüler aufgefordert, sich gut zu benehmen, weil 
eine Fremde, ein Gast, eine Beobachterin anwesend war, so wurde ich 
als Druckmittel auf die Schüler instrumentalisiert. In diesem Fall hatte 
ich keine Handlungsfreiheit. In anderen Fällen blieb ich hingegen ›un-
bemerkt‹, wurde im Unterricht nicht erwähnt oder miteinbezogen. Ich 
fühlte eine größere Distanz zu den jüngeren Mitgliedern aufgrund un-
serer unterschiedlich guten armenischen bzw. deutschen Sprachkennt-
nisse. Diese Erfahrung ließ sich jedoch ebenfalls als Datum in das Ge-
samtbild integrieren. Der Kontakt zu den Eltern und Erwachsenen 
verlief grundsätzlich reibungsloser als zu den Kindern. Ich erfuhr gro-
ße Hilfsbereitschaft und emotionale Zuwendung im Feld. Man sprach 
gerne mit mir, um überhaupt Gespräche auf Armenisch zu führen, und 
sich dabei die wichtigsten Fragen vor Augen zu führen und zu disku-
tieren, als ein Akt der Selbst-Bestätigung, der Bestätigung der eigenen 
Sichtbarkeit und Präsenz. Auch die wissenschaftliche Absicht wurde 
begrüßt und unterstützt. Mein Interesse, die gestellten Fragen, die Auf-
merksamkeit nahm man größtenteils als bestätigend für das Konzept 
der Gemeinde wahr. 

Der Kontakt zum Feld kann wie jeder Feldaufenthalt als Austausch 
angesehen werden. Der Forscher bekommt Antworten auf seine Fra-
gen und gibt dem Feld etwas zurück. Die armenische Gemeinde in Wien 
konnte zwar nicht materiell von meiner Forschung profitieren, bekam 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


73

durch mich aber erwünschte Aufmerksamkeit. Sie fühlte sich für ihre Tä-
tigkeit anerkannt und gestärkt und konnte mit mir darüber reflektieren. 
Meine Person repräsentierte für die Gemeindemitglieder einerseits die 
Forschung, andererseits einen Bezug zu Armenien, was für die Diaspora 
immer bestätigend wirkt, als Möglichkeit, durch Gastfreundschaft So-
lidarität zwischen Armeniern (das Netzwerkdenken) zu zelebrieren und 
zu pflegen. Einzelne Begegnungen hatte ich auch mit Armeniern, die an 
den Veranstaltungen der Gemeinde aus verschiedenen Gründen nicht 
teilnahmen, seien es Missverständnisse oder Streitigkeiten mit dem Vor-
stand oder einfach Desinteresse am Gemeindeleben etc. Dennoch ließen 
sie sich auf ein Gespräch mit mir ein, um ihren Beitrag für mein Anlie-
gen zu leisten. Zu einer Ergänzung meiner Daten wurde die Begegnung 
mit einem Theologie-Professor der Universität Wien – einem Experten, 
der nicht zur Gemeinde gehört. Univ.-Prof. i.R. Martin Jäggle hat eine 
Publikation zu den religiösen Gruppen in Österreich herausgegeben,40 
in der auch das Vardan-Fest als ein wichtiges Gemeindeereignis von ei-
ner armenischen Schülerin beschrieben wurde. Durch das Gespräch und 
die Publikation vermochte ich die Gemeinde in einem weiteren Kontext 
wahrzunehmen. Größtenteils stammen die Publikationen und Studien zu 
Armeniern in Österreich von Armeniern selbst.

Zweite Phase: Forschungsaufenthalt in Eriwan, Armenien  
(August 2008)

Mein Untersuchungsfeld in Eriwan war eine Kirchengemeinde mit dem 
Namen »Surb Sargis« (Heiliger Sargis), die zu den aktivsten Kirchenge-
meinden in Armenien gehört. Sie ist u.a. für die Organisation und eine 
Neukonzeption des Vardan-Festes bekannt.

Im Zuge der Untersuchung wurden Daten zur Organisation und zur 
Durchführung des Vardan-Festes erhoben. Durch Interviews, teilneh-
mende Beobachtungen sowie Quellenstudien konnte ich Einstellun-
gen und Meinungen der Gemeindebüromitarbeiter, der Organisatoren 
und Verantwortlichen des Festes sowie der Jugendorganisation in Er-
fahrung bringen. Ferner beobachtete ich den festlichen Gottesdienst des 
Maria-Festes, das Mitte August zelebriert wird, und die dazugehörigen 
Vorbereitungsarbeiten, wodurch ich einen Einblick in den Umgang mit 
kirchlichen Feierlichkeiten in dieser Gemeinde gewann.

40	 	Die vollständige Bezeichnung der Publikation lautet: Martin Jäggle mit Th. 
Krobath (Hrsg.), Ich bin Jude, Moslem, Christ. Junge Menschen und ihre 
Religion, Innsbruck/Wien 2002. Die Armenisch-Apostolische Kirche und 
das Gemeindeleben werden auf den Seiten 30-45 vorgestellt, die Notiz über 
Vardan (hier »General Vardan« genannt) als wichtige historische Figur fin-
det sich auf S. 33.

METHODIK

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74

Die Gespräche und Interviews konnte ich durch meine Beobachtun-
gen der Raumorganisation, der Interaktionsmuster und auch der beson-
deren Sprachcodes und Umgangsregeln, die im Rahmen dieses Festes 
herrschen, ergänzen.

Um genauer zu erfahren, welche Bedeutung die Vardan-Feierlichkei-
ten für die Teilnehmenden hatten, waren die Schilderungen des Personals 
und der Verantwortlichen wichtig. In diesem Zusammenhang führte ich 
ein langes Interview mit dem Hauptorganisator Vater Hagob. Anschlie-
ßend hatte ich die Gelegenheit, mit dem Sprecher der Jugendgruppe der 
Gemeinde über das Thema zu reden. Außerdem habe ich mich mit der 
Jugendgruppe, für die man die öffentlichen Veranstaltungen durchführ-
te, und einer weiteren, die solche Veranstaltungen mitgestaltet, beschäf-
tigt und mir durch die Teilnahme an ihren Versammlungen ein Bild von 
der Organisation und ihrer Tätigkeit machen können.

Über das Vardan-Fest existiert eine eigene Monografie, die mir das Or-
ganisationsbüro zur Verfügung stellte. Von den Organisatoren des Fes-
tes erhielt ich zudem die Kontaktdaten des Autors, Vardan Devrikyan. 
Mit ihm führte ich das nächste Interview. Er genießt einerseits in der Ge-
meinde einen Status als Experte, ist andererseits aber auch als Philologe 
bekannt, der zu kirchlichen literarischen Quellen arbeitet. Er wies mich 
von seinem philologischen und ethnologischen Standpunkt auf aktuelle 
armenische Literatur und Forschung zum Thema hin und gewährte mir 
Einblick in die Zeitschrift der armenischen Mutterkirche Etschmiadzin, 
deren Redaktion er leitete.

Zusätzlich zur ethnografischen Untersuchung der genannten Kirchen-
gemeinde konnte ich während meines Forschungsaufenthaltes Erhebun-
gen in der Etschmiadzin-Bibliothek durchführen. Dank Vardan Devri
kyan konnte ich sowohl in der Redaktion der Zeitschrift Etschmiadzin 
forschen als auch spezifisches Material in der Bibliothek der Mutterkir-
che sichten. Zu den erhobenen Daten gehören erstens Beiträge und Auf-
sätze zum Vardan-Fest in der Zeitschrift Etschmiadzin aus dem Zeit-
raum von 1947 bis 2008; zweitens publizierte Predigten und andere 
Materialien zum Thema aus der Sammlung des Katholikos (Oberhaupt 
der Armenischen Mutterkirche).

Die Materialien erlauben, die unterschiedlichen Interpretationen des 
Vardan-Festes in der offiziellen Kirchenpresse zu untersuchen, wie sie 
während der Sowjetära (bis 1991) und der anschließenden staatlichen 
Unabhängigkeit Armeniens vorherrschten bzw. herrschen. Viele dieser 
Texte sind Predigten. An ihnen erkennt man, wie sich die Betonung und 
Fragestellung der Geschichte von Vardan je nach den historischen und 
politischen Umständen ändern. Die in Form von Predigtbüchern heraus-
gegebenen Sammlungen sind meistens in der Diaspora erschienen. Die 
Predigten bilden eine reichhaltige Informationsgrundlage, um einerseits 
die Behandlung des Themas in den Diaspora-Gemeinden zu verfolgen, 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


75

andererseits das Thema in den allgemeinen kirchlichen Kontext zu stel-
len. 

Im Fallbeispiel Armenien waren mir die Aktivitäten, Strukturen und 
Routinen der Kirchengemeinde fremd und unbekannt. Sie sind relativ 
neu und waren kein Teil meiner frühen Sozialisation. In dieser Form sind 
die Priester und Kirchengemeinden erst seit der Unabhängigkeit aktiv. 
Ihr Vokabular, ihre Strukturen waren mir nicht vertraut. Ich habe ver-
sucht, mir dieses Wissen durch die Erhebung in Grundzügen anzueignen. 

Dritte Phase: Forschungsaufenthalt in Teheran, Isfahan  
und Shiraz, Iran (Februar 2009)

Die dritte und letzte Phase der ethnografischen Datenerhebung galt der 
armenischen Minderheit im Iran, d.h. der ostarmenischen Diaspora. Im 
Unterschied zu den beiden Forschungsfeldern in Wien und Eriwan war 
mir in diesem Fall das Land weniger bekannt und der dortige Alltag 
nicht vertraut. Als Armenierin hatte ich jedoch keinerlei Sprachprobleme 
und konnte mich sehr schnell mit meinen Gastgebern anfreunden und 
dadurch den Zugang ins Feld sichern.

Die erste Herausforderung des Forschungsaufenthaltes und der Da-
tenerhebung im Iran war der Mangel an vorab verfügbaren Informatio-
nen. Kaum etwas ließ sich vorher planen und gezielt organisieren. Bereits 
existierende Bekanntschaften und die armenischen Netzwerke ermög-
lichten es dennoch, den Aufenthalt im Iran gewinnbringend zu gestalten 
und das dortige armenische Leben, die Familien und den Alltag der Ge-
meinde kennenzulernen. 

Der Forschungsaufenthalt im Iran fand in drei Städten statt: Teheran, 
Isfahan und Shiraz. Ich hielt mich dort von Mitte bis Ende Februar 2009 
auf. Das Vardan-Fest fiel in diesem Jahr auf den 19. Februar. Durch den 
Vergleich von drei Gemeinden konnte ich die Tradition des Vardan-Fes-
tes und die allgemeinen Konturen des armenischen Lebens im Iran erfor-
schen sowie Informationen zum traditionsreichsten Zentrum (Isfahan; 
armenisch: Jugha), zum derzeit größten armenischen Zentrum (Teheran) 
sowie zu einer kleineren Gemeinde in einer typisch persischen Stadt (Shi-
raz) in mein Datenmaterial integrieren.

In allen drei Städten haben Armenier ihre eigenen Treffpunkte. Ge-
meindezentren dienen als geschützte Territorien, in denen die Ausübung 
der eigenen Kultur möglich ist: eine Kirche, eine Schule, ein armenischer 
Club oder ein »armenisches Haus«. Besonders für Teheran ist die Liste 
der armenischen Organisationen, Institutionen und Vereine lang.

Sehr aktiv sind die sozialen Netzwerke aus Freunden und Bekannten, 
die sich über unterschiedliche Städte und Teile des Landes ausbreiten. 
In Teheran wurde ich von einer gastfreundlichen armenischen Familie 

METHODIK

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76

aufgenommen. Den Kontakt hatten gemeinsame Bekannte in Armenien 
vermittelt. Durch diese Netzwerke war es mir möglich, über meine Gast-
geber hinaus auch andere Familien kennenzulernen und in Shiraz und 
Isfahan Unterkünfte zu finden. Die Schwierigkeit, sich selbständig orga-
nisieren zu können, hatte umgekehrt den Vorteil, dass ich sehr viel Zeit 
mit den Informanten verbrachte, sie in unterschiedlichen Situationen be-
obachten durfte und das Familienleben miterleben konnte.

In allen armenischen Gemeinden werden die von der Kirche vorgege-
benen Feste gefeiert. Dabei wird der Kirchenkalender mit dem örtlichen 
Kalender abgestimmt. Das Gesetz erlaubt den Minderheiten, vier zusätz-
liche schulfreie Tage zu bestimmen – daher haben in den armenischen 
Schulen die Schüler an Ostern, Weihnachten, zum Vardan-Fest und am 
24. April (dem Tag des Gedenkens an die Genozid-Opfer) frei.

Gefeiert wird auf privatem Gelände, in Gemeindehäusern, Schulen, 
Kirchen und zu Hause, organisiert durch die Gemeinden oder etwa den 
iranisch-armenischen Schriftstellerverein. Meine Beobachtungen be-
schränkten sich auf die Feste, die Ende Februar gefeiert wurden, vor 
allem auf das Vardan-Fest. Am Tag des Festes war ich in Isfahan und 
habe die Abendveranstaltung beobachtet. Anschließend durfte ich an 
einer privaten Namenstagfeier teilnehmen. Es handelt sich hierbei um 
eine Tradition, die mit dem Vardan-Fest zusammenhängt, denn es wer-
den Namenstage zu Ehren der in der Vardan-Schlacht gefallenen Hel-
den gefeiert. Die Tradition, Namenstage zu feiern, gibt es in der Repu
blik Armenien nicht. Im Iran hingegen feiern Armenier ihre Namenstage 
ausgiebig.

Im Alltag unterscheidet man sehr streng zwischen privaten und öffent-
lichen Bereichen. Zu Hause wird Armenisch gesprochen. Enge Freund-
schaften führt man mit Armeniern, geheiratet wird nur untereinander. 
Mischehen werden nicht toleriert. Im Arbeitsleben sind Beziehungen mit 
Iranern jedoch sehr wichtig. Auch um neue Entwicklungen in der Wis-
senschaft zu verfolgen, ist es nötig, gut Persisch zu sprechen. Das arme-
nische Gemeindeleben im Iran ist komplexer als in Wien, es gibt viele 
Strukturen, die interagieren und im Austausch Einfluss auf die Gestal-
tung des Gemeindelebens nehmen. Die Experten und Spezialisten, die 
das Vardan-Fest organisieren und gestalten, stammen aus verschiede-
nen Bereichen. Ich habe Möglichkeiten wahrgenommen, die Spezialis-
ten und Experten in dem einen oder anderen Bereich zu befragen. Diese 
Rolle übernehmen, wie auch die Organisation des großen zentralen Var-
dan-Festes, die Leiter der Institutionen, aber auch einzelne Lehrerinnen 
in der Schule, Schulleitung, Kindergärten und andere Bildungs- und Kul-
turorganisationen. Die Literatur und Hintergrundkenntnisse zu diesem 
Thema werden wiederum von Intellektuellen und Geistlichen verwaltet. 
Diese Einflüsse und symbolischen Zusammensetzungen lassen sich auch 
in der rituellen Inszenierung erkennen.

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


77

Die Arbeit an der Datenerhebung im Fall Armenien dauerte am längs-
ten und wurde immer wieder durch neue Einzelheiten ergänzt. Ein letz-
ter Schritt bestand darin, 2012 das Archiv des Museums von Erwand 
Kotschar, des Bildhauers des Denkmals von Vardan in Eriwan, zu besu-
chen. Ich habe die Mitarbeiter des Museums befragt, ihren Bezug zur Ge-
staltung der Feierlichkeit und zu der Statue selbst. Schließlich erhielt ich 
noch einen Einblick in das Museumsarchiv. Fragen zum Vardan-Denk-
mal sowie zur Art der Feier in Eriwan entstanden während der Gruppen-
interpretationen, in der Folge der Präsentationen und Vorträge. Die in-
tensive Interpretationsarbeit an diesem Fall hat lange Zeit keine Lösung 
gebracht. Erst durch die wiederholte Analyse des Materials und der Da-
tenerhebungen zeigte sich schließlich eine Interpretationslinie. 

Strukturierung, Systematisierung und Transkription  
der erhobenen Daten

Die Aufbereitung des erhobenen Datenmaterials stellte eine zeitintensi-
ve und aufwendige Aufgabe des Dissertationsprojektes dar. Wie die Er-
hebung verlief auch die Aufbereitung des Materials in mehreren Phasen. 
Nach jedem Feldaufenthalt wurden die Gesprächs-, Text- und Bilddaten 
sowie Feldnotizen und Memos sorgfältig chronologisch und hinsicht-
lich ihrer thematischen Relevanz geordnet, z.B. wurden Bildserien ange-
legt oder thematisch verwandte Interviews einander zugeordnet. Diese 
erste Systematisierung des Materials während und unmittelbar nach der 
Datenerhebung erleichtert und fokussiert die Arbeiten in der nächsten 
ethnografischen Phase. Ferner wurde das gesamte Datenkorpus den drei 
Untersuchungsländern entsprechend systematisiert und katalogisiert, um 
den von dem kontrastierenden Ansatz der Arbeit vorgesehenen Vergleich 
der einzelnen Fälle vorzubereiten. 

Alle Interviews sowie ein Teil der natürlichen Gespräche wurden auf-
gezeichnet. Die forschungsrelevanten Passagen dieser Aufnahmen wur-
den im Anschluss transkribiert. Übersetzungen einzelner Sequenzen aus 
dem Armenischen ins Deutsche für die gemeinsame Dateninterpretati-
on in Gruppen, für den Austausch mit dem Betreuer der Arbeit sowie 
schließlich auch für das Verfassen der Dissertation wurden begleitend 
angefertigt. Die Rede- und Predigttexte wurden transkribiert, daneben 
Materialien aus Schulbüchern exzerpiert.

Aus Interviews, Beobachtungsprotokollen, Tagebüchern, Berichten, 
Selbstdarstellungen aus dem untersuchten Feld und Bildmaterial (v.a. Fo-
tografien) gewonnenes Material wurde durch die Systematisierung, Typi-
sierung und vor allem während der Transkription und Übersetzung be-
reits einer Interpretation unterzogen. Die Kombination der Sprachen ist 
eines der wichtigsten methodischen Elemente bei meiner Untersuchung 

METHODIK

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78

und ein sensibler Umgang mit Ausdrücken, Dialekten etc. ist von großer 
Bedeutung, die Behebung der sprachspezifischen methodischen Schwie-
rigkeiten stellt einen wichtigen Aspekt dar.

1.3.2 Auswertungsverfahren

Bei der Auswertung des Datenmaterials folge ich der auf der Basis von 
Verfahren der wissenssoziologischen Hermeneutik konzipierten Ritu-
alanalyse. Die zentralen Aspekte der Ritualforschung und die Prinzipi-
en des wissenssoziologischen hermeneutischen Verfahrens41 bilden den 
Kern dieses Zugangs. Einerseits erfolgt dieser durch die Deskription der 
Beobachtung: Von den Daten ausgehend werden die Aspekte und Struk-
turelemente des Rituals beschreibend herausgearbeitet. Die feiernde Ge-
meinschaft in ihren historischen und sozio-kulturellen Strukturen wird 
ebenfalls dargestellt. Auf der anderen Seite zeichne ich den subjektiv 
entworfenen und gemeinten Sinn der Beteiligten zu den Feierlichkei-
ten nach, deren Vorbereitung und Konzeption. Im Zentrum des Ver-
fahrens liegt aber vor allem die intersubjektive Bedeutung von rituellen 
Handlungen (Reichertz 2007: 522). An welchem Punkt ›einigen‹ sich 
die Beteiligten über den Sinn ihres Handelns, über die ›Richtigkeit‹ des 
Ablaufes und an welchen Schlüsselpunkten gelingt es, das Ritual durch-
zuführen? Auch hier, wie in der verstehenden Soziologie im Allgemeinen, 

41	 	Die ursprünglich an schriftlichen Texten orientierte Lehre vom interpreta-
tiven Vorgehen hat sich zu einer sozialwissenschaftlichen Methodik ent-
wickelt. Heute wird zwischen den zwei Verfahren objektive Hermeneutik 
und wissenssoziologische Hermeneutik unterschieden. Zur Diskussion die-
ser Verfahren im Detail siehe (Reichertz 2007). Ich orientiere mich an der 
letzteren. Anfangs auch als sozialwissenschaftliche Hermeneutik bezeich-
net, später unter dem Namen hermeneutische Wissenssoziologie bekannt, 
wird die Lehre des wissenschaftlichen Deutens in ergänzter und veränderter 
Form für soziale Phänomene, Kulturerzeugnisse und Interaktion angewen-
det. Wissenssoziologische Hermeneutik geht von einer breiteren Fassung 
des zentralen Prinzips der Interpretationslehre aus – der Bindung an Schrift-
lichkeit. Die Fixierbarkeit und dadurch Wiederholbarkeit der Dokumen-
te ist dabei zentral. Als Textmaterial werden nicht nur die Texte und Spra-
che, sondern die menschliche Objektivation jeder Art betrachtet (Soeffner 
2000a: 165). Im Wesentlichen geht dieses Verständnis auf die Arbeiten von 
Hans-Georg Soeffner zurück. Soeffner 1989 und Soeffner/Hitzler 1994 gel-
ten als grundlegend. Die Methodik wird dargestellt und diskutiert in Schröer 
1994, Theorie und Methodologie in Hitzler/Reichertz/Schröer 1999; eine 
erste systematische Beschreibung findet sich in Schröer 1997, weiterführen-
de Literatur in Hitzler/Honer 1997. Vor allem an deutschsprachigen Univer-
sitäten wird diese Methodik gelehrt und ausgeübt (Reichertz 2007: 524). 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


79

wird das Vorgehen in Beobachten, Beschreiben, das Beschriebene Ver-
stehen und schließlich nach einer Erklärung Suchen aufgeteilt (Soeffner 
1991a: 266).

Basierend auf der Annahme, dass das menschliche Wahrnehmen, Er-
kennen und Verstehen durch Konstruktionen geschieht, werden in der 
Untersuchung sozialer und kultureller Phänomene Konstruktionen der 
ersten und zweiten Ordnung differenziert. Die ersteren – die alltäglichen 
Konstruktionen (Konstruktionen erster Ordnung) – werden aus prag-
matischen Gründen entworfen und zielen auf die Überwindung und Be-
wältigung der Herausforderungen des Alltags. Die Konstruktionen erster 
Ordnung sind also Modelle und Routinen, alltägliche Wissensformen, 
die ständig produziert und reproduziert werden. Durch Beschreiben und 
Verstehen dieser Konstruktionen gelangen wir zu den Konstruktionen 
der zweiten Ordnung – den wissenschaftlichen Konstruktionen (Soeffner 
1991a: 264). Die Möglichkeit, zu einer Erklärung zu gelangen, liegt hin-
ter der vielfachen Beschreibung einzelner praktischen Voraussetzungen, 
situativer Elemente, welche aus der Perspektive jeweiliger historischer 
und in ihrer sozio-kulturellen Besonderheit verstanden werden müssen. 
Das Beschreiben und die Analyse der alltäglichen Konstruktionen führt 
zur Verdoppelung und Vergrößerung einzelner Konstrukte. Die Rekon-
struktion dieser Konstrukte erfordert mehr Aufmerksamkeit, Kategori-
sierungen, idealtypische Annahmen, Modelle werden zur Erklärung he-
rangezogen und Konstruktionen zweiter Ordnung werden entworfen. 
Diese sind also verstehende Rekonstruktionen der Konstruktionen ers-
ter Ordnung, allerdings unbedingt kontrollierte, methodisch überprüfte 
und überprüfbare (Soeffner 1991a: 264). Denn wenn der Vorgang me-
thodisch nicht kontrolliert wird, besteht die Gefahr, sich in Annahmen 
zu verirren und nur alltägliche Konstruktionen anderer Art zu machen, 
statt zu wissenschaftlichen Konstruktionen zu gelangen. Die Fragestel-
lung dieser Arbeit, die benutzten Begrifflichkeiten, die Fragen zu Ritu-
al, Mythos etc. sind bereits Konstruktionen zweiter Ordnung. Der Weg, 
Antworten auf diese Fragen zu finden, führt über die Konstruktionen 
erster Ordnung: Die alltäglichen praktischen Erklärungen und Plausi-
bilitäten sollen anhand der gewonnenen Materialien beschrieben, wie-
dergegeben und geordnet werden und im Kontext der sozio-kulturellen 
und historischen Strukturen jedes einzelnen Falls gelesen werden. Die 
Rituale werden als ein ›Handlungstext‹ gelesen, verstanden und erklärt. 

Im Folgenden liste ich einige Themen und Fragekomplexe auf, nach 
denen ich das Datenmaterial in meiner Arbeit geordnet habe. Um diese 
Themenkomplexe herum habe ich die unmittelbar dokumentierten As-
pekte, in den Daten erhaltene Elemente wie auch ihre Reflexion durch 
die Teilnehmer und Organisatoren zusammengestellt: Wie erklären sie 
diese Punkte, wie habe ich diese beobachtet, welche subjektiven Annä-
herungen ergeben sich?

METHODIK

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80

Zur Vorbereitung und Rahmung des Festes

Welche Schritte gehen dem Fest voran? Wie wird die Veranstaltung orga-
nisiert? Wie wird das Fest vorbereitet und wer trägt die Verantwortung 
dafür? In welchem (größeren) Rahmen findet die Veranstaltung statt? 

Raum und Zeit

Wo und wann wird gefeiert? Welche Faktoren spielen bei der Auswahl 
der Räumlichkeiten, Gestaltung etc. eine Rolle und wer hat die Entschei-
dungsmacht? Welche Strukturen und welche Kontaktmöglichkeiten er-
geben sich aus der räumlichen und zeitlichen Organisation? 

Ablauf

Wann und wie beginnt das Fest und auf welche Weise endet es? Welche 
Phasen und Etappen sind zu erkennen, aus welchen Bestandteilen setzt 
sich die Feierlichkeit zusammen? 

Indem ich den unmittelbaren Ablauf wiedergebe, kann ich Elemen-
te und jeweils wichtige Aspekte eines Rituales zur Sprache bringen und 
studieren: Welche Elemente bringen die typische Wiederholung ins Ge-
schehen? Woher kommen Takt und Rhythmus, wie entsteht das Fließen 
des Rituals? Was wird zum Bestandteil der Inszenierung und wie? Wel-
che Aspekte sucht die Gemeinschaft aus, um sich zu inszenieren, welche 
Nachahmungs- und Lernprozesse werden möglich? Wie werden im Ri-
tual die Fragen der Abgrenzung und Eingrenzung gelöst?

Teilnehmer, Träger der Entscheidungen, Spezialisten etc. 

Ich beschreibe die Akteure in ihrer jeweiligen Rolle und symbolischen 
Präsenz. Wie inszenieren sich die Personen, welche Institutionen werden 
repräsentiert? Die Teilnehmer und ihre Beiträge, die Austauschmöglich-
keiten und Einflussbereiche interessieren mich ebenso wie daraus ent-
stehende Nachahmungskonstellationen, Lernprozesse und die jeweili-
gen Spezialisten in ihrer besonderen Rolle, ihre Position und Haltung. 

Symbole

Ritualforschung ist auch Symbolforschung. Da in den Kollektivsymbolen 
die individuellen Gefühle, Stimmungen konzentriert und organisiert sind 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


81

(Soeffner 1995: 150) und ihre Realisation und Handlungsform im Ritual 
finden (Soeffner 2004: 61), erlaubt die Beschäftigung mit den Symbolen tie-
fe Einblicke in das Ritual. Welche Symbole sind zentral in der Inszenierung? 
Wie sind sie ineinander vertreten? Durch den gemeinsamen Bereich (das Var-
dan-Fest) erkennt man die Problematik der Gemeinschaft, die in jedem wich-
tigen Symbol zu sehen ist. Welche Symbole sind dominant, übernehmen zen
trale Bedeutung und welche werden verdrängt? Wie konkurrieren sie und 
wie sind sie doch verwandt? Die Untersuchung und Interpretation der Sym-
bolik kostet manchmal viel Zeit und ist bei der ersten Beschreibung nicht un-
bedingt realisierbar. Diese Verbindungen lassen sich mit jeder neu aufgedeck-
ten Ebene noch einmal neu aufzeichnen, bestätigen oder doch verwerfen. 

Texte

Die Suche nach den zentralen Texten, die für die jeweilige Gemeinschaft 
tragende Inhalte reflektieren und die Kollektivsymbolik stützen, ist eine 
weitere Aufgabe. Diese Texte werden im Ritual entweder direkt zitiert 
oder auf eine andere Weise interpretiert. Sie können sowohl durch Spra-
che, verbale Thematisierungen oder auch durch Bilder oder andere In-
szenierungen zum Ausdruck kommen. 

Die Fragen, die zur Aufdeckung der zentralen Strukturen gestellt wer-
den können, sind hiermit sicherlich nicht erschöpft, dennoch erlaubt ihre 
Beantwortung, einige zentrale Inhalte zu präsentieren. Später können 
diese Punkte für die Analyse der intersubjektiven Bedeutung der Inter-
aktion hilfreich sein. Einerseits sind es Fragen, die die Entstehung und 
Gestaltung des Festes rekonstruieren, andererseits sind es solche, die be-
reits etwas zu erklären und verstehen versuchen. 

Eine weitere Aufgabe für das Verständnis von einzelnen Ritualen ist 
die Rekonstruktion der strukturellen Besonderheiten der Gemeinschaft. 
Diese betrifft zum einen die historisch bedingten Aspekte, die für die Fall-
darstellung recherchiert und dargelegt werden, zum anderen die im All-
tag wirksamen Regeln und Routinen (des Handelns) der jeweiligen Ge-
meinschaft, deren Selbstverständnis wir zu begreifen versuchen (Soeffner 
1991a: 265). Auch dies lässt sich durch zentrale Fragen erfassen: Was 
pflegen sie? Wofür sorgen sie? Was halten sie für unerlässlich, wichtig, er-
strebenswert? Worüber sprechen sie hingegen nicht? Was lassen sie außer 
Acht? »Die Elemente, die unausgesprochen bleiben, weil ihre Symbolisie-
rung bereits außerhalb der Sprache gesichert ist« (Hirschauer 2001: 444) 
– damit sind meist Fragen gemeint, die mehr durch Beobachtung als durch 
verbal gestellte Fragen zu klären sind. Durch Interpretationen und Analy-
sen kleiner Details aus dem Alltag der Gemeinde suchte ich die Regel und 
Praktiken der Orientierung in jedem einzelnen Fall zu rekonstruieren und 
darzustellen. Ein Beispiel dafür ist die Interpretation einer Fotografie des 

METHODIK

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82

Klingelschilds der armenischen Gemeinde in Wien. In diesem kleinen De-
tail des Gemeindealltags ließen sich einige wichtige Konstruktionen nach-
vollziehen. Zur Aufdeckung des Selbstverständlichen wird in der Litera-
tur die Fremdheitserfahrung als ein methodischer Zugang vorgeschlagen 
(Hirschauer 2001: 445). Oft konnte ich einzelne Züge, typische Eigen-
schaften, einzelne Aspekte und Elemente der untersuchten sozialen Einheit 
in Grundzügen gleich bei den ersten Begegnungen wahrnehmen, als ich 
noch fremd war, die sich dann nach und nach präzisierten. Anhand ein-
zelner Beobachtungen und der erneuten Lektüre der Beobachtungsproto-
kolle konnte ich einzelne Tendenzen erkennen, diese verfolgen, Ergebnisse 
und zentrale Lesarten weiterentwickeln. Eine Hilfe für die Erfüllung der 
Fremdheitsvoraussetzung waren die Gruppeninterpretationen mit Kolle-
gen. Man konnte einzelne Routinen erkennen, die den im Ritual gefeier-
ten Inhalten entsprechen, sie bestätigen oder dazu beitragen, diese weiter 
zu interpretieren, um sie genauer erklären zu können. Rituale sind, wie 
bereits erwähnt, unvermeidlich Selbstdarstellungen. Die selbstverständli-
chen, alltäglichen Routinen kommen im Ritual zum Ausdruck und wer-
den zu Bausteinen der Inszenierung. Das Ritual als das verdichtete Bild 
bzw. Abbild des Gemeindelebens ließ sich durch die Information zum All-
tag der Gemeinde besser verstehen. Diesen Zusammenhang kann man an 
allen Elementen des Rituals deutlich zeigen. Ein Beispiel wäre die Funk-
tion der Sprache und der armenischen Schriftlichkeit in der Ritual-Insze-
nierung und in der Gemeinschaft. Im Kontext der jeweiligen Gemeinde 
kam dieser Aspekt auf seine jeweils eigene Art zum Vorschein. Jede dieser 
Gemeinschaften greift zur Symbolik der armenischen Sprache auf ihre ei-
gene Art, sie verleihen ihr Bedeutung im Alltag und zelebrieren sie in der 
Performance. Das Ritual ist nur in dem Kontext, in dem es entstanden ist, 
wirksam, weshalb man es im Kontext des Geschehens analysieren muss. 
Die konstitutiven Elemente der Gemeinschaft und ihre ›Essenz‹ müssen im 
Zusammenhang mit dem Ritual herausgearbeitet werden. 

Zur Kontrolle des sozialwissenschaftlichen Verstehens

Ich möchte an dieser Stelle einige Probleme diskutieren, die bei der Pro-
duktion und Interpretation der Daten entstehen können, um mich mit Vo-
raussetzungen und Methoden des Verstehens auseinanderzusetzen, was 
ein wichtiger Teil des interpretativen Verfahrens ist (Soeffner 1991a: 266). 
Die empirischen Erhebungen zum Verständnis eines Rituals werden oft 
durch Beobachtungen, Interviews etc. realisiert. Damit etwas interpretiert 
und analysiert werden kann, muss es fixiert sein und als Datum der In-
terpretation vorliegen. Dadurch entsteht eine Distanz zum unmittelbaren 
Erleben und Abstraktion wird möglich. Die Daten werden zu Spuren des 
unmittelbaren Geschehens, welches an sich von sehr kurzer Dauer war 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


83

und nicht wiederholt werden kann. Anhand von Daten wird das Gesche-
hene rekonstruiert: Bilder, Sprach- und Tonaufnahmen, Interviews und 
Elemente – Flyer, Flugblätter – die bei der Feier verteilt wurden. Solches 
Material ist immer nur ein Fragment der sozialen Situation, die darin fest-
gehalten wurde. So haben wir vor uns ein partielles Bild der zu untersu-
chenden Situation und können ausschließlich mit einem diskontinuierli-
chen Verstehen rechnen. Die Spuren sind ihrerseits zwangsläufig selektiv. 
Und bereits die Festlegung des Datums ist eine Interpretation (Geertz 
1973b (1999): 14), eine vorinterpretierte Konstruktion (Soeffner 2000a: 
167). Die Daten, durch die wir die Phänomene zu verstehen beabsichti-
gen, entstehen oft unter Zuhilfenahme technischer Geräte oder werden als 
Notizen festgehalten. Die Unterscheidung zwischen registrierender Kon-
servierung und rekonstruierender Konservierung hat Jörg R. Bergmann 
ausgearbeitet (Bergmann 1985: 305). Zur ersteren gehören Dokumente, 
die durch technische Mittel – jede Art von Aufnahmegerät – festgehal-
ten wurden und zur zweiten die nachträglich notierten, narrativ rekon-
struierten Daten. Die letzteren sind unvermeidlich deutend und spiegeln 
das eigene Erlebnis der fremden Situation wider. Die technisch festgehal-
tenen Daten sind ebenfalls von der Person des Forschers oder einer an-
deren Person, die z.B. fotografiert oder das Aufnahmegerät bedient hat 
etc., beeinflusst. Die nicht-menschlichen Eigenschaften der Geräte fügen 
den gewonnenen Daten hingegen ihrerseits Eigenschaften hinzu, die un-
ser Deuten beeinflussen können. Aufzeichnungen und Transkripte sowie 
andere Geräte erzeugen Eigenschaften, die das derart Aufgenommene für 
die Teilnehmer nicht hat. Die Daten werden dadurch zu Originalen ihres 
Selbst, zu etwas Neuem, womit wir arbeiten und woraus wir unsere neu-
en Erkenntnisse schöpfen und zu neuen Konstruktionen entwickeln. Au-
ßerdem lassen sich die aufgenommenen, fixierten Situationen ständig neu 
interpretieren (Hirschauer 2001: 434). Die Beteiligten erleben und erken-
nen immer neue Deutungen der von ihnen erlebten Situationen, die die 
Forschenden dokumentiert haben. Diese Sichtweisen stimmen nicht un-
bedingt mit der Deutung des Forschers überein.42 Die Daten bleiben viel-
stimmig und vieldeutig und in der Form, in der sie uns vorliegen, sind sie 
nur für diesen Zweck existent (Hirschauer 2001: 435). 

Ich habe für meine Untersuchung unterschiedliche Arten von Daten 
interpretiert. Die meisten habe ich selbst erhoben, einige der interpre-
tierten Bilder wurden von anderen Personen aufgenommen. Technisch 
erzeugte Daten – z.B. Fotografien – sind einerseits von Menschen ge-
lenkt, die sie mit einer bestimmten Absicht und Qualität – Licht-Schat-
ten-Verhältnisse, Komposition etc. – aufgenommen haben. Manche sind 

42	 	Sehr eindrucksvoll ist das Beispiel eines Ehestreits von Stefan Hirschhauer. 
Das Ehepaar erkennt immer neue Themen und Konfliktpunkte im aufgezeich-
neten Streit, die dem Forscher nicht zugänglich sind (Hirschauer 2001: 434).

METHODIK

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84

ästhetisch wertvoll, bei anderen ist die Komposition weniger bemerkens-
wert, auch wenn sie ihren Wert für die Forschung dadurch nicht verlie-
ren. Es gibt Details, die auf den ersten Blick nicht wahrzunehmen sind, 
die aber durch wiederholtes Betrachten, detailliertes Anschauen und Dis-
kutieren zum Gegenstand der Analyse und intensiv interpretiert werden. 
Es sind also einzelne Elemente, die den Umgang mit den Daten bestim-
men. Sie bringen Deutungen hervor und schreiben den Daten eine Bedeu-
tung zu, die ohne technische Konservierung nicht denkbar wäre und da-
durch womöglich einen kleineren Einfluss auf die soziale Situation hätte. 
Wir interpretieren das Bild so, wie es uns vorliegt. Das ist unser Datum 
und daraus schließen wir auf die soziale Situation. Das gilt auch für die 
Audioaufnahmen von den Festveranstaltungen – diese hielten auch viele 
Geräusche fest, die sicherlich die Interpretation beeinflusst haben könn-
ten, die ich aber dennoch als wertvolles Datum verwenden konnte, an-
hand dessen sich der Ablauf des Festes rekonstruieren ließ.

Beschreiben, rekonstruierende Konservierung und Aufschreiben in je-
der Phase der Forschung gehört zu den zentralen Herausforderungen 
der interpretativen Soziologie. Die Diskrepanz zwischen Tradierung und 
Speicherung der Erfahrung durch die Sprache und dem Erfahrenen selbst 
muss wahrgenommen und reflektiert werden. Die Überprüfung der Dar-
stellungsregeln ist unerlässlich. Eine textuelle Ordnung durch die Über-
setzung des Handelns in Sprache zu schaffen (Soeffner 1991a: 267), 
stößt oft auf Schwierigkeiten und bedeutet immer einen Verlust und eine 
Veränderung des Beobachteten. Das betrifft sowohl das Problem jedes 
Übersetzers – das Gefühl, nicht das festhalten und niederschreiben zu 
können, was wahrgenommen wurde –, genauso aber unbewusst in den 
Text übertragene Denkmuster. Die ersten Notizen werden unmittelbar 
während der Beobachtung oder kurz danach gemacht. Manche Aspekte 
werden betont und besonders unter die Lupe genommen, für die anderen 
bleibt hingegen wenig Aufmerksamkeit übrig. Jede nachträgliche Verge-
genwärtigung eines Ereignisses durch Sprache ist eine Deutung (Berg-
mann/Hirschhauer), bei der Elemente ohne Diskussion ›unbemerkt‹ in 
den Text hineingeraten. Im Prozess des Beschreibens43 haben wir es im-

43	 	Die Überlegungen von Clifford Geertz haben andere Arbeiten zur Methode 
des Beschreibens später noch vertieft. Um nur einige wenige zu nennen: Jörg 
Bergmann hat sich mit der Methodologie der Aufzeichnung auseinanderge-
setzt und ihre Folgen für die interpretative Soziologie diskutiert (Bergmann 
1985). Auf die Techniken des Beschreibens und deren Kontrolle kommt 
Stefan Hirschhauer in seinem Aufsatz »Schweigsamkeit des Sozialen« zu 
sprechen. Er diskutiert die Schwierigkeiten der Versprachlichung in ihren 
Formen und die Grenzen des Sagbaren: das Schweigsame, das Unaussprech-
liche, das Vorsprachliche, das Unbeschreibliche, das Selbstverständliche, das 
Stumme. Darin sieht man das Potenzial des Beschreibens, die Aufgaben und 
die Schwierigkeiten. Hirschauer hat spezielle Techniken des Beschreibens 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


85

mer mit einem großen Korpus an Hintergrundinformation zu tun, bevor 
wir in die Lage kommen, das untersuchte, unmittelbar im Fokus Stehen-
de zu beschreiben und zu verstehen (Geertz 1973b (1999): 14). 

Auch meine Haltung als teilnehmende Beobachterin musste übersetzt 
werden, meine vermeintlich ›klare‹ Meinung zu dem Geschehen. Die Si-
tuationen, in denen auch eine emotionale Haltung entsteht, erhalten oft 
wertvolle Erkenntnisse, weil wir uns unmittelbar in diesen Konstruktio-
nen befinden und bewegen. Durch deren nachträgliche Reflexion erlang-
te ich Einblicke in die Konstruktionen der ersten Ordnung und konn-
te diese zu denen der zweiten Ordnung überarbeiten. Meine Arbeit ist 
grundsätzlich durch Übersetzung geprägt, was mich zu einer Reflexion 
führt, zu Diskussionen mit deutschen Muttersprachlern etwa. Das be-
trifft nicht nur die Übersetzung von einer Sprache in die andere oder die 
zwischen einzelnen Dialekten und Sprachformen, sondern auch solche 
zwischen unterschiedlichen Lebensrealitäten.

Das Gefühl, nicht alles Relevante in Sprache übersetzen zu können, ist 
ein ständiger Begleiter der Beobachter und Forscher. Indem man schreibt, 
entfernt man sich nach und nach von den unmittelbaren Eindrücken und 
positioniert sich im Text und durch den Text. Auch hier wird durch die 
Struktur die innere Bewegung, die das Soziale auch in den Daten hat, 
die Vielstimmigkeit und Komplexität, zu Gunsten einer Erklärung still-
gestellt. Wie im Bereich der Literatur sind die Übersetzer mit der Heraus-
forderung konfrontiert, »der Bewegung des Textes« gerecht zu werden, 
wobei literarisch hochwertige Texte immer neue Deutungen zulassen, 
»sie hören nicht auf sich zu bewegen«, was der Übersetzung Grenzen 
setzen würde.44 Die Aufgabe war jedoch, das wissenschaftlich Relevante 
auszuarbeiten und die Fragestellung der Studie zu beantworten. Die Da-
ten sollten methodisch interpretiert werden, die relevanten Phänomene 
erkannt, analysiert und in einen theoretischen Rahmen eingebettet wer-
den. Die Beschäftigung mit dem Material, Dateninterpretationen, Vor-
stellungen und Diskussionen der Arbeit halfen mir, eine narrative Struk-
tur zu erkennen. Die ersten Erfolge der geordneten Erzählweise feierte 
ich in Kolloquien, in denen ich lediglich mündlich berichtete und in der 
Diskussion auf Strukturen und Erzählmuster stieß, die mir zu einer neu-
en Perspektive und Textstruktur verhalfen. Ich kam sowohl mit Kreisen, 

ausgearbeitet, mit denen sich das Schweigende zum Sprechen bringen lässt 
(Hirschauer 2001). Eine zusammenfassende Diskussion zur Darstellung der 
Ergebnisse, Relevanz der Darstellung und des Schreibens findet sich im Ar-
beitsbuch zur qualitativen Sozialforschung (Przyborski/Wohlrab-Sahr 2010: 
352).

44	 	Dies beschreibt Swetlana Geier in ihren Reflexionen zur Übersetzungsar-
beit von Dostojewskijs Werken in dem Film »Die Frau mit den 5 Elefanten. 
Swetlana Geier – Dostojewskijs Stimme«, Buch und Regie: Vadim Jendrey-
ko, Realfiction, 2010.

METHODIK

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86

die armenische Belange wissenschaftlich untersuchen, in Armenien selbst 
und im Ausland in Kontakt, und konnte meine Arbeit auch in zahlrei-
chen Veranstaltungen zur Untersuchung sozialer Phänomene aus metho-
discher, theoretischer, ethnologischer und ethnografischer Sicht in meh-
reren Ländern zur Diskussion stellen. Die formale Struktur dieser Arbeit 
ist letztendlich ein Produkt dieses Austausches.45 

Als weitere methodisch anspruchsvolle Herausforderung bei der Ana-
lyse sind Fragen der Distanz und Abstraktion zu beachten. Bei der Unter-
suchung sozialer Phänomene sind wir an den Konstruktionen der ersten 
Ordnung interessiert und suchen daher die Nähe zu Einstellungen, die 
beim unmittelbaren Erleben der Situation entstanden sind. In der Ausle-
gung ist es aber erforderlich, dass wir eine Distanz dazu einnehmen und 
uns dessen bewusst sind. Nur mit einem gewissen Abstand können wir 
die sozialen Phänomene aus wissenschaftlicher Sicht betrachten. Zum ei-
nen ist die Nähe zu den Handelnden, die unmittelbare Präsenz beim Be-
obachteten, in meinem Fall die Teilnahme an der Feier, von großer Be-
deutung. Zum anderen ist die Abstraktion, die Einstellung, dass es nicht 
mehr um die Menschen geht, sondern um die Modelle, eine neue Ebene, 
auf die man gelangen muss. Im Feld war ich oft an Diskussionen betei-
ligt, habe die Sorge der Mitglieder verstanden und konnte die Meinun-
gen mancher meiner Gesprächspartner teilen. Aufgrund dieser Vertraut-
heit konnte ich viele Informationen sammeln. Von dieser Rolle musste 
ich mich nach und nach lösen, um ein neues Verständnis davon zu ge-
winnen. Besonders in der Analyse zur Republik Armenien, aber auch in 
den zwei anderen Fällen, hatte ich oft Mühe, in jeder Meinung, in jeder 
Haltung einen Bezug zur abstrakten Ebene zu erkennen und eine Erklä-
rung für das Phänomen zu finden, die außerhalb dieser Positionen lag. 
Von meiner Perspektive und meiner primären Umgebung in Armenien 
zu abstrahieren, war eine große Herausforderung. Denn auch wenn die 
unmittelbar beobachteten Situationen vergangen sind, leben wir heute 
immer noch in ihnen, wir teilen Sorgen und haben eine Haltung dazu. 

Erleichternd nützlich und anregend waren in dieser Hinsicht die zahl-
reichen Gruppeninterpretationen, intensive, fruchtbare Diskussionen im 
wissenschaftlichen Bereich. Auf diese Weise konnte ich von meiner Ver-
antwortung entlastet werden, was auch eine wichtige Bedingung der so-
zialwissenschaftlichen Analyse darstellt, die eine Konzentration auf nur 
strukturelle Merkmale und Modelle der bereits vergangenen Situation 
möglich machte. Die gewünschte Abstraktion von Menschen auf Mo-
delle von Handelnden ist eine wichtige Bedingung. In dieser Abstraktion 

45	 	Die Diskussion der Textproduktion ist von Grundlagentexten zur sozialwis-
senschaftliche Hermeneutik, die hier oft zitiert werden, geprägt. Die Ausei-
nandersetzung mit der Produktion der Texte findet sich in (Soeffner/Hitzler 
1994a: 42), (Soeffner/Hitzler 1994b: 115) und (Soeffner 1991a: 267).

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


87

schreiben wir den Modellen von Handelnden Situationen zu, die nicht 
von ihnen selbst definiert sind (Soeffner/Hitzler 1994b:105). Meine Kol-
legen hielten in der Regel die notwendige Distanz ein. Durch methodi-
sches Vorgehen bekam auch meine Haltung im Feld einen Raum zu In-
terpretation, mich als eine Gemeindeangehörige zu betrachten und auch 
von meiner Perspektive zu abstrahieren und in Bezug zu modellhaft Han-
delnden zu setzen. 

Sicherlich sind auch meine Kollegen von vielen Alltagsvorstellungen 
geprägt, die für mich zwar eine Distanz bedeuten, mich aber auch be-
einflussen. Auf jeden Fall ermöglichte mir diese Diskussion eine inten-
sive Auseinandersetzung, Übersetzung und Übertragung der Perspekti-
ven, eine Reflexion der mir bekannten Einstellungen und eine Ordnung 
der Darstellung.

Zur Technik und Konstitution einheitlicher Interpretation

Zum Schluss möchte ich den Weg zu einer einheitlichen Interpretation 
in der Erforschung von Ritualen darstellen. Wie oben genannt, sind bei 
der Untersuchung von Ritualen konkrete Fragen und Themenkomplexe 
zu beachten. Durch deren Beschreibung und während einzelner Rekon-
struktionen – der einzelnen Fragen, wie der Auswahl des Ortes und der 
Uhrzeit des Festes oder einzelnen Etappen der Vorbereitung oder des Ab-
laufs – stoßen wir in jedem Fall auf Elemente, die aus der geschilderten 
Perspektive inkonsistent sind. Diese Elemente zeigen uns den Weg zur 
Aufdeckung der Strukturen, die dem Ritual zu Grunde liegen. Wie im 
Abschnitt zum theoretischen Rahmen dargestellt, sind für Rituale und 
Kollektivsymbole die inneren Widersprüche der Gemeinschaft entschei-
dend. Diese Prozesse der Markierung und Harmonisierung der Wider-
sprüche sind selbst in einzelnen Interpretationen erkennbar. Sie lassen 
sich durch bestimmte Fragen herausarbeiten: Welche Inhalte sind zentral 
in der Inszenierung? Wie werden einzelne Symbole aufgestellt, wie wird 
der Schwellenzustand erreicht? Im Einzelnen und sequenziell werden die 
›vertexteten‹ Elemente untersucht und Lesarten entwickelt. Das können 
einzelne direkt im Ritual sichtbare Punkte sein oder auch vorher oder 
nachher durch Teilnehmende kommentierte Aspekte. Diese Interaktions-
störungen oder Brüche werden zu Hinweisen auf noch tiefere Konsisten-
zeben, die es aufzudecken gilt. Im zweiten Schritt werden diese interaktiv 
neu entstandenen Problemlagen rekonstruiert und ein Spektrum mögli-
cher Interpretationen, Bedeutungszuschreibungen dafür wird diskutiert. 

Die Lücken und Unstimmigkeiten werden auch von den Teilnehmern 
und beteiligten Akteuren, Spezialisten etc. thematisiert. Auch dies kann 
die Entwicklung und die Suche nach dem umfassenden Sinngefüge an-
stoßen. Das Ziel liegt darin, durch Beschreibung und Rekonstruktion 

METHODIK

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88

einen intersubjektiv gültigen Sinn zu rekonstruieren. So werden die Pro-
blempunkte aus verschiedenen subjektiv-perspektivischen Sinnzuschrei-
bungen gedeutet. Daraus ergibt sich ein Bereich oder eine Ebene, auf der 
sich alle Perspektiven treffen bzw. berühren. Diese gemeinsam ausge-
handelte Fläche gilt es, ausfindig zu machen: »Von allen Beteiligten ge-
meinsam ausgehandelte Interaktionskonfiguration innerhalb eines für 
alle gemeinsamen Interaktionsprozesses« (Soeffner/Hitzler 1994a: 48). 
Die Ausarbeitung dieses »Treffpunktes« ist der Schlüssel zu Ritualen, 
ein entscheidendes Moment für die Interpretation. Denn an dieser Stel-
le kann man die Zusammensetzung, Positionierung und Beteiligung der 
einzelnen Akteure und Parteien erkennen. Betrachten wir ein Beispiel 
aus meiner Forschung: eine Situation, in der ein Hinweis auf eine Lücke 
aus dem Feld stammte. In Isfahan wurde ich von einem armenischen In-
tellektuellen auf die Probleme der armenischen Kultur im Iran im All-
gemeinen und auf viele Unstimmigkeiten in der konkreten Aufführung 
zum Fest hingewiesen. Er übte viel Kritik sowohl an der aktuellen Ver-
anstaltung als auch generell an der Gestaltung des Kulturlebens der Ge-
meinde. Eine gekonnte Analyse von einzelnen Unstimmigkeiten, die die 
kulturellen Aspekte betraf, habe ich in Form dieser Kritik erfahren dür-
fen. Der Bischof hingegen war zufrieden. Er fand alle Elemente überzeu-
gend. An welcher Stelle treffen sich die frustrierten kritischen Stimmen 
und solche, die mit dem Stand der Dinge zufrieden sind? Die Antwort 
auf die Frage, wie und warum die Feste jedes Jahr veranstaltet werden 
und in welcher Form die Tradition weiterlebt, soll auf einer intersubjek-
tiven Ebene stehen. Nach einem intersubjektiv rekonstruierbaren Sinn 
zu suchen, wäre die Aufgabe. Alle genannten subjektiven Perspektiven 
befinden sich in einem Interaktionsprozess. Die gemeinsame Ebene misst 
jedoch manchen Inhalten mehr Gewicht bei als anderen. So sind zwar 
die Intellektuellen besorgt und interessiert daran, einem hohen Anspruch 
gerecht zu werden, werden aber nicht berücksichtigt oder wahrgenom-
men. Die symbolische Verwaltung übernehmen in diesem Fall konkur-
rierende Parteien. Die Diskussion dieser Interaktionsebene erlaubt es, 
viele Prozesse zu erkennen, die sich hier abbilden. Sie zeugt zum Beispiel 
auch von der Komplexität der Situation. Im Vergleich zur Gemeinde in 
Wien spielen in Isfahan solche Fragen überhaupt eine Rolle. Wenn man 
Anspruch auf eine intellektuelle Diskussion erhebt und Alternativen ab-
wägt, dann ist das ein Zeichen von Beständigkeit. Andererseits gelingt 
es den Teilnehmenden, in einigen Ritualen auf der gemeinsamen Ebe-
ne so zu agieren, dass alle zufrieden sind, die konkurrierenden Aspekte 
werden auf ein gemeinsames Einverständnis hin zur Zufriedenheit aller 
ausgehandelt, so dass es auf alle harmonisierend wirkt. In anderen Fäl-
len gelingt das nicht.

Um noch ein Beispiel für die intersubjektive Ebene und die da
raus folgenden Interpretationsmöglichkeiten zu geben, möchte ich die 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


89

Konfiguration bei den Feierlichkeiten in Armenien darstellen. Hier wur-
de ein neues Konzept des Vardan-Festes ausgearbeitet und einzelne In-
stitutionen und Ideen wurden von Organisatoren der Veranstaltung in 
die neue Feierform eingebunden. Die Uhrzeit und der Veranstaltungs-
ort wurden in dieser Konstellation ausgehandelt, die alle erwünschten 
Gruppen verband und deren Verhältnisse in vielerlei Hinsicht offenba-
ren kann. Wer legt die Uhrzeit fest und wie? Woran orientiert man sich 
dabei? Welche Hierarchien werden berücksichtigt, wer übernimmt die 
Verwaltung, wer bringt sich ein? Einige der Beteiligten wurden zur Teil-
nahme verpflichtet, andere nur angefragt. Die nicht direkt involvierten 
Akteure und Parteien wurden durch Massenmedien und den öffentlichen 
Charakter der Veranstaltung in das Geschehen involviert. Die Gruppen, 
die in der praktischen Durchführung ihre Anwesenheit oder ihren Bei-
trag für die Konzeption und Idee des Festes nicht direkt berücksichtigt 
wurden, durch ihre Reaktionen auf das Geschehen waren zur Interak-
tion ›eingeladen‹. Die direkt involvierten Parteien handelten aus ihrer 
Perspektive und Interessenlage heraus und fanden einen gemeinsamen 
Rahmen, worauf sie sich im Ritual einigen konnten. Die Parteien, die 
das Konzept ablehnten, interagierten ebenfalls durch Kritik oder unzu-
friedene Haltungen, Kommentare und Ähnliches. Letztlich ist die Veran-
staltung für alle relevant und wurde dadurch zu einer Art Treffpunkt, ob 
durch Lob oder durch Kritik. Als eine zentrale symbolische Figur ›ver-
einte‹ Vardan viele Parteien, und die rituelle Inszenierung spiegelte die 
aktuellen Stimmungen in der armenischen Gesellschaft. Die Aufgabe be-
steht darin, eine Interpretation zu finden, die über eine Verbindung die-
ser Ebenen eine Erklärung ermöglicht. 

Wichtig für die Interpretation ist die Beachtung der Sequentialität: Da-
ten sind in Handlungszusammenhänge integriert und repräsentieren die-
se (Soeffner/Hitzler 1994a: 44). Für eine interaktionsgerechte Interpreta-
tion ist es notwendig, die Bezüge jeder einzelnen interpretierten Aussage 
zum Ganzen und zu daran anschließenden oder davon ausgehenden Ele-
menten zu beachten.46 Hierzu möchte ich ebenfalls ein Beispiel diskutie-
ren. Beim Vardan-Fest in Wien und Isfahan werden Lieder gesungen und 
Gedichte vorgetragen. Es gibt Texte, die in beiden Konzertprogrammen 
der Diaspora-Zentren vorkommen, aber jeweils eine andere Bedeutung 
erhalten. Wie ließ sich das erkennen? Das rezitierte Gedicht betrachten 
wir als zu analysierende Sequenz, und als eine Aussage steht das Gedicht 
selbst im Fokus. Was wird gesagt, wer ist der Autor (wenn bekannt), 
wann wurde der Text geschrieben etc.? Wie wird es vorgetragen, welche 

46	 	Die nachfolgende Diskussion basiert auf fünf Punkten, anhand derer 
Hans-Georg Soeffner und Ronald Hintzler das Prinzip der Sequentialität 
in ihrem Aufsatz »Hermeneutik als Haltung und Handlung« darstellen und 
diskutieren (Soeffner/Hitzler 1994a: 44).

METHODIK

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90

Elemente bringt die Interpretation mit, wer ist der Interpret? Darauf auf-
bauend müssen wir Zusammenhänge herstellen: erstens zum Kontext 
insgesamt und zweitens zu den vorausgegangenen Äußerungen. 

Kontext. Das ist die Veranstaltung selbst: Im Falles eines Konzertes 
stellen sich die Fragen: Wann, wo und für wen wird das Gedicht vor-
getragen? Welche Rolle kann ein literarischer Text in diesem Kontext 
spielen? Ist es ein Kontext, in dem ein Raum für die literarische Bedeu-
tung des Textes denkbar ist, oder ist eher die Form entscheidend? Wie 
gut beherrschen die Anwesenden die Sprache? Was bezweckt die Veran-
staltung?

Was unmittelbar davor und danach passiert oder passieren könnte. 
Wenn das Gedicht in ein Konzertprogramm integriert ist, dann wird ers-
teres wahrscheinlich angekündigt. Wie sieht das aus, welche Erwartun-
gen werden daran geknüpft? Die Reaktion des Publikums und die dem 
Aufritt folgenden Elemente können die Nachfolgeäußerungen sein, die 
den Sinn der analysierten Sequenz erklären könnten.

Handlungs- und Sinnhorizont des Interaktionszusammenhanges als 
Ganzes. Wie weit reicht diese Handlung? Welche Wirkung und Konse-
quenzen kann die Präsentation haben? Wird etwas Wesentliches im All-
tag der Beteiligten dadurch angesprochen? Handelt es um eine einma-
lige Anregung zum Nachdenken? Wird sie den Bezug zur armenischen 
Literatur oder zur Literatur insgesamt verändern? Welche Interaktion 
kann – weit über literarische oder künstlerische Überlegungen hinaus – 
dadurch geprägt werden, eine Interaktion zwischen den Beteiligten oder 
der Bezug der Beteiligten zur Außenwelt?

Die historisch konkrete Interaktionsstruktur bildet die Basis des Inter-
aktionsprozesses. Letztlich sprechen wir von einer rituellen Handlung, 
die immer eine Interaktionsstruktur und jeweils eine historisch konkrete 
Rahmung aufweist. Es sind in jedem Fall spezifische Probleme der Ge-
meinschaft, die auf diese Weise zum Ausdruck gebracht werden. So sind 
die Texte und deren Darstellungen – ob durch das Lied oder durch Re-
zitation – ebenfalls in diesen Prozessen verortet und können zur Abgren-
zung beitragen, zur Integration, zur Selbstbestätigung etc. – was eben in 
dieser Situation gerade wichtig ist. So sind es immer neue Bedeutungen, 
die einzelnen Äußerungen zugeschrieben werden, die von der Interakti-
on getragen werden, abhängig davon, in welchem Zusammenhang sie 
stattfinden. 

Die systematische Suche nach jeder denkbaren Lesart und ihre kom-
parative Überprüfung und Aussondierung bildet den Weg zu der He
rausarbeitung einer konsistenten Lesart. Prinzipiell wichtig sind die be-
reits erwähnte Distanz des Interpreten zum Geschehen und vor allem 
seine Entlastung vom aktuellen Handlungsdruck. Das bezieht sich nicht 
nur auf das unmittelbare Geschehen, sondern auch auf dessen Nachar-
beitung. Auch nachdem die beobachtete Situation vergangen ist, ist der 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


91

Beobachter nicht vollständig entlastet. In den Interpretationsgruppen 
findet er sich hingegen in einer anderen Situation, in einer Forscher-Ge-
meinschaft wieder, die ihm zu einem anderen Zugang verhilft (Soeffner/
Hitzler 1994b:121).

Die hermeneutische Analyse der Bilder47 spielte in meiner Arbeit eine 
besondere Rolle, weil sie erlaubte, eine fachkundige, mit der Methode 
vertraute Gruppe miteinzubeziehen, die den Kontext nicht kannte und 
durch keine Übersetzung beeinflusst war. Die Bildinterpretation bietet 
sich in besonderem Maße für eine Gemeinschaftsarbeit mit nicht-ar-
menischen Wissenschaftlern an, da hier das Sprachproblem weitge-
hend ausgeschaltet ist. Auf diese Weise sind viele hilfreiche Lesarten 
entstanden, die die Interpretation gestärkt haben. Bilder wurden in 
Reihe, nach und nach interpretiert, mit Rücksicht auf Sequentialität. 
Von allen drei Fallbeispielen liegt jeweils eine Bildreihe vor, die ich in 
verschiedenen Sitzungen interpretieren ließ. Zur Illustration beschrei-
be ich im Folgenden ein Beispiel aus der Arbeit mit dem Bildmaterial 
aus Wien. Es handelt sich um eine Aufnahme der Bühne, auf der das 
Konzert anlässlich des Vardan-Tages aufgeführt wurde. Über der Büh-
ne wurde das bekannte Bild von Vardan aufgehängt. Das Bild ist in 
der Größe DIN A1, schwarz-weiß und aus allen Winkeln des Raums 
sichtbar. Auf fast allen Bildern des Abends ist das Portrait Vardans zu 
sehen und klar zu erkennen. Die Art, den Helden darzustellen, haben 
meine Mitinterpretierenden als inkonsistent empfunden: Sie sahen ein 
Missverhältnis zwischen der Verehrung des Helden und der Art sei-
ner Darstellung (Fotokopie). Nun wird die Konstruktion dahinter zur 
Diskussion gestellt: »Wann mache ich eine Kopie?« Mögliche Antwor-
ten aus dem alltäglichen Regelwissen lauten: »Wenn ich das Original 
nicht haben möchte oder kann. Das ist eine schnelle und günstige Va-
riante. Das gibt mir aber auch die Freiheit, damit umzugehen, wie ich 
will. Es ist leicht ersetzbar, man kann es vergrößern oder verkleinern, 
eigenen Bedürfnissen anpassen.« Wir entwickeln und testen Lesarten, 
dann vergleichen wir sie mit anderen Informationen, die aus dem Bild 
abzulesen sind und setzen sie ins Verhältnis zum Kontext und zu vor-
her und nachher getroffenen Aussagen. Die Lesarten werden abgesi-
chert, schließlich werden diese im konkreten Rahmen des Fallbeispiels 
gesehen. 

47	 	Die Sozialwissenschaften setzen die Methode der Bildinterpretation und die 
Verwendung der visuellen Medien immer häufiger ein (Flick 1995: 168), die 
sie auch entsprechend diskutieren. Um nur einige Literaturhinweise zu ge-
ben: die Arbeiten von Stefan Müller Doohm zur Bildinterpretation als her-
meneutisches Verfahren (Müller-Doohm 1993) und (Müller-Doohm 1997), 
ferner die Arbeiten von Jürgen Raab zur Videohermeneutik (Raab/Tänzler 
2006) und Visuellen Wissenssoziologie (Raab 2008), wie auch der Sammel-
band »Grenzen der Bildinterpretation« (Mueller 2014).

METHODIK

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92

Dies lässt sich natürlich nur mit Hilfe vielfacher Alltagskompetenzen 
realisieren, was auch einen wichtigen methodischen Aspekt, eine metho-
dische Kompetenz darstellt. Die Ausformulierung von umgangssprach-
lichen Kompetenzen in der konkret diskutierten Interaktion bildet den 
Kern des Interpretationsprozesses. Das Regelwissen, das Handelnde in 
alltäglichen Konstruktionen immer anwenden, sollte hierbei zum Aus-
druck gebracht werden (Soeffner/Hitzler 1994b:121). Sicherlich verhar-
ren wir oft nur in unserer Realität, wenn wir Lesarten entwickeln, un-
sere Interpretation ist durch unsere Welt geprägt: Während Kopieren 
heute z.B. die gängige Praxis ist und leicht und praktisch erscheint, war 
das Drucken und beliebige Vervielfältigen der gedruckten Texte nicht 
immer so einfach. Es kann in manchen Zusammenhängen als etwas Be-
sonderes angesehen worden sein. Sicher treten Selbstverständlichkeiten 
in der Deutung auf, die hinterfragt werden müssen. Oft haben die Inter-
pretierenden Vorurteile gegenüber der zu interpretierenden unbekann-
ten Kultur und ihre Deutungen sind sehr von der eigenen Kultur geprägt. 
Dennoch eröffnen solche Interpretationen Möglichkeiten, über Elemen-
te nachzudenken und diese neu zu ordnen, die ohne sie nicht aufgefallen 
wären. Durch Interpretation kann eine plausible Erklärung für die Auf-
fälligkeiten und dadurch für das Grundgerüst der Bedeutungszuschrei-
bung dieser Gemeinschaft sichtbar werden.

Während die Sequenz für die Beobachter inkonsistent oder interpreta-
tionswürdig erscheint, kann sie für die Teilnehmer im Gegenteil schlüs-
sig sein. Genau darin liegt die Möglichkeit, zu der Sinnkonsistenz zu ge-
langen, die uns zum Relevanzsystem der Gemeinschaft führt. Zum einen 
muss gefragt werden, was sie in ihrem Alltag für relevant halten, und 
zum anderen, wie sich dies im Ritual zeigt. Die von den Beteiligten er-
fahrene gemeinsame Wahrnehmungssituation und ein gemeinsames Re-
levanz- und Bedeutungssystem zu rekonstruieren, ist das Ziel. Die Inter-
pretation des Bildes – die Darstellungsart des Kollektivsymbols – enthält 
Informationen darüber, wie die wichtigen Elemente der Gemeinde zu-
sammengesetzt werden, was mit praktischer Flexibilität geregelt und was 
als eindeutig und indiskutabel angesehen wird. Wie werden diese Ele-
mente kombiniert und wie bewirken sie die Dynamik des Rituals, wie 
sind sie in den Strukturen des Gemeindelebens zu finden? Wie erfolgen 
die Abgrenzung dieser Gemeinde an diesem Abend und im Alltag im 
Allgemeinen und die Harmonisierung ihres inneren Widerspruchs? Das 
Sinngefüge, das den Interaktionsrahmen herstellt und die Kommunika-
tion und Entstehung jeden einzelnen Rituals in der gegebenen Form er-
möglicht, ist in der Abfolge der Interaktionsbeiträge stets präsent und 
erkennbar. So enthält schon eine kleine Sequenz Teile der relevanten 
Information. Indem wir diese analysieren, erkennen wir die Struktu-
ren dahinter. Das Ritual spiegelt das Selbstverständliche jeder Gemein-
schaft auch in der Position einzelner Symbole. Inszenierungssequenzen 

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


93

sind die wichtigsten Elemente, um zu einem Verständnis ihrer Komple-
xität zu gelangen.

Die Ritualanalyse folgt den Regeln der wissenssoziologischer Herme-
neutik, indem Rituale als ›Texte‹ gelesen werden, was durch die Auswer-
tung des vielfältigen Materials zu leisten ist: aus unmittelbarer Beobach-
tung entstandene Daten, anschließend die Gespräche und Interviews mit 
den Beteiligten, Materialien zum Ritual. Die Überprüfung der Lesarten 
muss immer im Analysetext als Urtext begründet sein (Soeffner/Hitzler 
1994b:121). Die tragende Lesart muss in Bild und Text gleichermaßen 
schlüssig und anschlussfähig sein. Den Interpretationen in Gruppensit-
zungen folgte meine selbstständige Arbeit mit weiteren Daten, Aspekten 
und Elementen der Feier, ich analysierte etwa weitere relevante Texte 
und Interviews. Ergänzend fanden texthermeneutische Analysen der eth-
nografischen Daten sowie der Interviewtranskriptionen statt. Das Mate-
rial wurde teilweise mehrmals in unterschiedlichen Gruppen diskutiert, 
neue Anregungen gegeben und Lesarten herausgearbeitet.48 Die Ergeb-
nisse wurden verglichen und die Lesarten überprüft. 

Meine Arbeit schöpft viel Potenzial aus der Methode des kontrastie-
renden Vergleiches bei der Analyse. So bildeten sich im Laufe der Inter-
pretation immer mehr Problemfelder, die für den anschließenden Ver-
gleich nützlich sein konnten. Auf diese Weise sind aus den Daten und der 
Beschäftigung mit ihnen neue Fragestellungen entstanden, die der Ana-
lyse zugutekamen. Das oben diskutierte Beispiel zu den in zwei Festpro-
grammen benutzten Textpassagen ist nur ein solcher Anstoß: Wie wer-
den die Texte bei den Veranstaltungen eingesetzt? Gibt es welche, die in 
allen drei Zentren verwendet werden und wenn ja, ähnelt sich ihr Ein-
satz? Welche Aussagen verbinden und welche trennen diese Performan-
ces? Nachdem jeder Fall in seiner Besonderheit entschlüsselt worden 
war, konnten die Konstruktionen durch Vergleiche in ihrer Besonder-
heit festgehalten werden. 

Durch die Auslegung der sozialen Realität und deutendes Verstehen 
beabsichtigen wir, zu einer Erklärung zu gelangen. Indem wir die Kon
struktionen erster Ordnung deutend verstehen und von den beobachte-
ten Personen abstrahierend auf die Modelle der Handelnden übergehen, 
bewegen wir uns immer mehr in den und zu den idealtypischen Kon
struktionen hin. Hierdurch wird auch eine Erklärung der beobachteten 
Situation und der untersuchten Phänomene möglich. Während der Ana-
lyse entfernen wir uns immer mehr von realen Handelnden. Indem wir 

48	 	 Interpretationssitzungen wurden mit Kollegen an der Pädagogischen Hoch-
schule in Bern (Sozialwissenschaftliche Werkstatt), der Universität Frankfurt 
(Lehrstuhl Prof. Tilman Allert) und der Universität Konstanz (Forschungs-
gruppe Wissenssoziologie, Leitung Prof. Hans-Georg Soeffner) durchge-
führt. 

METHODIK

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94

aber eine idealtypische Erklärung für den Fall finden, können wir auch 
das dokumentierte Handeln einzelner Akteure im Verhältnis dazu erklä-
ren und in seiner Singularität verstehen (Soeffner 1991a: 268). Die not-
wendigerweise an einem Einzelfall durchgeführte Analyse hat eine ide-
altypische Konstruktion als Ergebnis (Soeffner 1991a: 267). In meiner 
Studie habe ich für jedes der drei Fallbeispiele ein zentrales Merkmal for-
muliert, welches sich an eine der mythischen Aussagen anlehnt, die ein-
zelnen Aspekte des gefeierten Rituals zusammen bringt und die Gemein-
schaft in ihrer aktuellen Verfassung charakterisiert. 

Dargestellt werden die Ergebnisse der empirischen Erhebung und Aus-
wertung in drei Schritten: Erst schildere ich die strukturellen und histo-
rischen Besonderheiten jedes Falls. Anschließend folgt die Darstellung 
der aktuellen Strukturen der Gemeinde. Zum Schluss werden die drei 
Feierlichkeiten im Einzelnen dargestellt. Anhand von allen drei Fall
darstellungen werden drei spezifische Inhalte ein und desselben Symbols 
ausgearbeitet. Diese legen drei Varianten des »armenischen Selbstver-
ständnisses« dar, welche sowohl Gemeinsamkeiten als auch Unterschie-
de deutlich machen, die am Ende im abschließenden Kapitel diskutiert 
werden.

FORSCHUNGSKONZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


95

2. Forschungsgegenstand:  
Der Vardan-Mythos und das Vardan-Fest  
im Kontext der armenischen Geschichte

In diesem Kapitel skizziere ich die Geschichte Armeniens sowie des Var-
dan-Mythos und bette das Vardan-Fest in den historischen Rahmen 
ein. Die folgende Darstellung der Geschichte Armeniens orientiert sich 
hauptsächlich an zwei Versionen, die jeweils mit etwas anderen Akzen-
ten das geschichtliche Selbstbild der Armenier repräsentieren. Die zwei 
Geschichtsschilderungen sind im europäischen Raum unter anderem in 
deutscher Sprache erschienen. Ihre Verfasser sind der französische Wis-
senschaftler Jean-Pierre Mahé (Universität Laval) und der italienische 
Wissenschaftler armenischer Herkunft Boghos Levon Zekiyan, ein in 
Istanbul geborener armenischer Katholik, der lange Jahre einen Lehr-
stuhl für armenische Studien in Venedig innehatte und seit 2014 Titu-
larerzbischof von Amida degli Armeni ist. Mit dieser Auswahl sind zwei 
Perspektiven berücksichtigt, die je nach Thema und Problematik zwar 
etwas unterschiedliche Einschätzungen geben, aber grundsätzlich eine 
vergleichbare Zusammenfassung der Geschichte bieten. Razmik Panos-
sians Studie zur Entstehung der Armenier als eine Nation spielt insbe-
sondere für einzelne Fragen eine wichtige Rolle, ebenso wie die Arbeiten 
von Gerard J. Libaridian. Alle genannten Studien sind zwar außerhalb 
Armeniens entstanden und nicht in armenischer Sprache veröffentlicht 
worden, stammen letztlich aber fast alle von Wissenschaftlern armeni-
scher Herkunft in Europa und den USA. 

Ich habe anhand dieser Arbeiten die wichtigsten Etappen der arme-
nischen Geschichte herausgearbeitet und die zu Vardan und seiner Ge-
schichte bekannten Informationen in diesen Etappen interpretativ ein-
gebettet. In dieser Hinsicht ist die Arbeit des englischen Wissenschaftlers 
Robert V. Thomson (University of Oxford) wegweisend. Die in in seiner 
Studie in chronologischer Reihenfolge präsentierten Quellen, Erwähnun-
gen und Auseinandersetzungen mit der Geschichte Vardans und seiner 
Gefolgschaft habe ich mit den Epochen der Geschichte synchronisiert, 
mit dem Ziel, den Einfluss der Ereignisse auf Vardans Geschichte nach-
zuverfolgen. Auch Forschungen zu einzelnen Fragen, insbesondere zur 
Geschichte des Vardan-Festes, werden in diesem Kapitel mitberücksich-
tigt.

Die historische Skizze umfasst die Anfänge der historischen Erwäh-
nungen von Armeniern, ihre frühen politischen Institutionen, kulturel-
len Höhepunkte und historischen Krisen. Sie bleibt allerdings nur eine 
knappe Zusammenfassung, vor allem ein Versuch, die Vorgeschichte ›des 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96

heutigen Vardan‹ zu erzählen und diese systematisch darzustellen. Eine 
gründlichere Untersuchung wäre in einem anderen Rahmen denkbar, in 
dem man den Quellen und historischen Fragestellungen mehr Aufmerk-
samkeit schenken würde. Mein Ziel war es, anhand der Schilderung der 
geschichtlichen Perspektive und der Forschung zum Vardan-Phänomen 
die symbolischen Strukturen und symbolischen Formen sichtbar zu ma-
chen und die im ersten Kapitel diskutierten Zusammenhänge zwischen 
Mythos, Symbol und Ritual nachzuzeichnen. 

Die Darstellung der Geschichte ist unter anderem eine weitere Schil-
derung des armenischen Selbstverständnisses: Die Geschichte der ar-
menischen Königreiche und selbständigen Einheiten, genauso wie die 
Teilungen, Konflikte und Verstreuungen, die religiöse und kulturelle Ent-
wicklung prägen das geschichtliche Selbstverständnis der Armenier und 
sind ihrerseits prägend für die Symbole, die Armenien darstellen.

2.1 Armenien in der Antike:  
Ursprünge, vorchristliche Zeiten

Während die hier zentrale Geschichte Vardans und der Avarayr-Schlacht 
dem 5. Jahrhundert nach Christus zugerechnet werden, reicht der Ur-
sprung der Geschichte Armeniens weit in die vorchristliche Zeit zurück. 
In der folgenden Darstellung orientiere ich mich maßgeblich am Über-
blick der Ethnogenese der Armenier von Jean-Pierre Mahé.

Zu Beginn seines Aufsatzes zeichnet Mahé die geografischen Grenzen 
des historischen Armeniens nach, die (wie das geschichtliche Bild vom al-
ten Armenien überhaupt) bis heute die armenische Selbstwahrnehmung 
nachhaltig prägen. Demnach bildet das historische Armenien ein bergi-
ges Gebiet von etwa 400.000 km2, Gebirgsmassiv und Hochebene zu-
gleich, und umfasst den heutigen Osten Kleinasiens und der Senke des 
Transkaukasus, angrenzend an den Iran, den Irak, die Türkei, Georgien 
und Aserbaidschan (Mahé 1995a: 9). 

Historiker verorten den Ursprung der Armenier im Königreich Urartu. 
Dieser Staat hatte vom 10. bis zum 6. Jahrhundert v. Chr. die armenische 
Hochebene politisch vereinigt und eine Hochkultur entwickelt, die sich 
auf assyrische Techniken der Bewässerung, der Baukunst und der Ver-
teidigung gründete. Das Königreich wurde von den Nachbarn im Süden 
»Urartu« genannt, ist aber gleichzeitig unter dem Namen »Biaina« be-
kannt und wurde durch hurritische Stämme des Bundes von Nairi infol-
ge der erkämpften Unabhängigkeit von den Assyrern im 9. Jahrhundert 
v. Chr. geschaffen. Die Verbindung zwischen Armenien und Urartu wird 
kontrovers diskutiert. Nach der Auffassung von Mahé besteht zwischen 
Armenien und Urartu einerseits eine kontinuierliche Entwicklung, aber 

FORSCHUNGSGEGENSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


97

andererseits auch ein Bruch. Es ist ein Bruch unter dem Gesichtspunkt 
der Sprache: anders als das Armenische, das eine besondere Varietät des 
Indoeuropäischen bildet und weder zur iranischen Sprachfamilie noch 
zur anatolischen gehört, ist das Urartäische eng mit dem Hurritischen 
verwandt. Doch steht diese Diskontinuität im Kontrast mit der dreifa-
chen Kontinuität der Geografie, Archäologie und Ethnologie. Es lässt 
sich weder mit Sicherheit sagen, wo die armenische Sprache zum ersten 
Mal gesprochen wurde, bevor sich die Sprachgruppen mit den Urartä-
ern vermischten, noch der Umstand erklären, wie es ihnen gelang, das 
Armenische durchzusetzen. Dieser komplexe Prozess muss langsam und 
schrittweise erfolgt sein. Das Königreich von Urartu scheint zu Beginn 
des 6. Jahrhunderts v. Chr. unter dem Druck von Nomadenvölkern zer-
fallen zu sein (Mahé 1995a: 9).

Die danach entstandene ethnisch-politische Volkseinheit, die die grie-
chischen Historiker als »armenioi« bezeichnen, wird das erste Mal in 
der antiken persischen Form »armeniya« in der dreisprachigen Inschrift 
von Pehistun erwähnt. Darüber ist man sich heute in der Wissenschaft 
einig. Darius I. (ca. 520) nennt die Armenier hier im Zuge der von ihm 
unterworfenen Völker (Mahé 1995a: 10).

2.2 Armeniens frühe Staatsform: Königliche Dynastien

Die frühesten armenischen politischen Institutionen werden auf das 
6. Jahrhundert v. Chr. datiert. Die ersten Herrscher Armeniens waren die 
Jerwandiden oder Erwanduni. Ihnen folgen die Artaschiden, die Arscha
kiden, die Bagratiden und die kilikisch-armenische Dynastie der Rube
niden. Da die Geschichte der armenischen Staatlichkeit durch starke 
Brüche gekennzeichnet ist und lange Abschnitte der armenischen Ge-
schichte ohne Staatsform verlaufen sind, haben diese frühen Verfas-
sungsformen eine große Bedeutung für die politische Symbolik Arme-
niens. Die Wahrzeichen der genannten Dynastien bilden das offizielle 
Staatwappen des heutigen Armeniens. 

Für die erste armenische Dynastie gibt es mehrere Bezeichnungen: 
die Erwanduni, abgeleitet vom Namen Erwand (Eruand), in der grie-
chischen Geschichtsschreibung bekannt als Orontes oder Aroandes. Die 
Herrschaft dieser Dynastie war nur von kurzer Dauer. Sie wurde durch 
Darius I. gestürzt, der ihr Land in sein Verwaltungssystem aufnahm und 
aufteilte (unter der XIII. und XVIII. Satrapie). So erscheinen unter den 
23 von Darius beherrschten Völkern neben den Medern und den Su-
sern auch die Armenier in Persepolis (Zekiyan 1986: 48). Zur kulturel-
len Entwicklung dieser Zeit betont Mahé, dass die orontidische Dynas-
tie den alten iranischen Elementen der armenischen Kultur eine neue 

ARMENIENS FRÜHE STAATSFORM: KÖNIGLICHE DYNASTIEN

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98

hellenistische Dimension hinzugefügt habe. Von nun an stand Armenien 
sowohl unter hellenistischen und als auch unter persischen Einflüssen. 
Das hat sich in unterschiedlichen Bereichen gezeigt. Die Namen der Göt-
ter des Olymp standen in Verbindung zu denen der alten mazdaischen 
Gottheiten: Aramasd mit Zeus, Mihr mit Hephaistos, Tir mit Apollon, 
Anahit mit Artemis, Nane mit Athene, Vahagn mit Herakles. Der Ein-
fluss wirkte sich auch auf die Architektur aus. Städte hellenistischen Typs 
wurden erbaut, die oft den Namen des gründenden Herrschers trugen, so 
die neue königliche Residenz von Erwandaschat oder die ländliche Ort-
schaft Erwandakert und vieles andere (Mahé 1995a: 11). 

Die Hellenisierung wurde noch ausgeprägter unter der Dynastie der 
Artaxiden. Artaxias (Artasches, 188–161 v. Chr.) – der Gründer der Dy-
nastie – erbaute zwischen sieben Hügeln auf dem linken Ufer des Araxes 
die Stadt Artaxiata (Artaschat), deren hellenistische Architektur gegen-
wärtig erforscht wird (Mahé 1995a: 11). Zekiyan schreibt, dass den ge-
schichtlichen Quellen nach Armenisch zur Landessprache wurde. Er be-
ruft sich dabei auf Strabon (XI, XIV, 15) und sieht dies als Beweis dafür, 
dass bereits seit langer Zeit eine ethnische Einheit in dieser Gegend vor-
herrschte. Es wäre sonst undenkbar, dass sich im Verlaufe weniger Jahr-
zehnte die armenische Sprache hätte durchsetzen können; andere Spra-
chen wie Persisch oder Griechisch hatten sich während einer viel länger 
dauernden Herrschaft nicht behaupten können (Zekiyan 1986: 49) .

Der bedeutendste der Artaxiden-Herrscher war Tigran II., der Große 
(95–55), Zeitgenosse von Cicero und Pompeius, der ein riesiges Reich er-
oberte, das sich vom Kaukasus bis nach Palästina und von Kappadokien 
bis nach Atropatene erstreckte. Nachdem Tigran 66 v. Chr. von Pompei-
us besiegt worden war, durfte er das gesamte Gebiet Armeniens behalten 
und schloss mit Rom einen Bündnisvertrag, der bis zu den arabischen 
Invasionen fortbestehen sollte (Mahé 1995a: 11). Die wichtigsten kul-
turellen Ereignisse trugen sich in der Zeit der Arschakiden (Arschakuni) 
zu: Zum einen wurde der christliche Glaube für verbindlich erklärt, und 
zum anderen wurde das armenische Alphabet geschaffen und zur Amts-
sprache gemacht (Mahé 1995a: 12).

In den folgenden Jahrzehnten entwickelte sich Armenien zu einem Ge-
biet, das sowohl für die Römer als auch für die Parther vor allem von 
wirtschaftlichem Interesse war; diese Konstellation fand in Armenien in-
nenpolitische Unterstützung der Parteien, die den Römern und Parthern 
freundlich gesinnt waren. Eine neue politische Ordnung entstand durch 
einen römischen Feldzug, der mit dem Vertrag von Rhandeia im Jahre 
63 n. Chr. seinen Abschluss fand: In Zukunft sollte Armenien einen Kö-
nig haben, der von den Parthern gestellt wurde, aber von den Römern 
anerkannt und gekrönt werden musste. Damit begann in Armenien die 
Herrschaft der Arschakiden, der Nachfolger einer Nebenlinie der auch 
in Persien herrschenden Dynastie (Zekiyan 1986: 50). 

FORSCHUNGSGEGENSTAND 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


99

2.3 Christianisierung Armeniens und Vardanen-Krieg

Die politischen Konstellationen änderten sich im Jahre 224 n. Chr. ab-
rupt mit dem Aufstieg der Sassaniden in Persien (Zekiyan 1986: 51). Die 
Sassaniden wurden zu Gegnern der armenischen Arschakiden, vor allem 
in religiösen Fragen. Das Heidentum Armeniens war in dieser Epoche 
zunehmend synkretistisch und hellenisiert worden, die Sassaniden hin-
gegen wollten den zarathustrischen Kult durchsetzen (Mahé 1995a: 12). 

Unter diesen Umständen trat König Trdat III. (298–330) von Arme-
nien zu Beginn des 4. Jahrhunderts n. Chr. zum Christentum über. Seit 
längerer Zeit bereits gab es Christen im Süden des Landes, wo der Über-
lieferung zufolge der Heilige Thaddeus, nach der christlichen Überlie-
ferung einer der Jünger Jesu, das Evangelium gelehrt hatte. Den Legen-
den nach, die, wie Mahé schreibt, später entstanden sind, gesellt sich 
der Apostel Bartholomäus zu ihnen. Währenddessen wurde der arscha
kidische König samt seinem Hof durch den Heiligen Gregor den Er-
leuchter (Grigor Lusavoritsch) zum Christentum bekehrt. Diese zentrale 
Missionars-Figur der armenischen Christianisierung ist von vielen Le-
genden umwoben. Er war vermutlich parthisch-armenischer Herkunft 
und in Kappadokien ausgebildet worden. Armenien wurde somit zum 
ersten christlichen Reich der Welt (Mahé 1995a: 12). Bis heute wird die 
so frühe Annahme des Christentums als das wichtigste Ereignis der ar-
menischen Kulturgeschichte angesehen. Sie prägt bis heute das politische 
Selbstverständnis und die politische Semantik Armeniens.1 Dabei wird 
das in Armenien gefeierte Datum der Übernahme des Christentums im 
Jahr 301 von den Wissenschaftlern unterschiedlicher kultureller und na-
tionaler Prägung kontrovers diskutiert: Zekiyan nennt 314 als das Jahr 
der Christianisierung. Mahé nennt überhaupt kein Jahr, sondern disku-
tiert lediglich den größeren zeitlichen Rahmen, in dem die Annahme des 
Christentums erfolgt sein könnte. Beim Konzil von Nicäa im Jahr 325, so 
lesen wir bei Mahé, wurden die Armenier von dem Sohn und Nachfolger 
des Heiligen Gregor, dem ersten Katholikos Armeniens namens Arista-
kes, vertreten. Nach Mahé nahmen die Armenier auch die Beschlüsse der 
ökumenischen Konzile von Konstantinopel im Jahre 380 und Ephesus 
im Jahre 431 an (Mahé 1995a: 12). 

Die verschiedenen militärischen Konflikte zwischen dem Oströmi-
schen Reich und den Sassaniden führten unvermeidlich zur Teilung Ar-
meniens im Jahre 387. Der westliche Teil wurde, wie Zekiyan in seiner 
Schilderung betont, von der byzantinischen Herrschaft kulturell und re-
ligiös unter Druck gesetzt, der dem der Sassaniden nicht nachstand. Das 
führte zu Gräzisierung eines nicht unerheblichen Teils der armenischen 

1	  	Die Kontinuität der Religion wird mit derjenigen der politischen Form 
gleichgesetzt, hierzu eine Diskussion in (Yeghiazaryan 2013a).

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100

Bevölkerung. Die östlichen Regionen hingegen, die unter persischer Kon-
trolle geblieben waren, konnten ihre ethnisch-kulturelle Identität bewah-
ren. In diesem Zusammenhang war die Entwicklung des armenischen Al-
phabets durch den Mönch Mesrop Maschtoz im Jahre 405 von großer 
Bedeutung, was auch für die westlichen, von Byzanz beherrschten Regi-
onen gilt. Mesrop Maschtoz wird als Heiliger der armenischen Kirche 
verehrt (Zekiyan 1986: 51). 

Mesrop Maschtoz übersetzte zunächst die gesamte Bibel ins Armeni-
sche. Ferner übersetzte man auch die Werke der Kirchenväter, der Ver-
teidiger der Konzile und des Glaubens sowie die im Christlichen damals 
maßgebliche Liturgie von Jerusalem. Diese Übersetzungen markieren zu-
gleich den Anfang der armenischen Literatur und das 5. Jahrhundert 
wird bis heute als ihr »Goldenes Zeitalter« bezeichnet. Schon seit dem 
zweiten Drittel des 5. Jahrhunderts gaben die Schüler von Maschtoz ei-
gene Werke heraus. Mahé benennt die wichtigsten und charakterisiert 
ihre Entwicklung wie folgt: Nach dem großen theologischen Traktat des 
Yeznik von Kolb Wider die Sekten über die Transzendenz Gottes, ent-
standen Chroniken wie Das Leben des Maschtoz von Koriun, auf die 
wiederum die erste Version des Lebens des Heiligen Gregor folgte, das 
am Anfang der Geschichte von Agathangeghos über die Bekehrung Ar-
meniens stand. Zu ergänzen sind das Buzandaran (ein Auszug aus den 
epischen Überlieferungen über die christlichen Arschakiden-Könige), die 
Werke von Ghazar Parpezi und Yeghische Vardapet über die Verfolgun-
gen durch die mazdaischen Perser und die Geschichte der Armenier von 
Movses Khorenazi, die von der Arche Noah bis zum Tod des Heiligen 
Maschtoz reicht (Mahé 1995a: 12). In letzterer findet sich unter anderem 
die Geschichte des armenischen Gründungsvaters Hayk, dessen Namen 
sich die Selbstbezeichnung der Armenier als ›haj‹ und das eigene Land 
als Hayastan verdankt. 

In diesen Kontext von armenischer Zweiteilung und »Goldenem Zeit-
alter« der armenischen Kultur fallen auch die für diese Arbeit zentralen 
Begebenheiten des 5. Jahrhunderts. Sie beginnen mit dem Zwang der Ar-
menier zu religiöser Konversion durch den persischen König und finden 
ihren Höhepunkt in der Schlacht am Avarayr-Feld, in der Vardan gefal-
len ist. Die zentralen Elemente der Geschichte lassen sich wie folgt zu-
sammenfassen: 

Im Jahre 450 beschloss König Jesgerd (Haskert), dass alle seine Unter-
tanen die Religion Zarathustras annehmen müssten. Dieser Erlass provo-
zierte armenischen Widerstand. Unter der Führung des Fürsten Vardan 
Mamikonyan kam es zu einem Aufstand gegen die persische Herrschaft, 
den diese mit Kampfelefanten und einer überlegenen Zahl schwer be-
waffneter Truppen beantwortete. Vardan und seine Gefolgschaft erlitt 
eine blutige Niederlage an der Ebene Avarayr. Die große Schlacht fand 
am 26. Mai 451 statt und dauerte nur einen Tag. Auf diesen Tag folgten 

FORSCHUNGSGEGENSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


101

aber viele Jahre harter Kleinkriege und zähen passiven Widerstandes, 
die sich durch die gesamte zweite Hälfte des 5. Jahrhunderts hinzogen. 
30 Jahre später gab der persische König Vagharsch schließlich nach (Ze-
kiyan 1986: 51). Im Jahre 484 wurde ein Friedensvertrag in der Ort-
schaft Nvarsak abgeschlossen. Dies gewährte den Armeniern mehr Au-
tonomie und religiöse Freiheit (Panossian 2006: 48). Alle in der Schlacht 
gefallenen Gefährten Vardans wurden von der armenischen Kirche hei-
liggesprochen und werden noch heute unter dem Namen »Die heiligen 
Vardanen« gefeiert (Mahé 1995a: 12). Die Schlacht am Avarayr und die 
Haltung Vardans und seiner Gefolgschaft sind als ›moralischer Sieg‹ in 
die Geschichte eingegangen. Auf den folgenden Seiten werden sowohl 
Fragen zur Entstehung und Rezeption der mythischen Geschichte Var-
dans gestellt als auch die Hintergründe des Festes zu Ehren Vardans und 
seiner Gefolgschaft erläutert. 

2.3.1 Yeghische Vardapet und Ghazar Parpezi:  
Zwei Berichte über den Vardan-Krieg aus der frühchristlichen Zeit

Die Schlacht am Avarayr und die Geschichte von Vardan werden, wie 
erwähnt, zeitlich im fünften Jahrhundert verortet, wie auch die Texte, 
die uns von diesen Ereignissen berichten. Sie gehören zu den ersten in 
armenischer Sprache verfassten Schriften und damit zu den ersten Quel-
len der armenischen Geschichtsschreibung überhaupt.2 Deshalb kommt 
den Texten eine herausragende Bedeutung und den Autoren ein beson-
derer Einfluss auf die spätere Darstellung und Rezeption der historischen 
Ereignisse zu. Die Inhalte, die im Mythos behandelt werden, gehen auf 
zwei historische Schriftstücke zurück, die über Zeit, Umstände und Ein-
zelheiten der Auseinandersetzung zwischen Armeniern und Persern im 
fünften Jahrhundert berichten: Vardan und der Armenische Krieg (Vasn 
Vardananz u hajoc paterazmi) von Yeghische Vardapet3 und Geschichte 
Armeniens (Hajoc patmutjun tught Vahan Mamikonyani) von Ghazar 
Parpezi.4 Von persischen oder anderssprachigen Quellen wird nicht be-
richtet (Thomson 1982: 3).

Einer der Autoren, Yeghische, schrieb aus einer »Augenzeugenper-
spektive« und bestimmt als angebliche Zeitzeugenquelle bis heute die 

2	  	Eine Zusammenfassung zu ersten Texten in armenischer Sprache findet 
sich in der Einleitung zu einigen deutschen Übersetzungen bei Simon Weber 
mit einer Skizze zur frühen Historiographie (siehe dazu (Weber, S. 1927a: 
XVIIIff.)).

3	  	»Vardapet« ist die armenische Bezeichnung einer kirchlichen Position, die 
dem lateinischen Magister entspricht.

4	  	Parp ist die Ortschaft, aus der Ghazar stammt. In manchen Quellen wird 
der Name als »Lazar von Parp« übersetzt.

CHRISTIANISIERUNG ARMENIENS UND VARDANEN-KRIEG

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102

armenische Rezeption der historischen Ereignisse. Es wird angenommen, 
dass die erste Schilderung von Yeghische stammt und die von Ghazar 
sich an diese anschließt. Wann genau Yeghische gelebt und gewirkt ha-
ben soll, wird in der Wissenschaft allerdings kontrovers diskutiert. Man-
che Autoren vertreten die Auffassung, dass er die Erzählperspektive des 
Augenzeugens zwar eingenommen habe, bei den Ereignissen aber nicht 
habe anwesend sein können. Ihnen zufolge ist der Text von Ghazar die 
ursprüngliche Quelle, derer sich Yeghische später bedient haben soll.5 
Trotz der Meinungsunterschiede bezüglich der Reihenfolge und der Re-
levanz der ersten Quellen für die Rekonstruktion der historischen Er-
eignisse, lässt sich durchgehend die Annahme erkennen, dass der Text 
von Yeghische größeren Einfluss auf die spätere Beschäftigung mit der 
Thematik und vor allem auf die (Re-)Konstruktion der Ereignisse hat-
te.6 Im Rahmen dieser Studie, die sich mit den mythischen Aspekten der 
Geschichte auseinandersetzt, wird jedes dieser Werke in seiner Rolle für 
die Entstehung des Mythos betrachtet. Denn für den Mythos sind die 
Fragen der chronologischen Reihenfolge weniger wichtig. Die Tatsache, 
dass es sich um zwei Schriften handelt, ist hingegen sehr bedeutsam für 
den Mythos, da jede dieser Schriften ihren Einfluss auf die Mythologisie-
rung hat und eine noch näher zu bestimmende Funktion erfüllt. Sowohl 
die Erkenntnisse über diese beiden Personen wie auch über ihre Texte 
fallen sehr unterschiedlich aus.

Über das Leben von Yeghische Vardapet ist wenig bekannt. Die ein-
zige Quelle ist eine alte Redensammlung, in der ein Text ohne Angabe 
der Autorschaft über das Leben Yeghisches berichtet. Der Überlieferung 
nach soll Yeghische zwischen 410 und 415 geboren worden sein und zu 
den jüngeren Schülern von Sahak Partev und Mesrop Maschtoz gehört 
haben. Er soll nach seiner Ausbildung bei Vardan Mamikonyan gedient 
und als Sekretär gearbeitet haben und wird als einer der Kämpfer auf 
dem Avarayr-Feld vorgestellt. Nach der Schlacht soll er sich vom welt-
lichen Leben zurückgezogen haben und Geistlicher geworden sein. Der 
Quelle zufolge bekam er den Titel Magister verliehen und verfasste nach 
Anordnung Davit Mamikonyans seine berühmte Geschichte sowie eini-
ge weitere religiöse Schriften (Kommentare).7 Yeghische starb zwischen 
470 und 475 (Nalbandian 1987: 210).

5	  	 In der philologischen Diskussion wurde der Frage des Verhältnisses der bei-
den Quellen und der Autoren breit diskutiert. Eine kurze Zusammenfassung 
bei Srbuhi Hairapetian (Hairapetian 1988: 179f.).

6	  	Er wurde öfter in den mittelalterlichen Quellen zitiert (Thomson 1982: 45), 
in den späteren literarischen Bearbeitungen des Themas und in populären 
Darstellungen häufiger als eine zentrale Figur gesehen.

7	  	Für eine englische Übersetzung der Werke Yeghisches, die mit den Ereignis-
sen um Vardan nicht verbunden sind, siehe (Egisê 2000) mit Einführung und 
Notizen von Thomson (Thomson 2000a). Eine deutsche Übersetzung einer 

FORSCHUNGSGEGENSTAND 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


103

Im Unterschied zu Yeghische und vielen anderen Persönlichkeiten je-
ner Zeit sind aus dem Leben Ghazar Parpezis viele Einzelheiten bekannt. 
Bei der Hauptquelle zu seiner Biografie handelt es sich um sein Schrei-
ben an Vahan Mamikonyan,8 in welchem er über sich selbst Auskunft 
gibt. Es bestehen demnach keine Zweifel, dass er im 5. Jahrhundert ge-
lebt hat und ebenfalls im Dienste von Mamikonyan (Vahan) stand. Man 
nimmt an, dass er ca. 443 geboren wurde und seine erste Ausbildung 
als Kleriker in Armenien erhalten hatte. Später reiste er nach Byzanz, 
um seine Ausbildung zu vertiefen (Jusbashian 1983: 179). Hier lernte 
er Griechisch, beschäftigte sich mit theologischen Schriften und gewann 
Einblicke in die philosophischen, ethischen, ästhetischen und ökonomi-
schen Ideen seiner Zeit. Die griechischen Sprachkenntnisse ermöglich-
ten Ghazar sowohl die Lektüre christlicher Literatur als auch die Ausei-
nandersetzung mit den Traditionen der vorchristlichen Welt, der Antike. 
Viele Autoren betonen, dass Ghazar Parpezi einer der ersten Autoren ge-
wesen sei, der die neuen armenischen Worte auf Basis des Griechischen 
bildete, dadurch die armenische Sprache bereicherte und die Überset-
zung vieler Begriffe leistete. Nach seinem Aufenthalt in Byzanz kehrte 
Ghazar zurück nach Armenien und nahm an den kriegerischen Ausei
nandersetzungen gegen die Sassanidische Herrschaft 482–484 teil. In 
den Jahren danach lebte Ghazar als Geistlicher und bekam den Auftrag, 
die Geschichte Armeniens zu schreiben (Jusbashian 1983: 181). Darin 
beschreibt er die Schicksale des Landes von 388 bis 485. Sein Werk um-
fasst den großen Zeitraum der kirchlichen Reorganisation bis zur Zeit 
der Freiheitskriege gegen Persien. Die (Parallel)-Darstellung Yeghisches 
entspricht einem Ausschnitt der von Ghazar behandelten Epoche. Dem 
Geschichtswerk von Ghazar ist sein Brief an Vahan beigefügt, das zweite 
wertvolle, von Ghazar hinterlassene Werk (Weber, S. 1927a: XX). Dabei 
handelt es sich um ein Dokument zur Zeitgeschichte der zweiten Hälfte 
des fünften Jahrhunderts, das viele Einblicke in das Leben der Gelehrten 
und Kleriker der Zeit gibt. 

Sowohl Yeghische als auch Ghazar waren gelehrte Kleriker, die die 
ersten Texte in der neuen armenischen Sprache verfassten. Es handelt 
sich hierbei um die ersten armenischen Texte zum Christentum und zur 
Geschichte Armeniens. Beide Chronisten9 sollen im Dienste der Ma-
mikonyan-Familie gestanden haben und beiden wird ein biografischer 
Bezug zu den historischen Ereignissen zugeschrieben. Yeghische soll 

weiteren Schrift von Yeghische (bzw. einer, die ihm zugeschrieben wird), mit 
einer Einleitung siehe (Weber, S. 1927b: 273).

8	  	Vahan Mamikonyan war Vardans Neffe und führte nach dessen Tod die Wi-
derstandskämpfer an. 

9	  	Im Armenischen steht das Wort patmich, das als »Historiograf«, »Erzähler« 
oder »Chronist« übersetzt werden kann (zu dem armenischen Begriff siehe 
https://bararanonline.com, Zugriff: 20.07.2017). 

CHRISTIANISIERUNG ARMENIENS UND VARDANEN-KRIEG

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104

Augenzeuge des Krieges gewesen sein; Ghazar soll zu dieser Zeit gelebt 
haben und in seiner Kindheit von der Stimmung des Widerstandes (ge-
gen die Zwangskonvertierung und die Ablehnung des Christentums) be-
einflusst worden sein (Jusbashian 1983: 180). 

In Bezug auf die Schilderungen der Ereignisse zeichnen sich die er-
wähnten Werke sowohl durch Gemeinsamkeiten als auch durch Unter-
schiede aus. Letztere bestehen etwa in der Gewichtung der jeweiligen 
Ereignisse. Eine genaue Analyse der beiden Texte findet sich in der Ein-
führung zu der englischen Übersetzung von Yeghisches Werk von Ro-
bert W. Thomson (Thomson 1982: 3). Im Folgenden fasse ich Thomsons 
zentrale Punkte zusammen.

2.3.2 Die Berichte im Vergleich: Ein Spannungsraum wird eröffnet

In diesem Abschnitt werden einige dieser Unterschiede vergleichend dar-
gestellt. Über die Darlegung der Diskrepanz der beiden Schilderungen 
wird der Deutungsraum nachgezeichnet, innerhalb dessen sich die my-
thischen Inhalte bildeten. Indem die Unterschiede dieser beiden Texte 
diskutiert werden, wird die jeweils unterschiedliche Rolle der beiden 
Texte und Autoren für den Mythos sichtbar.

Der Vardan-Mythos ist einerseits eine historische Schilderung – sie 
bezieht sich auf ein historisch festgehaltenes Ereignis mit Datum, Orts-
bezeichnung und verleiht Einblicke in die Geschehnisse des 5. Jahrhun-
derts. Andererseits besitzt sie einen Allgemeinheitsgrad, ein Abstrakti-
onsniveau, das die erzählte Geschichte auf viele Situationen übertragbar 
macht. Diese Plastizität wurde vor allem durch die Kombination und die 
Art dieser zwei Schriften geleistet. Yeghische setzt Akzente, die eine ein-
deutigere und einfache Wahrnehmung ermöglichen. Er arbeitet mit kla-
ren Unterscheidungen wie zwischen Gut und Böse, Positivem und Nega-
tivem sowie mit bewegenden poetischen Bildern. In seiner Schilderung 
gibt Ghazar dieselben moralischen Bewertungen ab wie Yeghische. Er 
verurteilt Vardans Gegenspieler Vasak und betont die positiven Züge an 
Vardan, stellt aber auch komplexere Überlegungen an. Die Kombination 
dieser beiden Erzählweisen gibt der Geschichte ihre spätere Wirkungs-
kraft. Da grundsätzlich keine anderen Texte über die Geschehnisse vor-
handen sind, werden diese zwei Quellen als wechselseitige Referenz und 
Beglaubigung des Wahrheitsgehaltes betrachtet. 

In beiden armenischen Quellen wird der Aufstand gegen die sassani
dische Herrschaft in den Jahren 450/1 und anschließend das Schick-
sal der armenischen Gefangenen im Iran beschrieben. Vergleichen wir 
die zwei Erzähllinien, sind wir als erstes mit der unterschiedlichen Dar-
stellung des Grundes der Rebellion konfrontiert. Der ursprüngliche An-
lass für die Rebellion wird in beiden Werken auf verschiedene Weise 

FORSCHUNGSGEGENSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


105

beschrieben. Yeghische sieht in dem »bösartigen« Plan König Haskerts, 
die Armenier zu unterdrücken, den wesentlichen Grund für die Rebelli-
on. Haskert wurde dazu von seinen »bösen« intriganten Beratern ange-
stiftet, die im Christentum eine potenzielle Bedrohung, einen potenziel-
len Feind sahen. Für Ghazar/Lazar hingegen hatte das Problem seinen 
Ursprung in Armenien, in Form eines persönlichen Streits zwischen den 
Fürsten von Sjunik (Vasak), dem Marspan (Gouverneur) von Armenien 
und seinem Schwiegersohn Varasvaghan (Varazvalan). Aufgrund einer 
nicht spezifizierten Beleidigung seiner Tochter wies Vasak den letzteren 
aus Armenien aus. Varazvalans Handeln ist, diesem Verständnis folgend, 
als Racheakt gegen Armenien zu verstehen. Er schwor dem Christentum 
ab und bewegte gemeinsam mit dem persischen Hazarapet (Vesier) Has-
kert dazu, Druck auf die Armenier auszuüben. Im Unterschied zu Gha-
zar betrachtet Yeghische das Ultimatum Haskerts also nicht als eine un-
erwartete, spontane Entscheidung (Thomson 1982: 3).

Die Beschreibung des Anlasses ist der substanziellste Unterschied zwi-
schen diesen zwei Schilderungen der gleichen Geschichte. Ghazar identi-
fiziert einen spezifisch persönlichen Groll als Auslöser für eine potenziell 
explosive Situation. Er zeigt dabei mehr Verständnis für die schwierige 
Position, in der Vasak als Gouverneur von Armenien sich gegenüber dem 
Schah befand, besonders seitdem seine Söhne in Gefangenschaft waren. 
Dabei beschreibt auch Ghazar die Figur Vasak als Verräter. Beide Auto-
ren benutzen Vasak tatsächlich als Folie für den Patriotismus Vardans 
(Thomson 1982: 27). Die Übereinstimmung in dieser Frage wird auch als 
bestimmend für die späteren (aktuellen) Darstellungen der Geschichte ge-
sehen; die Unterschiede hingegen, wie die Ausführung des Anlasses, wer-
den dabei nicht beachtet. Die weiteren Unterschiede zwischen den zwei 
Quellen liegen vor allem in der Länge und in den Details der Schilderung 
einiger Elemente. Bei beiden Autoren kommt das finale Ultimatum Has-
kerts in Form eines Briefs oder eines Erlasses. Aber in der Beschreibung 
des Autors und der Form des Schreibens unterscheiden sich Ghazar und 
Yeghische. Die Grundintention beider Schreiben ist die Konvertierung 
der Armenier zum Masdaismus. Bei Yeghische ist der Brief jedoch drei-
mal so lang wie bei Ghazar und beinhaltet zusätzlich diverse sarkasti-
sche Bemerkungen über das Christentum, die den persischen Glauben 
charakterisieren, wie etwa den Mythos von Zrvan (Thomson 1982: 4). 

Die Antwort auf das Schreiben bringt Ghazar kurz und knapp auf 
den Punkt: Die persische Religion sei irrig und lächerlich. Die Armenier 
würden keine Elemente und mehrere Götter anbeten, sondern nur einen 
wahren Gott, der den Himmel und die Erde geschaffen habe. Bei Yeghi-
sche hingegen nimmt das Antwortschreiben zwölf Seiten ein. Er beginnt 
mit einer kurzen Abhandlung über die Natur Gottes, fährt fort mit der 
Diskussion der materiellen Welt und den vier Elementen, dem freien Wil-
len und der Natur des Bösen, stellt weiterhin die durchdachte göttliche 

CHRISTIANISIERUNG ARMENIENS UND VARDANEN-KRIEG

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106

und menschliche Natur Christi heraus und schließt mit der trotzigen Äu-
ßerung, die Armenier würden eher sterben, als Jesus Christus aufzuge-
ben. Allerdings enthält Yeghisches Replik – abgesehen von Glaubensfra-
gen – in jeder anderen Hinsicht Loyalitätsbekundungen gegenüber dem 
Schah (Thomson 1982: 5).

Als Reaktion rief der persische Schah die führenden Adligen zu sich. 
Diese versuchten ihn davon zu überzeugen, dass sie ihm gegenüber bis 
auf Religionsfragen die Treue halten würden. Die armenischen Fürsten 
mussten jedoch einsehen, dass ihre einzige Überlebensmöglichkeit im Be-
trug lag: Sie mussten vorgeblich zum Masdaismus konvertieren und die 
Forderungen Haskerts akzeptieren. (Hier folgen zwar beide Autoren der 
gleichen Grundlinie, Yeghisches Variante ist jedoch elaborierter.) 

Ghazar und Yeghische bewerten das Handeln Vardans und Vasaks in 
ähnlicher Weise. Indem sie die Haltung Vasaks verurteilen, betonen sie 
die Vorbildhaftigkeit Vardans. Dieser Standpunkt markiert den Kern des 
Mythos. In zahlreichen Details unterscheiden sich die Autoren jedoch, 
beispielsweise in der Art und Weise, wie sie Vardans Haltung darstellen. 
Bei der Entscheidung für die Konvertierung geht Ghazar im Gegensatz 
zu Yeghische zum Beispiel sehr umfangreich auf den Widerwillen Vardan 
Mamikonyans ein, den Forderungen Folge zu leisten. 

In einer weiteren Episode beschreibt Ghazar die Zweifel Vardans. 
Als die armenischen Fürsten, die hinsichtlich der Festigkeit ihres Glau-
bens Schwäche gezeigt hatten, in ihre Heimat zurückkehrten, wurden sie 
dort vom Volk mit Geringschätzung empfangen. In Ghazars Schilderung 
wird an dieser Stelle von Vardans Bedenken berichtet. Der unfreundliche 
Empfang und der Eifer der Magier (zoroastrische Priester, »Weise des 
Morgenlandes«), in Armenien den Feuerkult zu propagieren, brachten 
Vardan auf den Gedanken, ins Exil zu gehen: lieber im Exil als Christ zu 
leben, anstatt unter persischer Herrschaft abtrünnig zu werden. Vardans 
Skrupel finden bei Yeghische hingegen keinen Platz. 

Im weiteren Verlauf werden die Empörung über die Haltung der Ad-
ligen und der Widerstand gegen ihre Entscheidung geschildert. Über die 
schwache Haltung der Adligen waren die Geistlichen empört und began-
nen, gemeinsam mit dem einfachen Volk, sich gewaltsam den Magiern zu 
widersetzen. Ghazar zufolge wurde Vardan von den armenischen Adli-
gen überredet, zurückzukommen und den Aufstand anzuführen. Yeghi-
sche hingegen erwähnt Vardans Abwesenheit nicht. 

Aus beiden Quellen geht hervor, dass Vasak ein »Verräter« gewesen 
ist. Yeghische betont, dass Vasak die persische Religion aufrichtig ange-
nommen habe. Ghazar jedoch lässt nicht außer Acht, dass der Sohn Va-
saks eine persische Geisel gewesen sei und dies einen Einfluss auf Vasaks 
Entscheidung für die persische Religion gehabt habe. In der Grundhal-
tung werden die Protagonisten in den beiden Quellen ähnlich, im Detail 
aber unterschiedlich geschildert (Thomson 1982: 6). 

FORSCHUNGSGEGENSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


107

Die armenischen Fürsten leisteten einen gemeinsamen Eid, und der 
daraus hervorgegangene Vertrag (ukht)10 spielt in beiden Schilderungen 
eine große Rolle. Interessant ist, dass sich in diesem Punkt beide Auto-
ren einig sind. Denn im Konzept des Eides verdichten sich die wichtigs-
ten Elemente des Mythos. Laut Yeghische wurden die Perser in Armenien 
attackiert und die Feuerverehrungsstätte zerstört. Ghazars Schilderung 
dieses Geschehens fällt kürzer aus. Beide Autoren berichten von den Hil-
fegesuchen seitens der Armenier an die griechischen Herrscher, die die-
sen aber nicht nachkamen. Yeghische geht auch an dieser Stelle detailliert 
auf die Geschichte der Ablehnung ein und fügt zahlreiche Details hin-
zu. Interessant ist diese Stelle aufgrund ihrer Perspektive auf die Außen-
welt. In den byzantinischen Quellen findet diese Anfrage keine Erwäh-
nung (Thomson 1982: 6). Vielmehr wird eine Position der Abgrenzung 
und des Auf-sich-selbst-Gestellt-Seins vermittelt. Der Grund, warum die 
Bitte um Unterstützung keine Erwähnung in den byzantinischen Quel-
len findet, kann unterschiedlich interpretiert werden, doch wird dadurch 
dieser Eindruck des Auf-sich-selbst-Gestellt-Seins verstärkt, den beide 
Autoren ähnlich festhalten. 

Bevor es zur Beschreibung der großen Schlacht kommt, werden Var-
dans militärische Verdienste geschildert: Er führte die Armenier zum 
zweiten großen militärischen Erfolg in Albanien. Das ist eine der weni-
gen Episoden, die Ghazar im Detail beschreibt, wodurch er den Helden-
mut Vardans auf besondere Art hervorhebt. Nach diesen Siegen schlos-
sen die Armenier eine Allianz mit den Hunnen. Die Feldzüge des Jahres 
450 endeten mit der Nachricht über Vasaks Verrat und den Plünderun-
gen der Feuerverehrungsstätten. Im Winter kehrten die Armenier in ihre 
Heimat zurück. Beide Texte stellen die entscheidende Feldschlacht ein 
wenig unterschiedlich dar. Sie beginnen jeweils mit der Darstellung des 
Frühlingsanbruchs und den Vorbereitungen und beschreiben anschlie-
ßend die Schlacht selbst. Mit der Schilderung der Feldschlacht aber ist 
keines der Werke zu Ende. Die Quellen berichten auch noch über die 
nachfolgenden Ereignisse (Thomson 1982: 7).

Der Frühlingsanfang 451 wird in den zentralen Quellen unterschied-
lich dargestellt: Während Ghazar mit seiner Schilderung der Ereignisse 
unmittelbar bei dem persischen Angriff auf Armenien ansetzt und an-
schließend zu der entscheidenden Schlacht von Avarayr übergeht, ist 
Yeghisches Schilderung viel ausführlicher: Er beschreibt zuerst, wie die 
armenischen Bischöfe an ihre »Brüder« in Konstantinopel schrieben mit 
der Bitte, für sie zu beten. Dann fächert er die aus armenischer Sicht du-
biose Politik Haskerts nach den armenischen Erfolgen in Albanien auf. 
Er geht dabei auf dessen vorgebliche Güte gegenüber den Christen und 

10	 	Eine Diskussion zum Konzept Eid und Vertrag (ukht) bei Thomson (Thom-
son 1982: 10f.) und bei Tololyan (Tölölyan 1993).

CHRISTIANISIERUNG ARMENIENS UND VARDANEN-KRIEG

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108

seinen als betrügerisch geschilderten Gnadenerlass ein. Die lange und 
detaillierte Beschreibung lässt gewisse Strukturen erkennen, verteilt und 
betont die positiven und negativen Aspekte, bestätigt und untermauert 
diese. Anschließend geht Yeghische auf die Einzelheiten von Vasaks als 
verräterisch qualifiziertem Verhalten ein, etwa wie dieser durch ›falsche‹ 
Priester und durch seine Rolle als Informant für Persien die Zerstörung 
Armeniens betrieb (Thomson 1982: 7). 

Die Vorbereitungen für die Auseinandersetzung auf der Avarayr-Ebe-
ne beschreiben Ghazar und Yeghische ebenfalls unterschiedlich. Ghazar 
zufolge trafen die Armenier dort auf die unvorbereiteten Perser, zögerten 
jedoch mit dem Angriff, da sie anstelle eines Sieges den Märtyrertod an-
strebten. (Den Enthusiasmus für das Martyrium betont auch Yeghische 
mehrmals. Dieser Punkt ist für beide Schilderungen grundlegend.) Nach 
Ghazar hielten der Priester Levond (Ghevond) und General Vardan an 
diesem Abend ihre Reden an die Armee. Dabei erinnerten sie an das glor-
reiche Schicksal der frühen christlichen Märtyrer einschließlich Gregors, 
des Erleuchters, und begeisterten die Kämpfer dafür, deren Erbe anzu-
treten. Die beiden Reden werden bei Ghazar jeweils in einem Abschnitt 
zusammengefasst. Yeghische hingegen legt großen Wert auf die Inhalte 
dieser Reden. Vardan redete ihm zufolge als erster bei der Truppenver-
sammlung, lange vor dem Eintreffen der Perser. Das Thema des himmli-
schen Heldenmutes aufgreifend, forderte Vardan in seiner Rede die Trup-
pen im Namen ihrer Vorfahren und der göttlich verliehenen Religion zu 
einem heiligen Tod auf.11 Im Anschluss an Vardan sprach Ghevond (Le-
vond) einen Tag vor der Schlacht zu den Truppen. Yeghische widmet 
dieser Motivationsrede acht Seiten. Bemerkenswert hierbei ist, dass in 
dieser Rede keine christlichen Parallelen vorkommen und die Betonung 
auf den altisraelischen kämpferischen Helden liegt. Yeghische führt au-
ßerdem noch eine dritte Rede an: die eines persischen Generals, der sei-
ne Soldaten vor dem Desertieren warnt. Wie in vielen zuvor erwähnten 
Passagen liefert Yeghische auch hier eine längere und metaphernreiche 
Version (Thomson 1982: 7). An dieser Stelle hat die Erweiterung unter 
anderem noch eine wichtige Rolle für die Entstehung des Mythos, näm-
lich die Betonung und Ausarbeitung der Reden des armenischen Anfüh-
rers, in ihrer ganzen Breite, die, so wie Yeghische sie darstellt, ein zen
trales Element des Mythos bilden und bis heute in sehr unterschiedlichen 
Kontexten aufgerufen werden. Diese Reden bieten viel Material, Kon-
zepte, Redewendungen, Ansprachen für Aufführungen und sind wirk-
same Kommunikationsmuster, denn sie teilen das Wort des Helden mit.

Über die schicksalhafte Schlacht selbst macht Ghazar keine detail-
lierten Angaben, Yeghische ist dagegen ziemlich ausführlich. Er widmet 

11	 	Der Märtyrertod ist ein zentrales Thema im Buch der Makkabäer, aus dem 
Vardan laut Yeghische der Armee vorgelesen hatte.

FORSCHUNGSGEGENSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


109

der Beschreibung der Schlacht etwa eine Seite seines Werkes. Die bluti-
ge Auseinandersetzung kostet den Anführer und viele Kämpfer ihr Le-
ben (Thomson 1982: 8). 

Die Figur Vardan ist zwar sehr wichtig bei der Schlacht, ist jedoch aus 
der Perspektive des Gesamttextes nicht von zwangsläufig zentraler Be-
deutung, viel wichtiger erscheint die Figur des geistigen Anführers Ghe-
vond, der im Laufe der gesamten Geschichte agiert. Dennoch wird auch 
der letzte Teil der Geschichte, in der Vardan keine Rolle mehr spielt, spä-
ter aus der Perspektive der Schlacht gesehen und als Beweis ihrer Bedeu-
tung im Kontext des weitergeführten Widerstandes verstanden.

Beide Autoren berichten über den schweren verlustvollen Ausgang, 
unterscheiden sich aber in der Beschreibung der Folgen, die im Rahmen 
dieser Einführung nur ausschnittsweise dargestellt werden sollen. Ich 
möchte hier die Passage über die Frauen darstellen: Es ist eine Beschrei-
bung der Tugenden (virtue) der armenischen Frauen, mit der Yeghische 
seine Schilderung beendet. Hierbei handelt es sich insbesondere um die 
Tugenden der Ehefrauen der Gefangenen und der Witwen der Gefalle-
nen, die so viele Jahre zu Hause blieben und auf ihre Ehemänner warte-
ten. Dieses Bild der treuen und mutigen armenischen Frauen gehört, wie 
oben erwähnt wurde, zu den bekanntesten. Daran zeigt sich erneut die 
bildliche Kraft von Yeghisches Werk, wie auch die breite Akzeptanz und 
Popularität seines Textes (Thomson 1982: 9).

Zusammenfassend lässt sich an dieser Stelle festhalten, dass die zwei 
ersten Quellen, auf denen die spätere Interpretation basiert, sich in der 
Darstellung einzelner Stellen und Akzente unterscheiden, aber die we-
sentlichen Ideen teilen: In der Wertung der zentralen Figuren, in der Rei-
henfolge der Ereignisse, dem Ausgang des Krieges und dem Martyrium 
als Zentralmotiv. Sie zeichnen sich beide durch einen literarischen Code 
aus und liefern die ersten schriftlich fixierten Narrative in armenischer 
Sprache, die auch den ersten Selbstdarstellungen zugeordnet werden. Sie 
werden von den meisten armenischen Wissenschaftlern als parallele Dar-
stellungen gesehen und als einander ergänzende wahrgenommen. Den 
Unterschieden in den Darstellungen wird wenig Aufmerksamkeit gewid-
met, stattdessen werden sie stets zu einem Ganzen zusammengesetzt. 

Die anhand besserer Dokumentation erkennbare zeitliche Zuordnung 
Parpezis wird als Kompensation zu Yeghisches ungenauem Zeitbezug 
angesehen. Die zahlreichen Details und bildlichen Darstellungen, die 
Yeghische bietet, sorgen für die Wahrnehmung und Identifikation mit 
der Sprache, Literatur, der christlich-armenischen Identität und der spä-
teren Wahrnehmung der Vardan-Geschichte. Bilder, Metaphern und Re-
dewendungen Yeghisches dienten als Inspiration für viele Künstler, die 
sich mit der Geschichte befassten. Yeghisches Werk enthält zahlreiche 
Konzepte, die für den Aufbau und die Entstehung des Mythos und Ritu-
als armenischer Selbstvergewisserung dienten. Ghazar lehnt sich mehr an 

CHRISTIANISIERUNG ARMENIENS UND VARDANEN-KRIEG

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110

historische Tatsachen, schreibt zurückhaltend, aber ebenfalls in einer an-
spruchsvollen Sprache. Im Werk von Ghasar Parpezi wird die Geschichte 
Vardans und der Avarayr-Schlacht in einen größeren Kontext der arme-
nischen Geschichte eingebunden und gibt Einblicke in die darauffolgen-
den Ereignisse, in die Taten von Vahan Mamikonyan, Vardans Neffen. 

2.3.3 Die Unabhängigkeit der armenischen Kirche 

Das Jahr 451, in dem gegen den persischen Druck aufbegehrt wurde, 
ist aus einer weiteren Perspektive wichtig für die armenische Geschich-
te. In diesem Jahr begann die Unabhängigkeit der armenischen Kirche. 
Zur selben Zeit, in der sich diese Ereignisse abspielten, wurde in Kon-
stantinopel das Konzil von Chalkedon abgehalten, das ein dauerhaftes 
Schisma unter den Christen nach sich ziehen sollte. Anders als das Kon-
zil von Ephesus, das sich 431 um die »Natur des fleischgewordenen Wor-
tes« drehte, lehrte das Konzil von Chalkedon, dass Christus aus »zwei 
Naturen« bestehe, einer göttlichen und einer menschlichen, »in ein und 
derselben Person«. Lange Zeit umstritten, wurde diese Formulierung erst 
mit der Herrschaft des Kaisers Justin I. (518–527) akzeptiert. Zu jener 
Zeit standen die Armenier im Konflikt mit den Byzantinern, die einen 
großen Teil ihres Landes kontrollierten und ein neues Zivilrecht durch-
setzen wollten, das den herkömmlichen armenischen Rechtsbräuchen 
widersprach. Da manche Armenier im Chalkedonismus ein zusätzliches 
Element des griechischen Hegemonialanspruchs sahen, verwarfen vie-
le von ihnen die Beschlüsse des Konzils, die sie im Widerspruch zu den 
Lehren von Nicäa und Ephesus sahen. Auf der anderen gab es auch Kir-
chenvertreter, die sich ebenfalls der Haltung des Konzils anschlossen. 
Während des 7. Jahrhunderts war die armenische Kirche zutiefst gespal-
ten (Mahé 1995a: 12). 

2.4 Armenien im Mittelalter, Auseinandersetzung  
mit der Vardan-Erzählung und die Anfänge  

des Vardan-Festes

Von den arabischen Invasionen zur bagratidischen Erneuerung

Zu Beginn des 7. Jahrhunderts erreichten die Araber den Kaukasus, 
was für die Armenier eine Befreiung von den beiden alten hegemoni-
alen Großmächten bedeutete: das Sassanidenreich zerfiel, und Byzanz 
verlor die Kontrolle über Ägypten, Palästina, Syrien und alle östlichen 

FORSCHUNGSGEGENSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


111

Provinzen. Teodoros Rschtuni, der Sprecher des armenischen Adels, be-
siegelte im Jahre 661 eine Vereinbarung mit den Muslimen. Diese Ver-
einbarung garantierte den Armeniern eine Unabhängigkeit mit wenigen 
Einschränkungen gegen eine wenig bedeutsame Abgabe. 

Das 7. Jahrhundert gilt als eine der armenischen Blütezeiten, ins-
besondere in der Architektur. Unweit der Kathedrale von Etschmiat-
zin (5. Jahrhundert) wurden die Sanktuarien der Märtyrerinnen Hrip-
sime und Gayane errichtet sowie die Rundkirche von Svarthnoz (Mahé 
1995a: 13). Auf das 7. Jahrhundert wird ebenfalls die Arbeit von Sebeos 
datiert, des dritten armenischen Chronisten, der den »Vardan-Krieg« be-
schrieben hat. Er bezieht sich zwar auf die »anderen«, nennt aber we-
der Yeghische noch Ghazar namentlich. Zusammen mit einigen ›Erneu-
erungen‹ in der Darstellung führt Sebeos ein Beiwort für Vardan ein. Er 
nennt ihn »Roter Vardan« (Karmir Vardan). Dies wird in der moder-
nen Darstellung Vardans stets aufgegriffen: Sowohl in der Literatur, als 
auch in den bildlichen Darstellungen ist Rot die Farbe Vardans (Thom-
son 1982: 30). 

Im 8. Jahrhundert änderten sich die Verhältnisse. Das Kalifat setz-
te eine direkte Verwaltungshoheit durch und die arabische Herrschaft 
fuhr mit ihrer Politik der Kolonisierung fort. Zugleich kam es zu Be-
ginn des 8. Jahrhunderts zu einer Vereinigung der tief gespaltenen ar-
menischen Kirche. Katholikos Hovhan Ozneci (717–28) vermochte eine 
Lehre durchzusetzen, die sowohl sich auf das Konzil von Ephesus beru-
fende Monophysiten als auch sich auf das Konzil von Chalkedon beru-
fende Anhänger der Lehre der zwei Naturen (Dyophysitismus) akzep-
tieren konnten (Mahé 1995a: 13). Derselbe Katholikos legte auch den 
Termin des Vardan-Festes fest. Bis zum 8. Jahrhundert wurden Vardan 
und seine Gefolgschaft gemeinsam mit den anderen für den Glauben 
gefallenen Märtyrern gefeiert. Diese Tradition geht auf den Katholikos 
Vrtanes (333–341) zurück. Dieser hatte angeordnet, dass es einen Fei-
ertag zu Ehren der im Kampf für den Glauben gefallenen Märtyrer ge-
ben solle. Zusammen mit den Makkabäern wurden an diesem Feiertag 
die Glaubenskämpfer armenischer Herkunft, die Vachejanner (die Ge-
folgschaft von Vache Mamikonyan), gefeiert. Vardan und seine Kämp-
fer wurden ebenfalls in diese Gemeinschaft der Märtyrer aufgenommen 
und an einem festen und unbeweglichen Feiertag, am 1. August, gefei-
ert (Vardanyan/Badalyan 2003: 95). Als zu Beginn des 8. Jahrhunderts 
jedoch eine innere Einigung der Kirche erreicht wurde und auf die kul-
turelle Blüte eine Unterdrückung seitens der arabischen Herrschaft folg-
te, war die Zeit für einen eigenen Feiertag des Vardan-Mythos gekom-
men. Aus einer wenig spezifizierten Feier der Glaubenskämpfer räumte 
man Vardan und seiner Gefolgschaft eine Sonderstellung ein. Außer-
dem wurde das Vardan-Fest an das Osterfest angepasst und dadurch in 
den beweglichen Zyklus der Feiertage aufgenommen. Der Dienstag vor 

ARMENIEN IM MITTELALTER

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112

Barekendan (Fasnachtssonntag) wurde als Termin für das Vardan-Fest 
bestimmt. Seitdem ist das Fest beweglich, jedes Jahr an einem ande-
ren Datum, dem Osterfest entsprechend. Vom 8. bis zum 14. Jahrhun-
dert blieb der Feiertag diesbezüglich unverändert (Vardanyan/Badalyan 
2003: 94). 

Durch die Etablierung eines kirchlichen Rituals, welches die Bezeich-
nung »Vardan-Fest« erhält, können wir einerseits die Notwendigkeit für 
eine symbolische Handlung festhalten und darin andererseits einen An-
fang oder neuen Schub für die Entwicklung des Mythos sehen. Die Be-
schäftigung mit den Texten der Kirchenväter über Vardan wurde wieder 
relevant, der Name Vardans fand seinen Platz im Kirchenkalender. Die 
Einigung der armenischen Kirche eröffnete neue Möglichkeiten und ließ 
sich in symbolischen Veränderungen festhalten. Gleichzeitig spielte der 
steigende Druck der arabischen Herrschaft eine Rolle.

Das Armenien der Bagratiden (Bagratuni) und der Arzruni

Am Ende des 9. Jahrhunderts konnte sich das Königreich Armenien er-
neut behaupten. Die Fürsten der Bagratiden übernahmen die Führung 
des Reiches (Mahé 1995a: 13). Das 9. Jahrhundert war zum einen von 
dem Prozess des fortschreitenden Zerfalls des Arabischen Reiches ge-
prägt, zum anderen von der Veränderung in den höheren Schichten des 
armenischen Adels. Dies betrifft vor allem das Geschlecht der Mamik-
onyan, die Familie, die unter anderem für den hier behandelten Mythos 
eine wichtige Rolle spielt. Fünf Jahrhunderte lang war dieses Geschlecht 
im politischen Leben Armeniens führend. Nach der Unterdrückung des 
Aufstandes, den Mushegh Mamikonyan anführte, im Jahre 774 ende-
te die Epoche der Mamikonyan. Die Bagratiden, die dagegen eine flexi-
ble Politik gegenüber den Arabern vertraten, erlebten in dieser Zeit ei-
nen schnellen Aufstieg. Eine weitere Fürstenfamilie mit Namen Arzruni 
stieg nach dem Untergang der Mamikonyan auf, von dem beide Fami-
lien profitierten (Zekiyan 1986: 53). Diese Spannungen und Verände-
rungen in den herrschenden Dynastien fanden ihren Ausdruck auch in 
der Darstellung der Revolte von 451 jener Zeit, da im 10. Jahrhundert 
neue Akteure und neue Erzählungen aufkamen, in denen die Familie 
Arzruni eine signifikante Rolle spielte. Die Geschichte Armeniens nutz-
te der Schreiber der Familie – Thomas Arzruni –, um seine eigene Fami-
lie glorreich darzustellen. Dabei erwähnt er Yeghische mit Namen und 
übernimmt einige von dessen Bildern für seine Beschreibungen (Thom-
son 1982: 32). 

Beide Familien konnten während ihrer Herrschaft kulturelle Denk-
mäler errichten. Die Bagratiden bauten ihre Hauptstadt Ani un-
weit von der heutigen Stadt Gjumri. Diese Stadt wurde als »Stadt der 

FORSCHUNGSGEGENSTAND 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


113

tausendundeinen Kirchen« bekannt. Im Jahr 1064 wurde Ani von den 
seldschukischen Türken eingenommen (Mahé 1995a: 13). Auch im 
Reich der Arzruni (908–1021) erlebte die Kultur eine Blütezeit. Gregor 
von Narek (951−1010), ein Dichter und Mystiker, wird als wichtigste 
kulturelle Figur dieser Zeit angesehen (Zekiyan 1986: 54). Er zählt zu 
den Vätern der armenischen Liturgie und war zugleich bekannt für seine 
Poesie, in der er die widersprüchliche Natur des Menschen thematisiert 
und nach einem menschlichen Gott sucht. Auch seine Sympathie für die 
Aufständischen der Bauernbewegung Tondrake, die sich gegen die Kir-
che und die kirchlichen Bräuche, gegen die Geistlichkeit und Standespri-
vilegien erhoben, wurde bekannt. Man weiß allerdings nicht, ob Narek 
dieser Bewegung angehörte; man beschuldigte ihn, mit ihr zu sympathi-
sieren (Mkrtischjan 1975: 1066). Narek seinerseits geht in seiner »Inter-
pretation des Hohen Liedes« (»Meknutjun erg ergoc«), geschrieben um 
977, auf die ersten Quellen über Vardan zurück und nimmt Bezug auf 
den Brief, den der persische König an die Armenier geschrieben hatte.12 
Den Vardan-Krieg erwähnt er nicht (Thomson 1982: 45). 

Das Fürstentum und Königreich von Kilikien (1080–1375): ein 
»Diaspora-Königreich«13 

Nach dem Sturz der Bagratiden und der Besetzung des historischen Ar-
meniens entstand das kleine Reich Kilikien, auch ›Kleinarmenien‹ ge-
nannt, südwestlich des historischen Armeniens. Fürst Ruben aus der 
neuen Herrscher-Dynastie in Kilikien gründete um 1080 ein Fürsten-
tum, welches gegen Ende des Jahrhunderts einen raschen Aufschwung 
zu einem Königreich erlebte (Zekiyan 1986). Auf diese Weise konnte die 
armenische Kultur sich an einem anderen Ort weiterentwickeln. Denn 
von 1236 an war ›Großarmenien‹ dem Einfall der Mongolen ausgesetzt 
und hinsichtlich kultureller Produktionen stark eingeschränkt. Das ki-
likische Armenien entwickelte sich dank der neuen geografischen Lage, 
Kontakten zur Umgebung und Anregungen aus dem Westen rasant 

12	 	Eine kommentierte Übersetzung Nareks Interpretation des Hohen Liedes 
ins Englische siehe (Thomson 1983). An zwei Stellen wird Bezug zu den frü-
hen Schriften genommen: für den Hinweis zu weitere Hinweise auf Yegishe 
(Elishe) und Ghazar (Lazar) siehe (Thomson 1983: 488). Eine Einführung 
zu Narek und einige Übersetzungen ins Englische siehe auch (Hacikyan et 
al. 2002: 274f.).

13	 	Die Bezeichnung »Diaspora Königreich« leihe ich mir von Razmik Panos-
sian. So nannte er diese Periode in seinem Buch Armenians. From kings and 
priests to merchants and commissars (Panossian 2006: 63). Dieser Aus-
druck beschreibt meines Erachtens sehr gut die Besonderheit der armeni-
schen Strukturen; selbst ein Königreich hat diasporischen Charakter.

ARMENIEN IM MITTELALTER

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114

(Mahé 1995a: 13; Zekiyan 1986: 55). Zu den bedeutendsten Kunst-
werken der kilikischen Zeit zählen die prachtvollen Miniaturen des 
Thoros Roslin und zahlreicher anderer Meister, neu erbaute und res
taurierte Festungen wie auch literarische Werke (Zekiyan 1986: 55). 
Der Heilige Nerses, genannt Schnorhali (»Begabter«) und sein Neffe, 
der Heilige Nerses von Lambron, sind die wichtigsten Namen in der 
klassischen Literatur jener Zeit (Zekiyan 1986: 56). Nerses Schnorha-
li (1103–1173) verfasste unter anderem die Lieder zum Vardan-Fest 
(Devrikyan 2008: 46). In diesen Liedern finden sich auch patriotische 
Elemente, wie besonders an der Hymne »Norahrash Psakavor« deut-
lich wird. Vardan und die anderen Helden der Schlacht werden in die-
sem Text verehrt, die namentlich nicht bekannten Gefallenen werden 
in der Hymne angesprochen und gefeiert – ebenso wie die Gruppe, das 
Volk und die Bauern, die ihre Herren unterstützt und mit ihnen zusam-
men gekämpft haben. Diese Texte werden in der Forschung sowohl auf 
ihre literarische, religiöse und musikalische Bedeutung hin untersucht 
(Palyan 2003: 166).

Eine weitere wichtige intellektuelle Figur, Mkhitar Gosh (1120−1213), 
bezieht sich im Jahr 1184 auf die frühen Schriften zur Revolte 451. Er 
stellte als erster eine Sammlung säkularer Gesetze zusammen und setzte 
sie dem religiösen Gesetz entgegen (letzteres war bereits im 8. Jahrhun-
dert festgeschrieben worden). Sein Werk, unter anderem das Gesetzbuch 
Datastanagirk, war für nicht nur in Kilikien und Großarmenien, sondern 
auch außerhalb Armeniens wichtig. Gosh nutzt für seine Schrift Yeghi-
sches Werk, genauer genommen die Rede Ghevonds, in der der letztere 
erwähnt, dass alle kirchlichen Schichten zum Kampf bereit seien. Er setzt 
sich mit den Rangordnungen in der Kirche auseinander. Auf das The-
ma der Schlacht oder auf die Figur Vardan Mamikonyans wird in dieser 
Schrift nicht weiter eingegangen (Thomson 1982: 45).14 

Bemerkenswerterweise spielt Vardan als Gegenstand der Bildenden 
Künste kaum eine Rolle. Auf den Verzierungen der armenischen mit-
telalterlichen Kirchen findet man rein religiöse Figuren wie Christus, 
Maria, biblische Figuren, Heilige armenischer oder nicht armenischer 
Herkunft oder Figuren der Stifter der Kirche und ihre Begleiter. Bis zum 
späten 15. Jahrhundert taucht Vardan auf den Miniaturen nicht auf. 
Die wenigen vorhandenen sollen Kopien früherer Miniaturen sein. Al-
lerdings treten Bilder mit säkularer Thematik erst im 14. Jahrhundert 
in Erscheinung. Aber auch dann werden Vardan und seine Gefolgsmän-
ner nicht zum zentralen Thema, viel populärer war in diesem Zusam-
menhang der Alexanderroman. Da die armenische Miniatur-Kunst in 

14	 	Eine englische kommentierte Übersetzung von Datastanagirk siehe (Thom-
son 2000b). Eine Einleitung zu seinem Werk und einige weitere ins Englische 
übersetze Werken von Mekhitar Gosh siehe (Hacikyan et al. 2002: 431ff.).

FORSCHUNGSGEGENSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


115

erster Linie an religiösen Themen orientiert war und weniger an nati-
onalen, darf die geringe Zahl von Vardan-Kunstwerken kein Maßstab 
für die Popularität von Yeghisches Geschichte sein (Thomson 1982: 
49). 

Das kilikische Reich und dadurch das letzte armenische Königreich 
hatten nicht lange Bestand. Das Ende dieser Ära markiert das Jahr 1375, 
als der letzte König Kilikiens seinen Thron verlor (Mahé 1995a: 13).

2.4.1 Entwicklung des Vardan-Festes und die Auseinandersetzung  
mit der Vardan-Erzählung im späten Mittelalter

In der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts fand eine weitere Verände-
rung in der Feierform statt: Das Vardan-Fest wurde von Dienstag auf 
den Donnerstag der gleichen Woche verschoben. Der Dienstag blieb 
aber weiterhin als Feiertag erhalten. An diesem Tag wurden die im Var-
dan-Krieg gefallenen Geistlichen gefeiert. Der Dienstag wurde zum Ge-
denktag für die Priester der armenischen Kirche und nach dem religiösen 
Anführer des Vardan-Krieges Ghevond »Ghevond-Tag« (Ghevondanz) 
genannt. Aus einem Fest zu Ehren des Glaubenskrieges und der Schlacht 
am Avarayr wurden somit zwei, und der Bedeutung des Glaubenskrieges 
und des Mythos wurde ein größerer Raum zugesprochen, indem noch 
eine weitere Figur aus Yeghisches und Ghazar s Schilderung in das Ritual 
aufgenommen wurde. Außerdem wurde zwischen der weltlichen und der 
geistlichen Beteiligung differenziert. Seit dem 14. Jahrhundert blieb diese 
Ordnung unverändert. Auch heute wird am Dienstag der Ghevond-Tag 
und am Donnerstag vor dem Fasnachtssonntag, vor dem Beginn der Fas-
tenzeit, das Vardan-Fest gefeiert (Vardanyan/Badalyan 2003: 95). Be-
kannt sind vor allem die Kirchenlieder, die für beide Feste verfasst wur-
den. Die Anfänge des armenischen Kirchengesangs gehen bis ins frühe 
5. Jahrhundert unmittelbar nach der Erschaffung der Schrift zurück. In 
der Entwicklung des Kirchengesangs werden zwei historische Epochen 
genannt: vom 5. zum 11. und vom 11. zum 15. Jahrhundert. Die Hym-
ne zum Ghevond-Fest wurde im 11. Jahrhundert von Hovhannes Sar-
kavag Imastaser verfasst. Spezielle Lieder zum Vardan-Tag verfasste, wie 
bereits erwähnt, im 12. Jahrhundert der Heilige Nerses Schnorhali, der 
ebenfalls Lieder für den Ghevond-Tag komponierte (Palyan 2003: 165). 

In der armenischen Literatur des Mittelalters ist Vardan fortwährend 
präsent. Die Texte und Quellen haben eine große Präsenz und Anwend-
barkeit für Chronisten und intellektuelle Figuren. Dabei wird die von 
Yeghische und Ghazar festgehaltene Geschichte mit kleinen Ergänzun-
gen wiedergegeben, oft ohne die Autoren beim Namen zu nennen. In 
den mittelalterlichen Quellen wird häufig Bezug auf Yeghische genom-
men, ohne dabei über Vardan zu sprechen. Genauso wird das Interesse 

ARMENIEN IM MITTELALTER

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116

an Vardan nicht unbedingt mit Yeghische in Zusammenhang gebracht. 
Der georgische Geschichtsschreiber Juansher bezieht sich auf Vardan als 
Vater von Schuschanik, erwähnt dabei aber weder Yeghische noch den 
Vardan-Krieg. Auch außerhalb Zentralarmeniens wirkende armenische 
Historiker benutzen Yeghisches Schrift für ihre eigenen Anliegen und mit 
jeweils eigenen Akzentsetzungen. Sie folgen keinem gemeinsamen Sche-
ma (Thomson 1982: 46). 

Zugleich treten neue Schilderungen auf, wie jene von Familie Arzru-
ni am Anfang des 10. Jahrhunderts, in der die signifikante Rolle der füh-
renden Familie (Arzruni) zugeschrieben wird (Thomson 1982: 32). Es 
entstehen einige Verwirrungen in den Quellen etwa aus dem 12. Jahr-
hundert, in denen Vardan plötzlich in der Rolle der Gouverneurs (marz-
pan) dargestellt wird, eine Rolle, die in der traditionellen Schilderung 
der Verräter Vasak einnimmt (Thomson 1982: 46). Diese alternativen 
Schilderungen mit neuer Rollenverteilung und veränderten Akzenten 
aber hatten keine nachhaltige Wirkung. Die Darstellungen Yeghisches 
und Ghazars, in denen die Familie Mamikonyan die Schlüsselrolle spielt, 
wurden am meisten akzeptiert und prägten die spätere Darstellung die-
ser Episode und der Epoche im Allgemeinen. So referiert die Geschichte 
von Stephen von Taron (Asoghik), kurz nach 1000 verfasst, explizit auf 
Yeghisches Variante. Außerdem hat der Autor als Erster Yeghische in die 
chronologische Reihenfolge der armenischen Historiografen des 5. Jahr-
hunderts eingeordnet und seine Position nach den anderen beiden Chro-
nisten Agatangeghos, Movses Khorenatsi und vor Ghazar Parpezi festge-
halten (Thomson 1982: 41). Die Lücke bezüglich der Person Yeghisches 
wird in den mittelalterlichen Quellen ebenfalls geschlossen. Eine Schrift, 
die als Quelle über das Leben Yeghisches dient, stammt aus dem Mittelal-
ter: Geschichte vom heiligen Yeghische Vardapet (Magister), eine Schilde-
rung unbekannter Datierung und unbekannten Autors, ist bis heute die 
Hauptquelle über das Leben und Wirken Yeghisches. Eine knappere Ver-
sion dieser Geschichte wurde auf den Anfang des 14. Jahrhunderts da-
tiert. In der letzteren wird das Todesdatum Yeghisches notiert sowie der 
Umstand, dass er der Sekretär Vardans gewesen sei. Dadurch entstand 
eine Erzählweise, die den Chronisten in seinem persönlichen Werdegang, 
aber auch in seiner Beziehung zu den anderen Chronisten heraushebt. 
Yeghische war der Schüler Mashtoz’ und Sahaks – des Schöpfers der 
Schrift und der zwei ersten Bibelübersetzungen, der Autor des Buches 
über die kriegerischen Taten Vardans und sein Martyrium, wie auch eini-
ger homiletischer Arbeiten. Das entstandene Bild über den Ursprung der 
Vardan-Erzählung, über die Autoren und über die Inhalte und Protago-
nisten wird hiermit um das 14. Jahrhundert herum festgehalten (Thom-
son 1982: 42). Auch den armenischen Dichtern war die Geschichte Var-
dans bekannt: Simeon Aparantsi – ein Poet und Geschichtsschreiber des 
16. Jahrhunderts – erwähnt Vardan bei der Beschreibung der Eroberung 

FORSCHUNGSGEGENSTAND 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


117

von Tabriz (eine Stadt im heutigen Iran) durch die Osmanen 1589 und 
bezieht sich hier, wie auch in seinen anderen Werken, auf Vardans hero-
ische Taten, wie Ghazar sie dargestellt hat (Thomson 1982: 49).15

An dieser Stelle lässt sich Folgendes zusammenfassen: Die Geschich-
te Yeghisches und Ghazars wird schriftlich tradiert, häufig rezipiert und 
zitiert. Indem die Texte viele wichtige Gelehrte und Denker der Zeit be-
schäftigten, wird in der Entwicklung der schriftlichen Tradition und des 
Denkens immer wieder Bezug auf sie genommen, wodurch die Geschich-
te zur eigenen wird, zu einem Teil der Beschäftigung mit sich selbst. Dies 
prägt einige der wichtigen Aspekte des Vardan-Mythos: Die Selbstab-
grenzung durch die Sprache sowie die zentrale Rolle der Schriftkultur 
für die Kultur und das Selbstverständnis der Armenier, als eine Schrift 
von Armeniern über Armenier in armenischer Sprache geschrieben; der 
Bezug zur Geschichte und die Reflexion der Kontinuität werden im Mit-
telalter geprägt. Aber auch die einzelnen narrativen Bestandteile der Ge-
schichte werden in dieser Zeit geformt. In Kirchenliedern, Gedichten und 
Überarbeitungen werden immer wieder einzelne Elemente der kriegeri-
schen Auseinandersetzung erwähnt, die Eigenschaften Vardans themati-
sieren. Ebenso sehr sind die Narrative geprägt von der kirchlichen ritu-
alisierten Haltung den mythischen Figuren gegenüber. Einige Elemente 
werden seit dem 14. Jahrhundert bis heute kontinuierlich beibehalten.

2.5 Konflikte, Teilungen und Zerstreuung,  
Zellen der Unabhängigkeit und Diaspora 

Zum ersten Mal wurde Armenien in den Jahren 384–387 zwischen Rom 
und den Parthern für die nächsten 150 Jahre aufgeteilt. Die zweite Tei-
lung erfolgte zwischen den Byzantinern und den Sassaniden im Jahr 
591. Kaiser Mauricius verbannte Tausende von Armeniern auf den Bal-
kan. Vom 3. bis zum 5. Jahrhundert ordneten die Perserkönige eben-
falls Deportationen der Armenier nach Osten an, was deren freiwillige 
Migration ins Römische Reich zur Folge hatte. Im 8. und 9. Jahrhundert 
führten die arabischen Steuerforderungen zu einer Umsiedelung der Be-
völkerung nach Westen. Im 11. Jahrhundert wiederum war Kaiser Nasi-
lius II. für die Emigration der Herrscher mit ihrem gesamten Hof, ihren 
Soldaten und Dienern nach Kappadokien verantwortlich. Die Einnahme 

15	 	Eine vollständige Wiedergabe der Überlieferung der mittelalterlichen Texte 
würde den Rahmen dieser Arbeit sprengen. Eine umfassende Rekonstruk-
tion anhand der mittelalterlichen Quellen, mit aufmerksamer Prüfung der 
einzelnen Quellen, hat bereits Thomson geleistet (Thomson 1982: 29ff.). 
Meine Aufmerksamkeit galt lediglich denjenigen Aspekten, welche die Ent-
stehung der mythischen Inhalte erklären konnten.

KONFLIKTE, TEILUNGEN UND ZERSTREUUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118

von Ani durch die Seldschuken löste eine noch stärkere Zerstreuung 
aus, die in ihren historischen Konsequenzen bedeutender war als die ge-
nannten Migrationsbewegungen zuvor, weshalb man sie auch mit dem 
Anfang der armenischen Diaspora gleichsetzt. Wichtige Orte mit ar-
menischer Bevölkerung gab es nach 1064 nun auch außerhalb des ki-
likischen Armeniens in Bulgarien, Thrakien, Mazedonien, Transsylva-
nien, Moldawien, in der Walachei, der Ukraine, in Polen, auf der Krim 
und an der Wolga. Vom 16. bis zum 18. Jahrhundert ließen sich arme-
nische Händler in Italien, Frankreich und Nordeuropa nieder, was je-
doch nicht im Zuge einer größeren Bevölkerungsumsiedlung geschah. 
Die Emigration in den Westen Kleinasiens und nach Konstantinopel be-
gann bereits im 9. Jahrhundert unter den ›mazedonischen‹ Kaisern ar-
menischer Abstammung und hielt auch unter den Osmanen weiter an. 
Vor allem aber im 17. und 19. Jahrhundert bewegten sich viele Arme-
nier in diese Richtung. 1880 zählte man in der Hauptstadt Konstantino-
pel 250.000 Armenier. Einen weiteren Zuzug der Armenier verbot Sul-
tan Abdülhamid II. Auch wenn die Emigration Richtung Osten deutlich 
geringer ausfiel, entstanden neue armenische Gemeinden in Indien, ins-
besondere in Madras und Kalkutta. Umgekehrt ließen sich auch frem-
de Siedler dauerhaft auf armenischem Boden nieder. Die abbasidischen 
Kalifen förderten die Ansiedlung arabischer Stämme aus der Djezireh 
in der zweiten Hälfte des 8. Jahrhunderts. Im 11. Jahrhundert begann 
mit der Eroberung durch die Seldschuken die Ansiedlung von Turkvöl-
kern, die nach den Invasionen der Mongolen im 13. Jahrhundert noch 
zunahm. Mit den Türken kamen Kurden, die sich vom 11. Jahrhundert 
an in den Südprovinzen niederließen und nach der osmanischen Erobe-
rung allmählich im übrigen Armenien Fuß fassten (Mahé 1995a: 15). 
Migration, Teilung und Fremdbestimmung sowie das Verbleiben klei-
ner, verstreuter Zentren der Autonomie prägen den Charakter des Fort-
bestehens der armenischen Kultur. Nach dem Untergang des großarme-
nischen und kilikischen Reiches konnten einige Fürstengeschlechter in 
ihren uneinnehmbaren Hochburgen über längere Zeit hinweg fortbe-
stehen. Diese Autonomie wurde durch verschiedene Faktoren erreicht, 
verteidigt und ausgehandelt. Zu den Geschlechtern gehörten die Fürsten 
von Sjunik, einer historischen Region im Süden Armeniens, sowie die 
Fürsten von Khatchen (das heutige Karabakh) und Hamschen (Hemsin) 
an der Schwarzmeerküste, dem antiken Pontus. Die letzteren verloren 
ihre Autonomie im 18. Jahrhundert im Zuge der Zwangs-Islamisierung, 
die bis zum Beginn des 19. Jahrhunderts andauerte. Der alte armenische 
Dialekt Hamschen wird heute noch in einigen Dörfern dieser Gegend 
gesprochen. Ein weiteres halb-unabhängiges Zentrum war in Sasun süd-
lich der Ebene von Musch in der historischen Provinz Taron, von unzu-
gänglichen Bergen umgeben. Die Bewohner dieser Provinz konnten ihre 
Unabhängigkeit finanziell aushandeln: Um ihre innere Autonomie zu 

FORSCHUNGSGEGENSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


119

bewahren, leisteten sie dem kurdischen »Bey« vor Ort einen jährlichen 
Tribut. Diese Vereinbarung galt bis zum letzten Jahrzehnt des 19. Jahr-
hunderts und endete mit der blutigen Unterdrückung durch die osmani-
sche Regierung. Eine derartige ›Semi-Autonomie‹ gelang auch weiteren 
Zentren in Kilikien: Zeitun, inmitten der Gebirgskette des Anti-Taurus 
gelegen, konnte bis 1862 eine unabhängige Selbstverwaltung aufrecht-
erhalten. Auch hier wurde die Unabhängigkeit durch eine jährliche Ab-
gabe (5.000 Piaster) an den Sultan erkauft. Die kilikischen Fürstentü-
mer in Hadschin und Thomarza genossen ebenfalls einige Privilegien. 
Die Fürsten von Hadschin konnten diese Privilegien bis etwa zur Mitte 
des 18. Jahrhunderts behaupten, die Fürsten von Thomarza bis zur Re-
volution der Jungtürken im Jahr 1908, wenn auch nur in eingeschränk-
ter Form (Zekiyan 1986: 59). 

2.6 18. Jahrhundert: Multilokale Entwicklung und 
kultureller Aufschwung, neue Formen und Dynamiken

Die Auseinandersetzung mit Vardan lebte wie die ununterbrochene 
schriftliche Tradition der Armenier zwar fort. Doch als ein Kollektivsym-
bol in diesen Jahren hätte sich die mythische Figur nicht unbedingt an-
geboten, allein vor dem Hintergrund der Zersplitterung und des multi-
lokalen Charakters der armenischen Zentren. Erst die Entwicklung der 
Ereignisse im 18. und 19. Jahrhundert machte dies möglich. 

In den Jahren 1386–1403 war Armenien den verheerenden Feldzügen 
Timurs ausgesetzt. Die folgenden zwei Jahrhunderte – das 15. und das 
16. – werden als die dunkelsten Epochen der armenischen Geschichte 
angesehen. Der Eroberung Konstantinopels im Jahr 1453 durch die Os-
manen folgten mehrere Kriege und Plünderungen Armeniens, das sich 
durch seine geografische Lage zwischen zwei sich bekämpfenden Rei-
chen befand. Diese Phase fand ein Ende im Jahr 1639, als das Osmani-
sche Reich Frieden mit den iranischen Safawiden schloss (Mahé 1995a: 
14). Zwischen dem 17. und 19. Jahrhundert wurde durch die Vernet-
zung einzelner verstreuter Zentren ein konstruktiver Austausch mög-
lich. Zu der wichtigsten treibenden Kraft, die dies ermöglichte, wurde 
der Handel. Die armenischen Händler konnten an verschiedenen Or-
ten erfolgreiche Geschäfte abwickeln und durch ihre Tätigkeit und ih-
ren Reichtum einerseits Verbindungen zu den armenischen Zentren der 
Außenwelt, aber auch untereinander herstellen und aufrechterhalten 
(Panossian 2006: 87). Von Tibet aus durch das Osmanische Reich, Russ-
land, Persien, über den Indischen Ozean und das Mittelmeer wurden 
Seide, Gewürze und andere Produkte des Ostens mit großem Gewinn 
nach Europa gebracht. Der Erfolg der Kaufleute ließ auch die kulturelle 

18. JAHRHUNDERT: MULTILOKALE ENTWICKLUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120

Produktion ansteigen und führte zu einem Wiederaufbau von Kirchen 
und den wichtigsten Klöstern. Für ihren Wohlstand und Geschick be-
rühmte Händler stammten aus Nor Djugha (Neu-Dschulfa), einer zu Be-
ginn des 17. Jahrhunderts nahe Isfahan gegründeten armenischen Stadt 
(Mahé 1995a: 14). Auch der Druckkunst wird in diesem Prozess eine be-
sondere Rolle zugeschrieben. An verschiedenen Orten entstandene und 
durch wohlhabende Armenier finanzierte Druckereien trugen zu Vernet-
zung und Wissensaustausch bei. Das erste armenische Buch wurde zwi-
schen 1511 und 1513 in Venedig dank armenischer Kaufleute gedruckt, 
wie auch die erste Druckerei im Jahr 1565 in Venedig gegründet wurde 
und 1567 nach Konstantinopel umzog.1636 wurde die erste armenische 
Druckerei in Neu-Dschulfa gegründet. Die Bibel wurde zwischen 1666 
und 1668 in altarmenischer Sprache in Amsterdam gedruckt (Panossian 
2006: 91). Die gedruckten Texte unterscheiden sich in Inhalt und Funk-
tion, dienten aber alle dazu, Wissen in die armenische Sprache zu über-
tragen und zu archivieren, sowie dazu, die vorhandenen Netzwerke zu 
stärken (Panossian 2006: 92).

Außerdem wird der kulturelle Aufschwung des 18. Jahrhunderts mit 
der intellektuellen Tätigkeit der armenischen Kleriker in Zusammen-
hang gebracht, wobei die Mechitaristenkongregation eine führende Rol-
le spielte. Der im Jahre 1717 von Abt Mekhithar von Sebaste zunächst in 
Konstantinopel gegründete, zwischenzeitlich auf Morea und schließlich 
in Venedig (auf der Insel San Lazzaro) ansässige Orden machte sich die 
Sammlung und das Studium der alten Manuskripte zur Aufgabe. Nach 
der benediktinischen Regel arbeitende armenische katholische Mönche 
edierten die berühmtesten Werke der klassischen armenischen Literatur 
und stellten die für diese Arbeit notwendigen Grammatik-, Wörter- und 
Geschichtsbücher zusammen. Außerdem widmeten sie sich der Überset-
zung moderner europäischer Literatur ins Armenische und bildeten in 
den Schulen ihres Ordens im Osten und in Europa die Elite der armeni-
schen Jugend aus. Die gelehrten Mekhitaristen wurden zu den Begrün-
dern der Armenologie (Mahé 1995a: 14). Durch ihre Werke schufen sie 
eine Vorstellung eines armenischen Ganzen und setzten dies in Bezug zu 
europäischen Ideen. Sie brachten dem armenischen Lesepublikum euro-
päische Konzepte nahe. Und schließlich, vor allem inspiriert durch die 
europäische Romantik, verhalfen sie der armenischen Identität zu einer 
Wurzel. Die Harmonie, die der armenischen Gesellschaft dieser Zeit fehl-
te, konnten die Mechitaristen durch ihre Konstruktion einer Einheit er-
setzen und schaffen. Dazu dienten besonders die Werke zur Sprache und 
die einheitliche Fassung der armenischen Geschichte (Libaridian 2004: 
53). Die »ethno-religiöse« Arbeit verhalf den armenischen Katholiken 
zur Vorbereitung einer säkularen nationalen Idee, obwohl die armeni-
sche Kirche bereits in ihrer Eigenheit als eine Identifikationskategorie 
gilt (Panossian 2006: 101). Wie seine zeitgenössischen Kaufleute baute 

FORSCHUNGSGEGENSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


121

Mekhitar eine Brücke zwischen dem Osten, seinem Volk und seiner Hei-
mat, und dem Westen, seiner Religion und zweiten Heimat (Panossian 
2006: 109). 

Aus der Arbeit der Mechitaristen ging auch Vardan als Held und eine 
neue Bedeutungsdimension seines Mythos hervor; vor allem durch die 
Klärung seiner Position und seiner wichtigen Rolle in der armenischen 
Geschichte. Die erste Fassung der armenischen Geschichte, die im Wes-
ten publiziert wurde, stammt von M. Chamchian. Sein umfangreiches 
Werk in drei Bänden erschien in Venedig 1784–86. Er schildert die Ge-
schichte Armeniens vom Anbeginn bis zu seinen Tagen, und er benutzt 
dafür primär die armenischen Quellen. Die Revolte von 450/1 wird mit 
den Worten von Yeghische und Ghazar beschrieben, da Chamchian de-
ren Geschichtsdarstellung für glaubhaft hielt. Aus zwei Gründen hatte 
Chamchians Geschichte großen Einfluss auf die Nachwelt: Erstens weil 
die kurze Fassung der Geschichte ins Englische übersetzt und 1827 in 
Kalkutta veröffentlicht wurde und somit einen Zugang zur armenischen 
Geschichte für Nicht-Armenier ermöglichte. Vielleicht noch wichtiger ist 
Chamchians Methode, einzelne Quellen ineinander zu ›weben‹ und zu ei-
ner kontinuierlichen Geschichte Armeniens zusammenzuführen. Hiermit 
wurde für die späteren armenischen Historiker ein Modell geschaffen: 
Die Geschichte Vardans wird einfach aus den beiden Quellen – Yeghi-
sches und Ghazars – zusammengestellt und zu einem kontinuierlichen 
Narrativ ausgearbeitet (Thomson 1982: 50). Die Helden und Schurken 
wurden in eine glorreiche, aber tragische Geschichte der Vergangenheit 
eingebunden, und dies, ohne eine revolutionäre Idee in den Mittelpunkt 
zu stellen. Helden wie Hayk, Tigran oder Vardan erscheinen, obwohl ih-
nen Elemente des Widerstandes und der Kampfbereitschaft eignen, als 
neutralisierende Kräfte. Sie wurden zu Quellen für den Stolz der arme-
nischen Leser, ihre Akte von Heldentum, Selbstopferung und Mut wur-
den als Manifestationen von spirituellen Werten dargestellt und nicht als 
Taktik, um politische Krisen auszulösen (Libaridian 2004: 55).

2.7 19. Jahrhundert:  
Eine neue Epoche nationalistisch-patriotischer Stimmung

Das 18. Jahrhundert wird von Wissenschaftlern Veracnund (»Renais
sance«) genannt (Zekiyan 1986: 62). Die darauffolgende Periode – der 
Zeitraum von ca. 1840–1880 – wird mit dem Begriff Zartonk (»Er-
wachen«) charakterisiert, was auf die intellektuelle und kulturelle Wie-
derbelebung einerseits und die Entstehung des nationalen Bewusst-
seins sowie politischer Forderungen andererseits zurückgeführt wird 
(Zekiyan 1986: 63). 1828 fielen persisch-armenische Gebiete mit dem 

19. JAHRHUNDERT: EINE NEUE EPOCHE

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122

Friedensvertrag von Turkemchai unter die Herrschaft des Russischen 
Reiches (Mahé 1995a: 16). Nunmehr waren die armenischen Gebiete 
zwischen dem Osmanischen Reich und dem Russischen Reich aufge-
teilt. In dieser Zeit bildeten sich aus dem zerstreuten multilokalen Netz 
zwei intellektuelle Zentren: Das westliche armenische intellektuelle Zen-
trum in Konstantinopel und ein östliches in Tiflis und anderen Städten 
des Russischen Reiches, in denen Armenier ihren Tätigkeiten nachgin-
gen. Das Leben in den Provinzen im historischen Armenien entwickelte 
sich abseits dieser Zentren (Panossian 2006: 132). 

Die Entstehung der neuen Sprache hatte, wie die Erschaffung der 
Schrift im 5. Jahrhundert, eine entscheidende Bedeutung für die kultu-
relle Entwicklung (Panossian 2006: 134), das neue Selbstverständnis und 
die symbolische Abgrenzung der Armenier. Die neue armenische Schrift-
sprache Ashkharabar (»auf weltliche Weise«) bezeichnet den Weg der Sä-
kularisierung der armenischen Zentren. Gesprochene Dialekte und die 
klassische armenische Schriftsprache differenzierten sich in die zwei neu-
en Sprachen Ost- und Westarmenisch aus, in denen die neue Literatur ge-
schaffen wurde. Die zwei neuen Sprachen teilen Wortschatz, Schrift und 
Hintergrund, unterscheiden sich jedoch durch Aussprache und Gramma-
tik sowie durch die Einflüsse unterschiedlicher Kulturen. Diese Zweitei-
lung in Ost und West prägt die armenischen Gemeinden bis heute. Sie 
haben die gleiche Religion, gleiche Mythen und die gleiche Schrift, aber 
die Aktivitäten, Eliten, Hochsprachen, Literaturen, Kulturen, Ideologien 
und geografischen Lagen unterscheiden sich (Panossian 2006: 185). Var-
dan wirkte, wie die anderen alten Helden und Mythen, als Verbindungs-
glied und wurde zu einem nationalen Symbol. Der Vardan-Mythos wur-
de auch im 19. Jahrhundert noch einmal ›neu geboren‹.

Die Idee der Nation wurde relevant für den Ausdruck verschiede-
ner sozialer Probleme. Die Mittelschicht der Armenier im Osmanischen 
Reich sah die Idee einer Nation als Möglichkeit, dem Westen zu begegnen 
und durch ihre Kontakte mit Europa als Vermittlerin zwischen den Kul-
turen zu wirken; somit konnte sie eine Position außerhalb der religiös de-
finierten Hierarchie der armenischen Gemeindestruktur einnehmen. Die 
liberale Bewegung bot die Konzeption der Nation als eine Gegensetzung 
zur konservativen religiösen Selbst-Definition der Armenier und förder-
te Bildung und kulturelle Entwicklung. Als Solidaritätsbasis für die Na-
tion, des damit neu definierten Kollektivs, wurde die Auslegung der glor-
reichen Vergangenheit gesehen. Das sollte Autonomie ermöglichen, ohne 
eine revolutionäre Stimmung zu schüren (Libaridian 2004: 56). Auch die 
sozialen Unterschiede zwischen den urbanen Armeniern und denen, die 
auf dem Land lebten, sollten durch diese Konzeption verringert werden. 
Die Idee der Heimatliebe erlaubte der ländlichen Bevölkerung, die Auf-
merksamkeit auf ihre Belange zu lenken. So wurden auch einige emanzi-
patorische Bewegungen innerhalb der Gemeinden durch die Heimatliebe 

FORSCHUNGSGEGENSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


123

legitimiert (Libaridian 2004: 52). In den 1880er Jahren entstanden ar-
menische politische Parteien, die Unabhängigkeit für Armenien forderten 
(Panossian 2006: 200).16 Auch die Parteien brachten Veränderungen in 
die alten elitären Strukturen, neue soziale Gruppen gerieten ins Zentrum 
des politischen Geschehens. Ideen wie der Sozialismus hielten Einzug in 
die Gedankenwelt, waren aber stets eng mit nationalistischen Interes-
sen verbunden. Die Tätigkeit der Parteien bewirkte eine Veränderung in 
der Selbstwahrnehmung der Armenier vom demütigen, wehrlosen Opfer 
zum kämpfenden Rebellen, was auch in der Literatur und historischen 
Figuren ihren Ausdruck fand (Panossian 2006: 213). Diese Tendenz zeig-
te sich auch bei Mythos-Darstellungen. Die Funktion und Position des 
Vardan-Mythos wurde durch diese Prozesse gestärkt und differenziert. 
Vardan wurde vor allem zur Verkörperung des neuen Nationalismus, die 
für alle armenischen Zentren Gültigkeit besaß.

Die Auseinandersetzung mit der Thematik des Vardan-Mythos und 
der Ereignisse am Avarayr nimmt im 19. Jahrhundert vor allem in den 
literarischen Werken zu (Muradyan 2003; Yeghiazaryan 2003). Im 18. 
und 19. Jahrhundert verlagert sich der Fokus auf die Schlacht und den 
Krieg; die Aufmerksamkeit auf die Charaktere und Inhalte differenziert 
sich und wächst. Einzelne kämpfende Helden treten in den Vordergrund 
der neuen Darstellungen, in denen der Patriotismus dominiert. Zu Var-
dan gibt es Literatur in beiden Sprachen, vor allem in Poesie und Drama. 

16	 	Die erste armenische Partei mit dem Namen Armenakan (»Armenier«) 
wurde 1885 in Van, in Armenien, als eine Reaktion auf die Probleme vor 
Ort gegründet (Panossian 2006: 202). Hntchakian (»Trompetenruf«) wurde 
1887 von sieben russisch-armenischen Studenten in Genf gegründet und 
vertrat am klarsten eine radikal nationalistische Haltung, in der Ideologie 
sozialistisch geprägt. Die Hnchaks betonten sowohl den Klassenkampf als 
auch nationalistische Elemente in ihrem Kampf (Panossian 2006: 204). Die-
se Partei verlor bald an Wirkung, was man zum Teil durch die Unvereinbar-
keit der beiden zentralen Ideen erklärte. Allerdings hat die Partei die spä-
tere Sowjetrepublik als eine erfolgreiche Umsetzung ihrer Idee angesehen 
und diese während der ganzen Geschichte des Sowjetregimes unterstützt 
(Panossian 2006: 205). Dashnaktsakan (»Der revolutionäre Bund«) wurde 
1890 in Tiflis gegründet, mit dem zentralen Ziel, die armenischen Gebiete im 
Osmanischen Reich zu befreien. Diese bedeutendste revolutionäre politische 
Partei wollte zwar auch sozialistische mit nationalen Ideen verbinden, gab 
letzteren jedoch klar den Vorzug. Sie nutzte die Sprache des Sozialismus 
in ihrem Kampf, aber nicht in demselben Ausmaß wie die Hnchaks. Nach 
1920 wurde diese Partei zu der größten politischen Organisation in der Di-
aspora und fungierte als eine Gegenkraft zum Sowjetregime in der Repu
blik Armenien (Panossian 2006: 206). Im Jahre 1908 wurde die Partei Ram-
kavar (»Volkspartei«) mit liberal-demokratischer Tendenz in Alexandria in 
Ägypten gegründet (Panossian 2006: 202).

19. JAHRHUNDERT: EINE NEUE EPOCHE

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124

Poesie

Einen großen Anklang finden Vardan und seine Geschichte in der ar-
menischen Poesie dieser Zeit. Zu den wichtigsten Werken gehört Ghe-
vond Alishans Gedicht »Nachtigall von Avarayr« (»Plpuln Avarayri«), 
geschrieben 1840. Darin wird die enge Freundschaft zwischen Yeghische 
und Vardan thematisiert. Raphael Patkanian (1830–1892) war beein-
flusst von Alishans romantischer Poesie und widmete dem Thema selbst 
ein langes Gedicht mit dem Titel »Der Tod des tapferen Vardan Mami-
konyan«. Hier, wie in den anderen Werken von Patkanian, herrscht das 
Thema des Patriotismus vor. Alishan schließt sein »Plpul Avarayri« mit 
dem Vers »Armenien erinnert sich an seinen Roten (Karmir) Vardan«. 
Patkanian endet mit dem Gedanken, dass Vardan »die Erde (hogh) von 
seinem Mutterland – Das Land Armenien« liebte. Das Ende des ersten 
Gedichts greift das bereits erwähnte Bild des Karmir Vardan, des Roten 
Vardan, des Chronisten Sebeos (7. Jahrhundert) auf und bringt es in Um-
lauf. Der Schluss des zweiten Gedichts verbindet Vardan mit der Mut-
ter-Erde, mit der Heimat. Weder die rote Farbe noch die Bindung an den 
armenischen Boden werden von Yeghische und Ghazar direkt themati-
siert, diese Elemente entstehen erst im Laufe der Beschäftigung mit den 
Quellen und verfestigen sich mit der Zeit (Thomson 1982: 51). 

Drama

Im armenischen Drama des 19. Jahrhunderts geht es ebenfalls haupt-
sächlich um Patriotismus oder die Liebe zur Heimat, insbesondere für die 
Mekhitaristen. Zahlreiche Figuren der armenischen Geschichte lieferten 
Material für die Theaterstücke, die die Vergangenheit glorifizierten: die 
vor-christlichen Könige Armeniens wie Eruand, Artashes oder Tigran; 
die frühen christlichen Könige wie Trdat, Arshak, oder Khosrov; bedeu-
tende religiöse Figuren wie der Patriarch Nerses oder auch nicht-armeni-
sche Heilige. Vardans Revolte gegen Iran zählt natürlich auch zu diesen 
patriotischen Themen. 1799 schrieb Vater17 Lukas (Ghukas) Inchichian 
ein Stück mit dem Namen Der Flug des großen Vardan, und 1818 er-
schien Vater Ephrem Setians Die Anbetung der Magi. Das waren Stü-
cke, die primär vom und für ein religiöses Publikum verfasst wurden. 
Einen eher säkularen Apell formulierten die Stücke von Narbey – ob-
wohl sie wiederum von einem Priester geschrieben waren.18 Für Narbey 
waren ebenfalls die von dem Geschichtsschreiber Busand beschriebenen 

17	 	»Vater« ist hier als katholischer Priestertitel gemeint.
18	 	Khoren Galafaian, geboren 1831 in Konstantinopel, studierte bei den Mekhi

taristen auf San Lazzaro, Venedig.

FORSCHUNGSGEGENSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


125

Charaktere – er hatte die Geschichte des 4. Jahrhunderts festgehalten – 
besonders anziehend, wobei er unter anderem auch ein Stück namens 
Vardan schrieb. Sein Wirkungsbereich lag vorwiegend in West-Arme-
nien, in Theodosia und Konstantinopel. In der Mitte des 19. Jahrhun-
derts wurden Dramen zu einem wichtigen Teil des ostarmenischen lite-
rarischen Schaffens. In Tiflis entstanden Komödien und Tragödien, und 
die Themen aus der armenischen Geschichte blieben populär. Hakob  
Karinian war der bedeutendste Autor in diesem Bereich. 1860 wurde 
sein erstes historisches Stück Schuschanik aufgeführt. Es handelt von 
Vardan Mamikonyans Tochter Schuschanik, die mit einem abtrünnigen 
georgischen Prinzen, Varsken, verheiratet war. Zu seinen späteren Stü-
cken gehören die Tragödien Nerses der Große und Vardan Mamikonyan 
ein. Die späteren Theaterautoren wenden sich eher zeitgenössischen The-
men zu (Thomson 1982: 52).

Prosa

Die Romanform bot sich ebenfalls an, um Themen und Geschichten aus 
der armenischen Vergangenheit zu präsentieren. Die zwei populärsten 
Vertreter dieses Genres im 19. Jahrhundert waren Tserenz (1822–1888) 
in West-Armenien und Raffi (1035–1888) in Ost-Armenien. Weder der 
eine noch der andere thematisiert die Ereignisse um Vardan, was sehr 
bemerkenswert ist. Möglicherweise erschien das wohlbekannte Schick-
sal Vardans viel passender für tragische Bühnenstücke als für Romane. 
Aber auch auf der Bühne des 19. Jahrhunderts fanden sich eher säkula-
re Figuren, etwa antike Könige, über die wenig bekannt war oder Figu-
ren des 4. Jahrhunderts, wie sie im Detail der Geschichtsschreiber Faus-
tos Buzand beschrieben hatte (Thomson 1982: 52). 

Vardan und der armenische Krieg, bekannt durch die Geschichten 
Yeghisches und Ghazars, wurden natürlich weder vergessen noch abge-
lehnt. Das Thema war allerdings bei Dichtern und Dramaturgen populä-
rer als bei Romanschreibern. Dass die klassischen Historiografen Yeghi-
sche und Ghazar den rein religiösen Aspekt des Krieges, den Hang zum 
Martyrium eher als Kompromiss darstellten, widersprach den säkularen 
und politischen Interessen der Schriftsteller des 19. Jahrhunderts, die be-
strebt waren, ihrem Volk patriotische Themen näherzubringen. Gleich-
zeitig fanden später die Schriftsteller der atheistischen armenischen So-
wjetrepublik im 20. Jahrhundert doch einen Grund, Vardan erneut zu 
einem Nationalsymbol zu machen. Als nationaler Held spielte Vardan 
in der armenischen Sowjet-Literatur eine genauso große Rolle wie in der 
vorkommunistischen armenischen Welt (Thomson 1982: 53). 

19. JAHRHUNDERT: EINE NEUE EPOCHE

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126

2.8 Vardan zwischen dem Religiösen  
und dem Säkularen: Flexibilität und Ambivalenz  

eines Schwellencharakters

Aus den präsentierten Überlegungen, die größtenteils Thomsons Stu-
die entnommen sind, möchte ich an dieser Stelle die Frage des Säkula-
ren und Religiösen in der Vardan-Erzählung näher betrachten. Religiöse 
Elemente haben in diesem Zusammenhang einen erheblichen Stellen-
wert. Um nur einige zu nennen: Die beiden Autoren der ersten Texte 
stammen aus einem religiösen Umfeld, und das Christentum nimmt in 
ihren Werken eine zentrale Rolle ein. Der geführte Krieg trägt einen re-
ligiösen Charakter, die Protagonisten erlitten den Märtyrertod. Es sind 
allerdings nicht nur rein religiöse Texte, denn die Protagonisten stam-
men aus unterschiedlichen gesellschaftlichen Schichten und haben auch 
nicht-religiöse Probleme. 

Interessant ist der oben beschriebene Umgang mit der Thematik. 
Wenn man die armenische Kunst des Mittelalters betrachtet, so werden 
dort Schlüsselfiguren wie Jesus und Maria abgebildet. In diesem Kon-
text erscheinen Vardan und seine Krieger nicht, sie werden als säkular 
interpretiert, obgleich sie den Märtyrern zuzuordnen sind. Genauer ge-
sagt bleiben sie hinter einer Grenze, die sie nicht als religiös genug wahr-
nehmen lässt, um auf Kreuzsteinen oder Kirchen abgebildet zu werden. 

Im späteren 18. und 19. Jahrhundert, in der Zeit der nationalen Be-
wegung, der regen Diskussionen und der Suche, einer neuen Bewegung 
in der armenischen Literatur, wird das Interesse an den historischen Fi-
guren anders verteilt. Vardan und seine Kämpfer werden in der Poesie 
und im Drama thematisiert, während der patriotische Roman nach sä-
kularen Figuren der armenischen Geschichte sucht, zu denen die Mär-
tyrer Vardan und seine Gefolgschaft nun nicht (mehr) zählen. In der So-
wjetzeit wiederum, als die Religion keine Rolle zu spielen schien, ist in 
Sowjetarmenien der umfangreichste Roman zum Thema mit dem Titel 
Vardanank erschienen. Die im Roman dargestellte Interpretation wird 
im Kapitel zum Fallbeispiel Armenien näher diskutiert. An dieser Stelle 
möchte ich nur die der Figur und der mythischen Geschichte eigene Am-
bivalenz festhalten. Der thematische Zusammenhang impliziert sowohl 
eine Nähe zur Religion als auch eine Distanz, wodurch sich immer wie-
der neue Möglichkeiten der Interpretation und Anwendung ergeben. Er 
trägt also einen ständigen Widerspruch in sich. 

Ein weiterer Aspekt der Beschäftigung mit dem Vardan-Thema im 
genannten Zeitraum ist die Aufmerksamkeit in Bezug auf die einzel-
nen Protagonisten, die vor allem in den literarischen Werken zum Aus-
druck kommt. Die genannten Werke von Alishan und Patkanian spre-
chen Vasak – Vardans Antagonisten – nicht an, sondern konzentrieren 

FORSCHUNGSGEGENSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


127

sich ausschließlich auf die heldenhafte Figur Vardans. Sie wurde zu ei-
nem Ideal: eine Figur, die ihr Leben für die Heimat opfert, war bes-
tens dafür geeignet, die herrschende nationale Begeisterung auszudrü-
cken (Yeghiazaryan 2003: 104). Am Ende des 19. Jahrhunderts erschien 
dann aber doch die erste literarische Thematisierung von Vardans Ge-
genspieler Vasak. Hovhannes Hovhannisian schreibt sein Poem »Sjun-
jac Ishkhan« (»Der Fürst von Sjunik«). Darin stellt er den Fürsten von 
Sjunik, Vasak, wiederum als einen Verräter dar, beschäftigt sich aber mit 
seiner inneren Welt. Zum ersten Mal wird die Aufmerksamkeit von Var-
dan weggelenkt auf das Leiden des Verräters, das heißt, dessen Tragö-
die wird in den Mittelpunkt gerückt. Vasak bereut, und damit wird ihm 
eine moralische Stärke zugesprochen. In der Auseinandersetzung mit der 
Verachtung, in der Vasak sich befindet, neigt Hovhannisian dazu, Vasak 
eine andere Auffassung der Kampfstrategie zuzuschreiben, welche sich 
von der Vardans unterschied. Nicht Vasaks Intentionen werden als ver-
räterisch angesehen, sondern er wird als Opfer einer Stigmatisierung dar-
gestellt: Vasak ist für immer als Verräter gebrandmarkt (Yeghiazaryan 
2003: 104,105). Die Diskussion des Antagonisten und eine Auseinander-
setzung mit der Figur führten zur Stärkung der zentralen Idee des patri-
otischen Helden, und neue Aspekte des Kampfes, alternative Strategien 
wurden herausgearbeitet und zur Diskussion gestellt. 

Die patriotische Stimmung des 18. und 19. Jahrhunderts beeinfluss-
te die Vardan-Erzählung auch in anderen Bereichen. Die Lieder aus dem 
Kirchenrepertoire, die traditionell in der Kirche aufgeführt wurden, wur-
den zu patriotischen Hymnen. Man singt sie seitdem bei militärischen 
Anlässen und bei patriotischen Versammlungen.19 Es kommt also zu ei-
ner Säkularisierung des Religiösen und gleichzeitig zu einer religiösen 
Umformung des Weltlichen. In der im 19. Jahrhundert entstandenen 
Konzeption der Nation sind diese Pole und ihre Koexistenz von großer 
Bedeutung. Auf diese Weise bleiben sie im sozialen Leben wirkungsvoll 
und finden ihre Objektivierung in der Symbolik. So begründet sich auch 
die Kraft der Figur Vardan, die zwischen den wichtigsten Kategorien der 
Gemeinschaft verortet ist, welche sich in diesem Fall als Nation versteht 
und auch von der Außenwelt als solche wahrgenommen wird.

2.9 Das Vardan-Fest und seine Feierformen 

Genau diese Ambiguität und Uneindeutigkeit Vardans im kulturellen 
Raum verleiht der Figur die Eigenschaft der Liminalität; eine Flexibilität, 
die die Vardan-Figur in rituellen Zusammenhängen erneut wirkmächtig 

19	 	Zur musikalischen Aufarbeitung des Vardan-Mythos siehe (Palyan 2003) 
und (Navoyan 2003).

DAS VARDAN-FEST UND SEINE FEIERFORMEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128

macht. Victor Turner spricht von »notwendigerweise unbestimmten Ei-
genschaften, durch das Netz der Klassifikationen, die normalerweise Zu-
stände und Positionen im kulturellen Raum fixieren, hindurch schlüp-
fende Schwellenwesen. Sie sind weder das eine noch das andere, sondern 
befinden sich zwischen den vom Gesetz, der Tradition, der Konvention 
und dem Zeremonial fixierten Positionen.« (Turner 1998: 251)

Parallel zu den literarischen Ausformungen der Vardan-Erzählung ent-
faltete sich das Fest zu Ehren Vardans und seiner Gefolgschaft. Dass die 
Figur Vardan ihren Ausdruck in der Kunst erfährt, prägt die sich entwi-
ckelnde Feierform und wird von ihr geprägt. Die Figur Vardan tritt auf 
die Theaterbühne. Auf diese Weise werden sakrale und säkulare Cha-
rakteristiken aufs Neue verbunden, geordnet und für Neues fruchtbar. 

Das armenische Theater in Venedig wurde 1774 nach westlichem Bei-
spiel gegründet, um religiöse Stücke aufzuführen. Es bot aber gleichzei-
tig (wie so oft im Fall Armeniens und der armenischen Kultur) Raum für 
historisch-patriotische (patma-hajrenasirakan) Themen. So lauten die Ti-
tel von Theaterstücken: Martyrium von Ghevonden (1795), Der Große 
Vardan Mamikonyan (1799), Das Gericht an Vasak aus Sjunik (1801). 
Henrik Hovhannisyan (2003) nennt seinen Aufsatz »Der Heilige des ar-
menischen Theaters« und stellt die Aufarbeitung der Vardan-Thematik 
in der Geschichte des armenischen Theaters dar, diskutiert die Beson-
derheiten der Inszenierungen des Themas im frühen armenischen Thea-
ter und betont die religiösen Elemente der Inszenierung. Seine erste Be-
obachtung und Bemerkung bezieht sich auf das armenische Wort für 
»Bühne« (Theaterbühne), denn es ist das gleiche wie für den religiösen 
Altar. Beide heißen im Armenischen Bem (ein Begriff, der aus dem Alt-
griechischen übernommen wurde). Das neue armenische Theater ist als 
ein Altar und Opfertisch konzipiert. In diesem Kontext wird auch Var-
dans Darstellung auf der Bühne im 18. und 19. Jahrhundert gesehen 
(Hovhannisyan, H. 2003: 177). Mit den Kategorien von Turner kön-
nen wir von einer im Theater entstehenden neuen Anti-Struktur und 
Communitas sprechen. Eine in der aktuellen Struktur nichtexistieren-
de Idee nimmt Gestalt an: Vardan wird zu einem Kollektivsymbol in 
der Inszenierung der Abwesenheit der Autonomie sowie das Bedürfnis 
danach im Rahmen des neuen Rituals verkörpert. Diese Inszenierun-
gen entwerfen das Modell einer noch nicht ausgereiften nationalen Idee. 
Hovhannisyan bemerkt, dass Vardan als Theaterfigur und die Stücke an 
sich keinen hohen künstlerischen Wert haben. Es entstanden zahlrei-
che Theaterstücke, die häufig inszeniert wurden, wobei weder die Texte 
noch die Theaterpraxis in die spätere Wahrnehmung als Kunst eingin-
gen. Das Theater sei keine Kunstbühne gewesen, sondern habe ein Ri-
tual inszeniert, betont der Autor. Nicht die Kunst, sondern die Rolle an 
sich habe die nötige Schwellenüberschreitung ermöglicht: Die Darstel-
lung des Konflikts, in dem der Armenier sich gegen eine größere Macht, 

FORSCHUNGSGEGENSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


129

gegen eine Unterdrückung ausübende dominante Einheit wehrt, war be-
reits eine vom Widerspruch gereinigte und vom Alltag entfernte Vorstel-
lung. Dies bestätigten auch die Zuschauerreaktionen: Nicht die schau-
spielerische Leistung des Vardan-Darstellers, sondern die Tatsache, dass 
Vardan gespielt wurde, wurde bewertet. Der Figur des Vasak hingegen 
wurde Widerwille entgegengebracht. Auch in diesem Bereich wird dem 
Antagonisten viel Platz eingeräumt. In diesem Kontext erzählt der Autor 
vom betonten Ausdruck der Ablehnung des Verräters (Hovhannisyan, H. 
2003: 179). Die Idee der Heimatliebe bekommt durch die Inszenierun-
gen differenziertere Züge, ähnlich wie in der Literatur zu Vardan.

Eine unmittelbare Verbindung besteht zwischen den Theaterstücken 
zu Vardan und den folkloristisch gefeierten Festen am Vardan-Tag. Aus 
Hovhannisyans Aufsatz wird ersichtlich, dass die Theateraufführungen 
den rituellen Festspielen zum Vardan-Tag sehr ähnlich waren. Die Pro-
zessionen oder Spiele zum Vardan-Fest werden auch »Darstellung« oder 
»Schau« (cucq oder cucmunq) genannt. Die im Rahmen des Theaters 
entstandene Inszenierung wurde im Volksfest nicht nur zitiert, sondern 
zu großen Teilen übernommen. Vorstellungen gab es in vielen armeni-
schen Zentren, inner- und außerhalb der historischen armenischen Ge-
biete, in alten und neuen armenischen Siedlungen. Alle berühmten arme-
nischen Schauspieler der Zeit haben im Laufe ihrer Schauspielkarriere 
die Rolle Vardans gespielt, die weniger zur Entwicklung des Schauspie-
lers als Künstler beitrug als vielmehr für seine ›Einweihung‹ und Aner-
kennung sorgte (Hovhannisyan, H. 2003: 178). 

Ein Jahrhunderte lang religiös gefeierter Märtyrer wird zu einem 
Symbol außerhalb der Kirche und vereint die kollektiven Stimmungen 
der bisweilen religiös definierten Gemeinschaft. Der Bezug zur Religi-
on bleibt weiterhin bestehen. Die armenische säkulare nationalistische 
Idee hat immer weiter an Ideen von Kirche und Religion festgehalten. 
Die Trennung war nicht so scharf, sondern Weltlichkeit und Geistlich-
keit ergänzten sich gegenseitig (Panossian 2006: 194). Das Theater bot 
einen Raum für die Entwicklung und Variation des Themas, ohne in Wi-
derspruch zur Kirche zu geraten. Die theatralischen Inszenierungen wur-
den in den Prozessionen und Volksfesten benutzt, wie auch die Form 
der Bühnenaufführung in die spätere Feierform des Vardan-Festes ein-
gegangen ist und sie in vielerlei Hinsicht geprägt hat. Die Theatervor-
stellungen zu Vardan verbinden die textuellen Aufarbeitungen des My-
thos mit ritualisierten Formen. An diesem Punkt entsteht eine neue Form 
der Selbstdarstellung, in der Vardan weiterhin die Schlüsselfigur bildet, 
aber die schon seit dem Mittelalter bekannte Geschichte eine neue Wir-
kungskraft erfährt. 

Das Datum, an dem das Vardan-Fest gefeiert wurde, bringt seiner-
seits die symbolischen Verhältnisse zum Ausdruck. Als verbindende Ein-
heit der armenischen Gemeinschaft über längere Zeit hinweg besteht 

DAS VARDAN-FEST UND SEINE FEIERFORMEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130

die Kirche konsequent auf ihrer bestimmenden Rolle in dieser Frage. Zu 
keiner Zeit wurde das Fest an dem Datum gefeiert, an dem die histori-
sche Avarayr-Schlacht stattgefunden hatte – am 26. Mai, wie es den frü-
hen Quellen über die Ereignisse zu entnehmen ist. Das Datum des Fes-
tes wurde durch die Kirche bestimmt und die Abweichung von dem in 
den frühchristlichen Schriften festgehaltenen Datum mehrfach begrün-
det. Das Vardan-Narrativ wird in seiner Aussage zur Veranschaulichung 
der Idee des christlichen Leidens und der inneren Arbeit angesehen und 
in diese integriert. Die symbolische Aufstellung der Kirche und die Inhal-
te der textuellen Quellen werden in Einklang gebracht. Vardan und sei-
ne Gefolgschaft werden in die bestehende religiöse Ordnung integriert. 
Dass diese Kämpfer Heilige der armenischen Kirche sind, hat Vorrang 
und nicht die Quellen und Details zur Datierung ihrer Tat. Die symboli-
schen Praktiken werden aus der kirchlichen Ordnung hergeleitet. Gleich-
zeitig wird eine Brücke zu dem Wissenshintergrund geschlagen, der aus 
den Texten bekannt ist. 

Die erste Erklärung für die Abweichung vom historischen Datum geht 
auf die Anordnung zurück, in der Zeit nach Ostern keine Heiligen-Ge-
denktage zu feiern, die der Katholikos Hovhannes Mandakuni (478–
490) bereits Ende des 5. Jahrhunderts eingeführt hatte. Eine weitere Er-
klärung rührt von einer früheren Regelung her, Heiligen-Feiertage nur 
an bestimmten Tagen zu feiern. Erstens sollen keine Heiligen-Feiertage in 
der Fastenzeit gefeiert werden, denn diese soll eine Zeit der Trauer sein, 
während die Heiligen-Feiertage Tage der Freude sind. Die andere Rege-
lung betraf die Wochentage. Nur die Tage Montag, Dienstag, Donners-
tag und Samstag sind als Heiligen-Feiertage geeignet, da Mittwoch und 
Freitag dem Fasten vorbehalten sind (Ashchean 2001: 8). 

Die Festsetzung der Feiertage wird ebenfalls mit der großen Ehre und 
mit dem hohen Verdienst der Gefeierten begründet, welche nur mit de-
nen der Zeugen Christi verglichen werden könne, und daher müssten 
sie auch mit ihnen zusammen geehrt werden. »Sie, die ihr Leben nicht 
geschont haben für ihre Sache, sie müssen zusammen mit den Zeugen 
Christi geehrt werden. Also wir sollen sie nicht beweinen, sondern wür-
devoll ehren mit den Märtyrern zusammen«, sprach Vrdanes Katholi-
kos. Ein fröhliches Fest muss vor der nachdenklichen und zurückhal-
tenden Fastenzeit gefeiert werden, ähnlich wie Barekendan (Fasnacht).

Ein weiterer Aspekt wird hervorgehoben: »Diesen Feiertagen (Var-
dan-Fest und Ghevond-Fest) wird die Fastenzeit folgen, die Zeit der 
Selbstprüfung und des Gebets. Jeder muss den Weg bedenken, der hin-
ter ihm liegt, um in der Zukunft nicht in die gleichen Fehler zu verfal-
len. Der Weg der Väter und die Treue zu ihnen muss in Erinnerung geru-
fen werden. In der Fastenzeit ist es an jedem seinen Weg zu finden und 
zu prüfen. Dieser ist entweder der Vardans oder der Vasaks. Einen ande-
ren gibt es nicht. Die Fastenzeit ist auch eine Avarayr-Schlacht gegen das 

FORSCHUNGSGEGENSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


131

Dunkle.« Dies sagt Ghevond qahana Mailian. Vardan soll also dabei hel-
fen, die Fastenzeit zu überstehen, so wie auch jeder in der Fastenzeit zu 
Vardan finden kann (Devrikyan 2008: 45). An dieser Stelle wird erneut 
die Verschmelzung zweier Ideen deutlich: Sie werden einander zunächst 
gegenübergestellt, schließen sich dann zusammen und verschaffen sich 
so eine gegenseitige Stärkung ihrer Legitimation.

Während in den Schriften der Kirchenväter die Taten Vardans und die 
Organisation des christlichen Kalenders aufeinander abgestimmt wer-
den, kommt in der Forschung noch eine Dimension hinzu, nämlich die 
der vorchristlichen Elemente. Teilweise wird argumentiert, dass die Ver-
schiebung des Datums einen verzweifelten Schritt der Kirche in der Be-
kämpfung vorchristlicher Traditionen darstelle. In einer ethnologischen 
Studie zum Zusammenhang von tänzerischen, schauspielerischen und 
rituellen Elementen in den Vardan-Feierlichkeiten untersucht die Au-
torin Jenja Khachatryan das in einigen Regionen Armeniens (und in 
von Armeniern bewohnten Gebieten außerhalb des Landes) bis zu den 
1960er Jahren gefeierte Vardan-Fest. Sie kommt zu dem Schluss, dass in 
diesen Feierlichkeiten vorchristliche Elemente eine entscheidende Rolle 
spielten. Die Tatsache, dass als Termin der Donnerstag vor der Fasten-
zeit bestimmt wurde, sieht sie als eine Maßnahme zur Bekämpfung der 
vorchristlichen Tradition an. Die regional organisierten Feierlichkeiten 
spiegeln nach wie vor in hohem Maße vorchristliche Ideen, während die 
christlichen Elemente eher fragmentiert und aus dem Kontext gelöst sind 
(Khachatryan 2013b: 105). Eine mögliche Verbindung zur vorchristli-
chen Tradition wird auch von anderen Ethnologinnen vertreten. Nach 
Srbuhi Liszian und Emma Petrosyan soll der Tag, an dem das Vardan 
Fest gefeiert wird, der Tag des Gewittergottes gewesen sein, der außer-
dem der Gott des Wassers und der Saat war und Varda hieß. Darin las-
se sich eine Verbindung zur vorchristlichen Tradition vermuten (Petro-
syan 2011: 114). 

Die These, dass das Ritual dem Mythos vorausgeht, ließe sich anhand 
dieser Punkte bestätigen. Aus den unterschiedlichsten Gründen wurde 
eine rituelle Praktik entwickelt, eine Feierform, die schließlich den Na-
men »Vardan« mit Berücksichtigung der frühen schriftlichen Zeugnisse 
trägt. Einige konkurrierende Ideen und Symbole finden zu einer Art der 
Koexistenz. Das gefeierte Datum wird zu einem Treffpunkt verschiede-
ner Ideen: die Überwindung der rituellen Elemente vorchristlichen Ur-
sprungs, die Fusion der historischen Elemente mit der christlichen Inter-
pretation derselben und die Einbindung der alten schriftlichen Tradition 
mit Betonung des Martyriums. Dadurch eröffnen sich Möglichkeiten für 
Ideen, die dann im Rahmen der Feierlichkeiten zusammengebracht wer-
den können. 

Die vollständige Bezeichnung des Feiertages lautet »Srboc Vardananc 
meroc 1036 vkaji, vorq katarecan i meci paterazmi« (altarmenisch: »den 

DAS VARDAN-FEST UND SEINE FEIERFORMEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132

heiligen Vardanen – die 1036 Zeugen, die im großen Krieg ihre Pflicht 
erfüllt haben«) (Devrikyan 2008: 44). Die Bezeichnung ist direkt aus 
Yeghisches Text zitiert, in dem die Kämpfer und die Zahl 1036 explizit 
genannt werden (Poghosyan 2003: 245). 

Die Woche vor der Fastenzeit, die in westlichen Kulturen »Karne-
val«, »Fasnacht« oder ähnlich heißt, trägt im Armenischen den Namen  
Barekendan. Das Vardan-Fest wurde in die Zeit der größten Vergnügt-
heit platziert. Fröhliche Spiele in verkleideten Gruppen, manchmal the-
atralisierte Vorstellungen waren der beliebteste Teil des Barekendans, an 
dem sowohl Kinder als auch Erwachsene teilnahmen. Zu den Elementen 
des Festes gehören Festspiele, Maskerade, Verkleidung und Lustbarkeit, 
die Gestalt des Teufels, eines Drachens, Kamels etc. Als etwas kompli-
zierteres Rollenspiel wurde unter anderem die eine oder andere Episode 
der Geschichte Vardans präsentiert. Heranoush Kharatian schildert das 
folgende Beispiel: Die Gruppe teilt sich in »Armenier« und »Perser« auf. 
Der auf dem Pferd sitzende Vardan hält eine ermutigende Rede, sammelt 
seine Armee und überfällt die von der anderen Seite kommenden Per-
ser. Mit Holzschwertern wird die Szene der Schlacht nachgespielt, in der 
die Armenier siegen. In der nächsten Szene treten die Perser kümmer-
lich und bedauernswert auf: Sie tragen Lumpen, sind Gefangene mit ge-
schwärzten Gesichtern, werden mit Steinen beworfen, beschimpft und 
hin und her gestoßen (Kharatyan-Araqelyan 2005: 85). Hier wird der 
bekannte ›moralische Sieg‹ in einen fassbaren eindeutigen Sieg verwan-
delt, die Schlacht in einen Kampf mit Holzschwertern, der Feind als be-
siegbar gekennzeichnet. 

Bis zum Ende des 19. Jahrhunderts hatte in vielen armenischen Regi-
onen eine Feierform, bekannt unter den Bezeichnungen »Schau« (cucq), 
»Krieg der Vardanen« oder »Avarayr-Schlacht«, fortgelebt. Ein Pro-
gramm der Vorbereitung eines Spiels am Vardan-Tag aus dem Jahr 1909 
im Dorf Ishkhan wird mit folgendem Ablauf geschildert: Zunächst wur-
de der geplante Ablauf der Schau bekannt gegeben. Dann wurden alle 
jungen Männer eingeladen und die Rollen verteilt: Vardan, Ghevond,  
Vasak und die Fürsten, armenische und persische Soldaten. Manche be-
saßen nach jahrelanger Darstellung der gleichen Rolle bereits die entspre-
chenden Kostüme. Fahnen, Wappen und Ähnliches wurde bereitgestellt. 
Auch Trauerweiber übernahmen einige Rollen. Die Veranstaltung wurde 
vom Dorfbürgermeister, Lehrer, Priester und vom Dorfältesten geleitet. 
Der inszenierte Krieg begann mit einer Prozession, die Ghevond anführte. 
An seiner rechten Seite ging Vardan, an der linken Vasak. Ihnen folgten 
die Soldaten und anschließend die ehrenhaften Bürger mit ihren Fahnen 
und Wahrzeichen. Die Prozession wurde von traditioneller Musik beglei-
tet. Gespielt wurden militärische Märsche und Tanzmelodien. 1909 hat-
te die Schau im Dorf Ishkhan die Form einer Schlacht: Armenische und 
persische Soldaten kämpften gegeneinander, bis der Kampf so eskaliert 

FORSCHUNGSGEGENSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


133

war, dass beide Parteien kaum noch voneinander zu trennen waren. An-
schließend traten Trauerweiber auf, die verschiedene Beerdigungsritua-
le durchführten. Das Ganze endete in einem Tanz, wobei nur die Män-
ner tanzten. Diese Tänze wurden entweder von den Geistlichen oder von 
dem Darsteller Ghevonds angeführt. Den Festtänzen folgten Wettkämp-
fe, Reiten etc. In der Barekendan-Zeit wurden häufig Kämpfe und Krie-
ge in Gruppen nachgespielt, in denen die üblichen volkstümlichen Vor-
stellungen über die Kriege zum Ausdruck kamen: etwa Krieg als sinnlose 
Gewalt etc. (Kharatyan-Araqelyan 2005: 84f.). Aus dieser Schilderung 
lassen sich einige zentrale Aspekte der Choreografie sowie der Selbst-
darstellung der Gemeinschaft im Allgemeinen herausfiltern. Die zentrale 
Position gehört nach wie vor der Kirche, die anderen Darsteller positio-
nieren sich um sie herum. Bürgermeister, Lehrer, Priester und Dorfältes-
te teilen sich die Rolle der Spezialisten und sind an der Vorbereitung und 
Konzeption beteiligt. Die Prozession erzählt eine Geschichte, indem die 
drei mythischen Helden den Umzug anführen: Die zentrale Position ge-
hört dem geistlichen Oberhaupt, die rechte dem Helden Vardan, die lin-
ke dem Anti-Helden, nach den dreien folgt die Gemeinschaft. Die Dorf-
verhältnisse werden auf diese Weise erneut geklärt und ausgehandelt.

Auch Khachatrian diskutiert ethnografisch erhobene Daten zu den 
Feierlichkeiten zum Vardan-Fest und wertet sie aus (teilweise auch 
mehrere Berichte zum selben Fest im selben Dorf). Indem sie mehre-
re Berichte und Untersuchungen zum Vardan-Fest sammelt und wie-
dergibt, betont sie den Umstand, dass die Veranstaltung von einer zen-
tralen Männlichkeitssymbolik geprägt ist. Sie sieht die Feierlichkeiten 
zum Vardan-Fest als eine strukturierte Darbietung in fünf Teilen an. Die 
Vardan-Mamikonyan-Schau, die Prozession dazu, das Schlacht-Spiel auf 
dem Platz vor der Kirche, die eine Trauer-Zeremonie für die Gefallenen 
(nahatakneri hishatakin) zählt sie allesamt zum ersten Teil. Dabei er-
kennt sie in den Klageliedern, die bei den Beerdigungsritualen vorgetra-
gen werden, einen Kontrast zu den literarisch ausgearbeiteten Texten 
zum Vardan-Tag. Die folkloristische Ausrichtung der Klagelieder schätzt 
Khachatrian als dominant und entscheidend für die Feierlichkeiten ein. 
Zum zweiten Teil des Festes zählt sie die Erinnerungsakte zu den Ver-
storbenen und Märtyrern innerhalb der Kirche. Es gibt einen Gottes-
dienst mit den für diesen Tag vorgesehenen Kirchenhymnen, während 
draußen Tänze aufgeführt werden, denen sich auch die Zuschauer an-
schließen dürfen. Nachdem die Schauspieler ihre Rolle zu Ende gespielt 
haben, nehmen sie an dem Fest des Gedenkens an die Ahnen teil. An die-
sem Punkt vertragen sich die rituellen Elemente des christlichen Teils und 
das Volksfest. Eine ständige symbolische Konkurrenz zwischen literari-
schen Bearbeitungen einerseits, alten Volksriten und letztlich der Kirche 
andererseits, die eine verwaltende Rolle zu spielen bemüht ist, wird in 
dieser Auseinandersetzung stets erkennbar. 

DAS VARDAN-FEST UND SEINE FEIERFORMEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134

Im dritten Teil wird die Rolle der Geistlichen bei den öffentlichen 
Tänzen betont. Die symbolischen Verhältnisse werden folgendermaßen 
inszeniert: Obwohl die Kirche sich prinzipiell dem Tanz gegenüber ab-
lehnend verhält, stellt sich die Gemeinde doch durch eine ritualisierte 
Tanzvorstellung dar. Der Priester bekommt dabei das Recht, den Tanz 
zu verwalten. So widerspricht der Tanz zwar der Einstellung der Kirche, 
diese behält aber ihre führende Position in der Gemeinde bei und fügt 
sich in die Konstellation der vorchristlichen Riten ein, zu denen neben 
dem Tanz auch das anschließende Festmahl gehört. In der Geschich-
te des armenischen Tanzes sind außer Barekendan (»Karneval«) keine 
weiteren Fälle bekannt, in denen der Geistliche tanzt, geschweige denn 
den Tanz anführt.

Im vierten Teil, im öffentlichen Tanz, werden rituelle Feierlichkeiten 
zur Ahnenverehrung durchgeführt, die alte totemistische Elemente bein-
halten. Es wird ein Hahn geköpft, und zwei unverheiratete junge Män-
ner kämpfen um den Hahn, umringt von Tanzenden. Die jungen Män-
ner messen sich bei Wettkämpfen in Kraft, Geschick und Gelenkigkeit. 
Im letzten und fünften Teil findet schließlich ein Festmahl statt, das bis 
spät in die Nacht andauert. Wie die Bezeichnung des Festes besagt, wer-
den die Namenstage der 1036 Gefallenen (1036 anvanakochutjun) ge-
feiert (Khachatryan 2013b: 104).

In dieser detaillierten Schilderung wird erneut sichtbar, wie die Ge-
meinschaft in der Inszenierung dargestellt wird. Konflikte und Brüche 
werden aufgearbeitet, und die Ordnung wird immer wieder neu herge-
stellt. Eingrenzung und Ausgrenzung werden ebenfalls in jeder Etappe 
neu inszeniert. Am Anfang ist das ganze Dorf zur Prozession eingeladen. 
Die wichtigsten Rollen bei der Schau sind ausgewählten Personen vor-
behalten, deren Rangordnung schnell deutlich wird. Die ersten Tanzse-
quenzen haben einen betont langsamen Rhythmus und sind dem Ge-
denken an die Verstorbenen gewidmet, die auf diese Weise zum Teil der 
Inszenierung werden. Die Tänze, die auf den Gottesdienst folgen, sind 
teilweise nur Männern vorbehalten, in manchen Fällen dürfen aber auch 
alle Anwesenden tanzen. Nach den Höhepunkten im Rollenspiel, festli-
chen Kämpfen und Tänzen endet das Vardan-Fest mit der Feier der Na-
menstage und des Festmahls, die die Gemeinschaft erneut zusammen-
bringen. 

Die Spezialisten und Träger des Rituals treten abwechselnd hervor, sie 
treffen sich immer an bestimmten Punkten und gehen an anderen wieder 
auseinander. Männlichkeitsvorstellungen sind in den tapfer kämpfenden 
Kriegern und Vardan, den Ahnen und Vorfahren verkörpert, können also 
in der Erinnerung an Vardan und seine Gefolgschaft ihren Ausdruck fin-
den. Genauso können der Neuanfang und die Überwindung des Winters 
in der Vorfastenzeit als symbolische Erneuerung mit dem Märtyrertod 
der Helden zusammengeführt werden. Vielleicht noch häufiger gehen 

FORSCHUNGSGEGENSTAND 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


135

diese Ideen auseinander und demonstrieren Widersprüche, wie die tan-
zenden Priester oder das Zelebrieren totemistischer Tänze. Dies wird 
aber durch die feiernde Gemeinschaft, die sich in all diesen Elementen 
zusammenfindet und in diesen Widersprüchen deren Lösung findet, un-
ter einen Nenner gebracht. Dabei spielt das gemeinsame Feiern eine we-
sentliche Rolle; es ist eine Art der Selbstdarstellung, die die Kirche, aber 
auch andere Ämter miteinander verbindet: Dorfälteste, Lehrer, Gelehrte 
etc. Die viel komplexeren Beziehungen zu den Herrschern wurden der-
art auf einfache Rollenspiele heruntergebrochen, in denen der Feind be-
siegt wurde und Priester und Kirche eine führende Rolle spielten. Eine 
Konkurrenz zwischen den symbolischen Inhalten wird durch neue Ver-
wandtschaften geregelt. Als ›Männerfest‹ lässt sich die Feier der gefal-
lenen Helden an deren Namenstag interpretieren. Wenn die wichtigste 
Rolle beim Vardan-Fest der Anführer des Tanzes spielt, dann übernimmt 
der Anführer der Kirche und der Gemeinde diese Rolle, auch wenn der 
Priester ansonsten nicht am rituellen Tanz teilnimmt. 

Jenja Khachatryan unterscheidet noch zwischen den Festen in den Re-
gionen unter der osmanischen Herrschaft und den anderen persischen, 
später russischen-armenischen Gebieten. So fanden die Feierlichkeiten 
im türkischen Teil an einem spezifischen Ort statt: in der Kirche und 
um die Kirche herum. Die von ihr untersuchten und beschriebenen Fes-
te in den persisch-armenischen Gebieten wurden gefeiert dagegen über 
die gesamte Ortschaft verstreut und beinhalteten verschiedene Elemen-
te. Dabei existiert keine einheitliche oder zentralisierte Feierform, die 
in allen Regionen Ost-Armeniens gleich gefeiert würde. Manche arme-
nische Siedlungen hatten eine ausgeprägte Tradition, andere wiederum 
werden nicht erwähnt (Khachatryan 2013b: 99). Einerseits zeigt sich an 
diesem Beispiel die Teilung Armeniens: wie in vielen anderen Bereichen 
gehen auch hier die Entwicklungen auseinander. Andererseits kann man 
sehen, wie unterschiedlich die Lebensbedingungen der Gemeinschaften 
waren, ihre Probleme und inneren Widersprüche, die auch unterschiedli-
che Ausdrucksformen im Ritual gefunden haben. Außerdem erwähnt die 
Autorin den Unterschied zwischen Stadt und Land. Die städtische Form 
tendiert mehr zu den kleinen Theateraufführungen, die auf literarischen 
Bearbeitungen der Vardan-Schlacht basieren (Khachatryan 2013b: 101).

Auch die mündliche Überlieferung der Vardan-Erzählung hat ihre Be-
sonderheiten. Gohar Vardumyan beschreibt die in den verschriftlich-
ten mündlichen Volks-Erzählungen festgehaltenen Variationen der Ge-
schichte von Vardan und seinen Gefolgsmännern. Diese reflektieren auf 
unterschiedliche Weise die Ereignisse, das Heldentum der Männer, vari-
ieren dabei die Orte und andere Hintergrundinformationen. Einige Mo-
tive wiederholen sich und bleiben grundsätzlich unverändert: Tapfer-
keit, Heldentod, Kampf gegen die Perser. Der Ort des Kampfes sowie 
der Ort des Todes variieren hingegen stark und sind jeweils an einen 

DAS VARDAN-FEST UND SEINE FEIERFORMEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136

anderen heiligen Ort – eine Kapelle, einen Baum, etc. – zu Vardans Ehre 
geknüpft. Auch über Yeghische und Ghevond werden Sagen und Legen-
den niedergeschrieben. Die im Ritual gefeierten unterschiedlichen Inhal-
te – Fasnacht, Beerdigungsrituale, Ahnenverehrung und die Person des 
Vardan – werden auch in der Erzählung auf plastische Art zusammenge-
bracht. Bezeichnend ist die weite Verbreitung dieser mündlichen Erzäh-
lungen, die in unterschiedlichen Regionen des heutigen und historischen 
Armeniens meistens Ende des 19. und Anfang bis Mitte des 20. Jahrhun-
derts gesammelt und aufgeschrieben wurden. Entsprechend beziehen sie 
sich örtlich nicht nur auf persisch-armenische Gebiete. Die Ereignisse 
um Vardan spielen sich in verschiedenen Tälern, Feldern und Dörfern 
ab, auch am Berg Ararat. Persisch-armenische Gebiete werden wieder-
holt in viele Erzählungen eingebunden und bleiben zentral (Vardumyan 
2003: 240). 

Letztlich bringt die Entwicklung der Feierform die neuen säkularen 
Akzente im Selbstbewusstsein der Armenier zum Ausdruck. Im Laufe 
des 19. Jahrhunderts wurden in beiden armenischen Gebieten und in 
vielen verstreuten armenischen Zentren Schulen eröffnet, die die neuen 
säkularen Inhalte vermittelten und auch die Gemeinden erreichten, die 
weit von den intellektuellen Zentren entfernt lagen. 1902 wurden 818 
armenische Schulen im Osmanischen Reich gezählt, 56 davon in Kon-
stantinopel und 61 in armenischen Communities in Ägypten, Zypern 
und Bulgarien; die restlichen befanden sich in den armenischen Provin-
zen (Panossian 2006: 176). Im russischen Armenien wurden 1878 583 
Grundschulen und 24 weiterbildenden Schulen gemeldet, und die Zahl 
wuchs: 1900 spricht man vom Verhältnis 1:693 und 51. Die Kirche kon-
trollierte 330 Schulen im Jahre 1885 im Transkaukasus und in Süd-Russ-
land (83 für Mädchen) (Panossian 2006: 187). So stehen die Feierlich-
keiten zum Vardan-Tag auch mit Bildung und Schule in Verbindung. In 
den Quellen zum 19. Jahrhundert werden Berichte über Schulveranstal-
tungen am Vardan-Tag erwähnt, die sich deutlich von dem Volksfest un-
terscheiden. In der Veranstaltung wurden Gedichte vorgelesen, Lieder 
gesungen und zum Schluss eine theatralisierte Vorstellung auf der Büh-
ne dargeboten (Kharatyan-Araqelyan 2005: 84). Kinder und Jugendli-
che, die Schüler sind ein zunehmend wichtiger Teil des Festes geworden. 
Sie schlüpften nach dem Gottesdienst in die Rollen der beiden Arme-
en und ihrer Anführer. Vardan ist gefallen, seine Anhänger haben aber 
nicht nachgegeben und in der Fortführung des Kampfes gegen die persi-
sche Armee einen Sieg errungen (Poghosyan 2003: 246). Ohne dass die 
kirchliche Beteiligung nachlässt, wird die nationale säkulare Idee zuneh-
mend in die Feierlichkeit integriert. Das Datum wird nach wie vor von 
der Kirche bestimmt. Elemente des Theaterspiels und Rollenspiels blei-
ben weiterhin erhalten, aber dem Aspekt der Bildung, Literatur, Musik, 
Kunst kommt als ein Ausdruck des Selbstverständnisses eine größere 

FORSCHUNGSGEGENSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


137

Bedeutung zu als Abgrenzungs- und »Kampfmittel«; eine kampfbezo-
gene Interpretation mit einem zwar nicht leicht zu erreichenden, aber 
einem durch das Martyrium letztlich klaren Sieg. Die Ambivalenz des 
moralischen Sieges wird durch den unnachgiebigen Kampf und die Op-
ferbereitschaft erklärt. Diese Idee wurde auch in der patriotischen lite-
rarischen Aufarbeitung vertreten.

2.10 Zusammenfassung

Der narrative Kern des Vardan-Mythos bildete sich im Spannungsraum 
der zwei ersten Quellen und deren Rezeption. In seinen schriftlichen 
und mündlichen Ausprägungen wurde er den jeweiligen Ereignissen und 
situativen Herausforderungen angepasst und entfaltete sich sowohl in 
seinem Kern als auch in Variationsmöglichkeiten weiter. Bereits in der 
Kombination der beiden ersten Schriften eröffnet sich ein Spannungs-
feld, und in den späteren Abhandlungen bilden sich immer mehr Vari-
ationen. Die ersten zwei Schilderungen enthalten schon einige zentrale 
Themen wie Martyrium, Patriotismus, die Idee der kulturellen und re-
ligiösen Autonomie, eine Perspektive auf die Außenwelt, des Auf-sich-
selbst-Gestellt-Seins etc. Durch die spätere Auseinandersetzung, beson-
ders im Mittelalter, werden einzelne Aspekte weiterbehandelt, vertieft 
und mit neuen Elementen versehen. Durch die Kontinuität der Schrift-
kultur wird die Geschichte von Vardan zu der eigenen. Sie wird zur Ge-
schichte der Armenier und Armeniens, sie ist ein Teil der armenischen 
schriftlichen Kultur, frühen Selbstdarstellungen durch die Chronisten 
und Historiografen.

Parallel dazu entwickelt sich ein kirchliches Ritual, das Vardan-Fest. 
Während die ersten Quellen zum Mythos auf das 5. Jahrhundert datiert 
sind, sieht man die Anfänge des Vardan-Festes im 8. Jahrhundert. Es sind 
religiöse, folkloristische und später intellektuelle Ausprägungen des Fes-
tes bekannt. Erst spätere rituelle Formen werden reflektiert, die disku-
tierten Beispiele gehen auf das 19. und 20. Jahrhundert zurück.

Im 18. und 19. Jahrhundert wird die Vardan-Thematik erneut aufge-
griffen und spielt eine wichtige Rolle im Zusammenhang mit der Idee 
der Nation. Der bisweilen religiös gefeierte Märtyrer Vardan wird zu ei-
nem nationalen Symbol. Die symbolische Figur Vardan ist durch ihre 
säkulare und religiöse Prägung dazu in der Lage, die jeweiligen Wider-
sprüche innerhalb der Gemeinschaft zu verschiedenen Zeiten zum Aus-
druck zu bringen.

ZUSAMMENFASSUNG

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138

3. Forschungsstand

An dieser Stelle möchte ich die Ergebnisse der wissenschaftlichen Be-
schäftigung mit der Geschichte Vardans zusammenführen und verdeut-
lichen, welchen Beitrag die vorliegende Arbeit in diesem Kontext leis-
ten kann. 

Die meisten Studien zu Vardan und der Avarayr-Schlacht stammen aus 
dem Bereich der Geschichtswissenschaft und Literaturwissenschaft. Zu 
unterscheiden sind zunächst Abhandlungen, die auf Armenisch und vor 
allem in Armenien verfasst wurden, von solchen, die in den westlichen 
Zentren der Armenischen Studien (Oxford, Leiden etc.), wie auch in den 
sozialwissenschaftlichen Fakultäten westlicher Universitäten entstanden 
sind. Sie unterscheiden sich sowohl im Hinblick auf die Fragestellung 
als auch im Hinblick auf die Herangehensweise. Für die westlichen Au-
toren ist diejenige Lesart des Mythos zentral und ausschlaggebend, die 
sich an die Geschichte der Makkabäer anlehnt. In Armenien hingegen 
haben sich zahlreiche Historiker und Literaturwissenschaftler mit den 
Texten beschäftigt, ohne eine unmittelbare Verbindung zu den Makka-
bäern zu ziehen. Sie konzentrieren sich in ihrer Forschung auf Frage-
stellungen zur Sprache, zur Literatur und zur historischen Bearbeitung 
des Mythos. Die bereits in Kapitel 1.2 erwähnten Unterschiede in der 
Wahrnehmung der chronologischen Reihenfolge der ersten Autoren der 
Geschichte gehören ebenfalls zu den grundlegenden Unterschieden zwi-
schen beiden Zugängen und prägen ihre Forschung. Eine detaillierte Be-
arbeitung dieser Frage könnte Gegenstand einer eigenen Studie sein: die 
verschiedenen Traditionen und die Herkunft der Wissenschaftler und die 
dadurch unterschiedlich vorgeprägte Akzentuierung der Forschungsfra-
gen und Ergebnisse. 

Auf der Seite der Arbeiten, die nicht in Armenien entstanden sind, 
liegt die Forschung von Robert William Thomson (Thomson 1982).1 
Sie dient mir in vielen Fragen als Darstellungsgrundlage und soll daher 
hier hervorgehoben werden. Thomson sind die Übersetzungen der ers-
ten zwei Quellen über den Vardan-Krieg ins Englische sowie eine um-
fassende Studie zu den Quellen zu verdanken, die sich auf die Figur 
Vardan in der Schlacht am Avarayr-Feld berufen. Seine in nur wenigen 
armenischen Texten reflektierte Studie liefert eine vollständige Darstel-
lung und Diskussion der Quellen und Hinweise beginnend vom 5. Jahr-
hundert bis hin zum 20. Jahrhundert. Sie erlaubt es, die Entwicklung 
der Vardan-Figur nachzuverfolgen und viele Bezüge zu Literatur, Kunst 

1	  	Eine Studie zu Yeghische mit weiteren Übersetzungen ins Englische und 
Kommentaren von Thomson ist im Jahr 2000 erschienen (Thomson 2000a). 
Darin finden sich auch ergänzende Hinweise zum Thema.

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


139

und Geschichtsschreibung herzustellen. Seine Arbeit hat Forschungslü-
cken geschlossen und lässt eine Distanz zu den in Armenien vertretenen 
Standpunkten erkennen. Thomson verwendet die gleichen Quellen wie 
seine armenischen Kollegen, bearbeitet sie jedoch mit Hilfe anderer theo-
retischer Konzepte und Methoden. Die Bedeutung des Mythos wird von 
dem Engländer sorgfältig herausgearbeitet, der sowohl die Kontinuität 
als auch die Diskontinuität in der Überlieferung und Thematisierung der 
Geschichte Vardans bespricht. 

Die Hinterfragung der Überlieferung des Mythos wird in Armenien 
selten behandelt. Die Forschung in Armenien richtet ihre Aufmerksam-
keit in den meisten Fällen auf den Wert, den die Geschichte, die Quellen, 
die Texte für die armenische Kultur haben und woran sich dieser zeigt. 
Eine entstandene, etablierte, teilweise unantastbare – und stets ununter-
brochen und kontinuierlich gesehene – Position der Geschichte Vardans 
wird vorausgesetzt, und die einzelnen Verbindungen und Feinheiten wer-
den detailliert diskutiert. 

Thomson untersucht, ähnlich wie die Wissenschaftler Armeniens, die 
Bedeutung der Schriften über Vardan für die armenische Kultur. Er be-
tont ihre Wichtigkeit, indem er Fakten darstellt und Forschungslücken 
aufzeigt. In den Texten auf Armenisch hingegen wird oft eine säkula-
re Verehrung (Eghishen Srbutjun e, »Yeghishe ist eine Heiligkeit«) und 
eine kanonisierte Herangehensweise zu den in der säkularen Schrift-
kultur entstandenen Vorstellungen erkennbar (Yeghiazaryan 2013b: 
63). Diese oft emotionalisierte Haltung darf aber nicht den Eindruck 
der Unbrauchbarkeit dieser Texte erwecken. Vielmehr erlauben sie eine 
Analyse der unmittelbaren Lesart und der kulturellen Tradition. Selbst-
verständlich unterscheiden sich die Beiträge untereinander in ihrer Qua-
lität und in der wissenschaftlichen Reflexion. Viele Studien zu Vardan 
aus unterschiedlichen Disziplinen sind in dem Sammelband Avarayri 
Khorhurd (»Die Bedeutung von Avarayr«) (Nazaryan 2003) versam-
melt. Dieser Sammelband entstand aus einer großen Tagung zum Jubi-
läum der Avarayr-Schlacht im Jahr 2001. Zu den beteiligten Diszipli-
nen zählen alle Kunstrichtungen: Musik (Navoyan 2003) und (Palyan 
2003), Miniaturenkunst (Hovsepyan 2003), Malerei (Stepanyan 2003), 
Theaterkunst (Hovhannisyan, H. 2003), zahlreiche Abhandlungen zur 
Geschichte, Sprachwissenschaft (Karagjosyan 2003), Religionswissen-
schaft, zur Kanonisierung des Festes und seiner Position im Kirchenka-
lender (Ashchean 2001; Vardanyan/Badalyan 2003), zu Besonderheiten 
der Predigten zu Vardan (Mesropyan 2003), mündliche Überlieferung 
(Vardumyan 2003) und Literatur (Yeghiazaryan 2003; Muradyan 2003) 
etc. Als Forschungsmaterial reflektieren diese Texte, um nur zwei Bei-
spiele anzuführen: (Harutjuyan 2003) und (Hakobyan 2003), die ak-
tuellen Probleme und Tendenzen der Gesellschaft: die wachsende Frei-
heit der Kirche, die staatliche Unabhängigkeit Armeniens kommen zum 

FORSCHUNGSSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140

Ausdruck, neue Bewertung der Kampfstrategien etc.. Vergleichend und 
kontrastierend erlaubt dieser Textkorpus einen Einblick in die Auseinan-
dersetzung mit der Vardan-Thematik und mit dem, was ich in den einzel-
nen Kapiteln meiner Untersuchung erarbeite. Einige Elemente habe ich 
in Kapitel II.3 zum Fallbeispiel Armenien dargestellt, die anderen im Ka-
pitel zur Geschichte Armeniens und zum Vardan-Mythos (Kapitel I.2).

Darüber hinaus sind die ethnologischen Arbeiten in Armenien zum 
Vardan-Fest zu erwähnen. Von den oben genannten Forschungsarbei-
ten zur Geschichte Vardans bzw. des Vardan-Mythos unterscheiden sich 
diejenigen Studien, die sich mit den Ausprägungen und Entwicklungen 
des jährlich stattfindenden Vardan-Fests aus unterschiedlichen Perspek-
tiven auseinandergesetzt haben. Die Ethnologinnen Srbuhi Lisizian,2  
Heranush Kharatian, Jenja Khachatrian und Emma Petrosyan haben 
ihre Ergebnisse zu den Ursprüngen und Feierformen des Festes darge-
legt. Heranush Kharatian untersucht in ihren Arbeiten die Feierlich-
keiten zum Vardan-Fest im Kontext anderer armenischen Volksfes-
te (Kharatyan-Araqelyan 2005). Ferner diskutiert sie die Rituale der 
Vardan-Verehrung und die heiligen Orte der alten kaukasischen Völ-
ker (Kharatyan 2003). Emma Petrosyan (Petrosyan 2011) behandelt 
armenische Feste im Kontext der europäischen Kultur und bespricht 
das Vardan-Fest in einem größeren Zusammenhang. Jenja Khachatrian 
(Khachatryan 2013a) behandelt die verschiedenen Aspekte des Festes, 
insbesondere die Elemente des Tanzes in armenischen Festen und im Var-
dan-Fest im Speziellen. Die Ethnologinnen setzen sich viel weniger – im 
Grunde genommen fast gar nicht – mit den textuellen Aufarbeitungen 
über Vardan auseinander. Ihre Aufmerksamkeit gilt den regionalen Un-
terschieden in den Feierlichkeiten, einzelnen Elementen des Festes und 
deren Interpretation. Dadurch bekommt ihre Forschung eine etwas an-
dere Richtung und weicht von dem etablierten Diskurs ab. Einige Auf-
sätze setzen sich auch mit der Aktualität des Vardan-Symbols in der Re-
publik Armenien nach der Unabhängigkeit auseinander. Diese gehen den 
heiligen Vardan-Städten nach und behandeln einzelne Entwicklungen. 
Auch zu der modernen Prozession wurde geforscht (Siekierski 2010). 

Eine Monografie zu diversen Aspekten der Vardan-Erzählung, mit 
der Betonung ihrer moralischen Bedeutung, der Geschichte der Familie 
Mamikonyan sowie den Ereignissen des 5. Jahrhunderts hat die arme-
nische Kirche selbst herausgegeben (Devrikyan 2008). Der Autor Var-
dan Devrikyan bezieht sich im Wesentlichen auf die ersten Quellen von 
Yeghische und Lazar, d.h. auf Vardan und der Armenische Krieg (Vasn 

2	  	Die ethnologischen Arbeiten von Srbuhi Lisizian, die für die genannten eth-
nologischen Abhandlungen wegweisend waren, befassen sich mit alten ar-
menischen Tänzen und theatralischen Vorstellungen und stammen aus dem 
Jahr 1956, siehe (Khachatryan 2013a: 99) sowie (Petrosyan 2011: 114).

FORSCHUNGSSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


141

Vardananz u hajoc paterazmi) und Geschichte Armeniens (Hajoc pat-
mutjun tught Vahan Mamikonyani), aber auch auf spätere literarische 
Werke, die das Thema behandeln, das Fest selbst, die Geschichte des Fes-
tes sowie die religiöse Begründung des Festdatums. Viele Aspekte zum 
Fest sind im Buch aufgeführt, werden jedoch nicht unbedingt kritisch 
analysiert. Der Wert dieses Werkes liegt vielmehr darin, dass grundsätz-
liche Informationen zum Thema zusammengetragen wurden und eine 
intensive Quellenaufbereitung stattgefunden hat. 

Eine weitere Monografie zum Thema, verfasst von Hamlet Davtian 
(Davtyan 2005), strebt hingegen eine Entzauberung des Vardan-Mythos 
an. Durch eine kritische Auseinandersetzung mit historischen Aspekten 
diskutiert der Autor die Rolle der armenischen Kirche in der Geschich-
te Armeniens und sieht diese als einen schwächenden und hemmenden 
Faktor an. Er plädiert für eine neue Bewertung der Revolte von 451. Die-
se Publikation fand durch ihre Einladung zur kritischen Auseinanderset-
zung Eingang in die intellektuelle Diskussion in Armenien.

Wichtige Arbeiten, die die Bedeutung Vardans für kollektive Prozesse in 
der armenischen Gemeinschaft untersuchen, sind in Deutschland und den 
USA entstanden. Darin werden sowohl die Erkenntnisse der westlichen 
Sozialwissenschaften reflektiert als auch die armenischen Perspektiven 
berücksichtigt und übersetzt. Dabei kommt den Arbeiten des Institutes 
für Diaspora- und Genozidforschung in Bochum eine wichtige Rolle zu, 
das durch seine eigene Forschung die Perspektive auf das Thema geprägt 
hat. Das Bochumer Zentrum stellt darüber hinaus durch Übersetzungen, 
Publikationen und finanzielle Förderung der Forschung eine Verbindung 
her zu den über Armenien und Armenier durchgeführten Studien (Arme-
nische Studien). In diesem Kontext ist vor allem der Sammelband Iden-
tität in der Fremde (Dabag/Platt 1993) hervorzuheben, in dem sich Mih-
ran Dabag und Kristin Platt mit der besonderen Rolle des Vardan-Mythos 
auseinandersetzen. In ihrem Aufsatz »Diaspora und kollektives Gedächt-
nis« behandeln die Autoren Erfahrungen der Verfolgung und des Leides 
als Hauptmotiv der kollektiven Erinnerung, wobei sie ihre Thesen mit 
Beispielen aus der jüdischen und armenischen Diaspora belegen. Der Ge-
schichte Vardans schreiben sie diesbezüglich eine tragende Rolle zu. Var-
dan und seine Männer, die sich in einer aussichtslosen Situation den Per-
sern im Kampf stellten, um einen Krieg zu kämpfen, der »nur verloren 
werden konnte«, werden hier als Identifikationsbild herausgearbeitet. Au-
ßerdem zeichnen die Autoren den Weg der Ritualisierung der Geschichte 
nach: wie die Geschichte in den Liedern der armenischen Revolutionäre 
in den 80er und 90er Jahren des 19. Jahrhunderts wiederentdeckt wur-
de. Eine eben solche Ritualisierung sehen sie im Umfeld der Schlacht in 
Sardarabad im Mai 1918. Auch hier gab es eine parabelhafte Konstella-
tion eines übermächtigen Gegners, die Parallelen zur Vardan-Erzählung 
(die Autoren nennen sie hier »Vardan-Legende«) aufweist.

FORSCHUNGSSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142

Khachig Tololyan, ein amerikanischer Wissenschaftler armenischer 
Herkunft, greift das Thema Vardan seinerseits auf. Er veröffentlichte 
zwei Aufsätze zu Prozessen in der Diaspora und brachte sie in Zusam-
menhang mit der Geschichte Vardans: »Martyrdom as Legitimacy: Ter-
rorism, Religion and Symbolic appropriation in the Armenian Diaspora« 
(Tololyan 1987) sowie »Traditionelle Identität und politischer Radika-
lismus in der armenischen Diaspora« (Tölölyan 1993) in dem bereits 
erwähnten Sammelband Identität in der Fremde (Dabag/Platt 1993). 
Tololyan betrachtet die armenische Gemeinschaft als eine textuelle und 
analysiert die gemeinschaftskonstituierende Funktion der mündlichen 
und schriftlichen Texte. Er richtet seine Aufmerksamkeit auf den gemein-
samen Kern des Erzählmusters dieser Geschichten und zeigt, wie diese 
»kulturell verankerten« Erzählungen zur Quelle des Selbstverständnisses 
der Armenier wurden. In diesem Prozess leistete die Kirche eine Schlüs-
selrolle: Sie sakralisierte den Kern dieser Geschichten, Nacherzählungen, 
Erweiterungen. Die Geschichte Vardans bekommt in diesem Zusammen-
hang eine besondere Aufmerksamkeit und wird auf seine Aussagen hin 
analysiert. Tololyans Auseinandersetzung mit dem Thema fand in den 
1980er Jahren vor dem Hintergrund der sich damals formierenden ar-
menischen terroristischen Gruppierungen statt. In seiner Arbeit zieht er 
die Verbindung zwischen diesem Phänomen und den kulturell veranker-
ten Erzählmustern, auf die sich der armenische Terrorismus berief. In 
den Handlungen der Terroristen sah der Autor eine Bezeugung der fort-
dauernden Wirksamkeit der benannten Erzählungen. Diese Analyse er-
möglichte, die spezifischen Charakteristika der armenischen Attentäter 
zu erkennen und einen differenzierenden Zugang zum Verständnis ihrer 
Motivation zu gewinnen.

Die Arbeiten von Tololyan und Dabag leisten einen wichtigen Bei-
trag für die Analyse der zentralen armenischen Texte und ihrer Rolle für 
die armenischen Diaspora-Gemeinschaften. Die Auseinandersetzung mit 
der Vardan-Erzählung und ihre Interpretation spielt hierfür eine beson-
dere Rolle. Der Verdienst dieser Arbeiten liegt vor allem darin, die ri-
tualisierte Form der Geschichte zu thematisieren und aufzuzeigen. Da-
durch eröffneten sie das Forschungsfeld für einen Perspektivenwechsel. 
Die Autoren betonen die spätere Ritualisierung des Vardan-Mythos und 
führen ihre Analysen bis in die Gegenwart und können so reflektieren, 
was die aktuelle Diaspora ausmacht. Die anderen Prägungen des Fes-
tes und die Vorgeschichte des Mythos lassen sie allerdings außer Acht. 
Sie konzentrieren sich auf die Vardan-Rituale, so wie sie in der Diaspo-
ra begangen werden. 

Zu erwähnen sind noch die Arbeiten von Ashot Voskanyan aus Ar-
menien (Voskanian 2006, 2007a, 2007b). Er entwickelt eine Herange-
hensweise, die für die Autoren aus Armenien untypisch ist und die sich 
auf die deutsche philosophische Tradition bezieht. In dem auf Deutsch 

FORSCHUNGSSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


143

erschienenen Aufsatz »Tod und Anerkennung: Paradoxien des kollekti-
ven Daseins. Zur Phänomenologie des armenischen Geistes« wird die 
Figur Vardan mit Hilfe einer in Deutschland entwickelten Methodik 
analysiert. Im Wesentlichen greift Voskanyan auf Hegel und die Phäno-
menologie zurück. Im Rahmen einer philosophischen Herangehensweise 
diskutiert und analysiert der Autor den Vardan-Mythos und seine Rol-
le. Er schließt dabei an die bereits genannten Publikationen von Tololyan 
und Thomson sowie an den Sammelband von Dabag und Platt an. Auch 
Voskanian geht von der Annahme aus, dass Armenier sich als eine textuel-
le Gemeinschaft bezeichnen lassen, ohne jedoch die Gemeinschaft auf ein 
umfassendes Buch oder einen Zentraltext zurückzuführen. Er betrachtet 
die Geschichte Vardans als eine der drei zentralen Erzählungen der arme-
nischen Gemeinschaft, die für das Selbstverständnis prägend sind, aber 
auch missinterpretiert werden. Er unternimmt den Versuch, den Mythos 
zu erklären und einzuordnen, Widersprüche aufzudecken und die kol-
lektiven Prozesse, die Wahrnehmung des Kollektiven aus geschichtlichen 
Aspekten heraus zu begründen. Zwei konstruktive Elemente, »den kol-
lektiven Tod« und »Anerkennung«, zieht er in Betracht. In einer gut re-
cherchierten Auseinandersetzung arbeitet er Aspekte ›des Armenischen‹ 
heraus. Anschließend bezieht er diese Erkenntnisse auf die Problematik 
der Anerkennung des armenischen Genozids.

Die Bedeutung von Voskanyans Arbeiten liegt einerseits in der Me-
thodik, andererseits gelingt es ihm auch, die Ergebnisse der armeni-
schen Forschung und diejenigen außerhalb Armeniens zusammenzu-
führen. Der genannte Aufsatz, wie auch andere Arbeiten von ihm, sind 
sowohl in Armenien als auch in Deutschland in deutscher und armeni-
scher Sprache erschienen und dadurch für ein breites wissenschaftliches 
Publikum zugänglich. 

Meine eigene Forschung und Fragestellung knüpfen methodisch wie 
thematisch an die Arbeiten von Dabag, Tololyan und Voskanian an. 
Auch die vorliegende Arbeit verbindet die armenische Thematik, d.h. 
hier insbesondere den Vardan-Mythos, mit der westlichen Wissenschaft-
stradition. Sie unterscheidet sich von den bisherigen oben genannten 
Forschungen durch die empirische Herangehensweise, den Feldzuschnitt 
und die Erhebungsmethoden. Meine Arbeit kontrastiert die Perspekti-
ven im armenischen Staat und der Diaspora am Beispiel des Vardan-My-
thos. Diese Differenzierung wurde bislang in der Forschung völlig ver-
nachlässigt, denn die bisherigen Studien konzentrierten sich entweder 
auf die Prozesse in der Republik oder auf die in der Diaspora. Ziel der 
Arbeit ist es, die rituellen Ausdrucksformen (›Gebrauchsformen‹) der 
Vardan-Erzählung in der Diaspora und in der Republik Armenien unter 
Berücksichtigung der Bedeutung des Kollektivsymbols und seiner my-
thischen Rahmung sowie des historischen und kulturellen Kontextes he-
rauszuarbeiten.

FORSCHUNGSSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144

Meine Herangehensweise zeichnet sich folglich durch eine empirische, 
datenorientierte und kontrastive Methodik aus. Sie verbindet die For-
schung zum Vardan-Mythos mit der Konstanzer hermeneutischen Tra-
dition (Soeffner/Hitzler 1994b; Soeffner/Hitzler 1994a) und mit den An-
sätzen der Symbol- und Ritualforschung (Soeffner 1991b; Soeffner 1995) 
sowie (Dreher/Figueroa 2003; Figueroa/Dreher 2004; Figueroa-Dreher 
et al. 2011). Mein Forschungsansatz knüpft an die zuvor genannten em-
pirischen Forschungsarbeiten in dieser Tradition an.

FORSCHUNGSSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25 - am 28.01.2026, 09:26:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913474-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.  Forschungskonzeption
	1.1  Theoretischer Rahmen: Mythos, Symbol, Ritual
	1.2  Theoretisches Sampling: Feldzuschnitt und Datenauswahl
	1.3  Methodik
	1.3.1  Erhebungsverfahren
	1.3.2  Auswertungsverfahren


	2.  Forschungsgegenstand: Der Vardan-Mythos und das Vardan-Fest im Kontext der armenischen Geschichte
	2.1  Armenien in der Antike: Ursprünge, vorchristliche Zeiten
	2.2  Armeniens frühe Staatsform: Königliche Dynastien
	2.3  Christianisierung Armeniens und Vardanen-Krieg
	2.3.1  Yeghische Vardapet und Ghazar Parpezi: Zwei Berichte über den Vardan-Krieg aus der frühchristlichen Zeit
	2.3.2  Die Berichte im Vergleich: Ein Spannungsraum wird eröffnet
	2.3.3  Die Unabhängigkeit der armenischen Kirche

	2.4  Armenien im Mittelalter, Auseinandersetzung mit der Vardan-Erzählung und die Anfänge des Vardan-Festes
	2.4.1  Entwicklung des Vardan-Festes und die Auseinandersetzung mit der Vardan-Erzählung im späten Mittelalter

	2.5  Konflikte, Teilungen und Zerstreuung, Zellen der Unabhängigkeit und Diaspora
	2.6  18. Jahrhundert: Multilokale Entwicklung und kultureller Aufschwung, neue Formen und Dynamiken
	2.7  19. Jahrhundert: Eine neue Epoche nationalistisch-patriotischer Stimmung
	2.8  Vardan zwischen dem Religiösen und dem Säkularen: Flexibilität und Ambivalenz eines Schwellencharakters
	2.9  Das Vardan-Fest und seine Feierformen
	2.10  Zusammenfassung

	3.  Forschungsstand

