
Die Dystopie des fraglosen Verstehens

Helen Akin

Angesichts der gegenwärtigen Entwicklungen wirft Maria-Sybilla Lotter in ihrem

Beitrag Wie Hass und Gewalt sich begrifflich ausdehnen eine Frage auf, die brisan-

ter nicht sein könnte: Welche Stimmen finden in unserer Demokratie Gehör und

welche Mechanismen der Abwertung und Ausgrenzung gefährden den demokrati-

schen Grundgedanken, dass alle Bürger gleichermaßen Gehör finden sollen? Dem

Tagungsthema Die Emotionalisierung des Politischen entsprechend, legt Lotter ihren

Fokus hierbei auf Mechanismen und Strategien, die sich emotionaler und mo-

ralischer Motive bedienen, um bestimmte politische Diskursteilnehmer zu dis-

kreditieren. Werfen wir beispielsweise einen Blick auf die mediale Herabwürdi-

gung von Teilnehmern der gegenwärtig stattfindenden Hygiene-Demonstrationen

– viele von ihnen sind Kritiker des Regierungshandelns während der sogenann-

ten Corona-Krise – wird leicht ersichtlich, von welchem Phänomen Lotter spricht.

Die Unterscheidung zwischen vermeintlich vernünftigen, faktentreuen und realis-

tischen Personen auf der einen, Verschwörungstheoretikern, Esoterikern und Po-

pulisten auf der anderen Seite ist nur ein Beleg für die Aktualität der Frage nach

den Bedingungen der Möglichkeit von Teilhabe am politischen Diskurs. Wo von

der Emotionalisierung des Politischen die Rede ist, so stellt Lotter richtig fest, wird der

Fokus häufig auf die letztgenannten Gruppierungen gelenkt: Es heißt dann, diese

seien von negativen Emotionen wie Angst, Wut und Hass gelenkt und daher ratio-

nalen Argumenten nicht mehr zugänglich. Sind ihre politischen Haltungen einmal

auf Emotionen zurückgeführt, werden diese häufigmit Irrationalität gleichgesetzt

und die entsprechenden Personen »nicht mehr als legitime Gegner im politischen

Wettstreit« anerkannt. Hiergegen formuliert Lotter zwei wichtige Einwände:

1. Wird Demokratie als Streitkultur verstanden, wie etwa die politische Phi-

losophin Chantal Mouffe dies tut, so muss die vor-verurteilende Abwertung und

diskursive Ausgrenzung bestimmter Gruppen als illegitim und undemokratisch er-

achtet werden. Zur Meinungsfreiheit gehört – es sei an den schönen Satz von Rosa

Luxemburg erinnert – eben auch immer die Freiheit der Andersdenkenden.

2. Emotionen gehören, so fährt Lotter fort, grundsätzlich zur Politik und bilden

keinen Grenzbereich, in dem politische Vernunft in Irrationalität umschlagen wür-

de.Wiederum referiert Lotter Chantal Mouffe: Die Identifizierungmit bestimmten

https://doi.org/10.14361/9783839452783-019 - am 14.02.2026, 09:42:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


280 Helen Akin

Gruppierungen und die Priorisierung ihrer Interessen gegenüber denjenigen der

politischen Gegenseite erhält ihre Triebkraft und Stärke stets durch emotionale

Bindungen.

Als einen Mechanismus der Emotionalisierung und Moralisierung des politi-

schen Diskurses, der den diskursiven Ausschluss nach sich zieht, weist Lotter in

ihrem Beitrag die gegenwärtig stattfindende »Dehnung von medizinischen, mo-

ralischen und psychologischen Begriffen« aus. Diese gehe mit einer inhaltlichen

Entleerung und einer bedenklichen emotionalen Aufladung einher. Als Beispiele

hierfür nennt Lotter folgende Begriffe: Hass, Gewalt, Rassismus, Trauma, Sucht,

psychische Störung oder Depression. Einerseits ermögliche die Entwicklung dieser

Begriffsdehnungen »eine zunehmendemoralische Sensibilisierung für weniger of-

fensichtliche Formen von Ungerechtigkeit, Unterdrückung und Diskriminierung«,

andererseits befördere sie jedoch auch »die Ausbreitung einer Therapiekultur, die

immer mehr Formen des Leidens […] als therapiebedürftig betrachtet.« Eine wei-

tere mit diesem Vorgang verbundene Gefahr, auf die Lotter besonders aufmerk-

sam machen möchte, besteht schließlich in der terminologischen Entfremdung

der Teilnehmer des politischen Diskurses, sodass diese einander nicht mehr ver-

stehen und sich gegenseitig vorschnell unter emotionalen und moralischen Prä-

missen verurteilen.

Zunächst möchte ich nun auf einige methodische und stilistische Eigenheiten

des Beitrags von Lotter aufmerksam machen: So darf es möglicherweise als Beleg

für die Relevanz ihres eigenenThemas verstanden werden, dass sie selbst Begriffs-

dehnungen – vielleicht Über-dehnungen – vollzieht. Ein Beispiel hierfür bietet ihre

Feststellung, es gebe eine moralische Zensur in akademischen Debatten, um »ver-

letzliche Gruppen vor sprachlichen Verletzungen zu schützen.« Besagt Zensur laut

Duden die von staatlicher Stelle vorgenommene Kontrolle von Schriftstücken auf

politische, gesetzliche, sittliche oder religiöse Konformität hin, so verwendet Lotter

den Begriff hingegen für eine erhöhte gruppenspezifische Sensibilität gegenüber

der Wirkmächtigkeit sprachlicher Äußerungen. Die institutionelle Prüfinstanz für

epistemische Gewalt, von der Lotter an der besagten Stelle spricht, gibt es nicht;

der Zensurbegriff lässt diese Assoziation jedoch anklingen.

Eine weitere Performativität macht sich in Lotters Text bemerkbar: Während

sie in diesem die Notwendigkeit von Identifizierungsprozessen in der Politik be-

tont, scheint auch ihr eigener Beitrag eine Art politische Abgrenzung gegenüber

einem linksliberalen »Milieu der Gebildeten« darzustellen. Explizit wird ihre ei-

gene politische Positionierung zwar an keiner Stelle; doch lassen zwischen den Zei-

len eingestreute Stichworte eine Kontur deutlich werden: Wo Lotter Phänomene

als »normal« beschreibt, bedeutet diese Beschreibung im Kontext betrachtet meist

auch, dass sie dieseNormalität für befürwortenswert erachtet.Dieselbe affirmative

https://doi.org/10.14361/9783839452783-019 - am 14.02.2026, 09:42:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Die Dystopie des fraglosen Verstehens 281

Verwendung findet sich bei Begriffen wie »Heimat«1 oder nostalgischen Rückgrif-

fen auf solches, was »früher üblich«2 war. Normalität, Heimat und Sitte – das sind

die Identifizierungsangebote, die Lotter ihrerseits ihren Lesern unterbreitet.

Ferner sind assoziierende Übergänge und formalistische Ideenverbindungen

auffällig: So werden zwei sehr heterogene Phänomenbereiche – die politische Sen-

sibilisierung für Diskriminierungen gegenüber Minderheiten einerseits und der

Prozess der Medikalisierung andererseits – durch das rein formale Moment des

concept creep in Beziehung zueinander gebracht und als miteinander verbunden

präsentiert. Zwar gesteht Lotter zu, dass »diese Prozesse […] teilweise unabhängi-

gen Quellen« entspringen; tatsächlich geht sie jedoch auf diese Quellen nicht wei-

ter ein und behauptet stattdessen lediglich eine wechselseitige Verstärkung der

Prozesse. Den Prozess der Ausdehnung von medizinisch-psychologischen Begrif-

fen, der in der Wissenschaft seit mehreren Jahren als Medikalisierung beschrie-

ben wird, benennt sie beispielsweise, ohne auf dessen Spezifik, seine Entstehungs-

gründe und -zeiten, die an ihm beteiligten Agenten und Interessen thematisch und

analytisch einzugehen. Lotter bemerkt zu Recht, dass in den letzten Jahren man-

nigfache zuvor alltägliche oder unbemerkte Phänomene nunmehr als Krankheiten

oder Syndrome definiert wurden, die fortan sowohl neue medizinische Diagnosen

als auch Behandlungen verlangen.Doch von dieser Phänomenbeschreibung nimmt

der Diskurs um die Medikalisierung nur seinen deskriptiven Ausgangspunkt, um

die damit verbundenen, relevanten Fragen einzuleiten, die Lotter unbeachtet lässt:

Wie gestalten sich die Prozesse der subjektiven Internalisierungmedizinischer und

therapeutischer Angebote und Perspektiven? Wie kommt die allgemeine Bereit-

schaft zustande, körperliche und geistige Erfahrungen in gesteigertem Maße als

Symptome eines pathologischen, jedoch behandelbaren, medizinisch definierten

Zustandes zu denken? Welche Verschiebungen sind innerhalb der medizinischen

Wissensgebiete zu verzeichnen – etwa von Psycho- oder Familientherapien hin

zur Psychopharmakologie, den Neurowissenschaften oder der Genomik – undwel-

che Interessenverbände befördern solche Verschiebungen? Wie hat die neoliberale

Landnahme seit den 80er Jahren das Gesundheitssystem samt seinemDiskurs ver-

ändert? Etc.

Nach diesen wenigen Bemerkungen zu Stil und Redetechnik des Textes möchte

ich mein Hauptaugenmerk nun auf die zentrale These lenken, gemäß der morali-

sierende und emotionalisierende Begriffsdehnungen die demokratische Verstän-

1 »Dann fühlt man sich in der Sprache nicht mehr zuhause, man erlebt sie nicht mehr als eine

Heimat, in der man sich auch dann versteht, wenn man anderer Meinung ist.«

2 Auch: »die Ausbreitung einer Therapiekultur, die immer mehr Formen des Leidens, die man

früher als existentielle Erfahrungen und Lebenskrisen der Eigenverantwortung der Individu-

en zugewiesen hätte, als therapiebedürftig betrachtet.«

https://doi.org/10.14361/9783839452783-019 - am 14.02.2026, 09:42:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


282 Helen Akin

digung erschweren, da die terminologischen Veränderungen zu Polarisierung und

Entfremdung führen:

Das liegt daran, dass ein großer Teil der Begriffsdehnungen bislang nur von ei-

nem Teil der Sprachverwender, vor allem dem akademisch gebildeten, mitvollzo-

gen wurde, manche wiederum nur von einer kleinen Gruppe moralischer Entre-

preneure. Dann fühlt man sich in der Sprache nicht mehr zuhause, man erlebt sie

nicht mehr als eine Heimat, in der man sich auch dann versteht, wenn man an-

derer Meinung ist. Wenn ich hier von »nicht mehr« spreche, meine ich eine in der

Kommunikation verwurzelte Utopie des sich fraglos Verstehens, nicht eine ver-

gangene Realität der fraglosen Verständigung aller Muttersprachler.

Zunächst möchte ich hierzu bemerken, dass die genannten Bedeutungsverschie-

bungen – etwa die Bemühung, den Begriff des Rassismus nicht länger auf ma-

nifeste, gewaltförmige Diskriminierungssituationen zu beschränken, sondern auf

latente, tiefenpsychologische Verhaltensmuster auszuweiten – tatsächlich ange-

stoßen wurde durch Antidiskriminierungstendenzen der akademischen Linken in

den USA seit den 1980er Jahren; der geistige Nährboden, auf dem diese Bewe-

gung fußte, wurde jedoch durch die 68er-Bewegungen geschaffen, die ihre Basis

bekanntlich nicht in einer »kleinen Gruppe moralischer Entrepreneure« hatte.

Viel wichtiger jedoch erscheint esmir, Lotters Darstellung zurückzuweisen, ein

fragloses Verstehen sei eine in der Sprache angelegte Utopie. Wie Lotter selbst be-

merkt, rührt die Dehnung immerhin der politischen Begriffe, die sie nennt, aus

einer zunehmenden Sensibilität und einem Bewusstsein für die Subtilität und La-

tenz rassistischer Abwertungen her. Hier wird also immerhin der Versuch unter-

nommen, unsere alltägliche Praxis und Sprachpraxis auf ihre immanenten Wer-

tungen, ihr konnotatives und assoziatives Verweisungssystem hin zu untersuchen

sowie das Gewordensein bestimmter Terminologien offenzulegen, um sie ihrer

Selbstverständlichkeit zu entkleiden. Der Ansatz der Sprachkritik, der darauf zielt,

diskursive Ausschlüsse und Abwertungen zu vermeiden, besteht – wo er nicht in

stumpfe Orthodoxie und Sprachregeln umschlägt – geradezu in einem Angriff auf

die Fraglosigkeit; er will offenbaren, welche Ungerechtigkeiten diese Fraglosigkeit

tagtäglich reproduziert.

Tatsächlich ist es jedoch nicht nur so, dass ein fragloses Miteinander zu ver-

meiden ist, um solchen normativen Verstetigungen vorzubeugen; vielmehr ist es

im strengen sprachphilosophischen oder hermeneutischen Sinne auch überhaupt

nicht möglich. Das fraglose Verstehen – Lotters Utopie – ist eine contradictio in

adiecto. Dem Verstehen ist der Umweg über das Nichtverstehen wesentlich; Verste-

hen lässt sich nur Unverständliches. Es sei hier nur an Hegels berühmten Spruch

aus der Phänomenologie erinnert, demnach das Bekannte darum, dass es bekannt

sei, nicht erkannt sei. Darüber hinaus gründet die gesamte moderne Hermeneutik

auf der Einsicht in die Unverständlichkeit der Sprache als der Voraussetzung für

https://doi.org/10.14361/9783839452783-019 - am 14.02.2026, 09:42:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Die Dystopie des fraglosen Verstehens 283

den Vollzug einer verstehenden Auslegung. Friedrich Schleiermacher hat diesen

Gedanken der prinzipiellen Unverständlichkeit in seinem Werk Hermeneutik und

Kritik (1809) zum ersten Mal radikal formuliert: Er wendete sich gegen eine Tra-

dition, in der die Bibelexegese stets als ausgezeichneter Bereich der Hermeneutik

hervorgehoben worden war. Seines Erachtens bedürfen prinzipiell nicht nur das

Wort Gottes und ebenso wenig nur das Wort des Philosophen oder Literaten der

Auslegung: Schleiermacher stellt vielmehr die Behauptung auf, dass prinzipiell al-

le sprachlichen Äußerungen, sei es auch nur ein Gespräch über das Wetter, der

Auslegung bedürfen, wenn diese auch je nach Material unterschiedlicher Mühe

und Anstrengung bedarf. Ihm ist gewiss: Das Verstehen ist nie und in keinem Fall

garantiert und ebenso wenig kann es jemals vollständig abgeschlossen werden –

es bleibt unendliche Aufgabe. Diese Universalisierung der Hermeneutik, die dann

Dilthey weiterführt, um sie über bloß sprachliche Gebilde hinaus auch auf das Le-

ben und die Lebensvollzüge selbst anzuwenden, ist meines Erachtens von zentraler

Bedeutung für alle darauffolgenden sprachphilosophischen Ansätze vonHeidegger

über Gadamer, Apel oder Ricœur. Auf welchen sprachphilosophischenHintergrund

hingegen Lotter referiert, wenn sie von einer »in der Sprache verwurzelten Utopie«

spricht, bleibt leider ungeklärt.

Doch auch und vor allem in politischer Hinsicht erscheint Lotters Ideal der

Fraglosigkeit eher als eine Dystopie denn als eine Utopie. Klingt es zu Beginn ihres

Beitrags noch so, als würde Lotter in ihrem Politikverständnis Anleihen bei Han-

nah Arendt machen – Politik sei mehr als Interessenvertretung und -verwaltung

– so klafft an dieser Stelle eine unüberbrückbare Differenz auf. Für Arendt ist der

Raum der Politik durch das Anwachsen der Notwendigkeiten und Selbstverständ-

lichkeiten einer um sich greifenden Arbeitsgesellschaft in seiner Existenz bedroht;

politisch zu sein würde bedeuten, einen Neuanfang zu wagen, wo Konsens und

Konformität ein Leben in Fraglosigkeit anempfehlen. Jede Infragestellung und Kri-

tik – beispielsweise an bestimmten Strukturen der Sprache und der Verwendung

von Begriffen – kann ihrerseits jedoch wieder in Orthodoxie und blindes Regelwerk

umschlagen. Zu Recht weist Lotter in ihrem Beitrag auf diese Gefahr hin.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-019 - am 14.02.2026, 09:42:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452783-019 - am 14.02.2026, 09:42:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

