Religion und Moral — die Urszene

Religion und Moral werden oft in einem Atemzuge genannt; religiose
Wiurdentrager gelten mancherorts noch immer als Experten fur Moral;
in vielen Bundesldndern ist >Ethik« das sogenannte Ersatzfach fiir den Re-
ligionsunterricht. Solche Auffassungen tiber das Verhiltnis von Religion
und Moral sind aus meiner Sicht der Aufklarung bedurftig. Das moch-
te ich in dieser philosophischen Skizze mittels dreier Thesen begrunden.

Erstens, so behaupte ich, sind Moral und Religion tief in der menschli-
chen Lebensform verankert; in beiden Fallen handelt es sich um anthropo-
logische Universalien wie Sprache und Technik. Nicht jeder Mensch ist auf
die gleiche Weise moralisch oder im besonderen MafSe religios musikalisch,
aber Dispositionen fiir beide Eigenschaften finden sich bei Mitgliedern
menschlicher Gemeinschaften in jeder Epoche und in jedem Kulturkreis.
Die konkrete Gestalt von Moral und erst recht von Religion ist immer so-
ziokulturell bedingt; teilweise aber lassen sich sogar genetische Vorpro-
grammierungen finden. Fur diese Verankerungsthese spricht auch, dass
es proto-religiose und proto-moralische Phinomene bei hoch entwickel-
ten Tieren gibt, vor allem bei den Affen als unseren nachsten Verwandten.
Zweitens haben Moral und Religion unterschiedliche Quellen. Am Beginn
der Menschheitsgeschichte hatten sie eigentlich gar nichts miteinander zu
tun; sie entspringen, um im Bild zu bleiben, in voneinander weit entfernten
Regionen. Erst in spateren Epochen (was ich in diesem Artikel nicht mehr
ausfithren kann) konvergieren die beiden Sphiren und verschmelzen so-
gar, so dass fiir lange Zeit die unterschiedliche Herkunft beider unsichtbar
wurde. Einige Implikationen dieser Unabhdingigkeitsthese, wie auch der
anderen beiden Behauptungen, werde ich am Ende des Textes darstellen.

Die dritte These lautet, dass sowohl Moral als auch Religion nicht aus
einer einzelnen, sondern aus mehreren Quellen entsprungen sind. Nach
meiner Auffassung gibt es derer jeweils vier. Mit dieser Pluralismusthese
verdoppele ich also das Angebot, das uns Henri Bergson auf ganz ande-
re Weise 1932 unterbreitete. Die religiosen und moralischen Phinomene
konnen selbstverstandlich auf mehrfache Weise miteinander verwoben
sein. Zudem mag es weitere Quellen geben, die erst in spateren Epochen
zu sprudeln begannen. Den weiteren Verlauf der acht Strome mochte ich
an einigen Stellen wenigstens andeuten.

Es sei ausdrucklich darauf hingewiesen, dass ich hier keine norma-
tiven Uberlegungen anstelle. Die zentralen Fragen der Ethik (»Was sol-
len wir tun?<, »>An welchen moralischen Prinzipien sollten wir uns ori-
entieren?<) bleiben ausgeklammert. Es ist jedoch einzurdumen, dass
grundlegende normative Differenzierungen, vor allem die zwischen
Gut und Bose, vorausgesetzt sind. Stattdessen bleibe ich im Felde einer

98

am 15.01.2026, 21:21:12. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE VIER QUELLEN DER MORAL

philosophischen Anthropologie, die sich konstruktiv auf die ganze Viel-
falt empirisch-humanwissenschaftlicher Erkenntnisse bezieht.” Fiir die
Fragestellung dieses Beitrags sind vor allem soziobiologische, neurobio-
logische, paldoanthropologische, ethnologische und religionshistorische
Forschungsergebnisse wichtig.

Die metaphorische Redeweise von den Quellen (oder Wurzeln) bedarf
ebenso der Konkretisierung wie die sonst iiblichen pauschalen Hinweise
auf eine >Urgesellschaft<, auf »Stammesgemeinschaften< oder auf >archai-
sche Kulturen«. Die Indizien fiir meine Thesen beziehen sich grofStenteils
auf die jungere Altsteinzeit, das Jungpaldolithikum. Nach allgemeinem
Verstandnis begann diese Epoche vor tiber 40.000 Jahren und endete vor
ca. 15.000 Jahren. Mit einer Dauer von 25.000 Jahren ist sie also erheb-
lich langer als die gesamte folgende Menschheitsgeschichte! Dass wir alle
ein Erbe dieser Zeit in uns tragen, kann man insofern schwerlich bestrei-
ten. Im Jungpaldolithikum lebten die Menschen als Jager und Sammler,
mancherorts auch als Fischer. Mit Landbau und Tierhaltung begannen
unsere Vorfahren erst einige Jahrtausende spiter in der Jungsteinzeit;
deshalb wird dieser wichtige Ubergang auch als neolithische Revolution
bezeichnet. Sicher dnderten sich in den einfachen Agrargesellschaften die
moralischen und religiosen Vorstellungen in dhnlicher Weise, wie es auch
nach der industriellen Revolution am Ende des 18. Jahrhunderts gesche-
hen ist. Ich mochte mich hier aber auf das Jungpaldolithikum konzen-
trieren, in dem ich die Urszene des Verhiltnisses von Religion und Mo-
ral zeitlich verorte. Zusitzlich konnte man, obschon mit Vorsicht, auch
Beobachtungen heranziehen, die Ethnologen in den letzten Jahrzehnten
bei rezenten Wildbeutern machten.

1. Die vier Quellen der Moral

Beim ersten Phinomenbereich kann ich mich relativ kurz fassen, weil ich
meine diesbeziiglichen Uberlegungen bereits mehrfach publiziert habe.

1 Vgl. allgemein Thies, Einfiibrung in die philosophische Anthropologie
(32013) sowie Bohlken/Thies (Hg.), Handbuch Anthropologie (2009).

2 Fiir Uberblicksdarstellungen vgl. Voland, Soziobiologie (+2013); Voland/Vo-
land, Evolution des Gewissens (2014); Vaas/Blume, Gott, Gene und Gehirn
(32012); Schrenk, Die Friihzeit des Menschen (32001); Bosinski, Die Stein-
zeit (2006); Harris, Kulturanthropologie (1989); Kohl, Ethnologie — die
Wissenschaft vom kulturell Fremden (22000); Hock, Einfiibrung in die Reli-
gionswissenschaft (2002); Antes, Grundriss der Religionsgeschichte (2006).

3 Kelly, The Lifeways of Hunter-Gatherers (22013).

Vgl. hier Die Wurzeln der menschlichen Moral (Text 5) sowie Thies, Ein-
fiihrung in die philosophische Anthropologie (32013), Kap. 3.2.

99

am 15.01.2026, 21:21:12. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

RELIGION UND MORAL - DIE URSZENE

Ich stiitze mich dabei auf eine breite Literaturbasis aus unterschiedlichen
Wissenschaften.s Die Abfolge der vier »Bausteine« spiegelt deren Starke
wider; die erste Quelle ist die starkste, die letzte wohl die schwichste.

(1) Die erste Wurzel der Moral ist die Gegenseitigkeit. In unterschiedli-
chen Formen ist sie weltweit verbreitet, zwischen Individuen und Grup-
pen, im Austausch von Giitern und Dienstleistungen, von Informatio-
nen und Menschen. Dabei ist nicht nur positive, sondern auch negative
Gegenseitigkeit moglich, wofir Strafen und Racheaktionen als Beispie-
le stehen. Wenn es funktioniert, dann ist das >do ut des, »tit-for-tat< und
»Auge um Auge« wohl die stabilste Grundlage fur unser Zusammenleben.
In dieser Annahme konvergieren Soziobiologie, Ethnologie und Sozial-
wissenschaften. Vorstufen finden sich bei vielen Tieren. In Schimpansen-
horden spielen etwa Systeme wechselseitiger Hilfe eine grofle Rolle. Al-
lerdings vergroflert sich beim Menschen wegen der hoheren kognitiven
Fihigkeiten der zeitliche Abstand, der zwischen der Gabe und der Ge-
gengabe liegen kann. Dies kann von Stunden bis zu Jahren dauern. Noch
indirekter sind Ringtausch-Formen der Gegenseitigkeit: A gibt B etwas,
weil dieser C etwas gegeben hat, der wiederum A etwas geben wird. Das
bertihmteste Beispiel ist der rituelle Kula-Handel zwischen den Trobri-
and-Inseln vor der Kiiste Papua-Neuguineas. In allen diesen Fillen kann
man von einem reziproken Altruismus sprechen.

Noch grundlegender ist die Gegenseitigkeit in kooperativen Interakti-
onen, genannt Mutualismus. Dieser Ausdruck wurde in der Biologie fri-
her nur auf das Zusammenwirken von Angehéorigen verschiedener Ar-
ten bezogen; ein Musterbeispiel wire die Symbiose. Inzwischen steht er
fir Kooperationen mit simultanem Nutzen fur alle beteiligten Parteien,
etwa bei einer arbeitsteilig organisierten Jagd mehrerer Affen, bei der
alle etwas von der Beute abbekommen. Hochstwahrscheinlich mussen
sich zunachst einmal mutualistische Interaktionsformen entwickeln, um
Vertrauen zu schaffen. Erst auf diesem Fundament ist dann reziproker
Altruismus moglich. Fur den Mutualismus wiederum (so lautet Toma-
sellos grundlegende Uberzeugung) sei ein wechselseitiges Verstehen not-
wendig, eine gemeinsame Intentionalitat.®

Es kann keinen Zweifel geben, dass sich die Menschen im Jungpa-
laolithikum mutualistisch-kooperativ und reziprok-altruistisch verhal-
ten haben. Insbesondere die Jagd auf groflere Tiere ist nur in komplexer
Zusammenarbeit moglich; im alltaglichen Leben war man in extremer

5 Grundlegend Gehlen, Moral und Hypermoral (1969). Vgl. zum Stand der
Forschung Bischof, Moral (2012); Haidt, The Righteous Mind (2012); Pin-
ker, Gewalt (2011); de Waal, Primaten und Philosophen (2008); de Waal,
Das Prinzip Empathie (2011).

6  Tomasello, Warum wir kooperieren (2010).

I00

am 15.01.2026, 21:21:12. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE VIER QUELLEN DER MORAL

Weise aufeinander angewiesen. Storrische Kooperationsverweigerer
wird man ausgeschlossen haben. Fir die Existenz reziprok-altruisti-
scher Handlungsformen sprechen Tauschbeziehungen: mit Muscheln
und Bernstein, gewiss auch mit Ideen und Liedern, vor allem aber (wegen
der instinktiv verankerten Inzestscheu) mit jungen Frauen. Austausch-
beziehungen gab es wahrscheinlich sogar zwischen dem Homo sapiens
und dem Homo neanderthalensis, die bis vor ca. 27.000 Jahren in Eu-
ropa und im Vorderen Orient noch nebeneinander lebten.

Diese Quelle der Moral lisst sich kontinuierlich erweitern: Bei giins-
tigen Rahmenbedingungen und der Unterstiitzung durch Kommunika-
tionstechnologien, angefangen bei der Schrift, konnen wir mit immer
mehr Menschen immer 6fter interagieren. Der weltweite Handel und
das globale multi-mediale Kommunikationsnetz (Internet) sind dafiir
gute Beispiele. Insgesamt handelt es sich bei den aus der Gegenseitigkeit
entspringenden Verhaltensweisen um einen schwachen Altruismus: Man
tut dem Anderen etwas Gutes, weif$ aber, dass dieser es erwidern wird.

(2) Hingegen ist der zweite Baustein ein starker Altruismus, der von ei-
ner einfachen Hilfeleistung bis zur Selbstaufopferung gehen kann und der
nach Ansicht der meisten Soziobiologen nur unter genetisch verwandten
Organismen funktioniert: Daher rithrt der Ausdruck >nepotischer Altru-
ismus«. Wenn Jane Goodall Recht hat, setzen sich allerdings Schimpan-
sen uneigenniitzig fur nicht-verwandte Artgenossen ein.” Beim Menschen
hat sich diese Moral-Wurzel von verwandtschaftlichen Beziehungen ab-
gelost und ist generell auf Zugehorigkeitsgruppen tibertragbar. Aus die-
ser Quelle der Moral entspringen die Gefiihle der Gruppenzugehorigkeit
und Loyalitit, die eher egalitir oder eher hierarchisch ausgerichtet sein
konnen. Auf der einen Seite gibt es einen Sinn fiir Gleichberechtigung in-
nerhalb der eigenen Gruppe, auf der anderen Seite die Neigung zur Un-
terordnung unter die anerkannten Autoritdten, die wir als proto-egalitire
und proto-hierarchische Tendenzen schon im Tierreich finden. Die Kehr-
seite unseres gruppenbezogenen Verhaltens, gleichsam die dunkle Seite
des Guten, sind negative Gefiihle gegeniiber AufSenstehenden und strenge
Strafen gegen gruppeninterne Abweichler, die es unter Tieren nicht gibt.

Dass die Menschen des Jungpaldolithikums in Gruppen lebten und
nur gemeinsam uberleben konnten, ist offensichtlich. Deshalb wurden
wohl interne Konflikte eher vermieden. Vor allem aber wurde schwi-
cheren Gruppenmitgliedern geholfen. Einen Beleg dafiir liefert der Zu-
stand vieler der aufgefundenen Skelette. Beispielsweise konnte der im
Neandertal 1856 gefundene ca. 6ojihrige Mann viele Jahre seinen ge-
brochenen linken Arm nicht bewegen; er war also auf Unterstutzung
durch Gruppenangehorige angewiesen, die er offensichtlich erhalten hat.

7 Goodall, Ein Herz fiir Schimpansen (1991), 243f.

IOI

am 15.01.2026, 21:21:12. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

RELIGION UND MORAL - DIE URSZENE

Allerdings finden sich selten Knochenbriiche an den Beinen: Wer nicht
mehr gehen konnte, wurde wahrscheinlich einfach zuriickgelassen — so
weit ging die Unterstiitzungsbereitschaft nun doch nicht.

Der aus dieser Quelle entspringende Strom hat sich im Laufe der
Menschheitsgeschichte diskontinuierlich erweitert: Innerhalb weniger
Jahrtausende erstreckte er sich von der Familie und der Horde tiber die
Siedlungseinheit und den Stadtstaat bis zu den Imperien der alten Welt.
In der Neuzeit konnen vor allem Nationen auf Loyalitdt rechnen. Dafiir
waren aber besondere Integrations- und Legitimationsideologien erfor-
derlich, zu denen man auch die Volks- und Universalreligionen zihlen
muss. Im 21. Jahrhundert stellt sich die Frage, ob der »expanding circle«
(Peter Singer) sich bereits auf die Menschheit insgesamt bezieht, um glo-
bale Herausforderungen bewiltigen zu konnen.

(3) Der dritte Baustein sind unsere sozialen Gefiible. Diese konnen nega-
tiv oder positiv sein; im Sinne eines normativen Moralbegriffs sind vor
allem die positiven Emotionen wichtig. Diese beginnen mit einfacher
Sympathie und steigern sich bis zu bedingungsloser Liebe. Die Kehrsei-
te sind Antipathie und Hass. Das Paradebeispiel fur ein moralisches Ge-
fihl ist das Mitleid. Wer Mitleid empfindet, sorgt sich um andere, wenn
diese leiden. Das bezieht sich keineswegs nur auf Angehorige unserer ei-
genen Gruppe oder auf Personen, mit denen wir in einem wechselseiti-
gen Austausch stehen. Mitleid empfinden wir auch fiir ein fremdes Kind;
sogar das Mitglied einer feindlichen Gruppe kann uns sympathisch sein.

Grundlage der sozialen Gefiihle ist die Einfithlung beziehungsweise
die Empathie. Eine ihrer Bedingungen sind moglicherweise die jingst
entdeckten Spiegelneuronen. Wie Studien an kleinen Kindern zeigen, ist
Empathie an ein Bewusstsein der eigenen Identitit gekoppelt, das bei uns
Menschen in der Mitte des zweiten Lebensjahres erworben wird. Auf
dieser Grundlage ist ein affektives Betroffensein von der Situation ande-
rer moglich. Leistungsfihiger ist aber die kognitive Empathie, das heifSt
die Kompetenz zu einem Perspektivenwechsel. Diese ermoglicht es, dass
man sich Konzepte davon macht, wie die anderen die Welt wahrnehmen,
strukturieren und bewerten (theory of mind). Kinder sind dazu im vier-
ten Lebensjahr in der Lage. Es ist jedoch umstritten, ob auch Affen diese
Entwicklungsstufe erklimmen konnen. Wir Menschen konnen uns jeden-
falls durch diese Fahigkeit in andere hineinversetzen und insofern eine
»exzentrische Position« (Plessner) einnehmen. Empathie ist aber nicht
nur die Grundlage der positiven, sondern auch die der negativen sozia-
len Gefiihle, etwa von Schadenfreude und Missgunst. Insbesondere der
grausame Sadist muss genau wissen, was dem Anderen Leid zufugt: Er
muss sich also in sein Opfer einfithlen konnen.

Die Erweiterungsmoglichkeiten dieser Wurzel der Moral sind gering.
Mitleid empfinden wir eigentlich nur fir einzelne Lebewesen, deren

I02

am 15.01.2026, 21:21:12. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE VIER QUELLEN DER MORAL

Schmerz uns klar vor Augen steht. Immerhin lassen sich Gefiihle kulti-
vieren. Man kann sich daran gewohnen, sein Mitleid zu verdrangen oder
zu einem passiven Bedauern zu degradieren. Man kann es aber auch von
einer emotionalen Anteilnahme tber aktiv werdende Einzelfallhilfe zur
habitualisierten Grof3zuigigkeit weiterentwickeln.

(4) Der vierte Baustein ist die praktische Vernunft. Wenn wir diesen Be-
griff heute alltagssprachlich fiir den Bereich unseres Handelns verwen-
den, ist in der Regel Zweckrationalitit oder einfach Effizienz gemeint,
also die Wahl der besten Mittel fiir geeignete Ziele. Auch diese Kompe-
tenz kann moralisch wichtig sein, etwa um die eigenen Gruppenmitglie-
der erfolgreich zu schiitzen oder ihnen in Not wirksam zu helfen. Drei
Spielarten der Vernunft kommen aber hinzu. Zunachst ist die praktische
Vernunft als sozial-kognitive Urteilskraft zu nennen, mit der wir komple-
xe intersubjektive Beziehungen angemessen analysieren und deuten kon-
nen. Schon die Affen sind, im Vergleich mit anderen Saugetieren, insofern
sehr soziale Wesen, als sie den grofSten Teil ihrer kognitiven Fahigkeiten
fur die Beobachtung der anderen Hordenmitglieder und die Analyse ih-
rer Beziehungen untereinander einsetzen.® Mit seinem >sozialen Hirn<ist
der Mensch aber sogar ein super-soziales Wesen.? Sodann ist die prakti-
sche Vernunft die Kompetenz, im normativen Bereich rational zu denken
und zu argumentieren. SchliefSlich gibt es noch Vernunft als rationales
Wollen, das sich autonom moralische Zwecke setzt und diese mit seinen
Handlungen zu verwirklichen sucht. Insbesondere zur Losung schwieri-
ger Probleme sozialer Gerechtigkeit wird man sich nicht allein auf Ge-
genseitigkeit, Wohlwollen und Empathie stiitzen konnen. Dazu brauchen
wir unsere praktische Vernunft.

Da der Homo sapiens im Jungpaldolithikum fast dieselbe genetische
Ausstattung besaf§ wie wir, kann man auch ihn als vernunftbegabtes Tier
(animal rationabile) oder, noch besser, als vernunft- und sprachbegabtes
Tier (zoon logon echon) ansprechen. Es wird sogar dariiber spekuliert,
ob sein Gehirn nicht grofler war als das unsrige. Aber wie dem auch sei,
wer einmal anfangt, kritisch und systematisch nachzudenken, kann da-
mit nicht aufhéren und wird seine Reflexionen immer weiter ausdehnen.
Das nennt Peter Singer die »Rolltreppe der Vernunft«. Oder handelt es
sich doch um eine ganz normale Treppe mit einer begrenzten Zahl von
Stufen? Das ist die These derjenigen, die die Stadienmodelle der Entwick-
lungspsychologie (Piaget, Kohlberg) von der Ontogenese auf die Phylo-
genese (die Menschheitsgeschichte) iibertragen wollen.

8  Fischer, Affengesellschaft (2012), 1of., 28ff., 136ff., 162, 249ff.; vgl. meine
Rezension Thies (2013).

9  Dunbar, The Social Brain Hypothesis (1998) sowie Fuchs, Das Gehirn — ein
Beziehungsorgan (+2013).

103

am 15.01.2026, 21:21:12. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

RELIGION UND MORAL - DIE URSZENE

Nun konnte man einwenden: Wenn es immer und tberall diese vier
>Bausteine« gibt, warum bietet die Menschheitsgeschichte so ein grauen-
haftes Bild von Krieg, Mord, Raub, Betrug und so weiter? Woher kommt
das Bose? Dazu ist als erstes auf die schon erwihnten negativen Aspek-
te der vier Bausteine zu verweisen: Gegenseitigkeit fihrt zu fortdauern-
den Racheaktionen; Wohlwollen bezieht sich nur auf die Angehorigen
der eigenen Gruppe; Empathie ist auch Voraussetzung negativer sozialer
Gefiihle; Vernunft lasst sich missbrauchen. Dartiber hinaus gibt es neben
den Quellen des Guten auch die des Bosen. Auch hier muss man sich vor
zu simplen Schemata huiten; wie das Gute ist auch das Bose ein Plural.
Man kann sogar sechs Formen unterscheiden.

Bereits Aristoteles nennt gleich drei Phinomene, die wir heute zum
Bosen rechnen wiirden. Das erste ist die tierische Rohheit, gleichsam
die Barbarei, aus der sich eine soziale Gruppe noch gar nicht heraus-
entwickelt hat. Das zweite ist die Unbeherrschtheit, also der momen-
tane, aber immer wieder auftretende Verlust der Kontrolle iiber die ag-
gressiven und destruktiven Affekte, die jeder Mensch in sich triagt. Das
dritte ist die Lasterhaftigkeit, also die Habitualisierung schlechter Ge-
wohnheiten wie etwa Feigheit, Geiz oder Unfreundlichkeit.” Drei wei-
tere Spielarten des Bosen hat uns spitestens das 20. Jahrhundert gelehrt.
Zunichst gibt es das von Kant so bezeichnete radikale Bose, das darin
besteht, die moralischen Maximen bewusst zu verkehren, das Bose also
um des Bosen willen zu wollen. In den Dienst des radikal Bosen kann
sich sodann die kalte Grausamkeit stellen, die hochst bedacht und kon-
trolliert zu Werke geht: Die Vorgehensweise von Folterknechten und
KZ-Schergen miisste man hier einordnen. Letztlich gibt es noch das ba-
nale Bose, ein Handeln ohne Urteilskraft und Mitgefiihl, mit dem man
seinen vermeintlichen Pflichten nachkommt, ohne zu bedenken, was
man damit anderen antut.

2. Religion im Jungpaldothikum

Kommen wir jetzt zur Religion. Wenn wir nach deren Quellen suchen,
konnen wir nicht einfach die heutigen Formen bis zu ihren Urspriin-
gen zuriickverfolgen. Irgendwann reifSt namlich der Faden der Uberlie-
ferungen: Religion entsteht im Dunkel der Geschichte. Wir miissen den
Sprung in fernste Zeiten (und Raume) wagen und dort religiose Phano-
mene identifizieren. Manche meinen, dass dies in vorhochkulturellen
Zeiten gar nicht moglich sei und dass der Begriff der Religion lediglich
ein europaisches Konstrukt darstelle. Andere wollen das Religiose voll-
standig auf andere Phinomene (etwa Sexualitit, Okonomie oder Politik)

10 Aristoteles, Nikomachische Ethik, 1145a 15ff.

104

am 15.01.2026, 21:21:12. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

RELIGION IM JUNGPALAOTHIKUM

reduzieren. Wer jedoch nach den Urspriingen sucht (was zumindest die
Philosophie nicht aufgeben darf), wird am Religionsbegriff auch fiir
die Anfinge der Menschheitsgeschichte festhalten wollen. Die generelle
Skepsis, wir wiissten viel zu wenig tiber frithere Epochen, hilft uns nicht
weiter.”" Richtig ist jedoch, dass zwei scheinbar konstitutive Merkmale
von Religionen im Jungpaldolithikum nicht zu finden sind.

Zum einen gibt es keine Gotter. Erst recht steht am Anfang der
Menschheitsgeschichte kein Urmonotheismus; der entsprechende Nach-
weis ist jedenfalls Wilhelm Schmidt mit seiner Wiener Schule nicht ge-
lungen. Der Monotheismus tritt offensichtlich, wie schon Hume ver-
mutete, historisch spater als der Polytheismus auf, ohne dass hier eine
unausweichliche Evolution vorliegen muss. Nicht jedes Ensemble von
Gottern wird im Laufe der Zeit durch den Einen ersetzt. Aber auch die
Verehrung einer Vielzahl von Gottheiten hat sich wohl erst nach der
neolithischen Revolution entwickelt. Insofern spricht vieles fir die An-
sicht der dlteren Religionsgeschichte (vor allem von Tylor), dass alles
mit dem Animismus oder anderen nicht-theistischen Formen der Reli-
giositit begann. Immerhin kennen die meisten Wildbeutergesellschaften
mehrere >Ubergeistmichte« mannlichen oder weiblichen Geschlechts, die
uber bestimmte Tierarten herrschen und fur diese sorgen. Ein Beispiel
ist Sedna, in der die Inuit die auf dem Meeresboden lebende Herrin ih-
rer Jagdtiere sahen.™

Zum anderen kann man Religionen auch nicht durch ihren Bezug
auf Transzendenz definieren. Zwar wird in den Weltbildern archaischer
Gesellschaften zwischen dem Sichtbaren und dem Unsichtbaren, zwi-
schen dem Korperlichen und dem Geistigen unterschieden. Oft findet
man auch Dreiteilungen: beim Menschen in seine physischen, vitalen
und psychischen Bestandteile; fur den gesamten Kosmos in drei >Stock-
werke« in der Mitte die eigene Lebenswelt, umgeben von einer Ober-
welt und einer Unterwelt. Dennoch sind alle Sphéren prinzipiell mit
denselben Kategorien erfassbar; es gibt Uberginge und Zwischenzo-
nen, die vor allem von guten und bosen Geistern sowie den Schama-
nen genutzt werden. Zwischen Transzendenz und Immanenz wird also
nicht klar getrennt; zudem dient die Oberwelt nicht als normative Ori-
entierung. Noch die Gotter der Griechen, Romer und Germanen wa-
ren ja keineswegs moralische Vorbilder. Eine ideale transzendente Welt
(man denke an Platons >Ideenhimmel<) ist wahrscheinlich eine Errun-
genschaft der sogenannten Achsenzeit vom achten bis dritten vorchrist-
lichen Jahrhundert.

11 Zu einer solchen Skepsis tendiert beispielsweise Leroi-Gourhan, Hand und
Wort (1988).

12 Duerr, Sedna oder die Liebe zum Leben (1984); vgl. auch Miller, Schama-
nismus (1997), 18, 23, 55f., 116f.

105

am 15.01.2026, 21:21:12. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

RELIGION UND MORAL - DIE URSZENE

Den besten Zugriff auf das Religiose bietet, zumindest fir meine Fra-
gestellung, der Begriff des Heiligen. Dabei ist zu bedenken, dass das Hei-
lige in der Urgesellschaft sicherlich ein Plural, ja ein Sammelsurium war
— vieles und sogar sehr Unterschiedliches war heilig. Es gab heilige Rau-
me und heilige Zeiten, heilige Lebewesen und heilige Dinge, heilige Zu-
stinde und heilige Eigenschaften.*s

Was aber ist das Heilige? Zwei Begriffsmerkmale sollen hier ausrei-
chen. Erstens tritt es nie ohne seinen Gegensatz auf. Wenn es das Heili-
ge gibt, muss auch das Profane existieren; neben heiligen Raumen muss
es beispielsweise immer auch profane Ortlichkeiten geben. Dies ist bei
den frankokantabrischen Hohlen tatsiachlich gegeben. Denn die wun-
derbaren Malereien, die etwa Altamira, Lascaux oder die Grotte Chau-
vet berithmt machten, finden sich fast immer in schwer zuganglichen
Abschnitten der oft verzweigten Hohlen. Es wird ersichtlich zwischen
zwei Arten von Raumen unterschieden, eben den profanen (fur das all-
tagliche Leben) und den sakralen (fir religiose Verrichtungen). Zwei-
tens ist das Heilige auf besondere Weise verehrungswiirdig. Das bedeu-
tet keineswegs, dass es ausschliefSlich positiv besetzt ist: Wie Rudolf Otto
1917 tiberzeugend beschrieb, kann es ambivalente Gefiihle auslosen, an-
ziehend und abstoflend, faszinierend und erschreckend sein. Das Heili-
ge ist namlich nicht in erster Linie gut, sondern vor allem michtig. Sei-
ne bezwingende Kraft tibersteigt die von uns Menschen. Das Heilige ist
also nicht tibernatiirlich, aber doch iibermenschlich. Inwiefern dies fiir
die vier Wurzeln des Religiosen zutrifft, wird gleich deutlich werden.

3. Vier Quellen der Religion

(1) Die erste Quelle der Religion sind kognitive Mechanismen, die uns
dazu verleiten, in natiirlichen Vorgidngen mehr zu sehen, als sie wirk-
lich sind. Vor allem neigen wir dazu, in der belebten, aber auch in der
unbelebten Natur >Subjekte« zu vermuten, die analog zu uns Menschen
gedacht sind. Der Hintergrund ist die schon erwahnte ultra-soziale
Struktur der menschlichen Lebensform. Das fiihrt beispielsweise zur Pa-
reidolie, also der falschlichen Wahrnehmung von Gesichtern in Wolken,
Biaumen und Felsformationen. Noch wichtiger ist aber, dass wir dazu
neigen, verborgene Michte fiir empirische Prozesse verantwortlich zu
machen. Dieses Phanomen gibt es schon bei Tieren: Darwin schildert in
seinem zweiten Hauptwerk anschaulich, wie sein Hund auf die durch
einen leichten Windzug ausgelosten Bewegungen eines Sonnenschirms
mit einem Knurren und Bellen so reagierte, als ob er annehme, dass eine

13 Eliade, Das Heilige und das Profane (1957/1998) sowie Colpe, Uber das
Heilige (1990).

106

am 15.01.2026, 21:21:12. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VIER QUELLEN DER RELIGION

unbekannte Wesenheit dieses Geschehen bewusst herbeigefiihrt habe.
Dies sei vergleichbar mit dem »Glauben an unsichtbare oder geistige
Krifte«'4, fiir den Tylor im selben Jahr den Ausdruck Animismus ein-
fithrte. Aus der Sicht einer funktionalistisch, nimlich evolutionstheore-
tisch argumentierenden Biologie ist ein kognitives Phianomen dieser Art
zweckmafSig: Fiir eine Gazelle ist es besser, zwanzigmal falschlicherwei-
se im Rauschen des Laubwerks einen Lowen zu vermuten, als dies ein-
mal nicht zu tun, wenn dort wirklich einer lauert. Auch unsere Sprache
mit ihrer Subjekt-Pradikat-Struktur ist davon gepragt: Wo es einen Pro-
zess gibt, ausgedriickt durch ein Verb, erwarten wir auch ein Subjekt.

Solche »subjektivistische[n] Deutungen«'s sind zunachst einmal vol-
lig unabhingig von religiosen Gehalten. Dies gilt auch dann, wenn un-
personliche Krifte postuliert werden (Dynamismus). Bedeutsam fiir das,
was wir heute >Religion< nennen, wird eine solche » Auflenwelt-Besee-
lung«*¢ erst, wenn die Uberempirischen Wirkkrafte immer weiter aus un-
serer Lebenswelt herausgeriickt, vergrofSert und idealisiert werden — bis
es zur Annahme anthropomorpher Gottheiten kommt, die die Welt re-
gieren und mit denen wir in Interaktion treten konnen. Da diese Mich-
te Gutes und Boses bewirken, besteht zu ihnen die oben angesprochene
ambivalente Haltung.

Wenn der Animismus die einzige Quelle der Religion wire, stinde es
heute schlecht um diese. Die Wissenschaften liefern so iiberzeugende Er-
klarungen fast aller Naturvorginge (und deren Anwendung in der Tech-
nik einen so guten Schutz), dass diese Stromung religiosen Lebens na-
hezu ausgetrocknet ist. Was frither unerklarlich war, wird nun schon in
der Schule gelernt. Keiner glaubt mehr an einen Gott, der Blitze schleu-
dert, oder an Geister, die die Jagd (oder heutige Arbeitsvorginge) be-
einflussen. Der Animismus ist nichts weiter als eine frithe Stufe unserer
kognitiven Entwicklung. Piaget ordnete ihn dem pri-operationalen Sta-
dium von zwei- bis siebenjdhrigen Kindern zu, die glauben, dass Kugeln
rollen wollen und dass der Mond sie auf ihren Nachtspaziergangen be-
gleitet. Zu Recht wurde das von ihm auch als eine Form des Egozentris-
mus gedeutet.’”” Schon im konkret-operationalen Stadium wird dies al-
les tiberwunden.

(2) Die zweite Quelle ist der ambivalente Eindruck auflerordentlicher
Naturphinomene. Jane Goodall hat beobachtet, dass Schimpansen an-
gesichts eines iberwailtigenden Wasserfalls Gefiihle wie ehrfurchtsvolles
Erstaunen zeigen und bei einsetzendem Gewitter manchmal in eine Art

14 Darwin, Die Abstammung des Menschen (21992), 103.

15 Mirow, Weltgeschichte (2009), 105.

16 Gehlen, Urmensch und Spédtkultur (1956), Kap. 34.

17 Piaget, Die geistige Entwicklung des Kindes (1940), 171ff.

107

am 15.01.2026, 21:21:12. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

RELIGION UND MORAL - DIE URSZENE

kollektiven Regentanzes verfallen.” Wenn sich diese Beobachtungen be-
statigen lassen, hat Goodall tatsachlich eine Vorstufe unserer Religiositit
entdeckt. Denn die unwahrscheinlichen und iiberraschenden, ritselhaf-
ten und faszinierenden Naturphidnomene, die auch den dritten Schim-
pansen (ndmlich uns Menschen) beeindrucken, sind ein Paradebeispiel
fur das von Rudolf Otto analysierte Numinose. Aufser Gewittern und
Wasserfillen konnen auch Erdbeben und Stiirme solche Phanomene sein.
Eine besondere Rolle in der menschlichen Religionsgeschichte haben
wahrscheinlich Vulkane gespielt, denn der spatere judische Gott Jahwe
war wohl urspriinglich ein Vulkan-Gott.* Weniger bedeutsam sind sta-
tische Phanomene derselben Art wie grofSe Wasserflichen, hohe Berge,
weite Landschaften oder der bestirnte Nachthimmel.

Im Unterschied zum Animismus geht es hier nicht um die unsichtba-
re Welt, sondern explizit um die sichtbare. Nicht eine verborgene Kraft
16st die ambivalenten Gefiihle aus, sondern das offen zu Tage liegende
Phianomen selbst. Dessen Dimensionen uberragen alles Menschliche so
weit, dass man gar nicht anders kann, als sich klein und ochnmaichtig zu
fithlen, ohne jedoch direkt bedroht zu sein. Eine Naturkatastrophe, die
alles zerstort, wird nur als schrecklich empfunden, nicht als schreck-
lich und faszinierend zugleich. Insofern sind numinose Gefiihle deutlich
von den emotionalen Erschutterungen abzugrenzen, die unsere leibli-
chen Grenzen ginzlich auflosen und auf die man nur mit Weinen reagie-
ren kann (Plessner).

Numinose Erfahrungen erzeugen einen Handlungsdruck, fir den es
keine genetischen Vorprogrammierungen gibt. Auf die » Appellqualitit«
des Numinosen reagiere man als Gruppe, so die plausible Spekulation
Gehlens, mit rhythmisierten Bewegungen, zum Beispiel solchen Tdnzen
wie Goodalls Schimpansen.* Beim Menschen komme es jedoch zu ei-
ner Ritualisierung dieser Akte, die die momentane Erfahrung auf Dau-
er stellen und als Nachahmung (Mimesis) des Naturereignisses verstan-
den werden. Die sekundire objektive Zweckmafigkeit solcher Riten ist
wahrscheinlich die Stirkung der Gemeinschaftsgefithle gewesen. Fiir
Durkheims These aber, dass ohne Riten ein sozialer Zusammenhalt gar
nicht moglich sei, gibt es fur die frithen Zeiten der Menschheitsgeschich-
te keine Belege. Erst in den spateren Hochkulturen dienten Religionen
auch als sozialer Kitt. Zudem hatten Religionen wohl immer mehrere
Funktionen, deren jeweiliges Gewicht sich im Verlauf der Geschichte im-
mer wieder erheblich verschoben hat.*

18 Goodall, Wilde Schimpansen (1971), 69ff. sowie Goodall, Ein Herz fiir
Schimpansen (1991), 16, 277f.

19 Freud, Der Mann Moses und die monotheistische Religion (1939), 484.

20 Gehlen, Urmensch und Spdtkultur (1956), 136f.

21 Diamond, Vermdchtnis (2012), Kap. 9.

108

am 15.01.2026, 21:21:12. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VIER QUELLEN DER RELIGION

Auf die Darstellung des Numinosen durch Tanze konnte die durch
Bilder gefolgt sein. Bei den berithmten Hohlenmalereien des Cro-Ma-
gnon-Menschen werden jedoch andere Naturphdnomene dargestellt,
namlich vorwiegend grofSe Tiere in hinreifsfender Dynamik.>* Konnten
diese auch in vergleichbarer Weise ambivalente Gefiihle ausgelost ha-
ben? Erst die dritte Stufe sind Mythen, durch die der Mensch als animal
symbolicum den numinosen Situationen einen Sinn verleiht. Die Abfol-
ge vom Mimetischen iiber das Tkonische zum Mythischen darf man je-
doch nicht, dhnlich wie den Weg des Animismus tiber den Polytheismus
zum Monotheismus, als unausweichliche Entwicklung verstehen; zudem
ist es nur ein Strang der Religionsgeschichte.>s Dariiber hinaus gibt es in
der Moderne eine Sublimierungsform numinoser Gefiihle, die sich von
der Sphare des Religiosen gelost hat, namlich die dsthetische Erfahrung
des Erhabenen.

(3) Die dritte Quelle liegt nicht in der AufSenwelt, sondern in den Mog-
lichkeiten, unser Inneres zu manipulieren, zu intensivieren und sogar zu
verlassen. Erinnerungen an nichtliche Traume, in denen die Seele schein-
bar ihren Korper und die gewohnte Umgebung hinter sich lisst, mogen
am Anfang gestanden haben. Eine andere Erfahrung sind die kollektiven
Ekstasen bei den eben erwihnten Tanzen. Noch wichtiger sind aber die
Séancen, die von Schamanen abgehalten wurden und bei denen diese in
Trance-Zustande gerieten, sich in Tiere verwandelten und fliegen konnten.

Schamanismus wird heute fiir ein weltweites Phinomen gehalten.*+
Wurde dieser Begriff zunichst nur fir sibirische Nomadenvolker ver-
wendet, so wurden bald dhnliche Erscheinungen bei vielen Indianer-
stimmen, bei den archaischen Jagern Stidwestafrikas und in Stidostasien
beobachtet. Besonders wichtig fiir unsere Fragestellung ist, dass es Scha-
manismus auch bei den Cro-Magnon-Menschen gegeben haben soll.>s
Als Beleg dafiir gelten jungpaldolithische Darstellungen von Mannern
mit Tierkopfen, Tiermasken oder Tierkostiimen, oft mit erigiertem Penis,
also einer sexuellen Erregung, die mit schamanistischen Trance-Zustin-
den verbunden sein konnte. Beriihmte Beispiele sind der Loéwenmensch
von Hohlenstein-Stadel und die Hohlenmalerei in Trois Freres, aus et-
was spaterer Zeit der Ziegendimon vom Gobekli Tepe.*

Der Schamanismus wird oft mit dem Animismus zusammenge-
bracht oder sogar als dessen notwendige Ergdnzung betrachtet: Wenn

22 Bataille, Die Hohlenbilder von Lascaux oder Die Geburt der Kunst (1955).

23 Gegen Bellah, Religion in Human Evolution (2012).

24 Eliade, Schamanismus und archaische Ekstasetechnik (1951) sowie Miiller,
Schamanismus (1997).

25 Clottes/Lewis-Williams, Schamanen (1997).

26 Schmidt, Sie bauten die ersten Tempel (2006), 216.

109

am 15.01.2026, 21:21:12. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

RELIGION UND MORAL - DIE URSZENE

es unsichtbare geistige Wesenheiten gibt, braucht man jemanden, der
mit diesen in Kontakt treten kann, einen Mittler zwischen dem Norma-
len und dem Transnormalen. Diese Aufgabe iibernahmen die Schama-
nen, die insofern (als Ergebnis sozialer Arbeitsteilung) auch die ersten
religiosen Spezialisten waren. Eine politische oder militarische Funkti-
on in ihren sozialen Gruppen besaflen sie nicht. Oft waren sie sogar Au-
Benseiter in ihrer Gemeinschaft, eben Verriickte, auf die man jedoch in
besonderen Situationen, vor allem bei schweren physischen oder psy-
chischen Krankheiten, Ungliicksfillen oder vor Beginn der Jagdzeit, an-
gewiesen war. Zumindest standen die meisten Gemeinschaftsmitglieder
zu den Schamanen in einer spannungsvollen Beziehung, einer Mischung
von Bewunderung und Scheu — wie zu allen Phinomenen des Heiligen.

Wichtiger sind die oben erwihnten psychischen Zustande der Scha-
manen. Halluzinationen und trance-ahnliche Zustinde mag es schon bei
Saugetieren geben. Inzwischen wird auch tiber die neurobiologischen
Grundlagen dieser Prozesse geforscht.>” Entscheidend aber ist, dass die
Schamanen als Meister der Ekstase solche psychischen Zustinde willent-
lich herstellen konnten. Tanz und Musik unterstiitzten dies; zur Ausstat-
tung der Schamanen gehorte fast immer eine Trommel.

Die archaische Ekstase liefs sich in zwei Richtungen weiterentwi-
ckeln.>® Der eine Weg fithrt in den durch Drogen erzeugten Rausch. Da-
bei konnte man sich halluzinogener Pflanzen bedienen, die sicher von
den Altpflanzer-Kulturen nach der neolithischen Revolution entdeckt
und geziichtet wurden. Fur religiose Erfahrungen war jedoch der an-
dere Weg wichtiger, namlich die psychische Disziplinierung und menta-
le Konzentration ohne weitere Hilfsmittel, die zu religiosen Praktiken
wie Gebet und Meditation weiterentwickelt wurden. Das Heilige wird
nicht in der AufSenwelt gesucht, sondern in den unheimlichen Tiefen un-
serer Innenwelt. In allen Kulturkreisen entwickelten sich daraus mysti-
sche Stromungen, die die Selbstversenkung bis zur Selbstauflésung ins
Nichts weiterentwickelten. Mystik ist also gewissermaflen das Resultat
einer Rationalisierung der schamanistischen Ekstase.

(4) Es bleibt noch eine vierte Quelle. Diese entspringt aus der Begegnung
mit dem Tod und den menschlichen Bemiihungen, diesen zu verstehen
und zu uberwinden. Die Vorstufen bei den Tieren sind hier ganz spar-
lich. Die grofSen Affen scheinen ein ambivalentes Verhiltnis zu Leichna-
men von Artgenossen zu haben; Trauer lasst sich aber kaum feststellen.
Ein schwer ausrottbarer Mythos sind zudem die sogenannten Elefanten-
friedhofe. Zwar verfiigen Elefanten tiber erstaunliche Fihigkeiten, ein
gutes Erinnerungsvermogen und eine bemerkenswerte Intelligenz. Dass

27 Clottes/Lewis-Williams, Schamanen (1997), 12ff., 81ff.
28 Gehlen, Urmensch und Spatkultur (1956), Kap. 44.

IIO

am 15.01.2026, 21:21:12. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VIER QUELLEN DER RELIGION

es jedoch ausgewihlte Orte gibe, an denen sich die Mitglieder einer Her-
de zum Sterben hinbegeben, ist nur in Tarzan-Filmen der Fall. Tatsich-
lich ist es wohl so, dass bei ilteren Elefanten das Gebiss stark abgenutzt
ist und sie daher auf weichere Nahrung angewiesen sind, die sich eher
in sumpfigem Geldnde abseits der iiblichen Routen einer Herde findet.
Dort verenden alte und schwache Elefanten dann tiberproportional oft,
so dass der Mythos entstehen konnte, dort befinde sich ein >Friedhofx,
der von den Tieren bewusst aufgesucht worden sei.>

Bereits die Neandertaler haben hingegen ihre Toten nicht einfach
entsorgt, sondern gewissenhaft bestattet, oft in kleinen Hohlen, die
mit rotem Ocker (vielleicht als Symbol fiir Blut) sowie mit Grabbei-
gaben wie Tierknochen, bearbeiteten Steinen und Perlen ausgestattet
wurden. Die anrithrende Geschichte, dass die Leichname in ein Blu-
menbett gelegt wurden, stellt man heute wieder in Frage; es konnte
sein, dass die gefundenen Bliitenpollen eher zufillig von Withlmausen
hineingetragen wurden.>° Dass es sich aber um geplante Grabanlagen
handelt, wird nicht bezweifelt. Moglicherweise haben die Neanderta-
ler ihre Bestattungsbriuche sogar vom Homo sapiens, unseren direk-
ten Vorfahren, tibernommen, von denen wir sogar die ilteren Graber
kennen. Signifikante Unterschiede in den Bestattungsbrauchen beider
Arten gibt es jedenfalls nicht. Bemerkenswert ist zunichst einmal, dass
tote Mitglieder der eigenen Gemeinschaft nicht einfach liegen gelassen
oder beseitigt, sondern mit bemerkenswerter Sorgfalt bestattet wurden,
und zwar in eigens dafiir angelegten Grabstitten innerhalb des Sied-
lungsgebietes, oft sogar sehr nahe bei zeitweiligen Lagerstitten. Das ist
zunichst einmal ein Akt der Pietit, abkiinftig vom moralischen Pha-
nomen des Wohlwollens (des starken Altruismus), der hier nicht nur
die lebenden, sondern sogar die toten Mitglieder der eigenen Gemein-
schaft einbezieht.

Lasst sich aus den Grabanlagen auch auf religiose Auffassungen schlie-
en? Man kann nur interpretieren und spekulieren. Zunichst einmal ist
es wichtig, dass keineswegs alle Verstorbenen bestattet wurden, hochst-
wahrscheinlich auch nicht nur herausragende Individuen. Es gibt nim-
lich relativ viele Grabstitten mit den Leichnamen von Kindern, Neuge-
borenen oder sogar Foten. Insofern handelt es sich gewiss nicht um eine
Vorstufe des spateren Ahnenkults. Wurden nur wenige Menschen stell-
vertretend fiir alle beigesetzt? Sodann ist auffillig, dass viele Skelette
in eine Art Embryonalstellung gebracht wurden und entsprechend dem
Sonnenlauf in einer Ost-West-Richtung liegen. Es liegt nahe, dies als Ver-
bundenheit mit dem zyklischen Geschehen der Natur und als eine Hoff-
nung auf Wiedergeburt zu deuten.

29 Elefantenfriedhof (2014).
30 Schrenk/Miiller, Die Neandertaler (2005), 80, 98.

ITIT

am 15.01.2026, 21:21:12. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

RELIGION UND MORAL - DIE URSZENE

In diesen Zusammenhang ist ein weiteres Phanomen des Jungpaldo-
lithikums zu stellen: die vielen kleinen Skulpturen (Figurinen) aus Stein,
Knochen, Elfenbein oder gebranntem Ton, die man inzwischen gefun-
den hat. Dargestellt sind immer Frauen mit ausladendem Gesif3, di-
ckem Bauch und grofSen Bristen. Berithmte Beispiele sind die Venus von
Willendorf und die Venus von Hohle Fels. Sind das Darstellungen einer
Schwangerschaft? Auffillig ist, dass die Frauenstatuetten kein Gesicht
haben. Daraus kann man wohl schliefSen, dass es nicht um konkrete Indi-
viduen geht, sondern um das Weibliche tiberhaupt. An Hohlenwande und
auf frei stehende Felsplatten wurden oft Vulven gezeichnet. Dabei handelt
es sich wohl kaum um das Geschmiere eines pubertierenden Steinzeit-
menschen. Auch die feministische These, die sogenannten. Venusfigurinen
seien ein Beleg fuir ein steinzeitliches Matriarchat, gilt als widerlegt.3* Am
weitesten verbreitet ist die Meinung, es handle sich um einen Fruchtbar-
keitskult. Allerdings war Fruchtbarkeit im Sinne einer hohen Kinderzahl
bei nomadisierenden Gruppen keineswegs ein hoher Wert. Zu viele krei-
schende Babys, die noch nicht einmal laufen konnten, waren fir Hor-
den, die von Ort zu Ort ziehen mussten, eine Gefahr; deshalb regulierte
man die Geburtenzahl und brachte unerwiinschte Sauglinge gnadenlos
um. Das konnte uns zuriickbringen zu der Idee, dass es sich um die sym-
bolische Darstellung der kosmischen Regeneration handelt.>*

Die Grabstatten und die Frauenstatuetten wiren dann separate, aber
zusammengehorige religiose Symbole zum Tod und zur Geburt, den bei-
den Endpunkten des Lebenszyklus. Die Venusfigurinen verkorpern die
»Liebe zum Leben« (Duerr). Der Schrecken des Todes wird gedampft
oder iiberwunden durch die Hoffnung auf eine Wiederentstehung, die al-
lerdings nicht im Sinne einer individuellen Wiedergeburt vorgestellt wur-
de, weil es Individualismus in unserem Sinne im Paldolithikum noch gar
nicht gab. Fiir die Vorstellung einer zyklischen Erneuerung des Lebens
spricht auch die oft zu findende Mond-Symbolik, die nach der neolithi-
schen Revolution durch die Sonnen-Symbolik abgelost wird. Das jung-
paldolithische Weltbild wire somit ein zyklischer Ur-Vitalismus, dessen
wirkungsvollste Macht eine sich permanent regenerierende Lebenskraft
ist. Eine solche wird in vielen spateren Hochkulturen postuliert: Qi in
China, prana in Indien, mana in Polynesien, orenda bei den Irokesen,
muntu in Afrika. Diese Lebenskraft ist fur Geburt und Tod verantwort-
lich. Thr zyklisches Wirken gibt eine erste unklare Antwort auf die noch
gar nicht explizit formulierte Frage nach dem Sinn des Lebens. Spater,
nach der Geburt der Gotter, wird daraus das Theodizee-Problem.

31 Gottner-Abendroth, Die Géttin und ibr Heros (1980).
32 Vierzig, Mythen der Steinzeit (2009), 40, 88, 155, 178f.

IT2

am 15.01.2026, 21:21:12. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WAS FOLGT AUS ALLEDEM?

4. Was folgt aus alledem?

Sicher bleiben noch viele Fragen offen; einiges ist kontrollierte Spekulati-
on; manches wird man wohl niemals kliren konnen. Dennoch, so meine
ich, ist deutlich geworden, dass sich Religion und Moral in unterschiedli-
chen Lebenszusammenhdangen entwickelt haben. Wahrend Moral immer
ein konstitutives Moment sozialer Gruppen war, wird mit Religion eher
auf die Natur reagiert, auf die Ubermacht, Ritselhaftigkeit und Kontin-
genz der Auflenwelt sowie auf die geheimnisvollen Tiefen unserer Innen-
welt. Moral regelt das alltagliche Zusammenleben, Religion hingegen ist
unsere Antwort auf das Aufseralltagliche. Je starker aber das AufSerall-
tagliche ins Alltagliche eindringt, umso wichtiger wird wahrscheinlich
die Rolle der Religion. Das sind alles kaum mehr als Stichworte, viel-
leicht ein anthropologisches Forschungsprogramm. Sollten meine Uber-
legungen jedoch zutreffen, dann hitten sie massive Implikationen fiir
Themenkomplexe, die immer wieder diskutiert werden. Dazu gehe ich
die drei Hauptthesen noch einmal in umgekehrter Reihenfolge durch.

(1) Zwei Konsequenzen der Pluralismusthese liegen auf der Hand.
Zum einen verfehlen alle uni-linearen Geschichten der Moral und der
Religion die Komplexitit ihrer Gegenstandsbereiche. Es wurde oben an-
gedeutet, wie unterschiedlich die FlieSgeschwindigkeit in den vier mora-
lischen Stromen ist; im Bereich der Religion scheint die Geschichte noch
komplexer zu sein; zudem wiren die wechselhaften Beziehungen der
beiden Sphiren einzubeziehen. Zum anderen kann man auf sehr unter-
schiedliche Weise moralisch und religios sein. Darauf lassen sich gewiss
manche moralischen Dilemmata und religiosen Konversionen zurick-
fithren: Im Extremfall versteht man die Moralitit oder Religiositit des
anderen gar nicht, so dass es zu starken Konflikten in den beiden Berei-
chen kommt. Ein Beispiel aus der religiosen Sphare sind die Mystiker,
die oft von denjenigen angefeindet werden, die Religion als grofse Welt-
erklirung oder als Glauben an Gott definieren. Man denke heutzutage
an die Sufis in der islamischen Welt. Im Bereich der Moral kann es zu
Spannungen zwischen Mitleid und Gerechtigkeit oder zwischen Loyali-
tat und Vernunft kommen. Aufgabe der Ethik und der Religionsphiloso-
phie ist es, solche Auseinandersetzungen in einen rationalen Diskurs zu
tiberfithren und nach den besseren Argumenten zu suchen.

(2) Was sind die Implikationen der Unabhingigkeitsthese? Wenn
Kernelemente unserer Moral wie Gegenseitigkeit, Altruismus und Mit-
leid alter als alle grofSen Religionen der Menschheit (Hinduismus, Bud-
dhismus, Judentum, Christentum, Islam und so weiter) sind, dann ist es
falsch, genau diese moralischen Haltungen im Nachhinein wieder aus
den Religionen als deren Quintessenz herauszuldsen. Das scheint mir ein
Fehler des ansonsten noblen und gelehrten Weltethos-Projekts von Hans
Kiing zu sein. Auch die Rede von den »judisch-christlichen Wurzeln«

113

am 15.01.2026, 21:21:12. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

RELIGION UND MORAL - DIE URSZENE

unserer Moral trifft nicht zu. Die Wurzeln liegen viel tiefer. Man kann
bestenfalls sagen, dass unsere moralischen Vorstellungen durch Juden-
tum und Christentum in einer bestimmten Weise gestiitzt, gefordert und
weiterentwickelt wurden. Ein Beispiel ist die Idee der Menschenwiirde,
die es ganz sicher im Jungpaldolithikum noch nicht gab. Allerdings hat
diese Idee auch sakulare Wurzeln, etwa im Stoizismus. Ganz falsch ist
schlieSlich der Satz »Falls Gott nicht existiert, ist alles erlaubt«. Nicht
nur achsenzeitliche Ethiken wie die von Aristoteles und Konfuzius, son-
dern auch alle Ansitze einer neuzeitlichen Moral- und Rechtsphiloso-
phie, von Hobbes iiber Kant bis zu Rawls, sind sidkular. Das bedeutet
nicht, dass religiose Menschen, Gemeinschaften oder Institutionen nicht
viel zu moralischen Diskussionen beitragen konnten. Eine eigene Be-
trachtung waren unsere Kirchen wert. Als moderne Institutionen sind
diese tiberdeterminiert, das heifdt auf eine Vielzahl von Zwecken ausge-
richtet, eben nicht nur auf religiose, sondern auch moralische und politi-
sche. Insofern betrachte ich die Kirchen in Deutschland nicht als heilige
Institutionen, sondern als hierokratische Verbande und zivilgesellschaft-
liche Akteure.

(3) Zum Schluss komme ich zu den Folgerungen aus der Veranke-
rungsthese. Entgegen aller kulturpessimistischen Unkenrufe muss man
sich um die menschliche Moralitit keine grofsen Sorgen machen. Sie ist
viel dlter als andere anthropologische Universalien. Der Mensch ist zwar
auch das grausamste, aber auch das sozialste Tier, was auf Erden lebt.
Und ohne verbindliche soziale Normen, das heifst ohne Moral, hitten
die kleinen Horden unserer Vorfahren schon vor dem Jungpaldolithi-
kum nicht tiberleben kénnen. Auch in Zukunft werden eine funktionale
Marktintegration und ein strafbewehrtes Rechtssystem allein den sozi-
alen Zusammenhalt nicht sichern konnen: Deshalb werden wir Men-
schen weiterhin auf Moral angewiesen sein.’3 Zudem bleiben alle Wur-
zeln der Moral lebendig.

Bei der Religion sieht es etwas anders aus. Wie ich gezeigt habe, ist sie
junger als die Moral, zumindest vor dem Jungpaldolithikum noch nicht
stark entwickelt. Dennoch aber scheint das Ende der Religion unwahr-
scheinlich zu sein. Sie beruht auf der Endlichkeit des Menschen, vor al-
lem angesichts der uberwiltigenden Grofse der Natur, der Tiefe seines
Innenlebens und seiner Suche nach dem Sinn des Negativen. Allerdings
sind die Strome, die aus den Quellen der Religion sprudelten, teilwei-
se in andere Richtungen gelenkt worden. Die kognitiven Mechanismen,
die zum Animismus fuhrten, spielen in der wissenschaftlich-technischen
Zivilisation keine Rolle mehr. Erfahrungen des Numinosen wird es im-
mer geben, aber sie werden heute eher als dsthetische denn als religio-
se gedeutet. Erhalten geblieben ist ohne Frage die dritte Quelle, der Weg

33 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns (1981).

114

am 15.01.2026, 21:21:12. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

WAS FOLGT AUS ALLEDEM?

ins Innere. Aber der schmale Pfad der Mystik ist wohl nur eine Sache
fir Minderheiten.’>* Ebenso wird die vierte Quelle weiter sprudeln, als
Frage nach dem Sinn des Todes und dem Sinn des Lebens. Ob die Reli-
gionen darauf tiberzeugende Antworten haben, steht jedoch auf einem
anderen Blatt.’s

34 Thies, Die philosophische Relevanz der Mystik (2009).
35 Thies, Der Sinn der Sinnfrage (2008).

115

am 15.01.2026, 21:21:12. [ —


https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

