
98

Religion und Moral – die Urszene

Religion und Moral werden oft in einem Atemzuge genannt; religiöse 
Würdenträger gelten mancherorts noch immer als Experten für Moral; 
in vielen Bundesländern ist ›Ethik‹ das sogenannte Ersatzfach für den Re-
ligionsunterricht. Solche Auffassungen über das Verhältnis von Religion 
und Moral sind aus meiner Sicht der Aufklärung bedürftig. Das möch-
te ich in dieser philosophischen Skizze mittels dreier Thesen begründen. 

Erstens, so behaupte ich, sind Moral und Religion tief in der menschli-
chen Lebensform verankert; in beiden Fällen handelt es sich um anthropo-
logische Universalien wie Sprache und Technik. Nicht jeder Mensch ist auf 
die gleiche Weise moralisch oder im besonderen Maße religiös musikalisch, 
aber Dispositionen für beide Eigenschaften finden sich bei Mitgliedern 
menschlicher Gemeinschaften in jeder Epoche und in jedem Kulturkreis. 
Die konkrete Gestalt von Moral und erst recht von Religion ist immer so-
ziokulturell bedingt; teilweise aber lassen sich sogar genetische Vorpro-
grammierungen finden. Für diese Verankerungsthese spricht auch, dass 
es proto-religiöse und proto-moralische Phänomene bei hoch entwickel-
ten Tieren gibt, vor allem bei den Affen als unseren nächsten Verwandten. 
Zweitens haben Moral und Religion unterschiedliche Quellen. Am Beginn 
der Menschheitsgeschichte hatten sie eigentlich gar nichts miteinander zu 
tun; sie entspringen, um im Bild zu bleiben, in voneinander weit entfernten 
Regionen. Erst in späteren Epochen (was ich in diesem Artikel nicht mehr 
ausführen kann) konvergieren die beiden Sphären und verschmelzen so-
gar, so dass für lange Zeit die unterschiedliche Herkunft beider unsichtbar 
wurde. Einige Implikationen dieser Unabhängigkeitsthese, wie auch der 
anderen beiden Behauptungen, werde ich am Ende des Textes darstellen. 

Die dritte These lautet, dass sowohl Moral als auch Religion nicht aus 
einer einzelnen, sondern aus mehreren Quellen entsprungen sind. Nach 
meiner Auffassung gibt es derer jeweils vier. Mit dieser Pluralismusthese 
verdoppele ich also das Angebot, das uns Henri Bergson auf ganz ande-
re Weise 1932 unterbreitete. Die religiösen und moralischen Phänomene 
können selbstverständlich auf mehrfache Weise miteinander verwoben 
sein. Zudem mag es weitere Quellen geben, die erst in späteren Epochen 
zu sprudeln begannen. Den weiteren Verlauf der acht Ströme möchte ich 
an einigen Stellen wenigstens andeuten. 

Es sei ausdrücklich darauf hingewiesen, dass ich hier keine norma-
tiven Überlegungen anstelle. Die zentralen Fragen der Ethik (›Was sol-
len wir tun?‹, ›An welchen moralischen Prinzipien sollten wir uns ori-
entieren?‹) bleiben ausgeklammert. Es ist jedoch einzuräumen, dass 
grundlegende normative Differenzierungen, vor allem die zwischen 
Gut und Böse, vorausgesetzt sind. Stattdessen bleibe ich im Felde einer 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98 - am 15.01.2026, 21:21:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


99

philosophischen Anthropologie, die sich konstruktiv auf die ganze Viel-
falt empirisch-humanwissenschaftlicher Erkenntnisse bezieht.1 Für die 
Fragestellung dieses Beitrags sind vor allem soziobiologische, neurobio-
logische, paläoanthropologische, ethnologische und religionshistorische 
Forschungsergebnisse wichtig.2

Die metaphorische Redeweise von den Quellen (oder Wurzeln) bedarf 
ebenso der Konkretisierung wie die sonst üblichen pauschalen Hinweise 
auf eine ›Urgesellschaft‹, auf ›Stammesgemeinschaften‹ oder auf ›archai-
sche Kulturen‹. Die Indizien für meine Thesen beziehen sich größtenteils 
auf die jüngere Altsteinzeit, das Jungpaläolithikum. Nach allgemeinem 
Verständnis begann diese Epoche vor über 40.000 Jahren und endete vor 
ca. 15.000 Jahren. Mit einer Dauer von 25.000 Jahren ist sie also erheb-
lich länger als die gesamte folgende Menschheitsgeschichte! Dass wir alle 
ein Erbe dieser Zeit in uns tragen, kann man insofern schwerlich bestrei-
ten. Im Jungpaläolithikum lebten die Menschen als Jäger und Sammler, 
mancherorts auch als Fischer. Mit Landbau und Tierhaltung begannen 
unsere Vorfahren erst einige Jahrtausende später in der Jungsteinzeit; 
deshalb wird dieser wichtige Übergang auch als neolithische Revolution 
bezeichnet. Sicher änderten sich in den einfachen Agrargesellschaften die 
moralischen und religiösen Vorstellungen in ähnlicher Weise, wie es auch 
nach der industriellen Revolution am Ende des 18. Jahrhunderts gesche-
hen ist. Ich möchte mich hier aber auf das Jungpaläolithikum konzen
trieren, in dem ich die Urszene des Verhältnisses von Religion und Mo-
ral zeitlich verorte. Zusätzlich könnte man, obschon mit Vorsicht, auch 
Beobachtungen heranziehen, die Ethnologen in den letzten Jahrzehnten 
bei rezenten Wildbeutern machten.3

1. Die vier Quellen der Moral 

Beim ersten Phänomenbereich kann ich mich relativ kurz fassen, weil ich 
meine diesbezüglichen Überlegungen bereits mehrfach publiziert habe.4 

1		  Vgl. allgemein Thies, Einführung in die philosophische Anthropologie 
(³2013) sowie Bohlken/Thies (Hg.), Handbuch Anthropologie (2009).

2		  Für Überblicksdarstellungen vgl. Voland, Soziobiologie (42013); Voland/Vo-
land, Evolution des Gewissens (2014); Vaas/Blume, Gott, Gene und Gehirn 
(³2012); Schrenk, Die Frühzeit des Menschen (³2001); Bosinski, Die Stein-
zeit (2006); Harris, Kulturanthropologie (1989); Kohl, Ethnologie – die 
Wissenschaft vom kulturell Fremden (²2000); Hock, Einführung in die Reli-
gionswissenschaft (2002); Antes, Grundriss der Religionsgeschichte (2006).

3		  Kelly, The Lifeways of Hunter-Gatherers (²2013).
4		  Vgl. hier Die Wurzeln der menschlichen Moral (Text 5) sowie Thies, Ein-

führung in die philosophische Anthropologie (³2013), Kap. 3.2.

DIE VIER QUELLEN DER MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98 - am 15.01.2026, 21:21:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


100

Ich stütze mich dabei auf eine breite Literaturbasis aus unterschiedlichen 
Wissenschaften.5 Die Abfolge der vier ›Bausteine‹ spiegelt deren Stärke 
wider; die erste Quelle ist die stärkste, die letzte wohl die schwächste.

(1) Die erste Wurzel der Moral ist die Gegenseitigkeit. In unterschiedli-
chen Formen ist sie weltweit verbreitet, zwischen Individuen und Grup-
pen, im Austausch von Gütern und Dienstleistungen, von Informatio-
nen und Menschen. Dabei ist nicht nur positive, sondern auch negative 
Gegenseitigkeit möglich, wofür Strafen und Racheaktionen als Beispie-
le stehen. Wenn es funktioniert, dann ist das ›do ut des‹, ›tit-for-tat‹ und 
›Auge um Auge‹ wohl die stabilste Grundlage für unser Zusammenleben. 
In dieser Annahme konvergieren Soziobiologie, Ethnologie und Sozial-
wissenschaften. Vorstufen finden sich bei vielen Tieren. In Schimpansen-
horden spielen etwa Systeme wechselseitiger Hilfe eine große Rolle. Al-
lerdings vergrößert sich beim Menschen wegen der höheren kognitiven 
Fähigkeiten der zeitliche Abstand, der zwischen der Gabe und der Ge-
gengabe liegen kann. Dies kann von Stunden bis zu Jahren dauern. Noch 
indirekter sind Ringtausch-Formen der Gegenseitigkeit: A gibt B etwas, 
weil dieser C etwas gegeben hat, der wiederum A etwas geben wird. Das 
berühmteste Beispiel ist der rituelle Kula-Handel zwischen den Trobri-
and-Inseln vor der Küste Papua-Neuguineas. In allen diesen Fällen kann 
man von einem reziproken Altruismus sprechen.

Noch grundlegender ist die Gegenseitigkeit in kooperativen Interakti-
onen, genannt Mutualismus. Dieser Ausdruck wurde in der Biologie frü-
her nur auf das Zusammenwirken von Angehörigen verschiedener Ar-
ten bezogen; ein Musterbeispiel wäre die Symbiose. Inzwischen steht er 
für Kooperationen mit simultanem Nutzen für alle beteiligten Parteien, 
etwa bei einer arbeitsteilig organisierten Jagd mehrerer Affen, bei der 
alle etwas von der Beute abbekommen. Höchstwahrscheinlich müssen 
sich zunächst einmal mutualistische Interaktionsformen entwickeln, um 
Vertrauen zu schaffen. Erst auf diesem Fundament ist dann reziproker 
Altruismus möglich. Für den Mutualismus wiederum (so lautet Toma-
sellos grundlegende Überzeugung) sei ein wechselseitiges Verstehen not-
wendig, eine gemeinsame Intentionalität.6 

Es kann keinen Zweifel geben, dass sich die Menschen im Jungpa-
läolithikum mutualistisch-kooperativ und reziprok-altruistisch verhal-
ten haben. Insbesondere die Jagd auf größere Tiere ist nur in komplexer 
Zusammenarbeit möglich; im alltäglichen Leben war man in extremer 

5		  Grundlegend Gehlen, Moral und Hypermoral (1969). Vgl. zum Stand der 
Forschung Bischof, Moral (2012); Haidt, The Righteous Mind (2012); Pin-
ker, Gewalt (2011); de Waal, Primaten und Philosophen (2008); de Waal, 
Das Prinzip Empathie (2011).

6		  Tomasello, Warum wir kooperieren (2010).

RELIGION UND MORAL – DIE URSZENE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98 - am 15.01.2026, 21:21:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


101

Weise aufeinander angewiesen. Störrische Kooperationsverweigerer 
wird man ausgeschlossen haben. Für die Existenz reziprok-altruisti-
scher Handlungsformen sprechen Tauschbeziehungen: mit Muscheln 
und Bernstein, gewiss auch mit Ideen und Liedern, vor allem aber (wegen 
der instinktiv verankerten Inzestscheu) mit jungen Frauen. Austausch-
beziehungen gab es wahrscheinlich sogar zwischen dem Homo sapiens 
und dem Homo neanderthalensis, die bis vor ca. 27.000 Jahren in Eu-
ropa und im Vorderen Orient noch nebeneinander lebten. 

Diese Quelle der Moral lässt sich kontinuierlich erweitern: Bei güns-
tigen Rahmenbedingungen und der Unterstützung durch Kommunika-
tionstechnologien, angefangen bei der Schrift, können wir mit immer 
mehr Menschen immer öfter interagieren. Der weltweite Handel und 
das globale multi-mediale Kommunikationsnetz (Internet) sind dafür 
gute Beispiele. Insgesamt handelt es sich bei den aus der Gegenseitigkeit 
entspringenden Verhaltensweisen um einen schwachen Altruismus: Man 
tut dem Anderen etwas Gutes, weiß aber, dass dieser es erwidern wird. 

(2) Hingegen ist der zweite Baustein ein starker Altruismus, der von ei-
ner einfachen Hilfeleistung bis zur Selbstaufopferung gehen kann und der 
nach Ansicht der meisten Soziobiologen nur unter genetisch verwandten 
Organismen funktioniert: Daher rührt der Ausdruck ›nepotischer Altru-
ismus‹. Wenn Jane Goodall Recht hat, setzen sich allerdings Schimpan-
sen uneigennützig für nicht-verwandte Artgenossen ein.7 Beim Menschen 
hat sich diese Moral-Wurzel von verwandtschaftlichen Beziehungen ab-
gelöst und ist generell auf Zugehörigkeitsgruppen übertragbar. Aus die-
ser Quelle der Moral entspringen die Gefühle der Gruppenzugehörigkeit 
und Loyalität, die eher egalitär oder eher hierarchisch ausgerichtet sein 
können. Auf der einen Seite gibt es einen Sinn für Gleichberechtigung in-
nerhalb der eigenen Gruppe, auf der anderen Seite die Neigung zur Un-
terordnung unter die anerkannten Autoritäten, die wir als proto-egalitäre 
und proto-hierarchische Tendenzen schon im Tierreich finden. Die Kehr-
seite unseres gruppenbezogenen Verhaltens, gleichsam die dunkle Seite 
des Guten, sind negative Gefühle gegenüber Außenstehenden und strenge 
Strafen gegen gruppeninterne Abweichler, die es unter Tieren nicht gibt. 

Dass die Menschen des Jungpaläolithikums in Gruppen lebten und 
nur gemeinsam überleben konnten, ist offensichtlich. Deshalb wurden 
wohl interne Konflikte eher vermieden. Vor allem aber wurde schwä-
cheren Gruppenmitgliedern geholfen. Einen Beleg dafür liefert der Zu-
stand vieler der aufgefundenen Skelette. Beispielsweise konnte der im 
Neandertal 1856 gefundene ca. 60jährige Mann viele Jahre seinen ge-
brochenen linken Arm nicht bewegen; er war also auf Unterstützung 
durch Gruppenangehörige angewiesen, die er offensichtlich erhalten hat. 

7		  Goodall, Ein Herz für Schimpansen (1991), 243f.

DIE VIER QUELLEN DER MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98 - am 15.01.2026, 21:21:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


102

Allerdings finden sich selten Knochenbrüche an den Beinen: Wer nicht 
mehr gehen konnte, wurde wahrscheinlich einfach zurückgelassen – so 
weit ging die Unterstützungsbereitschaft nun doch nicht.

Der aus dieser Quelle entspringende Strom hat sich im Laufe der 
Menschheitsgeschichte diskontinuierlich erweitert: Innerhalb weniger 
Jahrtausende erstreckte er sich von der Familie und der Horde über die 
Siedlungseinheit und den Stadtstaat bis zu den Imperien der alten Welt. 
In der Neuzeit können vor allem Nationen auf Loyalität rechnen. Dafür 
waren aber besondere Integrations- und Legitimationsideologien erfor-
derlich, zu denen man auch die Volks- und Universalreligionen zählen 
muss. Im 21. Jahrhundert stellt sich die Frage, ob der »expanding circle« 
(Peter Singer) sich bereits auf die Menschheit insgesamt bezieht, um glo-
bale Herausforderungen bewältigen zu können. 

(3) Der dritte Baustein sind unsere sozialen Gefühle. Diese können nega-
tiv oder positiv sein; im Sinne eines normativen Moralbegriffs sind vor 
allem die positiven Emotionen wichtig. Diese beginnen mit einfacher 
Sympathie und steigern sich bis zu bedingungsloser Liebe. Die Kehrsei-
te sind Antipathie und Hass. Das Paradebeispiel für ein moralisches Ge-
fühl ist das Mitleid. Wer Mitleid empfindet, sorgt sich um andere, wenn 
diese leiden. Das bezieht sich keineswegs nur auf Angehörige unserer ei-
genen Gruppe oder auf Personen, mit denen wir in einem wechselseiti-
gen Austausch stehen. Mitleid empfinden wir auch für ein fremdes Kind; 
sogar das Mitglied einer feindlichen Gruppe kann uns sympathisch sein. 

Grundlage der sozialen Gefühle ist die Einfühlung beziehungsweise 
die Empathie. Eine ihrer Bedingungen sind möglicherweise die jüngst 
entdeckten Spiegelneuronen. Wie Studien an kleinen Kindern zeigen, ist 
Empathie an ein Bewusstsein der eigenen Identität gekoppelt, das bei uns 
Menschen in der Mitte des zweiten Lebensjahres erworben wird. Auf 
dieser Grundlage ist ein affektives Betroffensein von der Situation ande-
rer möglich. Leistungsfähiger ist aber die kognitive Empathie, das heißt 
die Kompetenz zu einem Perspektivenwechsel. Diese ermöglicht es, dass 
man sich Konzepte davon macht, wie die anderen die Welt wahrnehmen, 
strukturieren und bewerten (theory of mind). Kinder sind dazu im vier-
ten Lebensjahr in der Lage. Es ist jedoch umstritten, ob auch Affen diese 
Entwicklungsstufe erklimmen können. Wir Menschen können uns jeden-
falls durch diese Fähigkeit in andere hineinversetzen und insofern eine 
»exzentrische Position« (Plessner) einnehmen. Empathie ist aber nicht 
nur die Grundlage der positiven, sondern auch die der negativen sozia-
len Gefühle, etwa von Schadenfreude und Missgunst. Insbesondere der 
grausame Sadist muss genau wissen, was dem Anderen Leid zufügt: Er 
muss sich also in sein Opfer einfühlen können. 

Die Erweiterungsmöglichkeiten dieser Wurzel der Moral sind gering. 
Mitleid empfinden wir eigentlich nur für einzelne Lebewesen, deren 

RELIGION UND MORAL – DIE URSZENE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98 - am 15.01.2026, 21:21:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


103

Schmerz uns klar vor Augen steht. Immerhin lassen sich Gefühle kulti-
vieren. Man kann sich daran gewöhnen, sein Mitleid zu verdrängen oder 
zu einem passiven Bedauern zu degradieren. Man kann es aber auch von 
einer emotionalen Anteilnahme über aktiv werdende Einzelfallhilfe zur 
habitualisierten Großzügigkeit weiterentwickeln.

(4) Der vierte Baustein ist die praktische Vernunft. Wenn wir diesen Be-
griff heute alltagssprachlich für den Bereich unseres Handelns verwen-
den, ist in der Regel Zweckrationalität oder einfach Effizienz gemeint, 
also die Wahl der besten Mittel für geeignete Ziele. Auch diese Kompe-
tenz kann moralisch wichtig sein, etwa um die eigenen Gruppenmitglie-
der erfolgreich zu schützen oder ihnen in Not wirksam zu helfen. Drei 
Spielarten der Vernunft kommen aber hinzu. Zunächst ist die praktische 
Vernunft als sozial-kognitive Urteilskraft zu nennen, mit der wir komple-
xe intersubjektive Beziehungen angemessen analysieren und deuten kön-
nen. Schon die Affen sind, im Vergleich mit anderen Säugetieren, insofern 
sehr soziale Wesen, als sie den größten Teil ihrer kognitiven Fähigkeiten 
für die Beobachtung der anderen Hordenmitglieder und die Analyse ih-
rer Beziehungen untereinander einsetzen.8 Mit seinem ›sozialen Hirn‹ ist 
der Mensch aber sogar ein super-soziales Wesen.9 Sodann ist die prakti-
sche Vernunft die Kompetenz, im normativen Bereich rational zu denken 
und zu argumentieren. Schließlich gibt es noch Vernunft als rationales 
Wollen, das sich autonom moralische Zwecke setzt und diese mit seinen 
Handlungen zu verwirklichen sucht. Insbesondere zur Lösung schwieri-
ger Probleme sozialer Gerechtigkeit wird man sich nicht allein auf Ge-
genseitigkeit, Wohlwollen und Empathie stützen können. Dazu brauchen 
wir unsere praktische Vernunft.

Da der Homo sapiens im Jungpaläolithikum fast dieselbe genetische 
Ausstattung besaß wie wir, kann man auch ihn als vernunftbegabtes Tier 
(animal rationabile) oder, noch besser, als vernunft- und sprachbegabtes 
Tier (zoon logon echon) ansprechen. Es wird sogar darüber spekuliert, 
ob sein Gehirn nicht größer war als das unsrige. Aber wie dem auch sei, 
wer einmal anfängt, kritisch und systematisch nachzudenken, kann da-
mit nicht aufhören und wird seine Reflexionen immer weiter ausdehnen. 
Das nennt Peter Singer die »Rolltreppe der Vernunft«. Oder handelt es 
sich doch um eine ganz normale Treppe mit einer begrenzten Zahl von 
Stufen? Das ist die These derjenigen, die die Stadienmodelle der Entwick-
lungspsychologie (Piaget, Kohlberg) von der Ontogenese auf die Phylo-
genese (die Menschheitsgeschichte) übertragen wollen. 

8		  Fischer, Affengesellschaft (2012), 10f., 28ff., 136ff., 162, 249ff.; vgl. meine 
Rezension Thies (2013).

9		  Dunbar, The Social Brain Hypothesis (1998) sowie Fuchs, Das Gehirn – ein 
Beziehungsorgan (42013).

DIE VIER QUELLEN DER MORAL

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98 - am 15.01.2026, 21:21:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


104

Nun könnte man einwenden: Wenn es immer und überall diese vier 
›Bausteine‹ gibt, warum bietet die Menschheitsgeschichte so ein grauen-
haftes Bild von Krieg, Mord, Raub, Betrug und so weiter? Woher kommt 
das Böse? Dazu ist als erstes auf die schon erwähnten negativen Aspek-
te der vier Bausteine zu verweisen: Gegenseitigkeit führt zu fortdauern-
den Racheaktionen; Wohlwollen bezieht sich nur auf die Angehörigen 
der eigenen Gruppe; Empathie ist auch Voraussetzung negativer sozialer 
Gefühle; Vernunft lässt sich missbrauchen. Darüber hinaus gibt es neben 
den Quellen des Guten auch die des Bösen. Auch hier muss man sich vor 
zu simplen Schemata hüten; wie das Gute ist auch das Böse ein Plural. 
Man kann sogar sechs Formen unterscheiden. 

Bereits Aristoteles nennt gleich drei Phänomene, die wir heute zum 
Bösen rechnen würden. Das erste ist die tierische Rohheit, gleichsam 
die Barbarei, aus der sich eine soziale Gruppe noch gar nicht heraus
entwickelt hat. Das zweite ist die Unbeherrschtheit, also der momen-
tane, aber immer wieder auftretende Verlust der Kontrolle über die ag-
gressiven und destruktiven Affekte, die jeder Mensch in sich trägt. Das 
dritte ist die Lasterhaftigkeit, also die Habitualisierung schlechter Ge-
wohnheiten wie etwa Feigheit, Geiz oder Unfreundlichkeit.10 Drei wei-
tere Spielarten des Bösen hat uns spätestens das 20. Jahrhundert gelehrt. 
Zunächst gibt es das von Kant so bezeichnete radikale Böse, das darin 
besteht, die moralischen Maximen bewusst zu verkehren, das Böse also 
um des Bösen willen zu wollen. In den Dienst des radikal Bösen kann 
sich sodann die kalte Grausamkeit stellen, die höchst bedacht und kon-
trolliert zu Werke geht: Die Vorgehensweise von Folterknechten und 
KZ-Schergen müsste man hier einordnen. Letztlich gibt es noch das ba-
nale Böse, ein Handeln ohne Urteilskraft und Mitgefühl, mit dem man 
seinen vermeintlichen Pflichten nachkommt, ohne zu bedenken, was 
man damit anderen antut.

2. Religion im Jungpaläothikum

Kommen wir jetzt zur Religion. Wenn wir nach deren Quellen suchen, 
können wir nicht einfach die heutigen Formen bis zu ihren Ursprün-
gen zurückverfolgen. Irgendwann reißt nämlich der Faden der Überlie-
ferungen: Religion entsteht im Dunkel der Geschichte. Wir müssen den 
Sprung in fernste Zeiten (und Räume) wagen und dort religiöse Phäno-
mene identifizieren. Manche meinen, dass dies in vorhochkulturellen 
Zeiten gar nicht möglich sei und dass der Begriff der Religion lediglich 
ein europäisches Konstrukt darstelle. Andere wollen das Religiöse voll-
ständig auf andere Phänomene (etwa Sexualität, Ökonomie oder Politik) 

10		 Aristoteles, Nikomachische Ethik, 1145a 15ff. 

RELIGION UND MORAL – DIE URSZENE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98 - am 15.01.2026, 21:21:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


105

reduzieren. Wer jedoch nach den Ursprüngen sucht (was zumindest die 
Philosophie nicht aufgeben darf), wird am Religionsbegriff auch für 
die Anfänge der Menschheitsgeschichte festhalten wollen. Die generelle 
Skepsis, wir wüssten viel zu wenig über frühere Epochen, hilft uns nicht 
weiter.11 Richtig ist jedoch, dass zwei scheinbar konstitutive Merkmale 
von Religionen im Jungpaläolithikum nicht zu finden sind. 

Zum einen gibt es keine Götter. Erst recht steht am Anfang der 
Menschheitsgeschichte kein Urmonotheismus; der entsprechende Nach-
weis ist jedenfalls Wilhelm Schmidt mit seiner Wiener Schule nicht ge-
lungen. Der Monotheismus tritt offensichtlich, wie schon Hume ver-
mutete, historisch später als der Polytheismus auf, ohne dass hier eine 
unausweichliche Evolution vorliegen muss. Nicht jedes Ensemble von 
Göttern wird im Laufe der Zeit durch den Einen ersetzt. Aber auch die 
Verehrung einer Vielzahl von Gottheiten hat sich wohl erst nach der 
neolithischen Revolution entwickelt. Insofern spricht vieles für die An-
sicht der älteren Religionsgeschichte (vor allem von Tylor), dass alles 
mit dem Animismus oder anderen nicht-theistischen Formen der Reli-
giosität begann. Immerhin kennen die meisten Wildbeutergesellschaften 
mehrere ›Übergeistmächte‹ männlichen oder weiblichen Geschlechts, die 
über bestimmte Tierarten herrschen und für diese sorgen. Ein Beispiel 
ist Sedna, in der die Inuit die auf dem Meeresboden lebende Herrin ih-
rer Jagdtiere sahen.12 

Zum anderen kann man Religionen auch nicht durch ihren Bezug 
auf Transzendenz definieren. Zwar wird in den Weltbildern archaischer 
Gesellschaften zwischen dem Sichtbaren und dem Unsichtbaren, zwi-
schen dem Körperlichen und dem Geistigen unterschieden. Oft findet 
man auch Dreiteilungen: beim Menschen in seine physischen, vitalen 
und psychischen Bestandteile; für den gesamten Kosmos in drei ›Stock-
werke‹: in der Mitte die eigene Lebenswelt, umgeben von einer Ober-
welt und einer Unterwelt. Dennoch sind alle Sphären prinzipiell mit 
denselben Kategorien erfassbar; es gibt Übergänge und Zwischenzo-
nen, die vor allem von guten und bösen Geistern sowie den Schama-
nen genutzt werden. Zwischen Transzendenz und Immanenz wird also 
nicht klar getrennt; zudem dient die Oberwelt nicht als normative Ori-
entierung. Noch die Götter der Griechen, Römer und Germanen wa-
ren ja keineswegs moralische Vorbilder. Eine ideale transzendente Welt 
(man denke an Platons ›Ideenhimmel‹) ist wahrscheinlich eine Errun-
genschaft der sogenannten Achsenzeit vom achten bis dritten vorchrist-
lichen Jahrhundert.

11		 Zu einer solchen Skepsis tendiert beispielsweise Leroi-Gourhan, Hand und 
Wort (1988).

12		 Duerr, Sedna oder die Liebe zum Leben (1984); vgl. auch Müller, Schama-
nismus (1997), 18, 23, 55f., 116f.

RELIGION IM JUNGPALÄOTHIKUM

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98 - am 15.01.2026, 21:21:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


106

Den besten Zugriff auf das Religiöse bietet, zumindest für meine Fra-
gestellung, der Begriff des Heiligen. Dabei ist zu bedenken, dass das Hei-
lige in der Urgesellschaft sicherlich ein Plural, ja ein Sammelsurium war 
– vieles und sogar sehr Unterschiedliches war heilig. Es gab heilige Räu-
me und heilige Zeiten, heilige Lebewesen und heilige Dinge, heilige Zu-
stände und heilige Eigenschaften.13 

Was aber ist das Heilige? Zwei Begriffsmerkmale sollen hier ausrei-
chen. Erstens tritt es nie ohne seinen Gegensatz auf. Wenn es das Heili-
ge gibt, muss auch das Profane existieren; neben heiligen Räumen muss 
es beispielsweise immer auch profane Örtlichkeiten geben. Dies ist bei 
den frankokantabrischen Höhlen tatsächlich gegeben. Denn die wun-
derbaren Malereien, die etwa Altamira, Lascaux oder die Grotte Chau-
vet berühmt machten, finden sich fast immer in schwer zugänglichen 
Abschnitten der oft verzweigten Höhlen. Es wird ersichtlich zwischen 
zwei Arten von Räumen unterschieden, eben den profanen (für das all-
tägliche Leben) und den sakralen (für religiöse Verrichtungen). Zwei-
tens ist das Heilige auf besondere Weise verehrungswürdig. Das bedeu-
tet keineswegs, dass es ausschließlich positiv besetzt ist: Wie Rudolf Otto 
1917 überzeugend beschrieb, kann es ambivalente Gefühle auslösen, an-
ziehend und abstoßend, faszinierend und erschreckend sein. Das Heili-
ge ist nämlich nicht in erster Linie gut, sondern vor allem mächtig. Sei-
ne bezwingende Kraft übersteigt die von uns Menschen. Das Heilige ist 
also nicht übernatürlich, aber doch übermenschlich. Inwiefern dies für 
die vier Wurzeln des Religiösen zutrifft, wird gleich deutlich werden.

3. Vier Quellen der Religion

(1) Die erste Quelle der Religion sind kognitive Mechanismen, die uns 
dazu verleiten, in natürlichen Vorgängen mehr zu sehen, als sie wirk-
lich sind. Vor allem neigen wir dazu, in der belebten, aber auch in der 
unbelebten Natur ›Subjekte‹ zu vermuten, die analog zu uns Menschen 
gedacht sind. Der Hintergrund ist die schon erwähnte ultra-soziale 
Struktur der menschlichen Lebensform. Das führt beispielsweise zur Pa-
reidolie, also der fälschlichen Wahrnehmung von Gesichtern in Wolken, 
Bäumen und Felsformationen. Noch wichtiger ist aber, dass wir dazu 
neigen, verborgene Mächte für empirische Prozesse verantwortlich zu 
machen. Dieses Phänomen gibt es schon bei Tieren: Darwin schildert in 
seinem zweiten Hauptwerk anschaulich, wie sein Hund auf die durch 
einen leichten Windzug ausgelösten Bewegungen eines Sonnenschirms 
mit einem Knurren und Bellen so reagierte, als ob er annehme, dass eine 

13		 Eliade, Das Heilige und das Profane (1957/1998) sowie Colpe, Über das 
Heilige (1990).

RELIGION UND MORAL – DIE URSZENE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98 - am 15.01.2026, 21:21:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


107

unbekannte Wesenheit dieses Geschehen bewusst herbeigeführt habe. 
Dies sei vergleichbar mit dem »Glauben an unsichtbare oder geistige 
Kräfte«14, für den Tylor im selben Jahr den Ausdruck Animismus ein-
führte. Aus der Sicht einer funktionalistisch, nämlich evolutionstheore-
tisch argumentierenden Biologie ist ein kognitives Phänomen dieser Art 
zweckmäßig: Für eine Gazelle ist es besser, zwanzigmal fälschlicherwei-
se im Rauschen des Laubwerks einen Löwen zu vermuten, als dies ein-
mal nicht zu tun, wenn dort wirklich einer lauert. Auch unsere Sprache 
mit ihrer Subjekt-Prädikat-Struktur ist davon geprägt: Wo es einen Pro-
zess gibt, ausgedrückt durch ein Verb, erwarten wir auch ein Subjekt. 

Solche »subjektivistische[n] Deutungen«15 sind zunächst einmal völ-
lig unabhängig von religiösen Gehalten. Dies gilt auch dann, wenn un-
persönliche Kräfte postuliert werden (Dynamismus). Bedeutsam für das, 
was wir heute ›Religion‹ nennen, wird eine solche »Außenwelt-Besee-
lung«16 erst, wenn die überempirischen Wirkkräfte immer weiter aus un-
serer Lebenswelt herausgerückt, vergrößert und idealisiert werden – bis 
es zur Annahme anthropomorpher Gottheiten kommt, die die Welt re-
gieren und mit denen wir in Interaktion treten können. Da diese Mäch-
te Gutes und Böses bewirken, besteht zu ihnen die oben angesprochene 
ambivalente Haltung.

Wenn der Animismus die einzige Quelle der Religion wäre, stünde es 
heute schlecht um diese. Die Wissenschaften liefern so überzeugende Er-
klärungen fast aller Naturvorgänge (und deren Anwendung in der Tech-
nik einen so guten Schutz), dass diese Strömung religiösen Lebens na-
hezu ausgetrocknet ist. Was früher unerklärlich war, wird nun schon in 
der Schule gelernt. Keiner glaubt mehr an einen Gott, der Blitze schleu-
dert, oder an Geister, die die Jagd (oder heutige Arbeitsvorgänge) be-
einflussen. Der Animismus ist nichts weiter als eine frühe Stufe unserer 
kognitiven Entwicklung. Piaget ordnete ihn dem prä-operationalen Sta-
dium von zwei- bis siebenjährigen Kindern zu, die glauben, dass Kugeln 
rollen wollen und dass der Mond sie auf ihren Nachtspaziergängen be-
gleitet. Zu Recht wurde das von ihm auch als eine Form des Egozentris-
mus gedeutet.17 Schon im konkret-operationalen Stadium wird dies al-
les überwunden. 

(2) Die zweite Quelle ist der ambivalente Eindruck außerordentlicher 
Naturphänomene. Jane Goodall hat beobachtet, dass Schimpansen an-
gesichts eines überwältigenden Wasserfalls Gefühle wie ehrfurchtsvolles 
Erstaunen zeigen und bei einsetzendem Gewitter manchmal in eine Art 

14		 Darwin, Die Abstammung des Menschen (²1992), 103.
15		 Mirow, Weltgeschichte (2009), 105.
16		 Gehlen, Urmensch und Spätkultur (1956), Kap. 34.
17		 Piaget, Die geistige Entwicklung des Kindes (1940), 171ff.

VIER QUELLEN DER RELIGION

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98 - am 15.01.2026, 21:21:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


108

kollektiven Regentanzes verfallen.18 Wenn sich diese Beobachtungen be-
stätigen lassen, hat Goodall tatsächlich eine Vorstufe unserer Religiosität 
entdeckt. Denn die unwahrscheinlichen und überraschenden, rätselhaf-
ten und faszinierenden Naturphänomene, die auch den dritten Schim-
pansen (nämlich uns Menschen) beeindrucken, sind ein Paradebeispiel 
für das von Rudolf Otto analysierte Numinose. Außer Gewittern und 
Wasserfällen können auch Erdbeben und Stürme solche Phänomene sein. 
Eine besondere Rolle in der menschlichen Religionsgeschichte haben 
wahrscheinlich Vulkane gespielt, denn der spätere jüdische Gott Jahwe 
war wohl ursprünglich ein Vulkan-Gott.19 Weniger bedeutsam sind sta-
tische Phänomene derselben Art wie große Wasserflächen, hohe Berge, 
weite Landschaften oder der bestirnte Nachthimmel.

Im Unterschied zum Animismus geht es hier nicht um die unsichtba-
re Welt, sondern explizit um die sichtbare. Nicht eine verborgene Kraft 
löst die ambivalenten Gefühle aus, sondern das offen zu Tage liegende 
Phänomen selbst. Dessen Dimensionen überragen alles Menschliche so 
weit, dass man gar nicht anders kann, als sich klein und ohnmächtig zu 
fühlen, ohne jedoch direkt bedroht zu sein. Eine Naturkatastrophe, die 
alles zerstört, wird nur als schrecklich empfunden, nicht als schreck-
lich und faszinierend zugleich. Insofern sind numinose Gefühle deutlich 
von den emotionalen Erschütterungen abzugrenzen, die unsere leibli-
chen Grenzen gänzlich auflösen und auf die man nur mit Weinen reagie-
ren kann (Plessner).

Numinose Erfahrungen erzeugen einen Handlungsdruck, für den es 
keine genetischen Vorprogrammierungen gibt. Auf die »Appellqualität« 
des Numinosen reagiere man als Gruppe, so die plausible Spekulation 
Gehlens, mit rhythmisierten Bewegungen, zum Beispiel solchen Tänzen 
wie Goodalls Schimpansen.20 Beim Menschen komme es jedoch zu ei-
ner Ritualisierung dieser Akte, die die momentane Erfahrung auf Dau-
er stellen und als Nachahmung (Mimesis) des Naturereignisses verstan-
den werden. Die sekundäre objektive Zweckmäßigkeit solcher Riten ist 
wahrscheinlich die Stärkung der Gemeinschaftsgefühle gewesen. Für 
Durkheims These aber, dass ohne Riten ein sozialer Zusammenhalt gar 
nicht möglich sei, gibt es für die frühen Zeiten der Menschheitsgeschich-
te keine Belege. Erst in den späteren Hochkulturen dienten Religionen 
auch als sozialer Kitt. Zudem hatten Religionen wohl immer mehrere 
Funktionen, deren jeweiliges Gewicht sich im Verlauf der Geschichte im-
mer wieder erheblich verschoben hat.21 

18		 Goodall, Wilde Schimpansen (1971), 69ff. sowie Goodall, Ein Herz für 
Schimpansen (1991), 16, 277f.

19		 Freud, Der Mann Moses und die monotheistische Religion (1939), 484.
20		 Gehlen, Urmensch und Spätkultur (1956), 136f.
21		 Diamond, Vermächtnis (2012), Kap. 9.

RELIGION UND MORAL – DIE URSZENE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98 - am 15.01.2026, 21:21:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


109

Auf die Darstellung des Numinosen durch Tänze könnte die durch 
Bilder gefolgt sein. Bei den berühmten Höhlenmalereien des Cro-Ma-
gnon-Menschen werden jedoch andere Naturphänomene dargestellt, 
nämlich vorwiegend große Tiere in hinreißender Dynamik.22 Könnten 
diese auch in vergleichbarer Weise ambivalente Gefühle ausgelöst ha-
ben? Erst die dritte Stufe sind Mythen, durch die der Mensch als animal 
symbolicum den numinosen Situationen einen Sinn verleiht. Die Abfol-
ge vom Mimetischen über das Ikonische zum Mythischen darf man je-
doch nicht, ähnlich wie den Weg des Animismus über den Polytheismus 
zum Monotheismus, als unausweichliche Entwicklung verstehen; zudem 
ist es nur ein Strang der Religionsgeschichte.23 Darüber hinaus gibt es in 
der Moderne eine Sublimierungsform numinoser Gefühle, die sich von 
der Sphäre des Religiösen gelöst hat, nämlich die ästhetische Erfahrung 
des Erhabenen. 

(3) Die dritte Quelle liegt nicht in der Außenwelt, sondern in den Mög-
lichkeiten, unser Inneres zu manipulieren, zu intensivieren und sogar zu 
verlassen. Erinnerungen an nächtliche Träume, in denen die Seele schein-
bar ihren Körper und die gewohnte Umgebung hinter sich lässt, mögen 
am Anfang gestanden haben. Eine andere Erfahrung sind die kollektiven 
Ekstasen bei den eben erwähnten Tänzen. Noch wichtiger sind aber die 
Séancen, die von Schamanen abgehalten wurden und bei denen diese in 
Trance-Zustände gerieten, sich in Tiere verwandelten und fliegen konnten.

Schamanismus wird heute für ein weltweites Phänomen gehalten.24 
Wurde dieser Begriff zunächst nur für sibirische Nomadenvölker ver-
wendet, so wurden bald ähnliche Erscheinungen bei vielen Indianer-
stämmen, bei den archaischen Jägern Südwestafrikas und in Südostasien 
beobachtet. Besonders wichtig für unsere Fragestellung ist, dass es Scha-
manismus auch bei den Cro-Magnon-Menschen gegeben haben soll.25 
Als Beleg dafür gelten jungpaläolithische Darstellungen von Männern 
mit Tierköpfen, Tiermasken oder Tierkostümen, oft mit erigiertem Penis, 
also einer sexuellen Erregung, die mit schamanistischen Trance-Zustän-
den verbunden sein konnte. Berühmte Beispiele sind der Löwenmensch 
von Hohlenstein-Stadel und die Höhlenmalerei in Trois Frères, aus et-
was späterer Zeit der Ziegendämon vom Göbekli Tepe.26 

Der Schamanismus wird oft mit dem Animismus zusammenge-
bracht oder sogar als dessen notwendige Ergänzung betrachtet: Wenn 

22		 Bataille, Die Höhlenbilder von Lascaux oder Die Geburt der Kunst (1955).
23		 Gegen Bellah, Religion in Human Evolution (2012).
24		 Eliade, Schamanismus und archaische Ekstasetechnik (1951) sowie Müller, 

Schamanismus (1997).
25		 Clottes/Lewis-Williams, Schamanen (1997).
26		 Schmidt, Sie bauten die ersten Tempel (2006), 216.

VIER QUELLEN DER RELIGION

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98 - am 15.01.2026, 21:21:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


110

es unsichtbare geistige Wesenheiten gibt, braucht man jemanden, der 
mit diesen in Kontakt treten kann, einen Mittler zwischen dem Norma-
len und dem Transnormalen. Diese Aufgabe übernahmen die Schama-
nen, die insofern (als Ergebnis sozialer Arbeitsteilung) auch die ersten 
religiösen Spezialisten waren. Eine politische oder militärische Funkti-
on in ihren sozialen Gruppen besaßen sie nicht. Oft waren sie sogar Au-
ßenseiter in ihrer Gemeinschaft, eben Verrückte, auf die man jedoch in 
besonderen Situationen, vor allem bei schweren physischen oder psy-
chischen Krankheiten, Unglücksfällen oder vor Beginn der Jagdzeit, an-
gewiesen war. Zumindest standen die meisten Gemeinschaftsmitglieder 
zu den Schamanen in einer spannungsvollen Beziehung, einer Mischung 
von Bewunderung und Scheu – wie zu allen Phänomenen des Heiligen. 

Wichtiger sind die oben erwähnten psychischen Zustände der Scha-
manen. Halluzinationen und trance-ähnliche Zustände mag es schon bei 
Säugetieren geben. Inzwischen wird auch über die neurobiologischen 
Grundlagen dieser Prozesse geforscht.27 Entscheidend aber ist, dass die 
Schamanen als Meister der Ekstase solche psychischen Zustände willent-
lich herstellen konnten. Tanz und Musik unterstützten dies; zur Ausstat-
tung der Schamanen gehörte fast immer eine Trommel.

Die archaische Ekstase ließ sich in zwei Richtungen weiterentwi-
ckeln.28 Der eine Weg führt in den durch Drogen erzeugten Rausch. Da-
bei konnte man sich halluzinogener Pflanzen bedienen, die sicher von 
den Altpflanzer-Kulturen nach der neolithischen Revolution entdeckt 
und gezüchtet wurden. Für religiöse Erfahrungen war jedoch der an-
dere Weg wichtiger, nämlich die psychische Disziplinierung und menta-
le Konzentration ohne weitere Hilfsmittel, die zu religiösen Praktiken 
wie Gebet und Meditation weiterentwickelt wurden. Das Heilige wird 
nicht in der Außenwelt gesucht, sondern in den unheimlichen Tiefen un-
serer Innenwelt. In allen Kulturkreisen entwickelten sich daraus mysti-
sche Strömungen, die die Selbstversenkung bis zur Selbstauflösung ins 
Nichts weiterentwickelten. Mystik ist also gewissermaßen das Resultat 
einer Rationalisierung der schamanistischen Ekstase. 

(4) Es bleibt noch eine vierte Quelle. Diese entspringt aus der Begegnung 
mit dem Tod und den menschlichen Bemühungen, diesen zu verstehen 
und zu überwinden. Die Vorstufen bei den Tieren sind hier ganz spär-
lich. Die großen Affen scheinen ein ambivalentes Verhältnis zu Leichna-
men von Artgenossen zu haben; Trauer lässt sich aber kaum feststellen. 
Ein schwer ausrottbarer Mythos sind zudem die sogenannten Elefanten-
friedhöfe. Zwar verfügen Elefanten über erstaunliche Fähigkeiten, ein 
gutes Erinnerungsvermögen und eine bemerkenswerte Intelligenz. Dass 

27		 Clottes/Lewis-Williams, Schamanen (1997), 12ff., 81ff.
28		 Gehlen, Urmensch und Spätkultur (1956), Kap. 44.

RELIGION UND MORAL – DIE URSZENE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98 - am 15.01.2026, 21:21:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


111

es jedoch ausgewählte Orte gäbe, an denen sich die Mitglieder einer Her-
de zum Sterben hinbegeben, ist nur in Tarzan-Filmen der Fall. Tatsäch-
lich ist es wohl so, dass bei älteren Elefanten das Gebiss stark abgenutzt 
ist und sie daher auf weichere Nahrung angewiesen sind, die sich eher 
in sumpfigem Gelände abseits der üblichen Routen einer Herde findet. 
Dort verenden alte und schwache Elefanten dann überproportional oft, 
so dass der Mythos entstehen konnte, dort befände sich ein ›Friedhof‹, 
der von den Tieren bewusst aufgesucht worden sei.29 

Bereits die Neandertaler haben hingegen ihre Toten nicht einfach 
entsorgt, sondern gewissenhaft bestattet, oft in kleinen Höhlen, die 
mit rotem Ocker (vielleicht als Symbol für Blut) sowie mit Grabbei-
gaben wie Tierknochen, bearbeiteten Steinen und Perlen ausgestattet 
wurden. Die anrührende Geschichte, dass die Leichname in ein Blu-
menbett gelegt wurden, stellt man heute wieder in Frage; es könnte 
sein, dass die gefundenen Blütenpollen eher zufällig von Wühlmäusen 
hineingetragen wurden.30 Dass es sich aber um geplante Grabanlagen 
handelt, wird nicht bezweifelt. Möglicherweise haben die Neanderta-
ler ihre Bestattungsbräuche sogar vom Homo sapiens, unseren direk-
ten Vorfahren, übernommen, von denen wir sogar die älteren Gräber 
kennen. Signifikante Unterschiede in den Bestattungsbräuchen beider 
Arten gibt es jedenfalls nicht. Bemerkenswert ist zunächst einmal, dass 
tote Mitglieder der eigenen Gemeinschaft nicht einfach liegen gelassen 
oder beseitigt, sondern mit bemerkenswerter Sorgfalt bestattet wurden, 
und zwar in eigens dafür angelegten Grabstätten innerhalb des Sied-
lungsgebietes, oft sogar sehr nahe bei zeitweiligen Lagerstätten. Das ist 
zunächst einmal ein Akt der Pietät, abkünftig vom moralischen Phä-
nomen des Wohlwollens (des starken Altruismus), der hier nicht nur 
die lebenden, sondern sogar die toten Mitglieder der eigenen Gemein-
schaft einbezieht.

Lässt sich aus den Grabanlagen auch auf religiöse Auffassungen schlie-
ßen? Man kann nur interpretieren und spekulieren. Zunächst einmal ist 
es wichtig, dass keineswegs alle Verstorbenen bestattet wurden, höchst-
wahrscheinlich auch nicht nur herausragende Individuen. Es gibt näm-
lich relativ viele Grabstätten mit den Leichnamen von Kindern, Neuge-
borenen oder sogar Föten. Insofern handelt es sich gewiss nicht um eine 
Vorstufe des späteren Ahnenkults. Wurden nur wenige Menschen stell-
vertretend für alle beigesetzt? Sodann ist auffällig, dass viele Skelette 
in eine Art Embryonalstellung gebracht wurden und entsprechend dem 
Sonnenlauf in einer Ost-West-Richtung liegen. Es liegt nahe, dies als Ver-
bundenheit mit dem zyklischen Geschehen der Natur und als eine Hoff-
nung auf Wiedergeburt zu deuten. 

29		 Elefantenfriedhof (2014).
30		 Schrenk/Müller, Die Neandertaler (2005), 80, 98.

VIER QUELLEN DER RELIGION

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98 - am 15.01.2026, 21:21:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


112

In diesen Zusammenhang ist ein weiteres Phänomen des Jungpaläo-
lithikums zu stellen: die vielen kleinen Skulpturen (Figurinen) aus Stein, 
Knochen, Elfenbein oder gebranntem Ton, die man inzwischen gefun-
den hat. Dargestellt sind immer Frauen mit ausladendem Gesäß, di-
ckem Bauch und großen Brüsten. Berühmte Beispiele sind die Venus von 
Willendorf und die Venus von Hohle Fels. Sind das Darstellungen einer 
Schwangerschaft? Auffällig ist, dass die Frauenstatuetten kein Gesicht 
haben. Daraus kann man wohl schließen, dass es nicht um konkrete Indi-
viduen geht, sondern um das Weibliche überhaupt. An Höhlenwände und 
auf frei stehende Felsplatten wurden oft Vulven gezeichnet. Dabei handelt 
es sich wohl kaum um das Geschmiere eines pubertierenden Steinzeit-
menschen. Auch die feministische These, die sogenannten. Venusfigurinen 
seien ein Beleg für ein steinzeitliches Matriarchat, gilt als widerlegt.31 Am 
weitesten verbreitet ist die Meinung, es handle sich um einen Fruchtbar-
keitskult. Allerdings war Fruchtbarkeit im Sinne einer hohen Kinderzahl 
bei nomadisierenden Gruppen keineswegs ein hoher Wert. Zu viele krei-
schende Babys, die noch nicht einmal laufen konnten, waren für Hor-
den, die von Ort zu Ort ziehen mussten, eine Gefahr; deshalb regulierte 
man die Geburtenzahl und brachte unerwünschte Säuglinge gnadenlos 
um. Das könnte uns zurückbringen zu der Idee, dass es sich um die sym-
bolische Darstellung der kosmischen Regeneration handelt.32 

Die Grabstätten und die Frauenstatuetten wären dann separate, aber 
zusammengehörige religiöse Symbole zum Tod und zur Geburt, den bei-
den Endpunkten des Lebenszyklus. Die Venusfigurinen verkörpern die 
»Liebe zum Leben« (Duerr). Der Schrecken des Todes wird gedämpft 
oder überwunden durch die Hoffnung auf eine Wiederentstehung, die al-
lerdings nicht im Sinne einer individuellen Wiedergeburt vorgestellt wur-
de, weil es Individualismus in unserem Sinne im Paläolithikum noch gar 
nicht gab. Für die Vorstellung einer zyklischen Erneuerung des Lebens 
spricht auch die oft zu findende Mond-Symbolik, die nach der neolithi-
schen Revolution durch die Sonnen-Symbolik abgelöst wird. Das jung-
paläolithische Weltbild wäre somit ein zyklischer Ur-Vitalismus, dessen 
wirkungsvollste Macht eine sich permanent regenerierende Lebenskraft 
ist. Eine solche wird in vielen späteren Hochkulturen postuliert: Qi in 
China, prana in Indien, mana in Polynesien, orenda bei den Irokesen, 
muntu in Afrika. Diese Lebenskraft ist für Geburt und Tod verantwort-
lich. Ihr zyklisches Wirken gibt eine erste unklare Antwort auf die noch 
gar nicht explizit formulierte Frage nach dem Sinn des Lebens. Später, 
nach der Geburt der Götter, wird daraus das Theodizee-Problem.

31		 Göttner-Abendroth, Die Göttin und ihr Heros (1980).
32		 Vierzig, Mythen der Steinzeit (2009), 40, 88, 155, 178f.

RELIGION UND MORAL – DIE URSZENE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98 - am 15.01.2026, 21:21:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


113

4. Was folgt aus alledem?

Sicher bleiben noch viele Fragen offen; einiges ist kontrollierte Spekulati-
on; manches wird man wohl niemals klären können. Dennoch, so meine 
ich, ist deutlich geworden, dass sich Religion und Moral in unterschiedli-
chen Lebenszusammenhängen entwickelt haben. Während Moral immer 
ein konstitutives Moment sozialer Gruppen war, wird mit Religion eher 
auf die Natur reagiert, auf die Übermacht, Rätselhaftigkeit und Kontin-
genz der Außenwelt sowie auf die geheimnisvollen Tiefen unserer Innen-
welt. Moral regelt das alltägliche Zusammenleben, Religion hingegen ist 
unsere Antwort auf das Außeralltägliche. Je stärker aber das Außerall-
tägliche ins Alltägliche eindringt, umso wichtiger wird wahrscheinlich 
die Rolle der Religion. Das sind alles kaum mehr als Stichworte, viel-
leicht ein anthropologisches Forschungsprogramm. Sollten meine Über-
legungen jedoch zutreffen, dann hätten sie massive Implikationen für 
Themenkomplexe, die immer wieder diskutiert werden. Dazu gehe ich 
die drei Hauptthesen noch einmal in umgekehrter Reihenfolge durch. 

(1) Zwei Konsequenzen der Pluralismusthese liegen auf der Hand. 
Zum einen verfehlen alle uni-linearen Geschichten der Moral und der 
Religion die Komplexität ihrer Gegenstandsbereiche. Es wurde oben an-
gedeutet, wie unterschiedlich die Fließgeschwindigkeit in den vier mora-
lischen Strömen ist; im Bereich der Religion scheint die Geschichte noch 
komplexer zu sein; zudem wären die wechselhaften Beziehungen der 
beiden Sphären einzubeziehen. Zum anderen kann man auf sehr unter-
schiedliche Weise moralisch und religiös sein. Darauf lassen sich gewiss 
manche moralischen Dilemmata und religiösen Konversionen zurück-
führen: Im Extremfall versteht man die Moralität oder Religiosität des 
anderen gar nicht, so dass es zu starken Konflikten in den beiden Berei-
chen kommt. Ein Beispiel aus der religiösen Sphäre sind die Mystiker, 
die oft von denjenigen angefeindet werden, die Religion als große Welt
erklärung oder als Glauben an Gott definieren. Man denke heutzutage 
an die Sufis in der islamischen Welt. Im Bereich der Moral kann es zu 
Spannungen zwischen Mitleid und Gerechtigkeit oder zwischen Loyali-
tät und Vernunft kommen. Aufgabe der Ethik und der Religionsphiloso-
phie ist es, solche Auseinandersetzungen in einen rationalen Diskurs zu 
überführen und nach den besseren Argumenten zu suchen. 

(2) Was sind die Implikationen der Unabhängigkeitsthese? Wenn 
Kernelemente unserer Moral wie Gegenseitigkeit, Altruismus und Mit-
leid älter als alle großen Religionen der Menschheit (Hinduismus, Bud-
dhismus, Judentum, Christentum, Islam und so weiter) sind, dann ist es 
falsch, genau diese moralischen Haltungen im Nachhinein wieder aus 
den Religionen als deren Quintessenz herauszulösen. Das scheint mir ein 
Fehler des ansonsten noblen und gelehrten Weltethos-Projekts von Hans 
Küng zu sein. Auch die Rede von den ›jüdisch-christlichen Wurzeln‹ 

WAS FOLGT AUS ALLEDEM?

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98 - am 15.01.2026, 21:21:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


114

unserer Moral trifft nicht zu. Die Wurzeln liegen viel tiefer. Man kann 
bestenfalls sagen, dass unsere moralischen Vorstellungen durch Juden-
tum und Christentum in einer bestimmten Weise gestützt, gefördert und 
weiterentwickelt wurden. Ein Beispiel ist die Idee der Menschenwürde, 
die es ganz sicher im Jungpaläolithikum noch nicht gab. Allerdings hat 
diese Idee auch säkulare Wurzeln, etwa im Stoizismus. Ganz falsch ist 
schließlich der Satz »Falls Gott nicht existiert, ist alles erlaubt«. Nicht 
nur achsenzeitliche Ethiken wie die von Aristoteles und Konfuzius, son-
dern auch alle Ansätze einer neuzeitlichen Moral- und Rechtsphiloso-
phie, von Hobbes über Kant bis zu Rawls, sind säkular. Das bedeutet 
nicht, dass religiöse Menschen, Gemeinschaften oder Institutionen nicht 
viel zu moralischen Diskussionen beitragen könnten. Eine eigene Be-
trachtung wären unsere Kirchen wert. Als moderne Institutionen sind 
diese überdeterminiert, das heißt auf eine Vielzahl von Zwecken ausge-
richtet, eben nicht nur auf religiöse, sondern auch moralische und politi-
sche. Insofern betrachte ich die Kirchen in Deutschland nicht als heilige 
Institutionen, sondern als hierokratische Verbände und zivilgesellschaft-
liche Akteure. 

(3) Zum Schluss komme ich zu den Folgerungen aus der Veranke-
rungsthese. Entgegen aller kulturpessimistischen Unkenrufe muss man 
sich um die menschliche Moralität keine großen Sorgen machen. Sie ist 
viel älter als andere anthropologische Universalien. Der Mensch ist zwar 
auch das grausamste, aber auch das sozialste Tier, was auf Erden lebt. 
Und ohne verbindliche soziale Normen, das heißt ohne Moral, hätten 
die kleinen Horden unserer Vorfahren schon vor dem Jungpaläolithi-
kum nicht überleben können. Auch in Zukunft werden eine funktionale 
Marktintegration und ein strafbewehrtes Rechtssystem allein den sozi-
alen Zusammenhalt nicht sichern können: Deshalb werden wir Men-
schen weiterhin auf Moral angewiesen sein.33 Zudem bleiben alle Wur-
zeln der Moral lebendig. 

Bei der Religion sieht es etwas anders aus. Wie ich gezeigt habe, ist sie 
jünger als die Moral, zumindest vor dem Jungpaläolithikum noch nicht 
stark entwickelt. Dennoch aber scheint das Ende der Religion unwahr-
scheinlich zu sein. Sie beruht auf der Endlichkeit des Menschen, vor al-
lem angesichts der überwältigenden Größe der Natur, der Tiefe seines 
Innenlebens und seiner Suche nach dem Sinn des Negativen. Allerdings 
sind die Ströme, die aus den Quellen der Religion sprudelten, teilwei-
se in andere Richtungen gelenkt worden. Die kognitiven Mechanismen, 
die zum Animismus führten, spielen in der wissenschaftlich-technischen 
Zivilisation keine Rolle mehr. Erfahrungen des Numinosen wird es im-
mer geben, aber sie werden heute eher als ästhetische denn als religiö-
se gedeutet. Erhalten geblieben ist ohne Frage die dritte Quelle, der Weg 

33		 Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns (1981).

RELIGION UND MORAL – DIE URSZENE

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98 - am 15.01.2026, 21:21:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


115

ins Innere. Aber der schmale Pfad der Mystik ist wohl nur eine Sache 
für Minderheiten.34 Ebenso wird die vierte Quelle weiter sprudeln, als 
Frage nach dem Sinn des Todes und dem Sinn des Lebens. Ob die Reli-
gionen darauf überzeugende Antworten haben, steht jedoch auf einem 
anderen Blatt.35

34		 Thies, Die philosophische Relevanz der Mystik (2009).
35		 Thies, Der Sinn der Sinnfrage (2008).

WAS FOLGT AUS ALLEDEM?

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98 - am 15.01.2026, 21:21:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-98
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

